## كليَّةُ الشَّرِعِية

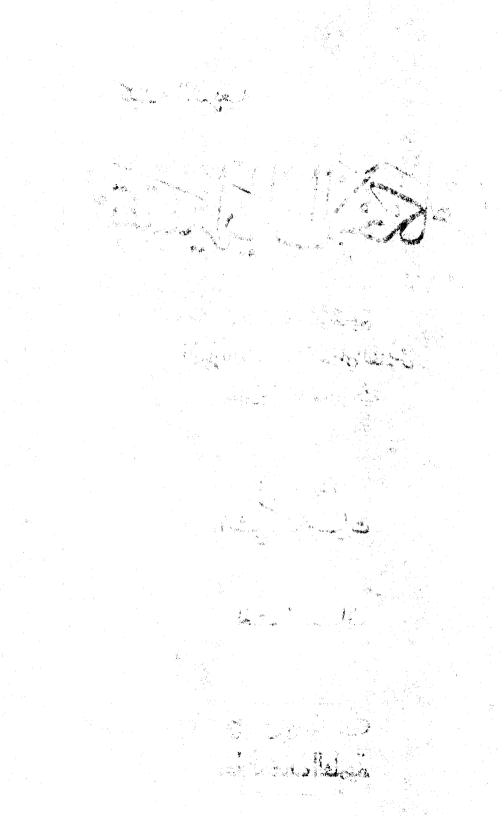
# يفين يُران المنافقة ا

أَشُهُ عَلى تَفيَحهَا وَتَصَحِهَا وَتَصَحِهَا فَصَيْحَا فَصَيْلَةِ الأُرْسَاءُ الشَّخ مِحْمَّعِلَي السَّايَسُ فضيلة الأرسَاءُ الشِّخ مِحْمَّعِلِي السَّايِسُ اللدرِّس بَحليَّة الشرِيعَة الإشِّلامِيَّة

> خَنَّج أَحَادِيثَةَ الشيخ زكر مِّاعمسيّرات

المحترة الشايي

سنورت المحالي بياني الملية دارالكنب العلمية



## منهاج التفسير

## السنة الثانية

#### (القسم الأول)

من سورة آل عمران. قوله تعالى: .

﴿ لا يتخذ المؤمنون الكافرين أولياء من دون المؤمنين﴾ [الآية: ٨٨]

﴿إِنْ أُولُ بِيتَ وَضِعَ لَلْنَاسُ لَلَّذِي بِبِكَةً مِبَارِكا﴾ [الآيتان: ٩٦ \_ ٩٧]

﴿ إِنَّا أَيُّهَا اللَّهُ مِنْ آمَنُوا لا تأكلوا الربا أضعافاً مضاعفة﴾ [الآية:: ١٣٠]

من سورة النساء قوله تعلل:

﴿يِيا أَلِيهَا النَّالِسِ اتَّقُوا وبكم الَّذِي خلقكم من نفس واحشق [الآيات: ١\_٣٦]

﴿يَا أَيِّهَا اللَّذِينَ آمنوا لا تقربوا الصلاة وأنتم سكاري﴾ [الآية: ٣٣]

﴿إِنْ اللَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَوْدُوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَمْلُهَا﴾ [الآيتان: ٥٨ \_ ٥٩]

﴿ وَمَا كَانَ لَمُومَنَ أَنْ يَقْتُلُ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَّأَ﴾ [الآيات: ٩٢ \_ ٩٤]

#### (القسم الثاني)

﴿ وَإِذَا ضَرِبْتُم فِي الأَرْضِ فَلْيُسَ عَلَيْكُمْ جِنَاحٍ﴾ [الآيات: ١٠١] . ١٠٦]

﴿ويستفتونك في النساء﴾ [الآيات ١٢٧ \_ ١٣٠]

﴿يستفتونك قل الله يفتيكم في الكلالة إلى آخر السورة﴾ [الآية: ٦٧٦] من سورة المائدة قوله تعالى:

﴿يا أيها الذين آمنوا أوفوا بالعقود﴾ [الآيات: ١ ـ ٨]

﴿إنما جزاء الذين يجاربون الله ورسوله ﴾ [الآيات: ٣٣ \_ ٣٥]

﴿والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما﴾ [الآيتان: ٣٨ \_ ٣٩]

﴿سماعون للكذب أكالون للسحت﴾ [الآيات: ٤٢ \_ ٥٥]

﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا لَا تَحْرِمُوا طِيبَاتُ مَا أَحَلُ اللَّهُ لَكُمْ ﴾ [الآيات: ٨٧ ـ ٩٧]

﴿مَا جَعَلَ اللَّهُ مِنْ بَحِيرةَ ﴾ [الآية: ١٠٣]

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمِنُوا شَهَادَةُ بِينَكُمْ ﴾ [الآيات ﴿ ١٠٢] - ١٠٨]

من سورة الأنعام: قوله تعالى:

﴿ فَكُلُوا مَا ذَكُرُ أَسِمَ اللَّهُ عَلَيْهِ ۗ [الآيات: ١١٨]

﴿وهو الذي أنشأ جنات معروشات وغير معروشات﴾ [الآية: ١٤١]

﴿ قُل لا أَجَد فيما أُوحي إلى محرما على طاعم يطعمه ﴾ [الآية: ١٤٥] من سورة الأعراف. قوله تعالى:

Brems Party

A Constitution of the second o

The state of the s

A STATE OF THE STA

they the the tell of the tell parts

﴿وإذا قرىء القرآن فاستمعوا له وأنصتوا ﴾ [الآية: ٢٠٤]

## بسم الله الرحمن الرحيم

#### من سورة آل عمران

قال الله تعالى ﴿لَا يَتَغِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْكَنْفِينَ أَوْلِيكَة مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينُّ وَمَن يَعْمَلُ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِن اللهِ فِي اللهِ فَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلهِ اللهِ ا

بعد أن بين الله سبحانه وتعالى أنه واهب الملك المعز المذل، القادر على جميع الأشياء في الدنيا والآخرة حيث قال جل شأنه ﴿قُلِ اللَّهُمَّ مَلِكَ اَلْمُلْكِ تُوْتِي اَلْمُلْكَ مَن تَشَابُهُ ﴿ وَاللَّهُ مَا اللَّهُمَّ مَلِكَ الْمُلْكِ الْمُلْكِ مُن اللَّهُمَّ وَتَعَرِفُ مَن تَشَابُهُ ﴾ [آل عمران: ٢٦] إلى آخره نبه المؤمنين إلى أنه لا ينبغي لهم أن يوالوا أعداءه، أو يستظهروا بهم لقرابة أو صداقة قديمة، بل ينبغي أن تكون الرغبة فيما عند الله تعالى وعند أوليائه دون أعدائه.

نزلت هذه الآية في قوم من المؤمنين كانوا يوالون رجالاً من اليهود فقال لهم رفاعة بن المنذر وابن جبير وسعيد بن خشيمة: اجتنبوا هؤلاء اليهود، واحذروا مصاحبتهم لئلا يفتنوكم عن دينكم، فأبوا النصيحة.

وقيل نزلت في عبادة بن الصامت البدري النقيب. فقد كان له حلفاء من اليهود، فلما خرج النبي ﷺ يوم الأحزاب قال له عبادة. يا نبي الله إن معي خسمائة من اليهود، وقد رأيت أن يخرجوا معي فأستظهر بهم على العدو فأنزل الله تعالى، ﴿لا يتخذ المؤمنون الكافرون أولياء﴾.

«لا» ناهية فالفعل مجزوم، أو نافية فالفعل مرفوع وتكون الجملة خبرية في معنى النهي. وأولياء جمع ولي وهو الناصر والمعين، فلا يركن المؤمنون إلى الكفار ويستعينوا بهم لقرابة أو محبة مع اعتقاد بطلان دينهم، فإن ذلك منهي عنه، لأن الموالاة قد تجر إلى استحسان طريقتهم.

وفي هذا المعنى نزلت آيات كثيرة ﴿لاَ تَنْجِذُواْ بِطَانَةٌ مِن دُونِكُمْ ﴾[آل عمران: ١١٨]، ﴿لَا يَهِـدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ بُوَآدُونَ مَنْ حَادَ اللّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ [المجادلة: ٢٧]، ﴿لاَ تَنْجِدُواْ الْيَهُودَ وَالنَّمَنَرَىٰ أَوْلِيَآهُ ﴾ [المائدة: ٥١]، ﴿لاَ تَنْجِدُواْ عَدُوّى وَعَدُولُمُ أَوْلِيَآهُ ﴾ [المائدة: ٥١]، ﴿لَا تَنْجِدُواْ عَدُوّى وَعَدُولُمُ أَوْلِيَآهُ ﴾ [المتحنة: ١]، ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعَثُمُ أَوْلِيَآهُ بَعْضٍ ﴾ [التوبة: ٧١]

وأما المؤلاة ببعثى المعاشرة الجميلة في الدنيا بحسب الظاهر مع عدم الرضا عن حالهم فذلك غير منهي عنه. وللوالاة لهم بمعنى الرضا بكفرهم ومصاحبتهم لذلك كفر، لأن الرضا بالكفر كثر فلا يبقى مؤمناً مع كونه بهذة الصفة.

ومن دون المؤمنين حال من الفاعل أي متجاوزين المؤمنين إلى الكفار استقلالاً، أو اشتراكاً. فالمظرف لا مفهوم الله لأنه لبيان الواقع فقد ورد في قوم مخصوصين حصلت منهم الموالاة للكفار دون المؤمنين. وقيل الظرف في حيز الصفة لأولياء وومن يفعل ذلك الانتخاذ والنما عبر بالفعل للاختصار، أو لإبهام الاستهجان بنكره، وجواب الشرط وفليس من الله في شيء وفي الكلام حذف مضاف أي فليس من ولاية الله في شيء أو من هين الله. وتنوين «شيء» المحقير وذلك لأن موالاة المتضاهين لا تكاد توجد.

قلل الشاعر

تود عطوي أم تبزعه أنسي صليقك ليس النوك عنك بعازب والا أن تتقوا المستثناء عفرغ من أعم اللاحوال، والعلمل فيه (لا تتخذوا) فلا تتخذوهم أولياء في حال من الأحوال إلا حال اتقائكم، وقيل استثناء عفرغ من المفعول لأجله، قالمعنى لا يتخذ اللومتون الكافرين أولياء الشيء من الأشياء إلا اللتقية في من جهتهم فقائك مفعول به أي شيئاً يتقى منه فالجار والمجرور حال من تقاة حيث تقلم عليها. والمعنى إلا أن تتقوا شيئاً يتقى منه حاصلاً من جهتهم كالقتل وسلب المال مثلاً.

أوتقاة بمعنى اتقاء فتكون مفعولاً مطلقاً ومنهم متعلقة به في مكان المفعول الأول، وللفعول الثاني مخلوف للعلم به، وعدي بـ «من» لأنه بمعنى خاف فالمعنى إلا أن تخافوا منهم ضرراً خوفاً.

﴿ويحدُركم الله نفسه ﴾ أي عقاب نفسه ، وفي ذلك تهديد عظيم مشعر بتناهي الاتخاذ في القبح حيث ربط التحذير بنفسه لأنه لو حذف وقيل ويحدُركم الله فإنه لا يفيد صدور العقاب من الله ، بل يحتمل أن يكون منه تعالى ، وأن يكون من غيره . فلما قال «نفسه» علم أنه صادر منه تعالى وذلك أعظم أنواع العقاب لكونه تعالى قادراً على ما لا نهاية له ، ولا قدرة الأحد على رفعه أو منعه مما أراد .

﴿ وَإِلَى الله المُصْبِرِ ﴾ المرجع. والإظهار لتزيية الروغة والمهابة في النفوس. والجملة مقررة لمُصْمُونُ ما قبلها.

وفي الآية وليل على أنه لا يجوز الاستعانة بالكفار في الغزو، وإليه ذهب بعض

المالكية. وقالت الحنفية والشافعية بالجواز وأنه يسهم لهم في الغنيمة لكن بشرط أن تكون الاستعانة على قتال المشركين لا البغاة وما ورد عن عائشة رضي الله عنها من رد النبي على لله لله كان ذا جرأة ونجدة أراد أن يحارب مع النبي على يوم بدر وقال له: «ارجع فلن أستعين بمشرك». فمنسوخ بدليل استعانته وقسمه لهم. واستعانته بصفوان بن أمية في هوازن وذكر بعضهم أن جواز الاستعانة مشروط بالحاجة والوثوق. أما بغيرهما فلا يجوز وهو الراجح، وعلى ذلك يحمل خبر السيدة عائشة. وما كان من السبب الثاني للنزول، ويحصل به أيضاً الجمع بين أدلة المجواز.

ومن الناس من استدل بالآية على أنه لا يجوز جعلهم عمالاً، ولا خدماً، ولا يجوز التعظيم والتوقير لهم في المجالس، والقيام عند قدومهم فإن دلالته على التعظيم واضحة قوية.

وفي الآية أيضاً دليل على مشروعية التقية، وعرفوها بالمحافظة على النفس أو المعرض أو المال من شر الأعداء.

ولما كان العدو نوعين، عدواً كان الاختلاف في الدين سبباً لعدوانه، والثاني ما ثبتت عداوته على الأغراض الدنيوية كالمال والمتاع والإمارة كانت التقية قسمين:

أما القسم الأول فكل مؤمن وجد في مكان لا يقدر فيه على إظهار دينه وهذا يجب عليه الهجرة من ذلك المكان إلى مكان يستطيع إظهار دينه فيه، بشرط ألا يكون من الصبيان أو النساء أو العجزة فهؤلاء قد رخص الله تعالى لهم فقال ﴿إِنَّ اللَّيْنَ تَوَفَّنَهُمُ مَن الصبيان أو النساء أو العجزة فهؤلاء قد رخص الله تعالى لهم فقال ﴿إِنَّ اللَّيْنَ تَوَفَّنَهُمُ اللَّهِ الْمُلْتَعِكَةُ ظَالِعِي اَنفُيهِم قَالُوا فِيمَ كُنتُم قَالُوا كُنَّا مُسْتَضَعَفِينَ فِي الْأَرْضُ قَالُوا أَلَمْ تَكُنَّ أَرْضُ اللهِ وَسِمَةً فَنُهَاجِرُوا فِيماً فَأُولَتِكَ مَأْوَنَهُم جَهَنَّم وَسَاءَت مَصِيرًا ﴿إِنَّ السُّتَضْمَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ ﴾ وَسِمَة فَنُهَاجِرُوا فِيها فَأُولَتِكَ مَأْوَنَهُم جَهَنَّم وَسَاءَت مَصِيرًا ﴿إِنَّ السُّتَضْمَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ ﴾ [النساء: ٩٧] إلى آخره.

فإن كان من المستضعفين وكان التخويف بالقتل ونحوه ممن يظن منهم أنهم يفعلون ما خوفوا به جاز المكث والموافقة ظاهراً بقدر الضرورة مع السعي في حيلة للخروج والفرار بدينه.

والموافقة حينئذِ رخصة، وإظهار ما في قلبه عزيمة، فلو مات فهو شهيد قطعاً بدليل ما يروى أن مسيلمة الكذاب أخذ رجلين من أصحاب رسول الله على فقال لأحدهما: أتشهد أن محمداً رسول الله؟ قال: نعم نعم. ثم قال له: أتشهد أني رسول الله؟ قال: فعم. فتركه ثم دعا الثاني وقال: أتشهد أن محمداً رسول الله؟ قال: نعم. فقال له: أتشهد أني رسول الله؟ قال: إني أصم. قالها ثلاثاً فضرب عنقه، فبلغ نعم. فقال له: أتشهد أني رسول الله؟ قال: إني أصم. قالها ثلاثاً فضرب عنقه، فبلغ

ذلك رسول الله على الله على الله على على صدقه ويقينه وأخذ بفضيلة فهنيئاً له، وأما الآخر، فقبل رخصة الله فلا تبعة عليه.

والقسم الثاني من كانت عثاوته بسبب المال والإمارة، وقد اختلف العلماء في وجوب هجرة صاحبه، فقال بعضهم تجب لقوله تعالى ﴿وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمُ إِلَى النَّهُكُمِّةُ ﴾ [البقرة: ١٩٥] وبدليل النهي عن إضاعة المال «من قتل دون ماله فهو شهيد»(١).

وقال آخرون لا تجب لأنها لمصلحة دنيوية ولا يعود من تركها نقصان في الدين ولكن المصنف يرى أن الهجرة قد تجب هنا أيضاً إذا خاف هلاك نفسه أو أقاربه أو هتك عرضه بالإفراط.

بقي ما بعد هذا مداراة الناس بإظهار المحبة والولاء والموافقة ونقول: إن كانت فيما لا يؤدي إلى ضرر الغير كما أنها لا تخالف أصول الدين فذلك جائز، وإن كانت تؤدي إلى ضرر الغير كالقتل والسرقة وشهادة الزور فلا يجوز البتة والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم.

學 母 母

<sup>(</sup>۱) رواة البخاري في كتاب فضائل الصحابة باب ٦. مسلم في كتاب فضائل الصحابة حديث ٥٠، أبر داود في كتاب السنة باب ٨. الترمذي في كتاب المناقب باب ١٨. ٢٠ / ٢٠. أحدد في مستده (١/٥٥) ١٨٨).

قال الله تعالى ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتِ وُضِعَ النَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدَى اِلْمَالَدِينَ ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتِ وُضِعَ النَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدَى الْمَالَدِينَ ﴿ إِنَّ الْمَالَدِينَ الْمَالَدِينَ ﴿ كَانَ مَادِينًا ۚ وَلِيَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ السَّعَلَاعَ إِلَيْهِ مَلِيكًا وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللّهَ غَيْ عَنِ الْمَالَدِينَ ﴿ إِنَّهُ ﴾ .

كان الكلام من أول السورة إلى هنا في إثبات نبوة محمد ﷺ مع إثبات التوحيد ومحاجة أهل الكتاب في ذلك وفي بعض ما استحدثوا في دينهم، وفي هذه الآيات وما قبلها يدفع الله شبهتين من شبههم.

قالوا إذا كنت يا محمد على ملة إبراهيم والنبيين من بعده فكيف تستحل ما كان محرماً عليه وعليهم كلحم الإبل؟ أما وقد استبحت ما كان محرماً عليهم فما يكون لك أن تدعي أنك مصدق لهم وموافق في الدين ولا أن تقول إنك أولى الناس بإبراهيم.

فَرد الله هذه الشبهة بقوله ﴿كُلُّ ٱلطَّعَامِ كَانَ حِلَّا لِبَنِيَ إِسْرَهِيلَ ﴾ [آل عمران: ٩٣]. وأنه لم يحرم عليهم شيئاً إلا ما كان عقوبة لهم كما جاء في قوله ﴿فَيُطْلَمِ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمَنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَنَتٍ أُجِلَتْ لَكُمْ﴾ [النساء: ١٦٠].

وأما الشبهة الثانية فهي أنهم قالوا إن الله وعد إبراهيم أن تكون البركة في نسل ولده إسحق وجميع الأنبياء من ذرية إسحق كانوا يعظمون بيت المقدس ويصلون إليه فلو كنت على ما كانوا عليه لعظمت ما عظموا، ولما تحولت عن بيت المقدس وعظمت مكاناً آخر اتخذته مصلى وقبلة وهو الكعبة فخالفت الجميع فرد عليهم بقوله ﴿إن أول بيت وضع للناس الذي ببكة مباركاً وهدى للعالمين ﴾. وتقريره أن البيت الحرام الذي نستقبله في صلاتنا هو أول بيت للناس يعظمونه ويتعبدون فيه بناه إبراهيم وولده إسماعيل عليهما السلام لأجل العبادة خاصة وقد قال إبراهيم: ﴿زَيَّنا إِنِّ أَسْكَنتُ مِن وَرَيِّي بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرْع عِند بَيْلِكَ ٱلمُحَرَّم رَبّاً لِيُقِيمُوا الصّلاَة قَاجَعَل أَفْودَةً مِن النّاسِ بعد ذلك بعدة قرون.

فماذا فعل النبي ﷺ غير أن امتثل أمر ربه فرجع إلى قبلة أبيه إبراهيم واتخذها مصلى؟ وأولية البيت قيل أولية شرف وقيل أولية زمان ولا مانع من أن يكون كل منهما مراداً فقد مر أن إبراهيم وإسماعيل هما اللذان بنيا البيت المحرم للعبادة ثم جاء سليمان وبنى بيت المقدس فالأولية زمانية وهي تستلزم أولية الشرف.

وقد ذهب بعض المفسرين إلى أنه أول بيت وضع على الأرض بالنسبة للبيوت مطلقاً فقالوا: إن الملائكة بنته قبل خلق آدم وإن بيت المقدس بني بعده بأربعين سنة رواه البخاري ومسلم من حديث أبي ذر قال: سئل رسول الله على عن أول بيت وضع للناس؟ فقال: المسجد الحرام ثم بيت المقدس. فقيل ثم بينهما؟ قال: أربعون سنة. وقد يقال إن هناك تعارضاً بين ما ذكرنا أن بناء الكعبة كان قبل بناء بيت المقدس بعدة قرون وأن الذي بناه إبراهيم وبين ما روي من أن الذي وضعه الملائكة قبل بيت المقدس بأربعين سنة وقد أجيب بأن الوضع غير البناء وبأنه لعل الذي كان من إبراهيم وسليمان كان إعادة ومعلوم أن بين إبراهيم وسليمان عدة قرون فلا منافاة.

﴿ للذي ببكة﴾ بكة اسم لمكة كما روي عن مجاهد وإبدال الميم باء كثير في كلامهم وقيل هو بطن مكة حيث الحرم.

﴿ فيه آيات بينات مقام إبراهيم ﴾ فيه أي في البيت دلائل وعلامات ظاهرة لا تخفى على أحد منها مقام إبراهيم أي موضع قيامه للصلاة والعبادة فأي دليل أبين من هذا على كون هذا البيث أول بيت وضع ليعبد الناس فيه ربهم، وإبراهيم هو أبو الانبياء الذين بقي في الأرض أثرهم ﴿ ومن دخله كان آمناً ﴾ آية ثانية على أن البيت الحرام حقيق بالتعظيم فقد اتفقت قبائل العرب طراً على احترام هذا البيت وتعظيمه بنسبته إلى الله وقد اشتدت مبالغة العرب في ذلك حتى أن من كان قاتلاً واستباح حرماتهم ولجاً إلى البيت فإنه يصير آمناً عما دام فيه.

مضى على هذا عمل الجاهلية مع ما بين أهلها من اختلاف المنازع وتباين الأهواء والمشارب وتعدد المعبودات وكثرة الأضغان والأحقادي وقد أقر الإسلام هذه الميزة للبيت الحرام، وأما ما كان من المسلمين يوم فتح مكة فكان لضرورة تطهيره من الشرك ولأجل أن يعبد الله وحده ومع ذلك فقد قال النبي على "إنها حلت له ساعة من النهار ولم تحل لأحد قبله ولن تحل لأحد بعده على أن فتح مكة لم يؤثر على أمر الحرم شيئاً لأن النبي على أمر مناديه أن ينادي: "من دخل داره وأغلق بابه فهو آمن، ومن دخل دار أبي سفيان فهو آمن».

هذا وقد اتفق الفقهاء على أن من جنى في الحرم فهو مأخوذ بجنايته سواء أكانت في النفس أم فيما دونها. واختلفوا فيمن جنى في غير الحرم ثم لاذ إليه. فقال أبو حنيفة وأصحابه والحسن بن زياد: إذا قتل في غير الحرم ثم دخل الحرم لم يقتص منه، وإن منه ما دام فيه ولكنه لا يجالس ولا يعامل ولا يؤاكل إلى أن يخرج منه فيقتص منه، وإن كانت جنايته فيما دون النفس في غير الحرم ثم دخل الحرم اقتص منه.

وقال مالك والشافعي: يقتص منه في الحرم لذلك كله. وقد روي عن ابن عباس وابن عمر وعبيد الله بن عمير وسعيد بن جبير وطاوس والشعبي فيمن قتل ثم لجأ إلى الحرم أنه لا يقتل. قال ابن عباس: ولكنه لا يجالس ولا يؤوى ولا يبالغ حتى يخرج من الحرم فيقتل وإن فعل ذلك في الحرم أقيم عليه الحد.

وروى قتادة عن الحسن أنه قال: لا يمنع الحرم من أصاب فيه أو في غيره أن يقام عليه. قال: وكان الحسن يقول ﴿ ومن دخله كان آمناً ﴾ كان هذا في الجاهلية لو أن رجلاً جر كل جريرة ثم لجأ إلى الحرم لم يتعرض له حتى يخرج من الحرم أما الإسلام فلم يزده إلا شدة من أصاب الحد في غيره، ثم لجأ إليه أقيم عليه الحد.

وروى هشام عن الحسن وعطاء قالا: إذا أصاب حداً في غير الحرم ثم لجأ إلى الحرم أخرج عن الحرم حتى يقام عليه، وروي مثل هذا عن مجاهد.

وهذا يحتمل أن يراد به أنه يقاطع فلا يجالس ولا يعامل حتى يضطر إلى الخروج فيقام عليه الحد.

وفيما عدا رواية الحسن فالاتفاق حاصل بين السلف من الصحابة والتابعين أن من دخله لاجئاً إليه وكان قد جنى في غيره أنه يقاطع حتى يخرج فيقتص منه.

ومثل قوله تعالى: ﴿ومن دخله كَان آمناً﴾، قوله تعالى ﴿أُوَلَمْ يَرَوْا أَنَا جَعَلَنَا حَرَمًا عَلَمَا وَيُنَخَطَّفُ النّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ ﴾ [العنكبوت: ٦٧] وقوله ﴿أُوَلَمْ نُمُكِّن لَهُمْ حَرَمًا عَالِمَا ﴾ [البقرة: ١٢٥]. عَامِنًا ﴾ [البقرة: ١٢٥].

قال أبو بكر الرازي: ولما عبر الله تارة بالحرم وتارة بالبيت علم أن حكم الحرم حكم البيت في باب الأمن ومنع قتل من لجأ إليه.

ولما لم يختلفوا أنه لا يقتل من لجأ إلى البيت لأن الله وصفه بالأمن فيه وجب مثله

**غى الحرم فيمن لجأ إليه.** 

هذا وقد فسر بعض العلماء هنا الأمن بالأمن في الآخرة من العذاب وروي في ذلك آثاراً صحيحة ولا مانع من إرادة العموم بأن يفسر بالأمن في الدنيا والآخرة. ﴿ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلاً﴾.

لما ذكر الله فضائل البيت أردة بذكر إيجاب الحج وفي قوله ﴿من استطاع إليه سبيلاً وجوه من الإعراب لا نتعرض لذكرها. والمعنى أن الله جلت قدرته أوجب على عباده أن يحجوا إلى بيته متى تيسر لهم الوصول إليه ولم يمنعهم من الوصول إليه مانع سواء أكان بدنياً أم مالياً أم بدنياً ومالياً معاً، فالبدني كالمرض والخوف على النفس من العدو ومن السباع وعلى الجملة ألا يكون الطريق مأموناً. والمالي كفقد الزاد والراحلة إذا كان ممن يتعسر عليهم الوصول إلى البيت إلا يزاد وراحلة والذي يجمعهما فاقد الزاد والراحلة والمريض أو الذي لا يأمن الطريق.

وقد اتفق الأكثرون على أن الزاد والراحلة شرطان داخلان في الاستطاعة ويؤيد شرطيتهما ما رواه جماعة من الصحابة عن النبي على أنه فسر استطاعة السبيل بالزاد والراحلة، فقد روى أبو اسحاق عن الحارس عن على عن النبي على أنه قال «من ملك زاداً وراحلة تبلغه بيت الله ولم يحج فلا عليه أن يموت يهودياً أو تصرانياً وذلك أن الله تعالى يقول في كتابه وله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلاً (١).

وروي عن ابن عمر قال: سئل رستول الله ﷺ عن قوله تعالى ﴿ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلاً﴾ قال: «السبيل الزاد والراحلة». وروى عطاء عن ابن عباس قال: السبيل الزاد والراحلة ولم يحل بينه وبينه أحد.

فأنت ترى من هذه الأخبار أن الزاد والراحلة من السبيل الذي ذكره الله تعالى ومن شرائط وجوب الحج.

وقد يقول قائل إن الله تعالى يقول ﴿من استطاع إليه سبيلاً﴾ وقد بين النبي السبيل أنه الزاد والراحلة فيلزم ألا يجب الحج على من كان بينه وبين البيت مسافة يسيرة ويمكنه الله على البيت ماشياً ولكنا نقول إن الله سبحانه وتعالى لما قال ﴿ولله على الناس حج البيت﴾ وهو عام في القريب والبعيد، والبعيد قد لا يتيسر له الحج قال: إن الوجوب على المستطيع. واقتصار النبي على البيان على الزاد والراحلة إنها كان للرد على من يزهم أنه يجب الحج على الناس مطلقاً ولو كانوا في بلاد نائية

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي في كتاب الحج باب ٣.

ويقدرون على المشي بدليل أنه لم يذكر عدم المرض وأمن الطريق مثلاً مع أنهما شرطان من شروط الاستطاعة اتفاقاً، فالنبي ﷺ اقتصر على بيان بعض الحالات والحالات الأخرى تؤخذ من عمومات أخرى كقوله تعالى ﴿ يُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ اللّهُ مِنْ حَرَجً ﴾ [الحج: بِكُمُ الْمُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥] وقوله ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجً ﴾ [الحج: ٧٨].

ومعلوم أن شرط الزاد والراحلة إنما هو لئلا يشق عليه ويناله ما يضره من المشي فإذا كان من أهل مكة أو ما قاربها ويمكنه الوصول إليه بدون مشقة فهذا مستطيع ويجب عليه الحج.

وإذا كان لا يصل إليه إلا بمشقة فهذا الذي خفف الله عنه ولم يلزمه الفرض حتى يكون مستطيعاً إليه سبيلاً (زاداً وراحلة).

ويرى بعض العلماء أن وجود المحرم للمرأة من شرائط وجوب الحج مستدلاً بما روي عن النبي ﷺ أنه قال: «لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تسافر سفراً ثلاث إلا مع ذي رحم محرم أو زوج»(١).

وروي عن ابن عباس أنه قال: خطب النبي ﷺ فقال «لا تسافر امرأة إلا ومعها ذو محرم. فقال رجل: يا رسول الله إني قد اكتتبت في غزوة كذا وقد أرادت امرأتي أن تحج فقال عليه الصلاة والسلام: «احجج مع امرأتك»

وهذا يدل على أن المرأة إذا أرادت الحج ليس لها أن تحج إلا مع زوج أو ذي رحم محرم من وجوه:

أحدها أن السائل فهم من قوله: «ولا تسافر إلخ» ولذلك سأله عن امرأته التي تريد الحج ماذا تفعل وقد اكتتب في الغزو ولم ينكر النبي عليه ذلك. وثانيها أن النبي عليه ذلك «حج مع امرأتك» وفي ذلك دلالة على أنه حين قال «لا تسافر امرأة إلخ» أراد ما يعم سفر الحج. ثالثها أنه أمره بترك الغزو وهو فرض للحج مع امرأته ولو جاز لها الحج لغير محرم أو زوج لما أمره بترك الغزو.

وفي عدم سؤال النبي ﷺ للرجل عن حج امرأته أفرض هو أم تطوع دليل على أنه لا فرق بين أن يكون الحج فرضاً أو تطوعاً.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب مسجد مكة باب ٦. مسلم في كتاب الحج حديث ٤١٣ ـ . ٤٢٤. أبو داود في كتاب المناسك باب ٢. الموطأ في كتاب الاستئذان حديث ٣٧. أحمد في مسنده (١/ ٢٢٢، ٣٤٦) (٣/٧، ٣٤)

وقد ورد في السنة ما يؤخذ منه باقي شروط الاستطاعة كاستمساك من يجد الراحلة عليها.

هذا وقد اختلف في حج الفقير البعيد عن البيت الذي لا يجد الزاد والراحلة إذا أمكنه المشي؛ فقال الشافعية والحنفية؛ لا حج عليه وإن حج أجزأه ذلك عن حجة الإسلام.

وحكي عن مالك أن عليه الحج إذا أمكنه المشي، وروي عن ابن الزبير والحسن أن الاستطاعة ما تبلغه كائناً ما كان.

وأنت ترى أن الآية بظاهرها وقوله ﷺ «الاستطاعة الزاد والراحلة» يدلان على أن لا حج عليه. غير أنه متى وصل إلى هناك في أشهر الحج فكأنه صار من أهل مكة فيكون حكمه كحكمهم فإذا فعله أغناه ذلك عن الفرض.

وقد حكى الجصاص الخلاف بين الحنفية والشافعية في العبد إذا حج هل يجزيه أم لا؟ فقال الحنفية؛ لا يجزيه. وقال الشافعية: يجزيه. استدل الشافعي بقياس العبد على الفقير فإذا قلتم أن الفقير إذا حج فقد أجزأه ذلك وهو لا يجب عليه فكذا العبد، وأيضاً العبد لا تجب عليه الجمعة وإذا فعلها أجزأته عن الظهر، فكذا إذا فعل الحج.

واستدل الحنفية بما روى أبو أسحاق عن الحارث عن علي قال رسول الله على الله واستدل الحنفية بما روى أبو أسحاق عن الحارث عن على أن يموت يهودياً أو نصرانياً فعلم من ذلك أن شرط الحج ملك الزاد والراحلة والعبد ليس أهلاً للملك بحال فلا يكون أهلاً للخطاب بالحج بحال فلم يجزه حجه.

كما إذا حج الصبي فإنه إذا بلغ مستكملاً الشروط وجب عليه الحج.

أجابوا عن القياس على الفقير بأن الفقير أهل لأن يملك وقد يعرض الملك له في الطريق فهو بهذه العرضية أهل في الجملة فإذا وصل إلى مكة وهو لا يملك فقد سقط هذا الشرط في حقه لأنه صار من أهل مكة، وأما العبد فالمانع من خطابه رقه وهو إنما يفارق بالعتق.

واستدلوا أيضاً بما روي عن جابر قال رسول الله ﷺ: (لو أن صبياً حج عشر حجج لكانت عليه حجة إن استطاع إليها سبيلاً).

هذا ملخص كلام الجصاص. ولكن المعروف في مذهب الشافعي أن العبد إذا حج لم تجزئه حجته عن حجة الإسلام إذا عتق.

ولعل خلاف الشافعي فيمن أحرم بالحج ثم عتق وهو واقف بعرفة أو قبل الوقوف بها فإن حجه يجزيه عن حجة الإسلام خلافاً لأبي حنيفة ومالك رضي الله

عنهما، أما إذا كان العتق بعد فوات الحج فإنه لا يجزئه. قال النووي من الشافعية: وهذا لا خلاف فيه عندنا وبه قال العلماء كافة.

ثم إن الحج لا يجب إلا مرة واحدة لأنه ليس في الآية ما يوجب التكرار وقد روي عن ابن عباس أن الأقرع بن حابسٌ سأل النبي ﷺ فقال: يا رسول الله الحج في كل سنة أو مرة واحدة؟ فقال: «بل مرة فمن زاد فتطوع».

﴿ومن كفر فإن الله غني عن العالمين﴾ قيل إن هذا الكلام مستقل بنفسه وهو وعيد عام لكل من كفر بالله ولا تعلق له بما قبله. ومن القائلين بهذا من حمله على من لم يعتقد وجوبه.

فأما الذين حملوه على تارك الحج فقد عولوا على ظاهر الآية حيث أوجب الله الحج ثم أتبعه بقوله ﴿ومن كفر فإن الله غني عن العالمين﴾. ففهم منه أن هذا الكفر هو ترك ما تقدم واستندوا إلى ما ورد من قوله عليه الصلاة والسلام: «من استطاع ومات ولم يحج فليمت إن شاء يهوديا أو نصرانياً وعن سعيد بن جبير: لو مات جار لي وله ميسرة ولم يحج لم أصل عليه.

وتأويل هذه الأخبار عند الجمهور أن الغرض منها التنفير من ترك الحج والتغليظ على المستطيعين حتى يؤدوا الفريضة فهو نظير قوله عليه الصلاة والسلام «من أتى امرأة حائضاً أو في دبرها فقد كفر».

واستدل الأكثرون لمذهبهم بما روي عن الضحاك في سبب النزول قال: لما نزلت آية الحج جمع رسول الله على أهل الأديان الستة المسلمين واليهود والنصارى والصابئين والمشركين والمجوس وقال: "إن الله كتب عليكم الحج فحجوا فآمن به المسلمون وكفر به الباقون وقالوا لا نؤمن به ولا نصلي ولا نحج فأنزل قوله تعالى ومن كفر فإن الله غنى عن العالمين .

قال الفخر الرازي: هذا القول هو الأقوى.

قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرِّبَوَّا أَضْعَدَهَا مُعْبَعَفَةً ﴿ ﴾ . المراد من أكل الربا أخذه وعبر به لما أنه معظم ما يقصد به ولشيوعه في المأكولات. والأضعاف جمع ضعف وضعف الشيء مثله معه، وضعفاه مثلاه معه فإذا قيل ضعف العشرة لزم أن تجعلها عشرين لأن العشرين أول مراتب تضعيفها. ولو قال: له عندي ضعف درهم لزمه درهمان وله عندي ضعفا درهم لزمه ثلاثة دراهم.

كان الرجل في الجاهلية إذا كان له على إنسان مائة درهم إلى أجل فإذا حل الأجل ولم يكن المدين واجداً لذلك المال قال: زد في المال وأزيدك في الأجل فربما جعله مائتين ثم إذا حل الأجل الثاني فعل مثل ذلك إلى آلجال كثيرة فيأخذ بسبب تلك المائة أضعافها. فهذا هو المراد من قوله تعالى ﴿أضعافاً مضاعفة ﴾ وليست هذه الحال لتقييد المنهي عنه حتى يكون أصل الربا غير منهي عنه بل لمراعاة الواقع وللتشنيع عليهم بأن في هذه المعاملة ظلماً صارخاً وعدواناً مبيناً واحتج بهذا نفاة مفهوم المخالفة القائلون بأن المخصوص بالذكر لا يدل على نفى ما عداه.

وأجيب بأن من شرط مفهوم المخالفة ألا يكون للمذكور فائدة غير التخصيص بالحكم ومتى ظهرت له فائدة سوى التخصيص بالحكم بطل وجه دلالته عليه والوصف بالتضعيف قد ذكر هنا لبيان الواقع كما تقدم فظهرت له فائدة غير التخصيص بالحكم فانتفى شرط العمل بمفهوم المخالفة هنا لذلك.

﴿واتقوا الله﴾ فيما نهيتم عنه ومن جملته أكل الربا ﴿لعلكم تفلحون﴾ لكي تفلحوا أو راجين الفلاح فمن أكل الربا ولم يتق الله لا يرجى فلاحه، وهذا تنصيص على أن الربا من الكبائر لا من الصغائر.

﴿واتقوا النار﴾ أي احذروها بالتحرز عن أكل الربا المفضي إلى دخول النار ﴿التي أعدت﴾ هيئت ﴿للكافرين﴾ النار مخلوقة للكافرين معدة لهم أولاً وبالذات وغيرهم من عصاة المؤمنين يدخلها على وجه التبع وفي ذلك إشارة إلى أن أكلة الربا على شفا حفرة الكافرين، روي عن أي حنيفة رضي الله عنه أنه كان يقول: إن هذه الآية هي أخوف آية في القرآن حيث أوعد الله المؤمنين بالنار المعدة للكافرين إن لم يتقوه في اجتناب محلومة. وتدل هذه على أن النار مخلوقة الآن لأن قوله تعالى ﴿أعدت﴾ إخبار عن الماضي فلا بد أن يكون ذلك الشيء المعد قد دخل في الوجود. ﴿وأطيعوا الله والرسول لعلكم ترحمون﴾ لما ذكر الوعيد ذكر الوعد بعده على ما هو العادة المستمرة في القرآن الكريم.

### من سورة النساء

قال الله تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَمِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَنَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِمُسَانَةً وَاتَّقُوا ٱللَّهَ ٱلَذِى تَسَاءَلُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْتُكُمْ رَقِيبًا ﴿ ﴾ [النساء: ١].

قوله جل شأنه ﴿ويث منهما﴾ معناه نشر وفرق منهما على سبيل التناسل والتوالد. وقوله ﴿تساءلون به﴾ معناه يسأل بعضكم بعضاً به مثل أسألك بالله وأنشدك الله والمفاعلة على ظاهرها أو بمعنى تسألون كثيراً. والرقيب الحفيظ المطلع العالم.

يأمر الله المكلفين جميعاً بامتثال ما أمر به واجتناب ما نهى عنه مما يتعلق بحقوقه وحقوق عباده، ويتناول ذلك بعمومه ما سيذكر في السورة بعد من صلة الأرحام ورعاية حال الأيتام، والعدل في النكاح والميراث إلى غير ذلك.

ولقد أكد الله الأمر بالتقوى بما يحمل المخاطبين على الامتثال فذكر اسمه بعنوان الربوبية مع الإضافة إلى ضمير المخاطبين ووصف نفسه بأنه خالقهم وأن مبدأ خلقهم نفس واحدة، وأنه خلق منها زوجها ونشر من الزوجين رجالاً كثيراً ونساء، كل ذلك مما يؤيد الأمر ويؤكد إيجاب الامتثال فإن الاستعمال جارٍ على أن الوصف الذي علق به الحكم علة موجبة له وداعية إليه، ولا شك أن ما ذكر يدل على القدرة القاهرة والنعمة الجسيمة والمنة العظيمة. والقدرة توجب التقوى حذراً من العقاب والنعمة تدعو إليها طلباً للمزيد ووفاء بالشكر الواجب.

وفي الامتنان بخلقنا من نفس واحدة ما يوجب الحرص على امتثال الأوامر الآتية فإنه جل شأنه ذكر عقيب الأمر بالتقوى الأمر بالإحسان إلى اليتامي والنساء والضعفاء وكون الناس بأسرهم مخلوقين من نفس واحدة له أثر في هذا المعنى بليغ ذلك لأن الأقارب لا بد أن يكون بينهم نوع مواصلة ومخالطة توجب مزيد المحبة ألا ترى أن الإنسان يفرح بمدح أقاربه وأسلافه ويحزن بذمهم والطعن فيهم وقد قال عليه الصلاة والسلام: «فاطمة بضعة مني يؤذيني ما يؤذيها».

وإذا كان الأمر كذلك فلا جرم كان ذكر هذا المعنى سبباً في زيادة الشفقة والحنو على اليتامى والنساء وذوي الأرجام.

والمراد من النفس الواحدة آدم عليه السلام والذي عليه الجماعة من الفقهاء

والمحدثين أنه ليس سوى آدم واحد وهو أبو البشر، والمراد من الزوج حواء وقد خلقت من ضلع آدم عليه السلام وأنكر أبو مسلم. خلقها من الضلع لأنه سبحانه وتعالى قادر على خلقها من التراب فأي فائدة في خلقها من الضلع وزعم أن معنى منها من جنسها على حد قوله تعالى ﴿ جَعَلَ لَكُمْ مِن أَنفُسِكُم الرَّوَجَا ﴾ [النحل: ٢٧] وهو باطل إذ لو كان الأمر كما قال لكان الناس مخلوقين من نفسين لا من نفس واحدة وهو خلاف النص. وهو أيضاً خلاف ما نطقت به الأخبار الصخيحة عن رسول الله على خلاف النسيخان «استوصوا بالنساء خيراً فإنهن خلقن من ضلع وإن اعوج شيء من الضلع أعلاه، فإن ذهبت تقيمه كسرته وإن تركته لم يزل أعوج الله على خلق حواء من تراب لا تمتع عن خلقها من غيره، فقد خلق الناس بعضهم من بعض مع القدرة على خلقهم كآدم من تراب، ولعل الفائدة في خلق حواء من ضلع آدم سوى الحكمة التي خفيت علينا إظهار أنه سبحانه قادر على أن يخلق حياً من حي لا على التوالد كما أنه قادر على أن يخلق حياً من حي لا على التوالد كما أنه قادر على أن يخلق حياً من حي لا على التوالد كما أنه قادر على أن يخلق حياً من جاد كفلك والله أعلم

ثم أكد الله الأمر بالتقوى وكرره بقوله جل شأنه ﴿واتقوا الله الذي تساءلون به والأرحام﴾ وفي تعليق الحكم بما في حيز الصلة إشارة إلى نوع آخر من موجبات الامتثال فإن قول الرجل لصاحبه أسالك بالله على سبيل الاستعطاف يقتضي الاتقاء والحذر من مخالفة أوامره ونواهيه.

قرأ غير حمزة من المبنعة «والأوحام» بالنصب والمعنى على هذه القراءة واتقوا الله تعلى واتقوا الله تعلى واتقوا الأرحام وصلوها ولا تقطعوها فإن قطعها بما يجب أن يتقى.

وقرأ حمزة «والأرحام» بالجر وخرجت في المشهور على العطف على الضمير المجرور والعطف على الضمير المجرور بدون إعادة الجار أجازه جماعة من النحاة وأنشد سيبويه في ذلك:

فاليوم قد بت تهجونا والشيئمنا المناه فاذهب فما بك والأيام من عجب

﴿إِنَ الله كَانَ عَلَيْكُم رَقِيباً ﴾ في موضع التعليل للأمر ووجوب الامتثال يؤخذ من هذه الآية جواز المسألة بالله تعالى وقد روى الليث عن مجاهد عن ابن عمر قال رسول الله ﷺ امن سأل بالله فأعطوه ويؤخذ منها أيضاً تعظيم حق الرحم وتأكيد النهي عن قطعها إذ قرن الله الأرحام باسمه سبحانه، وقال في موضع آخر ﴿فَهَلَ عَسَيْتُمْ إِنْ تُوَلِّيَهُمْ أَن تُعْسِدُوا فِي الأَرْضِ وَتُقَطِّمُوا أَرْحَامَكُمْ الله المُعالَمُ الله وَالله عَلَى مُوضع آخر ﴿فَهَلَ عَسَيْتُمْ إِنْ تُولِيَّمُ أَن تُعْسِدُوا فِي الأَرْضِ وَتُقَطِّمُوا أَرْحَامَكُمْ الله الله على الله على الله والله على الله على الله والله الله والله والله الله والله وا

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب النكاح باب ٨٠. أحمد في مسنده (٢/ ٤٩٧)

الرحم إلى الفساد في الأرض. وأخرج الشيخان عن أبي هريرة قال قال رسول الله ﷺ (إن الله تعالى خلق الحلق حتى إذا فرغ منهم قامت الرحم فقالت: هذا مقام العائذ بك من القطيعة، قال: أما ترضين أني أصل من وصلك وأقطع من قطعك؟ قالت: بلى. قال: فذلك لك (١٠).

وتدل الآية أيضاً على تقدير التساؤل بالأرحام لا سيما على قراءة حمزة واعترض ذلك ابن عطية وزعم أن الحديث الصحيح يرده فقد أخرج الشيخان عنه على «من كان حالفاً فليحلف بالله أو ليصمت»(٢) وأنت تعلم أن قول الرجل لصاحبه أسألك بالرحم أن تفعل كذا ليس الغرض منه سوى الاستعطاف والتأكيد فهو إذاً ليس بيمين فلا يكون من متعلق النهي الذي تضمنه الأمر (فيحلف بالله) في شيء.

قال الله تعالى: ﴿وَمَاثُوا ٱلْمِنَامَىٰ أَمُواَئُمُ وَلَا تَنَدَّلُوا الْحَبِيثَ بِالطَّيِّبِ وَلَا تَأْكُلُوا أَمُواَلُهُمْ إِلَىٰ أَمْرَلِكُمُ ۚ إِنَّهُ كَانَ حُوبًا كَبِيرًا ۞﴾[النساء: ٢]

هذا شروع في تفصيل ما تجب تقوى الله فيه والخطاب للأوصياء ما دام المال بأيديهم واليتامى في حجورهم، واليتيم من الإنسان من مات أبوه من اليتم وهو الانفراد والاشتقاق بمقتضى صحة إطلاقه على الصغار والكبار لكن الشرع والعرف خصصاه بالصغار، روى على كرم الله وجهه وجابر بن عبد الله عن النبي على أنه قال «لا يتم بعد حلم»(٢).

لا خلاف بين أهل العلم في أن اليتيم لا يعطى ماله قبل البلوغ لكن ظاهر قوله تعالى ﴿وآتوا اليتامى أموالهم﴾ يوجب إعطاءهم أموالهم قبل البلوغ فكان ذلك مشكلاً. وللعلماء فيه محملان: الأول أن يجعل إيتاء الأموال مجازاً عن تركها سالمة من غير أن يتعرض لها بسوء فالإيتاء مستعمل في لازم معناه وتبقى كلمة (اليتامى) على حقيقتها كما هو المتبادر منها شرعاً وعرفاً.

والمحمل الثاني أن يكون الإيتاء مستعملاً في حقيقته بمعنى الإعطاء بالفعل وتكون كلمة ﴿اليتامي﴾ مجازاً باعتبار ما كان، وأوثر التعبير عن الكيار باليتامي لقرب

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب تفسير سورة ٤٧ في الترجمة. مسلم في كتاب البر حديث ١٦. أحمد في مسنده (٢/ ٣٣٠، ٣٨٣)

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري في كتاب الشهادات يااب ٢٦. كتاب الإيمان باب ٤. مسلم في كتاب الإيمان حديث ٢. الموطأ في كتاب النذور حديث ١٤. أحمد في مسنده (٢/٧، ١١)
 (٣) رواه أبو داود في كتاب الوصايا باب ٩. بلفظ «احتلام» بدلاً من «حلم».

العهد بالصغر وللإشارة إلى وجوب المسارعة والمبادرة بدفع أموالهم إليهم حتى كأن اسم اليتم باقي غير زائل وهذا المعنى يسمى في الأصول بإشارة النص.

ولكل المحملين ما يؤيده؛ فحجة الأول قوله تعالى بعد آيات ﴿وَآبْلُوا آلِكُنَّكَى ﴾ [النساء: ٦] إلخ فإنه كالدليل على الآية الأولى في الحث على حفظ أموال اليتامي لندفع إليهم عند بلوغهم ورشدهم، وأن الآية الثانية في الحث على الدفع الحقيقي عند حصول البلوغ والرشد، ولو كان الإيتاء في الآية الأولى باقياً على حقيقته لكان مؤدى الآيتين كالشيء الواحد.

وحجة المحمل الثاني أخرجه ابن أبي حاتم عن سعيد بن جبير أن رجلاً من غطفان كان معه مال كثير لابن أخ له يتيم فلما بلغ طلب المال فمنعه عمه فخاصمه إلى النبي على فنزلت ﴿وَآتُوا اليتامي ﴾ إلخ. فإن ذلك يدل على أن المراد بالإيتاء الإعطاء بالفعل ولا سيما أنه قد روى الثعلبي والواحدي عن مقاتل والكلبي أن العم لما سمعها قال: أطعنا الله ورسوله يجوذ بالله من الحوب الكبير.

﴿ولا تتبدلوا الحبيث بالطيب﴾ تبدل الشيء واستبدله به إذا أخذ الأول بدل الثاني بعد أن كان حاصلاً له أو على شرف الحصول ويتعديان أبداً إلى الزائل بالباء وإلى بدله بأنفسهما كما هنا ومنه قوله تعالى ﴿وَمَن يَـتَبَدَّلِ ٱلْكُفْلِ وَلَايَمَنِ ﴾ [البقرة: ١٠٨] وقوله ﴿أَنْدَنْبُولُ ٱلْجُورُةُ وَالْبَعْرَةُ وَالْبُعْرَةُ وَالْبَعْرَةُ وَالْبَعْرَةُ وَالْبَعْرَةُ وَالْبَعْرَةُ وَالْبُعْرَةُ وَالْبُعْرَةُ وَالْبُعْرَةُ وَالْبُعْرَةُ وَالْبُعْرَةُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَلَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُولَالِهُ وَلَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْعُلْمُ وَاللّهُ وَاللّه

وأما التبديل أو الإبدال فهو التغيير مطلقاً، وقد يتعدى إلى مفعول واحد، ﴿
فَمَنُ بَدَّلَةُ بَقَدَمَا مَهِمَةُ ﴾ [البقرة: ١٨١] وإلى مفعولين بنفسه: ﴿ فَأُولَتِكَ بُبَدِلُ اللّهُ سَبِّنَاتِهِمْ حَسَنَدتُ ﴾ [الكهف: سَبِّنَاتِهِمْ حَسَنَدتُ ﴾ [الكهف: ١٨] وإلى أحد المفعولين بنفسه والثاني بالباء سواء في ذلك الزائل وبدله. ﴿ وَيَدَّلْنَهُم بِمُنْتَيْمٌ جَنَّتَيْنِ ﴾ [سبا: ١٦] وقال طفيل الغنوي لما أسلم:

## وبدل طالعي نحسي يسعدي

والمراد بالخبيث والطبيب الحرام والحلال أي لا تتركوا مالكم الحلال وتأكلوا الحرام من أموالهم أو لا يتركوا المعمل الحلال وهو حفظ أموالهم وتركبوا الحرام وهو أكل أموالهم والعمل على اختزالها، وأياً ما كان فالتعبير عن الحرام والحلال بالخبيث والطيب للتنفير من كل أموال اليتامي والترغيب في حفظها وإنمائها. وقد قال بعض المفسرين: المراد بالخبيث والطيب الرديء والجيد وإلى ذلك ذهب النخعي والزهري وابن المسيب والسدي فقد أخرج آبن جرير عنه أنه قال: كان أحدهم يأخذ الشاة السمينة من غنم اليتيم ويجعل في مكانها الشاة المهزولة ويقول شاة بشاة ويأخذ الدرهم

الجيد ويضع مكانه الزائف ويقول درهم بدرهم. وتخصيص هذه المعاملة بالنهي لخروجها مخرج العادة لا لإباحة ما عداها فلا مفهوم لعدم توفر شرطه عند القائل به.

ولا تأكلوا أموالهم إلى أموالكم والمراد من الأكل مطلق الانتفاع وعبر عنه بالأكل لأنه أغلب أحواله. والمعنى: ولا تأكلوا أموالهم مضمومة إلى أموالكم أي لا تسووا بينهما وتنفقوهما معاً وهذا حلال وذاك حرام، وورود النهي على هذا الأسلوب يدل على تقبيح فعلهم والتشنيع عليهم حيث كانوا يأكلون أموال اليتامى مع الغنى عنها. وإذا لا يلزم القائل بمفهوم المخالفة جواز أكل أموالهم وحدها وظاهر النهي عدم جواز أكل شيء من أموال اليتامى وقد خص من ذلك مقدار أجر المثل إذا كان الوصي فقيراً لقوله تعالى ﴿وَمَن كَانَ غَنِيّاً فَلْيَسْتَعْفَقٌ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلَيَاكُمُ بِالْمَعْمُونُ فَإِذَا كان النساء: ٦] وسيأي الكلام فيه. والضمير في قوله تعالى ﴿إنه كان حوباً كبيراً للأكل المفهوم من قوله جل شأنه ﴿ولا تأكلوا أموالهم ﴾ وقيل للتبدل، وقيل لهما ويكون حينذ منزلاً منزلة اسم الإشارة، والحوب الإثم. وفي تنوينه ووصفه بأنه كبير يهويل لأمر المنهي عنه والتنصيص على أنه من كبائر الذنوب العظيمة.

واحتج الجصاص بقوله تعالى ﴿ واتوا اليتامى أموالهم ﴾ على وجوب دفع المال إلى البيتم إذا بلغ خساً وعشرين سنة قال: لم يشترط في هذه الآية إيناس الرشد في دفع المال إليهم وظاهره يقتضي وجوب دفعه إليهم بعد البلوغ سواء آنسنا منهم الرشد أو لم نؤنس إلا أنه قد شرطه في قوله تعالى ﴿ وَإِنْ اَلْسَتُمْ مِنْهُمْ كُشُدًا فَادَفُوا إِلْيَهِمْ أَتُولَكُمْ ﴾ [النساء: ٦] فكان ذلك مستعملاً عند أبي حنيفة ما بين بلوغ الحلم وبين خمس وعشرين سنة فإذا بلغها ولم يأنس منه رشد وجب دفع المال إليه لقوله تعالى: ﴿ واتوا اليتامى أموالهم ﴾ فيستعمله بعد خمس وعشرين سنة على مقتضاه وظاهره وفيما قبل ذلك لا يدفعه إلا مع إيناس الرشد لاتفاق أهل العلم على أن إيناس الرشد قبل بلوغ هذه السن شرط وجوب دفع المال إليه يعني ولا إجماع على هذا الشرط بعد بلوغ هذه السن ثم قال: وهذا وجه سائغ من قبل أن فيه استعمال كل واحدة من الآيتين على فائدتها ومقتضى ظاهرها ولو اعتبرنا إيناس الرشد على سائر الأحوال كان فيه إسقاط خائدتها ومقتضى على إحداهما وإسقاط فائدة الأخرى.

وأنت تعلم أن هذا الاستدلال متوقف على أن المراد بالإيتاء الإعطاء والدفع بالفعل وأن المراد باليتامى اليتامى باعتبار ما كان وهو أحد احتمالين في الآية على ما سبق ونحن نقول: لم لا يجوز أن يكون المراد من الآية الاحتمال الثاني وهو أن الإيتاء

مستعمل في الحفظ والصيانة واليتامي باق على حقيقته. وحينئذ يكون في هذا التأويل إعمال كل من الآيتين على فائدتها ولو سلمنا قصر الآية على الاحتمال الأول فالتعارض بينها وبين قوله تعالى ﴿وابتلوا اليتامي﴾ إلخ. وقوله جل شأنه ﴿وَلا تُؤْتُوا السُّفَهَاةَ أَمُولَكُمُ ﴾ [النساء: ٥] تعارض الخاص مع العام لأن الآية الأولى توجب دفع المال إلى اليتامي كلهم والآيتان بعدها تحرمان دفع المال إليهم إذا كانوا سفهاء، ولا شك أن الخاص مقدم على العام وسيأتي الكلام في وجه اختيار هذه السن عند قوله تعالى ﴿ وَإِنْ مَا شَمُ مِنْهُمُ رُشُدًا فَادَقُوا إِلَيْهُم أَمْوَهُمْ ﴾ [النساء: ٦]

Marie Carlos

 قال تعالى: ﴿ وَإِن خِفْتُمْ أَلَا لُقَسِطُوا فِي ٱلْمِنْهَىٰ فَأَنكِمُواْ مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِسَآءِ مَثْنَى وَلُكِنَّ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَا تَعُولُوا ﴿ مَا مَلَكَتَ أَيْمَانُكُمُ ۚ ذَلِكَ أَذَنَ ۚ أَلَا تَعُولُوا ۚ ﴿ ﴾ [النساء: ٣]

المراد من الخوف العلم عبر عنه بذلك إيذاناً بكون المعلوم مخوفاً محذوراً والإقساط الإنصاف والعدل. أقسط أزال القسوط وهو الظلم والحيف ويقال أقسط أي صار ذا قسط والقسط العدل. كونوا قوامين بالقسط، ما طاب ما مالت إليه نفوسكم واستطابته وفي قوله تعالى: ﴿وَإِنْ خفتم ألا تقسطوا في اليتامى فانكحوا ما طاب لكم من النساء وأيلات منها: ما رواه البخاري ومسلم والنسائي والبيهقي في سننه وغيرهم عن عروة بن الزبير أنه سأل عائشة رضي الله عنها عن هذه الآية فقالت: يا ابن أختي هذه اليتيمة تكون في حجر وليها يشركها في مالها ويعجبه مالها وجمالها فيريد أن يتزوجها من غير أن يقسط في صداقها فيعطيها مثل ما يعطيها غيره فنهوا أن ينكحوا من طاب لهم من النساء سواهن .

وفي بعض الروايات هذه الزيادة: قالت عائشة رضي الله عنها: ثم إن الناس استفتوا رسول الله على الله الآية فيهن فأنزل الله تعالى: ﴿ وَيَسْتَفْتُونَكَ فِي النِّسَآءِ قُلِ اللّهِ يَكُو النَّسَآءِ اللّهِ يُقْتِيكُمْ فِيهِنَ وَمَا يُتَكَلّ عَلَيْكُمُ فِي الْكِتَكِ فِي يَتَكَمَى النِّسَآءِ الَّذِي لا تُوَوّلُه تعالى ﴿ وما يتلى كُلِبَ لَهُنَّ وَرَّغَبُونَ أَن تَنكِحُومُنَ ﴾ [النساء: ١٢٧]. قالت: وقوله تعالى ﴿ وما يتلى عليكم في الكتاب في يتامى النساء ﴾ المراد منه هذه الآية ﴿ وإن خفتم ألا تقسطوا في اليتامى فانكحوا ما طاب لكم من النساء ﴾ والمعنى على هذه الرواية. وإن علمتم ألا تعدلوا في نكاح اليتامى اللاتي تلونهن فانكحوا مما مالت نفوسكم من النساء غيرهن. والمقصود في الحقيقة النهي عن نكاح اليتامى عند خوف عدم العدل إلا أنه أوثر التعبير عنه بالأمر بنكاح الأجنبيات كراهة النهي الصريح عن نكاح اليتيمات ولما فيه من مزيد اللطف في صرف المخاطبين عن نكاح اليتامى حال العلم بعدم العدل فكأنه قيل: وإن عنتم ألا تقسطوا في نكاح اليتامى فلا تنكحوهن ولكم في غيرهن من النساء متسع فانكحوا ما طاب لكم.

ومنها أنه لما نزلت آية ﴿وَءَاثُوا ٱلْكِنَكُنَ آَمُواَئُمُمُ ﴾ [النساء: ٢] تحرج الأولياء من المحام / ٢٠ / ١٤٠

ولايتهم مع أنهم كانوا لا يتحرجون من ترك العدل في حقوق النساء حيث كان تحت الرجل عشر منهن لا يعدل بينهن فقيل لهم، إن خفتم ترك العدل في حقوق اليتامى فتحرجتم فخافوا أيضاً ترك العدل بين النساء وقللوا عدد المنكوحات منهن لأن من تحرج من ذنب وهو مرتكب مثله فهو غير متحرج. وقيل: كانوا لا يتحرجون من الزنى وهم يتحرجون من ولاية اليتامى. فقيل إن خفتم الحوب في حق اليتامى فخافوا الزنى فانكحوا ما طاب إلخ.

والآية على تأويل عائشة تشهد لمن قال إن لغير الأب والجد أن يزوج الصغيرة أو يتزوجها لأنها على هذا التأويل نزلت في اليتيمة تكون في حجر وليها فيرغب في مالها وجمالها ولا يقسط لها في الصداق وأقرب ولي تكون اليتيمة في حجره ويجوز له تزوجها هو ابن العم اليتيمة التي في حجره وإذا جاز له أن يتزوجها فإما أن يلي هو النكاح بنفسه وإما أن يزوجه إياها أخوها مثلاً، وأياً مَا كَانَ فلغير الآب والجد أن يزوج الصغيرة. ومن قال من الأئمة لا يزوج الصغيرة إلا الآب أو الجد يحمل الآية على أحد التأويلين الآخرين ويحمل اليتامي على الكبار منهن ويكون التعبير عنهن باليتامي باعتبار ما كان لقرب عهدهن باليتم.

والأمر في قوله تعالى ﴿فانكحوا﴾ للإباحة مثل قوله تعالى ﴿كُلُوا وَاشْرَبُوا ﴾ [البقرة: ٦٠] وقيل للوجوب أي وجوب الاقتصار على العدد المأخوذ من قوله تعالى: ﴿مثنى وثلاث ورباع﴾ لا وجوب أصل النكاح، وتمسك الظاهرية بهذه الآية في وجوب أصل النكاح وهم محجوجون بقوله تعالى ﴿ومن لم يستطع منكم طولاً﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَأَن تَشْرُوا حَيْرٌ لَكُمْ ﴾ [النساء: ٢٥] فحكم تعالى بأن ترك النكاح في هذه السورة خير من فعله فدل ذلك على أنه ليس بمندوب فضلاً عن أنه واجب.

وقوله تعالى ﴿مثنى وثلاث ورباع﴾ حال من فاعل «طاب» أو من مرجعه أو بدل منه والكلمات الثلاث من ألفاظ العدد وتدل كل واحدة منها على المكرر من نوعها فمثنى تدل على اثنين اثنين، وثلاث تدل على ثلاثة ثلاثة، ورباع تدل على أربعة أربعة. والمراد منها هنا الإذن لكل من يريد الجمع أن ينكح ما شاء من العدد المذكور متفقين فيه ومختلفين ولو أفردت كان المعنى تجويز الجمع بين هذه الأعداد دون التوزيع. ولو ذكرت بد «أو» لذهب تجويز الاختلاف في العدد. وفي هذه الآية دلالة على جواز تعدد الزوجات إلى أربع وعلى أنه لا يجوز التزويج بأكثر من أربعة مجتمعات لأن هذا العدد قد ذكر في مقام التوسعة على المخاطبين كما علمت قلو كان وراء هذا العدد مباح لاقتضى المقام ذكره وقد أجمع ققهاء الأمصار على أنه لا يجوز الزيادة على الأربع ولا

يقدح في هذا الإجماع ما ذهب إليه بعض المبتدعة من جواز التزوج بأي عدد فإن الإجماع قد وقع وانقضى عصر المجمعين قبل ظهور هؤلاء الشذاذ المخالفين.

وتمسك الإمام مالك بظاهر هذه الآية في مشروعية نكاح الأربع للأحرار والعبيد فالعبيد داخلون في الخطاب بقوله تعالى ﴿فانكحوا ما طاب لكم﴾ إلخ.

فيجوز لهم أن ينكحوا أربعاً كالأحرار ولا يتوقف نكاحهم على الإذن لأنهم يملكون الطلاق فيملكون النكاح. وذهب الحنفية والشافعية إلى أن العبد لا يجمع من النساء فوق اثنتين لما روى الليث عن الحكم قال: اجتمع أصحاب رسول الله على أن العبد لا يجمع من النساء فوق اثنتين. قالوا: والخطاب في قوله تعالى: ﴿فانكحوا ما طاب لكم من النساء ﴾ لا يتناول العبيد لأنه إنما يتناول إنساناً متى طابت له امرأة قدر على نكاحها والعبد ليس كذلك لأنه لا يجوز نكاحه إلا بإذن مولاه لقوله على «أيما عبد تزوج بغير إذن مولاه فهو عاهر»، ولأن في تنفيذ نكاحه تعييباً له فلا يملكه بدون إذن المولى. وأيضاً قوله تعالى بعد ﴿فإن خفتم ألا تعدلوا فواحدة أو ما ملكت أيمانكم الا يمكن أن يدخل فيه العبيد لعدم الملك فحيث لم يدخلوا في هذا الخطاب أي يدخلوا في الخطاب الأول لأن هذه الخطابات وردت متتالية على نسق واحد فبعيد أن يدخل في الخطاب السابق ما لا يدخل في اللاحق. وكذلك لا يمكن دخولهم في قوله تعالى ﴿فَإِن خِلْمُ مَن شَيَّ وَمِنْهُ نَشَا قَكُوهُ مَنِيَا ﴾ [النساء: ٤] والعبد لا يكون لما طابت عنه نفس امرأته من المهر بل يكون لسيده فيكون الآكل السيد لا العبد.

فقد سوى في السهولة واليسر بين الحرة والسراري من غير حصر لقلة تبعتهن وخفة مؤونتهن وعدم وجوب القسم فيهن.

وعلى هذا التأويل يكون المراد من اختيار الإماء اختيارهن بطريق التسري لا بطريق النكاح ويشهد له أن الظاهر اتحاد المخاطبين في المعطوف والمعطوف عليه في قوله تعالى ﴿فواحدة أو ما ملكت أيمانكم﴾ وعليه يكون الذي خير بين الحرة الواحدة

والعدد من الإماء هو مالك الإماء لا غير ولو كان التخيير واقعاً بين أن يتزوج حرة واحدة أو يتزوج من شاء من الإماء اللاتي يملكهن لاقتضى ذلك ورود عقد النكاح على ملك اليمين.

وقد قالوا لا يجوز أن يتزوج المولى أمته ولا المولاة عبدها لأن للزوجية لوازم تنافي لوازم ملك اليمين ألا ترى أن من لوازم الزوجية حق الإخدام على الزوج لزوجته ومن لوازم الملك حق الاستخدام عليها لسيدها ولمن شاء ومعلوم أن الإخدام والاستخدام لا يجتمعان وأنه متى تنافت اللوازم تنافت الملزومات فلا يجتمع ملك اليمين والزوجية. والآية هنا بجاوية في الخطاب على خلاف ما جرت عليه الآية الآتية وهي قوله تعالى: ﴿ وَمَن لَمُ يَسْتَعْلِعُ مِنكُمْ طُولًا أَن يَنكِحَ المُعْمَنَةِ المُوسِينِ فَمِن مَا مَلكَتَ أَيْمَنكُمْ ﴾ [النساء: ٢٥] فإن المأمورين بالنكاح هنا غير المخاطبين بملك اليمين.

وذلك ظاهر بشهادة قوله ﴿وَمَنْ لَمْ يَسْتَطَعُ مَنْكُم﴾ وقوله بعد: ﴿ فَٱنْكِحُوهُنَّ بِإِذَٰنِ أَهْلِهِنَّ ﴾ [النساء: ٢٥] وسيأتي عما قريب إيضاح ذلك إن شاء الله.

وقد حاول الجصاص الاستدلال بقوله تعالى: ﴿ فَإِنْ خَفْتُمُ أَلَا تَعْدَلُوا فُواحِدَةُ أَوْ مَا مَلَكُتُ أَيْمَانُكُم ﴾ على جواز التزوج بالأمة مع وجود الطول إلى الحرة وسلك بالآية طريقاً لم يرتضيه جمهور المفسرين.

وذلك أنه يرى أن قوله تعالى ﴿أو ما ملكت أيمانكم﴾ معطوف على كلمة (النساء) في قوله تعالى: ﴿وإِن خفتم ألا تقسطوا في اليتامى فانكحوا ما طاب لكم من النساء﴾ وبذلك يكون التخيير واقعاً بين أربع حرائر وأربع إماء بعقد النكاح فيوجب ذلك تخييره بين ترويج الحرة والأمة وهذا بعيد كل البعد كما ترى.

ويرى أيضاً عدم اتحاد المخاطبين في قوله تعالى ﴿فانكحوا﴾ وقوله تعالى ﴿فانكحوا﴾ وقوله تعالى ﴿فواحدة أو ما ملكت أيمانكم﴾ قال: لما أضاف ملك اليمين إلى الجماعة كان المراد نكاح ملك يمين الغير كقولة تعالى: ﴿ومن لم يستطع منكم طولا﴾ الخروقد علمت ما فيه آنفاً.

﴿ذلك أدنى ألا تعولوا﴾ الإشارة إلى اختيار الواحدة والتسري، أدنى معناه أقرب والعول في الأصل الميل المحسوس يقال عال الميزان عولاً إذا مال، ثم نقل إلى المعنوي وهو الجور يقال عال الحاكم إذا جار، والمراد هنا الميل المحظور المقابل للعدل، المعنى أن ما ذكر من اختيار الواحدة والتسري أقرب بالنسبة إلى ما عداهما من ألا تميلوا ميلاً محظوراً فإن من اختار واحدة فقد انتفى عنه الميل الجور رأساً، ومن تسرى فقد انتفى عنه خطى الجور والميل، أما من اختار عدداً من الحرائر فالميل المحظور

متوقع منه لا محالة.

وقد حكي عن الإمام الشافعي رضي الله عنه أنه فسر ﴿ أَلَا تَعُولُوا ﴾ بألا تكثر عيالكم وخطأه في ذلك الجصاص تبعاً للمبرد وزعماً أنه لا يقال عال بمعنى كثرت عياله وإنما يقال أعال يعيل، ولكن صاحب الكشف قال: نقل الكسائي عن فصحاء العرب عال يعول إذا كثرت عياله. وممن نقله الأصمعي والأزهري، وهذا التفسير نقله ابن أبي حاتم عن زيد بن أسلم وهو من جلة التابعين وقراءة طاوس «ألا تعيلوا» مؤيدة له فلا وجه لتشنيع من شنع على الامام جاهلاً باللغات والآثار ا.ه.

قال الله تعالى: ﴿ وَمَاتُوا اللِّمَاتُهُ صَدُقَتِهِنَّ فِلْةً فَإِن طِلْبَنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِنْهُ فَسَا مُكُونُ مِنْهُ فَلَا اللَّهُ عَن شَيْءٍ مِنْهُ فَسَا مُكُونُ مَنِينًا تَرْبَعًا لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِنْهُ فَسَا مُكُونُ مِنْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا

المراد بالإيتاء ما يعم المتاولة والالتزام، والصدقات جمع صَدُقة بفتح الصاد وضم الدال وهي كالصداق بمعنى المهر والنحلة العطية من غير عوض ومن ذلك النحلة بمعنى الديانة لأنها عطية من الله تعالى، وكذلك النحل لما يعطي من العسل، والناحل المهزول، كأنه أعطى لحمه الحالاً بعد حال بلا عوض والمنحول من الشعر لغير قائله، ومن فسر النحلة هنا بالفريضة نظر إلى أن هذه العطية مفروضة من الله محتومة كما قال تعالى بعد آيات المواريث ﴿ فَرِيضَكُم مِن الله عُمَا الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عنوما على الله الله عنوما الله عنوما على الله عنوما الله عنوما على الله عنوما الله عنوما الله عنوما الله عنوما على الله عنوما الله عنوما على الله عنوما الله عنوما الله عنوما الله عنوما الله على الله على الله عنوما ال

ذهب ابن عباس إلى أن الخطاب في قوله تعالى: ﴿واتوا النساء صدقاتهن﴾ للأزواج وكان الرجل يتزوج بلا مهر، يقول أرثك وترثينني فتقول نعم فأمروا أن يسرعوا إلى إيتاء المهور. وقيل الخطاب للأولياء، أخرج ابن حميد وابن أبي حاتم عن أبي صالح قال: كان الرجل إذا زوج أيماً أخذ صداقها دونها فنهاهم الله عن ذلك وزلت: ﴿واتوا النساء﴾ الآية.

والضمير المجرور بـ «من» في قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ طَبِنَ لَكُمْ عَنْ شَيَّءَ مَنْهُ نَفْساً ﴾ عائد على الصدقات وذكر لإجرائه مجرى الاشارة وكثيراً ما يشار بالمفرد إلى المتعدد كأنه قيل طبن لكم عن شيء من ذلك المذكور وهو الصدقات كما قال رؤبة:

فيها خطوط من سواد وبلق كأنه في الجلد تولع البهق

أراد كأن ذلك وليس المراد من قوله تعالى ﴿ فكلوه ﴾ خصوص الأكل إنما المراد حل التصرف فيه وحص الأكل بالذكر لأنه معظم وجوه التصرفات المالية وتقدم نظيره في قوله تعالى ﴿ ولا تأكلوا أموالهم إلى أموالكم ﴾ . والهنيء والمريء صفتان من هنا الطعام يهنؤ هناءة فهو هنيء ومرأ يمرؤ مراء فهو مريء . قيل معناهما واحد وهو خفة الطعام على المعدة وانحداره عنها بلا ضرر، وقيل الهنيء الذي يلذ الآكل والمريء ما تحمد عاقبته ، وقيل ما ينساغ في مجراه وهو المريء كأمير وهو رأس المعدة اللاصق بالحلقوم سمي بذلك لمرور الطعام فيه أي انسياغه .

دلت هذه الآية على أمور منها: أن الفروج لا تستباح إلا بصداق يلزم سواء أسمى ذلك في العقد أو لم يسم، وأن الصداق ليس في مقابلة الانتفاع بالبضع لأن الله تعالى جعل منافع النكاح من قضاء الشهوة والتوالد مشتركة بين الزوجين، ثم أمر الزوج بأن يؤتي الزوجة المهر فكان ذلك عطية من الله عن ابتداء، وأنه يجوز للزوجة أن

تعطي زوجها مهرها أو جزءاً منه سواء أكان مقبوضاً معيناً أم كان في الذمة فشمل ذلك الهبة والإبراء، وأنه ينبغي للأزواج الاحتياط فيما أعطت نساؤهم حيث بنى الشرط على طيب النفس فقال ﴿فإن طينِ ولم يقل فإن وهبن إعلاماً بأن المراعي في ذلك هو تجافيها عن المعطي طيبة به نفسها من غير أن يكون السبب فيه شراسة خلق الزوج أو سوء معاشرته، وأنه يحل للزوج أخذ ما وهبت زوجته بالشرط السابق من غير أن يكون عليه تبعة في الدنيا والآخرة.

واحتج الجصاص بقوله تعالى ﴿وآتوا النساء صدقاتهن نحلة ﴾ على إيجاب المهر كاملاً للمخلو بها خلوة صحيحة ولو طلقت قبل المساس وأنت تعلم أن هذه الآية عامة في كل النساء سواء المخلو بها وغيرها إلا أن قوله تعالى: ﴿وإن طلقتموهن من قبل أن تمسوهن وقد فرضتم لهن فريضة فنصف ما فرضتم ﴾ يدل على أنه لا يجب للمخلو بها إلا نصف المهر وهذه الآية خاصة ولا شك أن الخاص مقدم على العام فالخلوة الصحيحة لا تقرر المهر كله.

قال تعالى: ﴿وَلَا تُؤْتُوا اَلسُّنَهَاتَهُ أَمُواَكُمُ الَّتِي جَمَلَ اللَّهُ لَكُرْ قِينَنَا وَارْزُقُوهُمْ فِيهَا وَاكْسُوهُمْ وَقُولُوا لَمُنْرَ قَوْلًا مَثْرُهَا ۞﴾ [النساء: ٥].

أصل السفه الخفة والحركة. يقال تسفهت الريح الشجر إذا أمالته والمراد به هنا خفة الأحلام واضطراب الآراء. ومن معاني القيام الانتصاب على القدمين والاعتدال، وما يعاش به، وهذا الأخير هو المناسب هنا.

واختلف المغسرون في تعيين المخاطبين بقوله تعالى ﴿ولا تؤتوا السفهاء الموالكم﴾ كما اختلفوا في المراد من السفهاء على أقوال أشهرها أن المخاطبين هم أولياء اليتامى والسفهاء هم اليتامى مطلقاً أو المبذرون بالفعل والأموال أموالهم لا أموال الأولياء وعليه يكون ذكر هذه الآية الكريمة رجوعاً لبيان شيء من الأحكام المتعلقة بأموال اليتامى وتفصيلاً لما أجمل فيما سبق. ويكون ذكر الأحكام المتعلقة بنكاح الأجنبيات ومهورهن وهبتهن استطراداً، وإنما أضيفت الأموال إلى ضمير الأولياء المخاطبين مع أنها أموال اليتامى للمبالغة في حملهم على المحافظة عليها بتنزيل أموال اليتامى منزلة أموال الأولياء لما بين الولي واليتيم من الاتحاد في الجنس والنسب ونظيره قوله تعالى: ﴿فسلموا على أنفسكم﴾، وقوله: ﴿ولا تقتلوا أنفسكم﴾ فإن المراد لا يقتل بعضكم بعضاً إلا أنه عبر عن نوعهم بأنفسهم مبالغة في الزجر عن القتل حتى كأن قتلهم قتل أنفسهم وعلى هذا القياس قوله تعالى ﴿التي جعل الله لكم قياماً﴾ إذ عبر عن جعل الأموال مناطاً لمعاش الأولياء وإلى تفسير الآية بما ذكرنا ذهب عكرمة وابن جبير بجعلها مناطاً لمعاش الأولياء وإلى تفسير الآية بما ذكرنا ذهب عكرمة وابن جبير وكثير من متأخري المفسرين

وروي عن ابن عباس وابن مسعود رضي الله عنهم أن الخطاب لكل عاقل من الناس جميعاً وأن المراد من السفهاء والنساء والصبيان، والمقصود النهي عن إيتاء المال لن لا رشد له من هؤلاء، وعليه تكون إضافة الأموال إلى ضمير المخاطبين على حقيقتها.

وقيل المراد من السفهاء النساء خاصة سواء أكن أزواجاً أم أمهات أم بنات. وقيل إن السفهاء عام في كل من ليس له عقل يفي بحفظ المال وحسن التصرف فيه ويدخل فيه الصبي والمجنون والمحجور عليه للتبذير.

وعلى أي تأويل ترى في قوله تعالى ﴿ولا تؤتوا السفهاء أموالكم التي جعل الله

لكم قياماً دلالة على النهي عن تضييع المال ووجوب حفظه وتدبيره وحسن القيام عليه حيث قد جعله تعالى سبباً في إصلاح المعاش وانتظام الأمور، وكان السلف يقولون المال سلاح المؤمن، وقال بعضهم لأن أترك مالاً يحاسبني الله عليه خير من أن أحتاج إلى الناس. وقال قيس بن سعد: اللهم ارزقني حمداً ومجداً فإنه لا حمد إلا بفعال ولا مجداً إلا بمال. وقيل لأبي الزناد: لم تحب الدراهم وهي تدنيك من الدنيا؟ فقال: هي إن أدنتني منها فقد صانتني عنها. وفي منشور الحكم: من استغنى فقد كرم على أهله. وكانوا يقولون اتجروا واكتسبوا فإنكم في زمان إذا احتاج أحدكم فيه كان أول ما يأكل دينه.

﴿ وارزقوهُم فيها واكسوهم ﴾ أي اجعلوا أموالكم مكاناً لرزقهم وكسوتهم بأن تتجروا فيها حتى تكون نفقته من الربح لا من صلب المال لثلا يأكله الإنفاق.

وهذا ما يقتضيه جعل الأموال نفسها ظرفاً للرزق والكسوة، ولو قيل (منهاً) لكان الإنفاق من نفس المال.

وفي الآية دلالة على وجوب الحجر على المبذرين من وجهين: أحدهما منعهم من أموالهم. والثاني إجازة تصرفنا عليهم في الإنفاق عليهم من أموالهم وشراء أقواتهم وكسوتهم.

﴿وقولوا لهم قولاً معروفاً كل ما سكنت إليه النفس لحسنه شرعاً أو عقلاً من قول أو عمل فهو معروف، وكل ما أنكرته النفس لقبحه شرعاً أو عقلاً فهو منكر، فالمراد بالقول المعروف هنا الكلام الذي تطيب به نفوسهم كأن يقول الولي لليتيم مالك عندي وأنا أمين عليه فإذا بلغت ورشدت أعطيتك مالك. وعن مجاهد وابن جريج أنهما فسرا القول المعروف بعدة جميلة في البر والصلة. وقال القفال إن كان صبياً فالولي يعرفه أن المال ماله وهو خازن له وأنه إذا كبر رد إليه ماله، وإن كان سفيهاً وعظه ونصحه وحثه على الطاعة ونهاه عن التبذير والإسراف وعرفه أن عاقبة الإتلاف فقر واحتياج.

قال تعالى ﴿ وَإِبْلُوا الْيَكُلِنَ حَقَى إِذَا بَلَغُوا النِكَاحَ فَإِنْ مَانَسَتُم مِنْهُمْ وَشَدًا فَادَفُوا إِلَيْهِمَ أَمْوَكُمْ وَلَا تَأْكُوكُمْ إِلَيْهِمْ وَكُنْ عَنِينًا فَلِيسْتَعْفِفٌ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْيَأْكُلُ وَكُنْ عَنِينًا فَلْيَسْتَعْفِفٌ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْيَأْكُلُ فَلَيْأَكُلُ فَلْيَأَكُمُ فَأَشْهِدُوا عَلَيْهِمْ وَكُفَى بِاللّهِ حَسِيبًا ﴿ إِلَى النساء: ٦].

الابتلاء الاختبار، المراد ببلوغ النكاح هنا وبلوغ الحلم المذكور في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا بِلَغِ الْأَطْفَالُ مَنْكُمُ الْحَلَمِ ﴾ الوصول إلى حد البلوغ وهو حد التكليف والتزام الأحكام وذلك إما أن يكون بالاحتلام أو الحيض أو بالسن كما هو معروف في كتب الفقه وأصل الإيناس النظر إلى ما يؤنس به من بعد مع وضع اليد على العين، وقيل أصله الإبصار مطلقاً ، وقيل الإحساس، وعلى كل فالمراد به هنا التبين أي علم الرشد أبيننا، والرشد الاهتداء إلى وجوه الخير، والمراد به هنا الاهتداء إلى حفظ الأموال فقط أو مع صلاح الدين و إذا ، متمحضة للظرفية أو شرطية وجوابها الجملة الشرطية بعدها.

لما أمر الله بإيتاء أموالهم على الإطلاق بقوله: ﴿وَآتُوا الْيَتَامَى أَمُوالُهُم﴾ شرع في تعيين وقت تسليمهم أموالهم وبيان شرط ذلك الدفع فأمر الأولياء باختبار اليتامى في عقولهم وأحوالهم إذا علموا منهم بعد البلوغ أن لهم فهماً وعقلاً وقدرة في معرفة المصالح والمفاسد دفعوا إليهم أموالهم.

واتفق الإمامان أبو حنيفة والشافعي على أن هذا الاختبار يكون قبل البلوغ وتشهد لهم الغاية، وقال الإمام مالك: إنه بعد البلوغ وفرع أبو حنيفة على ذلك أن تصرفات الصبي العاقل المعيز بإذن الولي صحيحة لأن ذلك الاختيار إنما يحصل إذا أذن له الولي في البيع والشراء مثلاً، وذلك يقتضي صحة التصرف، وقال الشافعي: الاختبار لا يقتضي الإذن في التصرف ولا يتوقف عليه بل يكون الاختبار بدون التصرف على حسب ما يليق بحال الصبي فابن التاجر مثلاً يختبر في البيع والشراء إلى حيث يتوقف الأمر على العقد وحيتئذ يعقد الولي إن أراد وعلى هذا القياس وأنت خبير بأنه لو جاز إذن الصبي في التصرف بالفعل لجاز دفع المال إليه وهو صبي لأن المعنى الذي من أجله منع عنه ماله هو بعينه يقتضي عدم صحة تصرفه، وأيضاً تصرف الصبي في ماله يتوقف على دفعه إليه ودفعه إليه موقوف على شرطين: بلوغه ثم رشده.

وظاهر قوله تعالى: ﴿حتى إذا بلغوا النكاح فإن آنستم منهم رشداً فادفعوا إليهم أموالهم أنه لا تدفع أموالهم ولو بلغوا ما لم يؤنس منهم الرشد وهو مذهب الشافعي

وقول الصاحبين وبه قال مجاهد فقد أخرج ابن المنذر وغيره عنه أنه قال: لا يدفع إلى اليتيم ماله وإن شمط ما لم يؤنس منه رشد، ونسب هذا القول للشعبي. وقال الإمام أبو حنيفة: إذا بلغ خساً وعشرين سنة دفع إليه ماله وإن لم يؤنس منه رشد، وتقدم احتجاجه على ذلك عند الكلام على قوله تعالى: ﴿وَآتُوا اليتامي أموالهم﴾ ونزيد على ما تقدم أن الجصاص وصاحب الكافي قالا في الاحتجاج لمذهب الإمام أن الشرط رشد نكرة فإذا صار الشرط في حكم الوجود بوجه وجب جزاؤه وأول أحوال البلوغ قد يقارنه السفه باعتبار أثر الصبا وإذا امتد الزمان وظهرت الخبرة والتجربة لم يبق أثر الصبا وحدث ضرب من الرشد لا محالة.

وأنت تعلم أنه إذا كان ضرب من الرشد كافياً كان الدفع حينتذ عند إيناس الرشد وهو مذهب الشافعي والصاحبين فلا يصح أن يقال أن مذهب الإمام وجوب دفع المال إلى اليتيم بعد الخمس والعشرين سنة سواء أونس منه رشد أم لا بل يكون الخلاف بين الإمام وغيره في تعيين الرشد الذي اعتبر شرطاً للدفع في الآية إذا هو.

وذلك أمر آخر وراء ما نقل عن الإمام في هذه المسألة، على أنه إن أريد بهذا الضرب من الرشد، الرشد في مصلحة المال فكونه لا بد أن يحصل في سن خمس وعشرين سنة في حيز المنع، وإن أريد ضرب من الرشد كيفما كان فهو يكاد يكون مصادمة للآية لأنها كالصريحة في اشتراط الرشد في ضبط الأموال ورعايتها ألا ترى أن الابتلاء المأمور به في أول الآية هو ابتلاؤهم فيما يتعلق بحفظ المال ورعايته وقد قال الله تعالى بعد ذلك الأمر: ﴿ فإن آنستم منهم رشداً فادفعوا ﴾ إلخ. فيجب أن يكون المراد فإن آنستم منهم رشداً في رعاية مصالح المال لا ضرباً من الرشد كيفما كان وإلا تفكك النظم وضاع انسجام الكلام.

ومخالف الإمام يقوي الاستدلال بالآية على مذهبه بالقياس الجلي وذلك أن الصبي إنما منع منه ماله لفقدان العقل الهادي إلى حفظ المال وكيفية الانتفاع به فاذا كان هذا المعنى قائماً بالشيخ والشاب كانا في حكم الصبي فوجب أن يمنع دفع المال إليهما ما لم يؤنس منهما الرشد.

قال صاحب روح المعاني (من الحنفية): ولقوة كلام المخالف في هذه المسألة شنع ابن حزم ـ ودأبه التشنيع على الأثمة ـ على أبي حنيفة رضي الله عنه مع أن من تدبر ما ذهب إليه الإمام علم أن نظره في ذلك دقيق لأن اليتيم إذا بلغ مبلغ الرجال واعتبر إيمانه وكفره وسلم الله إليه نفسه يتصرف فيها حسب اختياره كان منع ماله عنه أشبه شيء بالظلم، وهذا وإن اقتضى دفع المال إليه بعد البلوغ فوراً إلا أننا أخرنا الدافع إلى

هذه المدة للتأديب ورجاء الرشد والكف عن السفه وما فيه تبذير المال وفساده. وسن البلوغ ثمانية عشر سنة زيد عليها سبع سنوات لأنها مدة معتبرة شرعاً في تغيير الأحوال إذ الطفل يميز بعدها ويؤمر بالصلاة كما في الحديث، وبانضمامهما إلى سن البلوغ يكمل لبه ويبلغ أشده ألا ترى أنه قد يصير جداً صحيحاً في هذه السن فإذا بلغ هذه السن ولم يتأدب انقطم عنه الرجاء غالباً.

﴿ولا تَأْكُلُوهُا إِسْرَافاً وَبِدَاراً أَنْ يَكْبُرُوا وَمَنْ كَانْ غَنِياً فَلَيْسَتَعْفَفُ وَمَنْ كَانْ فَقَيْراً فَلَيْأَكُلُ بِالْمُعْرُوف﴾.

الإسراف: مجاوزة الحد المباح إلى ما لم يبح. والبدار: المسارعة والمفاعلة بمعنى أصل الفعل أو على أنها بأن يبادر الولي أخذ مال اليتيم واليتيم يبادر نزعه منه وكبر يكبر كعلم يعلم يستعمل في السن وكبر يكبر كعظم يعظم في القدر والشرف واستعف عن الشيء كف عنه وتركه وهو أبلغ من عف كأنه طلب زيادة العفة.

والمعنى أن الله ينهى الأولياء والأوصياء أن يأكلوا أموال اليتامى مسرفين ومبادرين كبرهم. ويرشعهم إلى أن من كان منهم ذا مال فليكف نفسه عن مال اليتيم ولينتفع بما آتاه الله ومن كان منهم فقيراً فليأكل من مال اليتيم بقدر حاجته الضرورية من سد الجوعة وستر العورة. وجملة ﴿ولا تأكلوها﴾ إلخ، معطوفة على جملة ﴿وابتلوا اليتامى﴾ ولا يصح عطفها على جواب الشرط قبلها لفساد المعنى لأن جواب الشرط وهو ﴿فادفعوا إليهم أموالهم﴾ يكون بعد البلوغ والأكل إسرافاً وبداراً أن يكبروا يكون قبل البلوغ، والنهي عن الأكل الذي هو أساس الانتفاع وتكثر الحاجة إليه يدل على أن غيره من سائر الانتفاعات منهى عنه بطريق الأولى.

وقد استدل الجصاص بقوله تعالى ﴿ولا تأكلوا إسرافاً وبداراً أن يكبروا﴾ على أنه لا يجوز للولي إمساك مال اليتيم بعد ما يصير في حد الكبر قال: ولولا ذلك لما كان لذكر الكبر ههنا معنى إذ كان الولي عليه هو المستحق لما له قبل الكبر وبعده فهذا يدل على أنه إذا صار في حد الكبر استحق دفع المال إليه وجعل أبو حنيفة حد الكبر في ذلك خساً وعشرين سنة لأن مثله يكون جداً ومحال أن يكون جداً ولا يكون في حد الكبار.

ويقول الشافعية: إن المراد من قوله ﴿أن يكبروا﴾ أن يبلغوا راشدين عملاً بقوله تعالى ﴿حتى إِذَا بِلغ النكاح فإن آنستم منهم رشداً فادفعوا إليهم أموالهم وعبر عن ذلك بالكبر لأن الغالب أن من بلغ حد الرجال كان رشيداً.

وظاهر قوله تُعالى ﴿وَمِن كَانَ فَقَيْراً فَلَيْأَكُلُّ بِالْمُعْرُوفِ ﴾ يدل على الإذن للوصى

الفقير في أن ينتفع من مال اليتيم بمقدار الحاجة ويشهد لذلك قوله تعالى ﴿لا تأكلوا إسرافاً﴾ فإنه مشعر بأن له أن يأكل بقدر الحاجة وقوله تعالى ﴿إن الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً ﴾ فإنه يدل على أن مال اليتيم قد يؤكل ظلماً وغير ظلم. والأكل الذي لا يعد ظلماً هو الأكل بالمعروف وما أخرجه أحمد وأبو داود والنسائي وابن ماجه من حديث ابن عمر أن رجلاً سأل النبي على فقال: ليس لي مال وإني ولي يتيم أفاكل من ماله؟ فقال: «كل من مال يتيمك غير معروف ولا متأثل مالاً ومن غير أن تقي مالك مماله؟. وإلى هذا الظاهر ذهب عطاء وقتادة وهو إحدى الروايات عن ابن عباس فقد أخرج ابن المنذر والطبراني عنه أنه قال: يأكل الفقير إذ ولي مال اليتيم بقدر قيامه على ماله ومنفعته له ما لم يسرف أو يبذر.

بقي النظر في هذا الذي يأخذه الولي من مال اليتيم أيعد أجرة أم لا؟ حكى صاحب روح المعاني أن مذهب الحنفية أنه ليس بأجرة ومن ذهب إلى أنه أجرة لم يفرق بين الغني والفقير كما هو القياس في كل عمل يقابل بأجر، لا فرق فيه بين العامل الغني والعامل الفقير وحينتذ يكون الأمر في قوله تعالى ﴿ومن كان غنياً فليستعفف﴾ محمولاً على الندب كما هو اللائق بمحاسن العادات ولا يزال في مجال الاجتهاد والنظر هذه الأجرة أهي مقدرة بكفاية الولي أم هي أجرة المثل؟ مقتضى القواعد الفقهية أنها تكون مقدرة بأجر المثل سواء أكفت الولي أم لا.

وذهب جماعة من العلماء إلى أنه ليس للولي أن ينتفع من مال اليتيم بشيء وافترق هؤلاء في تأويل قوله تعالى ﴿ومن كان فقيراً فليأكل بالمعروف﴾ إلى طائفتين: الأولى تقول إن له أن يأخذ من مال اليتيم قرضاً بقدر ما يحتاج إليه ثم إذا أيسر قضاه وهذا قول سعيد بن جبير ومجاهد وأبي العالية وأكثر الروايات عن ابن عباس.

والطائفة الثانية ذهبت إلى أن ذلك حق اليتيم ينفق عليه من ماله بحسب حاله وحكي ذلك عن يحيى بن سعيد ويميل إليه كلام الجصاص وهو كما ترى تأويل بعيد كل البعد لا ينتظم مع قوله تعالى ﴿ومن كان غنياً فليستعفف﴾.

ومن هذه الطائفة من ادعى نسخ هذه الآية بقوله تعالى بعدها ﴿إِن الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً ﴾ فقد أخرج أبو داود وابن المنذر من طريق عطاء عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: ومن كان فقيراً فليأكل بالمعروف نسختها ﴿إِن الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً ﴾ إلخ.

﴿ فَإِذَا دَفَعَتُم إليهُم أَمُوالَهُم فَأَشْهَدُوا عَلَيْهُم وَكَفَى بَالله حسيباً ﴾ من معاني الحسيب الكافي والمحاسب وكلاهما محتمل هنا.

يأمر الله تعالى الأولياء والأوصياء أن يشهدوا على اليتامى حين يدفعون إليهم أموالهم بعد رعاية الشرطين السابقين البلوغ ثم الرشد، لأن ذلك الإشهاد أبعد عن التهمة وأنفى للخصومة وأدخل في الأمانة.

واختلف العلماء في أن الوصي إذا ادعى بعد بلوغ اليتيم أنه قد دفع إليه ماله هل يصدق؟ وكذلك إذا قالى أنفقت عليه في صغره هل هو مصدق؟

فقال الإمامان مالك والشافعي: لا يصدق. وقال الإمام أبو حنيفة وأصحابه: يصدق. واحتج مالك والشافعي بهذه الآية فإن قوله تعالى ﴿فأشهدوا عليهم﴾ أمر وظاهر الأمر الوجوب. وليس معنى الوجوب هنا أنه يأثم إذا لم يشهد، بل المراد أن الإشهاد لا بد منه في براءة ذمته ظاهراً حتى إذا دفع المال ولم يشهد ثم طالبه اليتيم فالقول قول البتيم بيمينه.

وقال الحنفية: إن الأمر للندب وصرفه عن الوجوب أن الوصي أمين والأمين إذا ادعى الرد على من التمنع صدق وقالوا: إن قوله تعالى ﴿وكفى بالله حسيباً﴾ يشهد لهم في عدم لزوم البيئة فإن معناه أنه لا شاهد أفضل من الله تعالى فيما بينكم وبينهم ؛ روي ذلك عن سعيد بن جبير.

واختار جمهور المفسرين أن المعنى وكفى بالله محاسباً لكم فلا تخالفوا ما أمرتم به ولا تجاوزوا ما حد لكم، ولا يخفى موقع المحاسب هنا وما فيه من الإشارة إلى أن الوصي سيحاسب على ما في يده من مال اليتيم ثم يجزى على عمله الجزاء الأوفى.

قال تعالى ﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيبُ مِّمَا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ وَٱلْأَقْرَاهُونَ وَاللِّسَآءِ نَصِيبُ مِّمَا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ وَٱلْأَقْرَاهُونَ وَاللِّسَآءِ نَصِيبُ مِّمَا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ وَٱلْأَقْرَاهُونَ مِنَّا قَلْ مِنْهُ أَوْ كُثْرٌ نَصِيبًا مَّقْرُوضَا ﴿ ﴾ .

هذا شروع في بيان أحكام المواريث بعد بيان الأحكام المتعلقة بأموال اليتامى التي آلت إليهم بالميراث.

كان من عادتهم في الجاهلية ألا يورثوا النساء ولا الصغار، يقولون إنما يرث من يحارب ويحمي الحوزة ويحوز الغنيمة، وللرد عليهم نزلت هذه الآية؛ قاله ابن جبير وغيره.

وروي أن أوس بن ثابت مات وخلف بنتين وابناً صغيراً وزوجة فجاء ابنا عمه فزويا ميراثه عن أولاده وزوجه على سنتهم في الجاهلية فقالت امرأته لهما تزوجا البنتين وكانت بهما دمامة فأبيا فأتت رسول الله وشكت إليه فقال: «ارجعي حتى أنظر ما يحدث الله فنزل (الرجال نصيب) الآية. فأرسل رسول الله والله الله الني العم أن لا تفرقا من مال أوس فإنه قد أنزل على فيه شيء. أخبرت أن للذكر والأنثى نصيبا ثم نزل (يوصيكم الله في أولادكم) إلى قوله (والله عليم حكيم) فدعا رسول الله ولم بالميراث فأعطى المرأة الثمن وقسم ما بقي بين الأولاد للذكر مثل حظ الأنثيين، ولم يعط ابني العم شيئاً. وفي بعض طرقه أن الميت خلف زوجه وبنتين وابني عم فأعطى رسول الله والله الزوجة الثمن والبنتين الثلثين وابني العم الباقي، وللعلماء في فأعطى رسول الله والله أقوال.

فمن الناس من أبقاها على ظاهرها فجعل المراد من الرجال الذكور البالغين ومن الوالدين الأب والأم بلا واسطة ومن النساء الإناث البالغات. ويكون المعنى حينئلا للذكور البالغين نصيب مما ترك آباؤهم وأمهاتهم وأقاربهم كإخوتهم وأخواتهم وأعمامهم وعماتهم، وللإناث البالغات كذلك نصيب مما ترك آباؤهن الخ. ويكون الله تعالى قد بين في هذه الآية أن الإرث غير مختص بالرجال كما هو عادتكم في الجاهلية بل هو أمر مشترك بين الرجال والنساء ولا مانع من الاقتصار في الآية على هذا القدر جرياً على سنة الله في التشريع الإسلامي من التدريج في الأحكام إذ كان من عادة القوم توريث الكبار من الرجال دون الصغار والنساء كما علمت فأراد الله سبحانه أن ينقلهم عن تلك العادة قليلاً قليلاً على التدريج لأن الانتقال من العادة شاق ثقيل على الطبع فإذا كان دفعه عظم وقعه وصعب على النفوس تلقيه بالقبول، وإذا كان على التدريج سهل أمره وخف على النفوس تعاطيه فلهذا المعنى ذكر الله تعالى هذا المجمل التدريج سهل أمره وخف على النفوس تعاطيه فلهذا المعنى ذكر الله تعالى هذا المجمل التدريج سهل أمره وخف على النفوس تعاطيه فلهذا المعنى ذكر الله تعالى هذا المجمل التدريج سهل أمره وخف على النفوس تعاطيه فلهذا المعنى ذكر الله تعالى هذا المجمل التدريج سهل أمره وخف على النفوس تعاطيه فلهذا المعنى ذكر الله تعالى هذا المجمل

أولاً ثم أردفه بالتفصيل.

وفي اختيار هذا الأسلوب التفصيلي مع أنه كان يكفي أن يقال للرجال والنساء نصيب الخ اعتناء بشأن النساء وإيذاناً بأصالتهن في استحقاق الإرث ومبالغة في إبطال حكم الجاهلية بإلغاء ما كانوا يعتبرونه من الأوصاف الخاصة بالرجال سبباً مضموناً إلى القرابة في استحقاق الميراث. فالله قد أهدر وصف الرجولة في ميراث الإنسان من والديه وأقاربه وجعل سبب هذا التوارث القرابة فحسب والرجال والنساء سواء في ذلك فكما يكون للرجال نصيب مما ترك الوالدان والأقربون يكون للنساء نصيب مما ترك الوالدان والأقربون يكون للنساء نصيب مما ترك الوالدان والأقربون والأقربون.

ومن العلماء من عمم في الرجال والنساء فجعل المراد من الرجال الذكور مطلقاً سواء أكانوا كباراً أم صغاراً، والمؤاد من النساء الإناث كذلك، ويكون المراد التسوية بين الذكور والإناث في أن لكل منهما حقاً فيما ترك الوالدان والأقربون. ومنهم من حمل الرجال على الصغار من الذكور ويعل النساء على الصغار من الإناث كذلك وعلل هذا الاقتصار بأن فيه اعتناء بشأن اليتامي ورداً صريحاً على طريقة الجاهلية في التوريث.

وعلى كل حال فظاهر الآية يشهد للحنفية القائلين بتوريث ذوي الأرحام لأن العمات والحالات وأولاد البنات من الأقربين فوجب دخولهم تحت قوله سبحانه وللرجال نصيب نما ترك الوالدان والأقربون الخ. فثبت كونهم مستحقين لأصل النصيب بهذه الآية، وأما المقدار فمستفاد من دلائل أخر كما هو الحال في غيرهم.

وحاول الإمام الرازي الرد على الحنفية فادعى أن المراد من الأقربين الوالدان والأولاد وحينئذ لا يلاخل فيهم ذوو الأرحام، وعليه يكون عطف الأقربين على الوالدين من عطف العام على الخاص، وهو تأويل ظاهر التكلف.

وقوله تعلى ﴿عاقل منه أو كثر﴾ بدل من «ما» الثانية بإعادة العامل ويقدر مثل هذا في الجملة الأولى والفائدة منه التنصيص على أن التوريث يكون في التركات الضئيلة كما يكون في التركات العظيمة، وفيه أيضاً دفع توهم اختصاص بعض الأموال ببعض الورثة ويقالك تنقطع طماعية الكبار من الورثة في أن يختصوا بمثل السيف والخاتم والمعتمد واللباس البدني.

وكلمة ﴿نصيباً مفروضاً﴾ مصدر مؤكد بتأويله بمعنى العطاء أو حال، وأصل الفرض الحز في الشيء ويسلمى الحز في سبة القوص فرضاً ثم توسع فيه فاستعمل بمعنى القطع والتقدير وما أوجبه الله تعالى، وأولى المعاني هنا في كلمة (مفروضاً) أنها بمعنى مقدراً.

قال تعالى: ﴿وَإِذَا حَمَّرَ الْقِسْمَةَ أُوْلُواْ الْقُرْبَىٰ وَالْمِنْكَ وَالْمَنْكِينُ فَالْرَثُونُهُم مِنْهُ وَقُولُواْ لَمُتَمَّ قَوْلًا مَصْرُوفًا ﴿ [النساء: ٨].

المراد بالقسمة التركة بين الورثة، وأولو القربي من لا يرثون لكونهم محجوبين أو لكونهم من ذوي الأرحام.

يأمر الله بإعطاء من حضر القسمة من هؤلاء ما يجبر خاطرهم وتطيب به نفوسهم. وقد اختلف العلماء في هذه الآية أهي محكمة أم منسوخة؟ فذهب ابن المسيب والضحاك وابن عباس في رواية عطاء عنه. إلى أنها منسوخة بآية المواريث في ولادكم إلخ.

وذهب ابن عباس في رواية عكرمة عنه وجمهور المفسرين إلى أنها محكمة، ثم اختلفوا في ذلك الإعطاء أهو واجب أم مندوب، فمن ذهب إلى الوجوب تمسك بظاهر الأمر وأوجب على الوارث الكبير وعلى ولي الصغير أن يرضخا لمن حضر القسمة شيئاً من المال بقدر ما تطيب به نفسه، ومنهم من قال على الوارث الكبير الدفع وعلى ولي الصغير القول المعروف بأن يعتذر إليهم ويعرفهم أن أصحاب المال صغار لا يقدرون ما عليهم من الحق وأن يكبروا فسيعرفون حقهم.

وذهب فقهاء الأمصار إلى أن هذا الإعطاء مندوب طولب به الكبار من الورثة وحجتهم في ذلك أنه لو كان لهؤلاء حق معين لبينه الله تعالى كما بين سائر الحقوق وحيث لم يبين علمنا أنه غير واجب، وأيضاً لو كان واجباً لتوفرت الدواعي على نقله لشدة حرص الفقراء والمساكين ولو كان ذلك لنقل إلينا على سبيل التواتر ولما لم يكن الأمر كذلك علمنا أنه ليس بواجب.

والضمير المجرور في قوله تعالى ﴿فارزقوهم منه ﴾ يرجع إلى ما ترك الوالدان والأقربون أو إلى القسمة بمعنى المقسوم باعتبار معناها لا باعتبار لفظها كما في قوله تعالى ﴿ثم استخرجه من وعاء أخيه ﴾.

والقول المعروف مفسر كما تقدم بالعدة الجميلة وبألا يتبع العطية بالمن والأذى بالقول: وبأن يعتذر لمن لا يعطيه شيئاً.

قال تعالى ﴿وَلِيَسْفَسُ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِمَاهًا خَافُوا عَلَيْهِمٌ فَلْيَسَّقُوا اللهِ وَلِيَسُفُسُ اللَّهَ وَلِيَقُولُوا فَوْلًا سَدِيدًا ﴿ ﴾ [النساء: ٩].

أخرج ابن جرير عن أبن عبأس رضي الله عنهما أنه قال في الآية: يعني بذلك الرجل يكون له أولاد صغار ضعاف يخاف عليهم العيلة والضيعة ويخاف بعده ألا يحسن إليهم من يليهم. يقول فإن ولي مثل ذريته ضعافاً يتامى فليحسن إليهم ولا يأكل أموالهم إسرافاً وبداراً أن يكبروا. والآية على هذا أمر للأوصياء أن يخشوا ربهم ويتقوه في اليتامى الذين يلونهم فيعاملونهم بمثل ما يحبون أن تعامل به ذريتهم الضعاف بعد وفاتهم والمقصود حث الأولياء وبعثهم على حفظ أموال اليتامى بتنبيههم حال أنفسهم وذرياتهم من بعدهم ليتصوروها ويعرفوا مكان العبرة فيها، ولا شك أن ذلك من أقوى البواعث والدواعي في هذا المقصود.

والآية على هذا المعنى مرتبطة بما قبلها لأن قوله تعالى ﴿للرجال نصيب﴾ إلخ في معنى الأمر للورثة أي أعطوهم حقهم وليحفظ الأوصياء ما أعطوه ويخافوا عليهم كما يخافون على أولادهم!

وأخرج ابن أبي حاتم والبيهقي عن ابن عباس قال أيضاً أنه قال في الآية يعني الرجل يحضره الموت فيقال تصدق من مالك وأعتق وأعط منه في سبيل الله فنهوا أن يأمروا بذلك يعني أن من حضر منكم مريضاً عند الموت فلا يأمره أن ينفق من ماله في العتق أو في الصدقة أو في سبيل الله ولكن يأمره أن يبين ماله وما عليه من مال ويوصي من ماله لذوي قرابته الذين لا يرثون يوصي لهم بالخمس أو الربع. يقول اليس أحدكم إذا مات وله ولد ضعاف أي صغار لا يرضى أن يتركهم بغير مال فيكونوا عيالاً على الناس فلا ينبغي لكم أن تأمروا بما لا ترضون به لأنفسكم ولأولادكم ولكن قولوا الحق من ذلك وعلى هذه الرواية تكون الآية أمراً لمن حضر المريض من العواد عند الإيصاء بأن يخشوا ربهم أو يخشوا أولاد المريض ويشفقوا عليهم فاردة في حفظ مال اليتيم والتوصية به، وعلى هذا يكون أول الكلام للأوصياء وما بعده للورثة وهذه الآية للأجانب أمروا ألا يتركوا المريض يضرهم وألا يأمروهم بما يضرهم فالآية مرتبطة بما قبلها أثم الارتباط.

وعلى كلي القولين ترى المقصود من الآمر ألا يؤذوا اليتامى ولا يضيعوا حقوقهم حتى لا يعاقبهم الله في ذريتهم من بعدهم فيسلط عليهم من يؤذيهم ويضيع حقوقهم وفي ذلك تهديد لهم بأنهم إن فعلوه أضاع الله أولادهم ورمز إلى أنهم إن راعوا الأمر حفظ الله ذريتهم من بعدهم.

والقول السديد في قوله تعالى ﴿وليقولوا قولاً سديداً ﴾ الصواب العدل الموافق للشرع بأن يقول الولي لليتيم ما يقول لولده من القول الجميل الهادي إلى محاسن الآداب وسني الخصال. ويقول عائد المريض ما يذكره التوبة والنطق بالشهادتين وحسن الظن بالله وما يصده عن الإسراف في الوصية وتضييع الورثة.

قال الله تعالى ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمَوْلَ ٱلْكِتَنَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُعُلُونِهِم نَارًا وَسَبَهْلَوْکَ سَعِيرًا ﴿ إِنَّ النِسَاء: ١٠].

يقال صلى النار كرضي يصلاها إذا قاسى حرها سواء بالقرب منها أو بالدخول فيها والمراد هنا سيدخلون سعيراً. والسعير فعيل بمعنى مفعول من سعرت النار إذا أوقدتها والهبتها. والآية مسوقة لتأكيد الأوامر والنواهي فيما سبق وتقريرها. وفي تقييد الأكل بحالة الظلم دلالة على أن مال اليتيم قد يؤكل على وجه الاستحقاق كالأجرة والقرض مثلاً فلا يكون ذلك ظلماً ولا الآكل ظالماً. وذكر البطون مع أن الأكل لا يكون إلا فيها إما لأنه قد شاع في استعمالهم أن يقولوا أكل فلان في بطنه يريدون ملء بطنه فكأنه قيل إنما يأكلون ملء بطونهم ناراً حتى يبشموا بها وإما للتأكيد والمبالغة كما في قوله تعالى ﴿يَقُولُونَ بِالسِنتِهِم مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِم ﴾ [الفتح: 11] والقول لا يكون إلا بالفهم. وقوله ﴿وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصُّدُورِ ﴾ [الحج: ٤٦] والقلوب لا تكون إلا بالفهم. وقوله ﴿وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصَّدُورِ ﴾ [الأنعام: ٣٨] والطير لا يطير إلا بجناحين فقد قالوا إن الغرض من ذلك كله التأكيد والمبالغة. وفيه على كل حال تبشيع لأكل مال اليتيم في حالة الظلم وتنفير منه.

آختلف المفسرون في كلمة «ناراً» أهي باقية على معناها أم مجاز بمعنى ما يفضي إلى النار؟ ذهب إلى الأول عبيد الله بن جعفر فقد روي عنه أنه قال: من أكل مال اليتيم فإنه يؤخذ بمشفره يوم القيامة فيملأ فمه جمراً ويقال له كل ما أكلته في الدنيا ثم يدخل السعير الكبرى.

وأخرج ابن جرير وابن أبي حاتم عن أبي سعيد الخدري قال: حدثني النبي على عن ليلة أسري به قال: «نظرت فإذا أنا بقوم لهم مشافر كمشافر الإبل وقد وكل بهم من يأخذ بمشافرهم ثم يجعل في أفواههم صخراً من نار فيقذف في أفواههم حتى يخرج من أسافلهم ولهم خوار وصراخ فقلت: يا جبريل من هؤلاء؟ قال: الذين يأكلون أموال اليتامي ظلماً».

والجمهور من المفسرين على أن كلمة «ناراً» مجاز مرسل من ذكر المسبب وإرادة السبب وحجتهم في ذلك قوله تعالى: ﴿إِن الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً إنما يأكلون في بطونهم ناراً الإشارة فيه إلى أكل واحد فكان حمله على التوسع أولى.

وظاهر الآية أن هذا الحكم عام لكل من يأكل مال اليتيم سواء كان مؤمناً أم كافراً، لكن ابن جرير أخرج عن زيد بن أسلم أنه قال: هذه الآية لأهل الشرك حين كانوا لا يورثون اليثامي ويأكلون أموالهم، ولا يخفى أنه إن أراد أن حكم الآية خاص بأهل الشرك فهو غير مسلم، وإن أراد أنها نزلت فيهم فلا بأس لأن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.

هذا وفي بعض الأخبار أنه لما نزلت هذه الآية ثقل ذلك على الناس واحترزوا من مخالطة اليتامى حتى شق ذلك على اليتامى أنفسهم فأنزل الله تعالى ﴿وَإِن تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَنَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢].

وزعم بعض الجهال أن قوله تعالى ﴿إن الذين يأكلون أموال اليتامي﴾ . . . إلخ منسوخ بقوله تعالى: ﴿وَإِن تَخَالِطُوهُم فَإِخُوانَكُم﴾ وهو قول باطل، لأن الآية التي معنا في النهي عن الظلم وهذا لا يصير منسوخاً بحال، بل المقصود أن مخالطة اليتامي إن كانت على سبيل الظلم فهو من أعظم أبواب الإثم كما في الآية التي معنا، وإن كانت على سبيل التربية والإحسان فهو من أعظم أبواب البر كما في قوله تعالى ﴿وَإِن تَخَالُطُوهُم فَإِخُوانَكُم﴾ .

### خاتمة

وكذلك ورد التنويه بشأن من أحسن في كفالتهم بقوله ﷺ «أنا وكافل اليتيم كهاتين» (١) وأشار بأصبعيه السبابة والوسطى.

فما أدل هذا على سعة رحمة الله بالضعفاء وعظيم فضله عليهم؟

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب الأدب باب ٢٤. مسلم في كتاب الزهد حديث ٤٢. الترمذي في كتاب البر باب ١٤. الموطأ في كتاب الشعر حديث ٥. أحمد في مسنده (٢/ ٣٧٥) (٣٣٣/٥)

# آيات المواريث

قال الله تعالى ﴿ يُومِيكُمُ اللهُ فِي أَوْلَكِ حُكُمُ لِللّهَ مِنْ أَلَكُ مِثْلُ حَفِلِ الْأَنْفَيَةُ فَإِن كُنَّ نِسَانَهُ فَوَقَ اَفْنَتَيْنِ فَلَهُمَا الْتِصْفُ وَلِأَبُونِهِ لِكُلِّ وَحِدٍ مِنْهُمَا الْسَّمُثُ مِنْ لَلْهُ وَلَدُ وَوَرِئَهُمُ أَبُواهُ فَلِأَتِهِ النَّلُثُ فَإِن كَانَ لَهُ إِنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَلَدُ وَمِسْتَةً وَاللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

قد ذكرنا لك فيما تقدم بعض الروايات في أسباب نزول آيات المواريث ونذكر رواية أخرى فنقول:

أخرج ابن جرير في سبب نزول آيات المواريث عن السدي ﴿يوصيكم الله في أولادكم﴾ أنه قال: كان أهل الجاهلية لا يورثون الجواري ولا الصغار من الغلمان لا يرث الرجل من والدو إلا من أطاق القتال فمات عبد الرحمن أخو حسان الشاعر وترك امرأة يقال لها أم كحة وترك خس أخوات ﴿لعلها خس بنات﴾ فجاءت الورثة يأخذون مالهم فشكت أم كحة ذلك إلى النبي والله تبارك وتعالى هذه الآية ﴿فَإِنْ كَنْ نَسَاء فُوقَ اثنتين فلهن ثلثا ما ترك وإن كانت واحدة فلها النصف﴾ ثم قال في أم كحة ﴿ولهن الربع مما تركتم إن لم يكن لكم ولد فإن كان لكم ولد فلهن الثمن﴾

من ذلك يعلم الباحث أن الشريعة الإسلامية جاءت والعرب تظلم النساء ولا تعطيهن من ميراث أزواجهن وآبائهن شيئاً بدعوى أنهن لا يقاتلن العدو ولا يجزن الغنيمة فقررت الشريعة بهذه الآية لهن حقاً في الميراث وكبر ذلك على العرب فكانوا يودون أن ينسخ ذلك الحكم أو ينسي لما أنه كان يخالف ما ألفوه، فقد روى ابن جرير عن ابن عباس قال: إنه لما نزلت الفرائض التي فرض الله فيها ما فرض للولد الذكر والأنثى والأبوين كرهها الناس أو بعضهم وقالوا تعطى المرأة الربع والثمن وتعطى الابنة النصف ويعطى الغلام الصغير وليس من هؤلاء أحد يقاتل القوم ولا يحوز الغنيمة اسكتوا عن هذا الحديث لعل رسول الله ينساه أو نقول له فيغيره فقال بعضهم: يا رسول الله أتعطي الجارية نصف ما ترك أبوها وليست تركب الفرس ولا تقاتل القوم ونعطي الصبي الميراث وليس يغني شيئاً وكانوا يفعلون ذلك في الجاهلية لا يعطون الميراث إلا من قاتل ويعطونه الأكبر فالأكبر.

هذا شأن الإسلام مع المرأة أخذ بضبعيها وأناف بها على اليفاع، ورثها بعد أن لم تكن ترث وجعل لها نصيباً مفروضاً على كره من الرجال ولكن نبتت نابتة في هذا الزمان يقولون إن الإسلام بخس المرأة حقها في الميراث وجعلها على النصف من حظ الرجل ويريدون تسوية المرأة بالرجل في الميراث ومن نظر وجد أن الشريعة عاملت المرأة بالرأفة فهي حين أعطتها نصف حظ الرجل جعلت نفقتها ونفقة خدمها وأولادها على الرجل وحين أعطت الرجل ضعف المرأة كلفت الرجل بالنفقة على زوجته وأولادها فنصيب الرجل يشركه فيه الكثير ونصيبها لها خاصة فأي بر بالمرأة أعظم من هذا البر، وأي رفق بها أكثر من هذا الرفق؟ هذا إلى ما منحتها إياه من حق الميراث وقد كانت محرومة هذا الحق.

#### ميراث الأولاد

يقول الله ﴿يوصيكم الله في أولادكم﴾ أي يعهد إليكم في ميراث أولادكم وهذا إجمال بيانه ما بعده ﴿للذكر مثل حظ الأنثيين﴾ إلخ. أي إذا مات الميت وترك أولاداً ذكوراً وإناثاً فللذكر مثل حظ الأنثيين فيكون حظ الذكر ضعف حظ المرأة، وإن كن نساء فوق اثنتين فلهن ثلثا ما ترك يقول الله \_ فإن ترك النساء ليس معهن ذكور فإن كن ثلاثاً فأكثر فلهن الثلثان وإن كانت واحدة أي وإن كانت المتروكة واحدة فلها النصف.

وقد ذكر الله حكم البنت إذا لم يكن معها أخ ذكر وحكم البنات إذا انفردن أيضاً ولم يذكر حكم البنتين إذا انفردتا عن أخ ذكر. وقد اختلف العلماء في حكمهما فألحقها ابن عباس بالبنت الواحدة وأعطاهما النصف، ووجهه أن الله تعالى قال: ﴿فإن كن نساء فوق اثنتين فلهن ثلثا ما ترك فجعل الثلثين للنساء إذا كن فوق اثنتين فلا نعطيهما إذا كانتا اثنتين الثلثين. وقال الجمهور: البنتان لاحقتان بالبنات فلهما الثلثان كما لهن الثلثان وهذا أولى الأمور. أولها: قياس البنتين على الأختين وقد قال الله فيهما ﴿فإن كانتا اثنتين فلهما الثلثان عما ترك والبنات أقرب للميت من الأختين فإذا كان للأختين الثلثان فأولى أن يكونا للبنتين.

ثانيهما: أن البنت تأخذ مع أخيها الثلث فأولى أن تأخذه مع أختها ويكون لهما الثلثان. ثالثها: أنه روي عن ابن مسعود في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قضى في بنت وبنت ابن وأخت بالسدس لبنت الابن والنصف للبنت تكملة الثلثين فجعل لبنت الابن مع البنت الثلثين فبالأحرى يكون للبنتين الثلثان. وقد يجوز أن يكون معنى قوله

﴿ فَإِن كُن نَسَاء فُوقَ اثْنَتَينَ ﴾ فإن كُن نَسَاء اثْنَتَين فَمَا فُوقَ كَقُولُه. ﴿ فَأَضَّرِبُوا فَوْقَ ٱلأَعْنَاقِ ﴾ [الأنفال: ١٢] أي اضربوا الأعناق فما فوقها.

وقد يحصل أن الله ذكر للأولاد في الميراث ثلاث أحوال:

- (١) أن يترك الميت أولاداً ذكوراً وإناثاً فهم يرثون المال للذكر ضعف الأنثى.
- (٢) أن يترك الميت بنتين فما فوق وليس معهما أخ ذكر فلهما أو لهن الثلثان.
- (٣) أن يترك الميت بنتاً واحدة وليس معها أخ ذكر فلها النصف. وقد ذكرت السنة حالة أخرى وهي أن يترك الميت بنتاً وبنت ابن فللبنت النصف ولبنات الابن السدس.

وقال العلماء: إن أولاد الابن وأولادهم يقومون مقام الأولاد إذا عدموا وإن الطبقة العليا تحجب الطبقة السفلى فإن كان الولد الأعلى ذكراً سقط الأسفل، وإن كان الولد الأعلى أنثى أخذت الأنثى حقها وبقي الباقي لولد الولد إن كان ذكراً، وإن كان ولد الولد أنثى أعطيت العليا النصف وأعطيت السفلى السدس تكملة الثائين لأنا نقدرهما بنتين متفاوتتين في الرثبة فاشتركتا في الثلثين بحكم البنتية وتفاوتتا في القسمة بتفاوت الدرجة. وبهذه الحكمة جاءت السنة، وإن كان الولد الأعلى بنتين أخذتا الثلثين، فإن كان الولد الأسفل أنثى لم يكن لها شيء إلا أن يكون بإزائها أو أسفل منها ذكر فإنها تأخذ معه ما بقي للذكر مثل حظ الأنثيين.

### ميراث الأبوين

﴿ولأبويه لكلّ واحد منهما السدس مما ترك إن كان له ولد فإن لم يكن له ولد ورثه أبواه فلأمه الثلث فإن كان له أخوة فلأمه السدس﴾.

يقول ولكل واحد من أبوي الميت السدس إن كان له ولد ذكراً أو أنثى واحداً كان أو جماعة، فإن لم يكن ولد ذكر ولا أنثى وورثه أبواه فلأمه الثلث، فإن كان له إخوة فلأمه السدس، وإذ شرط الله في حجبها من الثلث إلى السدس الجماعة من الإخوة علم أن الأخ الواحد لا يحجبها عن الثلث فلها معه الثلث. أما الأخوان فقد اختلف فيهما العلماء أيكونان كالإخوة فهما يحجبان الأم من الثلث إلى السدس أم يكونان كالأخ الواحد فلا يحجبانها؟ بالأول قال جمهور الصحابة والعلماء المجتهدين، وبالثاني قال ابن عباس، وحجته أن الله قال: «إخوة» والجمع خلاف التثنية فمن يحجب من الإخوة الجمع لا الاثنان. وقد أخرج ابن جرير عن ابن عباس أنه دخل على عثمان رضي الله عنهم فقال: لم صار

وقد علمنا مما تقدم أن للأم الثلث ولا يحجبها عنه إلى السدس إلا الفرع الوارث أو اثنان فصاعداً من الإخوة أو الأخوات، وأن للأب السدس مع الفرع الوارث فإن كان الفرع الوارث بنتاً أخذت النصف وورث الأب بالفرض والتعصيب.

# مسالة العمريتين

(۱) ماتت امرأة وتركت زوجاً وأبوين. لو ذهبنا نورث الأم على حسب ما مضى كان لها الثلث ومعلوم أن للزوج النصف فيكون الباقي وهو السدس للأب وحينئذ تأخذ الأم وهي أنثى ضعف الأب وهو ذكر، وهذا لم يعهد في الفرائض فإنه إذا اجتمع ذكر أو أنثى في طبقة كالابن والبنت والجد والجدة والأب والأم والأخ والأخت فإما أن يأخذ الذكر ضعف ما تأخذ الأنثى أو يساويها، وإما أن تأخذ الأنثى ضعف الذكر فهذا خلاف قاعدة الفرائض.

وقد وقعت هذه المسألة للصحابة فقال فيها عمر وعثمان وابن مسعود وزيد بن ثابت وجمهور الصحابة أن للأم ثلث ما بقي بعد فرض الزوج وهو السدس وللأب الثلث: وقد خالف فيها ابن عباس فقال للأم ثلث المال. وناظر فيها زيد بن ثابت وقال: أين في كتاب الله ثلث ما بقي؟ فقال زيد: وليس في كتاب الله إعطاؤها الثلث كله مع الزوجين وقد أشار زيد إلى جواب المسألة وهو أن الله أعطاها الثلث إن لم يكن ولد وورثه أبواه فلأمه الثلث فلو كانت تستحق الثلث مطلقاً ولو مع وارث آخر لكان قوله ﴿وورثه أبواه﴾ عديم الفائدة فعلم أنها تستحق الثلث إذا لم يكن معهما وارث. بقيت حالة وهي ألا يكون ولد ولم

ينفرد الأبوان بالميراث وذلك لا يكون إلا مع الزوج والزوجة فإما أن تعطى الثلث كاملاً وهو خلاف معهود الفرائض، وإما أن تعطى السدس والله لم يجعله لها فرضاً إلا في موضعين مع الولد ومع الإخوة وإذا امتنع هذا وهذا كان الباقي بعد فرض الزوجين هو المال الذي يستحقه الأبوان ولا يشاركهما فيه مشارك فهو بمنزلة المال كله إذا لم يكن زوج ولا زوجة فإذا تقاسماه أثلاثاً كان الواجب أن يتقاسما الباقي بعد فرض الزوجين كذلك.

(٢) مات رجل وترك زوجة وأبوين، هذه ثانية العمريتين وفيها أيضاً تأخذ الأم ثلث الباقي بعد فوض الزوجة والكلام فيها مثل الكلام في سابقتها سواء بسواء.

﴿من بعد وصية يوصي بها أو دين﴾ قال الزنخسري: متعلق بما تقدم من قسمة المواريث كلها لا بما يليه وحده كأنه قبل. قسمة هذه الأنصبة من بعيد وصية يوصي بها أو دين، وقد روي عن رسول الله على أن الدين مقدم على الوصية. روى ابن جرير عن علي رضي الله عنه: أنكم تقرؤون هذه الآية ﴿من بعد وصية يوصي بها أو دين﴾ إن رسول الله على قضى بالدين قبل الوصية فليس لأحد من الورثة ولا من الموصي لهم حق في التركة إلا بعد قضاء الدين، ولو استغرق الدين التركة فليس لأحد شيء.

وهذا الدين الذي قدم على الوصية والميراث يقدم عليه مؤونة تجهيز الميت فكما أنه لا سبيل للغرماء إلى قوته وكسوته في حياته كذلك لا سبيل لهم إلى مؤونة تجهيزه في وفاته.

وإنما قدم الدين على الوصية والميراث لأن ذمته مرتهنة به وأداء الدين أولى من فعل الخير الذي يتقرب به والوصية إنما تقدم على الميراث في بعض المال وهو الثلث، وإنما كان كذلك لأن لو منع من الوصية البتة لفاته باب من الخير عظيم. ولو سلط عليه جميعه لربما أخرجه كله بالوصية ولم يبق لورثته شيئاً فجعل الله له عند موته أن يوصي بالثلث فقط لمجمع بين خيره وخير ورثته.

وإنما قدم الله الوصية على الدين في الذكر مع أنه مقدم عليها وأولى منها ولا وصية إلا بعد وفاء الدين لأن الدين معلوم قوته قدم أو لم يقدم فأراد أن يقوي من شأن الوصية فقدمها في الذكر على أن «أو» لا تقتضي الترتيب و «أو» ههنا للإباحة كما في قولك «جالس الحسن أو أبن سيرين»، والمعنى: من بعد أحدهما ومن بعدهما إذا اجتمعا.

﴿آباؤكم وأبناؤكم لا تدرون أيهم أقرب لكم نفعاً ﴾ يقول الله تعالى هؤلاء الذين أوصاكم الله فيهم وحد أنصباءهم هم آباؤكم وأبناءكم لا تدرون أيهم أقرب لكم نفعاً

فحد أنصباءَهم ولم يكل ذلك إليكم لأنكم لا تدرون أيهم أقرب لكم نفعاً.

﴿ فريضة من الله ﴾ نصب المصدر المؤكد أي فرض الله ذلك فريضة.

﴿إِنَ الله كَانَ عَلَيماً حَكَيماً ﴾ يعلم بما يصلح خلقه وهو ذو حكمة في تدبيره وفيما قسم من ميراث بعضكم من بعض وفيما يقضي بينكم من الأحكام فسلموا قسمته في المواريث وسلموا ما قضى به من إعطاء النساء والضعفاء \_ وقد كنتم تحرمونهم \_ لأنه قضاء من لا يخفى عليه مواضع المصلحة.

## ميراث الأزواج والزوجات

قال الله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَكُلُ أَزْوَجُكُمْ إِن لَّهُ يَكُن لَهُ وَلَدُّ فَإِن صَانَ لَهُنَ وَلَدُّ فَإِن صَانَ لَهُنَ وَلَدُّ فَلَا عَمَا تَرَكُنُ مِنَا بَعْدِ وَصِيَّةِ يُومِدِي بِهَا أَوْ دَيْنَ وَلَهُ وَلَدُّ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدُّ فَلَهُنَ وَلَدُّ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدُّ فَلَهُنَ وَلَدُّ فَلَهُنَ مِمَا تَرَكُمُ مِنَا تَرَكُمُ مِنَا تَرَكُمُ مِنَا لَكُمْ وَلَدُ فَلَهُنَ مِمَا تَرَكُمُ مِنَا بَعْدِ وَصِيَّةٍ تُومُونَ بِهَا أَوْ دَيْنٍ ﴾ [النساء: ١٢].

الورثة المذكورون في قوله تعالى: ﴿يوصيكم الله في أولادكم﴾ إلى قوله: ﴿والله عليم حليم﴾ أقسام ثلاثة لأن الوارث إما أن يكون متصلاً بالميت بواسطة أو بغير واسطة. فالأول هو الكلالة، والثاني إما أن يكون السبب النسب أو الزوجية فتلك أقسام ثلاثة، وأعلى هذه الأقسام وأشرفها ما كان الاتصال فيه حاصلاً ابتداء من جهة النسب وذلك هو الأولاد والوالدان فالله تعالى قد حكم هذا القسم لذلك، ثم عقبه بالقسم الثاني وهو ما كان الاتصال فيه حاصلاً ابتداء من جهة الزوجية وهذا القسم متأخر في الشرف عن القسم الأول لأن القسم الأول أصلي والثاني طارىء، ويلي ذلك القسم الثالث وهو الكلالة لأن الاتصال فيه ليس ابتداء بل بواسطة ولأن القسمين الأولين لا يعرض لهما السقوط بحال بخلاف القسم الثالث فإنه قد يعرض له السقوط بالكلية.

وقد جعل الله للزوج النصف من زوجته إن لم يكن لها ولد وجعل له الربع منها إن كان لها ولد سواء أكان ذلك الولد منه أم من غيره، وسواء في ذلك الذكر والأنثى والواحد والمتعدد والمباشر وولد الولد، وجعل ميراث الزوجة من زوجها الربع إن لم يكن للزوج ولد وجعل لها الثمن إن كان له ولد على التعميم السابق، فإن تعددت زوجات الميت اشتركن في الربع أو في الثمن، وهذا كله من بعد الوصية والدين كما تقدم.

## ميراث الكلالة

قال الله تعالى ﴿ وَإِن كَانَ رَجُلُّ يُورَثُ كَلَنَةً أَوِ أَمْرَأَةٌ وَلَهُۥ أَخُ أَوْ أُخَتُّ فَلِكُلِ وَحِدٍ مِنْهُمَا السُّلُسُ فَإِن كَانُواْ أَحَنَّرَ مِن ذَلِكَ فَهُمْ شُرَكَا أَهُ فِي الثَّلُثِ مِنْ بَعْدِ وَمِسْيَةِ يُومَىٰ بِهَا أَوْ دَيْنٍ غَيْرِ مُضَكَارٍ وَمِسْيَةً مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ عَلِيمٌ ﴾ [النساء: 17].

اختلف الصحابة رضوان الله عليهم في الكلالة. فذهب أبو بكر إلى أنها من عدا الوالد والولد. أخرج ابن جرير عن الشعبي قال: قال أبو بكر رضي الله عنه: إن رأيت في الكلالة رأياً فإن كان صواباً فمن الله وحده لا شريك له، وإن يكن خطأ فمنى ومن الشيطان والله منه بريء، إن الكلالة ما خلا الوالد والولد.

وذهب عمر إلى أمها من عدا الولد وروي أن عمر رجع عن ذلك بعد أن طعن وقال: كنت أرى أن الكلالة من لا ولد له وأنا أستحي أن أخالف أبا بكر، الكلالة من عدا الوالد والولد.

وروي عنه أيضاً التوقف وكان يقول ثلاثة لأن يكون بينها الرسول على الله الله من الدنيا وما فيها: الكلالة، والخلافة، والربا. ويظهر أن حجة عمر رضي الله عنه أن الله ذكر الكلالة في آخر السورة فقال: (يستفتونك قل الله يفتيكم في الكلالة إن امرؤ هلك ليس له ولد والفاهر أن قوله ليس له ولد تفسير للكلالة. والراجح قول أبي بكر رحمه الله تعالى ويدل على ذلك اشتقاق الكلمة فإن مادة «كل» تدل على الضعف يقال كل الرجل يكل كلا وكلالة إذا عيا وذهبت قوته، ثم استعاروا هذا اللفظ للقرابة لا من جهة الولادة أي القرابة الضعيفة، وقد علمت أن القرابة بالولادة قوية فلا يطلق عليها كلالة ويدل على ذلك أن الله حكم بتوريث الإخوة والأخوات إذا ورث كلالة، ولا شك أن الإخوة والأخوات لا يرثون عند وجود الأب فوجب ألا يكون الوالد من الكلالة.

الكلالة ترد وصفاً للميت ويزاد بها من لا يرثه والد ولا ولد وقد ترد وصفاً للوارث ويراد بها من عدا الوالد. فمن الأول قول الشاعر:

ورثتم قناة المجد لا عن كلالة عن بني مناف عبد شمس وهاشم

ومن الثاني ما في حديث جابر قال: مرضت مرضاً أشفيت منه على الموت فأتاني النبي في فقلت: يا رسول الله إني رجل لا يرثني إلا كلالة. وأراد به أنه ليس له والد ولا ولد.

والظاهر أنها في الآية وصف للميت لأنها حال من نائب فاعل "يورث" وهو ضمير الميت، ثم إذا كانت مصدراً قدر مضاف أي ذا كلالة، وإن كانت صفة كالهجاجة والفقاقة للأحمق لم يحتج الأمر إلى مضاف.

والمراد بالإخوة هنا الإخوة للأم دون الإخوة الأشقاء ودون الإخوة للأب بدليل قراءة سعد بن أبي وقاص. «وله أخ أو أخت من أم» ويدل عليه أيضاً غير هذه القراءة أن الله ذكر ميراث الإخوة مرتين ههنا ومرة في آخر هذه السورة فجعل ههنا للواحد السدس وللأكثر الثلث شركة وجعل في آخر السورة للأخت الواحدة النصف وللاثنتين الثلثين وللذكر المال فوجب أن يكون الإخوة هنا وهناك مختلفين دفعاً للتعارض، ولما كان الإخوة لأب وأم أو لأب أقرب من الإخوة لأم وقد أعطيت الإخوة في آخر السورة نصيباً أوفر وجب حمل الإخوة هناك على الإخوة لأب وأم أو لأب فتعين أن يكون المراد هنا الإخوة لأم ويرجحه أن الفرض هنا الثلث أو السدس وهو فرض الأم فناسب أن يكون فرض الإخوة الذين يدلون بها وهم الإخوة لأم.

وقد تبين أن الإخوة لأم لهم حالتان:

(١) أخ لأم منفرد أو أخت لأم منفردة وله أولها السدس.

(٢) أن يتعدد الأخ لأم أو الأخت لأم وفي هذه الحالة يكونون شركاء في الثلث يقسم بينهما بالتسوية لأنثاهم مثل ذكرهم لأن مطلق التشريك يدل عليه ويمنع الإخوة لأم من الميراث الوالد والولد لأن الله جعل لهما ذلك النصيب إذا كان الميت يورث كلالة وقد ذكرنا أنها من يرثه غير الوالد والولد.

وهنا بحث لفظي وهو أن الله قال ﴿وإن كان رجل يورث كلالة أو امرأة ﴾ ثم قال ﴿وله أخ ﴾ فكنى عن الرجل ولم يكن عن المرأة وهذا في العطف بد «أو» جائز ويجوز في مثل هذا الكلام أن تكنى عن المرأة أو تكنى منهما معاً. قال الفراء: إذا جاء حرفان في معنى بأو جاز إسناد الضمير إلى أيهما أريد ويجوز إسناده إليهما أيضاً تقول من كان له أخ أو أخت فليصله يذهب إلى الأخ أو فليصلها يذهب إلى الأخت ولو قلت فليصلهما جاز أيضاً.

ومن بعد وصية يوصي بها أو دين غير مضار وصية من الله والله عليم حليم يقول الله هذه القسمة للإخوة للأم من بعد وصية يوصي بها الميت أو دين وهو غير مضار الورثة بوصيته أو دينه والمضارة بالوصية أن يوصي بأكثر من الثلث أو به فأقل قاصداً ضرار مورثه دون وجه الله والمضارة في الدين أن يقر بدين لمن ليس له عليه دين. وعن قتادة: كره الله الضرار في الحياة وعند الممات ونهى عنه. وتفيد الآية أن الوصية والدين اللذين قصد بهما الضرار لا يجب تنفيذهما لأنه شرط في إخراجهما قبل التوريث عدم المضارة.

﴿وصية من الله مصدر مؤكد ناصبه اليوصيكم اأي يوصيكم بذلك وصية أي يعهد إليكم به عهداً ﴿والله عليم جليم ﴾ يقول والله ذو علم بمصالح عباده وبمضارهم وبمن يستحق الميراث ومن لا يستحق وبمقدار ما يستحقه المستحق، حليم لا يعجل بالعقوبة على من عصاه فظلم عباده وأعطى الميراث لأهل الجلد والقوة وحرم الضعفاء من النساء والصغار فهو معافيهم ولكنه يحلم عليهم فلا يعاجلهم بالعقوبة فلا يظنوا أنهم سيفلتون فلا يعاقبون.

قال الله تعالى ﴿ يَـالِكَ حُـدُودُ اللَّهِ وَمَنِ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولُمُ يُدَخِـلُهُ جَنَّدَتِ تَجْرِف مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَكُو خَلِدِينَ فِيهِا وَذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيــمُ ﴾ [النساء: ١٣].

حد كل شيء ما فضل بينه وبين غيره ومنه حدود الدار وحدود الأرضين لفصلها بين ما حد بها وبين غيره، فالمعنى هذه القسمة التي قسمها لكم ربكم والأنصباء التي جعلها لأحيائكم من أموال موتاكم فصول ما بين طاعته ومعصيته فالكلام على حذف مضاف أي حدود طاعته وإنما ترك لعلمه من الكلام. ومن يطع الله ورسوله بالتزام ما حد من المواريث يدخله جنات تجري من تحت أشجارها وزرعها الأنهار باقين فيها لا يموتون ولا يفنون ودخول الجنة الباقية هو الفوز العظيم.

﴿ وَمَن يَعْضِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ نَارًا خَكِلِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابُ مُومِن يعص الله ورسوله ويتعد حدود ما عذاب مُهِيبٌ ﴾ [النساء: ١٤] يقول الله ومن يعص الله ورسوله ويتعد حدود ما حد من المواريث يدخله ناراً باقياً فيها لا يموت ولا يفنى وله عذاب مذل مخز من عذب به وهذا يجمل على الذين تعدوا حدوده مكذبين بصلاحها.

وهنا مسائل لا بد من ذكرها لتعلقها بآيات المواريث:

(١) قال تعالى ﴿يوصيكم الله في أولادكم﴾ إلخ وهذا يعم أولاد المسلمين والكافرين والأحرار والأرقاء والقاتلين عمداً وغير القاتلين، وكذلك يقال فيما بعده ولكن السنة خصصت في البعض هذا العموم فأخرجت الكافر فقد ورد في الصحيح عن النبي ﷺ «لا يرث المسلم الكافر ولا الكافر المسلم»(١)، وورد أيضاً قوله ﷺ «لا

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في مسئده (٥/ ٢٠١، ٢٠٢، ٢٠٩)

يتوارث أهل ملتين (١٦) وقد أخذ الجمهور بظاهر هذين الحديثين فلم يورثوا مسلماً من كافر ولا كافراً من مسلم.

وذهب بعضهم إلى أن الكافر لا يرث المسلم ولكن المسلم يرث الكافر قال الشعبي: قضى معاوية بذلك وكتب به إلى زياد فأرسل ذلك زياد إلى شريح القاضي وأمره به. وكان شريح قبل ذلك يقضي بعدم التوريث فلما أمره زياد بذلك كان يقضي به ويقول: هكذا قضى أمير المؤمنين. وحجتهم ما روي أن معاذاً كان باليمن فذكروا له أن يهودياً مات وترك أخاه مسلماً فقال: سمعت النبي على يقول «الإسلام يزيد ولا ينقص» (٢) فكأنه خصص الحديثين الأولين بهذا الحديث الأخير ثم خصص بهما الآية.

وأنت تعلم أن حديث «الإسلام يزيد ولا ينقض» ليس نصاً في إرث المسلم من الكافر فلا يخصص به، وكما أن الكافر لا يرث المسلم لا يحجبه. وقال ابن مسعود: يحجب. وهذا ليس بظاهر لأن الشريعة جعلته في باب الإرث كالعدم فكذلك في باب الحجب لأنه أحد حكمي الميراث وكما أن الكافر لم يدخل في قوله تعالى: ﴿يوصيكم الله في أولادكم﴾ كذلك لم يدخل في قوله ﴿إن كان له ولد﴾.

وقد رأوا أيضاً أن الحر والعبد لا يتوارثان لأن العبد لا يملك وأن القاتل عمداً لا يرث من قتله معاملة له بنقيض مقصوده.

(٢) قد يترك الميت أصحاب فروض لا تستغرق فروضهم الميراث ومعهم عاصب كأن يترك بنتين وعماً فللبنتين الثلثان ويبقى الثلث ولم يبين في آيات المواديث لمن يكون الباقي وقد بينت السنة حكم ذلك. فقد ورد في الصحيح أن رسول الله على هأ لحقوا الفرائض بأهلها فما أبقت الفرائض فلأولي عصبة ذكر» (٣) ولأجل ذلك قدم الأقرب في العصبة على الأبعد كالأخ الشقيق يقدم على الأخ لأب وابن الأخ الشقيق ويقدم على ابن الأخ لأب ويقدم للأب على ابن الأخ الشقيق.

(٣) قد يحدث أن يجتمع أصحاب فروض لا تستغرق فروضهم الميراث، وليس
 معهم عاصب وقد اختلف العلماء في الباقي بعد أنصباء ذوي الفروض فقال بعضهم:

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود في كتاب الفرائض باب ١٠. الترمذي في كتاب الفرائض باب ١٦. ابن ماجه في كتاب الفرائض باب ٦. أحمد في مسنده (٢/ ١٨٧، ١٩٥)

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود في كتاب الفرائض باب ١٠. أحمد في مسنده (٥/ ٢٣٠، ٢٣٦).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في كتاب الفرائض باب ٥، ٧، ٩، ١٥، مسلم في كتاب الفرائض حديث ٢، ٣. الترمذي في كتاب الفرائض باب ٨.

يرد على ذوي الفروض بقدر حقوقهم. وقال بعضهم: لا يرد عليهم بل هو لبيت مال المسلمين. وعلى القول الأول عامة الصحابة، وبالثاني قال زيد بن ثابت وبه أخذ عروة والزهري والشافعي لكن المحققين من الشافعية قالوا: إذا لم ينتظم بيت المال يرد على ذوي الفروض بنسبة فروضهم وإلا كان لبيت المال.

والقائلون بالرد اختلفوا فيمن يرد عليه فالأكثرون على أنه يرد على جميع ذوي الفروض إلا الزوجين وهو مذهب الحنفية والشافعية. وألحق ابن عباس بالزوجين الجدة في المنع. وقال عثمان رضي الله عنه: يرد على ذوي الفروض جميعاً حتى الزوجين.

احتج من أبى الرد بأن الله تعالى قدر نصيب أصحاب الفرائض بالنص الظاهر فلا يجوز أن يزاد عليه لأن الزيادة تعد لحدود الله في الميراث. وقد قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَعْصُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدُ حَدُودُهُ يَدْخُلُهُ نَاراً خَالداً فِيها وَلَهُ عَذَابٍ مَهَيْنَ ﴾ .

وبأن الفاضل عن فروضهم مال لا مستحق له فيكون لبيت المال كما إذا لم يترك وارثا أصلا اعتباراً للبعض بالكل. واحتج القائلون بالرد بقوله تعالى ﴿وَأُولُوا الْأَرْكَايِر بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ فِي كِنْكِ اللّهِ ﴾ [الأنقال: ٧٥] أي بعضهم أولى بميراث بعض بسبب الرحم، فهذه الآية دلت على استحقاقهم جميع الميراث بصلة الرحم وآية المواريث أوجبت استحقاق جزء معلوم من المال لكل واحد منهم فوجب العمل بالآيتين بأن يجعل لكل واحد فرضه بتلك الآية ثم يجعل ما بقي مستحقاً لهم للرحم بهذه الآية ولهذا لا يرد على الزوجين بوصف الزوجية لانعدام الرحم في حقهما إذا لم يكونا من ذوي الأرحام.

(٤) قد يجتمع ذوو فروض مقدرة في كتاب الله فإذا ذهبنا نعطيهم فروضهم المقدرة ضاقت التركة عن أنصبائهم كزوج وأخت شقيقة وأم فلو أخذت الأخت النصف والزوج النصف والأم الثلث استغرق النصفان التركة ولم يبق فيها ثلث ولم تحدث مسألة كهذه في عهده على وإنما أول ما حدثت في عهد عمر رضي الله عنه، وقد اختلف رأيه ورأي ابن عباس فكان رأي عمر العول وهو أول من حكم بالعول في الإسلام، وذلك أنه قسم التركة على سهامهم فأدخل النقص عليهم جميعاً تشبيها بالغرماء إذا ضاق المال عن ديونهم فإنهم يتحاصون بقدر ديونهم، وذهب ابن عباس إلى بالغرماء إذا ضاق المال عن ديونهم فإنهم يتحاصون بقدر ديونهم، وذهب ابن عباس إلى أنه يقدم ما قدم الله ويؤخر ما أخر، وهذا الأثر الذي سنتلوه عليك يشرح لك المسألة.

ذكر شارح السراجية أن أول من حكم بالعول عمر فإنه وقع في عهده صورة ضاق مخرجها عن فروضها فشاور الصحابة فيها فأشار العباس بالعول وقال: أعيلوا الفرائض. فتابعوه على ذلك ولم ينكره أحد إلا ابنه بعد موته فقيل له: هلا أنكرته زمن عمر؟ فقال: هبته وكان مهيباً. وسأله رجل كيف يصنع بالفريضة العائلة؟ فقال: أدخل الضرر على من هو أسوأ حالاً وهن البنات والأخوات فإنهن ينقلن من فرض مقدر الى فرض غير مقدر فقال رجل: ما يغنيك فتواك شيئاً فإن ميراثك يقسم بين ورثتك على غير رأيك فغضب وقال: هلا تجتمعون حتى نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين إن الذي أحصى رمل عالج عدداً لم يجعل في مال نصفين وثلثاً.

ونحن نرى أن هنا أصلين يمكن أن تقاس هذه المسألة على كل منهما: الأصل الأول أن التركة يقدم فيها الأهم كالتجهيز على المهم كالدين ويقدم الدين على الوصية فكذلك هذه المسألة وإلى هذا ذهب ابن عباس.

الأصل الثاني الغرماء إذا ضاق المال عن ديونهم فإنهم يتحاصون على قدر مالهم فيمكن أن تشبه هذه المسألة بها وإليه ذهب عمر والصحابة وترى أنه أعدل.

قال الله تعالى: ﴿وَالَّذِي يَأْتِينَ الْفَحِشَةَ مِن نِنَكَابِكُمْ فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَّ ارْبَعَةً مِنكُمُّ فَإِن شَهِدُوا فَلْسِكُومُنَ فِي الْبُدُوتِ حَتَّى يَنَوَفَنُهُنَّ الْمَوْتُ أَوْ يَجْمَلُ اللَّهُ لَمُنَّ سَكِيلًا﴾ [النساء: ١٥].

اللاتي جمع التي وهي تستعمل في جمع من يعقل، أما إذا أريد جمع ما لا يعقل من المؤنث فانه يقال التي فتقول النسوة اللاتي خرجن، والأثواب التي ليست. وبعضهم يسوي بينهما فيقول في الجمع المؤنث لمن يعقل التي والأول هو المختار.

والفاحشة الفعلة القبيحة وهي مصدر عند أهل اللغة كالعافية يقال فحش الرجل يفحش فحشاً وفاحشة وأفحش إذا جاء بالقبيح من القول أو الفعل، واتفقوا على أن المراد بها هنا الزنا والإتيان الفعل والمباشرة يقال أتى الفاحشة وأتى بمعنى بها.

يقول الله: والنساء اللاتي يزنين من نسائكم فأشهدوا على زناهن أربعة من رجالكم فإن شهدوا بذلك فاحبسوهن في البيوت حتى يتوفاهن ملك الموت أو يجعل الله لهن مخرجاً مما أتين به.

وقد كان ذلك في أول الأمر ثم جعل الله لهن سبيلاً الجلد والرجم. أخرج ابن جرير عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿وَالَّتِي يَأْتِينَ الْفَنْحِشَةَ مِن نِسَآبِكُمْ ﴾ إلى قوله ﴿ أو يجعل الله لهن سبيلاً • فكانت المرأة إذا زنت حبست في البيت حتى تموت ثم أنزل الله تبارك وتعالى بعد ذلك ﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّانِ فَآجَلِدُوا كُلَّ وَعِدِ مِنْهُمًا مِأْتَةَ جَلَّاتٍ ﴾ [النور: ٢] إن كانا محصنين رجما فهذا سبيلهما الذي جعل الله لهما. وأخرج أيضاً عن عبادة بن الصامت قال: فإن نبي الله ﷺ قال: «خذوا عني قد جعل الله لهن سبيلاً الثيب بالثيب الثيب علد مائة ونفي سنة " (١).

وقد ذهبت العلماء إلى أن السبيل الذي جعل للثيب هو الرجم دون الجلد لصحة الخبر عن رسول الله على أنه رجم ولم يجلد فاستدلوا بما صح من فعل النبي على قوله، وهو خبر عبادة بن الصامت.

﴿ وَٱلَّذَانِ يَأْتِيَٰنِهَا مِنْكُمْ فَعَاذُوهُمَا ۚ فَإِن تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُوا عَنْهُمَا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ تَوَّابُنَا رَّجِيمًا ﴾ [النساء: ١٦].

يقول الله الرجل والمرأة اللذان يأتيان الفاحشة منكم فآذوهما بالقول وعيروهما

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في كتاب الحدود حديث ۱۲، ۱۳. أبو داود في كتاب الحدود باب ۲۳. الترمذي في كتاب الحدود باب ۸.

ووبخوهما على ما أتيا من الفاحشة وإن تابا وأصلحا فاتركوا إيذاءهما إن الله كان تواباً على عباده رحيماً بهم، وقد اختلف في المراد باللذان يأتيان الفاحشة على أقوال:

- (١) أنهما الرجل والمرأة البكران وهو قول السدي وابن زيد.
  - (٢) أنهما الرجلان الزانيان وهو قول مجاهد.

(٣) أنهما الرجل والمرأة لا فرق بين بكر وثيب وهو قول عطاء والمختار أنهما الرجل والمرأة البكران، أما أنه لم يرد الرجلين فلأنه قال «واللذان» والعرب تعبر في مثل هذا إما بالمفرد وإما بالجمع ولا تعبر بالتثنية إلا إذا كان الفعل لا يكون إلا من اثنين كالزنا وأرادت أن تبين حكم الفاعل والمفعول، وأما أنهما بكران دون الثيبين فلأن الله ذكر حكمين أحدهما الحبس في البيوت والثاني الإيذاء ولا شك أن من حكم عليه بالثاني والشرع يخفف في البكر ويشدد على الثيب ولذلك لما نسخ هذا الحكم جعل للثيب الرجم وللبكر الجلد فجعلنا الحكم الشديد وهو الحبس على الثيب والحكم الأخف وهو الإيذاء على البكر وقد نسخ حكم هذه والمسري وعكرمة قالا في قوله تعالى: ﴿وَالذَّانِ يَأْتِينَهَا مِنكُمْ فَنَاذُوهُمَا ﴾ الآية. البصري وعكرمة قالا في قوله تعالى: ﴿وَالذَّانِ يَأْتِينَهَا مِنكُمْ فَنَاذُوهُمَا ﴾ الآية. النسخ ذلك بآية الجلد فقال ﴿ وَالزَّانِ مَا اللهُ اللهُ وَيَهِ مِنتُمْ فَنَاذُوهُمَا ﴾ الآية عن ابن عباس قوله ﴿ وَالذَّانِ يَأْتِينِهَا مِنكُمْ فَنَاذُوهُمَا ﴾ [النساء: ١٦] فأنزل الله بعد هذا ﴿ الزَّانِيةُ وَالزَّانِ فَاجَلِدُوا كُلُّ وَجِر يَنْهُمًا مِنْ اللهُ عَلَيْهُ فَانَ كَانَا عصنين رجما في سنة رسول هذا ﴿ الزَّانِيةُ وَالزَّانِ فَاجَلِدُوا كُلُّ وَجِر يَنْهُمًا مِنْ أَنَا كَانَا عصنين رجما في سنة رسول هذا ﴿ الزَّانِيةُ وَالزَّانِ فَاجَلُوا كُلُّ وَجِر يَنْهُمًا مِائَةَ جَلَّدَةً ﴾ فإن كانا محصنين رجما في سنة رسول الله ﷺ.

وقد علمت من القول المختار أن الله ذكر في آيتي النساء حكم الزانيات الثيبات وحكم الزاني والزانية البكرين ولم يذكر حكم الزاني الثيب ولعله تركه لعلمه بالقياس على المرأة الثيب، هذا تفسير السلف في الآيتين.

ولأبي مسلم الأصفهاني تفسير آخر بناه على مذهبه من عدم نسخ شيء من القرآن وهو أن المراد باللاتي يأتين الفاحشة السحاقات وباللذين يأتيانها اللوطيان أما حكم الزنا فبين في سورة النور ويرى أن هذا أولى لوجوه:

أولاً \_ أنه يبقى كل آية على حكمها فلا ينسخ منها شيء

وثانياً \_ أن الآية الأولى خاصة بالنساء والثانية خاصة بالذكور فيعلم أنه أراد فاحشة تكون من النساء في الأولى وهي السحاق وفاحشة تكون من الذكور في الثانية وهي اللواط ولو أراد الزنا لذكر حكم الزاني والزانية في آية واحدة كما في سورة النور.

وثالثاً ـ أنه على هذا التفسير لا يكون في الآيتين تكرار، أما على القول الآخر فتكون الآيتان في الزنا فيفضي إلى تكرار الشيء في الموضع الواحد مرتين وقد علمت مما تلوناه عليك من تفسير السلف أنه لا قائل بهذا القول من السلف وأنه لا تكرار إذ الحكم الأول في الثيب والحكم الثاني في البكر.

وقد زعم الرازي أن مجاهداً من السلف قد قال بهذا القول ولعله قد ظن أن مجاهداً يريد من الرواية التي تقدمت الرجلين في اللواط وقد نظرنا فوجدنا أنه يريد الزانيين بدليل أنه رأى أن آية النور نسختها.

وقال الله تعالى ﴿إِنَّمَا ٱلتَّوْبَكُهُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَمْمَلُونَ ٱلسُّوَءَ بِجَهَالَمْ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ فَأُوْلَئِهِكَ يَتُوبُ ٱللَّهُ عَلَيْهِمُّ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا﴾ [النساء: ١٧].

لما ذكر الله في الآية السابقة أن توبة اللذين أتيا الفاحشة تفيدهما ناسب أن يبين بعد شروط التوبة ووقتها فقال ﴿إنما التوبة﴾ إلخ

يعني ليس قبول التوبة على الله لأحد من خلقه إلا الذين يعملون السوء بجهالة ثم يتوبون من قريب وظاهر الآية أن من عمل السوء عالماً به لا تقبل توبته وهذا مخالف لما علم من الشريعة ومن مثل قوله: ﴿ قُلْ يَعِبَادِىَ الَّذِينَ آسَرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِم لَا نَقَّنَظُوا مِن رَجْمَةِ اللَّهِ ﴾ [الزمر: ٥٣].

وإن من عمل السوء عن جهل مؤاخذ وفي حاجة إلى التوبة مع أنه لم يذنب ولمكان هذا ذهب العلماء إلى تأويل الجهالة مذاهب شتى أقربها أن كل من عصى الله سمي جاهلا وسمي فعله جهالة قال الله حكاية عن يوسف ﴿وَإِلّا تَصَرِفَ عَنِي كَيْدَهُنَ أَصَبُ إِلَيْنِ وَآكُنُ مِن الْجَهِلِينَ ﴾ [يوسف: ٣٣] وقال: ﴿قَالُواْ أَنْتَخِذُنا هُزُواْ قَالَ أَعُودُ بِاللّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْجَهِلِينَ ﴾ [البقرة: ٦٧] وقال: ﴿فَلَا تَتَنَانِ مَا لَيْسَ لَكَ بِدِء عِلْمُ إِنِي أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ الْجَهِلِينَ ﴾ [هود: ٤٦] ووجه تسمية العاصي جاهلاً وإن عصى عن علم أنه لو استعمل ما معه من العلم بالثواب والعقاب لما عصى ربه.

فلما لم يستعمل هذا العلم صار كأنه لا علم له فسمي العاصي جاهلاً لذلك سواء أتى ذلك مع العلم بكونها معصية أم مع الجهل بذلك وإلى ذلك ذهب كثير من السلف.

أخرج ابن جرير عن قتادة قوله ﴿الذين يعملون السوء بجهالة﴾ قال: اجتمع أصحاب رسول الله ﷺ فرأوا أن كل شيء عصي به فهو جهالة عمداً كان أو غيره . وأخرج أيضا عن مجاهد قال: كل من عمل بمعصية الله فذاك منه بجهل حتى يرجع عنه .

وذهب الفخر الرازي إلى أن الجهالة على معناها وأن الآية عرضت لمن يجب قبول توبته وجوب تفضل وذلك ليس إلا لمن عمل السوء عن جهالة، أما من فعل السوء عن علم فليس يجب قبول توبته على الله والتزم أن بعض من يعملون السوء عن جهل مذنبون كاليهودي الذي لا يعلم بطلان مذهبه. وإنما أوخذ لأنه متمكن من أن يعلم

وهذا فرق بينه وبين الناسي.

وقوله ﴿ثم يتوبون من قريب﴾ معنى القرب فيه يعلم من مقابله وهو قوله ﴿وليست التوبة للذين يعملون السيئات حتى إذا حضر أحدهم الموت قال إني تبت الآن﴾. فكل ما كان قبل حضور الموت فهو قريب وحضور الموت هو وصولهم إلى حالة يغلبون فيها على عقولهم ويشتغلون بكرب الحشرجة.

و «من» فيه للتبعيض والمعنى ثم يتوبون بعد وقت قريب وسمي ما بين وجود المعصية وبين حضور الموت زمناً قريباً ففي أي جزء من هذا أوقع توبته فهو تائب من بعيد.

﴿ فَأُولَئُكُ يَتُوبُ اللهُ عَلَيْهِم ﴾ وفائدة هذه بعد قوله ﴿ إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى الله ﴾ أن يبين أن ما أوجبه على نفسه سيفي به، فهذا وعد منه تعالى بذلك.

﴿ وكان الله عليماً ﴾ بضعف الإنسان أمام الشهوة والغضب ﴿ حكيماً ﴾ في قبول توبة ذلك الضعيف.

قال الله تعالى ﴿ وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيَعَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدُهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِي تُبَتُّتُ الْكَنَ وَلَا الَّذِينَ يَمُونُونَ وَهُمَّ كُفَّارٌ أُولَتِهِكَ أَعْتَدُنَا لَمُثَمْ عَذَابًا اللَّهَا النساء: ١٨] أخبر الله أن لا توبة للذين يعملون السيئات حتى إذا عذابًا الله على قد نطقت به آيات عدة. حضر أحدهم الموت قال إن ثبت الآن، وهذا المعنى قد نطقت به آيات عدة.

قال تعالى ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيمَنْهُمْ لَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَّا ﴾ [غافر: ٨٥]، وقال حكاية عن فرعون لما أدركه الغرق ﴿ مَامَنتُ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا الَّذِي مَامَنتَ بِهِ بَنُوا إِسْرَةِ بِلَ وَأَنَا مِنَ الْمُشْلِدِينَ ﴿ وَ الْمَنْ مِلْكُ وَكُنتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ﴿ وَأَمَنتُ وَأَنَا مِنَ الْمُشْلِدِينَ ﴾ [يونس: ٩٠ ـ ٩١] وقال: ﴿ حَقَّ إِذَا جَاءَ أَحَدُهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُونِ ﴿ لَهَا فَ الْمَالُمُ الْمَوْتُ عَالَ رَبِ ارْجِعُونِ ﴾ [عملُ حَلَيْ أَعْمَلُ مَلِكًا فِيمَا نَرَّكُ كُلَّ إِنَّهَا كُلِمَةً هُو قَالِهُمَا ﴾ [المؤمنون: ٩٩ ـ ١٠٠].

﴿ولا الذين يموتون وهم كفار﴾ عطف على الذين يعملون السيئات وهذا يحتمل وجهين: أحدهما: أن المراد بهم الذين قرب موتهم فيكون بين بهذا أن الإيمان لا يقبل من الكافر عند حضور الموت، والثاني: أن يكون المراد أن الكفار إذا ماتوا على الكفر لا تقبل توبتهم ﴿أولئك أعتدنا لهم عذاباً أليماً﴾ اعتدنا، أعددنا وهيأنا والإشارة بأولئك إلى الفريقين.

قال الله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا اللَّهِ مِنَ مَامَنُوا لَا يَحِلُ لَكُمْ أَن نَرِثُوا اللِّسَآءَ كَرَهَا وَلَا مَضُلُوهُنَّ لِتَذَهَبُوا اللَّسَآءَ كَرَهَا وَلَا مَضُلُوهُنَّ لِتَذَهَبُولُمُنَّ لِاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَعَاشِرُوهُنَّ اللَّهُ وَعَاشِرُوهُنَ اللَّهُ وَعَاشِرُوهُنَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِهُ خَيْرًا صَحَيْرًا اللَّهُ وَلَهُ اللهُ فَيهِ خَيْرًا صَحَيْرًا الله [النساء: 19].

كانت المرأة قبل الإسلام مهضومة الحق يعتدى عليها بأنواع من الاعتداء فرفعها الله من تلك الهوة التي كانت فيها وقرر لها حقوقها ونهى عن الاعتداء عليها فكان ذلك من أنعم الشريعة الإسلامية على المرأة.

النعمة الأولى: كان الرجل في الجاهلية إذا مات وجاء ابنه أو بعض ورثته وألقى ثوبه على امرأته كان أحق بها من نفسها فإن شاء تزوجها ولم يدفع لها مهراً، وإن شاء زوجها من أحب وأخذ مهرها فكانوا يرثونها كما يرثون المال كأنهم يظنونها ملكا لمورثهم بما أصدقها من صداق فأنزل الله هذه الآية ناهياً عن تلك العادة الذميمة فقال فيا أيها الذين آمنوا لا يحل لكم أن ترثوا النساء كرهاً فين بذلك أنها ليست متاعاً يورث. روى ابن جرير عن ابن عباس في قوله فيا أيها الذين آمنوا لا يحل لكم أن ترثوا النساء كرهاً ولا تعضلوهن لتذهبوا ببعض ما آتيتموهن قال: كانوا إذا مات الرجل كان أولياؤه أحق بامرأته إن شاء بعضهم تزوجها وإن شاؤوا زوجوها وإن شاؤوا لم يزوجوها وهم أحق بها من أهلها فنزلت هذه الآية. وأخرج أيضاً عن السدي قال: أما قوله فلا يحل لكم أن ترثوا النساء كرها فإن الرجل في الجاهلية كان يموت أبوه أو أخوه أو ابنه فإذا مات وترك امرأته فإن سبق وارث الميت فألقي عليها ثوبه فهو أحق بها أن ينكحها بمهر صاحبه أو ينكحها فيأخذ مهرها وإن سبقته فذهبت إلى أهلها فهم أحق بنفسها. وعلى ذلك يكون المعنى لا يحل لكم أن ترثوا آباءكم وأقاربكم نكاح فهم أحق بنفسها. وعلى ذلك يكون المعنى لا يحل لكم أن ترثوا آباءكم وأقاربكم نكاح نسائهم وهن لذلك كارهات.

وأخرج ابن جرير عن الزهري في قوله ﴿لا يحل لكم أن ترثوا النساء كرها ﴾ قال: نزلت في ناس من الأنصار كانوا إذا مات الرجل منهم فأملك الناس لامرأته وليها فيمسكها حتى تموت فيرثها فنزلت فيهم. على هذا يكون المعنى: لا يحل لكم إذا مات أولياؤكم أن تمسكوا نساءهم حتى يمتن فترثوهن والظاهر الأول، لأن مآل الثاني بيان أنهم ليسوا من ورثتها وذلك معلوم من آيات الميراث فإنها بينت من ترث بخلاف علمه على المعنى الأول فإنه يؤدي معنى جديداً. وقرىء كرها وكرها بالفتح والضم ومعناهما واحد، وقيل الكره بالضم المشقة وبالفتح الإكراه.

النعمة الثانية من نعم الشريعة الإسلامية على النساء: كانوا إذا تزوج أحدهم امرأة وكرهها حبسها وعضلها حتى تفتدي منه فنهوا عن ذلك إلا أن تأتي بفاحشة مبينة فيجوز حبسها والفاحشة قيل: هي الزنا، وقيل النشوز والأولى أن تعم كل ذلك.

وأخرج ابن جرير عن ابن عباس قوله ﴿ولا تعضلوهن﴾ يقول لا تقهروهن لتذهبوا ببعض ما آتيتموهن يعني الرجل تكون له المرأة وهو كاره لصحبتها ولها عليه مهر فيضربها لتفتدي.

وقال آخرون: إن الذين نهوا عن العضل هم أولياء الميت الذين يرثون زوجته ويمنعونها من الزواج حتى تموت فيرثونها.

وقال آخرون: إنهم أولياء المرأة وهذا ليس بظاهر لأن أولياءها لم يؤتوها شيئاً، والله يقول لتذهبوا ببعض ما آتيتموهن.

وقوله ﴿ولا تعضلوهن﴾ يحتمل أن يكون مجزوماً على النهي ويحتمل أن يكون معطوفاً على «ترثوا». والعضل: الحبس والتضييق. وقرىء «مبينة» بالكسر والفتح فأما الكسر فقد أسند البيان إليها على المجاز، وأما الفتح فعلى معنى أنه بينها غيرها.

النعمة الثالثة: كان الرجال يسيئون عشرة النساء فيغلظون لهن القول ويضاروهن فقال الله تعالى ﴿وعاشروهن بالمعروف﴾ قال الزجاج: وهو النصفة بالميت والنفقة الإجمال في القول.

ولو عمل المسلمون بهذا الأمر لسعدت الأسر وشملتها السعادة لأن أسباب شقاء الأسر ترجع إلى سوء العشرة وافتيات الرجل على المرأة في حقوقها كان يخادن عليها أو يهجرها إلى الحانات والرفقة ويغلظ لها في القول فيفسد ما بينهما وتسوء أخلاق أولادهما من طول النزاع وسوء الإسوة.

عن ابن عمر أن رسول الله على قال: «يا أيها الناس إن النساء عندكم عوان أخذ تموهن بأمانة الله واستحللتم فروجهن بكلمة الله ولكم عليهن حق ولهن عليكم حق ومن حقكم عليهن ألا يوطئن فرشكم أحداً ولا يعصينكم في معروف وإذا فعلن ذلك فلهن رزقهن وكسوتهن بالمعروف»(١).

فإن كرهتموهن فلا تفارقوهن للكراهة وحدها فعسى أن تكرهوا شيئاً ويجعل

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب النكاح باب ٥٢. مسلم في كتاب النكاح حديث ٦٣. ابو داود في كتاب النكاح باب ٣٩. الترمذي في كتاب النكاح باب ٣٢. أحمد في مسنده (٤/ ١٤٤، ١٥٠).

الله فيه خيراً كثيراً كأن يعطفكم عليهن فيجعل منهن لكم زوجات رضيات أو يرزقكم منهن بأولاد صالحين فالضمير فيه يرجع إلى شيئاً.

النعمة الرابعة: قال الله تعالى: ﴿ وَإِنْ أَرَدَتُمُ اَسْتِبْدَالَ زَوْجِ مَّكَاكَ زَوْجِ وَمَاتَيْتُمْ إِخْدَى وَاتَيْتُمْ إِلَى اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَإِنْ أَرَدَتُمُ اَسْتِبْدَالَ زَوْجِ مَّكَاكُ رَوْجٍ وَمَاتَيْتُمْ إِخْدَى وَنَعْلَا اللهِ وَأَمْدُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ الله

كان من ظلم الرجال للنساء أن الرجل إذا أراد طلاق امرأته استرد ما دفعه من مهر وربما توسل إلى ذلك برميها بالفاحشة أو تهديدها بذلك، فنهى الله عن ذلك في هاتين الآيتين وجعله بهتاناً وإثماً مبيناً وأنكر عليهم أخذه ووبخهم على ذلك بعد أن أفضوا إليهن وأخذن منهن ميثاقاً غليظاً.

وقد أخذ من هذه الآية جواز الإغلاء في المهور لأن الله قال: ﴿وَآتَيْتُم إحداهن قَنْطَاراً﴾ ومنع أن يأخذوا منه شيئاً والقنطار المال الكثير الوزن.

وإن كان النبي وأصحابه كانوا يقللونه. وقد روي عن عمر أنه قال وهو على المنبر: ألا لا تغالوا في صدقات النساء فإنها لو كانت مكرمة في الدنيا وتقوى عند الله لكان أولاكم بها رسول الله على ما أصدق قط امرأة من نسائه ولا من بناته فوق اثنتي عشرة أوقية، فقامت إليه امرأة فقالت: يا عمر يعطينا الله وتحرمنا أنت أليس الله سبحانه يقول ﴿وآتيتم إحداهن قنطاراً فلا تأخذوا منه شيئاً﴾ فقال عمر: امرأة أصابت وأمير أخطأ.

وقد احتج أبو بكر الرازي بهذه الآية على أن الخلوة الصحيحة تقرر المهر قال: وذلك لأن الله تعالى منع الزوج أن يأخذ منها شيئاً من المهر وهذا المنع مطلق ترك العمل به قبل الخلوة فوجب أن يبقى معمولاً به بعد الخلوة قال: ولا يجوز أن يقال إنه مخصوص بقوله تعالى ﴿وَإِن طَلَقَتُمُوهُنَ مِن قَبَلِ أَن تَمَسُّوهُنَ وَقَد فَرَضَتُم لَمُنَ فَرِيضَة فَيضَمُكُ مَا فَرَضَتُم ﴾ [البقرة: ٢٣٧] وذلك لأن الصحابة اختلفوا في تفسير المسيس فقال عمر وعلى: المراد من المسيس الخلوة. وقال عبد الله: هو الجماع، وإذا صار مختلفاً فيه امتنع جعله مخصصاً لعموم هذه الآية.

وهذه المسألة خلافية فقد ذهب الحنفية إلى أن المهر يتقرر بالخلوة، وذهب الشافعية إلى أنه يتقرر بالجماع لا بالخلوة، ولمالك في ذلك ثلاث روايات، إحداهن يتقرر المهر بالخلوة، وثانيتهن لا يتقرر المهر إلا بالوطء، وثالثتهن يتقرر بالخلوة في بيت الاهداء والأصح تقرره بالخلوة مطلقاً وقد علمت حجة القائلين بتقريره بالخلوة.

وقد رأى القاتلون بأنه لا يتقرر بالخلوة أن هذه الآية مختصة بما بعد الجماع بدليل قوله ﴿وكيف تأخذونه وقد أفضى بعضكم إلى بعض﴾ وإفضاء بعضهم إلى بعض هو الجماع لأدلة ستذكر بعد.

وأفضى من الفضاء الذي هو السعة يقال فضا يفضو فضواً وفضاء. إذا اتسع قال الليث: أفضى فلان إلى فلان أي وصل إليه واصلة أنه صار في فرجته وفضائه. وقد اختلف في المراد بإفضاء بعضهم إلى بعض فذهبت الحنفية وآخرون إلى أنه الخلوة الصحيحة، وذهب الشافعية إلى أنه كناية عن الجماع وهو قول ابن عباس ومجاهد. وقد استدل الشافعية لمذهبهم أن الله ذكر هذا في معرض التعجب فقال ﴿وكيف تأخذونه وقد أفضى بعضكم إلى بعض﴾ والتعجب إنما يتم إذا كان هذا الإفضاء سبباً قوياً في حصول الألفة والمحبة وهو الجماع. وقد ذكر الفخر الرازي وجوهاً عدة أخرى وأطال فيها.

ونحن نرى أن هذه الآية لم تنزل في تقرر الصداق وعدمه إنما نزلت لنهيهم في غصب مهور النساء إذا أرادوا مفارقتهن أما تقرر الصداق وعدمه فنزلت فيه آية: ﴿وإن طلقتموهن من قبل أن تمسوهن وقد فرضتم لهن فريضة فنصف ما فرضتم فجعل التنصيف بالطلاق قبل المسيس فينبغي أن يعلم ما المراد بالمسيس أهو الخلوة أم الدخول وقد تقدم ذلك في سورة البقرة.

أما قوله تعالى ﴿اتاخذونه بهتاناً وإثماً مبيناً وهذا إنكار وتوبيخ للأزواج على ذلك الغضب، والبهتان في اللغة الكذب الذي يواجه الإنسان به صاحبه على جهة المكابرة وأصله من بهت الرجل إذا تحير فالبهتان كذب يحير الإنسان لعظمه، وكان مقتضى الظاهر ألا يؤتى بوصف البهتان هنا لعدم ظهور الكذب فيه بل كان يوصف بالظلم مثلاً ولذلك اختلف العلماء في هذه اللفظة وتقرير مناسبتها فقال بعضهم إنه أطلق على كل باطل يتحير من بطلانه بهتان، وقيل إنه إذا طلقها وأخذ منها ما آتاها مع أن الله لم يبح ذلك إلا في حالة إتيانها بالفاحشة أشعر ذلك أنها قد أتت بفاحشة فكان أخذ المال طعناً فيها من وجه وظلماً لها من وجه آخر، وقيل: المراد أنه رمى امرأته بتهمة ليتوصل إلى أخذ المهر ووصف الإثم بأنه مبين لأنه مبين أمر صاحبه أنه ظالم.

وأما قوله ﴿وكيف تأخذونه وقد أفضى بعضكم إلى بعض وأخذ منكم ميثاقاً غليظاً ﴾ فهو إنكار والميثاق الغليظ الذي أخذته. قال مجاهد وقتادة وغيرهما: هو قوله: ﴿فَإِمْسَاكُ مِعْرُونِ أَوْ تَسْرِيحُ إِحْسَنُ ﴾ [البقرة: ٢٢٩] وهذا وإن كان ميثاقاً من الله فإنه ينسب إليهن لأنهن السبب. وقيل هو كلمة النكاح وهي قوله «نكحت» وقد

ثبت عن جابر بن عبد الله عن النبي ﷺ أنه قال «اتقوا الله في النساء فإنكم أخذتموهن بأمانة الله واستحللتم فروجهن بكلمة الله» وقيل هو الصحبة والعشرة ووصفه بالغلظة لقوته وعظمته وقد قالوا: صحبة عشرين يوماً قرابة فكيف بما يجري بين الزوجين من الاتحاد والامتزاج.

# ما يحرم من النساء

قال الله تعالى: ﴿وَلَا نَنكِمُواْ مَا نَكُعَ مَابَأَوْكُم مِنَ ٱلنِّسَآءِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ ۚ إِنَّهُ كَانَ فَنجِشَةً وَمَقْتًا وَسَكَآءَ سَهِيلًا﴾ [النساء: ٢٢].

كانوا في الجاهلية يخلفون آباءهم على نسائهم فنهاهم الله عن ذلك وعفا لهم عما قد سلف قبل التحريم فلا يؤاخذهم به ووصفه بأنه فاحشة لأن امرأة الأب تشبه الأم وبأنه مقت والمقت بغض مقرون باستحقار ووصف به العقد لأنه سبب إلى المقت، وكانت العرب تسمي هذا النكاح المقت وتسمي ولد الرجل من امرأة أبيه مقيتاً. وقال ﴿ وساء سبيلا ﴾ وهو معطوف على الخبر بتقدير مقولاً فيه لأنه إنشاء.

أخرج ابن جرير عن ابن عباس قال: كان أهل الجاهلية يحرمون ما يحرم إلا امرأة الأب والجمع بين الأختين فأنزل الله ﴿وَلَا نَنكِمُواْ مَا نَكُحَ اَلكَوْكُم مِن اللَّهَ أَللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا قَدْ سَلَفَ ﴾ [النساء: ٢٢\_٣].

والاستثناء في قوله ﴿إلا ما قد سلف﴾ استثناء منقطع والمعنى لكن ما قد سلف فلا تثريب عليكم فيه كقوله «لا تلق فلاناً إلا ما لقيت» أو هو استثناء متصل مما يستلزمه النهي ويستوجبه مباشرة المنهي عنه كأنه قيل ولا تنكحوا ما نكح آباؤكم من النساء فإنه معاقب عليه إلا ما قد سلف، وقيل إن «إلا» هنا بمعنى «بعد» كقوله ﴿لَا يَدُوثُونَ فِيهَا ٱلْمُؤْتَةَ ٱلْأُولَى ﴾ [الدخان: ٥٦] أي بعد الموتة الأولى.

و «كان» هنا قيل إنها زائدة وقيل ليست زائدة ولكنها منسلخة عن خصوص الماضى كقوله: ﴿وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [النساء: ٩٦].

وقد علمت مما تقدم أن «ما» هنا عبارة عن النساء فقد وقعت على العاقل وقيل إنها مصدرية والمعنى ولا تنكحوا نكاحاً مثل ما نكح آباؤكم من أنكحة الجاهلية الفاسدة.

وقد اختلف العلماء فيمن زنى بها الأب أتحرم على ولده كما حرمت عليه زوجته أم لا تحرم فيكون الوطء الحرام غير ناشر للحرمة كالوطء الحلال وكذلك اختلفوا في الزنا بأم الزوجة أو بنتها أيحرم الزوجية أم لا يحرمها، وإلى الأول ذهب أبو حنيفة والصاحبان والثوري والأوزاعي وقتادة والحسن، وإلى الثاني ذهب الشافعي

والليث والزهري وربيعة.

واختلفت الرواية من مالك ففي الموطأ عنه مثل قول الشافعي، وروى عنه ابن القاسم مثل أبي حنيفة. وقال سحنون: أصحاب مالك يخالفون ابن القاسم فيها ويذهبون إلى ما في الموطأ.

وسبب الخلاف الاشتراك في اسم النكاح فهو يطلق على الوطء وعلى العقد، فمن قال إن المراد به في الآية الوطء حرم من وطئت ولو بزنا ومن قال المراد به العقد لم يحرم بالزنا.

ونحن سنشرح المسألة بعض الشرح فنقول:

نقل الجصاص عن أبي عمر غلام تعلب قال: الذي حصلناه عن ثعلب عن الكوفيين والمبرد عن البصريين أن النكاح في أصل اللغة هو اسم للجمع بين الشيئين تقول العرب "انكحنا الفرا فسترى" هو مثل ضربوه للأمر يتشاورون فيه ويجتمعون عليه ثم ينظر عماذا يصدرون فيه، معناه جمعنا بين الحمار وأتانة، وسمي الوطء نكاحاً لأنه جمع بين الرجل والمرأة، وأطلق على العقد نكاح لأنه سبب له وليس يختلف أنه قد أطلق في القرآن ولسان العرب على الوطء مرة وعلى العقد أخرى فمن إطلاقه على الوطء قوله: ﴿مَنَّ تَنكِحُ رَقِبًا غَيْرَةً ﴾ [البقرة: ٣٣٠] ﴿النَّنُ لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ النور: ٣] إذ لو كان العقد للزم الكذب وقوله: ﴿وَالنَّالُو الْمَاسَى: النساء: ٦] وقوله ﷺ "ناكح اليد ملعون" وقول الأعشى:

ومنكوحة غير ممهورة وأخرى يقال له فادها يقصد المسبية الموطوءة بغير مهر ولا عقد.

وقول الآخر:

ومن أيم قد أنكحتها رماحنا وأخرى على عم وخال تلهف ومن إطلاقه على العقد قوله تعالى: ﴿إِذَا نَكَحْتُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَقَتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ وَمن إطلاقه على العقد قوله تعالى: ﴿إِذَا نَكَحْتُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَقَتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَسَسُّوهُ ﴾ [النور: ٣٦] وقوله: ﴿وَأَنكِمُوا ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُرُ ﴾ [النساء: ٣] وقوله ﷺ «النكاح سنتي» (١٠ أي العقد وقوله «أنا من نكاح ولست من سفاح» وإنما الخلاف فيما هو الراجح أن تحمل عليه الآية أهو الوطء أم العقد فذهبت الحنفية إلى أن الراجح أن يكون المراد بالنكاح في

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه في كتاب النكاح باب ١.

الآية الوطء، قالوا: «لأنه فيه حقيقة وفي العقد مجاز والحمل على الحقيقة أولى حتى يقوم الدليل على الحمل على المجاز، وإذا كان المراد به الوطء فلا فرق بين الوطء الحلال والوطء الحرام.

قالوا: ويدل عليه من جهة النظر أن الوطء آكد في إيجاب التحريم من العقد لأنا لم نجد وطئاً مباحاً إلا وهو موجب للتحريم كالوطء بملك اليمين ونكاح الشبهة وقد وجدنا عقداً صحيحاً لا يوجب التحريم وهو العقد على الأم لا يوجب تحريم البنت ولو وطئها حرمت. فعلمنا أن وجود الوطء علة لإيجاب التحريم فكيفما وجد ينبغي أن يحرم مباحاً كان الوطء أو محظوراً لوجود الوطء لأن التحريم لم يخرجه من أن يكون وطئاً صحيحاً.

وللشافعية أن يقولوا النكاح وإن كان مجازاً في العقد ولكنه اشتهر فيه حتى صار حقيقة كالعقيقة كانت اسماً لشعر المولود م أطلقت على الشاة التي تذبح عند حلقه مجازاً واشتهر ذلك حتى صارت حقيقة فيها تفهم منها عند الإطلاق. وقد عبر الله بجانب هذه المحرمات بما يفيد الزوجية كقوله ﴿وحلائل أبنائكم﴾ ﴿وأمهات نسائكم﴾.

ويدل لهم من جهة النظر أن الله جعل حرماً بالصهارة تكريماً لها كما جعل حرماً من النسب تكريماً للنسب فكيف يجعل هذه الحرم للزنا وهو فاحشة ومقت وإنما جعل زوجة الأب عرماً، وكذلك زوجة الابن وأم الزوجة وبنتها لشدة الاختلاط بين الأصهار فجعلن محارم لتنقطع طماعية المرء منهن فيقل الفساد لأن الطمع داعية الفساد وبذلك تسهل الخلطة على الأصهار ويأمنون مغبتها، وهذا المعنى ليس موجوداً في الزنا. وهذا الذي ذكرناه يفهم من كلام الشافعي في الأم فقد قال:

فإن زنى بامرأة أبيه أو ابنه أو أم امرأته فقد عصى الله ولا تحرم عليه امرأته ولا على أبيه ولا على ابنه امرأته لو زنى بواحدة منهما لأن الله عز وجل إنما حرم بحرمة الحلال تعزيزاً لحلاله وزيادة في نعمته بما أباح منه بأن أثبت به الحرم التي لم تكن قبله وواجب بها الحقوق والحرام خلاف الحلال.

والظاهر ما ذهب إليه الشافعية والقول الراجح عند المالكية من عدم التحريم بالزنا للعلة التي ذكرت ويكون مقيساً على النسب فكما أن النسب لا يثبت بالزنا كذلك التحريم لا يثبت الزنا.

﴿ حُرِّمَتَ عَلَيْكُمْ أَلَّهُ كُنُمُ وَبَنَا ثُكُمْ وَأَخَوْتُكُمْ وَعَنَاتُكُمْ وَعَنَاتُكُمْ وَخَلَاتُكُمْ وَبَنَاتُ الْأَخِ وَبَنَاتُ الْأَخْتِ وَأَمْهَنَتُكُمُ الَّذِي أَرْضَعْنَكُمْ وَاخْوَتُكُمْ قِينَ الرَّخَدَعَةِ وَأَمْهَنتُ نِسَآيِكُمْ رَبَيَبُكُمُ ٱلَّتِي فِي مُجُورِكُمْ مِن نِسَايِكُمُ ٱلَّتِي دَخَلْتُم بِهِنَّ فَإِن لَمْ تَكُونُواْ دَخَلْتُم بِهِنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ وَحَلَيْهِلُ أَبْنَايِكُمُ ٱلَّذِينَ مِنْ أَمْلَئِكُمْ وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ ٱلْأَخْتَيْنِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ ۚ إِنَ ٱللَّهَ كَانَ عَفُورًا رَّحِيمًا﴾ [النساء: ٢٣].

﴿حرمت عليكم أمهاتكم﴾ أي حرم نكاحهن وحذف لدلالة الكلام عليه كما يفهم من تحريم الحمر تحريم شربها ومن تحريم الميتة تحريم أكلها ولأن قوله ﴿ولا تنكحوا ما نكح أباؤكم من النساء﴾ يدل عليه.

أخرج ابن جرير عن ابن عباس قال: يحرم من النسب سبع ومن الصهر سبع ثم قرأ ﴿حرمت عليكم أمهاتكم﴾ إلى قوله ﴿والمحصنات من النساء إلا ما ملكت أيمانكم﴾ وأخرج أيضاً عنه قال: حرم من النسب سبع ومن الصهر سبع ثم قرأ ﴿حرمت عليكم أمهاتكم﴾ حتى بلغ ﴿وإن تجمعوا بين الأختين إلا ما قد سلف﴾ قال: والسابعة ﴿ولا تنكحوا ما نكح آباؤكم من النساء﴾.

# السبع التي حرمن من النسب

١ ـ الأم وهي كل امرأة لها عليك ولادة ويرتفع نسبك إليها بالبنوة كانت منك على عمود الأب أو على عمود الأم فتحرم عليك أمك وجداتك وإن علون من جهة الأب أو من جهة الأم.

 ٢ ـ البنت وهي كل امرأة لك عليها ولادة سواء أكانت بنتاً مباشرة أو بواسطة فتشمل البنات وبنات الأولاد وإن سفلن.

٣ ـ الأخت وهي كل امرأة شاركتك في أصليك أبيك وأمك أو في أحدهما ولا تحرم أخت أختك إذا لم تكن أختاً لك كأن تكون لك أخت من أبيك لها أخت لأمها من رجل آخر.

- ٤ ـ العمة، كل امرأة شاركت أباك ما علا في أصليه أو في أحدهما.
- ٥ ـ الخالة كل امرأة شاركت أمك مهما علت في أصليها أو في أحدهما.
  - ٦ ـ بنت الأخ، كل امرأة لأخيك عليها ولادة.
  - ٧ ـ بنت الأخت، كل امرأة لأختك عليها ولادة.

فإن قيل تحريم الجدات وبنات الأولاد هل أخذ من الآية أم من دليل آخر؟ قلنا: إن الأم إذا كانت حقيقة في الأم المباشرة مجازاً في الأم غير المباشرة فتحريم الأم من الآية والجدات من الإجماع. وقال بعضهم: إن إطلاق الأم على الأم المباشرة والجدة من باب المشترك المعنوي وعلى ذلك يكون تحريم الجدات من الآية. وكذا القول فيما ماثله.

وقد اختلف في البنت من الزنا أهي داخلة في قوله ﴿وبناتكم﴾ فتكون حراماً ولها حرمة البنت الشرعية أم ليست داخلة فلا تكون حراماً وليس لها حرمة البنت الشرعية؟ بالأول قال أبو حنيفة وبالثاني قال الشافعي ولعل أبا حنيفة نظر إلى الحقيقة وأنها متخلقة من مائة وبضعة منه فحرمها عليه، أما الشافعي فنظر إلى أن الشارع لم يعطها حكم البنتية فلم يورثها منه ولم يبح الخلوة بها ولم يجعل له عليها ولاية وليس له أن يستلحقها وقال عليه «الولد للفراش وللعاهر الحجر»(١).

والوجه ما ذهب إليه أبو حنيفة من الحرمة قياساً على ولد الزنا فإنه تحرم عليه أمه وليس بينهما إلا أنه متخلق منها وبضعة منها فكذلك بنت الزنا مع أبيها ونفي بعض لوازم البنت عنها للعقوبة لا يقتضي نفي البقية وجواز نكاحها.

## ألسبع المحرمات بغير النسب

١ ـ الأم من الرضاع وهي كل امرأة أرضعتك وكذلك كل امرأة انتسبت إلى تلك
 المرضعة بالأمومة إما من جهة النسب أو من جهة الرضاع.

٢ ـ الأخت من الرضاع وهي ثلاث، أخت لأبيك وأمك وهي المرأة التي رضعت من أمك بلبن أبيك، أخت لأبيك وهي المرأة التي أرضعتها امرأة أبيك رضاعاً بلبنه، أخت لأمك وهي المرأة التي أرضعتها أمك بلبن غير لبن أبيك.

ولم يذكر من المحرم الرضاع في القرآن سوى الأمهات والأخوات والأم أصل والأخت فرع فنبه بذلك على جميع الأصول والفروع، وأيضاً لما سمي المرضعة أما والمرضعة أختاً فقد نبه بذلك أنه أجرى الرضاع مجرى النسب وقد جاءت السنة مؤكدة بصريح العبارة لهذا المفهوم فقد ثبت أن النبي ﷺ قال «يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب» (٢) وثبت في الصحاح عن على أنه قال قلت: يا رسول الله ما لك تنوق

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب الوصايا باب ٤. كتاب الفرائض باب ١٨، ٢٨ مسلم في كتاب الرضاع حديث ٣٦، ٣٨. أبو داود في كتاب الطلاق باب ٣٨، المرطأ في كتاب الأقضية حديث الرضاع باب ٨، النسائي في كتاب الطلاق باب ٤٨، الموطأ في كتاب الأقضية حديث ٢٠. أحمد في مسنده (١/ ٩٥، ٦٥) (١٨٦/٤)

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب الشهادات باب ٧. كتاب النكاح باب ٢٠. مسلم في كتاب الرضاع حديث ١، ٢، ٩. أبو داود في كتاب النكاح باب ٦. ابن ماجه في كتاب النكاح باب ٢٤. الموطأ في كتاب الرضاع حديث ١، ٢، ١٦. أحمد في مسنده (١/ النكاح باب ٢٤. (٤/ ٤، ٥).

﴿تنكح﴾ في فراش وتدعنا؟ قال: وعندكم شيء؟ قلت: نعم ابنة حمزة فقال رسول الله ﷺ: انها ابنة أخي من الرضاعة، وذلك لأن ثويبة أرضعت حمزة والنبي ﷺ.

وظاهر قوله ﴿وأمهاتكم اللاتي أرضعنكم وأخواتكم من الرضاعة ﴾ يقتضي أن مطلق الرضاع محرم وبذلك قال مالك وأبو حنيفة ، وذهب الشافعي إلى أنه لا يحرم إلا خمس رضعات واستدل بما رواه مسلم وغيره أن النبي على قال: «لا تحرم المصة ولا المصتان ولا الإملاجة ولا الإملاجتان (1) وبما رواه مالك وغيره عن عائشة قالت: كان فيما أنزل من القرآن «عشر رضعات معلومات فنسخن «بخمس معلومات» فنوفي رسول الله على وهن عما يقرأ من القرآن. وهذا الحديث الأخير لا يصح الاستدلال به لاتفاق الجميع أنه لا يجوز نسخ تلاوة شيء من القرآن بعد وفاة الرسول على إسقاط شيء منه وهذا الحديث يفيد أنه سقط شيء من القرآن بعد وفاة .

وأما الحديث الأول فكان مقتضى مذهب الشافعي أن يحرم بما زاد على الرضعتين لأنه يقول بالمفهوم، وقد رأى الحنفية أنه لا يجوز تخصيص آية التحريم هذه بخبر الواحد لأنها محكمة ظاهرة المعنى بينة والمراد لم يثبت خصوصاً باتفاق وما كان هذا وصفه فغير جائز تخصيصه بخبر الواحد ولا بالقياس. وقد أخرج أبو بكر الرازي عن طاوس عن ابن عباس أنه سئل عن الرضاع فقلت: إن الناس يقولون لا تحرم الرضعة ولا الرضعة الواحدة تحرم.

فقد عرف ابن عباس خبر العدد في الرضاع وأنه منسوخ بالتحريم بالرضعة الواحدة.

اختلف العلماء في لبن الفحل أيحرم أم لا يحرم؟ وصورته أن يتزوج رجل المرأتين فتلدا منه وترضع إحداهما صبية والأخرى غلاماً؛ فمن ذهب إلى أن لبن الفحل يحرم حرم الصبية على الغلام لأنهما أخوان من الرضاع لأب وهذا هو المتصور لما ثبت في البخاري عن عائشة أن «أفلح» أخا أبي القعيس جاء يستأذن على عائشة بعد أن نزل الحجاب فقالت عائشة: والله لا آذن له «أفلح» حتى أسأل رسول الله على فإن أبا القعيس ليس هو الذي أرضعني إنما أرضعتني المرأة. قالت عائشة: فلما دخل رسول الله على فأبيت أن آذن القعيس جاء يستأذن على فأبيت أن آذن

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في كتاب الرضاع حديث ۱۸، ۲۲. النسائي في كتاب النكاح باب ٥٠. الدارمي في كتاب النكاح باب ٤٩ أحمد في مسنده (٦/ ٣٣٩، ٣٣٠)

له حتى استأذنك فقال: إنه عمك فليلج عليك. وهو مذهب أكثر الأئمة.

يقتضي قوله تعالى: ﴿وَلَهِهَاتَكُمُ اللَّآقِ أَرْضَعَنَكُم﴾ أن الرضاع يحرم ولو في سن الكبر، إلا أن قوله تعالى ﴿وَالْوَلِلاَتُ يُرْضِعَنَ أَوْلَكَهُنَّ حَوَّلَيْنِ كَامِلَيْنٍ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] بين زمن الرضاعة، فذهب العلماء إلى أن من أرضع خارج الحولين لا يكون ابناً من الرضاعة وأكد هذا ما روي عن عائشة قالت قال رسول الله ﷺ "لا يحرم من الرضاعة إلا ما فتق الأمعاء من الثني وكان قبل الفطام» (١) رواه الترمذي والنسائي.

وقد رأت عائشة أن رضاع الكبير محرم للحديث الصحيح عنها قالت: جاءت سهلة بنت سهيل إلى رسول الله على فقالت: يا رسول الله إنا كنا نرى سالماً ولداً وكان يأوي معي ومع أبي حذيفة في بيت واحد ويراني فضلي وقد أنزل الله سبحانه وتعالى فيهم ما علمت فكيف ترى يا رسول الله فيهم؟ فقال النبي على: «أرضعيه خس رضعات يحرم بها» فكانت تراه ابناً من الرضاعة فبذلك كانت عائشة تأخذ. وأتاه سائر أزواج النبي على وقلن: والله ما نرى ذلك إلا رخصة من رسول الله على لسهلة.

٣ ـ أمهات نسائكم وهن أمهات الزوجات.

٤ ـ ربائبكم اللاي في حجوركم من نسائكم اللاي دخلتم بهن.

والربائب جمع ربيبة فعليلة بمعنى مفعولة من قولك ربها يربها إذا تولى أمرها وهي بنت الزوجة من غيرك وسميت بذلك لأن زوج أمها في الغالب يتولى أمرها ومقتضى ظاهر التلاوة أن الربيبة لا تحرم على زوج أمها إلا بشرطين: أولهما كونها في حجره ثانيهما أن يكون دخل بأمها.

أما الأول فلم يشترطه جمهرة العلماء قالوا: إنه خرج مخرج الغالب لا أنه قيد في التحريم والربيبة حرام علي زوج أمها كانت في حجره أو لم تكن في حجره. وروى مالك بن أوس عن علي أنها لا تحرم حتى تكون في حجره أخذاً بظاهر القرآن ولكن سائر الصحابة وعامة الفقهاء على القول الأول وأما الثاني فهو متفق عليه إلا أنهم اختلفوا في الدخول فقال الطبري والشافعي: إنه الجماع. وقال مالك وأبو حنيفة: هو التمتع من اللمس والقبلة، وقال عطاء وعبد الملك بن مروان: هو النظر إليها بشهوة.

وقد اختلف العلماء في الدخول أهو شرط في تحريم أمهات النساء كما هو شرط في الربيبة أم ليس شرطاً فيهن؟ فروي عن علي وجابر وابن الزبير وزيد بن ثابت

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي في كتاب الرضاع باب ٥.

ومجاهد أنه شرط فيهن فلا تحرم أم الزوجة بالعقد بل بالدخول بها.

وقال سائر العلماء: إنه ليس شرطاً فيهن. وسبب الخلاف اختلافهم في قوله ﴿اللاتي دخلتم بهن﴾ أهو وصف لنسائكم من قوله ﴿من نسائكم﴾ فقط أم هو وصف لها ولنسائكم من قوله ﴿وأمهات نسائكم﴾.

وقد احتج الأولون بأنه لو كان لهما للزم أن يكون وصفاً لمعمولي عاملين مختلفين لأن إحداهما العامل فيها الإضافة والأخرى العامل فيها حرف الجر وذلك منعه البصريون كالعطف على معمولي عاملين مختلفين، وهذا الاستدلال لا يصح لأن هذا أجازه الكوفيون.

والأولى أن يقال: إنه يحتمل أن يكون ذلك شرطاً في تحريم الربيبة فقط وأن يكون شرطاً في تحريم أمهات النساء أيضاً ولا تحل الفروج بالاحتمال فالاحتياط يقضي أن يجعل شرطاً في الربيبة فقط.

٥ ـ حلائل أبنائكم الذين من أصلابكم.

الحلائل جمع حليلة فعيلة بمعنى مفعلة أي محلة حرم الله على الأب زوجة ابنه كما حرم على الابن زوجة أبيه ﴿ولا تنكحوا ما نكح أباؤكم من النساء﴾.

وقد أرسلها الله فلم يقيدها بالدخول فيعلم أنه تحرم على الأب بمجرد عقد الابن عليها وقيد الله الأبناء بالذين من أصلابكم ليخرج الابن الدعي فهذا تحل حليلته لمن تبناه وذلك فائدة التقييد.

وقد كانت العرب تحرم زوجة الابن بالتبني على من تبناه فأحلها الإسلام وتزوج النبي على الله على الله على الله على النبي على الله الله على الله الله الله الله الله الله وطرًا أن طلقها زيد فقالت العرب تزوج محمد امرأة ابنه فنزل ﴿ فَلَمّا قَضَىٰ زَيّدٌ مِنْهَا وَطَرًا رَوّجَ فَنَاكُهَا لِكَى لَا يَكُونَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ حَرَّ فِي أَنْوَجَ أَدْعِياً بِهِم ﴾ [الأحزاب: ٣٧] وقوله ﴿ أَدَّعُوهُم لِاَبَابِهِم هُو أَقْسَطُ عِندَ الله إلا حزاب: ٥] ونزل في ذلك أيضا ﴿ وحلائل أبنائكم الذين من أصلابكم ﴾ فإن قيل إن هذا القيد يخرج الابن من الرضاع حومت حليلته بقوله على "يحرم من الرضاع على عرم من النسب».

وقد رأى الفخر الرازي أن اسم الحليلة كما يشمل الزوجة يشمل الأمة لأنها أيضاً تحل فقوله ﴿وحلائل أبنائكم﴾ يفيد حرمة أمة الابن أيضاً.

وذهب الحنفية إلى أن اسم الحليلة خص عرفاً بالزوجة فلا تكون داخلة في الآية ولا تحرم على الأب بمجرد ملك الابن إياها بل بالوطء.

٦ ـ وأن تجمعوا بين الأختين...

حرم الله أن يجمع الرجل بين الأختين في النكاح، وقوله ﴿وإِن تجمعوا﴾ في تأويل مصدر معطوف على ﴿أمهاتكم﴾.

ولقد رأى على في بعض الروايات عنه أنه يحرم الجمع بينهما بملك اليمين أو إحداهما بنكاح والأخوى بملك اليمين وحجته أن الله حرم الجمع بين الأختين وهذا يشمل الجمع بينهما بملك اليمين.

وذهب الفقهاء إلى جواز الجمع بينهما بملك اليمين أو بزواج من إحداهما وملك الأخرى ولا يجوز له إلا وطء إحداهما فإذا وطئها حرمت عليه الأخرى، وحجتهم أن الجمع المذكور هنا هو الجمع في النكاح.

ذهب مالك والشافعي إلى أنه إذا طلق الأخت طلاقاً باثناً حلت له أختها ولو لم تخرج من عدتها، وذهب أبو حنيفة إلى أنه لا تحل له أختها حتى تخرج الأولى من عدتها.

ودليل الأولين أن الله قد حرم الجمع ولا جمع إذا أبان الأولى لأنها بإبانتها انتفت الزوجية بدليل أنه لا يصح له وطؤها وإذا وطئها حد.

ودليل أبي حنيفة أن الأولى محبوسة عليه للعدة والثانية محبوسة عليه أيضاً بالزوجية فقد جمع بينهما في الحبس، والظاهر ما ذهب إليه الإمامان مالك والشافعي لأن الله حرم الجمع في الزوجية ولا زوجية للبائن.

وقوله ﴿إلا ما قد سلف﴾ يقال فيه ما قلناه في مثلها قريباً ﴿إن الله كان خفوراً رحيماً ﴾ ولذلك لم يؤاخذهم بما كان منهم من الجمع بين الأختين فيما سلف في الجاهلية. وحكمة تحريم من حرمن وأبد تحريمهن، أما من النسب فإنه لما اقتضت طبيعة الوجود تكوين الأسرة وكانت الأسرة محتاجة إلى الخلطة والمعاشرة فلو أبيح من ذكرنا من المحارم لتطلعت إليهن نفوس محارمهن وكان فيهن طمع والخلطة تسهل السبيل فيكثر الوقوع في الفاحشة والطبائع جبلت على الغيرة فيغار الرجل من ابنه على أمه وأخته ووقوع الفاحشة يدعو للمنازعات والمخاصمات والشغب وحدوث القتل، وحجز بعض المحارم عن بعض فيه مشقة وغير متيسر فأيد الله تحريم الزواج بالمحرمات من النسب ليسد باب الطمع وإذا سد باب الطمع انتفت خواطر السوء فلا يقع الفسوق الداعي إلى النزاع والخصام.

ولمثل هذه العلمة حرمت المحرمات من الصهر فإن المرأة تحتاج أمها، وبنتها أن تزوراها في بيت الزواج فلو لم يجعلا محارم لتطلعت إليهن نفس الزوج وكان ما يترتب

على ذلك من المفاسد.

وأيضاً الضرورة داعية إلى أن يتزوج الأباعد من الأباعد لأنه ليس لكل امرأة قريب ذكر يتزوج بها فلو لم تكن هذه الحرمة المؤبدة لشغلت الخطيب الوساوس أن يكون أبوها أو أخوها هتك عفتها ولهذه الحرمة المؤبدة يتزوج الرجل امرأة وهو مطمئن إلى عفافها وآمن من أن يكون أبوها أو أخوها أو من هو شديد الخلطة بها من أبناء إخوتها سلب عفتها.

وإنما حرم الجمع بين الأختين لأن الضرائر يكون بينهن من الكراهة والبغضاء ما هو معلوم فلم يشأ الله أن يعرض أرحام الأختين للقطيعة بتجويز كونهما ضرتين يتغايران ويتباغضان وكذلك القول في المرأة والخالة والمرأة والعمة وكذلك كل امرأتين لو جعلت إحداهما ذكراً حرمت على الأخرى.

## تحريم ذوات الأزواج

﴿ وَالْمُعْمَنَكُ مِنَ النِّسَاءِ إِلَّا مَا مَلَكُتُ أَيْنَكُمْ ۚ كِنْبَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ ﴾ [النساء: ٢٤].

المحصنات، عطف على ﴿أمهاتكم﴾ فهن من المحرمات، مادة ﴿ح ص ن﴾ تدل على المنع ومنه الحصن لأنه يمنع من فيه ويقال أحصن الرجل إذا تزوج وأحصن إذا أسلم، وأحصن إذا عف، وفي جميع ذلك معنى المنع فالرجل إذا تزوج منع نفسه من الزنا وإذا أسلم منع نفسه من القتل وإذا عتق فقد منع نفسه من الاستيلاء والعفيف يمنع نفسه من الفحش.

فمن وروده بمعنى تزوج قوله ﷺ أحصنت؟ يعني تزوجت قال: نعم وقال ﷺ اقيموا الحدود على ما ملكت أيمانكن من أحصن منهم ومن لم يحصن ومن وروده بمعنى أسلم قوله ﴿فَإِذَا أُحْصِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَنْ ِشَقْ ﴾ [النساء: ٢٥] ومن وروده بمعنى الحرية قوله تعالى ﴿فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُعْمَنَدُتِ مِنَ الْمُعَمَنَدُ مُن الْمُعَمَنَدُ مِن وروده بمعنى العفاف قوله تعالى ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُعَمَنَدُ ثُمُ لَرَ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شَهُالَةٍ ﴾ [النساء: ٢٥] ومن وروده بمعنى العفاف قوله تعالى ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُعَمَنَدِ ثُمُ لَرَ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شَهَالَةٍ ﴾ [النور: ٤].

والمراد بالمحصنات في الآية المتزوجات فهي تحرم ذوات الأزواج واستثنى المملوكات وقد استشكل هذا الاستثناء فإن ذوات الأزواج إذا كن من إمائه محرمات على مالكيهن ولأجل هذا اختلف في تأويل الآية فذهب بعضهم إلى أن ذلك في بيع الأمة فهو يقول حرمت عليكم ذوات الأزواج إلا ما طرأ ملكهن ببيع فيحللن وذلك لأن بيع الأمة طلاقها، فمن باع أمة مزوجة كان ذلك البيع طلاقاً لها وهذا ليس براجح لأن الزواج كما جامع الملك السابق بجامع الملك الطارىء وقد ورد أن النبي خير بريرة لما بيعت ولو كان بيعها طلاقها لما خيرها.

وقيل وهو المختار أن ذلك في حق المسبيات إذا كن ذوات أزواج فهو يقول وحرم عليكم ذوات الأزواج إلا ما ملكتموهن بسبي فسباؤكم إياهن هادم لنكاحهن ويؤيد هذا ما ذكر في سبب نزول الآية.

روى مسلم في صحيحه عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ بعث جيشاً إلى أوطاس فلقي عدواً فقاتلوهم فظهروا عليهم وأصابوا سبايا وكان ناس من أصحاب رسول الله ﷺ تحرجوا من غشيانهن من أجل أزواجهن من المشركين

فأنزل الله عز وجل في ذلك، ﴿والمحصنات من النساء إلا ما ملكت أيمانكم﴾ أي فهن حلال لكم إذا انقضت عدتهن فتضمن هذا الحكم إباحة وطء المسبية بالملك وإن كان لها زوج من الكفار.

وقيل إن المراد بالمحصنات الحرائر وقوله إلا ما ملكت أيمانكم إلا ما ملكتموهن بعقد زواج صحيح وهذا ليس بظاهر لأن الله قال ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونٌ ﴿ قَالَا عَلَيْمَ أَزُوجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنَّهُمْ ﴾ [المؤمنون: ٥- ٦] فجعل ما ملكت أيمانهم مقابلاً للأزواج والقرآن يفسر بعضه بعضاً.

﴿كتاب الله عليكم﴾ مصدر مؤكد أي كتب الله ذلك وهو تحريمه ما حرم عليكم كتاباً وفرضه فرضاً.

﴿وأحل لكم ما وراء ذلكم أن تبتغوا بأموالكم محصنين غير مسافحين فما استمتعتم به منهن فآتوهن أجورهن فريضة ولا جناح عليكم فيما تراضيتم به من بعد الفريضة إن الله كان عليماً حكيماً ﴾.

﴿وَأَحَلَ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلَكُمْ ﴾ عطف على قوله حرمت عليكم ومن قرأها بالبناء للفاغل عطفها على كتب المقدر.

محصنين: إعفاء. مسافحين: زناة من السفاح وهو الزنا مأخوذ من السفح وهو صب الماء لأن الزاني لا غرض له من فعلته إلا ذلك.

و ﴿أَن تَبَتَغُوا﴾ مَفْعُول لأجله أي وأحل لكم ما وراء ذلكم إرادة أن تَبَتَغُوا النساء بأموالكم حالة كونكم أعفاء غير زناة فلا تضيعوا أموالكم في الزنا فتذهب أموالكم وتفتقروا ويجوز أن يكون قوله ﴿أَن تَبْتَغُوا بِأَمُوالْكُم ﴾ بدلاً من قوله ﴿ما وراء ذلكم ﴾.

واسم الاشارة في قوله ﴿ذلكم﴾ يرجع إلى المحرمات المذكورة قبل، وقد اعترض على ذلك بأن هذا يقتضي أن المحرمات هي من ذكرن وأن من عداهن حلال مع أنه قد ثبت حرمة نساء غير من ذكرن.

وذلك كالمبتوتة وما زاد على الرابعة والملاعنة والجمع بين المرأة وعمتها والمرأة وخالتها.

أما الجمع بين المرأة وعمتها فقد فهم تحريمه من قوله ﴿وأن تجمعوا بين الأختين ﴾ بطريق القياس لأن العلة في تحريم الجمع هي القرابة القريبة فكل من بينهما قرابة قريبة حرم الجمع بينهما فجاز أن يقال وأحل لكم ما وراء ذلكم أي من ذكرن أي إما بطريق النص أو بطريق القياس.

ومن يجوز تخصيص القرآن بخبر الواحد المشهور يقول إن آية الحل خصصت بقوله ﷺ «لا تنكح المرأة على عمتها ولا المرأة على خالتها»(١).

وأما البقية غير الملاعنة فقد خصصت آيات تحريمهن آية ﴿وَأَحِلَ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلَكُمْ ﴾ وأما الملاعنة فقد خصص الآية قوله ﷺ فيها «المتلاعنان لا يجتمعان أبداً».

﴿ وَمَا استمتعتم به منهن فآتوهن أجورهن قريضة ﴾ «ما» واقعة على الاستمتاع والعائد في الخبر محذوف أي فآتوهن أجورهن عليه. كقوله ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأَمُورِ ﴾ [الشورى: ٤٣] أي منه ويجوز أن تكون واقعة على النساء وأعاد الضمير في «به» عليها باعتبار اللفظ وفي «منهن» باعتبار المعنى وقوله «فريضة» معمول لفرض محذوف والمراد بالأجور المهور لأنها في مقابلة الاستمتاع فسميت أجراً.

﴿ولا جناح عليكم فيما تراضيتم به من بعد الفريضة ﴾ من حط لكله أو بعضه أو زيادة عليه. أمر بإيتاء الأزواج مهورهن وأجاز الحط بعد الاتفاق برضا الزوجين، وعلى ذلك تكون الآية نزلت في النكاح المتعارف.

وقيل نزلت في المتعة وهي أن يستأجر الرجل المرأة بمال معلوم إلى أجل معين وكان الرجل ينكح امرأة وقتاً معلوماً ليلة أو ليلتين أو أسبوعاً بثبوت أو غير ثبوت ويقضي منها وطرأ ثم يتركها.

واتفق العلماء على أنها كانت جائزة ثم اختلفوا فذهب الجمهور إلى أنها نسخت وذهب ابن عباس إلى أنها لم تنسخ وهناك رواية عنه أنها نسخت وروي أنه رجع عن القول بها قبل موته.

والراجح أن الآية ليست في المتعة لأن الله ذكر المحرمات في النكاح المتعارف ثم ذكر أنه أحل ما وراء ذلكم أي في هذا النكاح نفسه.

والراجح أن حكم المتعة الثابت بالسنة قد نسخ لما أخرج مالك عن علي أن الرسول ﷺ نهى عن متعة النساء وعن أكل لحوم الحمر الإنسية.

وروى الربيع بن سبرة الجهني عن أبيه قال: غدوت على رسول الله ﷺ فإذا هو قائم بين الركن والمقام مسنداً ظهره إلى الكعبة. يقول: «يا أيها الناس إني أمرتكم بالاستمتاع من هذه النساء، ألا وإن الله قد حرمها عليكم إلى يوم القيامة فمن كان

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب النكاح باب ۲۷. مسلم في كتاب النكاح حديث ۳۳، ٤٠، أبو داود في كتاب النكاح باب ٤١. الموطأ في كتاب النكاح حديث ٢٠، ٢١ أحمد في مسنده (١/ ٧٨، ٢١٨).

عنده منهن شيء فليخل سبيلها لا تأخذوا مما آتيتموهن شيئاً».

وروي عن عمر: لا أوتي برجل تزوج امرأة إلى أجل إلا رجمتهما بالحجارة ويدل على تحريم المتعة قوله تعالى ﴿وَاَلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونٌ ﴿ إِلَّا عَلَىٰ ۚ أَزْوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنُهُمْ ﴾ [المؤمنون: ٥- ٦] والمستمتع بها ليست ملك يمين بالاتفاق وليست زوجة لانتفاء خصائص الزوجية عنها لأنها لا ترثه ولا يلحق به ولدها.

﴿إِنْ الله كان عليماً ﴾، بمصالح عباده «حكيماً» فيما شرع لكم من الأحكام ولذلك شرع لكم هذه الأحكام اللائقة بحالكم.

قال الله تعالى ﴿ وَمَن لَمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طُولًا أَن يَسُحِحَ الْمُحْمَنَةِ الْمُؤْمِنَةِ فَمِن مَا مَلَكُ أَيْمَاكُمُ أَلْمُؤْمِنَةً وَاللّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِكُمْ بَعْضُكُم مِنْ بَعْضِ فَمِن مَا مَلَكَ أَيْمَاكُمُ مِن فَنَيَاتِكُمُ الْمُؤْمِنَةِ وَاللّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِكُمْ بَعْضَكُم مِن بَعْضِ وَلَا فَانْكِومُ فَن الْمُعْمَنِةِ وَلَا مُسْفِحَةً وَلَا مُشْخِدًا فِ أَخْدَانِ فَإِذَا أَحْمِن فَإِنْ أَنْيَاتٍ بِنَا فِيمَة فَاللّهُ عَلَيْ الْمُحْمَنَةِ مِن الْمُنت مِنكُمْ وَأَن تَصْبِرُوا خَيْرٌ لَكُمْ وَاللّهُ عَفُورٌ رَحِيدٌ ﴿ إِلَى السَاء: ٢٥].

قوله تعالى ﴿ومن لم يستطع منكم طولا﴾ إلى قوله ﴿من فتياتكم المؤمنات﴾ أصل الطول الفضل والزيادة والمرادريه هنا الزيادة في المال والسعة، والمراد بالمحصنات الحرائر بدليل مقابلتهن بالمملوكات.

لما بين الله من لا يحل من النساء ومن يحل منهن بين لنا فيمن يحل أنه متى يحل؟ وعلى أي وجه يحل؟ فقال: ومن لم يستطع منكم طولاً إلخ يقول: ومن لم يستطع منكم زيادة في المال وسعة يبلغ بها نكاح الحرة فلينكح أمة من الإماء المؤمنات وإذا ضممت إلى هذا القدر قوله تعالى في آخر هذه الآية ﴿ذلك لمن خشي العنت منكم﴾ كان ظاهر الآية يدل على أن الله شرط في نكاح الإماء شرائط ثلاثة: الأول: ألا يجد الناكح مالا يتزوج به حرة. والثاني: أن يخشى العنت وسيأتي بيانه. والثالث: أن تكون الأمة التي يريد نكاحها مؤمنة لا كافرة.

وإنما ضيق الله في نكاح الإماء باشتراط هذه الشروط لما في نكاحهم من أضرار أهمها تعريض الولد للرق لأن الولد يتبع الأم في الرق والحرية فإذا كانت الأم رقيقة علقت بالولد رقيقاً وذلك يوجب النقص في حق الولد وولده وسنذكر بعض الأضرار عند قوله تعالى ﴿وَإِن تَصبروا خير لكم ﴾ وبهذا الظاهر تمسك الشافعي رضي الله عنه وهو أيضاً قول ابن عباس وجابر وسعيد بن جبير ومكحول وآخرين، وروي أن مسروقاً والشعبي قالا: نكاح الأمة بمنزلة الميتة والدم ولحم الخنزير لا يحل إلا للمضطر. وروي عن على وأبي جعفر ومجاهد وسعيد بن المسيب وآخرين أنهم قالوا: ينكح الأمة وإن كان موسراً. وذهب الإمام أبو حنيفة رضي الله عنه إلى جواز نكاح الأمة لمن ليس تحته حرة سواء أكان واجداً أطول حرة أم لا، وسواء أخشي العنت أم لا، وسواء أخشي العنت أم لا، وسواء أخانت الأمة مسلمة أم لا، واحتج الحنفية على ذلك بالعمومات الكثيرة

كقوله تعالى ﴿ فَانْكِحُواْ مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ اللِّسَلَةِ ﴾ [النساء: ٣] وقوله ﴿ وَأَنكِمُواْ ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُرْ وَالصَّلْحِينَ مِن عَبَادِكُمْ وَالْمَالِكُمْ مَّا وَرَاتُهُ فَالْحَمُمُ ﴾ [النور: ٣٧] وقوله ﴿ وَأُحِلَ لَكُمْ مَّا وَرَاتُهُ ذَلِكُمْ ﴾ [النساء: ٢٤] وقوله ﴿ وَأَلْحَمَنَكُ مِنَ الَّذِينَ أُونُواْ ٱلْكِنْنَبَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ [المائدة: ٥].

وجميع ذلك يتناول الإماء الكتابيات ولم يشرط فيه عدم الطول ولا خوف العنت فلا يخرج منه شيء إلا مما يوجب التخصيص ولم تنتهض هذه الآية التي معنا حجة مخصصة؛ أما أولاً فلأنها ما دلت على ما ذهب إليه المخالف إلا بمفهوم الشَّرط ومفهوم الصفة وهما ليسا بحجة عند الإمام رضي الله عنه. وأما ثانياً فعلى تقدير الحجية يكون مقتضى المفهومين عدم الإباحة إذا اختل الشرط أو عدمت الصفة، وعدم الإباحة أعم من ثبوت الحرمة أو الكراهة ولا دلالة للأعم على أخص بخصوصه فيجوز ثبوت الكراهة عند فقدان الشرط كما يجوز ثبوت الحرمة سواء بسواء والكراهة أقل في مخالفة العمومات فتعينت فقلنا بها وقالوا في قوله تعالى ﴿ ذلك لمن خشى العنت منكم ﴾ إنه ليس بشرط وإنما هو إرشاد للإصلاح لعموم مقتضى الآيات، وأجاب الشافعية بأن هذه العمومات لا تعارض الآية التي معنا إلا معارضة العام للخاص والخاص مقدم على العام وبأن الحنفية خصصوا عموم هذه الآيات فيما إذا كان تحته حرة فقالوا لا يجوز له نكاح الأمة، وإنما خصصت لصون الولد عن الإرقاق وهذا المعنى قائم في محل النزاع فيجب أن يعطى حكمه وهو عدم الجواز وبأن صون الولد عن الإرقاق يمنع من نكاح الأمة ولكن الآية أباحته لضرورة من خشي العنت وفقد الطول إلى الحرة وشرطت أن تكون الأمة مسلمة ففيما عدا ذلك يرجع إلى الأصل وهو المنع من النكاح.

روي عن أبي يوسف رحمه الله أنه تأول قوله تعالى ﴿ومن لم يستطع منكم طولا﴾ على عدم وجود الحرة في عصمته وأن وجود الطول هو كون الحرة تحته وعليه يكون المراد بالنكاح في قوله ﴿أن ينكح المحصنات﴾ الوطء ويكون التقدير ومن لم يستطع منكم وطء الحرة. إلخ. والذي لا يستطيع وطء الحرة هو من لا يكون تحته حرة فيكون منطوق الآية مساوياً لقولنا: ومن ليس تحته حرة فلينكح أمة، وبذلك تنقلب الآية حجة للحنفية، قال الفخر الرازي: وجوابه أن أكثر المفسرين فسروا الطول بالغنى وعدم الغنى تأثيره في عدم القدرة على الوطء. أ.

نزيد على ذلك تأويل أبي يوسف رحمه الله مع مخالفته رأي الجمهور من المفسرين لم ينه الإشكال بتمامه إذ لا يزال الوصف في قوله تعالى ﴿من فتياتكم المؤمنات﴾ محل خلاف وكذلك قوله ﴿ذلك لمن خشي العنت منكم﴾ لا يزال أيضاً محل خلاف. ألهما مفهوم يعمل به أم ليس لهما مفهوم؟ ويعود الكلام من أوله وتعود الشبهة جذعة.

وللحنفية دليل خاص بجواز نكاح الأمة الكتابية وهو قياسها على الحرة والمملوكة الكتابيةين. وأجاب الشافعي بأنه إذا تزوج الحرة الكتابية أو وطىء مملوكته الكتابية فهناك نقص واحد أما إذا تزوج الأمة الكتابية فهناك نقصان الرق والكفر فظهر الفرق.

﴿والله أعلم بأيمانكم﴾ معناه اعملوا على الظاهر في الإيمان فإنكم مكلفون بظواهر الأمور والله يتولى السرائر فالإيمان الظاهر كاف في صحة نكاح الأمة ولا يشترط فيه العلم بالإيمان علماً يقينياً إذ لا سبيل لكم إليه.

﴿بعضكم من بعض﴾ فيه تأويلان: الأول إنكم وفتياتكم من جنس واحد وكلكم أولاد آدم فلا تستنكفوا أن تنكحوا الإماء عند الضرورة. والثاني أنكم مشتركون في الإيمان والإيمان أعظم الفضائل فالتفاوت فيما رواه لا ينبغي الالتفات إليه ﴿إِنَّ أَحَرَمُكُمْ عِندَ اللهِ الْفَالَمُمُ ﴾ [الحجرات: ١٣] وهذا التأويل يقوي قول الشافعي أن الإيمان شرط في نكاح الأمة وعلى كلي التأويلين الجملة معترضة لتأنيس قلوبهم وإزالة النفرة عن نكاح الإماء وكانوا في الجاهلية يفتخرون بالأنساب ويضعون من شأن الابن الهجين فأعلمهم الله بهذه الكلمة أنه لا فضل لأحد على أحد إلا بالدين وأنه لا ينبغي التخلق بأخلاق الجاهلية الأولى.

﴿ فَأَنْكُحُوهُنَ بِإِذِنْ أَهْلَهُنَ ﴾ أعيد فيه الأمر مع فهمه نما قبله لزيادة الترغيب في نكاح الإماء. والمراد بالإذن هنا الرضا وبالأهل أهل المولى.

اتفق العلماء على أن نكاح الأمة بغير إذن سيدها غير جائز عملاً بظاهر هذه الآية فإن قوله تعالى ﴿فَانْكُحُوهُن بِإِذِن أَهْلُهُن﴾ يقتضي كون الإذن شرطاً في جواز النكاح وإن لم يكن النكاح واجباً كقوله على "من أسلم فليسلم في كيل معلوم إلى أجل معلوم». فالسلم ليس بواجب لكنه إذا اختار أن يسلم فعليه استيفاء هذه الشرائط، وكذلك اتفقوا على أن نكاح العبد بغير إذن سيده غير جائز إلا قولاً حكيناه فيما سبق عن الإمام مالك، ونفى بعض علماء المالكية نسبة هذا القول إلى الإمام رضي الله عنه، وقد روينا لك حديث جابر «أيما عبد تزوج بغير إذن مولاه فهو عاهر» وقلنا إن في تنفيذ نكاح الرقيق تعيباً له فلا يملكه إلا بإذن مولاه.

والمراد بعدم جواز نكاح الرقيق بغير إذن مولاه عند الشافعي أنه نكاح باطل غير صحيح ويشهد له ظاهر الآية والحديث.

والمراد بعدم الجواز عند الحنفية عدم النفاذ لا عدم الصحة بل هو موقوف كعقد الفضولي، وإلى هذا ذهب مالك وهو رواية عن أحمد كما قال صاحب «روح المعاني».

وزعم بعض الحنفية أن الآية تدل على أن للإماء أن يباشرن العقد بأنفسهن لأنه اعتبر فيها إذن الموالي لا عقدهم، وهو غير سديد لوجهين:

أما أولاً فلأن الآية دلت على أن رضا المولى لا بد منه فأما أنه كافٍ في النكاح فليس في الآية دليل عليه لأن عدم الاعتبار لا يوجب اعتبار العدم فلعل العاقد يكون هو المولى أو الوكيل فلا يلزم جواز مباشرتهن العقد بأنفسهن.

وأما ثانياً: فلأنه وإن يكن المرااد من الأهل الموالي لكن الفقهاء حملوا ذلك على من له ولاية للتزويج وذلك إما الموالي إن كان رجلاً أو ولي مولاه إن كان مولاه امرأة: ولو سلم أن المراد بالأهل الموالي لا غير فهو عام يتناول الذكور والإناث والدلائل الدالة على أن المرأة لا تنكح نفسها خاصة والخاص مقدم على العام.

﴿وَآتُوهِنَ أَجُورِهِنَ بِاللَّعِرُوفَ﴾ أكثر المفسرين أن المراد بالأجور المهور وعلى هذا التأويل تكون الآية دالة على وجوب مهر الأمة إذا نكحها سواء أسمى المهر في العقد أم لم يسم ويكون قوله ﴿بالمعروف﴾ مراداً منه مهر المثل أو إيصال المهر إليها على العادة عند المطالبة من غير معطل ولا تأخير.

والآية على مظهرها تؤيد ما حكاه بعض العلماء عن الإمام مالك أن مهر الأمة الها. وهذا يوجب كون الأمة مالكة مع أنه لا ملك للقن فلعله أراد أنها مالكة لمهرها يدا كالعبد المأذون له في التجارة لأن الإذن في نكاحها إذن لها في أن تضع يدها على المهر فيجب التسليم إليها كما هو ظاهر الآية.

وأكثر الأئمة على أن المهر للسيد لأنه وجب عوضاً عن منافع البضع المملوكة للسيد وهو اللذي أباحها للزوج يقيد النكاح فوجب أن يكون هو المستحق لبدلها، ولأنه لا ملك للقن لقوله تعالى ﴿مَرَبُ اللهُ مَثَلًا عَبَدًا مَمَلُوكًا لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٧٥] وهذا ينفي كون المملوك مالكاً لشيء أصلاً، ولقوله ﷺ «العبد يوماً في يده المولاه». وأجاب الجمهور عن ظاهر الآية بأن المراد: وآتوهن مهورهن بإذن أهلهن. وهذا القيد مقلار في الكلام لتقدم ذكره أو أن المراد وآتوا أهلهن مهورهن وإنما أضاف إيتاء المهور إليهن لتأكيد إيجاب المهر والتنبيه على أنه حقهن من جهة أنه شمن بضعهن وإنما تأخذه الموالي بجهة ملك اليمين.

واختار بعد العلماء أن المراد من أجورهن التفقة عليهن فكأنه تعالى بين أن كونها أمة لا يقدح في وجوب نفقتها وكفايتها إذا سلمت إليه كالحرة وحصلت التخلية من

المولى بينه وبينها ويكون قوله بالمعروف هنا معناه آتوهن نفقتهن بالمعتاد المتعارف فيما بينكم كقوله تعالى ﴿وَعَلَ الْمُؤْلُودِ لَمُ بِرُفُّهُنَّ وَكِسْوَيُّهُنَّ بِالْمُعْرُونِ ﴾ [البقرة: ٢٣٣].

وعلى هذا التأويل لا يكون في الآية دلالة على ما حكي عن الإمام مالك أن المهر للأمة لا لسيدها.

﴿عصنات غير مسافحات ولا متخذات أخدان المحصنات هنا العفائف والمرأة المسافحة هي التي تواجر نفسها مع أي رجل أرادها. والتي تتخذ الخدن هي التي تتخذ صاحباً معيناً وكان أهل الجاهلية يفصلون بين القسمين وما كانوا يحكمون على ذات الحدن بأنها زانية مد

فلما كان هذا الفرق معتبراً عندهم أفرد الله كل واحد من هذين القسمين بالذكر وتص على حرمتهما معلمً ونظير ذلك قوله تعالى ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي ٱلْفَوَحِشَ مَا ظُهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾ [الأعراف: ٣٣] وقوله: ﴿ وَلَا تَقْرَبُوا ٱلْفَوَجِشَ مَا ظُهُمَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾ [الأنعام: ١٥١].

وهذه الكلمات واقعة حالاً مِن مفعول (فانكحوهن) أو (آتوهن)، وظاهر ذلك يمنع من نكاح الأمة الزانية فقال: (أوله سفاح وآخره نكاح).

لذلك ولأن الحرام لا يحرم الحلال حمل العلماء هذه الآية على الندب والاستحباب وسيأتي حكم نكاح الزانية عند قوله تعالى ﴿الزَّانِ لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِــَةً ﴾ [النور: ٣].

﴿ فإذا أحصن فإن أتين بفاحشة فعليهن نصف ما على المحصنات من العذاب﴾ ، يقول الله: فإذا أحصن بالتزوج فإن زنين فحدهن نصف حد الحرائر. وظاهر هذا أن الأمة لا تحد إذا زنت ما لم تتزوج وحكي هذا الظاهر مذهباً لمجاهد وطاوس. قال الزهري: المزوجة محدودة في القرآن وغيرها بالسنة ، روى الشيخان عن زيد بن خالد الجهني أن النبي ﷺ ستل عن الأمة إذا زنت ولم تحصن فقال: «اجلدوها ثم إن زنت فاجلدوها ولو بضفير».

فهذا الحديث الشريف دل على أن قوله ﴿فإذا أحصن﴾ لم يجر مجرى الشرط بل جيء به لدفع توهم أن التزويج يزيد في حدهن فلا مفهوم له.

ومعلوم أن حد الحرائر الثيبات الرجم وهو لا يتنصف فلا يكون مراداً هنا، وحد الحرائر الأبكار جلد مائة ونصفه خسون جلدة فهو حد الأمة مطلقاً كما علمت. ﴿ ذلك لمن خشى العنت منكم﴾ الإشارة إلى نكاح الإماء وأصل العنت انكسار

العظم بعد الجبر ثم توسع فيه فاستعمل في كل جهد ومشقة والمراد به هنا الزنا وقد علمت أن خشية الزنا شرط آخر في جوار نكاح الإماء عند الشافعي رضي الله عنه وأن أبا حنيفة رضي الله عنه لا يجعل ذلك شرطاً وإنما هو إرشاد للأصلح.

﴿ وإن تصبروا خير لكم ﴾ يقول الله تعالى: وصبركم عن نكاح الإماء خير لكم من نكاحهن وإن رخص لكم فيه بشروطه السابقة، ذلك لما فيه من أضرار بعد تعريض الولد للرق فإنهن ممتهنات لا مبتذلات خراجات ولاجات وذلك ذل ومهانة لا يكاد يتحملها غيور، ولأن حق الموالي فيهن أقوى من حق الزوجية فقد يستخدمونهن أكثر الأوقات ولا يسلمونهن لأزواجهن إلا قليلاً وقد يسافرون بهن أو يبيعونهن لحاضر أو بادٍ وفي ذلك مشقة عظيمة على الأزواج لا سيما إذا كان لهم منهن أولاد.

وفي مسند الديلمي عن أبي هريرة قال قال رسول الله على «الحرائر صلاح البيت والإماء هلاك البيت» وأخرج عبد الرزاق عن عمر رضي الله عنه أنه قال: إذا نكح العبد الحرة فقد اعتق نصفه، وإذا نكح الأمة فقد أرق نصفه. وعن ابن عباس أنه قال: ما تزحف ناكح الأمة عن الزنا إلا قليلاً. وعن أبي هريرة وابن جبير مثله.

﴿والله غفور رحيم﴾ أي والله واسع المغفرة كثيرها فيغفر لمن لم يصبر عن نكاحهن ـ وفي ذلك تنفير عنه حتى كأنه ذنب، وهو واسع الرحمة كثيرها فلذلك رخص نكاحهن.

قال الله تعالى: ﴿ يُوبِيدُ اللَّهُ لِيُسَبِّينَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْـلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيدٌ ﴾ [النساء: ٢٦].

﴿ وَاللَّهُ مُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ ٱلَّذِينَ يَشْبِعُونَ الشَّهَوَتِ أَن مَيدُوا مَيّلًا عَظِيمًا ﴿ وَاللَّهُ النّساءَ ؛ ٢٧].

﴿ يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُحَفِّفَ عَلَكُم أَوخُلِقَ ٱلإِنسَانُ صَعِيفًا ١٨٠ [النساء: ٢٨].

مثل هذا التركيب يريد الله ليبين لكم ـ وقع في كلام العرب قديماً ومعلوم أنه يمتنع أو يضعف دخول الملام على المفعول المتأخر عن قعله المتعدي وقد خرجه النحاة على مذاهب فمذهب سيبويه وجمهور البصريين أن مقعول «يريد» محذوف واللام للتعليل.

والتقدير يريد الله تحليل ما أحل وتحريم ما حرم ليبين لكم، وذهب بعض البصريين إلى أن الفعل مؤول بمصدر من غير سابك على حد «تسمع بالمعيدي خير من أن تراه» ولتقدير إرادة الله كائنة للنبيين. وذهب الكوفيون أنها اللام الناصبة الفعل وأنها تقوم مقام «أن» في فعل الإرادة والأمر فيقال أردت أن أذهب وأردت لنذهب وأمرتك أن تقوم وأمرتك لتقوم وعليه قوله تعالى ﴿ يُرِيدُونَ لِلنَّانِكُ اللَّهِ ﴾ [الصف: ٨] يعني يريدون أن يطفئوا. ومثله ﴿ وَأَمْرَنَا لِلسَّلِمَ لِرَبِّ ٱلْمَلَكِينَ ﴾ [الأتعام: ٧١] أي أمرنا أن نسلم.

والمعنى: يريد الله بإنزال هذه الآيات أن يبين لكم التكاليف ويميز فيها الحلال من الحرام والحسن من القبيح.

﴿ويهديكم سنن الذين من قبلكم﴾ أي يهديكم مناهج من تقدمكم من الأنبياء الصالحين لتقفوا أثرهم وتهتدوا بهداهم وليس المراد أن جميع ما شرع لنا من الحلال كان مشروعاً بعينه للأمم السابقين كذلك بل المراد أن الله كما قد شرع للأمم السابقين من الأحكام ما بهم حاجة إليه وما اقتضته مصالحهم كذلك شرع لنا ما بنا الحاجة إليه وما تدعو إليه مصالحنا فإن الشرائع والتكاليف وإن كانت مختلفة في أنفسها إلا أنها متفقة في باب المصالح.

﴿ويتوب عليكم﴾ التوبة ترك الذنب مع الندم والعزم على عدم العود وذلك مما يستحيل إسناده إلى الله تعالى فلا بد من تأويل فيه فإما أن يراد من التوبة والمغفرة مجازاً لتسببها عنها وذلك مراد من قال معنى ﴿ويتوب عليكم﴾ يقيل توبتكم، وإما أن يراد من التوبة الإرشاد إلى ما يمنع عن المعاصي أو الإرشاد إلى ما يكفرها.

واختار المحققون من العلماء أن الخطاب ليس عاماً لجميع المكلفين بل لطائفة معينة وقد تاب الله عليهم في نكاح الأمهات والبنات وسائر المنهيات المذكورة في هذه الآيات وحصلت لهم هذه التوبة بالفعل.

والذي دعاهم إلى تخصيص هذا الخطاب أنه لو كان عاماً لعارضه تخلف المراد عن الإرادة وهي علة تامة فلا يدفع هذا التعارض إلى تخصيص الخطاب.

والله عليم حكيم يعني والله ذو علم شامل لجميع الأشياء فيعلم ما شرع لكم من الأحكام وما سلكه المهتدون من الأمم قبلكم وما ينفع عباده المؤمنين وما يضرهم وهو حكيم يراعي في جميع أفعاله الحكمة والمصلحة فيبين لمن يشاء ويهدي من يشاء ويتوب على من يشاء.

﴿والله يريد أن يتوب عليكم ويريد الذين يتبعون الشهوات أن تميلوا ميلاً عظيماً ﴾ .

الجملة الأولى مؤكدة لقوله تعالى ﴿ويتوب عليكم ﴾ والمراد بالذين يتبعون الشهوات الفسقة المنهمكون في المعاصي. وقيل هم اليهود والنصارى، وقيل هم المجوس كانوا يحلون الأخوات وبنات الإخوة والأخوات فلما حرمهن الله تعالى قالوا إنكم تحلون بنت الخالة والعمة مع أن الخالة والعمة عليكم حرام فانكحوا أيضاً بنات الأخ والأخت فكانوا يريدون أن يضل المؤمنون فنزلت هذه الآية، والميل العظيم هو الانحراف عن الحق إلى الباطل ولا شك أنه عظيم بالنسبة إلى ميل من اقترف خطيئة على ندرة واعترف بأنها خطيئة ولم يستحلها.

﴿ يريد الله أن يخفف عنكم ﴿ في جميع التكاليف إحساناً منه إليكم ونظيره قوله تعالى ﴿ وَيَعَنَعُ عَنْهُمُ إِمْسَرَهُمُ وَالْأَغْلَالُ الَّتِي كَانَتَ عَلَيْهِمْ ﴾ [الأعراف: ١٥٧] وقوله ﴿ وَمَا جَعَلَ فَيُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ الْمُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥] وقوله ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ [الحج: ٧٥] وقوله عليه الصلاة والسلام «جنتكم بالحنيفية السمحة » (١) وذلك لأنه وإن حرم علينا ما ذكر تحريمه من النساء فقد أباح لنا غيرهن من سائر النساء تارة بالنكاح وتارة بملك اليمين، وكذلك جميع المحرمات قد أباح لنا من جنسها أضعاف ما حظر فجعل لنا مندوحة عن الحرام بما أباح من الحلال.

وهذه الآيات يحتج بها في المصير إلى التخفيف فيما اختلف فيه الفقهاء وسوغوا فيه الاجتهاد، ومن شمائله ﷺ أنه ما خير بين أمرين إلا اختار أيسرهما ما لم يكن إثماً.

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في مسنده (۵/ ۲۲۲) (۱/ ۱۱۲، ۲۳۳).

﴿وخلق الإنسان ضعيفاً﴾ يستميله هواه وشهوته ويستشيطه خوفه وحزنه فهو عاجز عن مخالفة الهوى وتحمل مشاق الطاعة فلذلك خفف الله عنه في التكاليف ورخص له في كثير من الأحكام.

وروى أبن عباس أنه قال: ثماني آيات في سورة النساء هي خير لهذه الأمة بما طلعت عليه الشمس وغربت، ﴿ يريد الله ليبين لكم ﴾ ، ﴿ والله يريد أن يتوب عليكم ﴾ ، ﴿ يريد الله أن يخفف عنكم ﴾ ، ﴿ إن تَجْتَنِبُوا كَبَآبِرَ مَا لُنْهُونَ عَنْهُ ﴾ والنساء: ٣١] ﴿ إِنَّ اللهُ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِدِه ﴾ [النساء: ١١٦]، ﴿ إِنَّ اللهُ لَا يَظْلِمُ مِنْقَالُهُ وَ وَمَن يَعْمَلُ شُوءًا أَوْ يَظْلِمُ نَفْسَهُ ﴾ [النساء: ١١٠]، ﴿ وَمَن يَعْمَلُ شُوءًا أَوْ يَظْلِمُ نَفْسَهُ ﴾ [النساء: ١١٠]، ﴿ وَمَن يَعْمَلُ سُوءًا أَوْ يَظْلِمُ نَفْسَهُ ﴾ [النساء: ١١٠]،

قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنُوا لا تأكلُوا أموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة عن تراضِ منكم ولا تقتلُوا أنفسكم إن الله كان بكم رحيماً ﴾ [النساء: ٢٩].

﴿ وَمَن يَمْعَلُ ذَٰلِكَ عَدُوَنَا وَظُلْمًا فَسَوْفَ نُصَلِيهِ ۚ نَارًا ۗ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ۞﴾

ينهى الله كل أحد من المؤمنين عن أكل مال غيره بالباطل وعن أكل مال نفسه بالباطل لأن قوله تعلل ﴿أموالكم﴾ يقع على مال نفسه ومال غيره وأكل مال نفسه بالباطل إنفاقه في المعاصي، وأكل مال غيره بالباطل فيه وجهان: أحدهما ما قاله السدي وهو أن يأكل بالربا والقمار والبخس والظلم، فالباطل ما يخالف الشرع. وثانيهما ما قاله ابن عباس والحسن وهو أن يأكل بغير عوض فالباطل كل ما يؤخذ بغير عوض.

وقد تضمن الأكل بالباطل أكل إبدال العقود الفاسدة كبيع ما لا يملك وكمن اشترى شيئاً من المأكول فوجده فاسداً لا ينتفع به كالجوز والبيض والبطيخ فيكون أكل ثمنه أكل مال بالباطل. وكذلك ثمن كل ما لا قيمة له ولا ينتفع به كالقردة والحنازير والذباب والزنابير والميتة والخمر، وكذلك أجرة النائحة وآلة اللهو.

هذا يدل على أن من باع بيعاً فاسداً وأخذ ثمنه أنه منهي عن أكل ثمنه وعليه رده. وقوله تعالى ﴿إلا أن تكون تجارة﴾ الاستثناء فيه منقطع. وقرأ الكوفيون بنصب تجارة وعليها يكون اسم ﴿تكون﴾ عائداً على الأموال إلا أن تكون الأموال المتداولة بينكم تجارة صادرة عن تراض منكم. وقرأ الباقون برفع «تجارة» وحاصل المعنى لا تقصدوا أكل الأموال بالباطل لكن اقصدوا كون الأموال تجارة عن تراض أو لكن اقصدوا وقوع تجارة عن تراض.

والتجارة اسم يقع على عقود المعاوضات المقصود بها طلب الأرباح، وخصها بالذكر من بين سائر أسباب الملك لكونها أغلب وقوعاً وأوفق لذي المروءات أخرج الأصبهاني عن معاذ بن جبل قال قال رسول الله على «أطيب الكسب كسب التجار الذين إذا حدثوا لم يكذبوا، وإذا وعدوا لم يخلفوا، وإذا ائتمنوا لم يخونوا، وإذا اشتروا لم يذموا، وإذا باعوا لم يمدحوا، وإذا كان عليهم لم يمطلوا، وإذا كان لهم لم يعسروا».

وقد دل ظاهر قوله تعالى ﴿إلا أن تكون تجارة عن تراضٍ منكم﴾ على إباحة جميع أنواع التجارات ما حصل التراضي بين المتعاقدين إلا أنه قد خص منها أشياء بنص الكتاب وأشياء بسنة الرسول ﷺ فالخمر والميتة ولحم الخنزير وسائر المحرمات في الكتاب لا يجوز الاتجار فيها لأن إطلاق لفظ التحريم يقتضي أن سائر وجوه الانتفاع عرمة ولأن رسول الله ﷺ جعل النهي عن الشحوم نهياً عن أكل ثمنها ففي الحديث العن الله اليهود حرمت عليهم الشحوم فباعوها وأكلوا ثمنها "(1).

ونهى رسول الله على عن بيع المنابذة والملامسة وبيع الحصاة وبيع العبد الآبق وبيع الغرر وبيع ما لم يقبض وبيع ما ليس عند الإنسان ونحوها من البيوعات المجهولة والمعقودة على غرر. كل ذلك ونحوه مخصوص من ظاهر قوله تعالى: ﴿إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم﴾. وظاهر الآية يشهد للحنفية والمالكية ومن نفي خيار المجلس لأن الآية تقتضي حل التصرف في البيع بوقوع البيع عن تراض سواء تفرق المتبايعان أم لم يتفرقا فإن الذي يسمى تجارة في عقد البيع إنما هو الإيجاب والقبول، وليس التفرق والاجتماع من التجارة في شيء.

والقائلون بخيار المجلس ومنهم الشافعي والنووي والليث وغيرهم يقولون إن الآية مخصوصة بما رواه البخاري وغيره من قوله ﷺ «البيعان بالخيار ما لم يتفرقا» (٢) كما خصصت بأحاديث النهى عن البيوع الباطلة فيما تقدم.

﴿ وَلا تَقْتُلُوا أَنْفُسُكُم ﴾ لما كان المال شقيق الروح من حيث إنه سبب قوامها وبه

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب الأنبياء باب ٥٠. مسلم في كتاب المساقاة حديث ٧٢ أبو داود في كتاب البيوع باب ٦٤. ابن ماجه في كتاب الأشربة. باب ٧. أحمد في مسنده (١/ ٢٤٧ ، ٢٥)

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب البيوع باب ١٩، ٢٢، ٤٢، ٤٣، مسلم في كتاب البيوع حديث ٤٣، ٤٦، ٤٦، أبو داود في كتاب البيوع باب ٥١. الترمذي في كتاب البيوع باب ٢٦ الموطأ في كتاب البيوع حديث ٧٩. أحمد في مسنده (٢/٤، ٩، ٥٢) (٥/ ١٢، ١٧)

صلاحها حسن الجمع بين التوصية بحفظ المال والتوصية بحفظ النفس.

وظاهر قوله تعالى: ﴿ولا تقتلوا أنفسكم ﴾ النهي عن أن يقتل المؤمن نفسه وعلى هذا الظاهر اقتصر البلخي فقال: المراد النهي عن قتل الإنسان نفسه في حال غضب أو ضجر.

ولكن جمهور المفسرين على أن المعنى، لا يقتل بعضكم بعضاً وإنما قال أنفسكم مبالغة في الزجر وقد ورد في الحديث «المؤمنون كالتفس الواحدة» ولأن العرب يقولون: قلنا ورب الكعبة إذا قتل بعضهم لأن قتل بعضهم يجري مجرى قتلهم.

وأنكر بعض الناس قوّل البلخي. وقال إن المؤمن مع إيمانه لا يجوز أن ينهى عن قتل نفسه لأنه ملجأ إلى ألا يقتل نفسه وذلك لأن الصارف عنه في الدنيا قائم وهو الألم الشديد والذم العظيم والصارف عنه أيضاً في الآخرة قائم وهو استحقاق العذاب الشديد.

وإذا كان الصارف خالصاً امتنع منه أن يقتل نفسه وإذا كان كذلك لم يكن للنهي عنه فائدة. وهذا غير سذيد لأن قتل النفس ما لم ينه عنه لا يعلم أنه يوجب العذاب الأليم في الآخرة وربما تخيل الإنسان أن نفسه ملكه فإذا بخع نفسه فلا عقوبة عليه إذ هو لم يعتد على غيره.

وكم من مؤمن بالله واليوم الآخر يلحقه من الغم والأذية ما يظن معه أن القتل عليه أسهل وإذا كان كذلك كان في النهي عن قتل الإنسان نفسه فائدة أي فائدة ولا سيما في عصرنا الحاضر حيث ضعف إيمان الناس وغلب عليهم حب الدنيا واستهوتهم الشهوات وسرت إليهم عدوى الانتحار فترى الواحد منهم يفضل أن يقتل نفسه لدريهمات خسرها في تجارته أو خلاف بينه وبين زوجته أو لضيق ذات يده أو لأن فلاناً رفض خطبته أو ما أشبه ذلك من توافه الأمور.

ولا مانع من أن تكون الآية نهياً عن قتل أنفسهم وعن قتل بعضهم بعضاً وعما يؤدي إلى ذلك كتناول المخدرات واستعمال السموم الضارة بالجسم والمجازفة فيما يخشى منه الهلاك.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب الجنائز باب ٨٣. مسلم في كتاب الإيمان حديث ١٧٥، ١٧٧. الترمذي في كتاب الإيمان باب ١٦. النسائي في كتاب الإيمان باب ٧. أحمد في مسنده (٢/ ٢٥٤/ ٢٥٨).

أخرج الإمام أحمد وأبو داود عن عمرو بن العاص رضي الله عنه أنه قال: لما بعثني النبي على عام ذات السلاسل احتلمت في ليلة باردة شديدة البرد فأشفقت إن اغتسلت أن أهلك فتيممت ثم صليت بأصحابي صلاة الصبح، فلما قدمت على رسول الله على ذكر ذلك له فقال: يا عمرو صليت بأصحابك وأنت جنب؟ قلت: نعم يا رسول الله إني احتلمت في ليلة باردة شديدة البرد فأشفقت إن اغتسلت أن أهلك وذكرت قوله تعالى ﴿ولا تقتلوا أنفسكم﴾ الآية: فتيممت ثم صليت فضحك رسول الله على شيئاً ففهم عمرو رضي الله عنه أن الآية تتناول بعمومها مثل حالته وأقره النبي على ذلك. وقوله تعالى ﴿إن الله كان بكم رحيماً﴾ تعليل النهي أي إنما نهاكم عن أكل الحرام وإهلاك الأنفس لأنه لم يزل بكم رحيماً.

﴿ وَمِن يَفَعَلَ ذَلِكَ عَدُواناً وظلماً فَسُوفَ نَصَلَيهِ ناراً وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى الله يسيراً ﴾ المشار إليه أقرب مذكور وهو قتل النفس؛ روي ذلك عن عطاء. وقيل هو وما قبله، وقيل مجموع ما تقدم من المحرمات من قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا لَا يَجِلُ لَكُمْ أَن تَرِبُوا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ هنا، وقيل من أول السورة إلى هنا.

والعدوان الإفراط في مجاوزة الحد، وأصل الظلم النقص والجور ومجاوزة الحد فقيل المراد بالظلم هنا قصد التعدي على حدود الله وهو الكفر.

وقيل المراد بالعدوان والظلم معنى واحد ودفع التكرار بأن المراد بالعدوان التعدي على الغير وبالظلم ظلم النفس بتعريضها للعقاب.

والمعنى: أن من يفعل ذلك المحرم حال كونه ذا عدوان وظلم عاقبه الله على ذلك في الآخرة بإدخاله ناراً شديدة الإحراق وإدخاله النار أمر هين على الله لا يمنعه منه مانع.

قَــال تــعــالـــى: ﴿إِن تَجْتَيْبُوا كَبَآبِرَ مَا لُنْهَوْنَ عَنْـهُ لُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَلُذَخِلْكُم مُدْخَلًا كَرِيمًا﴾ [النساء: ٣١].

واجتناب الشيء تركه والابتعاد عنه كأنه ترك جانبه وناحيته والتكفير الغفر والمحود والمراد بالسيئات الصغائر لوقوعها في مقالة الكبائر. والمدخل الكريم الجنة. واختلف العلماء في الذنوب أهي متفارقة فيها كبائر وفيها صغائر أم لا؟ فروى سعيد بن جبير عن أبن عباس أن كل شيء عصى الله به فهو كبيرة. وهذا القول ضعيف لأن هذه الآية قد فصلت بين الكبائر وما يكفر باجتناب الكبائر. فلو كانت الذنوب بأسرها كبائر لم يصح هذا القصل. والجمهور على أن الذنوب متفاوتة منقسمة إلى كبائر وصغائر. قال العلامة ابن حجر: إنه لا خلاف بين الفريقين في المعنى وإنما الخلاف في التسمية والإطلاق لإجماع الكل على أن من المعاصي ما يقدح في العدالة ومنها ما لا يقدح فيها وإنما الأولون فروا من التسمية فكرهوا تسمية معصية الله تعالى صغيرة نظراً إلى عظمة الله تعالى وشدة عقابه وإجلاله عن تسمية معصيته صغيرة لأنها إلى باهر عظمته كبيرة أي كبيرة، ولم ينظر الجمهور إلى ذلك لأنه معلوم بل قسموها إلى قسمون كما يقتضيه صرائح الآيات والأخبار ولا سيما هذه الآية ا. ه.

والقائلون بانقسام الذنوب إلى كبائر وصغائر فريقان: فريق يقول الكبيرة تتميز عن الصغيرة في نفسها وذاتها، وفريق يقول هذا الامتياز إنما يكون بحسب حال فاعليها فرب ذنب يكون صغيرة بالنسبة لشخص وكبيرة بالنسبة لآخر ولذلك قيل حسنات الأبرار سيئات المقربين، والذين ذهبوا إلى أن الكبيرة تمتاز في نفسها عن الصغيرة اختلفوا في ضبط الكبيرة اختلافاً شديداً فمنهم من ضبطها بالعد ومنهم من ضبطها بالحد فقيل في عدها عن ابن عباس في إحدى الروايات أنها ما ذكره الله من أول هذه السورة إلى هنا، وقيل هي سبع كما في خبر الصحيحين.

«اجتنبوا السبع الموبقات: الشرك بالله، والسحر. وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل مال اليتيم، وأكل الربا، والتولي يوم الزحف، وقذف المحصنات المؤمنات الغافلات»(۱)، وقيل تسع وقيل عشر وقيل أكثر فقد روى عبد الرزاق عن ابن عباس أيضاً أنه قيل له: هل الكبائر سبع؟ فقال: هي إلى السبعين أقرب. وروى

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في كتاب الإيمان حديث ١٤٤. البخاري في كتاب الوصايا.

ابن جبير أنه قال إلى السبعمائة أقرب.

والذين ضبطوا الكبيرة بالحد ذكروا لها عدة تعاريف فمنهم من قال هي كل معصية أوجبت الحد، وقيل هي كل ذنب قرن بالوعيد الشديد في الكتاب أو السنة وقيل هي كل معصية أوجبت الحد أو قرنت بالوعيد الشديد. وقيل هي كل ما نص الكتاب على تحريمه بلفظ التحريم إلى غير ذلك من الأقوال الكثيرة.

قال الواحدي: الصحيح أن الكبيرة ليس لها حد يعرفها العباد به وإلا لاقتحم الناس الصغائر واستباحوها ولكن الله تعالى أخفى ذلك عن العباد ليجتهدوا في اجتناب المنهي عنه رجاء أن تجتنب الكبائر، ونظير ذلك إخفاء ليلة القدر والصلاة الوسطى وساعة الإجابة ا. ه.

يريد أن الله تعالى لو بين لنا أن الكبائر ليست إلا كذا وكذا عداً أو حداً وانضم إلى ذلك ما عرفناه من هذه الآية أنه متى احترزنا عن الكبائر صارت صغائرنا مكفرة لكانت الآية إغراء لنا بالإقدام على الصغائر والإغراء بالقبيح لا يليق.

ولكن يجوز أن يبين في بعض الذنوب أنه كبيرة ولا يكون في ذلك إغراء إذا لم يبين جميع الكبائر لا عداً ولا حداً.

وبعد فقد استشكلت الآية مع ما رواه مسلم من قوله على «الصلوات الخمس مكفرة لما بينها ما اجتنبت الكبائر» (۱) . ووجه الإشكال أن الصلوات إذا كفرت لم يبق ما يكفره غيرها فلم يتحقق مضمون الآية وأن اجتناب الكبائر إذا كف لم يبق ما تكفره الصلوات فلم يتحقق مضمون الحديث . وأجيب عنه بأجوبة أصحها أن الآية والحديث بمعنى واحد فمضمون الحديث أن من اجتنب ترك الصلاة واجتنب الكبائر كفرت سيئاته الصغائر وهذا هو معنى الآية فيكون الحديث بياناً وتنبيها على أن ترك الصلاة من الكبائر فتدبي.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في كتاب الطهارة حليث ١٦. أحمد في مسنده (٢/ ٢٠٠).

قىال تىعىالى: ﴿وَلَا تَنَمَنَّوَا مَا فَضَّلَ اللَّهُ بِهِ، بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضُ لِلرِّجَالِ نَصِيبُ مِّمَا أَكْسَبُوا وَلِلنِّسَاءِ نَصِيبُ مِمَّا اكْلُسَانً وَشَعَلُوا اللَّهَ مِن فَضَالِهُ ۚ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُلِ شَيءٍ عَلِيمًا ﴿ إِلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ ﴾ [النساء: ٣٢].

التمني طلب ما يعلم أو يظن أنه لا يكون. ينهى الله المؤمنين عن فعل من أفعال القلوب وهو الحسد ليطهر باطنهم بعد أن نهاهم عن أكل الأموال بالباطل وقتل النفس وذلك من أفعال الجوارح ليطهر ظاهرهم، وقد ذكر المفسرون في سبب نزول هذه الآية وجوها أشهرها ما روي عن مجاهد أن أم سلمة قالت: يا رسول الله يغزو الرجال ولا نغزو ولهم من الميراث ضعفنا فليتنا كنا رجالاً فنزلت الآية.

روي عن ابن عباس في معنى الآية. لا يقل أحدكم ليت ما أعطى فلان من المال والنعمة والمرأة الحسناء كان عندي فإن ذلك يكون حسداً ولكن ليقل اللهم أعطني مثلة. وعلى هذا التأويل تكون الآية على ظاهرها ويكون معناها. ولا تتمنوا ما ميز الله به بعضكم من المال والجاه وكل ما يجري فيه التنافس فإن هذا التفضيل قسمة صادرة من حكيم خبير ﴿ نَحْنُ قَسَمْنًا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْقِ ٱلدُّنَيَّ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ من حكيم خبير ﴿ فَعَنُ قَسَمْنًا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْقِ ٱلدُّنَيَّ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ من حكيم خبير ﴿ فَعَنُ عَلَى من كان حظه من الدنيا قليلاً أن يرضى بما قسم الله درجات على من أتقن كل شيء وأحكمه.

وقدر بعضهم في الكلام مضافاً ينساق إليه الذهن ويقتضيه المقام فقال: المعنى ولا تتمنوا مثل ما فضل الله به بعضكم على بعض. لأن المقام ليس مقام طلب زوال للنعمة عن الغير بل إنما هو طلب نعمة خاصة. أن تكون له وإما أن تزول عن غيره أو لا تزول فليس من القصد في شيء.

وعلى هذا التأويل يكون تمني مثل ما للغير منهياً عنه لأنه قد يكون ذريعة إلى الحسد ولأن تلك النعمة التي تمناها بخصوصها ربما كانت مفسدة له في دينه ومضرة عليه في دنياه فلا يجوز أن يقول: اللهم أعطني داراً مثل دار فلان ولا ولداً مثل ولده، بل ينبغي أن يقول اللهم أعطني ما يكون صلاحاً لي في ديني ودنياي ومعادي ومعاشي ولا يتعرض لمن فضل عليه.

ويؤيد تأويل ابن عباس في الآية ما روي عنه ﷺ أنه قال: «لا يتمن أحد مال أخيه ولكن ليقل اللهم ارزقني، اللهم أعطني مثله».

وقوله تعالى ﴿للرجال نصيب مما اكتسبوا وللنساء نصيب مما اكتسبن﴾ تعليل للنهي السابق أي لكل فريقي الرجال والنساء حظ مقدر في الأزل من نعيم الدنيا في التجارات والزراعات وغير ذلك من المكاسب فلا يتمن أحد خلاف ما قسم له.

وقوله تعالى: ﴿واسألوا الله من فضله﴾. حذف منه مفعوله لإفادة العموم أي واسألوا الله ما شئتم من إحسانه الزائد وإنعامه المتكاثر فإنه سبحانه يعطيكموه إن شاء.

وعن رسول الله ﷺ أنه قال «سلوا الله من فضله فإن الله يحب أن يسأل، وإن من أفضل العبادة انتظار الفرج»، وقال سفيان بن عيينة: لم يأمر سبحانه بالمسألة إلا ليعطي.

﴿إِنَ الله كان بكل شيء عليماً ﴾ ولذلك فضل بعض الناس على بعض حسب استعدادهم وتفاوت درجاتهم.

قال الله تعالى: ﴿ وَلِكُلِّ جَمَلُنَا مَوَالِيَ مِمَّا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَالْأَفْرَاوِثُ وَٱلَّذِينَ عَقَدَتَ أَيْدَنُكُمْ فَعَاتُوهُمْ نَصِيبَهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدًا ﴿ النَّالَهُ النَّاسَاء: ٣٣].

التنوين في كلمة «كل» عوض عن مضاف إليه مفرد سيأتي بيانه والموالي جمع مولى والمولى لفظ مشترك بين معاني، فيقال للسيد المعتق مولى لأنه ولي النعمة في عتقه ويسمى مولى النعمة، ويقال للعبد المعتق مولى، ويقال للحليف مولى، ويقال للناصر مولى، ويقال للعصبة موالي، وهذا الأخير هو الأليق بهذه الآية الكريمة، ويؤيده ما روي عن أبي هريرة أن رسول الله على قال «أنا أولى بالمؤمنين من مات وترك مالاً فماله للموالي العصبة، ومن ترك كلاً أو ضياعاً فأنا وليه»(١) والأيمان جمع يمين ومعناه هنا اليد اليمنى وإسناد العقد إلى الأيمان مجاز لأنه كان عادتهم أن يأخذ بعضهم بيد بعض على الوفاء والتمسك بالعهد.

واختلف المفسرون في تأويل قوله تعالى: ﴿وَلَكُلُّ جَعَلْنَا مُوالِي ثُمَا تُرَكُ الوالدانُ والأقربون﴾ فذكروا لذلك أوجهاً نجملها لك فيما يلي:

(١) ولكل إنسان موروث جعلنا وارثاً من المال الذي ترك وهنا تم الكلام ويكون قوله تعالى ﴿الوالدان والأقربون﴾ جواباً عن سؤال مقدر نشأ من الجملة

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب النفقات باب ١٥. مسلم في كتاب الفرائض حديث ١٥. ١٧. أبو داود في كتاب البيوع باب ٩. الترمذي في كتاب الفرائض باب ١٠ ابن ماجه في كتاب الفرائض باب ٩، ١٣.

السابقة كأنه قال: ومن الوارث؟ فقيل: الوالدان والأقربون أو قيل ومن هذا الإنسان الموروث: فقيل. الوالدان والأقربون فالوالدان والأقربون أو المورثين، وعلى كل فالكلام جملتان.

- (٢) ولكل إنسان وارث ممن تركهم الوالدان والأقربون جعلنا موروثين فالجار والمجرور في قوله ﴿مَا تَرَكُ مُتَعَلَقُ بَمَحَدُوفَ صَفَةً لَلْمُضَافَ إِلَيْهُ وَمَا بَمَعْنَى مَنَ وَالْكُلَامُ جَلّةً وَاحْدَةً.
- (٣) ولكل قوم جعلناهم وارثاً نصيب مما ترك والدهم وأقربوهم، فيكون في الكلام مبتدأ محذوف ويكون قوله ﴿لكل﴾ خبره والكلام جملة واحدة.
- (٤) ولكل مال من الأموال التي تركها الوالدان والأقربون وارثاً يلونه ويحوزونه، وعليه يكون ﴿لكل﴾ متعلقاً بـ «جعلنا» و﴿مَا تَركُ ﴾ صفة المضاف إليه والكلام جملة واحدة أيضاً.

وأما قوله تعالى ﴿والذين عقدت أيمانكم فاتوهم نصيبهم﴾ فالراجح فيه أنه جملة مستقلة عن سابقتها مؤلفة من مبتدأ وخبر زيدت الفاء في الخبر لتضمن المبتدأ معنى الشرط، وقد اختلف المفسرون في تأويل هذه الجملة على وجوه نذكرها فيما يلي:

- (١) أن المراد بالذين عقدت أيمانكم، الحلفاء وهم موالي الموالاة وكان لهم نصيب من الميراث ثم نسخ، أخرج ابن جرير وغيره عن قتادة قال: كان الرجل يعاقد الرجل في الجاهلية فيقول دمي دمك وهدمي هدمك وترثني وأرثك وتطلب بي وأطلب بك فجعل له السدس من جميع المال في الإسلام ثم يقسم أهل الميراث ميراثهم ثم نسخ ذلك بعد في سورة الأنفال بقوله سبحانه ﴿وَأَوْلُواْ ٱلْأَرْحَارِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ ﴾ [الأنفال: ٧٥] وروى مثل ذلك عن ابن عباس وغيره.
- (٢) أن المراد بهم الأدعياء وهم الأبناء بالتبني وكانوا يتوارثون بذلك السبب ثم نسخ بآية الأنفال.
- (٣) أن المراد بهم إخوان المؤاخاة وقد كان النبي ﷺ يؤاخي بين الرجلين من أصحابه وكانت تلك المؤاخاة سبباً في التوارث ثم نسخ ذلك بما تلونا.
  - (٤) يرى أبو مسلم الأصفهاني أن المراد بهم الأزواج والنكاح يسمى عقداً.
- (٥) يرى الجبائي أن المراد بهم الحلفاء وأن قوله تعالى: ﴿والذين عقدت أيمانكم﴾ معطوف على ﴿الوالدان والأقربون﴾ ويختار الوجه الرابع في تأويل قوله تعالى ﴿ولكل جعلنا موالي﴾ الخ. أي ولكل شيء مما تركه الوالدان والأقربون والذين

عقدت أيمانكم موالي أي وارثاً فآتوا الموالي نصيبهم ولا تدفعوا المال إلى الحليف بل إلى الموالى الوارث.

(٦) إن المراد بهم الحلفاء يؤتون نصيبهم من النصرة والنصح وحسن العشرة. اخرج البخاري وغيره عن ابن عباس، فآتوهم نصيبهم من النصر والرفادة والنصيحة وقد ذهب الميراث ويوصي لهم، وروي عن مجاهد مثله.

(٧) يرى الأصم أن المراد بهم الحلفاء يؤتون من التركة على سبيل التحفة والهدية بالشيء القليل كما أمر تعالى لمن حضر القسمة أي أن يعطي شيئاً.

وبعد فقد اختلف فقهاء الأمصار في توريث موالي الموالاة فقال أبو حنيفة وأبو يوسف ومحمد وزفر: من أسلم على يدي رجل ووالاه وعاقده ثم مات ولا وارث له غيره فميراثه له.

وقال مالك وابن شبرمة والثوري والأوزاعي والشافعي: ميراثه للمسلمين.

احتج الحنفية بهذه الآية وبالحديث، أما وجه الدلالة في الآية فهو أن قوله تعالى: ﴿والذين عقدت أيمانكم فآتوهم نصيبهم ﴾ يقتضي ظاهره نصيباً ثابتاً لهم والنصرة والنصيحة والوصية ليست بنصيب ثابت فتأويل الآية على النصيب الثابت المسمى في عقد المحالفة أولى وأشبه بمفهوم الخطاب من تأويل الآخرين فقد عقلنا من ذلك أن لمولى الموالاة نصيباً من الميراث، وقوله تعالى ﴿وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض ﴾ لم ينسخ هذا الحكم، إنما حدث وارث آخر هو أولى من الموالاة كحدوث ابن لمن له أخ لم يخرج الأخ عن أن يكون من أهل الميراث إلا أن الابن أولى منه وكذلك أولو الأرحام أولى من الحليف فإذا لم يكن رحم ولا عصبة فالميراث لمن حالفه وجعله له.

وأما الحديث فهو ما روي عن تميم الداري أنه قال: يا رسول الله ما السنة في الرجل يسلم على يدي الرجل من المسلمين؟ قال: هو أولى الناس بمحياه ومماته، فقوله «هو أولى الناس بمماته» يقتضي أن يكون أولاهم بميراثه إذ ليس بعد الموت بينهما ولاية إلا في الميراث.

وقال المالكية والشافعية: لا دلالة في الآية على أن الحليف يرث لأن دلالتها على ذلك موقوفة على ثلاثة أمور: أن يكون المراد بالذين عقدت أيمانكم الحلفاء، وأن يكون المراد بالنصيب النصيب في الميراث، وأن تكون الآية محكمة غير منسوخة وقد علمت اختلاف المفسرين من السلف في تأويل الآية وأن الذين أولوا الموصول بالحلفاء قالوا بنسخ الحكم أو حمل النصيب على غير الميراث على أن الآية في بعض وجوه

التأويل تدل على عدم توريثهم كما تقدم قريباً عن الجبائي.

وحديث تميم الداري ليس نصاً في الميراث فإنه يحتمل أنه أولى بمعونته وحفظه في محياه ومماته ومعونته وحفظه بعد موته يكونان بحفظ أولاده ورعاية مصالحهم ومعونتهم، ومع ذلك فهو معارض بما رواه جبير بن مطعم عن رسول الله على أنه قال: «لا حلف في الإسلام وأيما حلف كان في الجاهلية لم يزده الإسلام إلا شدة»(۱).

فهذا الحديث يقتضي بطلان حلف الإسلام ومنع التوارث به، فإذا كان الحديثان متعارضين والآية محتملة لعدة وجوه فالأشبه الرجوع بها إلى ما قاله أئمة التفسير من الصحابة والتلبعين مثل ابن عباس ومجاهد وقتادة وغيرهم فإنهم أعرف منا بالناسخ والمنسوخ وقد قالوا إنها منسوخة بآية الانفال وظاهر قول ابن عباس وقد ذهب الميراث أن الحليف كان له على حليفه النصرة والنصيحة وكان له نصيب في تركته فلما نزلت آية الأنفال نسخت نصيبه من الميراث وبقى ما كان له من النصرة والمشورة.

﴿إِنَّ الله كَانَ عَلَى كُلِ شَيءَ شهيداً ﴾ أي أنه سبحانه لم يزل عالماً بجميع الأشياء مطلعاً على جليها وخفيها فيعلم من آتى الوارث حقهم ومن منعهم وسيجازي كلاً من المؤتي والماتع على حسب ما عمل فهي في هذه الحالة وعد للطائعين ووعيد للعاصين.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في كتاب فضائل الصحابة حديث ٢٠٦، ٢٠٦. أبو داود في كتاب الفرائض باب ١٧. أجمد باب ١٧. أحمد باب ١٧. الترمذي في كتاب السير باب ٢٩. أحمد في مسنده (١/ ١٩٠) ٣٣٩).

قال الله تعالى: ﴿ الرِّجَالُ قَوَّمُوكَ عَلَى ٱللِّسَكَةِ بِمَا فَضَكُلَ ٱللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَا ۚ اَنفَقُوا مِنَ أَمُولِهِمْ فَالفَكُلِكُ قَانِنَكُ حَافِظَكُ لِلْغَيْبِ بِمَلَ حَفِظَ ٱللَّهُ وَٱلَّلِي تَخَافُونَ نَشُوزَهُكَ فَفِظُوهُكَ وَاهْجُرُوهُنَ فِي ٱلْمَضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَلْمَعْنَكُمْ فَلَا بَعْمُولُ عَلَيْهِنَ سَكِيدًا ۚ إِنَّ ٱللَّهُ كَانَ عَلِيًّا كَبِيرًا ﴿ إِلَى النساء: ٣٤].

قوام: صيغة مبالغة من القيام على الأمر بمعنى حفظه ورعايته فالرجل قوام على المرأته كما يقوم الوالي على رعيته بالأمر والنهي والحفظ والصيانة، والقنوت دوام الطاعة، وأصل النشز بسكون الشين وفتحها المكان المرتفع فالنشوز والترفع الحسيي ثم توسع فيه فاستعمل في الترفع مطلقاً، والمراد بالنشوز هنا العصيان والترفع عن المطاوعة. والعظة: النصيحة والزجر، والمضاجع مواضع الاضطجاع.

جعل الله للرجال حق القيام على النساء بالتأديب والتدبير والحقظ والصيانة وعلل ذلك بسبين: أولهما ما فضل الله به الرجل على المرأة في العقل والوأي والعزم والقوة ولذلك خص الرجال بالرسالة والنبوة والإمامة الكبرى والصغرى وإقامة الشعائر كالأذان والإقامة والخطبة والجمعة والجهاد وجعل لهم الاستبداد بالفراق والرجعة وإليهم الانتساب وأباح لهم تعدد الأزواج وخصهم بالشهادة في أمهات القضايا وزيادة النصيب في الميراث والتعصيب إلى غير ذلك، وثائيهما ما ألزمه الله إياه من المهر والسكنى والنفقة.

وقد دلت الآية على أمور:

- (١) تفضيل الرجل على المرأة في المنزلة والشرف.
- (٢) أن للزوج تأديب زوجته ومنعها من الخروج.
- (٣) أن له حق الحجر على زوجته في مالها فلا تتصرف فيه إلا بإذنه لأن الله جعله قواماً عليها بصيغة المبالغة والقوام الناظر على الشيء الحافظ له والمالكية يقولون بهذا المبدأ على تفصيل فيه محله كتب الفروع.

(٤) وجوب النفقة على الزوج لزوجته.

(٥) أن على الزوجة طاعة زوجها إلا في معصية الله. وفي الخبر «لو أمرت أحداً أن يسجد لأحد لأمرت المرأة أن تسجد لبعلها» (١).

(٦) أن لها حق المطالبة بفسخ النكاح عند إعسار الزوج بالنفقة أو الكسوة لأنه إذا خرج عن كونه قواماً عليها فقد خرج عن الغرض المقصود بالنكاح وهذا مذهب المالكية والشافعية، أما الحنفية فيقولون، ليس لها حق الفسخ لقوله تعالى ﴿وَإِن كَاكَ ذُو عُسَرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَىٰ مَيْسَرَةً ﴾ [البقرة: ٢٨٠].

﴿ فالصالحات قانتات حافظات للغيب بما حفظ الله ﴾ هذا شروع في تفصيل أحوال النساء وكيفية القيام عليهن بحسب اختلاف أحوالهن، وقد قسمهن الله قسمين: طائعات، وناشزات، فالمرأة القانتة التي تطيع ربها وتطيع زوجها وتحفظه في نفسها وعفتها وفي ماله وولده في حال غيته وهي في حضوره أحفظ مثل هذه يقال لها امرأة صالحة وكفي، وأما المرأة الناشز فطريق القيام عليها بالتأديب والتقويم هو ما قال الله تعالى: ﴿ واللاتي تخافون نشوزهن فعظوهن ﴾ إلخ.

وظاهر قوله تعالى ﴿فالصالحات قانتات﴾ النح أنه خبر، وبعض العلماء يقول: المراد به الأمر بالطاعة. فالمعنى لتطع المرأة زوجها ولتحفظه في نفسها وفي ماله حتى تكون امرأة صالحة للحياة الزوجية تستحق جميع حقوق الزوجية الصالحة.

ويؤيد ذلك توله تعالى ﴿بما حفظ الله﴾ فإن معناه أن عليهن أن يطعن أزواجهن ويحفظنهم في مقابلة ما حفظه الله لهن من حقوق قبل الأزواج من مهر ونفقة ومعاشرة بالمعروف فهو جار مجرى قولهم، هذا بذاك. أي هذا في مقابلة ذاك، وعليه تكون «ما» اسم موصول وقبل معنى ﴿بما حفظ الله﴾ إن السبب في طاعتهن وحفظهن أزواجهن هو حفظ الله لهن وعصمته إياهن ولولا أن ألله حفظهن وعصمهن ما حفظن أزواجهن، وعليه تكون «ما» مصدرية.

وقد أخرج البيهقي وابن جرير وغيرهما عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ «خير النساء امرأة إذا نظرت إليها سرتك، وإذا أمرتها أطاعتك، وإذا غبت عنها حفظتك في مالك ونفسها ثم قرأ رسول الله ﷺ ﴿الرجال قوامون على النساء﴾ إلى قوله تعالى ﴿حافظات للغيب﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود في كتاب النكاح باب ٤٠.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود في كتأب الزكاة باب ٣٢. ابن ماجه في كتاب النكاح باب ٥.

وفي الصحيح «نساء قريش خير نساء، أحناه على ولد وأرعاه على زوج في ذات يده».

واللاتي تخافون نشوزهن فعظوهن واهجروهن في المضاجع واضربوهن هذا هو القسم الثاني من قسمي النساء اللاتي جعل الله الرجال حق القيام عليهن كما سبق وهو خطاب للأزواج وإرشاد لهم إلى طريق القيام عليهن. وأصل الخوف فزع القلب عند الشعور بحدوث أمر مكروه في المستقبل وقد يتوسع فيه فيستعمل بمعنى العلم لأن خوف الشيء إنما يكون للعلم بموقعه وقد علمت أن النشوز هو العصيان وظاهر الآية ترتب العقوبات المذكورة على خوف النشوز وإن لم يقع النشوز بالفعل وهو بعيد، لذلك أول العلماء هذه الآية عدة تأويلات فمنهم من فسر الخوف بالعلم ومنهم من قدر معطوفاً تخافون نشوزهن ونشزن، ومنهم من أبقى الخوف على أصله وجعل جزاءه علوفاً تخافون نشوزهن ونشزن، ومنهم من أبقى الخوف على أصله وجعل جزاءه الوعظ فقط، تخافون نشوزهن بظهور إماراته كخشونة بعد لين وتعبيس بعد طلاقة وإدبار بعد إقبال، ومتى ظهرت هذه الأمارات كان للزوج أن يعظها فقط ويخوفها عقوبة الذيا وعقوبة الآخرة فإن لم تمتثل كان ذلك نشوزاً محققاً، وله فيه الوعظ والهجران والضرب.

والمراد بالوعظ أن يقول لها مثلاً اتقي الله فإن لي عليك حقاً وارجعي عما أنت عليه واعلمي أن طاعتي فرض عليك ونحو ذلك.

واختلفوا في معنى الهجران في المضاجع؛ فقيل إنه كناية عن ترك جماعهن وقيل المراد تركهن منفردات في حجرهن ومحل مبيتهن فيكون في ذلك ترك جماعهن وترك مكالمتهن ولا يزيد في هجر الكلام عن ثلاثة أيام.

وفسر العلماء الضرب المباح بأنه الضرب غير المبرح. أخرج الجصاص عن جابر ابن عبد الله عن النبي على أنه خطب بعرفات في بطن الوادي فقال: «اتقوا الله في النساء فإنكم أخذتموهن بأمانة الله واستحللتم فروجهن بكلمة الله وإن لكم عليهم ألا يواطئن فرشكم أحداً تكرهونه فإن فعلن فاضربوهن ضرباً غير مبرح ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف» وأخرج ابن جرير نحوه. وروى ابن جريج عن عطاء قال: الضرب غير المبرح بالسواك ونحوه ومثله عن ابن عباس. وقال سعيد عن قتادة: ضرباً غير شائن.

وقال العلماء: ينبغي ألا يوالي الضرب في محل واحد أن يتقي الوجه فإنه مجمع المحاسن ولا يضربها بسوط ولا بعصا وأن يراعي التخفيف في هذا التأديب على أبلغ

اللوجوه.

ومع أن الضرب مباح فقد اتفق العلماء على أن تركه أفضل. أخرج ابن سعد والبيهة عن ألم كلثوم بنت الصديق رضي الله عنه قالت: كان الرجال نهوا عن ضرب النساء ثم شكونهن إلى رسول الله على بينهم وبين ضربين ضربين ثم قال: «ولن يضرب خياركم». وروى نحوه عن عمر بن الخطاب عن رسول الله على وفيه «ولا تجدون أولتكم خياركم». ومعناه أن الذين يضربون أزواجهم ليسوا خيراً عمن لم يضربوا، فدل الحديث على أن الأولى ترك الضرب.

واختلف العلماء في هذه العقوبات أهي مشروعة على الترتيب أم لا؟ ومنشأ الخلاف اختلافهم في فهم الآية، فمن رأى عدم الترتيب يقول الواو الا تقتضيه والفاء في قوله ﴿فعظوهن لا دلالة لها على أكثر من ترتيب المجموع على النشوز، فله أن يقتصر على إحدى الحقوبات أياً كانت وله أن يجمع من غير ترتيب بينها.

ومن ذهب إلى وجوب الترتيب يرى أن ظاهر اللفظ وإن دل على مطلق الجمع فإن فحوى الآية يدل على الترتيب إذ الواو داخلة على جزاءات مختلفة متفاوتة واردة على سبيل التدرج من الضعيف إلى القوي إلى الأقوى قإنه تعالى ابتدأ بالوعظ شم ترقى منه إلى الضرب وذلك جار مجرى التصريح بأنه مهما حصل المخرض بالمطريق الأخف وجب الاكتفاء به ولم يجز الإقدام على الطريق الأشد. وروي عن على رضي الله عنه ما يؤيد ذلك فإنه قال: يعظها بلسانه فإن انتهت فلا سبيل له عليها، فإن أبت هجر مضجعها فإن أبت ضربها فإن لم تتعظ بالضرب بعث الحكمين.

﴿ فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهن سبيلاً تبغوا تطلبوا. أي فإن رجعن إلى طاعتكم بعد هذا التأديب فلا تطلبوا سبيلاً وطريقاً إلى التعدي عليهن، أو فلا تظلموهن بطريق من طرق التعذيب والتأديب.

﴿إِنَ الله كَانَ عَلَياً كَبِيراً﴾ قيل المقصود منه تهديد الأزواج على ظلم النساء والمعنى أنه تعالى قاهر كبير قادر ينتصف لهن ويستوفي حقهن فلا ينبغي أن تغتروا بكونكم أعلى يداً منهن وأكبر درجة.

وقيل المقصود منه حث الأزواج وبعثهم على قبول توبة النساء. والمعنى أنه تعالى مع علوه وكبريائه لا يؤاخذ العاصي إذا تاب بل يغفر له فإذا تابت المرأة عن نشوزها فأنتم أولى بأن تقبلوا توبتها وتتركوا معاقبتها.

قال تعالى: ﴿وَإِنْ خِفْتُمْرَ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَأَبْعَثُوا حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ. وَحَكَمًا مِنْ أَهْلِهَأ إِن يُرِيدًا إِصْلَنَحًا يُوَفِّقِ ٱللَّهُ بَيْنَهُمَا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا ﴿ النَّسَاء: ٣٥].

المراد بالخوف هنا العلم. والشقاق الخلاف والعداوة، وأصله من الشق وهو الجانب لأن كلا من المتخالفين يكون في شق غير الآخر. وبين من الظروف المكانية غير المنصرفة وإضافة الشقاق إليها توسع والأصل شقاقاً بينهما فللملابسة بين الظرف والمظروف نزل الظرف منزلة الفاعل أو المفعول وشبه بأحدهما ثم عومل معاملته في الإضافة إليه فقيل شقاق بينهما، وقيل الإضافة بمعنى «في» والضمير في بينهما للزوجين لدلالة النشوز وهو عصيان المرأة زوجها عليهما. والخطاب هنا للحكام، فإنه تعالى لما ذكر نشوز المرأة وأن للزوج أن يعظها ويهجرها في المضجع ويضربها بين أنه لم يبق بعد الضرب إلا المحاكمة إلى من ينصف المظلوم من الظالم منهما ويتوجه حكمه عليهما. وظاهر الأمر في قوله تعالى ﴿فابعثوا﴾ أنه الوجوب وبه قال الشافعي لأنه من باب رفع الظلامات وهو من الفروض العامة والمتأكدة على القاضي.

وظاهر وصف الحكمين بأن أحدهما يكون من أهله والثاني يكون من أهلها أن ذلك شرط على سبيل الوجوب لكن العلماء حملوه على وجه الاستحباب وقالوا: إذا بعث القاضي حكمين من الأجانب جاز. وذلك لأن فائدة بعث الحكمين استطلاع حقيقة الحال بين الزوجين وإجراء الصلح بينهما والشهادة على الظالم منهما وهذا الغرض يؤديه الأجنبي كما يؤديه القريب إلا أن الأقارب أعرف بحال الزوجين من الأجانب وأشد طلباً للإصلاح وأبعد عن الظنة بالميل إلى أحد الزوجين وأقرب إلى أن تسكن إليهم النفس فيطلعوا على ما في ضمير كل من حب وبغض وإرادة صحبة أو فرقة لذلك كان الأولى والأوفق أن يكون أحد الحكمين من أهل الزوج والثاني من أهل الزوجة.

واختلف العلماء فيما يليه الحكمان؛ أيليان الجمع والتفريق بدون إذن الزوجين أم ليس لهما تنفيذ أمر يلزم الزوجين بدون إذن منهما؟ فذهب علي وابن عباس والشعبي ومالك إلى أن لهما أن يلزما الزوجين بدون إذنهما ما يريان فيه المصلحة مثل أن يطلق الرجل أو تفتدي المرأة بشيء من مالها. فهما عندهم حاكمان موليان من قبل الإمام.

وقال الحسن وأبو حنيفة وأصحابه: ليس للحكمين أن يفرقا إلا برضا الزوجين فهما عندهم وكيلان للزوجين. وللشافعي في المسألة قولان. وليس في الآية ما يرجح أحد الرأيين على الآخر بل فيها ما يشهد لكل من الرأيين، فالشهادة للرأي الأول أن على الآخر بل فيها ما يشهد لكل من الرأيين، فالشهادة للرأي الأول أن

الله تعالى سمى كلاً منهما حكماً والحكم هو الحاكم وإذا جعلهما الله حاكمين فقد مكنهما من الحكم. والشهادة للرأي الثاني أنه تعالى لم يضف إليهما إلا الإصلاح وهذا يقتضي أن يكون ما وراء الإصلاح غير مفوض إليهما ولما كانت الآية محتملة للرأيين ولم يصح في المسألة شيء عنه وكلاً كانت المسألة اجتهادية وكلام أحد المجتهدين لا يقوم حجة على الآخر فالترجيح للرأي والقياس، والذي يظهر لنا أن القياس يقتضي ترجيح الرأي الثاني لأنه لا خلاف أن الزوج لو أقر قبل التحكيم بالإساءة إليها لم يجبرها الحاكم على الطلاق وأن المزوجة لو أقرت كذلك قبل التحكيم بالنشوز لم يجيزها الحاكم على الاقتداء فإذا كان فلك حكمهما قبل بعث الحكمين فكذلك يكون الحكم بعد بعثهما لا يجوز إيقاع الطلاق من غير رضا الزوج وتوكيله ولا إخراج المال عن ملكها من غير رضاها.

والضمير في قوله تعلل ﴿إنْ يريدا إصلاحاً﴾ يجوز أن يكون للحكمين ويجوز أن يكون للحكمين ويجوز أن يكون للزوجين، وكذلك الضمير في قوله تعالى ﴿يوفق الله بينهما﴾ والأوفق جعل الضمير الأول للحكمين والثاني للزوجين أي أن يقصد الحكمان إصلاح ذات البين بنية صحيحة مع إخلاص النصيحة لوجه الله تعالى أن يقصدا ذلك يوفق الله بين الزوجين بالألفة والمحبة، ويلق في نفسهما الموافقة وحسن العشرة.

﴿إِنَ الله كَانَ عَلَيماً خَبِيراً﴾ المراد منه الوعيد للزوجين وللحكمين في سلوك ما يخالف طريق الحق فإنه سبحانه عليم بظواهر الأمور وبواطنها فيعلم ما يريده كل واحد منهم وسيجازيهم على حسب ما علم.

قال الله تعالى ﴿ وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِدِهِ شَيْعًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِذِى الْقُرْبَى وَالْمَاحِبِ وَالْفَاحِبِ وَالْفَاحِبِ وَالْجَنْبِ وَالْفَادِ وَالْفَاحِبِ وَالْجَنْبِ وَالْفَاحِبِ وَالْجَنْبِ وَالْجَنْبُ وَالْفَاحِبِ وَالْجَنْبِ وَالْجَنْبِ وَالْفَاحِبِ وَالْجَنْبِ وَالْجَنْبِ وَالْفَاحِبِ وَالْجَنْبُ وَالْجَنْبِ وَالْفَادِ وَالْجَنْبِ وَالْجَنْبُ وَالْجَنْبِ وَالْفَاحِبِ وَالْجَنْبِ وَالْفَادِ وَالْجَنْبِ وَالْفَاحِدِ وَالْجَنْبُ وَالْجَنْبُ وَالْجَنْبُ وَالْفَاقِدِ وَالْجَنْبُ وَالْفَاحِدِ وَالْجَنْبُ وَالْفَاحِدِ وَالْفَاحِدِ وَالْفَاحِدِ وَالْجَنْبِ وَالْفَاحِدِ وَالْفَاحِدِ وَالْجَنْبِ وَالْفَاحِدِ وَالْجَنْبُ وَالْفَاحِدِ وَالْفَاحِدِ وَالْجَنْبُ وَالْفَاحِدِ وَالْفَاحِدِ وَالْفَاحِدِ وَالْفَاحِدِ وَالْوَالِقَالِمُ وَمَا مُلَكِنَاكُمُ اللَّهِ لَا يُعِيدُ مَا مَلَكُنُ وَالْفَاحِدِ وَالْفَاحِدِ وَالْفَاحِدِ وَالْفَاحِدِ وَالْفَاحِدِ وَالْفَاحِدِ وَالْفَاحِدُ وَالْفَاعِدُ وَالْمُوالِمُودُ وَالْفَاعِدِ وَالْفَاعِدُ وَالْفَاعِدِ وَالْفَاعِدِ وَالْفَاعِدِ وَالْفَاعِدِ وَالْفَاعِدُ وَالْفَاعِدُ وَالْفَاعِ وَالْفَاعِ وَالْفَاعِ وَالْفَاعِدُ وَالْفَاعِدُ وَالْفَاعِ وَالْفَاعِدُ وَالْفَاعِ وَالْفَاعِدِ وَالْفَاعِدُ وَالْفَاعِ وَالْفَاعِدُ وَالْفَاعِدُ وَالْفَاعِ وَالْفَاعِلُولُولِلْفَاعِ وَالْفَاعِلُ وَالْفَاعِ وَالْفَاعِلُولُولِلْفَاعِ وَالْفَاعِلُولُولُولِي وَالْفَاعِلُولُ وَالْفَاعِلَالِعِلَامِ وَالْفَاعِلَالِمُوالِمُولِ وَالْفَاعِلَالِمِنْ وَالْفَاعِلِي وَالْفَاعِلِي وَالْفَاعِلُولُولُولُولِ وَالْفَاعِلُولِلْفِلُولُولِلْفِيلِ وَالْفَاقِلِ وَالْفَاقِلُ

لما أرشد الله كلاً من الزوجين إلى المعاملة الحسنة وندب الحكام إلى إزالة ما بينهما من الخصومة أرشد الناس جميعاً إلى طائفة من خلال الخير وبين لهم أنواعاً من الأخلاق الحسنة التي تعلمهم كيف يعامل بعضهم بعضاً وقد ذكر من ذلك في هذه الآية ثلاثة عشر نوعاً ما بين مأمور به ومنهي عنه.

- (١) أمرنا أن نعبده. والعبادة المبالغة في الخضوع ويكون ذلك بفعل ما أمر الله به لمجرد أنه أمر به وترك ما نهى عنه لمجرد أنه نهى عنه سواء في ذلك أعمال القلوب ومنها التوحيد وأعمال الجوارح.
- (٢) ونهانا أن لا نشرك به شيئاً. والإشراك ضد التوحيد فيفهم من النهي عن الاشراك الأمر بالتوحيد فالعطف من قبيل عطف الخاص على العام وقدم في هذه التكاليف ما يتعلق بحقه تعالى لأمرين: الأول أن هذا الذي تعلق بحقه تعالى وهو العبادة والإخلاص فيها أساس الدين ومداره الأعظم وبدونه لا يقبل الله من العبد عملاً ما. والثاني: أن في ذلك إيماء إلى ارتفاع شأن الأمور الآتية وإن كانت متعلقة بحقوق العباد لأن قرنها بالعبادة والتوحيد يكسبها رفعة شأن وعظم قدر عند الله.
- (٣) وأمرنا بالإحسان إلى الوالدين. وقد قرن الله تعالى إلزام بر الوالدين بعبادته وتوحيده في مواضع من القرآن منها هذه الآية ومنها قوله تعالى ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوَا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا ﴾ [الإسراء: ٣٣] وقوله جل شأنه ﴿أَنِ الشَّكُر لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَى اللهُ عَلَى تعظيم حقهما ووجوب برهما والإحسان إليهما. وقد ورد في وجوب بر الوالدين آيات كثيرة وأحاديث مشهورة وبر الوالدين طاعتهما في معروف والقيام بخدمتهما والسعي في تحصيل مطالبهما والبعد عن كل ما يؤذيهما.
- (٤) وإلى ذي القربي. وهو صلة الرحم على نحو ما ذكر في أول السورة ﴿ وَاتَّقُواْ اللَّهُ الَّذِي نَسَاءَ لُونَ بِدِ وَالأَرْحَامُ ﴾ [النساء: ١] والإحسان إلى الأقارب يكون

بمودتهم ومواساتهم.

- (٥) وإلى اليتامى كما وصى في أول السورة وفي غيرها. قال ابن عباس: يرفق بهم ويربيهم وإن كان وصياً فليبالغ في حفظ أموالهم.
- (٦) وإلى المساكين. والإحسان إلى المسكين إما بالتصدق عليه وإما برده رداً جميلاً كما قال تعالى ﴿وَأَمَّا ٱلسَّابِلَ فَلَا نَتْهَرُ ﴿ إِنَّ النَّسِكِينِ إِمَا بِالتَّصِدِينِ ١٠].
- (٧) وإلى الجار ذي القربى وهو الذي قرب جواره أو من له مع الجوار قرب واتصال بنسب أو دين.
- (٨) وإلى الجار الجنب وهو الذي بعد جواره، أو من ليس له مع الجوار قرابة. أخرج البخاري في الأدب عن عبد الله بن عمر أنه ذبحت له شأة فجعل يقول لغلامه أهديت لجارنا اليهودي أهديت لجارنا اليهودي؟ سمعت رسول الله على يقول: "ما زال جبريل يوصيني بالجار حتى ظننت أنه سيورثه" وأخرج الشيخان أنه على قال: "من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليحسن إلى جاره" (١). وتحديد الجوار موكول إلى العرف. والإحسان إلى الجار يكون من وجوه منها مواساته إن كان فقيراً ومنها حسن العشرة وكف الأذى عنه والمحاماة دونه عن يحاول ظلمه وقد عد بعض العلماء من الجوار الشفعة لمن بيعت دار إلى جنبه.
- (٩) وإلى الصاحب بالجنب وهو الرفيق في كل أمر حسن كالتعلم والسفر والصناعة وكمن جلس بجنبك في مسجد أو مجلس وغير ذلك. وعن علي كرم الله وجهه: الصاحب بالجنب المرأة.
- (١٠) وإلى ابن السبيل وهو المنقطع عن ماله، أو الضعيف، ومعنى ابن السبيل صاحب الطريق كما يقال لطير الماء ابن ماء فالمسافر للزومه الطريق سمي ابن السبيل والضيف كالمجتاز غير المقيم فسمي ابن السبيل تشبيهاً بالمسافر.
- (١١) وإلى ما ملكت أيماننا. قال قتادة: هم العبيد والإماء. أخرج أحمد والبيهقي عن أنس قال: كانت عامة وصية رسول الله ﷺ حين حضره الموت الصلاة وما ملكت أيمانكم حتى جعل يغرغر بها في صدره وما يفيض بها لسانه. وقال بعض

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود في كتاب الأدب باب ۱۲۳. أحمد في مسنده (۲/ ۸۵، ۱٦٠، ۲٥٩، ۳۰۵).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في كتاب الإيمان جديث ٧٦، ٧٧. الدارمي في كتاب الأطعمة باب ١١. أحمد في مسئله (٤/ ٢١) (٥/ ٤١٢).

العلماء: كل حيوان فهو مملوك والإحسان إلى الكل بما يليق به طاعة عظيمة.

(١٢) ونهانا عن الاختيال فإن قوله تعالى: ﴿إِنَّ الله لا يحب من كان مختالاً فَحُوراً﴾ معناه أنه يكره المختال الفخور أي أنه يعاقبه على خيلائه وفخره والمختال ذو الخيلاء والكبر. قال الزجاج: إنما ذكر الاختيال ههنا لأن المختال أنف من أقاربه إذا كانوا فقراء ومن جيرانه إذا كانوا ضعفاء فلا يحسن عشرتهم.

(١٣) ونهانا عن الفخر والفخور هو الذي يعدد مناقبه على الناس تطاولاً وتعاظماً. أخرج الطبراني عن ثابت بن قيس بن شماس قال: كنت عند رسول الله على فقرأ هذه الآية ﴿إن الله﴾ إلخ. فذكر الكبر وعظمه فبكى ثابت فقال له رسول الله على: «ما يبكيك؟» فقال: يا رسول الله إني لأحب الجمال حتى أنه ليعجبني أنه يحسن شراك نعلي، قال: «فأنت من أهل الجنة إنه ليس بالكبر أن تحسن راحلتك ورحلك ولكن الكبر من سفه الحق وغمض الناس».

قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَقْرَبُوا ٱلعَسَكَلُوةَ وَٱنشُرْ شُكَنَرَىٰ حَتَّى تَقَلَمُوا مَا نَقُولُونَ وَلَا جُنُبًا إِلَّا عَابِرِي سَبِيلٍ حَتَّى تَغْنَسِلُواْ ﴾ [النساء: ٤٣].

اختلف في سبب نزول الآية فأخرج أبو داود والترمذي وحسنه والنسائي والحاكم وصححه عن على كرم الله وجهه قال: صنع لنا عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه طعاماً فدعانا وسقانا من الخمر فأخذت الخمر منا وحضرت الصلاة فقدموني فقرأت قل يا أيها الكافرون أعبد ما تعبدون ونحن نعبد ما تعبدون. فنزلت.

وفي رواية ابن جرير وابن المنذر عن علي كرم الله وجهه أن إمام القوم يومنذ هو عبد الرحمن بن عوف وكانت الصلاة صلاة المغرب كان ذلك لما كانت الخمر مباحة.

وقد فهم الصحابة من النهي في أول الأمر أن الممنوع هو قربان الصلاة في حال السكر فكانوا لا يتناولون مسكراً حتى إذا صلوا العشاء شربوا، فقال عمر رضي الله عنه: اللهم بين لنا في الخمر بياناً شافياً فنزلت آية المائدة فتركوا الشراب كله.

وقيل إن سبب النزول هو ما رواه ابن جريج عن إبراهيم النخعي قال: نال أصحاب رسول الله على جراحة ففشت فيهم ثم ابتلوا بالجنابة فشكوا ذلك إلى النبي على فنزلت والجمهور على أنها نزلت في غزوة المريسيع حين عرس النبي على لله فسقطت عن عائشة قلادة كانت لأسيماء، فبعث رجلين في طلبها فنزلوا ينتظرونهما فأصبحوا وليس معهم ماء، فأغلظ أبو بكر على عائشة وقال: حبست رسول الله على والمسلمين على غير ماء فنزلت.

فلما صلوا بالتيمم جاء أسيد بن الخضير إلى مضرب عائشة فجعل يقول: ما هي بأول بركتكم يا آل أبي بكر. وفي رواية يرحمك الله يا عائشة ما نزل بك أمر تكرهينه إلا جعل الله فيه للمسلمين فرجاً. وهذا يدل على أن سبب النزول كان في فقد الماء في السفر.

والسكر المذكور في الآية هو الشكر من الشراب بدليل ما ورد في سبب النزول وبديهي أن النهي موجه إلى جماعة المؤمنين أن يقربوا الصلاة وهم على هذه الحال فإنها قد تجرهم إلى ما يضرهم في دينهم من حيث لا يشعرون ولقد أثر فيهم النهي أثره فكانوا يمتنعون من الشراب إلى ما بعد صلاة العشاء، ولا معنى لادعاء نسخ الآية إذ المؤمنون ما زالوا منهيين أن يقربوا الصلاة وهم سكارى. ولم تؤثر آية المائدة في هذا

النهي شيئاً حتى يقال إنها نسخته.

وقد اختلف العلماء في معنى الصلاة في قوله تعالى ﴿لا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى﴾ فذهب جماعة إلى أن المراد منها موضعها وهو المسجد وروي ذلك عن ابن عباس وابن مسعود والحسن وإليه ذهب الشافعي رضي الله عنه والكلام إذاً على حذف مضاف وهو مجاز شائع وقد عهد استعمال هذا اللفظ في هذا المعنى في القرآن كما في قوله تعالى ﴿لَمُرِّمَتُ صَوَيْعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوْتٌ وَمَسَامِدُ ﴾ [الحج: ٤٠] فقد فسرها ابن عباس بأنها كنائس اليهود. ويؤيد حمل الصلاة على هذا المعنى أن الله تعالى يقول ﴿لا تقربوا﴾ والقرب والبعد أولى به أن يكون في المحسات فحملناه على المسجد، ولأنا لو حلنا عابر حلناه على المسافر لأن هذا الحكم حينئذ ليس خاصاً بالمسافر لأن كل من عجز عن السبيل على المسافر لأن كل من عجز عن استعمال الماء سواء لفقده أو عدم القدرة على استعماله كذلك، وأيضاً فإن ظاهر النهي يدل على أن عابر السبيل ليس له أن يقرب الصلاة جنباً إلا بعد اغتسال وهو إذا لم يجد الماء يقرب الصلاة كغيرهم بالتيمم.

وأيضاً فقد ذكر الله في الآية حكم المسافر في قوله: "وإن كنتم مرضى أو على سفر" الخ فيكون ذلك تكراراً فمن أجل ذلك حملنا لفظ الصلاة على المسجد.

وذهب الأكثرون إلى أن الصلاة باقية على حقيقتها والمعنى لا تصلوا وأنتم سكارى ولا أنتم جنب إلا في حال كونكم مسافرين حتى تغتسلوا ويكون ذكر هذا الحكم قبل قوله ﴿وإن كنتم مرضى﴾ تشويقاً إلى بيان الحكم عند فقد الماء فكأنه قيل فإن لم تقدروا على استعمال الماء فإني مبين حكم ذلك بقولي ﴿وإن كنتم مرضى﴾ إلى آخره.

ويقرب لهؤلاء ما ذهبوا إليه أن الله يقول ﴿حتى تعلموا ما تقولون﴾ فإنه يدل على أن المراد لا تقربوا نفس الصلاة إذ المسجد ليس فيه قول مشروع يمنع السكر منه أما الصلاة ففيها أقوال مشروعة بمنع السكر منها وهي القراءة والدعاء والذكر فكان حملها على ما يقتضيه ظاهر اللفظ أولى.

وقد ترتب على هذا خلافهم في حق اجتياز المسجد للجنب فمن ذهب إلى أن المراد من الصلاة موضعها وهو المسجد أخذ من الاستثناء أن الجنب ممنوع من المسجد إلا في حال العبور فإنه يجوز له أن يعبر دون أن يمكث.

وأما على القول الثاني فيكون معنى الآية لا تقربوا الصلاة في حال السكر ولا في حال الجنابة حتى تغتسلوا إلا إذا كنتم مسافرين وحكم ذلك سأقصه عليكم.

وأما حرمة دخول المسجد للجنب فيستدل عليها بمثل ما روت عائشة رضي الله عنها قالت: جاء رسول الله عليه ووجوه بيوت أصحابه شارعة في المسجد فقال: وجهوا هذه البيوت عن المسجد، ثم دخل ولم يصنع القوم شيئاً رجاء أن تنزل لهم رخصة فخرج إليهم بعد وقال: وجهوا هذه البيوت فإني لا أحل المسجد لجنب ولا حائض وغير هذا من الأدلة.

بقي أن بعض المفسرين يريد أن يأخذ من قوله ﴿حتى تعلموا ما تقولون﴾ وجوب القراءة في الصلاة لأن الآية تنهى عن قرب الصلاة في حال السكر حتى يعلم المصلي ما يقول فلا بد أن يكون الذي يقول شيئاً يمنع منه السكر ولا شيء سوى القراءة. ولكنا إذا عرفنا أن الصلاة مناجاة ووقوف بين يدي مالك يوم الدين العزيز القهار كان معنى النهي لا تصلوا حتى تكونوا على درجة من العلم والفهم تمكنكم وتؤهلكم للوقوف بين يدي ملك الملوك، وليس بنا حاجة لأن نلتمس دليلاً على وجوب القراءة في الصلاة لأن ذلك أمر متفق عليه وأدلته كثيرة.

والجنب اسم يستوي فيه الواحد والجمع والمذكر والمؤنث وأصل الجنابة البعد ويقال للذي يجب عليه الغسل من حدث الجنابة جنب لأن جنابته تبعده عن الصلاة وعن المسجد وقراءة القرآن حتى يتطهر.

﴿وإن كنتم مرضى أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النساء فلم تجدوا ماء فتيمموا صعيداً طيباً فامسحوا وجوهكم وأيديكم إن الله كان عفواً غفوراً﴾.

ذكرت هذه الآية والآية التي في المائدة ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ وَامَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الْصَافَةِ فَاغْسِلُوا وَجُوهَكُمْ ﴾ [المائدة: ٦] الآية. للتيمم أسباباً أربعة: المرض، والسفر، والمجيء من الغائط، وملامسة النساء. ورتبنا عليها تيمم الصعيد الطيب عند عدم وجود الماء فهما [بظاهرهما] تقيدان أن كلاً من هذه الأسباب بمجرده يبيح التيمم عند عدم الماء.

فالسفر عدم الماء مبيح للتيمم والمرض أياً كان نوعه مبيح للتيمم عند عدم الماء، وكذلك ملامسة النساء والمجيء من الغائط وقد جاء بيان السنة العملية كذلك موافقاً لما يفيده النظم الكريم حيشد أجاز التيمم عند فقد الماء حقيقة لكل هؤلاء غير أنه زاد أن المريض إذا كان مرضه يمنعه من استعمال الماء جاز له التيمم كما روي في حديث عمرو بن العاص رضي الله عنه أنه تيمم مع وجود الماء لخوف البر فأجازه النبي على ولم ينكره وقد اتفقوا على جوازه.

بقي أنه ما الفائدة إذاً في ذكر السفر والمرض في جملة الأسباب ما دام المسافر والمريض والمقيم والصحيح سواء لا يباح لهم التيمم إلا عند فقد الماء. قال المفسرون في هذا: أما المسافر فلما كان غالب حاله عدم وجود الماء جاء ذكره كأنه فاقد الماء، وأما المريض فإن تعليق الحكم به مشعر بأن مرضه له مدخل في السببية ولذلك ترى ابن عباس رضي الله عنهما وجماعة من التابعين يقولون في قوله ﴿وإن كنتم مرضى﴾ أنه المجدود ومن يضره الماء وذلك أن المريض الذي لا يضره الماء لا معنى للترخيص له في التيمم فذكر ليدل على أن مرضه حينئذ يقوم مقام عدم وجود الماء حقيقة فلم يبق حينئذ إلا الجنب وما في معناه والجائي من الغائط وما في معناه من غير المسافرين والمرضى فهو إنما يباح لهم التيمم إذا فقدوا الماء.

وعلى هذا يكون قوله تعالى ﴿فلم تجدوا ماء فتيمموا﴾ راجعاً إلى الأخيرين فقط وهما المجيء من الغائط وملامسة النساء وتكون أسباب التيمم المذكورة في الآية ثلاثة على الحقيقة: المرض، والسفر، وفقد الماء في حال الإقامة والصحة.

غير أن عطف هذه الأسباب بعضها على بعض به «أو» يقتضي أنها متقابلة ومن قضية تقابلها يكون المسافر غير المريض وكل منهما غير الجائي من الغائط والملامس وذلك يقتضي أن السفر مبيح للتيمم ولو من غير حدث وكذلك المرض مع أن التيمم لا يطلب إلا من المحدث. وأجاب ذلك بعض العلماء بأن السبب في عدم ذكر الحدث مع المرض والسفر أن الكلام في الجنابة في السفر حيث قال ﴿ولا جنباً إلا عابري سبيل حتى تغتسلوا ﴾ فحال الجنابة معهما ملحوظ حيث هذا بيان للحكم إذا لم يتيسر الغسل من الجنابة لفقد الماء وأما الحدث الأصغر فيهما فيعلم حكمه من حكم الجنابة لدلالة النص.

ومن العلماء من اختار في تأويل الآية رأياً آخر فذهب إلى أن «أو» في قوله ﴿أو جاء أحد منكم الغائط﴾ بمعنى الواو ويكون المعنى عليه وإن كنتم مرضى أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النساء فلم تجدوا ماء فتيمموا ويكون ذلك في معنى قولك إن كنتم مرضى أو مسافرين محدثين حدثاً أصغر أو أكبر وفقدتم الماء حقيقة أو حكماً بأن لم تقدروا على استعماله مع وجوده فتيمموا صعيداً طيباً.

وقد جاءت «أو» بمعنى الواو كثيراً كما في قوله تعالى ﴿ وَأَرْسَلَنَهُ إِلَى مِائَةِ أَلَفٍ أَوْ يَرِيدُونَ وَكَقُولُه ﴿ إِنْ يَكُنُ غَنِيًّا أَوْ يَرِيدُونَ وَكَقُولُه ﴿ إِنْ يَكُنُ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَاللهُ أُولَى بهما. ونقل فَقِيرًا فَاللهُ أُولَى بهما. ونقل صاحب روح المعاني عن بعضهم أن في الآية تقديماً وتأخيراً والتقدير لا تقربوا الصلاة المحاسبة والمعاني عن بعضهم أن في الآية تقديماً وتأخيراً والتقدير المعاني عن بعضهم أن في الآية تقديماً وتأخيراً والتقدير المعاني عن بعضهم أن في الآية تقديماً وتأخيراً والتقدير المعاني عن بعضهم أن في الآية المنابقة ال

وأنتم سكارى ولا جنباً ولا جائياً أحد منكم من الغائط ولا ملامساً يعني ولا محدثين، ثم قيل وإن كنتم مرضى فتيمموا، وهذا مع ما ترى فيه الفصل بين الشرط والجزاء والمعطوف عليه من غير نكته.

وأقرب هذه التأويلات هو ما حملنا عليه الآية في أول الأمر وما ورد عليه من أن ذلك يقتضي أن السقر بنفسه سبب وكذا المرض ولو من غير حدث يندفع متى روعي الكلام في أمر الطهارة من الأحداث وأنها الغسل انظر إلى قوله تعالى ﴿ولا جنباً إلا عابري سبيل حتى تغتسلوا ﴾ فأمر الخلاث أمر مقرر مفروغ منه إنما الكلام في الأعذار المبيحة للتيمم ولا سبب في الحقيقة إلا فقد الماء وفقد الماء له مظاهر فمن مظاهره السفر وعدم الماء فيه غالب وإن وجد فأغلب أمره أن يكون محتاجاً إليه ومن مظاهره المرض وجعل المرض من أسباب التيمم مشعر بأن ذلك إنما يكون في مرض لا يمكن معه استعمال الماء والمظهر الحقيقي لفقد الماء أن يكون خالياً من هذه الأعذار ثم لا تجد الماء وأنت عدث حدث أصغر أو أكبر.

على هذا الوجه يصح أن تفهم الآية ولا شيء في فهمها حينئذ من التكلف ويليه أن تكون (أو) في قوله ﴿أو جاء أحد منكم من الغائط﴾ بمعنى الواو والمعنى عليه قد عرفته

ولنرجع إلى تفسير مفردات الآية ﴿وإن كنتم مرضى﴾ تفصيل لما أجمل في قوله تعالى ﴿إلا عابري سبيل حتى تغتسلوا﴾ فإن المعنى أنه لا يحل لكم القرب من الصلاة وأنتم جنب إلا بأن تكونوا عابري سبيل وإلا أن تغتسلوا، ولما كان الغسل قد لا يمكن شرع في بيان الطهارة الواجبة حينئذ والأعذار التي تبيحها، وفسر بعضهم قوله تعالى ﴿إلا عابري سبيل﴾ بمعنى إلا معذورين بعذر شرعي وقد تقدم أن المراد بالمرض ما يمنع من استعمال الماء مطلقاً سواء كان لتعذر الوصول إليه أم لتعذر استعماله، وقد أخرج ابن جريج عن ابن مسعود أنه قال: المريض الذي رخص له في التيمم الكسير والجريح فإذا أصابته الجنابة لا تحل جراحته إلا جراحة لا يخشى عليها.

وأو على سفر أو مسافرين والسفر الطويل هنا كالقصير فإنك عرفت أن ذكر السفر هنا لا دلالة له على شيء إذ المدار على فقد الماء وإنما ذكر لأن فقد الماء معه غالب وبذكر المسافر هنا يستدل من ذهب إلى أن المراد بالصلاة المسجد وقد تقدم وهو ظاهر، ومن ذهب إلى أن المراد الصلاة بحقيقتها الشرعية يقول إنه إنما ذكر هنا مع فهمه مما تقدم لبناء الحكم الشرعي عليه وبيان أن المريض مثله ومساوله في ذلك وأو جاء أحد منكم من الغائط الغائط هو المكان المطمئن من الأرض والمجيء منه كناية

عن الحدث لأن العادة كانت أن من يريد قضاء الحاجة يذهب إليه ليواري شخصه عن أعين الناس ﴿أو لامستم النساء﴾ اختلف السلف رضوان الله عليهم أجمعين في المراد من الملامسة هنا فقال علي وابن عباس وأبو موسى والحسن وعبيدة والشعبي: هي كناية عن الجماع. وكانوا لا يوجبون الوضوء ولا التيمم لمن مس امرأة. وقال عمر ابن مسعود: المراد من الملامسة لمس باليد. وكانا يوجبان على من مس امرأة الوضوء.

وقد اختلف فقهاء الأمصار في ذلك أيضاً فقال أبو حنيفة وأبو يوسف وزفر والثوري والأوزاعي: لا وضوء على من مس امرأة سواء أكان المس بشهوة أو بغير شهوة. وقال مالك: إن مسها بشهوة تلذذاً فعليه الوضوء وكذا إن مسته بشهوة تلذذاً. وقال الحسن بن صالح: إن قبل بشهوة فعليه الوضوء وإن كان بغير شهوة فلا وضوء عليه.

وقال الشافعي: إذا مس جسدها فعليه الوضوء سواء أكان المس لشهوة أو لغير شهوة.

استدل القائلون بأن المس ليس بحدث بما روي عن عائشة من طرق مختلفة أن النبي ﷺ كان يقبل نساءه ثم يصلي ويتوضأ وكان يقبلهن وهو صائم.

ومن ذلك حديث عائشة أنها طلبت النبي ﷺ ليلة قالت: فوقعت يدي على أخمص قدمه وهو ساجد يقول: «أعوذ بعفوك من عقوبتك وبرضاك من سخطك». فثبت بذلك أن المس ليس بحدث.

ثم إن ظاهر مادة المفاعلة فيما يكون فيه الفعل من الجانبين مقصوداً وذلك في الجماع دون اللمس باليد، وأيضاً فإن اللمس وإن كان حقيقة في اللمس باليد إلا أنه قد عهد في القرآن إطلاقه كناية عن الجماع كما في قوله تعالى: ﴿وَإِن طَلَقْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ ﴾ [البقرة: ٢٣٧] بل هذا اللفظ قد اشتهر في هذا المعنى تسمعهم يقولون في المرأة البغى لا ترد يد لامس يريدون أنها ليست عفيفة.

وأيضاً فالظاهر أن المراد في هذه الآية من الملامسة أو اللمس في القراءة الأخرى الجماع لأجل أن تكون شاملة للحدثين الأصغر في قوله ﴿أو جاء أحد منكم من الغائط﴾ والأكبر في قوله ﴿أو لامستم﴾ أما إذا أريد منه اللمس باليد مثلاً فإنه يكون قليل الفائدة إذ المجيء من الغائط واللمس حينئذٍ من وادٍ واحد.

وأما من يرى أن الملامسة هي لمس البدن فهو يقول إن اللمس حقيقة في المس باليد والملامسة مفاعلة وهو في الجماع مجاز أو كناية ولا يعدل عن الحقيقة إلى غيرها إلا عند تعذر الحقيقة. والواقع أن اللمس حقيقة في المس باليد كما في قوله: لمست بكفي كفه ابتغي الغني

ولكنه قد تعورف عند إضافته إلى النساء في معنى الجماع ويكاد يكون ظاهراً فيه كما أن الوطء حقيقته المشي بالقدم فإذا أضيف إلى النساء لم يفهم منه غير الجماع.

وروى ابن جرير عن سعيد بن جبير قال: ذكروا اللمس فقال ناس من الموالي ليس الجماع، وقال ناس من العرب اللمس الجماع قال: فأتيت ابن عباس فقلت: إن ناساً من الموالي والعرب الحتلفوا فقالت الموالي ليس الجماع وقالت العرب الجماع فقال: من أي فريق كنت؟ فقال: كنت من الموالي، قال: غلب فريق الموالي وأصابت العرب هو الجماع ولكن الله يكني ويعف وفي رواية ولكن الله كريم يكني بما يشاء.

وقد اختار ابن جرير أن الملامسة هي الجماع وإليك نص عبارته. قال أبو جعفر ـ هو ابن جرير: وأولى القولين في ذلك بالصواب قول من قال عنى الله بقوله ﴿أو لامستم النساء﴾ الجماع دون غيره من معاني اللمس لصحة الخبر عن رسول الله على أنه قبل بعض نسائه ثم صلى ولم يتوضأ وساق في ذلك أخباراً كثيرة بنحو ما قلناه آنفاً. ﴿ فلم تجدوا مام فتيمموا صعيداً طيباً ﴾.

أي إذا أصابكم ما تقدم من موجبات الطهارة فطلبتم الماء لتتطهروا به فلم تجدوه بأن عدمتموه أو وجدتموه ولكن بثمن لا تقدرون على دفعه أو وجدتموه ولكنكم تحتاجون إليه ولا تقدرون على استعماله فتيمموا أي اقصدوا صعيداً طيباً.

وقد اختلف العلماء في المراد بالصعيد ما هو؟ فقال بعضهم هو الأرض الملساء التي لا نبات فيها ولا غراس، وقال بعضهم إنه الأرض المستوية، وقال بعضهم بل الصعيد التراب، وقال آخرون هو وجه الأرض، وقال بعضهم هو الأرض ذات التراب والغبار. ومعنى الطيب الجلال الطاهر ومعنى الآية وإن كنتم مرضى أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النساء فأردتم أن تصلوا ففقدتم الماء فاعمدوا إلى الأرض الطاهرة فامسحوا بوجوهكم وأيديكم.

وظاهر الآية يفيد أن وجود ماء أي ماء لا يصح معه التيمم إذ قد رتبت الآية الأمر بالتيمم على نفى وجود ماء.

 الناس والتيسير على الناس لا يكون بإلزامهم أن يفقدوا ما معهم من الماء في الطهارة ليقعوا في العطب من جراء العطش أو الجوع.

وكذلك فهم من ترتيب التيمم على عدم الماء أن المراد ماء يكفي للطهارة وأما ما لا يكفى لها فوجوده غير معتد به.

وقد اختلف فقهاء الأمصار في جواز التيمم بالحجر وما ماثله من كل ما كان من الأرض فجوزه أبو حنيفة، واشترط أبو يوسف أن يكون التيمم به تراباً أو رملاً.

وقال مالك: يتيمم بالحصا والجبل. وحكي عن أصحابه عنه أنه أجاز التيمم بالزرنيخ والنورة [ونحوهما]. وروى أشهب عنه أنه لا يجيز التيمم بالثلج. وقال الشافعي: إنما التيمم من التراب ومنشأ الخلاف في فهم الطيب فمن حمله على الطاهر قال المراد كل ما كان من جنس الأرض بشرط الطهارة وقد أطلق الطيب وأريد به الحلال الطاهر كما في قوله تعالى ﴿كُولًا مِن طَيِبَتِ مَا رَزَقَنَكُم ﴾ [البقرة: ١٧٢] ومن فهم أنه ينبت قال إن المراد الأرض الصالحة للإنبات وهي ذات التراب وقد أطلق الطيب وأريد منه ذلك كما في قوله: ﴿وَٱلْبَلَدُ ٱلطّيبُ يَعَرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذِن رَبِّدِ ﴾ اللهاب وأريد منه ذلك كما في قوله: ﴿وَٱلْبَلَدُ ٱلطّيبُ عَرْبُ مَراد هنا لأن المراد بالطيب في قوله ﴿وَالْبِلَدُ الطّيبُ عَرْبُ مَراد هنا لأن المراد بالطيب في قوله ﴿والبلد الطيب بهذا المعنى غير مراد هنا.

هذا وظاهر قوله تعالى في سورة المائدة ﴿ فَٱمْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَٱيَّدِيكُم مِّنَةً ﴾ [المائدة: ٦] يدل على أن المراد بالصعيد شيء يصل أثر منه إلى الوجه واليدين عند المسح وهل المسح على الحجر الأملس يصل منه شيء إلى الوجه واليدين؟

فنحن نرى أن الظاهر قول من قال بأن المراد بالصعيد تراب الأرض والسنة تؤيد هذا فقد روي عن النبي على من طرق صحيحة «جعلت لي الأرض مسجداً وتربتها طهوراً» وروي «وترابها طهوراً» نعم قد ورد في هذا المعنى «جعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً»، ولكن هذا يجب أن يحمل على ما جاء في الروايتين الأخريين جمعاً بين الروايات.

﴿فامسحوا بوجوهكم وأيديكم إن الله كان عفواً غفوراً﴾.

هذا بيان لكيفية التيمم وقد اختلف فيها فقهاء الأمصار فذهب الحنفية والمالكية والشافعية والثوري والليث إلى أن التيمم ضربتان: ضربة للوجه يمسحه بها، وضربة لليدين يمسحهما بها إلى المرفقين وهو مروي عن جابر وابن عمر.

وقال الأوزاعي: تجزىء ضربة واحدة للوجه والكوعين. وقال الزهري:

ويمسح يديه إلى الإبط، وقال ابن ابي ليلى والحسن بن صالح: يتيمم بضربتين يمسح بكل واحدة منهما وجهه وذراعيه ومرفقيه. وقد نقل أبو جعفر الطحاوي فيما رواه الجصاص عنه أن هذا الرأي لم يعرف عن غيرهما.

وقد جاء في السنة ما يؤيد ما ذهب إليه الجمهور، فقد روي عن ابن عمر وابن عباس عن النبي الله في صفة التيمم أنه ضربتان ضربة للوجه وضربة لليدين إلى المرفقين.

وقد يقال إن ظاهر قوله ﴿فامسحوا بوجوهكم وأيديكم ﴾ يقتضي مسح البعض كما دل على ذلك قوله في الوضوء ﴿وامسحوا برؤوسكم ﴾ إذ الباء تقتضي التبعيض إلا أن الفقهاء قد اتفقوا على أنه لا يجوز له الاقتصار على القليل وأن عليه مسح الكثير بل ذكر الكرخي من الحنفية أنه إن ترك شيئاً قليلاً أو كثيراً لم يجزئه وقد جاءت الباء في قوله تعالى ﴿وَلَـ يَطُونُو إِلْلَيْتِ الْهَرِيقِ ﴾ [الحج: ٢٩] ولا يجوز الاقتصار في الطواف على بعض البيت فما هنا من هذا القبيل.

هذا وقد عرض المفسرون هنا إلى أن التيمم هل يكفي لصلوات متعددة ما دام فاقداً للماء أم لا. ونحن نرى أن الآية التي نحن بصدد تفسيرها لا يستفاد منها شيء من هذا لا نفياً ولا إثباتاً وإنما ذلك يستفاد من أدلة أخرى تطلب في كتب الفقه.

﴿إِنَ الله كَانَ عَفُواً غَفُوراً﴾ يعفو عما كان منكم من قيامكم للصلاة وأنتم سكارى ويستر ذنوبكم فلا تعودوا لمثلها فيعود عليكم إثمه وعذابه.

قال الله تعالى ﴿۞ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلأَمْنَنَتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَعَكُمُوا بِٱلْهَدَٰلِ ۚ إِنَّ اللَّهَ يَهِنَا يَهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ( النَّسَاء: ٥٨].

الأمانة مصدر سمي به المفعول وهو ما يؤتمن عليه.

روي في سبب نزول هذه الآية أن رسول الله على المحلم الله المحلم الله الملطح وأبى أن عثمان بن طلحة بن عبد الدار باب الكعبة وكان سادنها. وصعد إلى السطح وأبى أن يدفع المفتاح إليه وقال: لو علمت أنه رسول الله لم أمنعه. فلوى على بن أبي طالب يده وأخذ منه المفتاح وفتح ودخل رسول الله وصلى ركعتين، فلما خرج سأله العباس أن يعطيه المفتاح ويجمع له السقايا والسدانة فنزلت هذه الآية. فأمر النبي علياً أن يرده إلى عثمان ويعتذر إليه فقال عثمان لعلي: أكرهت وآذيت ثم جئت ترفق. فقال: لقد أنزل الله في شأنك قرآناً وقرأ عليه الآية. فقال عثمان: أشهد أن لا إله إلا الله وأن عمدا رسول الله. فهبط جبريل عليه السلام وأخبر النبي على أن السدانة في أولاد عثمان أبداً.

نزلت الآية على هذا السبب الخاص وليس ذلك بمخرج اللفظ عن عمومه فهو عام يتناول كل ما يؤتمن عليه الإنسان سواء أكان ذلك في حق نفسه أم في حق غيره من العباد أم في حق ربه فكل ذلك يجب رعاية الأمانة فيه، فرعاية الأمانة فيما هو من حقوق لله أن تمتثل أوامره وتجتنب نواهيه. قال ابن مسعود رضي الله عنه: الأمانة في كل شيء لازمة في الوضوء والجنابة والصلاة والزكاة والصوم.

وقال ابن عمر رضي الله عنه: خلق الله فرج الإنسان وقال: هذا أمانة خبأتها عندك فاحفظها إلا بحقها.

وأما رعاية الأمانة في حق النفس فهو ألا يقدم الإنسان إلا على ما ينفعه في الدنيا والآخرة وفي هذا يقول الرسول ﷺ «كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته»(١).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب الجمعة باب ۱۱. كتاب الوصايا باب ۹. مسلم في كتاب الإمارة حديث ۲۰. أبو داود في كتاب الإمارة باب ۱، ۱۳. الترمذي في كتاب الجهاد باب ۲۷. أحمد في مسنده (۲/ ٥، ٥٤، ٥٥).

وأما رعاية الأمانة في حق الغير فهو رد الودائع والعارية وعدم غش الناس في كل ما يتصل بالمعاملة من بيع وشراء وجهاد ونصيحة وألا يفشي عيوب الناس وينشر الفاحشة.

وقد اعتنى القرآن بشأن الأمانة وبين خطرها وعظيم قدرها في مواضع كثيرة فقال ﴿ إِنَّا عَرَضِنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَعْيِلْهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنسَانُ ﴾ [الأحزاب: ٧٧] وقال ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِأَمَننَتِهِمْ وَعَهدِهِمْ رَعُونَ ﴿ الْمُومنُونَ: ٨] وقال ﴿ يَكُونُوا اللّهَ وَالرّسُولَ وَتَحُونُوا أَمَننَتِكُمْ ﴾ [الأنفال: ٧٧] وقال عليه الصلاة والسلام «لا إيمان لما لا أمانة له » (١). وقال «ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا ينظر إليهم ولا يزكيهم من إذا حدث كذب وإذا وعد أخلف وإذا أؤتمن خان » (٢).

قد رأيت أن الأمانات عامة واجبة الأداء لا فرق بين واحدة منها وواحدة ولا بد من دفعها إلى أهلها عند طلبهم إياها، وأما حكم الأمانة في حال الهلاك وأنها مضمونة أو غير مضمونة أو بعضها مضمون والبعض الآخر غير مضمون فنحن لا نعرض له لأنا نراه لا يتصل بالآية ومرده إلى أدلته في كتب الفقه.

﴿ وإذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل﴾ .

إقامة العدل بين الناس أمر تقتضيه طبيعة العمران وتشهد به بداءة العقول ولا بد للمجتمع الإنساني منه حتى يأمن الضعيف سطوة القوي ويستتب الأمن والنظام بين الناس.

ومن أجل هذا تجد الشرائع السماوية تنادي بوجوب إقامة العدل قال تعالى في كتابه الحكيم ﴿وإذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل﴾ وقال ﴿إِنَّ اللّهَ يَأْشُرُ بِالْعَدْلِ وَالْ ﴿إِنَّ اللّهَ يَأْشُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَنِ ﴾ [النحل: ٩٠] وقال ﴿وَإِذَا قُلْتُمْ فَأَعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى ﴾ [الأنعام: ١٥٢] وقال: ﴿أَعْدِلُواْ هُوَ أَقَرَبُ لِلتَّقْوَى ﴾ [المائدة: ٨]، وقال ﴿ يَندَاوُرُهُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلأَرْضِ فَلْحَمُ يَيْنَ النَّاسِ بِالْحَيِّ ﴾ [ص: ٢٦].

وقال النبي ﷺ فيما رواه أنس عنه «لا تزال هذه الأمة بخير ما إذا قالت صدقت

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في مسنده (۳/ ۱۳۵، ۱۵۶، ۲۱۰، ۲۰۱).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب الشهادات باب ٢٢. كتاب الأحكام باب ٤٨. أبو داود في كتاب البيوع باب ٢٠، النسائي في كتاب الزكاة باب ٢٩. ابن ماجه في كتاب التجارات باب ٣٠. أحمد في مسنده (٢/٣٥٣، ٤٨٠).

وإذا حكمت عدلت وإذا استرحمت رحمت». وقد ذم الله الظلم والظالمين في آيات كثيرة قال ﴿ تَشْرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَجَهُمْ ﴾ [الصافات: ٢٢] وقال ﴿ وَلَا تَحْسَبَكَ اللّهَ عَنْفِلًا عَمَّا يَمْ مَلُ الظَّلْلِمُونَ ﴾ [ابراهيم: ٤٢] وقال في عاقبة الظلم ﴿ فَتِلْكَ بُيُوتُهُمْ خَاوِبَكَةًا بِمَا ظَلَمُونًا ﴾ [النمل: ٥٢] ومن الظلم الحكم بغير ما أنزل الله.

وقوله تعالى ﴿وإذا حكمتم بين الناس﴾ مشعر بأنه لا بد للناس أن يوجد فيهم من يحكم بينهم. وقد دلت الأدلة على أن الحكم لإمام المسلمين يقضي بين الناس بما يراه موافقاً للشرع ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي آنفُسِهِمْ حَرَبًا مِّمًا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسَلِيمًا ﴿فَالَ اللَّهُ اللَّهُولُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

﴿إِن الله نَعماً يعظكم به﴾ أي نعم شيء يعظكم أو نعم الذي يعظكم به والمخصوص بالمدح محذوف يرجع إلى المأمور به من أداء الأمانات والحكم بين الناس بالعدل.

﴿إِنَ الله كَانَ سَمِيعاً بَصِيراً ﴾ يبصر ما يكون منكم من أداء الأمانات وخيانتها فيحاسبكم عليه ويسمع ما يكون من حكمكم بين الناس فيجازيكم به.

قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي ٱلأَمْرِ مِنكُمُّ فَإِن نَنزَعْهُمْ فِي مَنَى مُؤَدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنمُ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرُ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُولِلَّا ﴿ اللَّهُ مَا يُعْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَه

لما أمر الله الولاة بأن يسيروا في حكمهم بين الناس على مقتضى العدل وكان العدل لا يتحقق إلا أن يلتزمه الناس، قال الله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم ﴾ إلخ. وقد اختلف المفسرون في المراد بأولي الأمر فذهب بعضهم إلى أنهم أمراء المسلمين فيدخل فيهم الخلفاء الراشدون والملوك والسلاطين والقضاة وغيرهم، وذهب بعضهم إلى أنهم أمراء السرايا. وقال آخرون: إنهم العلماء الذين يفتون في الأحكام الشرعية ويعلمون الناس دينهم. وذهب الروافض إلى أنهم الأئمة المعصومون بل لقد غلت طائفة منهم وزعمت أن المراد من أولي الأمر على بن أبي طالب.

ونحن نرى أنه ليس ما يمنع أن يكون الجميع مراداً عدا ما ذهب إليه الخوارج، فالحلفاء واجبو الطاعة وأمراء السرايا واجبو الطاعة والعلماء واجبو الطاعة كل ذلك واجب ما لم يكن إلمام بمعصية وإلا فلا طاعة لمخلوق في معصية الخالق.

ويرى الفخر الرازي أن المراد من أولي الأمر أهل الحلّ والعقد ويريد من ذلك أن يستدل بالآية على حجية الاجماع وهو يدعم رأيه هذا بأن الله ذكر ثلاثة واجبة طاعتهم الله ورسوله وأولو الأمر والله ورسوله مقطوع بعصمتهم فوجب أن يكون أولو الأمر كذلك ولا تجد من أولي الأمر على ما ذكره المفسرون من وهو واجب العصمة إلا أهل الحل والعقد عند إجاعهم على أمر من الأمور «لن تجتمع أمتي على ضلالة»(١) فينبغي أن يكون المراد من أولي الأمر أهل الحل والعقد ويكون ذلك دليلاً على حجية الإجاع.

وقد ذكر الله الأمر بطاحة الله والأمر بطاعة الرسول وأولي الأمر ثم أمر برد ما يتنازع فيه إلى الله والرسول جعل ذلك محققاً للإيمان بالله ورسوله واليوم الآخر ووصفه بأنه خير وأحسن مآلاً وذلك يقتضي أن يكون الرد إلى الله والرسول غير طاعة الله والرسول وإلا كان ذلك تكراراً محضاً إذ يؤول الكلام إلى أطبعوا الله والرسول وأولي الأمر فإن تنازعتم في شيء فأطبعوا الله والرسول.

وذلك لغو ينزه القرآن عن مثله إذ لو اقتصر على قوله ﴿وأطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم﴾ لفهم الأمر بالطاعة في كل الأحوال، وأيضاً فإنه كيف يتأتى النزاع في أمر علم حكم الله ورسوله نصاً فيه؟ إن ذلك يكون خروجاً عما يقضي به الأمر بالطاعة ومن أجل ذلك قيل إنه يجب أن يكون الأمر بطاعة الله ورسوله فيما ثبت نصا عنهما أنه حكم الله في كتابه أو سنة رسوله، فأما ما لم ينص فيهما على حكمه فهذا الذي يصح أن يتنازع الناس في حكمه لأنهم لا يجدون نصاً يلزمهم طاعته، وبما أنه لا يمكن أن يحوي الكتاب ولا أن تحوي السنة نصوص الأحكام في أشخاص المسائل إذ أشخاص المسائل لا تتناهى، فجاز أن تكون حوادث لا نجد لها حكماً في كتاب ولا سنة فهذه هي التي قال الله لنا فيها ﴿فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول﴾ ، أي فارجعوا فيه إلى ما في الكتاب والسنة من أحكام حيث يحدون الحكم قد ورد من أجل حكمة ناط الشارع بها الحكم ورتبه عليها وحيث تجدون يكون الحكمة فيما جد لديكم من الحوادث، تعلمون أن هذا الحكم الذي في الكتاب أو السنة مرتباً على هذه العلة هو حكم الله في كتابه أو سنة رسوله فيما جد من الحوادث.

وهذا هو القياس الذي فهمه معاذ رضي الله عنه حين بعثه رسول الله ﷺ إلى اليمن وأقره الرسول عليه حيث روي أنه قال: كيف تقضي إن عرض لك قضاء؟ قال: أقضي بكتاب الله: قال: فإن لم يكن في كتاب الله. قال: أقضي بسنة نبي الله. قال: فإن لم يكن في كتاب الله وسنة رسول الله؟ قال: اجتهد رأيي لا آلو. قال:

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماچه في كتاب الفتن باب ٨.

فضرب على صدره وقال: الحمد لله الذي وفق رسول الله إلى ما يرضي رسول الله. وإذا جرينا على ما رآه الفخر الرازي من تفسير أولي الأمر بأهل الحل والعقد تكون الآية دالة على حجية الكتاب والسنة والإجماع والقياس.

وفي قوله ﴿فردوه إلى الله والرسول﴾ ما يشعر بكون المتنازع فيه مما لا نص فيه وإلا كان واجب الطاعة غير محل للنزاع كما قدمنا.

وقد يقال كيف قال أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وطاعة رسوله هي طاعة الله وَمَن يُعلِع الرَّسُولَ فَقَد أَطَاعَ الله ﴾ [النساء: ٨]؟ قيل ذلك إيماء إلى الكتاب والسنة فالكتاب إلى الله والسنة إلى الرسول وإن كان الكل من عند الله.

﴿ فَإِنْ تَنَازَعَتُمْ فَي شَيْءَ فُردُوهُ إِلَى اللهِ وَالرَسُولُ ﴾ التنازع الاختلاف مأخوذ من النزع الذي هو الجذب لأن كل من المتنازعين يجذب الحجة من صاحبه.

﴿إِنْ كَنْتُم تُومنُونَ بِاللهُ وَالْيُومُ الآخِرِ﴾ وعيد من الله لكل من حاد عن طاعة الله ورسوله والرد إليهما عند الاختلاف وهو في معنى قوله تعالى ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ كَوَيِّكُ لَا يُؤْمِنُونَ كَوَيِّكُ لَا يُؤْمِنُونَ كَوَيِّكُ لَا يُؤْمِنُونَ كَا يُعَكِّمُوكَ فِي مَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ﴾ [النساء: ٦٥].

﴿وَذَلُكُ خَيْرُ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا﴾ .

اسم الإشارة يرجع إلى ما أمروا به من طاعة الله ورسوله والرد إليهما عند المنازعة والتأويل المآل والعاقبة.

قد يؤخذ من الآية التي معنا أن أدلة الأحكام الشرعية أربعة لا غير وهي: الكتاب والسنة والإجماع والقياس. وإن غيرها لا يصح التعويل عليه في إثبات الأحكام ولا الرد إليه عند النزاع، لأن الأحكام إما منصوصة في كتاب أو سنة وذلك قوله ﴿أطيعوا الله وأطيعوا الرسول﴾ وإما مجمع عليها من أولي الأمر بعد استنادهم إلى دليل علموه وذلك قوله ﴿وأولي الأمر منكم﴾ وإما غير منصوصة ولا مجمع عليها، وهذه سبيلها الاجتهاد والرد إلى الله والرسول وذلك هو القياس فما أثبته الفقهاء والأصوليون غير هذه الأربعة كالاستحسان الذي يراه الحنفية دليلا وإثبات الأحكام الشرعية تمشياً مع المصالح المرسلة الذي يقول به المالكية والاستصحاب الذي يقول به المالكية وإن كان راجعاً إليها فقد ثبت أن الأدلة أربعة.

تحرير رقبة التحرير عبارة عن جعل العبد حراً والحر في الأصل الخالص وإنما سمي به من ليس رقيقاً لأتفخالص مما يكدر إنسانيته الدية ـ قال الواحدي: الدية من الوشي والأشل ودية فحذفت الواو يقال ودي فلان فلانا أدى ديته إلى وليه، ثم إن الشرع خصص هذا اللفظ بما يؤدي في بدل النفس دون ما يؤدي في بدل المتلفات ودون ما يؤدي في بدل الأطراف. وقوله ﴿وما كان لمؤمن أن يقتل مؤمناً إلا خطأ والاستثناء فيه قيل إنه منقطع إلا خطأ معناه وما كان جائزاً لمؤمن قتل مؤمن إلا خطأ والاستثناء فيه قيل إنه منقطع بمعنى «لكن» كقوله ﴿لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة ﴾ [النساء: ٢٩] وقيل إنه متصل وهو مستثنى مما يستلزمه وقوع المنهي عنه من الإثم كأنه قيل لا يقتل المؤمن المؤمن المؤمن فإنه إثم إلا الخطأ فلا إثم عليه .

وقيل إن في الكلام تقديماً وتأخيراً والأصل وما كان مؤمن ليقتل مؤمناً إلا خطأ كقوله ﴿مَا كَانَ لِلَّهِ أَن يَنْجِنُهُ مِن وَلَلْمٌ ﴾ [مريم: ٣٥] وقوله ﴿مَا كَانَ لِلَّهُ اللَّهُ أَن تُنْجِنُوا شَجَرَهَا ﴾ [النعل: ٢٥].

وإنما حملت هاتان الآيتان على خلاف الظاهر لأن الله لا يحرم عليه شيء وإنما ينفي عنه ما لا يطيق به ولأن الله لم يحرم عليهم أن ينبتوا شجرها وإنما ينفي عنهم إمكان أن ينبتوا شجره، والذي حدا بالقائلين أنه استثناء منقطع إلى القول به أنه لو كان متصلاً وما قبله نفي لجواز القتل لكان مقتضياً أن القتل خطأ جائز وانتصاب «خطأ» إما على أنه مفعول لأجله أي ما كان له أن يقتله لعلة من العلل إلا للخطأ أو على أنه صفة لمصدر محذوف أي قتلاً خطأ أو على أنه حال بتأويله بمخطى،

ثم لما ذكر الله قتل الخطأ بين حكمه فقال ﴿ومن قتل مؤمناً خطأ فتحرير رقبة مؤمنة ودية مسلمة إلى أهله إلا أن يصدقوا مؤمنة ودية مسلمة إلى أهله إلا أن يصدقوا بالدية أي إلا أن يعفوا وسمي العفو صدقة لأنه معروف. وقال النبي على «كل معروف صدقة» وسبب نزول هذه الآية ما كان من عياش بن أبي ربيعة أخرج ابن جرير عن السدي ﴿وما كان لمؤمن أن يقتل مؤمناً إلا خطأ وقال: نزلت في عياش بن أبي ربيعة

المخزومي وكان أخاً لأبي جهل بن هشام لأمه وأنه أسلم وهاجر في المهاجرين الأولين قبل قدوم رسول الله على فطلبه أبو جهل والحارث بن هشام ومعهما رجل من بني عامر بن لؤي فأتوه بالمدينة وكان عياش أحب اخوته إلى أمه فكلموه وقالوا: إن أمك قد حلفت ألا يظلها بيت حتى تراك وهي مضطجعة في الشمس فإنها لتنظر إليك ثم ارجع وأعطوه موثقاً من الله لا يحجزونه حتى يرجع إلى المدينة فأعطاه بعض أصحابه بعيراً له نجيباً وقال: إن خفت منهم شيئاً فاقعد على النجيب: فلما أخرجوه من المدينة أخذوه فأوثقوه وجلده العامري فحلف ليقتلن العامري فلم يزل محبوساً بمكة حتى خرج يوم الفتح فاستقبله العامري، وقد أسلم ولا يعلم عياش بإسلامه فضربه فقتله فأنزل الله ﴿وما كان لمؤمن أن يقتل مؤمناً إلا خطاً عقول وهو لا يعلم أنه مؤمن فامن قتل مؤمن قتل مؤمناً خطأ فتحرير رقبة مؤمنة ودية مسلمة إلى أهله إلا أن يصدقوا فيتركوا الدية.

قد أوجب الله القصاص في القتل في آية البقرة ﴿ كتب عليكم القصاص في القتلى ﴾ وأوجب الدية والكفارة في القتل الخطأ في الآية التي معنا فيعلم أن الذي وجب فيه القصاص هو القتل العمد لا ما يشمل الخطأ، وقد رأى مالك في بعض الروايات عنه أن القتل إما عمد وإما خطأ ولا ثالث لهما لأنه إما أن يقصد القتل فيكون عمداً أو لا يقصده فيكون خطأ ولا واسطة والكتاب يساعده، أما سائر فقهاء الأمصار فقد أثبتوا واسطة بين العمد والخطأ وهو شبه العمد وإلى ذلك ذهب عمر وعلي وعثمان وزيد بن ثابت وأبو موسى الأشعري والمغيرة، ولا نحالف لهم من الصحابة وحجتهم في إثباته أن النيات مغيبة عنا لا اطلاع لنا عليها وإنما الحكم بما ظهر فمن قصد ضرب آخر بآلة تقتل غالباً حكمنا بأنه عامد لأن الغالب أن من يضرب باللة تقتل يكون قصده القتل، ومن قصد ضرب رجل بآلة لا تقتل غالباً كان متردداً بين العمد والخطأ فأطلقنا عليه شبه العمد وهذا بالنسبة إلينا لا بالنسبة إلى الواقع ونفس الأمر إذ هو في الواقع إما عمد وإما خطأ وقد أشبه العمد من جهة قصد الضرب وقد أشبه الخطأ من جهة أن الآلة لا تقتل غالباً.

وقد استدلوا أيضاً بما روي أن النبي على قال «ألا إن قتل الخطأ شبه العمد ما كان بالسوط والعصا والحجر ديته مغلظة مائة من الإبل منها أربعون في بطونها أولادها» وهو حديث مضطرب عند أهل الحديث. ذكر أبو عمر بن عبد البر أنه لا يثبت من جهة الإسناد ومالك رحمه الله يرى أن ما يسمى شبه عمد هو عمد يجب فيه القصاص. وقد روي عنه أيضاً أنه يثبت شبه العمد والذين أثبتوا شبه العمد اختلفوا

فيما هو عمد وما شبه عمد على أقوال كثيرة أشهرها ثلاثة:

 ١ - قال أبو حنيفة: العمد ما كان بالحديد وكل ما عدا الحديد من القضيب أو النار وما يشبه ذلك فهو شبه العمد.

٢ ـ قال أبو يوسف ومحمد: شبه العمد ما لا يقتل مثله.

٣ ـ قال الشافعي: شبه العمد ما كان عمداً في الضرب خطأ في القتل أي ما كان ضرباً لم يقصد به القتل فتولد عنه القتل والخطأ بما كان خطأ فيهما جميعاً والعمد ما كان عمداً فيهما جميعاً. وما ذهب إليه أبو حنيفة رحمه الله من جعل كل قتل بغير الحديد شبه عمد ضعيف فإن من ضرب رأس إنسان بنحو حجر رحى فقتله وادعى أنه ليس عامداً كان مكابراً والمصلحة تقضي بالقصاص في مثله لأن الله شرع القصاص صوناً للأرواح عن الإهدار ولو كان القتل بالمثل لا قصاص فيه لارتكبه الناس فشفوا نفوسهم بقتل أعدائهم ونجوا من القصاص.

والفقهاء يعتمدون في إثبات العمد وشبهه والخطأ على الآلة التي بها القتل وأشياء أخرى ذكرت في الفروع وكان مقتضى النظر أن يبحث في ظروف القتل وما أحاط به من ملابسات وفي قرائن الأحوال لنعلم نية القاتل أهو عمد أم مخطىء إلا أنهم رأوا أن نية القاتل لا اطلاع لنا عليها فاكتفوا بالنظر في الآلة التي كان بها القتل ونحن نوافق على أن نية القاتل لا اطلاع لنا عليها، لكن ينبغي أن ننظر نظراً أوسع في جميع الملابسات المحيطة لنعلم نيته ولعله لو قيل بذلك لم يكن بعيداً من الشريعة وقد أوجب الله في القتل الخطأ أمرين: عتق رقبة مؤمنة ودية مسلمة إلى أهله. فأما الرقبة المؤمنة فقد قال ابن عباس والحسن والشعبي فيها: لا تجزىء الرقبة إلا إذا صامت المؤمنة فقد قال ابن عباس والحسن والشعبي فيها: لا تجزىء الرقبة إلا إذا صامت وصلت. وقال مالك والشافعي وأبو حنيفة: يجزىء الصبي إذا كان أحد أبويه مسلماً. الآخرين أن الله شرط الإيمان فلا بد من تحققه والصبي لم يتحقق منه، وحجة الأولين أن الله شرط الإيمان فلا بد من تحققه والصبي فكذلك يدخل في قوله ختحرير رقبة مؤمنة والرقبة قد ذكروا أنها على القاتل فأما الدية فهي على العاقلة وقد وردت أحاديث كثيرة تدل على أن الدية على العاقلة، والعاقلة قال الحجازيون: هم وردت أحاديث كثيرة تدل على أن الدية على العاقلة، والعاقلة قال الحجازيون: هم قرابته من جهة أبيه وهم عصبته.

قال الحنفية: العاقلة هم أهل ديوانه. وحجة الحجازيين أنه تعاقل الناس في زمن رسول الله ﷺ وفي زمن أبي بكر ولم يكن هناك ديوان وإنما كان الديوان في زمن عمر بن الخطاب. فإن قيل كيف يجني الجاني وتؤخذ عاقلته بجريرته فيحملون الدية والله يقول ﴿وَلَا تَكْمِيبُ كُلُ نَفْيِن إِلّا عَلَيْهَا ﴾ [الأنعام: ١٦٤] ﴿وَلَا نَزُرُ وَازِرَةٌ وِذَرَ

أَخْرَى ﴾ [الأنعام: ١٦٤] وقال النبي ﷺ «لا يؤخذ الرجل بجريرة أبيه ولا بجريرة أخيه». أخيه».

قلنا: إن هذا ليس من باب تحميل الرجل وزر غيره لأن الدية على القاتل ابتداء وتحميل العاقلة إياها من باب المعاونة، وكما تعاونه العاقلة فتفدي عنه يعاونها هو فيفدي عنها وكما تتعاون القبيلة في النصرة فتدفع بنفسها العدو والمغير تتعاون بمالها فيفدي بعضها عن بعض، وقد كان تحمل العاملة الدية معروفاً عند العرب وكانوا يعدونه من مكارم الأخلاق والنبي بعث ليتمم مكارم الأخلاق، والمعاونة والتناصر وتحمل المغارم مما يقوي الألفة ويزيد في المحبة وقد ورد من الأحاديث ما يدل على أن العاقلة تحمل الدية، وروى المغيرة أن امرأة ضربت بطن امرأة أخرى فألقت جنيناً ميتاً فقضى رسول الله بحل عاقلة الضاربة بالغرة فقام حمل ابن مالك فقال:

## كيف نفدي من لا شرب ولا أكل ولا وصاح ولا استهل ومثل ذلك يطل

فقال النبي ﷺ: «هذا من سجع الجاهلية». وقد ورد أن عمر رضي الله عنه قضى على على بأن يعقل عن موالي صفية بنت عبد المطلب حين جنى مولاها وعلي كان ابن أخى صفية وقضى للزبير بميراثها.

وقد ذهب أبو بكر الأصم وجهور الخوارج إلى أن الدية على القاتل لا على العاقلة اعتماداً على ما ذكرناه من العمومات وعلى أن قوله فنتحرير رقبة مؤمنة ودية مسلمة إلى أهلها يقتضي أن من يجب عليه هو القاتل، والذي يناسب أن يكون كذلك في الدية وقد علمت أن الآثار مجمعة على أن الدية على العاقلة. بقي أن يقال إذا اختلف النظام الاجتماعي عما كان عليه في زمن العرب وفقدت عصبية القبيلة بعضهم لبعض وصار كل امرىء معتمداً على نفسه دون قبيلته كما في النظام الحاضر يكون الأوفق الأخذ برأي الأصم والخوارج أم رأي الجمهور؟ هذا محل اجتهاد والحكمة في إيجاب الله الدية أن القاتل قد فوت على أهل القتيل منفعتهم به ولم يتعمد قتله حتى يكون القصاص فأوجب الله الدية مالاً يدفع لورثة المقتول عوضاً عما فاتهم من منافعه وتطييباً لخواطرهم فلا تتطلع نفوسهم للانتقام.

ومقدار دية الخطأ مختلف فأما على أهل الإبل فمائة منها وهي خمس وعشرون

<sup>(</sup>١) رواه النسائي في كتاب التحريم باب ٢٩. كتاب القسامة باب ٤٢.

بنت مخاض وعشرون بنت لبون وعشرون ابن لبون ذكراً وعشرون حقة وعشرون جذعة عند مالك والشافعي. وكذلك عند أبي حنيفة إلا أنه يجعل مكان ابن اللبون ابن مخاض وهي تؤجل تؤخذ نجوماً على ثلاث سنين، وأما دية شبه العمد فهي مثلثة منها أربعون خلفة وثلاثون حقة وثلاثون جذعة، ومالك لا يقول بشبه العمد إلا في قتل الوالد لولده.

وأما دية العمد فما اصطلح عند أبي حنيفة ومالك على المشهور من قوله.

وأما عند الشافعي فكدية شبه العمد. وأما على أهل الذهب فألف دينار وعلى أهل الورق اثنا عشر ألف درهم عند مالك، وعند العراقيين على أهل الورق عشرة آلاف درهم. قال الشافعي بمصر: لا تؤخذ من أهل الذهب ولا من أهل الورق إلا قيمة الإبل بالغة ما بلغت. وقوله «بالعراق» مثل قول مالك ويدل للشافعي في قوله الأول ما روي عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أنه قال: كانت الديات على عهد رسول الله على ثمانمائة دينار وثمانية آلاف درهم، ودية أهل الكتاب على النصف من دية المسلمين.

قال فكان ذلك حتى استخلف عمر فقام خطيباً فقال: إن الإبل قد غلت ففرضها عمر على أهل الورق اثني عشر ألف درهم وعلى أهل الذهب ألف دينار، وعلى أهل البقر ماثتي بقرة، وعلى أهل الشام ألفي شاة، وعلى أهل الحلل ماثتي حلة وترك دية أهل الذمة لم يوفع فيها شيئاً. وقد روى أهل السنن الأربعة عنه على إن دية المعاهد نصف دية المسلم، ولفظ ابن ماجه «قضى أن عقل أهل الكتابين نصف عقل المسلمين، وهم اليهود والنصاري واختلف الفقهاء في ذلك فقال مالك: ديتهم نصف دية المسلمين في الخطأ والعمد. وقال الشافعي: ثلثها في الخطأ والعمد. وقال أبو حنيفة: بل كدية المسلم في الخطأ والعمد. وحجة مالك حديث عمرو بن شعيب وحجة الشافعي أن عمر جعل ديته أربعة آلاف وهي ثلث دية المسلم. وراعى أبو حنيفة أصله هو جريان القصاص بين المسلم والذمي فكما سوى بينهما في الدية.

والدية تأخذها ورثة المقتول، وهي كميراث يقضي منها الدين وتنفذ منها الوصية وتقسم على الورثة. روي أن امرأة جاءت تطلب نصيبها من دية الزوج فقال عمر: لا أعلم لك شيئاً، إنما الدية للعصبة الذين يعقلون عنه فشهد بعض الصحابة أن رسول الله على أمره أن يورث الزوجة من دية زوجها فقضى عمر بذلك.

﴿وَإِنْ كَانَ مِنْ قُومَ عَدُو لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنَ فَتَحْرِيرِ رَقِّبَةً مُؤْمِنَةً ﴾ .

أوجب الله في المؤمن الساكن بدار الحرب إذا قتله مؤمن تحرير رقبة مؤمنة دون الدية، وإنما حملنا الآية على ذلك ولم نحملها على المؤمن الذي يتصل نسبه بقوم عدو وهو ساكن ببلاد الإسلام لانعقاد الإجماع على وجوب الدية فيه.

﴿ وإن كان من قوم بينكم وبينهم ميثاق فدية مسلمة إلى أهله وتحرير رقبة مؤمنة ﴾ . جعل الله في قتل المعاهد ما جعله في قتل المسلم من الدية وتحرير الرقبة . وحمل بعضهم الآية على المسلم الذي هو في قرم معاهدين ليس بظاهر لأنه يكون تكراراً إذ حكمه داخل في قوله ﴿ ومن قتل مؤمناً خطأ ﴾ .

ولا معنى لإفراده لأنه لم يخالف حكمه بخلاف المؤمن الذي هو في قوم عدو فإنه أفرده لأن حكمه يخالف الأول.

﴿ فمن لم يجد فصيام شهرين متتابعين توبة من الله وكان الله عليماً حكيماً ﴾ يقول الله فمن لم يملك رقبة ولا ما يتوصل به إليها فعليه صيام شهرين متتابعين توبة من الله أي قبولاً ورحمة من تاب الله عليه إذ قبل توبته والعامل فيه محذوف إما شرع أو نقلكم من العتق عند العجز إلى الصوم. وفي التعبير بالتوبة إشارة إلى أن القاتل خطأ ملوم وأنه كان ينبغي له أن يتحرى وقد أوجب الله في صيامه الشهرين التتابع فلو أفطر يوماً. وجب الاستئناف إلا أن يكون الفطر بحيض أو نفاس أو مرض يمتنع معه الصوم.

﴿وكان الله عليماً حكيماً﴾ فقد علم أن القاتل خطأ لم يتعمد فلذلك لم يؤاخذه وعلم أنه فوت على ورثة المقتول مصلحتهم بقتله ففرض الدية تعويضاً لهم وهذا غاية في الحكمة والمصلحة.

قَالَ الله تعالى ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ الْمُتَعَبِّدُا فَجَـزَآؤُهُ جَهَـنَّمُ خَكِلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَـنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ آلَ السّاء: ٩٣].

يقول الله تعالى ومن يقتل مؤمناً عامداً قتله فجزاؤه على قتله عذاب جهنم باقياً فيها وغضب الله عليه لما ارتكبه من هذا الجرم الفظيع وأخزاه وأعد له عذاباً عظيماً.

بعد أن ذكر الله حكم من قتل المسلم خطأ ذكر هنا حكم من قتله عامداً واقتصر على ذكر عقوبته في الأخرى لأنه ذكر عقوبته في الدنيا وهي القصاص في قوله تعالى ﴿ كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَنْلَيِ ﴾ [البقرة: ١٧٨].

وقد استدل المعتزلة بهذه الآية على القطع بعذاب الفساق وخلودهم في النار إن لم يتوبوا، وقد أجاب العلماء عن ذلك بأجوبة شتى منها: أن هذه الآية نزلت في كافر قتل مسلماً ويرد عليه أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، وأيضاً قد ثبت في الأصول أن ترتيب الحكم على الوصف المناسب له يدل على كون ذلك الوصف علة

لذلك الحكم وبذلك علمنا من قوله ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَأَقْطَ مُوَا أَيْدِيَهُمَا ﴾ [المائدة: ٣٨] أن السرقة علة القطع.

ومنها أن هذا وعيد بأنه سيفعل ذلك في المستقبل والخلف في الوعيد كرم وهذا مردود لأن الوعيد قسم من الخبر فإذا جوز على الله الخلف فيه فقد جوز عليه الكذب وهو باطل.

ومنها أن هذه الآية دلت على أن جزاء القاتل هو ما ذكر وليس فيها ما يدل على أنه سيوصل هذا الجزاء إليه وهذا مثل ما يقول السيد لعبده «جزاؤك أن أفعل بك كذا وكذا ولكن لا أفعله». وهذا ضعيف أيضاً لأن الله ذكر في هذه الآية أن جزاءه ما ذكر وذكر في آيات أخرى أنه سيوصل جزاء عاملي السوء إليهم قال ﴿مَن يَعْمَلُ سُوّءًا يُجّزَ بِهِ ﴿ النساء: ١٢٣] وقال ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَرَهُ ﴿ الزلزلة : النساء: ١٢٣]

واختار الرازي في الجواب أن هذه الآية قد خصصت في موضعين: أحدهما القتل العمد إذا لم يكن عدواناً كقتل القصاص. والثاني القتل الذي تاب عنه وإذا دخلها التخصيص في هاتين فنحن نخصص هذا العموم فيما إذا حصل العفو بدليل قوله تعالى ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ [النساء: ٤٨].

وقد ذهب ابن عباس إلى أن المؤمن إذا قتل مؤمناً متعمداً لا تقبل له توبة. أخرج ابن جرير عن سالم قال: كنت جالساً مع ابن عباس فسأله رجل فقال: أرأيت رجلاً قتل مؤمناً متعمداً أين منزله؟ قال: جهنم خالداً فيها وغضب الله عليه ولعنه وأعد له عذاباً عظيماً. قال: أفرأيت إن هو تاب وآمن وعمل صالحاً ثم اهتدى قال: وأنى له الهدى ثكلته أمه والذي نفسي بيده لسمعته يقول ـ يعني النبي على «يجيء يوم القيامة معلقاً رأسه بإحدى يديه إما بيمينه أو بشماله آخذاً صاحبه بيده الأخرى تشخب أوداجه حيال عرش الرحمن يقول يا رب سل عبدك هذا علام قتلني فما جاء نبي بعد نبيكم ولا نزل كتاب بعد كتابكم»(١).

وقال جمهور العلماء: إن توبة القاتل تقبل وتدل له أن الكفر أعظم من هذا القتل والتوبة عن الكفر تقبل فالتوبة عن القتل أولى بالقبول. وأيضاً آية الفرقان تدل على قبول توبته وهي قوله ﴿وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقَتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي

<sup>(</sup>١) رواه النسائي في كتاب التحريم باب ٢. الترمذي في كتاب تفسير سورة النساء باب ١٥. أحمد في مسئله (١/ ٢٤٠، ٢٩٤، ٣٦٤).

حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا بِزَنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَـاَمًا ﴿ يُفَهَدُمَتُ لَهُ ٱلْمَكَابُ يَوْمَ الْفِيكَمَةِ وَيَقْلُدُ فِيهِ. مُهَكَانًا ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَمَامَنَ وَعَمِلَ عَكَدُلًا مَهَلِحًا ﴾ [الفرقان: ٨٦. ٦٥. ٢٠].

وأياً ما كان الأمر فالآية تعد قتل المؤمن من الكبائر وتهدد القاتل بأنواع من التهديد والعقاب، وقد ورد في الأحاديث من التغليظ في قتل المسلم ما هو قريب مما في الآية.

قال رسول الله ﷺ «لزوال الدنيا أهون على الله من قتل امرىء مسلم» (١٠). وقال أيضاً «لو أن رجلاً قتل بالمشرق وآخر رضي بالمغرب لأشرك في دمه». وقال أيضاً «إن هذا الإنسان بنيان الله ملعون من هدم بنيانه».

وقال أيضاً «من أعان على قتل مؤمن بشطر كلمة جاء يوم القيامة مكتوباً بين عينيه آيس من رحمة الله»(٢).

فعلى من ينشد الحيطة لنفسه في آخرته ألا يقتل مسلماً ولا يعين على قتل مسلم بشهادة باطلة ونحوها.

قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا مَنَرَاتُدُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَنَبَيَّنُوا وَلَا نَقُولُواْ لِمَنَ ٱلْقَيْ إِلَيْكُمُ ٱلسَّنَ مُؤْمِنَا تَبْتَغُونَ عَرَمَنَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا فَعِندَ ٱللَّهِ مَعَانِدُ كَثِيرًا لَّهُ كَذَيْكُمُ ٱلسَّنَا مُؤْمِنَا تَبْتَغُونَ عَرَمَنَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا فَعِندَ ٱللَّهِ مَعَانِدُ كَثَيْرًا لَهُ كَذَيْكُمُ أَنْبَيَنُوا إِنْ اللهُ عَلَيْكُمُ فَتَبَيَّنُوا إِنْ اللهُ كَانِدُ مَنْ أَلَهُ عَلَيْكُمُ فَتَبَيَّنُوا إِنْ اللهُ كَانِدُ مَنْ أَنْ اللهُ عَلَيْكُمُ فَتَبَيِّنُوا إِنْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ فَتَبَيِّنُوا إِنْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ الللهُ اللهُ ال

ضربتم: له معان منها السفر وكأنه سمي به لأن المسافر يضرب دابته بعصاه ليصرفها كما يريد ثم سمي به كل مسافر أو لأنه يضرب برجليه الأرض في سيره.

«فتبينوا» وقرىء «فتثبتوا» وهما من التفعل بمعنى الاستفعال أي اطلبوا بيان الأمر وثباته ولا تتعجلوا فيه من غير روية.

السلام: وقرىء المسلم وهما الاستسلام وقيل الإسلام وقيل التسليم أي تحية أهل السلام.

معنى الآية: يا أيها الذين آمنوا بالله ورسوله إذا سرتم سيراً لله تعالى في جهاد الكفار ورأيتم من تشكون أهو سلم لكم أم حرب فاطلبوا بيان أمره ولا تعجلوا بقتله ولا تقولوا لمن استسلم لكم لست مؤمناً أو لمن أظهر إليكم الإسلام لست مؤمناً تبتغون متاع الحياة الدنيا فإن عند الله مغانم كثيرة من رزقه ونعمته فالتمسوها بطاعته فهي خير

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي في كتاب الديات باب ٧. أبن ماجه في كتاب الديات باب ١.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجة في كتاب الديات باب ١.

لكم ﴿كذلك كنتم من قبل﴾ أي كهذا الذي كان مستخفياً بالإسلام من قومه ولما وجدكم أظهر لكم دينه كنتم من قبل إلخ مستخفين بدينكم من كفار قريش فمن الله عليكم بإعزاز دينه وتقوية شوكة الإسلام فأظهرتم دينكم فتبينوا أمر من أشكل عليكم أمره إن الله كان بما تعملون خبيراً. ومنه تعجيلهم بقتل من لم يتبين لكم شأنه ابتغاء عرض الدنيا الزائل وحطامها الفاني.

وقال الزنخشري: كذلك كنتم من أول ما دخلتم في الإسلام سمعت من أفواهكم كلمة الشهادة فحصنت دماءكم وأموالكم من غير انتظار الاطلاع على مواطأة قلوبكم لألسنتكم فمن الله عليكم بالاستقامة والاشتهار بالإيمان وإن صرتم أعلاما فعليكم أن تفعلوا بالداخلين في الإسلام كما فعل بكم وأن تعتبروا ظاهر الإسلام في المكانة ولا تقولوا إن تهليل هذا الاتقاء القتل لا لصدق النية فتجعلوه سلماً إلى استباحة دمه وماله وقد حرمهما الله.

سبب نزول هذه الآية. قد اختلف فيه ونحن نقتصر هنا على رواية واحدة: قيل المرداس بن نهيك رجل من أهل فدك أسلم ولم يسلم من قومه غيره فغزتهم سرية لرسول الله على كان عليها غالب بن فضالة الليثي فهربوا وبقي مرداس لثقته بإسلامه، فلما رأى الخيل ألجأ غنمه إلى عاقوم من الجبل وصعد، فلما تلاحقوا وكبر وأكبر ونزل وقال: لا إله إلا الله محمد رسول الله السلام عليكم: فقتله أسامه بن زيد واستاق غنمه فأخبروا رسول الله يحمد وجداً شديداً وقال: «قتلتموه إرادة ما معه ثم قرأ الآية على أسامة. فقال: يا رسول الله استغفر لي فقال: فكيف بلا إله إلا الله؟» قال أسامة: فما زال يعيدها حتى وددت أن لم أكن أسلمت إلا يومئذ ثم استغفر لي وقال: «اعتق رقبة». ويؤخذ مما تقدم أن الكافر إذا قال لا إله إلا الله حرم قتله لأنه قد اعتصم بعصام الإسلام المانع من دمه وماله وأهله.

وقد قال الفقهاء: إذا قتله في هذه الحالة قتل به وإنما لم يقتل أسامة لأنه كان في صدر الإسلام وتأول أنه قالها متعوذاً وأن العاصم قولها مطمئناً وقد ورد الحديث الصحيح مبيناً أن قول لا إله إلا الله عاصم كيفما كان قال رسول الله على «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله فإذا قالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها»(١).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب الإيمان باب ۱۷. وكتاب الصلاة باب ۲۸ مسلم في كتاب الإيمان حديث ۳۲ مسلم في كتاب الإيمان حديث ۹۰. الترمذي في كتاب الإيمان باب ۱، ۲. ابن ماجة في كتاب الفتن باب ۱.

كانت عليه في الحضر.

## القسم الثاني

## بسم الله الرحمن الرحيم:

قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا ضَمَرَتُمُ فِي الْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُو جُنَاحٌ أَن نَقَمُرُوا مِنَ الصَّلَاةِ إِن فَغَمُ أَن يَغْذِيكُمُ الّذِينَ كَفُوا إِنَّ الْكَفِرِينَ كَانُوا لَكُو عَدُواً مُبِينًا ﴿ النساء: ١٠١]. الضرب في الأرض السير فيها. قال الله تعالى ﴿ وَمَاخُرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الْأَرْضِ ﴾ [المنساء: ١٠١] وقال ﴿ يَكَايُّهُا اللّذِينَ ءَامُنُوا إِذَا ضَرَيْتُهُ فِي سَبِيلِ اللّهِ فَتَبَيَّنُوا ﴾ [النساء: الملام الشيء الحد منه وجعله أنقص مما كان وهو بهذا المعنى في الصلاة عتمل النقص من عددها ويحتمل النقص من صفتها وهيئتها؛ فالأول أن تصير الرباعية ثنتين، والثاني التخفيف في هيئتها كأن تكون ذات ركوع وسجود يمتنع المشي فيها فتصير ذات ايماء يباح الانتقال فيها وكأن تكون يصلي المأموم خلف الإمام الصلاة فتصير ذات ايماء يباح الانتقال فيها وكأن تكون يصلي المأموم خلف الإمام الصلاة الإمام ما بقي من صلاة الإمام ثم ينصرف ويتم كل من المأمومين صلاته منفردا كل كالملة فيقتصر على جزء منها مع ينصرف ويتم كل من المأمومين صلاته منفردا كل ذلك حط من الصلاة ونقص لها وتخفيف على فاعلها، وقد اختلف العلماء في المراد ذلك حط من الصلاة والقائلون بأن ذلك حط من الصلاة أهو القصر في عدد ركعات الصلاة أم هو القصر من هيئتها، والقائلون بأن القصر نقص عدد الركعات اختلفوا في المراد من الصلاة أهي صلاة المسافر أم هي الصلاة في حال الحوف من العدو فعلى الأول يكون القصر للصلاة في السفر بالنظر لما الصلاة في حال الحوف من العدو فعلى الأول يكون القصر للصلاة في السفر بالنظر لما

وذهب ابن عباس وجابر بن عبد الله إلى الثاني قال ابن عباس: فرض الله صلاة الحضر أربعاً وصلاة السفر ركعتين وصلاة الخوف ركعة على لسان نبيكم. وهذا القول ليس بظاهر لأن القرآن صريح في أن كيفية صلاة الخوف أن يقسم القوم أنفسهم طائفتين يصلي الإمام بطائفة منهما شيئاً من الصلاة ثم تأي طائفة أخرى لم يصلوا فيصلون مع الإمام. ونحن متفقون على أن المأموم عليه أن يؤدي مثل ما يؤدي الإمام فما معنى قولهم إن صلاة الخوف ركعة؟ إن أرادوا أنها ركعة بجماعة مع الإمام بالنظر لكل من الطائفتين فهو مسلم ولا يثبت لهم ما قالوا من أن صلاة الخوف ركعة، وإن قالوا إن كل طائفة ليس عليها إلا الذي صلت مع الإمام فهو مخالف لما حكينا من الاتفاق على أن على المأموم أن يفعل مثل ما فعل الإمام وقد دلت كل الأخبار التي

رويت في صلاة النبي على لصلاة الخوف أنها ركعتان يصلي بكل طائفة ركعة، وعلى هذا يجب أن يحمل قول ابن عباس وجابر رضي الله تعالى عنهما أن صلاة الخوف ركعة إنها ركعة لكل طائفة مع الإمام وتقضى كل منهما ركعة دون الاقتصار على ركعة واحدة.

وقد استدل القائلون بأن القصر قصر عدد الركعات بما روي عن يعلى بن أمية أنه قال قلت لعمر بن الخطاب: كيف تقصر وقد أمنا وقد قال الله ﴿فليس عليكم جناح أن تقصروا من الصلاة إن خفتم أن يفتنكم الذين كفروا﴾؟ فقال عمر: عجبت ما عجبت منه فسألت النبي على فقال: "صدقة تصدق الله بها عليكم فاقبلوا صدقته". وهذا يدل على أن المراد بالقصر في الآية القصر في عدد الركعات لأن السائل فهم أن ذلك لا يكون إلا في الخوف وقد فعل في الأمن فقال النبي «هو صدقة» فدل على أن القصر الذي في الأمن وذلك نقص في الركعات دون الصفة، وأيضاً فإن القصر أن تقتصر من الشيء على بعضه والقصر في الصفة تغيير لا إتيان بالبعض لأنه جعل الإيماء بدل الركوع والسجود مثلاً، وأيضاً فإن «من» في قوله ﴿من الصلاة﴾ للتبعيض وذلك في الاقتصار على بعض الركعات أظهر.

وأما دليل الذين قالوا إن المراد بقصر الصلاة في الآية قصر الصفة والهيئة دون نقصان أعداد الركعات فهو أن الآية في صلاة السفر. أليس الله يقول ﴿وإذا ضربتم في الأرض﴾ وقد روي عن عبد الرحمن بن أبي ليلى عن عمر قال: صلاة السفر ركعتان وصلاة الفطر والأضحى ركعتان تمام غير قصر على لسان نبيكم عليه الصلاة والسلام. فقد أخبر أن صلاة السفر سواء أكانت صلاة أمن أم خوف تمام غير قصر. فإذا معنى القصر في الآية قصر الصفة لا قصر عدد الركعات وهم يحملون قول عمر هعجبت منه على أنه لعله كان قد ظن في بادىء الأمر أن القصر في صلاة الخوف قصر عدد الركعات فلما سمع من النبي على أنه المنه غير قصر علم أن القصر في الآية إنها هو في الصفة.

وقد اختلف الفقهاء في أن فرض المسافر في الظهر والعصر والعشاء أهو ثنتان أم هو نخير بين القصر والإتمام؛ فقال أبو حنيفة وأبو يوسف ومحمد: فرض المسافر ركعتان إلا في المغرب فإمها ثلاث فإن صلى المسافر أربعاً ولم يقعد على رأس الركعتين فسدت صلاته، وإن قعل بعدهما مقدار التشهد تمت صلاته مع الكراهية لتركه السلام بمنزلة من صلى الفجر أربعاً بتسليمة. وقال حماد بن سليمان: إذا صلى أربعاً أعاد.

وقال الشافعي رضي الله عنه: القصر رخصة فإن شاء قصر وإن شاء أتم. احتج الشافعي رحمه الله بأن ظاهر الآية نفي الجناح عنهم في القصر وهذا اللفظ مشعر بأنه رفع عنهم لزوم الإتمام من غير إلزام لهم بالقصر. وأيضاً فقد روي عن عائشة أنها قالت: قصر رسول الله وأتم وكان عثمان رضي الله عنه يتم ويقصر ولم ينكر عليه أحد من الصحابة. وأيضاً فقد جرى الشرع في رخص السفر على التخيير كالصوم والفطر فالقصر كذلك.

واحتج الحنفية بما روي عن عمر أنه قال: صلاة السفر تمام غير قصر على لسان نبيكم. وبأن النبي على الترم القصر في أسفاره كلها فقد روي عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان رسول الله على إذا خرج مسافراً صلى ركعتين حتى يرجع. وروي عن عمران بن حصين: حججت مع النبي على فكان يصلي ركعتين حتى يرجع إلى المدينة وقال لأهل مكة: صلوا أربعاً فإنا قوم سفر. وقال ابن عمر: صحبت رسول الله على في السفر فلم يزد على ركعتين وصحبت أبا بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم في ألسفر فلم يزيدوا على ركعتين حتى قبضهم الله وقد قال الله تعالى ﴿لَقَدَ كَانَ لَكُمْ فِي السفر فلم يزيدوا على ركعتين حتى قبضهم الله وقد قال الله تعالى ﴿لَقَدَ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسَوةٌ حَسَنَةٌ ﴾ [الأحزاب: ٢١] وقال ﴿فَامِينُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ النّبِي اللهِ وَكَلِمُتِهِ وَاتّبِعُوهُ لَمَلَّحُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٨] وقال النبي على السفر ركعتين فوجب النبي على السفر ركعتين فوجب النبي على الرسول أو قوله وهذا فعله وهذا قوله.

وأيضاً لو كان مراد الله التخيير بين القصر والإتمام لبين ذلك كما بينه في الصوم وأما ما ورد عن عثمان فقد اعتذر عنه بأنه قد تأهل فإنه حين أتم بمعنى أنكر عليه الصحابة قال: إنما أتممت لأني تأهلت بهذا البلد وقد سمعت رسول الله على يقول من أهله». وقد قالت عائشة فيما روي عنها: أول ما فرضت الصلاة ركعتان فزيدت في الحضر وأقرت في السفر. وأما ما روي عنها أن رسول الله قصر وأتم فيحمله الحنفية على قصر الفعل وإنما الحكم جمعاً بين الروايات وما

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب الأذان باب ١٨. كتاب الأدب باب ٢٧. الدارمي في كتاب الصلاة باب ٤٧. أحمد في مسنده (٥٣/٥).

ظاهر قوله ﴿فليس عليكم جناح﴾ فهم يتأولون القصر على قصر الصفة وقد ذكر صاحب الكشاف وجهاً آخر في قوله ﴿ليس عليكم جناح﴾ فقال: إنهم لما ألقوا الإتمام فربما خطر ببالهم أنهم نقصوا في قصر الصلاة فنفى الجناح من أجل ذلك وظاهر تعليق القصر على الضرب في الأرض يدل على القصر في مطلق السفر سواء في ذلك السفر للحج والجهاد والتجارة وغيرها. وأيضاً قوله «صلاة السفر ركعتان» (١) يدل على ذلك. وقد روي عن عبد الله بن مسعود قال: لا تقصر إلا في حج أو جهاد. وعن عطاء قال: لا أرى أن يقصر الصلاة إلا من كان في سبيل الله.

لكن هذا مخالف لظاهر الآية ولا تمسك لهم بما روي أن النبي ﷺ لم يقصر إلا في حج أو جهاد.

وقد تمسك داود الظاهري بهذا الظاهر وقال: إن قليل السفر وكثيره سواء في جواز القصر. فالمدار في تحقيق القصر عندهم على تحقيق شرطه وهو الضرب في الأرض، وأما الجمهور فقد قالوا: إن الضرب في الأرض حقيقته الانتقال من مكان وظاهر أن مجرد الانتقال من مكان لا يكون سبباً في الرخصة فلا بد أن يكون الضرب المرخص ضرباً مخصوصاً، ولما كان ذلك لا يعرف إلا ببيان السنة لمقدار الانتقال المرخص ولم يرد في بيان السنة ترخيص في القصر في أقل من سفر يوم وذلك أنه حصل في المسألة روايات:

- (١) روي عن عمر رضي الله عنه أنه قال: يقصر في يوم تام وبه قال الزهري والأوزاعي.
  - (٢) قال ابن عباس: إذا زاد على يوم وليلة قصر.
    - (٣) قال أنس بن مالك: المعتبر خمس فراسخ.
      - (٤) قال الحسن: مسيرة ليلتين.
- (٥) قال الشافعي والنخعي وسعيد بن جبير: من الكوفة إلى المدائن وهي مسيرة ثلاثة أيام وهو قول أبي حنيفة وأصحابه وعنهم يومان وأكثر الثالث.
- (٦) قال مالك والشافعي: أربعة برد كل بريد أربعة فراسخ. فهذه الأقوال على ما بينها من الاختلاف تدل على إجماعهم أن السفر المرخص مقدر بقدر مخصوص هو

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب التقصير باب ۱۱، ۱۲. مسلم في كتاب المسافرين حديث ٥. أبو داود في كتاب السفر باب ۷، ۱۸. الترمذي في كتاب الجمعة باب ۳۹، ٤١. النسائي في كتاب السفر باب ۱، ٥. أحمد في مسنده (۲۷/۱، ۲۶۱، ۲۶۳).

الذي فيه الاختلاف.

وقد عول الحنفية في مذهبهم على قوله عليه الصلاة والسلام «يمسح المقيم يوماً وليلة والمسافر ثلاثة أيام» (١) وعلى ما ورد في منع المرأة من السفر فوق ثلاث إلا مع زوج أو محرم فدل هذا على أن ما دون الثلاث ليس سفراً بل هو في حكم الإقامة حيث جعل الثلاث فاصلاً بين الخروج بدون محرم وعدمه، وأما الشافعية فإنهم عولوا في مذهبهم على ما روي عن مجاهد وعطاء عن ابن عباس أن النبي على قال «يا أهل مكة لا تقصروا في أدنى من أربعة برد من مكة إلى عسفان» وقد تقدم الكلام على أدلة الحنفية والشافعية في الصوم، إنما الذي يعنينا الآن هو ما ذهب إليه الظاهرية فنحن نقول لهم إن الآية مجملة وقد أجمع السلف على أن السفر مقدر وقد بينت السنة أنه مقدر على خلاف في الروايات مرجعه إلى الترجيح فهو عند الترجيح يثبت أحد الأقوال في التقدير وهو خلاف ما يدعون.

وقد زعم الظاهرية أيضاً أن القصر في السفر إنما يكون عند الخوف تمسكاً بالشرط في قوله ﴿إن خفتم أن يفتنكم الذين كفروا﴾ إذ هو يفيد أن القصر إنما يحصل عند الخوف فما لم يكن خوف لم يكن قصر ولكنا نقول: إن الآية لا تدل على أكثر من أنه عند الخوف يصبح القصر أما في حال عدم الخوف فهل يصح أم لا؟ ذلك ما لم تعرض له الآية بل هي ساكتة عنه وهذا السكوت عنه قد بينته السنة وفائدة التقييد بالخوف في الآية بيان حال السفر الذي كانوا عليه وقتئذ غالب أسفارهم إنما كان في حرب العدو، على أن لنا أن نقول إن القصر الذي في الآية هو قصر صفة في إحدى صلوات السفر وهي الصلاة في حال الخوف. ثم ماذا يقول الظاهرية في قوله ﴿إن خفتم أن يفتنكم الذين كفروا﴾ هل يقولون السفر المرخص إنما يكون في حال الخوف من الكفار فقط وأما من العدو مطلقاً فلا، ما نظنهم يقولون بالتزامه إذ المعقول أن يحبوجون بما احتجوا به.

﴿إِن خفتم أَن يَفتنكم الذين كَفُرُوا﴾ أي إِن خفتم أَن يتخذ أعداؤكم اشتغالكم بالصلاة وطولها فرصة لتغلبهم عليكم فتفتنون وتغلبون، فلا تمكنوهم من هذا بل اقصروا من الصلاة، ويصح أن يكون المراد إن خفتم أن يفتنكم الكافرون في حال الركوع والسجود حيث لا ترون حركاتهم فصلوا راجلين أو راكبين آمنين والفتنة الشدة

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه في كتاب الطهارة باب ٨٦.

والمحنة واللبلية.

﴿إِنَّ الْكَافِرِينَ كَانُوا لَكُمْ عَدُواً مِبِيناً ﴾ .

فهم يتربصون بكم الدوائر ليوقعوا بكم وتتم لهم الغلبة عليكم وقد سهلت لكم الطريق في قتالهم فلا تدعوا لهم فرصة لينفذوا منها إلى غرضهم ولو كانت تلك الفرصة هي الصلاة التي لا تترك بحال فقد جعلت لكم أن تقصروا منها.

قال تعالى: ﴿وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الْعَتَكَلَوْهُ فَلْنَقُمْ طَآبِفَةٌ مِنْهُم مَّعَكَ وَلَيَأْخُدُوا أَسْلِحَتُهُمْ فَإِذَا سَجَدُوا فَلْيَكُونُوا مِن وَرَآبِكُمْ وَلَتَأْتِ طَآبِفَةٌ أُخْرَكِ لَرَّ يُمْكُوا فَلْيُعَمَّلُوا فَلْيُعَمَّلُوا فَلْيُعَمَّلُوا مَعَكَ وَلِيَأْخُذُوا حِذْرَهُمْ وَأَسْلِحَتُهُمْ ﴾ [النساء: ١٠٢].

هذا شروع في بيان كيفية صلاة الخوف. وقبل الكلام على معنى الآية نقول: قد ذهب الإمام أبو يوسف صاحب أبي حنيفة في إحدى الروايات عنه والحسن بن زياد إلى أن ما اشتملت عليه الآية من الأحكام كان خاصاً بوجود النبي على في الجيش أخذا من ظاهر قوله ﴿وإذا كنت فيهم﴾ ثم هو يقول: إن هذا الحكم في حال وجود النبي كلى كان معقول المعنى مراعاة لوجوب التسوية بين أفراد الجيش في إحراز فضيلة الصلاة مع النبي كلى ولذلك اغتفر لهم في الصلاة ما لم يغتفر في غيرها من الصلوات من إباحة المشي والسير مع الإمام، ثم مفارقته قبل تمام الصلاة معه وحمل السلاح إلى غير ذلك. وأما بعد زمن النبي فلا داعي إلى أعمال من شأنها أن تفسد الصلاة في غير ضرورة إذ من المكن أن تتعدد الأثمة في الجيش فيصلي بكل فرقة إمام في أوقات غتلفة مع بقاء العدة والحذر من العدو وبعد الرسول لا يفضل إمام إماماً وفي الإمكان اختيار أثمة على سواء فالضرورة التي كانت في إحراز فضل الصلاة مع الرسول فقد زالت.

فلا حاجة إلى صلاة الخوف بكيفية من كيفياتها التي وردت، وذهب إليها الفقهاء. ولكن جمهور الفقهاء على خلاف هذا، وأن صلاة الخوف لا تزال مشروعة وهم مختلفون فيما بينهم على الكيفية التي تصلى بها صلاة الخوف وقد تقرر عندهم أن خطاب النبي على خطاب لأمته فلا متمسك لأبي يوسف بالخطاب وأما الشرط (إذا) فهو لا يدل على أكثر من ترتب وجود قسمة المصلين طائفتين على وجوده فيهم ولكن لا دلالة على أنه إذا عدم الوجود فيهم انعدمت هذه القسمة.

بعد هذا نقول: إنه ورد أن النبي على قد صلى صلاة الخوف على هيئات مختلفة في مواضع مختلفة وقد يكون صلاها في كل مرة على هيئة تخالف ما صلاها عليه في المرات الأخرى، وقد اتخذ الفقهاء من هذه الروايات على هذه الأوضاع المختلفة أدلة على مذاهبهم المختلفة. وقد يكون في مخالفة النبي على بين الأوضاع وفي الأماكن المختلفة ما يصح أن يكون دليلاً على أن الأمر فيها متروك لإمام الجيش يصلي بالناس

حسبما تقضي المصلحة الحربية وقد قال هذا أو يقرب من هذا كل من أبي بكر الرازي وابن جرير الطبري.

ولنذكر أقوال الفقهاء في كيفية صلاة الخوف مع ما يوافق كل قول منها من الروايات التي رويت عن رسول الله عليه المحسب الاستطاعة فنقول:

(۱) ذهب أبو حتيفة ومحمد رحمهما الله إلى كيفية صلاة الخوف أن يقسم الإمام القوم طائفتين تقوم طائفة مع الإمام وطائفة إزاء العدو فيصلي بهم ركعة وسجدة ثم ينصرفون إلى مقام أصحابهم ثم تأتي الطائفة الأخرى التي بإزاء العدو فيصلي بهم الامام ركعة وسجدتين ويسلم هو وينصرفون إلى أصحابهم ثم تأتي الطائفة التي بإزاء العدو وتقضي ركعة بغير قرآءة وتتشهد وثسلم وتذهب إلى وجه العدو وتأتي الطائفة الأخرى فيقضون ركعة بقراءة فقد جاء في السنة ما يدل على أن النبي على صلاها على هذا الوجه. روى الزهري عن سالم عن أبيه أن رسول الله على صلى بإحدى الطائفتين ركعة والطائفة الأخرى مواجهة للعدو ثم انصرفوا وقاموا في مقام أولئك، وجاء أولئك، وطلى بهم ركعة أخرى ثم سلم ثم قام هؤلاء فقضوا ركعتهم وهؤلاء فقضوا ركعتهم. وروي مثله عن نافع وابن عمر عن ابن عباس.

(٢) وقال عبد الرحمن بن أبي ليلى: إذا كان العدو بينهم وبين القبلة جعل الناس طائفتين فيكبر ويكبرون جميعاً ويركع ويركعون جميعاً معه ويسجد الإمام والصف الأول ويقوم الصف الآخر في وجه العدو فإذا قاموا من السجود سجد الصف الآخر فإذا فرغوا من سجودهم قاموا وتقدم الصف المؤخر وتأخر الصف المقدم فيصلي بهم الامام الركعة الأخرى كذلك، وإذا كان العدو في دبر القبلة قام الإمام ومعه صف مستقبل القبلة والصف الآخر يستقبل العدو فيكبر ويكبرون جميعاً ويركع ويركعون جميعاً ثم يسجد الصف الذي مع الإمام سجدتين ثم ينقلبون فيكونون مستقبلي العدو ثم يجيء الآخرون فيسجدون جميعاً ويسجد الصف الذي معه ثم ينقلبون إلى وجه العدو ويجيء الآخرون فيسجدون معه ويفرغون ثم يسلم الإمام وهم جميعاً.

وعن أبي يوسف رحمه الله روايتان غير التي ذكرناها في فتح الكلام: إحداهما يوافق فيها أبا حنيفة، والأخرى يوافق فيها ابن أبي ليلي إذا كان العدو في القبلة ويوافق فيها أبا حنيفة إذا كان العدو دبر القبلة. وقد روي في السنة ما يوافق قول ابن أبي ليلى. روى عكرمة عن ابن عباس قال: خرج رسول الله على في غزاة فلقي المشركين بعسفان فلما صلى المظهر فرآه يركع ويسجد هو وأصحابه قال بعضهم يومنذ كان فرصة

الكم لو أغرتم عليه ما علموا بكم حتى تواقعوهم. قال قائل منهم: فإن لهم صلاة أخرى أحب إليهم من أهلهم وأموالهم فاستعدوا حتى تغيروا عليهم فيها فأنزل الله عز وجل ﴿وإذا كنت فيهم والآية. وأعلمه ما ائتمر به المشركون فلما صلى رسول الله على العصر وكانوا قبالته في القبلة فجعل المسلمين خلفه صفين فكبر رسول الله على فكبروا جميعاً ثم ركع وركعوا جميعاً فلما سجد سجد معه الصف الذين يلونه وقام الصف الذي خلفهم مقبلين على العدو، فلما فرغ رسول الله على من سجوده وقام سجد الصف الثاني ثم قاموا وتأخر الذين يلون الرسول وتقدم الآخرون فكانوا يلون الرسول فلما ركع ركعوا جميعاً ثم رفع فرفعوا ثم سجد فسجد معه الذين يلونه وقام الصف الثاني مقبلين على العدو، فلما فرغ رسول الله على من سجوده وقعد الذين يلونه سجد الصف الثون مقبلين على العدو، فلما فرغ رسول الله على من سجوده وقعد الذين يلونه سجد المشركون يسجد بعضهم ويقوم بعضهم ينظر إليهم قالوا قد أخبروا بما أردنا.

(٣) وقال مالك رضي الله عنه: يتقدم الإمام بطائفة وطائفة بإزاء العدو فيصلي بالتي معه ركعة وسجدتين ويقوم قائماً وتتم الطائفة التي معه لأنفسها ركعة أخرى ثم يتشهدون ويسلمون ثم يذهبون إلى مكان الطائفة التي لم تصل فيقومون مكانهم وتأتي الطائفة الأخرى فيصلي بهم ركعة وسجدتين ثم يتشهدون ويسلم ويقومون فيتمون لأنفسهم الركعة التي بقيت.

(٤) وقال الشافعي رضي الله عنه مثل قول مالك إلا أنه قال: لا يسلم الإمام حتى تتم الطائفة الثانية لأنفسها ثم يسلم معهم. قال ابن القاسم: وكان مالك يقول بهذا الحديث (رومان) ثم رجع عنه إلى حديث القاسم وفيه أن الامام يسلم ثم تقوم الطائفة الثانية فيقضون أما حديث رومان الذي أشرنا إليه فهو ما روي بزيد عن رومان عن صالح بن خوات مرسلاً عن النبي على وذكر فيه أن الطائفة الأولى صلت الركعة الثانية قبل أن يصليها النبي الله وأما حديث القاسم فهو ما روى ابنه عنه عن صالح ابن خوات عن سهل بن أبي حثمة أن رسول الله على جم صلاة الخوف فصف صفأ خلفه، وصف مصاف العدو فصلى جم ركعة ثم ذهب هؤلاء وجاء أولئك فصلى جم ركعة ثم ذهب هؤلاء وجاء أولئك فصلى جم ركعة ثم قاموا فقضوا ركعة ركعة وقد كان ذلك في غزوة الرقاع.

وقد رويت روايات أخرى بغير هذه الأوضاع لا نطيل بذكرها. فأنت ترى الروايات عن الرسول مختلفة ولعل السبب في الاختلاف ما أشرنا إليه سابقاً. والآية التي نحن بصددها يمكن إرجاعها إلى هذه الروايات على تفاوت بينها وسترى شيئاً من ذلك.

﴿وإذا كنت فيهم فأقمت لهم الصلاة فلتقم طائفة منهم معك أي إذا كنت أيها النبي مع المؤمنين في غزواتهم وخوفهم فأقمت لهم الصلاة فاجعلهم طائفتين تقوم طائفة منهم معك في الصلاة وظاهر هذا يخالف مذهب ابن أبي ليلى لأن نص الآية مشعر بأن قيام طائفة منهم معه يكون حال قيامه هو في الصلاة بأن تفتتح الصلاة بعد افتتاحه ومن قضية قوله ﴿فلتقم طائفة منهم معك ﴾ أن الطائفة الأخرى لا تقوم معه وابن أبي ليلى يقول يكبرون جميعاً ويركعون جميعاً ثم تنفرد طائفة منهم بالسجود معه.

﴿وليأخذوا أسلحتهم﴾ فاعل الأخذ إما المصلون وإما غيرهم فإن كان ضمير الفاعل للمصلين فإن المراد من السلاح المأخوذ حينئذٍ ما لا يشغلهم عن الصلاة كالسيف والخنجر والأمر بأخذ ذلك حينئذ للاحتياط ودفع الطوارى،، وأما إن كان ضمير الفاعل لغير المصلين فالأمر بالأخذ لأنهم الذين يكونون في قبالة العدو.

﴿ فإذا سجاوا فليكونوا من ورائكم ﴾ أي إذا سجد المصلون مع الإمام فليكن غير المصلين من ورائهم يدفعون عنهم العدو إذا أراد الإيقاع بهم وربما تعلق بهذا ابن أي ليلى حيث ترتب الأمر بالكون من ورائهم على السجود فدل ذلك على أنه قبل السجود لا يطلب منهم أن يكونوا من ورائهم وما ذلك إلا لأنهم مشتركون معهم في الصلاة ولكننا نقول إن ذلك غير لازم إذ كثيراً ما تسمى الصلاة سجوداً أو نقول خص الأمر بالكون من ورائهم بحال السجود تنبيهاً على وجوب اليقظة والاحتراس في هذه الحال لأنها التي يظن العدو فيها انشغالهم بالصلاة وربما كانت مباغتة لهم فيها.

﴿ولتأت طائفة أُخرى لم يصلوا فليصلوا معك ﴾ هذا ظاهر أيضاً في أن الطائفة الثانية لم تكن مع الأولى بدليل أنه أموها بالإتيان، وعلى مذهب ابن أبي ليلي لا يكون، إتيان بل تأخر من التي سجدت مع الإمام أولاً وليس في هذا اللفظ دليل على أن الطائفة الأولى تقضي في مكانها قبل مبارحته أو على أنها تذهب قبالة العدو قبل القضاء ولا على أن الطائفة الثانية تقضي في مكانها بل اللفظ صالح للجميع، وليس فيه دليل أيضاً على أن الإمام يسلم بمجرد انتهائه من الركعة الثانية ولا أنه ينتظر حتى تفرغ الثانية من قضاء ما فاتها،

وإنما يطلب ذلك من السنة وأنت تعلم أن السنة قد جاءت بالجميع ﴿وليأخذوا حذرهم وأسلحتهم﴾ هذا أمر للجميع بعد انتهاء الصلاة وضم هذا الأمر بأخذ الحذر وهو التيقظ إلى الأمر بأخذ السلاح فقط عقب الركعة الأولى لأن العدو في أول الصلاة لا يقوى عنده باعث المباغتة لأنهم كانوا قياماً في أولها وإنما يقوى عنده ذلك في آخرها حين يكرر منهم السجود فمن أجل ذلك أمر في الأول بأخذ الأسلحة فقط

وهنأ بأخذها وأخذ الحذر.

﴿ود الذين كفروا لو تغفلون عن أسلحتكم وأمتعتكم فيميلون عليكم ميلة واحدة﴾.

أي أن أعداءكم يتربصون بكم الدوائر ويتحينون لقتالكم الفرصة ويودون لو تمكنوا منكم فتغفلون عن عدتكم وما تقاتلونهم به فتكون حربهم إياكم وغلبهم عليكم سهلة ميسورة ولن يمنعكم منهم إلا الحذر والرباط وإعداد العدة فاحذروهم وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة.

﴿ولا جناح عليكم إن كان بكم أذى من مطر أو كنتم مرضى أن تضعوا أسلحتكم وخذوا حذركم أي أنه لا يمنعكم من عدوكم إلا الاستعداد له فإن تعذر عليكم حمل الميرة والسلاح للمطر أو المرض أو غير ذلك من الأعذار فليس عليكم إثم في أن تضعوا اسلحتكم التي حالت الضرورة بينكم وبين حملها ولكن يجب أن تكونوا على حذر وتيقظ من مباغتة العدو ومفاجأته فبثوا له العيون والأرصاد واتخذوا من فنون الدفاع في الحرب وأساليبه ما لا يجعل عدوكم على علم بما أنتم عليه من ضرورة حتى لا يفاجئكم فتتم الهزيمة عليكم.

﴿إِنْ الله أعد للكافرين عذاباً مهيناً ﴾ إنما عقب الله تعالى الأمر بأخذ الحذر والسلاح بهذا الوعيد لأن الأمر قد يتوهم منه أن العدو شديد وذلك قد يعقب وهماً في النفوس فإزالة لهذا الوهم قال الله تعالى ﴿إِن الله أعد للكافرين عذاباً مهيناً ﴾ إذا كان ذلك خبراً منه تعالى بأنه مهينهم وخاذلهم وغير ناصرهم البتة ليعلم المؤمنون أن الأمر بالحذر منهم هو إنما هو لما جرت به سنة الله من اتباع المسببات الأسباب حتى لا يتهاونوا ويتركوا الأسباب جانباً.

وقد اختلف الفقهاء في كيفية صلاة الخوف في المغرب فقال الحنفية ومالك والحسن بن صالح والأوزاعي والشافعية: يصلى بالطائفة الأولى ركعتين وبالطائفة الثانية ركعة غير أن المالكية والشافعية يقولون إن الإمام ينتظر قائماً حتى تتم الطائفة الأولى لنفسها وتجيء الثانية على ما بينهما من خلاف في سلام الإمام. واختلفوا أيضاً في الصلاة حال اشتباك القتال اتجوز أم لا؟ فقال الحنفية: لا صلاة حال اشتباك القتال فإن قاتل فيها فسدت صلاته. وقال مالك: يصلي بالإيماء إذا لم يقدر على الركوع والسجود. وقال الشافعي: لا بأس أن يضرب الضربة ويطعن الطعنة فإن تابع الضرب والطعن فسدت صلاته والأدلة تلتمس في غير الآية.

﴿ فَإِذَا قَضِيتُم الصَّلَاةَ فَاذْكُرُوا اللهِ قَيَّاماً وقَّعُوداً وعلى جنوبكم فإذا اطمأننتم

فأقيموا الصلاة إن الصلاة كانت على المؤمنين كتاباً موقوتاً ﴾.

يقول الله تعالى فإذا فرغتم أيها المؤمنون من صلاتكم التي بينا لكم كيفيتها فاذكروا الله قياماً وقعوداً ومضطجعين على جنوبكم واذكروه معظمين خاشعين سائليه النصر والظفر فإنه الذي بيده النصر وهو القادر على كل شيء ومثل هذا في المعنى قوله تعالى ﴿ يَكَأَيُّهُمَا اللَّهِينَ عَامَنُوا إِذَا لَيْسِتُمْ فِكَةً فَاتَّبْتُوا وَآذَكُرُوا اللّهَ كَثِيرًا لَعَلَكُمْ لَعَلَاهُمُونَ ﴾ [الأنفال: ٤٥].

وقد طلب الله تعالى من عباده أن يذكروه دائماً والذكر أداة الفلاح إذ هو وسيلة الخشية ومتى وجدت الخشية وجدت الطاعة واجتنبت المعصية وذلك هو الفوز والسعادة. روى ابن جرير عن ابن عباس في قوله تعالى ﴿فاذكروا الله قياماً وقعوداً﴾ أنه كان يقول: لم يفرض الله على عباده فريضة إلا جعل لها جزاء، ثم إن عذرهم عن ما يمنعهم من آدائها من العذر إلا الذكر فإن الله لم يجعل له حداً ينتهي إليه. ولم يعذر أحد في تركه إلا مغلوباً على عقله فقال ﴿فاذكروا الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبكم﴾ بالليل والنهار في البر والبحر والسفر والحضر والغنى والفقر والسقم والصحة والسر والعلانية وعلى كل حال.

وقيل إن معنى الآية إن أردتم أداء الصلاة واشتد الخوف إذا اشتبكتم في القتال فصلوا كيفما كان. وهذا يوافق ما ذهب إليه الشافعي رضي الله عنه من وجوب الصلاة حال المحاربة وعدم جواز تأخيرها عن الوقت، وأنت ترى أن ذلك بعيد من لفظ قضيتم الصلاة.

﴿ فَإِذَا اطْمَانَنتُم ﴾ أي أقمتُم وهو مقابل لقوله ﴿ وَإِذَا مَنْرَبُمُ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ [النساء: ١٠١] سميت الإقامة طمأنينة لما فيها من السكون والاستقرار ويصح أن يكون المراد فإذا أمنتم وزال عنكم الحوف الذي ترتب عليه قصر صفة الصلاة وهيئتها.

﴿ فأقيموا الصلاة﴾ أدوها على وجهها الذي كانت عليه قبل هذا وأتموها وعدلوا أركانها وراعوا شروطها وحافظوا على حدودها.

وقيل إن معنى ذلك فإذا اطمأنته وأمنتم في الجملة فاقضوا ما صليتم في تلك الأحوال التي هي حال القلق والانزعاج ونسب ذلك إلى الإمام الشافعي قال صاحب روح المعاني: وليست هذه النسبة صحيحة.

﴿إِن الصلاة كانت على المؤمنين كتاباً موقوتاً﴾ فرضاً محدوداً بأوقات لا تجوز مجاوزتها بل لا بد من أدائها في أوقاتها سفراً وحضراً، وقيل المعنى كانت عليهم أمراً مفروضاً مقدراً في الحضر بأربع ركعات وفي السفر بركعتين فلا بد أن تؤدى في كل

وقت حسبما قدر فيه وقد ورد القرآن هكذا في توقيتها مجملاً ومرجع البيان فيه إلى السنة فما ذكرت السنة أنه وقت واحد للصلاة وجب اتباعه.

قال تعالى: ﴿ولا تهنوا في ابتغاء القوم إن تكونوا تألمون فإنهم يألمون كما تألمون وترجون من الله ما لا يرجون وكان الله عليماً حكيماً﴾ [النساء: ١٠٤].

بعد أن بين الله تعالى ما يجب أن يكون عليه المؤمنون في قتال عدوهم من أخذ الحذر أثناء الصلاة عاد إلى بعث المؤمنين على نحو آخر من المذهب الكلامي وسوق الدعوى يجدوها الدليل.

﴿ولا تهنوا في ابتغاء القوم إن تكونوا تألمون فإنهم يألمون كما تألمون لا تضعفوا في قتالهم ولا تتوكلوا ولا يمنعكم منه ما يظن أنه يصيبكم في قتال أعدائكم من ألم القتل والجرح فإن ذلك أمر مشترك من شأنه أن يقع بكم ويقع بأعدائكم ما دام لم يثن أعداءكم عن قتالكم فما بالكم تخافونه دونهم.

﴿وترجون من الله ما لا يرجون بل إن أعداءكم إذا جاز لهم أن يخافوا فهم حقيقون بأن يخافوا فإنهم لا حجة لهم في الإقدام على أمر هو مظنة هلاكهم فإنهم على الباطل والباطل مهما مد الله له في الأجل فهو في النهاية مدفوع ﴿بَلَ نَقْذِفُ بِالمَيْ عَلَى البَطِلِ فَيدَمَعُهُم ﴾ [الأنبياء: ١٨] ولم يعدهم الله بالنصر كما وعدكم ولا ثمرة تعود عليهم من قتالهم هذا فإنهم وإن تمت لهم الغلبة أمامهم جهنم مفتحة الأبواب عميقة الغور أعدت للكافرين المعاندين لكم وقد وعدكم نصره وضمن لكم الجنة وأنتم الفائزون في الحالين وأنتم بما تعبدون الله وتوحدونه لا تشركون به شيئاً تطمعون في نصره ورجمته وهم بما يعبدون من الأصنام وما هم عليه من العناد ليس عندهم مثل نصره ورجمته وليس يكفي هذا وحده باعثاً لكم على القتال دونهم؟

﴿وَكَانَ الله عليماً حكيماً﴾ لا يكلفكم شيئاً إلا ما فيه صلاحكم في دينكم ودنياكم على مقتضى علمه وحكمته.

قال تعالى: ﴿إِنَا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكَتَابِ بِالْحَقَ لِتَحْكُم بِينِ النَّاسِ بِمَا أَرَاكُ اللهِ وَلَم تَكُنَ لَلْخَائِنِينَ خَصِيماً﴾ [النساء: ١٠٥] ﴿واستغفر الله إن الله كان غفوراً رحيماً﴾ [النساء: ١٠٦].

روي في أسباب نزول الآية أخبار كثيرة كلها متفقة على أنها نزلت في شأن رجل يقال له طعمة بن ابيرق على خلاف فيما وقع منه. قال الفخر الرازي: إن طعمة سرق درعاً فلما طلبت الدرع منه رمى واحداً من اليهود بسرقتها ولما اشتدت الخصومة بين قومه وبين قوم اليهودي جاء قوم طعمة إلى النبي على وطلبوا منه أن يعينهم على المناس المهودي الله ودي الل

مقصودهم وأن يلحق الحيانة باليهودي فهم الرسول على بذلك فنزلت الآية. وقيل إن واحداً وضع عند طعمة درعاً على سبيل الوديعة ولم يكن هناك شاهد فلما طلبها منه جحدها، وقيل إن المودع لما طلب الوديعة زعم طعمة أن اليهودي سرق الدرع.

وقد قال العلماء: إن ذلك يدل على أن طعمة وقومه كانوا منافقين وإلا لما طلبوا من الرسول أن يلحق المعرقة باليهودي على سبيل التخرص والبهتان انظر إلى قوله تعالى في الآيات التي بعد هذه ﴿وَلَوْلَا فَضَلُ اللّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لَمَمّت طَابِفَكُ مِنْهُم أَن اللهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لَمَمّت طَابِفَكُ مِنْهُم أَن اللهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لَمَمّت طَابِفَكُ مِنْهُم أَن الله وقد روي يُضِلُوكَ وَمَا يُضِلُونَ إِلا أَنفُسُهُم وَمَا يَضُرُّونَكَ مِن شَيْءٍ ﴾ [النساء: ١١٣] وقد روي أن طعمة هرب بعد الحادثة إلى مكة وارتد وسقط عليه حائط كان يثقبه للسرقة فمات.

ولتحكم بين الناس بما أراك الله أي بما أعلمك الله في كتابه، وأنزله إليك بوحيه، ويصح أن يكون المراد بما جعله الله رأياً لك إما من طريق الوحي أو الاجتهاد، وليس يلزم من تأويل الآية على العمل بطلان القياس لأنك قد عرفت أن القياس راجع إلى الكتاب والسنة والعلم به عمل بأمر الله، وقد اختلف العلماء في أن النبي ﷺ له أن يجتهد أو ليس له ذلك والمسألة لها موضع غير هذا في الأصول يجمع أدلة الطرفين.

غير أن الذي يلزم التنبيه إليه أن الذي يقول إنه يجوز له الاجتهاد يقول إنه يجوز عليه الخطأ لكنه لا يقر على الخطأ ويستشهد بمثل الحادثة التي نحن بصددها فإنه قد بين له الحكم وبمثل ما حدث في أسارى بدر.

ولا تكن للخائنين خصيماً الخائنون هم طعمة وقومه ومن يعنيه أمره منهم واللام للتعليل أي لا تكن لأجل الخائنين نخاصماً لما يستعدونك عليه، وقيل إن اللام بمعنى «عن» أي لا تكن نخاصماً ومدافعاً عنهم ضد البراءة ﴿واستغفر الله﴾ مما هممت به في أمر طعمة وبراءته التي لم تتثبت في شأنها والأمر بالاستغفار في هذا وما ماثله لا يقدح في عصمة الأنبياء لأنه لم يكن منه إلا الهم والهم لا يوصف بأنه ذنب فضلاً عن المعصية بل إن ذلك من قبيل إن حسنات الأبرار سيئات المقربين» وما أمره بالاستغفار إلا لزيادة الثواب، وإرشاده وإرشاد أمته إلى وجوب التثبت في القضاء وقيل إن المراد استغفر لأولئك الذين زعموا عندك براءة الخائن.

﴿إِنَ الله كَانَ غَفُوراً رحيماً ﴾ يغفر لمن استغفره، ويرحم من استرحمه. قال الله تسعسالسى: ﴿وَيَسْتَغُنُونَكَ فِي النِّسَآءِ قُلِ الله يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتَلَى عَلَيْكُمْ فِي الله يَفْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتَلَى عَلَيْكُمْ فِي الله تَلْكَتَنَعُ وَلَمْ عَنُونَ أَن تَنْكِحُوهُمْنَ وَالسَّنَهُمَيْنَ الله تَفَعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ الله كَانَ بِهِ عَلِيمًا ﴾ [النساء: ١٢٧].

الاستفتاء: طلب الإفتاء، والإفتاء إظهار المشكل من الأحكام وتبينه كأن المفتي لما بين المشكل قد قواه وصيره فتياً.

سبب النزول: أخرج ابن جرير وابن المنذر عن سعيد بن جبير قال: لما نزلت المواريث في سورة النساء شق ذلك على الناس وقالوا: أيرث الصغير الذي لا يقوم في المال والمرأة التي هي كذلك فيرثان كما يرث الرجل؟ فرجوا أن يأتي في ذلك حدث من السماء فانتظروا، فلما رأوا أنه لا يأتي حدث قالوا: لئن تم هذا إنه لواجب ما عنه بد. ثم قالوا سلوا: فسألوا النبي على فأنزلت هذه الآية. وروي مثل ذلك عن ابن عباس ومجاهد.

وعن عائشة أنها نزلت في توفية الصداق لهن. وكانت اليتيمة تكون عند الرجل فإذا كانت جميلة ولها مال تزوج بها وأكل مالها، وإذا كانت دميمة منعها من الأزواج حتى تموت فيرثها فأنزل الله هذه الآية.

معلوم أن الصحابة لم يطلبوا الإفتاء عن ذوات النساء، وإنما طلبوا الإفتاء عن حال من أحوالهن وشيء يتعلق بهن، فلا بد من تقدير محذوف في الكلام، فبعض المفسرين قدر ذلك المحذوف أمراً خاصاً وجعل سبب النزول قرينة على تعيين ذلك المحذوف المسؤول عنه فقال: المراد يستفتونك في ميراثهن، أو في توفية صداقهن أو في نكاحهن، واختار بعضهم التعميم في المسؤول عنه لأن سبب النزول لا يخصص ولأن تقدير العام أتم فائدة وأشمل فقال المراد يستفتونك فيما يجب لهن وعليهن مطلقاً وقد كان رسول الله على يسأل عن أحكام كثيرة تتعلق بالنساء.

وكذلك اختلفوا في المراد بما كتب لهن في قول الله تعالى اللاتي لا تؤتونهن ما كتب لهن فقيل: ما فرض لهن من الميراث وقيل من الصداق وقيل من النكاح وقيل ما يعم ذلك كله وغيره. وقوله تعالى: ﴿وما يتلى عليكم في الكتاب﴾ قد ذهب فيه المعربون مذاهب شتى، وأولى وجوه الإعراب أن تكون (ما» اسم موصول مبتدأ والخبر محذوف والتقدير: والذي يتلى عليكم في القرآن كذلك أي يفتيكم فيهن أيضاً. وذلك المتلو في الكتاب هو قوله تعالى ﴿وَإِنَّ خِفْتُمُ أَلَّا نُقْسِطُوا فِي اللِّنَكِينَ ﴾ [النساء: ٣] إلخ.

وحاصل المعنى أنهم كانوا يسألون عن أحوال كثيرة من أحوال النساء فما كان منها غير مبين الحكم قبل نزول هذه الآية ذكر أن الله يفتيهم فيه، وما كان منها مبين الحكم في الآيات المتقدمة أحالهم فيه إلى تلك الآيات المتقدمة وذكر أنها تفتيهم فيما عنه يسألون، وقد جعل دلالة الكتاب على الأحكام إفتاء من الكتاب ألا ترى أنه يقال في المجاز المشهور إن كتاب الله بين لنا هذا الحكم وكما جاز هذا جاز أيضاً أن يقال كتاب الله أنتى بكذا.

وقوله تعالى ﴿في يتامى النساء﴾ صلة ﴿يتلى﴾: أي يتلى عليكم في شأنهن والإضافة في يتامى النساء من إضافة الصفة للموصوف عند الكوفيين والبصريون يمنعون ذلك ويجعلون الإضافة هنا على معنى «من» أو اللام أي في اليتامى من النساء، أو في أولادهن اليتأمى.

﴿وَتَرَغَبُونَ أَنْ تَنْكُمُوهُنَ﴾ أي في أن تنكمُوهن أو عن أن تنكمُوهن فقد ورد في أخبار كثيرة أن أولياء اليتامي كانوا يرغبون فيهن إن كن جميلات ويأكلون ما لهن وإلا كانوا يعضلونهن طمعاً في ميراثهن.

وحذف الجار هنا لا يعد لبساً بل إجمال فكل من الحرفين مراد على سبيل البدل. واحتج بعض الحنفية بقوله تعالى ﴿وترغبون أن تنكحوهن﴾ على أنه يجوز لغير الأب والجد تزويج الصغيرة لأن الله ذكر الرغبة في نكاحها فاقتضى جوازه.

والشافعية يقولون إن الله ذكر في هذه الآية ما كانت تفعله الجاهلية على طريق الذم فلا دلالة فيها على ذلك على أنه لا يلزم من الرغبة في نكاحهن فعله في حال الصغر.

﴿والمستضعفين من الولدان﴾ عطف على ﴿يتامى النساء﴾ وكانوا ـ كما علمت ـ لا يورثونهم كما لا يورثون النساء .

﴿وأَن تقوموا لليتامى بالقسط أي قل الله يفتيكم ﴾ الخ. ويأمركم أن تقوموا لليتامى بالقسط. أو هو معطوف على ﴿يتامى النساء ﴾ والتقدير: وما يتلى عليكم في يتامى النساء وفي المستضعفين من الولدان وفي أن تقوموا لليتامى بالقسط ﴿وما تفعلوا مِن خير يتعلق بهؤلاء المذكورين أو من خير يتعلق بهؤلاء المذكورين أو

بغيرهم فإن الله يجازيكم عليه والا يضيع عنده منه شيء.

قال تعالى: ﴿وإن امرأة خافت من بعلها نشوزاً أو إعراضاً فلا جناح عليهما أن يصلحا بينهما صلحاً والصلح خير وأحضرت الأنفس الشح وإن تحسنوا وتتقوا فإن الله كان بما يعملون خبيراً﴾ [النساء: ١٢٨].

هذا من الأحكام التي أخبر الله تعالى أنه يفتيهم بها في النساء مما لم يتقدم ذكره والخوف هنا مستعمل في حقيقته إلا أنه لا يكون إلا بعد ظهور أمارات تدل عليه، مثل أن يقول الرجل لامرأته إنك قد كبرت وأني أريد أن أتزوج شابة جميلة. والأصل في البعل أنه السيد وسمي الزوج بعلاً لكونه كالسيد لزوجته. والنشوز وتقدم معناه يكون وصفاً للمرأة لما تقدم ويكون وصفاً للرجل كما هنا والمراد به هنا ترفع الرجل بنفسه عن المرأة وتجافيه عنها بأن يمنعها نفسه ومودته. والإعراض الانصراف عنها بوجهه أو ببعض منافعه التي كانت لها منه، مثل أن يقلل محادثتها أو مؤانستها لطعن في سن أو دماعة أو شين في خلق أو ملال. والإعراض أخف من النشوز.

أخرج الترمذي وحسنه عن ابن عباس قال: خشيت سودة رضي الله عنها أن يطلقها رسول الله عنها الله عنها الله يعلى والحمل يومي لعائشة ففعل ونزلت هذه الآية. وأخرج الشافعي عن ابن المسيب أن ابنة محمد بن مسلمة كانت تحت رافع بن خديج فكره منها أمراً إما كبراً أو غيرة فأراد طلاقها فقالت: لا تطلقني واقسم لى ما بدا لك فاصطلحا على صلح فجرت السنة بذلك ونزل القرآن.

وروي عن عائشة أنها نزلت في المرأة تكون عند الرجل فتطول صحبتها فيريد أن يطلقها فتقول امسكني وتزوج بغيري وأنت في حل من النفقة والقسم.

يقول الله تعالى: وإن خافت امرأة من زوجها تجافياً أو انصرافاً عنها فلا إثم عليهما في أن يجريا بينهما صلحاً بأن تترك المرأة له يومها كما فعلت سودة رضي الله عنها مع رسول الله ﷺ، أو تضع عنه بعض ما يجب لها من نفقة أو كسوة أو تهب له شيئاً من مهرها أو تعطيه مالاً لتستعطفه وتستديم المقام معه.

وفي قوله تعالى ﴿فلا جناح عليهما﴾ دفع لما يتوهم من أن ما يأخذه الزوج كالرشوة فلا يحل. وجملة ﴿والصلح خير﴾ معترضة أي والصلح بين الزوجين أكثر خيراً من الفرقة وسوء العشرة على معنى أنه إن لم يكن في الفرقة أو سوء العشرة خير فالصلح خير من الخيور وليس بشر.

وأحضرت الأنفس الشح﴾ اعتراض ثانٍ وفائدة الاعتراض الأول الترغيب في المصالحة، وفائدة الاعتراض الثاني تمهيد العذر في المماكسة والمشاحة. و«حضر»

متعدِ لواحد، والهمزة تعديه إلى مفعول ثانِ كما هنا. فالمفعول الأول نائب الفاعل، والثاني كلمة الشح ويجوز العكس. والشح هو البخل مع الحرص، والمراد وأحضر الله الأنفس الشح أي جبل الله النفوس على الشح فلا تكاد المرأة تسمح بحقها ولا يكاد الرجل يجود بالإنفاق وحسن المعاشرة على التي لا يريدها.

﴿ وَإِن تَحْسَنُوا وَتَتَقُوا فَإِنَ الله كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً ﴾ هذا خطاب للأزواج بطريق الالتفات قصل به استمالتهم وترغيبهم في حسن المعاملة والصبر على ما يكرهون أي وإن تحسينوا معاشرة النساء وتتقوا النشوز والاعتراض مهما تضافرت أسبابهما فإن الله يجازيكم على ذلك أحسن الجزاء ويثبيكم عليه خير المثوبة.

يؤخذ من هذه الآية أن الرجل إذا قضى وطراً من امرأته وكرهتها نفسه أو عجز عن حقوقها فله أن يطلقها وله أن يخيرها إن شاءت أقامت عنده ولا حق لها في القسم والوطء والنفقة أو في بعض ذلك بحسب ما يصطلحان عليه فإذا رضيت بذلك لزم وليس لها المطالبة بشيء مضى من ذلك على الرضا، وهل لها في المستقبل الرجوع في ذلك الصلح؟ من العلماء من قال: إن حقها في القسم والنفقة يتجدد فلها الرجوع في ذلك متى شاءت. وقاف آخرون: إن هذا الصلح خرج غرج المعارضة وقد سماه الله صلحاً فيلزم كما يلزم ما تصالح عليه الناس من الحقوق والأموال فليس لها حق الرجوع فيه بأي حال وقو مكنت من ذلك لم يكن صلحاً بل يكون أكبر أسباب المعاداة والشريعة منزهة عن ذلك.

## وهنا أبحاث

الأول ـ رب قاتل يقول: إذا كان نشوز الرجل يحل له أن يأخذ من مال امرأته شيئاً أفلا يتخذ بعض الأزواج النشوز، بل التهديد به وسيلة لأخذ مال المرأة وإنقاصها حقها، وهلا يعد أخذ المال بهذه الوسيلة أخذاً بسيف الإكراه وأكلاً لأموال الناس بالباطل؟

ونحن نقول: إذا كان الرجل يرغب في زوجته حقيقة ويود بقاءها في عصمته ولكنه تظاهر بالنشوز والإحراض اجتلاباً لمالها واستدراراً لخيرها كان ذلك حراماً وكان أخذ المال بهذه الوسيلة أكلاً لأموال الناس بالباطل وقد حرم الله أكل أموال الناس بالباطل وحرم مشاقة الرجل زوجته لغرض أخذ شيء من مالها كما قال ﴿ وَلا تَمْشُلُوهُنّ ﴾ النساء: ١٩] إلى أمثال ذلك. ليس في مثل هذا النشوز والإعراض المصلعين فزلت الآية. إنما الآية في رجل يرغب حقيقة في فراق زوجته لسبب ما ويقد جمل الله للرجل حق للطلاق واستبدال زوج مكان زوج وأحل

في هذه الآية الصلح بين الزوجين إذا كانا على ما وصفنا ـ رجل يريد الفراق لسبب من الأسباب وامرأة تريد المقام معه ـ وإذا تراضيا على شيء من حق المرأة تنزل عنه في مقابلة أن ينزل الرجل عن شيء من حقه وهو الطلاق لم يكن ذلك من أكل أموال الناس بالباطل على أن الله تعالى أرشد الرجل إلى ترك النشوز مهما تكاثرت أسبابه ووعده على ذلك الأجر والمثوبة في قوله ﴿ وإن تحسنوا وتتقوا فإن الله كان بما تعملون خبيراً ﴾.

الثاني ـ قال الله تعالى في نشوز المرأة ﴿ وَالَّنِي ثَنَافُونَ نَشُوزَهُ ﴾ وَاللهُ عَالَوُهُ وَالَّنِي ثَنَافُونَ نَشُوزَهُ ﴾ وقال الله تعالى الله الله وإن امرأة خافت من المكتاجع وَالشَّرِهُوهُ فَ النساء: ٣٤] وقال في نشوز الرجل ﴿ وإن امرأة خافت من بعلها نشوزاً أو إعراضاً فلا جناح عليهما أن يصلحا بينهما صلحاً ﴾ فجعل لنشوز الرجل عقوبة عقوبة من زوجها يعظها ويهجرها في المضجع ويضربها. ولم يجعل لنشوز الرجل عقوبة من زوجته، بل جعل له ترضية وتلطفا فما معنى ذلك؟.

الجواب عن ذلك من وجوه.

 ١ - قد علمت أن الله جعل الرجال قوامين على النساء فالرجل راعي المرأة ورئيسها المهيمن عليها ومن قضية ذلك ألا يكون للمرؤوس معاقبة رئيسه وإلا انقلب الأمر وضاعت هيمنة الرئيس.

٢ ـ أن الله فضل الرجال على النساء في العقل والدين ومن قضية ذلك ألا يكون نشوز من الرجل إلا لسبب قاهر، ولكن المرأة لنقصان عقلها ودينها يكثر منها النشوز لأقل شيء تتوهمه سبباً فلا جرم أن جعل لنشوزهن عقوبة حتى يرتدعن ويحسن حالهن وأن في مساق الآيتين ما يرشد إلى أن النشوز في النساء كثير وفي الرجال قليل، ففي نشوز المرأة عبر باسم الموصول المجموع إشارة إلى أن النشوز محقق في جماعتهن، وفي نشوز الرجل عبر بر (إن) التي للشك وبصيغة الإفراد.

وجعل الناشز بعلاً وسيداً مهما كان كل ذلك يشير إلى أن النشوز في الرجال غير محقق وأنه مبني على الفرض والتقدير وأنه إذا فرض وقوعه فإنما يكون من واحد لا من جماعة وأن ذلك الواحد على كل حال سيد زوجته.

٣ ـ أن نشوز الرجل أمارة من أمارات الكراهة وإرادة الفرقة وإذا كان الله قد جعل له حق الفرقة ولم يجعل للمرأة عليه سبيلاً إذا هو أراد فرقتها فأولى ألا يجعل لها عليه سبيلاً إذا بدت منه أمارات هذه الفرقة.

الثالث \_ قال الجصاص في قوله تعالى ﴿والصلح خير﴾: إنه جائز أن يكون عموماً في جواز الصلح في سائر الأشياء إلا ما خصه الدليل وذلك يدل على جواز

الصلح عن إنكار والصلح من المجهول. ونازعه في ذلك الفخر الرازي فقال: إن الصلح في الآية مفرد دخل عليه حرف التعريف والمفرد الذي دخل عليه حرف التعريف غتلف في إفادته العموم. ولو سلم أنه يفيد العموم فإنما ذلك إذا لم يكن هناك معهود سابق، أما إذا كان هناك معهود سابق كما في الآية، فالأصح أن حمله على المعهود السابق أولى من حمله على العموم وذلك لأنا إنما حملناه على العموم والاستغراق ضرورة أنا لو لم نقل ذلك لصار مجملاً ويخرج عن الإفادة وإذا حصل هناك معهود سابق اندفع هذا المحذور فوجب حمله عليه وبذلك يندفع استدلال الجصاص ويكون المعنى والصلح المعهود وهو الصلح بين الزوجين خير.

وأنت تعلم أن الحصاص لم يجزم بأن اللفظ عام بل قال إنه يجوز أن يكون عاماً كما يجوز أن يكون أن يكون عاماً كما يجوز أن يكون خاصاً بالصلح بين الزوجين، على أن وقوع الجملة اعتراضاً وجريانها مجرى الأمثال مما يؤجح كون اللفظ عاماً فتدبر ذلك.

قال تعالى: ﴿ولن تستطيعوا أن تعدلوا بين النساء ولو حرصتم فلا تميلوا كل الميل فتذروها كالمعلقة وإن تصلحوا وتتقوا فإن الله كان غفوراً رحيماً [النساء: 174].

يخبر الله هنا بأن العدل بين النساء غير مستطاع وفي آية سابقة قال: ﴿ وَإِنَّ خِفَّاتُمُ النساء الله مَن النساء الله الله الله المحكمة الله النساء : ٣]. فشرط في جواز الجمع بين النساء الوثوق من العدل بينهن. والعدل غير مستطاع فكأن الجمع بين النساء غير جائز لأنه مشروط بشرط قد أخبر الله أنه لا يتحقق ولن يكون. من أجل ذلك ترى أئمة التفسير من السلف الصالح كابن عباس والحسن وقتادة ومجاهد وأبي عبيدة وغيرهم يقولون: إن العدل الذي أخبر عنه أنه غير مستطاع هو التسوية بين الزوجات في الحب القلبي ومعلوم أن ذلك غير مقدور.

وأما العدل الذي جعل شرطاً في جواز الجمع بينهن فهو التسوية بينهن فيما يقدر عليه المكلف ويملكه مثل التسوية بينهن في القسم والتفقة والكسوة والسكتى وما يتبع ذلك من كل ما يملك ويقدر عليه.

وأخرج ابن أبي شهبة وابن جرير عن أبي مليكة أن الآية نزلت في عائشة رضي الله عنها وكان رسول الله عليه أكثر من غيرها. وروى الشافعي وأحمد وأبو داود والترمذي عن عائشة أنها قالت: كان رسول الله علي يقسم بين نسائه فيعدل ثم يقول اللهم هذا قسمي فيما أملك فلا تلمني فيما تملك ولا أملك، وعنى رسول الله علي بما لا يملكه هو ويملكه الله اللحجة وميل القلب غير الاختياري.

ومعنى الآية. أنكم لن تقدروا على التسوية بين النساء في الحب وميل الطباع فالتفاوت بينهن في الود والمحبة حاصل ولا محالة وليس في استطاعتكم جلبه ولا دفعه فالله قد عفا لكم عنه ولستم مأمورين به ولا منهيين عنه ولكن ذلك التفاوت في الحب له نتائج تظهر في الأقوال والأفعال التي تملكونها ويقدرون عليها ويصح تعلق الأحكام بها فأنتم منهيون عن إظهار التفاوت في القول والفعل المقدورين لكم.

وقال بعض العلماء: حقيقة العدل بين النساء التسوية بينهن في كل شيء بحيث لا يقع ميل ما إلى جانب في شأن من الشؤون كالقسم والنفقة والتعهد والنظر والإقبال والمفاكهة والمؤانسة وغيرها مما لا يكاد يحصر. والعدل بهذا المعنى غير مقدور للمكلف البتة ولو حرص على إقامته وبالغ فيه، والعجز عن حقيقة العدل لا يمنع عن تكليفكم أيها الأزواج بما دونها من المراتب التي تستطيعونها فإن الميسور لا يسقط بالمعسور وما لا يدرك كله لا يترك كله.

﴿ فلا تميلوا كل الميل ﴾ فلا تجوروا على المرغوب عنها كل الجور فتمنعوها حقها من غير رضا منها واعدلوا ما استطعتم فإن عدم العدل بينهن يوقد نار الغيرة والحقد في نفوسهن ويغريهن بالشر والفساد، وفي ذلك من المفاسد ما يربو على مصلحة تعدد الزوجات في نظر الشارع الحكيم.

وفي قوله تعالى: ﴿فتذروها كالمعلقة﴾ ضرب من التوبيخ للأزواج. أي لا ينبغي ولا يليق بكم أن تجوروا على الضرائر فتدعوها كالمعلقة لا هي ذات بعل ولا مطلقة فإما أن تعدلوا بينهن وإلا فالفرقة أولى كما قال تعالى: ﴿فَإِمْسَاكُ مِمْعُرُوفِ أَوْ لَشَرِيحٌ بِإِحْسَنِ ﴾ [البقرة: ٢٢٩].

أخرج أحمد وأبو داود والترمذي والنسائي عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ «من كان له امرأتان فمال مع إحداهما جاء يوم القيامة وأحد شقيه ساقط» (١١) وكان السلف الصالح يستحبون أن يسووا بين الضرائر حتى في الطيب يتطيب لهذه كما يتطيب لهذه وعن ابن سيرين في الذي له امرأتان يكره أن يتوضأ في بيت إحداهما دون الأخرى.

﴿وإن تصلحوا وتتقوا فإن الله كان غفوراً رحيماً ﴾ أي وإن تصلحوا ما كنتم تفسدون من أمورهن فيما مضى بميلكم إلى إحداهن وتتداركوه بالتوبة وتتقوا الجور

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي في كتاب عشرة النساء باب ۲. ابن ماجه في كتاب النكاح باب ٤٧. أحمد في مسنده (۲/ ۲۹۵، ۳٤۷).

فيما يستقبل فإن الله يغفر لكم ما مضى من الحيف ويتفضل عليكم برحمته وإحسانه. ظاهر هذه الآية يوجب التسوية في القسم بين الحرة والأمة وهو قول أهل الظاهر ورواية عن مالك رضي الله عنه لكن جمهور الأئمة على أن الأمة المزوجة على النصف من الحرة في القسم محتجين على ذلك بأن الإمام علياً رضي الله عنه قضى بذلك ولا يعرف له في الصحابة مخالف مع انتشار هذا القضاء وظهوره وموافقته

بعدت ولا يعرف له في الصحابة خالف مع السنار هذا الفضاء وطهوره وموافقة للقياس فإن الله سبحانه وتعالى لم يسو بين الحرة والأمة لا في الطلاق ولا في العدة ولا في الحد ولا في الملك ولا في الميراث ولا في الحج ولا في مدة الكون عند الزواج ليلاً

ونهاراً ولا في أصل النكاح بل جعل نكاحها بمنزلة الضرورة فاقتضى ذلك ألا يسوى بينها وبين الحرة في القسم.

ومن هذه الآية يعلم أنه لا تجب التسوية بين النساء في المحبة فإنها لا تملك وكانت عائشة رضي الله عنها ـ كما علمت ـ أحب نسائه إليه على وأخذ من هذا أنه لا تجب التسوية بينهن في الوطء لأنه موقوف على المحبة والميل وهي بيد مقلب القلوب. وفصل بعض العلماء في ذلك فقال: إن تركه لعدم الداعي إليه فهو معذور وإن تركه مع الداعي إليه ولكن داعيه إلى الضرة أقوى فهذا مما يدخل تحت قدرته وملكه، فإن أدى الواجب عليه منه لم يبق لها حق ولم يلزمه التسوية وإن ترك الواجب منه فلها المطالبة به.

﴿وإن يتفرقا يغن الله كلا من سعته﴾ بعد أن رغب الله في الصلح بين الزوجين وحث عليه ذكر في هذه الآية جواز الفرقة إذا لم يكن منها بد وسلى كلاً من الزوجين ووعد كل واحد منهما بأنه سيغنيه عن الآخر إذا قصدا الفرقة تخوفاً من ترك حقوق الله التي أوجبها.

﴿ وكان الله واسعاً حكيماً ﴾ [النساء: ١٣٠] أي وكان الله ولا يزال غنياً كافياً للخلق حكيماً متقناً في أفعاله وأحكامه.

أخرج ابن أبي حاتم أن هذه الآية نزلت في جابر بن عبد الله رضي الله عنه.

وأخرج الشيخان عن جابر أنه قال: دخل رسول الله على وأنا مريض لا أعقل فتوضأ ثم صب علي فعقلت فقلت: إنه لا يرثني إلا كلالة فكيف الميراث؟ فنزلت آية الفرائض وهذه الآية آخر آيات الأحكام نزولاً. وروي أن أبا بكر رضي الله عنه قال في خطبة له: ألا إن الآية التي أنزلها الله في سورة النساء في الفرائض فأولها في الولد والوالد وثانيها في الزوج والزوجة والإخوة من الأم والآية التي ختم بها سورة النساء أنزلها في الإخوة والأخوات من الأب والأم أو من الأب، والآية التي ختم بها سورة الأنفال أنزلها في أولي الأرحام وقد أجمع العلماء على أن هذه الآية في ميراث الإخوة والأخوات من الأب والأم أو من الإخوة والأخوات لأم ففيهم نزلت الآية السابقة في صدر السورة ﴿وَإِن كَانَ رَجُلُ يُورَثُ كَلَلَةٌ ﴾ [النساء: ١٢] الخ. وتقدم لك بيان ذلك مستوفى.

واختلف العلماء في المراد بالولد في قوله تعالى ﴿ليس له ولد﴾ وقوله تعالى ﴿إن لم يكن له ولد﴾ . فقال بعضهم: إن المراد به الذكر لأنه المتبادر ولأنه لو أريد به ما يشمل الذكر والأنثى لكان مقتضى مفهومه أن الأخت لا ترث النصف مع وجود البنت مع أنها ترثه معه عند جميع العلماء غير ابن عباس ولكان مقتضاه أيضاً أن الأخ لا يرث أخته مع وجود بنتها والعلماء متفقون على أنه يرث الباقي بعد فرض البنت وهو النصف.

والمختار الذي عليه المحققون أن الولد هنا عام في الذكر والأنثى لأن الكلام في الكلالة وهو من ليس له ولد أصلاً لا ذكر ولا أنثى وليس له ولد أيضاً إلا أنه اقتصر على ذكر الولد ثقة بظهور الأمر، ولأن الولد مشترك معنوي وقع نكرة في سياق النفي فيعم الابن والبنت وما ورد على المفهوم ليس بقادح؛ أما أولاً فلأن الأخت لا يكون لها فرض النصف مع وجود الولد مطلقاً، أما مع الابن فلأنه يججبها، وأما مع البنت

فلأنها تصير عصبة فلا يتعين لها فرض، نعم يكون نصيبها مع بنت واحدة النصف بحكم العصوبة لا الفرضية فلا حاجة إلى تخصيص الولد بالابن لا منطوقاً ولا مفهوماً. وأما الثانية فلأن الأخ لا يرث أخته مع وجود بنتها لأن المتبادر من قوله تعالى ﴿وهو يرثها إن لم يكن لها ولد﴾ أنه يرث جميع تركتها عند عدم الولد ومفهومه أنه عند وجود الولد لا يرث جميع تركتها، أما مع الابن فلأنه يحجبه وأما مع البنت فلأنها ترث الباقي بعد فرضها فصح أن الأخ لا يرث أخته مع وجود بنتها تدبر ذلك فإنه دقيق.

وبعد فإن الآية قدرت في ميراث الإخوة والأخوات من الميت الكلالة صوراً اربعاً:

الأولى - أن يموت أمرؤ وترثه أخت واحدة فلها النصف بالفرض والباقي للعصبة إن كانوا وإلا فلها بالرد، وكما ترث الأخت الواحدة مع أخيها النصف كذلك يرثه من أختها لأن مقدار الميراث لا يختلف باختلاف الميت ذكورة وأنوثة وإنما يختلف باختلاف الوارث.

الثانية ـ أن يكون الأمر بالعكس تموت امرأة ويرثها أخ واحد فله جميع التركة وكما يرث الأخ الواحد جميع تركة أخته كذلك يرث جميع تركة أخيه.

الثالثة \_ أن يكون الميت أخاً أو أختاً وورثه أختاه فلهما الثلثان.

الرابعة ـ أن يكونُ الميت أخاً أو أختاً والورثة عدد من الإخوة والأخوات فللذكر مثل حظ الأنثيين.

وظاهر الآية في هذه الصورة الرابعة عدم التفرقة بين الإخوة والأشقاء والإخوة لأب في أنهم يشتركون في التركة إذا اجتمعوا لكن السنة خصصت هذا العموم فقدمت الأشقاء على الإخوة لأب فإذا اجتمع الصنفان حجب الإخوة الأشقاء الإخوة لأب.

بقي من الصور المحتملة في الميراث بالإخوة.

(١) أن يكون للميت الكلالة عدد من الإخوة الذكور فالحكم أنهم يحوزون جميع التركة لأن الواحد منهم إذا انفرد حاز التركة كلها فأولى إذا اجتمعوا أن يحوزوها.

(٢) أن يكون للميت الكلالة أكثر من أختين فالحكم أنهن يأخذن الثلثين بالفرض لأن أكثر من بنتين لا يزدن عن الثلثين فأولى ألا يزيد الأكثر من أختين عن الثلثين وقد تقدم ذلك.

﴿يبين الله لكم أن تضلوا﴾ مفعول ﴿يبين﴾ محذوف والمصدر المنسبك مفعول لأجله بتقدير مضاف أي يبين الله لكم الحلال والحرام وجميع الأحكام كراهة أن

تضلوا.

ويجوز أن يكون المصدر هو مفعول ﴿يبين﴾ أي يبين الله لكم ضلالكم لتجتنبوه فإن الشر يعرف ليتقى والخير يعرف ليؤتى.

﴿وَاللهُ بَكُلُ شَيِّء﴾ مَن الأشياء التي من جملتها أحوالكم وما يصلح لكم منها وما لا يصلح.

يصلح. ﴿عليم﴾ ذو علم شامل محيط فيبين لكم ما فيه مصلحتكم ومنفعتكم.

# من سورة المائدة

﴿ يَكَأَيُّهُ الَّذِينَ مَامَنُوا أَوْفُوا بِالْمُقُودِ أُحِلَّتَ لَكُم بَهِيمَةُ الْأَنْمَدِ إِلَّا مَا يُتَلَ عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحِلِّي الفَّهِيْدِ وَأَنْتُمْ حُرُمُ إِنَّ اللَّهَ يَعَكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾ [المائدة: ١].

يقال أوفي ووفي بفتح الفاء مخففة ووفي بتشديد الفاء بمعنى أدّى ما التزمه مع المبالغة في حالة التشديد والكل ورد في القرآن ﴿أُوفُوا بِالْعَقُودِ﴾ ﴿وَمَنْ أَوْفَلَ بِعَهْدِهِ؞ مِنَ اللَّهِ ﴾ [التوبة: ١١١]. ﴿وَإِبْرَهِيمَ الَّذِي وَفَّ ۞ [النجم: ٣٧]. والعقود جمع عقد وهو في الأصل الربط تقول عقدت الحبل بالحبل إذا ربطته به، وعقدت البناء بالجص إذا رابطته به، وتقول عقدت البيع لفلان إذا ربطته بالقول، واليمين في المستقبل تسمى عقداً لأن الحالف ربط نفسه بالمحلوف عليه والزمها به. والمراد بالعقود هنا ما يشمل العهود التي عقدها الله علينا وألزمنا بها من الفرائض والواجبات والمندوبات والتزمنا أداءها والعمل بها والعهود التي تقع بين الناس بعضهم مع بعض في المباحات من معاملاتهم ومناكحتهم. والأنعام جمع نعم بفتحتين وأكثر ما يطلق على الإبل ولكن المراد به هنا ما يشمل الإبل والبقر والغنم. والحرم جمع حرام بمعنى محرم كعناق وهي الأنثى من ولد المعز وعنق بالضم. دعا الله المؤمنين وناداهم بوصف الإيمان ليحثهم على امتثال ما يكلفهم به فإن الشأن في المؤمنين الانقياد لما يكلفون به من قبل الله تعالى وطالبهم بالوفاء بالعقود أي التكاليف التي أعلمهم بها والتزموها بقبولهم الإيمان الذي يعتبر تعهدأ منهم بالعمل بمبادئه والوقوف عند حدوده ومن هذه التكاليف ما يعقد الناس بعضهم مع بعض من الأمانات والمعاملات ثم قال تعالى تمهيداً للنهي عن بعض محرمات الإحرام ﴿ أحلت لكم بهيمة الأنعام ﴾ أي من الإبل والبقر والضأن والمعز. والبهيمة في الأصل كل حي لا يميز سمي بذلك لأنه أبهم عن أن يميز أي حجب فهو عام يشمل الأنعام وغيرها سواء أكانت من ذوات الأربع أم لا. وإضافته للبيان أي بهيمة هي الأنعام وخرج بها غير الأنعام سواء كان من ذوات الحوافر كالخيل والبغال والحمير أم من غيرها مثل الأسد والنمر والذئب وقيل البهيمة خاص بذوات الأربع. وقال ابن عباس: المراد بالبهيمة هنا أجنة الأنعام فهي حلال متى ذكيت أمهاتها وهو مذهب الشافعية، وإنما لم يقل أحلت لكم الأنعام ليشير إلى أن ما يماثل الأنعام مثلها في الحل كالظباء وبقر الوحش ما لم يدل الدليل على حرمته.

لما كان الإحلال لا يتعلق إلا بالأفعال كان من اللازم إضمار فعل يناسب الكلام وقد دل على هذا بقوله تعالى ﴿وَالْأَنْمَامَ خَلَقَهَا لَكُمْمَ فِيهَا دِفَيُّ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُونَ فِيهَا دِفَيُّ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُونَ فِيهَا دِفَيُّ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُونَ فِيهَا دِفَيْ وَالنحل: ٥] أي لتنتفعوا بها في الدفء وغيره فالمراد أحل لكم الانتفاع ببهيمة الأنعام وهو يشمل الانتفاع بلحمها وجلدها وعظمها وصوفها وما أشبه ذلك.

ثم قال ﴿إلا ما يتلى عليكم﴾ أي يستثنى من حل بهيمة الأنعام ما يتلى عليكم آية تحريمه من الميتة والمنخنقة إلخ. فإن كل هذا حرام ما لم تدرك ذكاته وهو حي بالتفصيل الذي يأتي. وقوله ﴿غير محلي الصيد﴾ حال من الكاف في ﴿أحلت لكم﴾ أي أحلت بهيمة الأنعام حال كونكم غير محلي الصيد وأنتم محرمون وجملة ﴿وأنتم حرم﴾ حال من الضمير في ﴿علي﴾ وإنما جيء بالحل الأولى والثانية للإشارة إلى أن تحريم الصيد في حال الإحرام لا يوجب حرجا ولا ضيقاً فإنه في هذه الحالة أحلت لكم بهيمة الأنعام ﴿إن الله يحكم ما يريد﴾ أي يشرع ما يشاء من تحليل وتحريم بحسب ما تقتضيه حكمته البالغة فأباح بهيمة الأنعام في جميع الأحوال وأباح الصيد في بعض الأحوال دون بعض ولا اعتراض عليه لأنه مالك الأشياء وخالقها فيتصرف فيها كما يشاء بحكمته وحسن تدبيره.

وينبغي أن يعلم أن العقود التي يجب الوفاء بها لا تشمل التعاقد على المحرمات فلا يجب الوفاء به، ومثله حلف الجاهلية على الباطل كحلفهم على التناصر والميراث بأن يقول أحد الطرفين للآخر إذا حالفه دمي دمك وهدمي هدمك وترثني وأرثك فيتعاقدان بذلك على النصرة والحماية سواء أكانت بحق أم بباطل فأبطل الإسلام التناصر على الباطل بقوله تعالى ﴿وَلَا نَعَاوَثُوا عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْمُدُونِ ﴾ [المائدة: ٢] وقوله عليه السلام «لا ضرر ولا اضرار»(١) وينهيه عن العصبية العمية كما رواه مسلم والنسائي من قوله عليه السلام «من قتل تحت راية عمية يدعو لعصبية أو ينصر عصبية فقتلته جاهلية»(٢) وأبطل هذا التوارث بآية المواريث وبقوله تعالى ﴿وَأَوْلُوا ٱلْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه في كتاب الأحكام باب ١٧. الموطأ في كتاب الأقضية حديث ٣١. أحمد في مسنده (٥/٣٢٧).

 <sup>(</sup>۲) رواه مسلم في كتاب الإمارة حديث ۵۳، ۵۶، ۵۷، النسائي في كتاب التحريم باب
 ۲۸. ابن ماجه في كتاب الفتن باب ۷. أحمد في مسنده (۲/۲۹۲، ۳۰٦).

أَوْلَىٰ بِبَعْضِ فِي كِنْكِ ٱللَّهِ ﴾ [الأنفال: ٧٥].

## الأحكام

يؤخذ من الآية: وجوب الوفاء بالتكاليف الإسلامية وبالعقود التي يجريها الناس بعضهم مع بعض فيما هو مأذون فيه كالقيام بأداء المهور والنفقات في باب النكاح والمحافظة على الوديعة والعارية والمحافظة على مال المستأمن ونفسه في باب الأمان والمحافظة على الوديعة والعارية والعين المرهونة وردها على أصحابها سالمة وما أشبه ذلك، ويؤخذ منها أيضاً حل ذبائح الأنعام من جهة الانتفاع بلحومها وجلودها وعظامها وأصوافها وحرمة الصيد في حال الإحرام.

قال تعالى: ﴿ يَكَانُّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا لَا يُحِلُّوا شَعَنَهُرَ اللَّهِ وَلَا الظَّهْرَ الْحَرَامَ وَلَا الْمُدَى وَلَا اللَّهُرَ الْحَرَامَ وَلَا الْمُلَامُوا وَلَا الْمُلَامُ وَلَا الْمُلَامُ وَلَا الْمُلَامُ وَلَا الْمُلَامُ وَلَا الْمُلْمُونَ وَلَا الْمُلْمُونَ وَلَا اللّهُ إِلَى اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

الشعائر جمع شعيرة وهي في الأصل ما جعل شعاراً على الشيء وعلامة عليه مأخوذ من الشعار بمعنى الإعلام من جهة الإحساس، ويقال شعرت بكذا أي علمته ومنه سمي الشاعر لأنه بفطنته يشعر بما لا يشعر به غيره. والمراد بالشعائر هذا قيل مناسك الحج وهو مروي عن ابن عباس، وقيل فرائض الله التي حلها لعباده وهو قول عطاء والأحكام الاسلامية كلها فإن أداءها أمارة على الإسلام والتعبد بأحكامه وهو المعول عليه. وإحلال الشعائر استباحتها والإخلال بأحكامها وعدم المبالاة بحرمتها. والشهر الحرام رجب وذو القعدة وذو الحجة والمحرم فلامه للجنس وسمي الشهر حراماً باعتبار أن إيقاع القتال فيه حرام. والهدي ما يتقرب به المرء من التعم ليذبح في الحرم. والقلائد جمع قلادة وهي تطلق على ما يعلق في عنق المرأة للزينة وعلى ما يعلق في عنق البعير أو غيره من النعم من جلد أو قشر شجر ليعلم أنه هدي فلا يتعرض له. والآمون جمع آم بمعنى قاصد من أم يؤم بمعنى قصد. والرضوان مصدر بمعنى الرضا. والشنآن مصدر بمعنى البغض يقال شنته بالكسر أشنؤه بفتح النون وسكونها أي أبغضته.

ينادي الله المؤمنين وينهاهم بقوله ﴿لا تحلوا شعائر الله ﴾ أي أحكام دينه على الوجه العام أو أعمال الحج ومناسكه كالإحرام والطواف والوقوف بعرفة وبقية أعمال الحج. ومعنى إحلالها الإخلال بأحكامها كاستعمال الطيب ولبس المخيط والصيد والقرب من النساء فإن ذلك يخل بواجبات الإحرام وكطواف الزيارة محدثاً أو جنباً فإن ذلك يخل بواجب الطهارة في الطواف وكالوقوف بعرفة محدثاً أو جنباً أو بعد قربان النساء فإن ذلك يخل بواجب الطهارة وحرمة قربان النساء بالنسبة للوقوف ثم قال ﴿ولا الشهر الحرام ﴾ أي لا تحلوه بالقتال فيه وعدم المبالاة بحرمته وقد نسخ هذا الحكم بقوله تعالى ﴿فَإِذَا أَنسَلَخَ الْأَنْهُمُ لَلْمُ مُ فَاقَلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُمُوهُمُ ﴾ [التوبة: ٥] فإنه بقوله تعالى ﴿فَإِذَا أَنسَلَخَ الْأَنْهُمُ لَلْمُ مُ فَاقَلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُمُوهُمُ ﴾ [التوبة: ٥] فإنه

ليس المراد بالأشهر الحرم أشهر الحج وإنما المراد بها الأشهر التي حرم الله قتالهم فيها وضربها أجلاً لهم يسيحون فيها في الأرض ويفكرون في أمر الإسلام مع التروي والنظر فإن اعتنقوا الإسلام في أثنائها فقد نجوا وإلا عاملهم بما عامل به غيرهم من القتل والأسر، ويدل على أن هذا الحكم منسوخ الإجماع على جواز قتال أهل الشرك في الأشهر الحرم، ثم قال ﴿ولا الهدي﴾ أي لا تحلوا النعم التي يتقرب بها إلى الله تعالى لتذبح في الحرم وإحلالها هو التعرض لها وسلبها أو الانتفاع بها في غير ما سيقت له من التقرب إليه تعالى وأخذوا من ذلك عدم جواز الأكل من الهدايا التي تقدم للذبح في الحرم إلا أنهم استثنوا من ذلك هدي التطوع والقران والتمتع فإنه يجوز الأكل منها لصاحبها وللأغنياء لأنه دم نسك يقدم شكراً لله تعالى على ما أنعم به من التوفيق للعبادة فيجوز الأكل منه ولأنه قد صح أن النبي ﷺ أكل من هدي القران والتمتع وحسا من المرقة فيبقى غيرها على عدم الجواز لأنها دماء مخالفات وكفارات وعقوبات فلا يجوز الانتفاع بشيء منها. وقال: ﴿ولا القلائد﴾. أي لا تحلوا القلائد أي الهدايا ذوات القلائد والهدايا التي تقلد هي ما كانت للتطوع أو النذر أو القران أو التمتع، أما الهدايا التي تجب بسبب الجنايات فلا تقلد فإن القلائد أعلام تقام للمسرات وذلك ظاهر إذا كأنت للتطوع وأمثاله أما إذا كانت بسبب الجنايات كانت عقوبات للمخالفات فلا وجع لإعلانها والتنويه بها.

وتفسير القلائد بالهدايا ذوات القلائد يدل على أنها نوع من الهدي السابق فكأنه قال لا تحلوا الهدي وخصوصاً الهدايا ذوات القلائد، ويحتمل أن يراد بالقلائد نفسها ويكون المراد النهي عن سلبها وتجريد الهدايا عنها فإن ذلك مما يعرض الهدايا للضياع. وقوله ﴿ولا آمين البيت الحرام أي لا تحلوا قوماً قاصدين إلى البيت الحرام لزيارته بأن تصدوهم عنه بأي وجه كان بأن تقاتلوهم أو تسلبوا أموالهم أو تزعجوهم وتخوفوهم. وقوله ﴿يبتغون فضلاً من ربهم ورضواناً ﴾ حال من الضمير المستكن في ﴿آمين ﴾ أي لا تتعرضوا لهم حال كونهم يطلبون من ربهم ثواباً ورضواناً لتعبدهم في بيته المحرم.

قيل المراد بالآمين المسلمين الذين يقصدون بيت الله للتعبد فيه وحينئذ يكون التعرض لعنوان الربوبية مع الإضافة إلى ضميرهم للتشريف ويكون ابتغاء الفضل والرضوان ظاهراً وتكون الآية على هذا محكمة لا نسخ فيها.

وقيل المراد بالآمين المشركون ويؤيده ما قيل من أن الآية نزلت في الحطم بن ضبعة البكري حين قدم المدينة بخيله وأصحابه ولكنه دخلها وحده حتى كان بين يدي النبي عليه وسمع منه ثم قام وقد وعد النبي عليه السلام بأن يأتي مع أصحابه ليسلموا

وانصرف مع أصحابه فمر بسرح المدينة فاستاق ما مر به وهرب، فلما كان موسم الحج خرج الحطم حاجاً في حجاج بني بكر بن واثل ومعه تجارة عظيمة فسأل المسلمون النبي على أن يأذن لهم في التعرض له فأبى النبي الله ثم نزل قوله تعالى في المسلمون النبي أمنوا لا تحلوا شعائر الله إلخ. وحينئذ يفسر ابتغاء الفضل بطلب الرزق بالتجارة وابتغاء الرضوان بأنهم كانوا يزعمون أنهم على سداد في دينهم وأن الحج يقربهم إلى الله تعالى ثم نسخت إباحة حجهم بعد ذلك.

وقيل المراد بالآمين ما يشمل المسلمين والمشركين فإنهم كانوا يججون جميعاً ثم نسخت إباحة حج المشركين بقوله تعالى ﴿إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسُ فَلَا يَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَكَذَا ﴾ [التوبة: ٢٨] وقوله ﴿مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُوا مَسَنجِدَ اللَّهِ ﴾ [التوبة: ١٧] ويكون ابتغاء الفضل والرضوان عاماً للدنيوي والأخروي ولو في زعم المشركين.

نهى الله تعالى المسلمين في صدر هذه الآية عن أمور خمسة منها ما ترغب النفوس في التمتع به كالمباحات التي حرمت لأجل الإحرام استعمال الطيب ولبس المخيط والقرب من النساء واصطياد الطيور والحيوانات، ومنها ما ترغب فيه النفوس بمقتضى شهواتها الغضبية كالانتقام عمن عاداها وحال بينها وبين رغباتها ومنها ما ترغب فيه النفوس الضعيفة كالتعرض للهدايا فأرشدهم الله تعالى إلى أن هذه الرغبة مهما عظمت لا تغير شيئاً من أحكام الله تعالى ثم قال ﴿ وإذا حللتم فاصطادوا ﴾ أي إذا خرجتم من الاحرام أبيح لكم الصيد وبالطبع يحل لكم أيضاً كل ما كان مباحاً قبل الإحرام.

وإنما خص الصيد بالذكر لأنهم كانوا يرغبون فيه كثيراً كبيرهم وصغيرهم، وعظيمهم وحقيرهم، وللإشارة إلى أن الذي ينبغي الحرص عليه ما يعد قوتاً تندفع به الحاجة فقط لا ما يكون من الكماليات وما يكون إرضاء لشهوة الغضب ﴿ولا يجرمنكم شنآن قوم أن صدوكم عن المسجد الحرام أن تعتدوا﴾ «جرم» تتعدى إلى مفعول واحد كقولك جرم ذنباً وإلى مفعولين كما في الآية أي لا يكسبنكم بغض قوم لأجل أنهم صدوكم عن المسجد الحرام عام الحديبية أن تعتدوا عليهم للانتقام منهم وهذا نهي عن إحلال قوم من الآمين خصوا به مع اندراجهم في النهي عن إحلال الكل لاستقلالهم بأمور ربما يتوهم أنها مصححة لإحلالهم وداعية إليه. والشنآن مصدر أضيف إلى مفعول ﴿وإن صدوكم﴾ متعلق بالشنآن بإضمار لام العلة وإنما قدم مصدر أضيف إلى مفعول ﴿وإن صدوكم﴾ متعلق بالشنآن بإضمار لام العلة وإنما قدم قوله ﴿وإذا حللتم فاصطادوا﴾ على هذه الجملة مع تعلقها بقوله ﴿ولا آمين﴾ للإشارة

إلى أن التحليل من الإحرام لا يصحح لهم التعدي على الآمين بل يجب عدم التعرض لهم إلى أن يخرجوا من هذه العبادة فإنهم لم يخرجوا عن أنهم يبتغون فضلاً من ربهم ورضواناً فالواجب أن يذكر بعضكم بعضاً بوجوب المحافظة على شعائر الله وأن تتعاونوا على البر وأعمال الخير التي منها الإغضاء عن سيئات القوم احتراماً للمسجد الحرام وعلى التقوى أي تعاونوا على اتخاذ وقاية تقيكم من متابعة الهوى والتمسك بأسباب العذاب الأليم ولا تعاونوا على الإثم والعدوان أي لا تتعاونوا على الجرائم التي يأثم فاعلها وعلى مجاوزة حدود الله بالاعتداء على القوم وهم يبتغون فضلاً من ربهم واتقوا الله بفعل ما أمركم به واجتناب ما نهاكم عنه، إن الله شديد العقاب لمن يتقيه وإظهار اسم الجلالة هنا لإدخال الروعة وتربية المهابة في القلوب.

قَــال تــعــالـــي ﴿ حُرِّمَتَ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالدَّمُ وَلَمْتُمُ الْجَنِيرِ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِـ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَنْخَنِقَةُ وَالْمَنْخَنِقَةُ وَالْمَنْخَنِقَةُ وَالْمَنْخَنِقَةُ وَالْمَنْخَنِقَةُ وَالْمَنْخَةِ وَمَا أَكُلَ السَّبُعُ إِلّا مَا ذَكِيْتُمُ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَأَن نَسْنَقْسِمُوا بِالأَزْلَيْدِ ذَلِكُمْ فِسْقُ الْيُوْمَ بَيْسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن دِينِكُمْ فَلا تَضْفُوهُمْ وَالْخَشْوَهُمْ اللّهِ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينَا فَمَن وَاخْشُونَ اللّهَ عَلَوْلًا فَي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينَا فَمَن السّمَارَ فِي خَمْسَةُ غَيْرَ مُتَجَانِفِ لِإِثْرِ فَإِنْ اللّهَ عَفُولًا رَحِيدًا ﴿ المائدة : ٣].

شرع في ذكر المحرمات التي أشير إلى شيء منها بقوله ﴿إلا ما يتلى عليكم﴾ فحرم الليتة لخبث لحمها ببقاء بعض المواد الضارة في جسمها وهي الحيوان الذي مات بدون ذكلة شرعية فيحرم أكلها باتفاق وأما شعرها وعظمها فقال الحنفية طاهران يجوز استعمالهما. وقال الشافعي: نجسان لا يجوز استعمالهما.

وقد استثنى من الميتة المحرمة نوعان: السمك والجراد عند الجميع. ويدل على هذا الاستثناء ما ورد من قوله عليه السلام «أحلت لنا ميتان ودمان فالميتنان السمك والجواد والدمان الكبد والطحال» (١) ذكره الدارقطني. وحرم الدم أي المسفوح أي المسائل من الحيوان الحي فقليله وكثيره حرام وكاتوا يملؤون الأمعاء من الدم ويشوونه ويأكلونه فحرمه الله لأنه قذر يضر الأجسام. وكاتوا يملؤون الأمعاء من الدم ويشوونه ويأكلونه فحرمه الله لأنه قذر يضر الأجسام. المقصود الأهم. وأما شعره فقال قوم بجواز استعماله في الخرز والحق أن إباحة استعماله كانت للضرورة وقد اندفعت الضرورة باختراع الآلات والأدوات التي تؤدي هذا المعنى بيسر. وحرم ما أهل لغير الله به أي حرم الحيوان الذي أهل أي رفع باسم المسيح أو باسم فلان أو جمع بين ذكر الله وذكر غيره بالعطف عليه كقوله باسم الله واسم فلان أما بدون العطف كقوله باسم الله المسيح مي الله أو باسم الله عمد الوصل رسول الله فقال الحنفية تحل الذبيحة ويعتبر ذكر غيره كلاماً مبتداً ولكته يكوه الوصل صورة بخلاف العطف فإنه يكون نصاً في ذكر غيره كلاماً مبتداً ولكته يكوه الوصل أو انخنقت بالشبكة أو بغيرها حتى ماتت وحرم الموقوذة أي التي ضربت بالحشب أو انخنقت بالشبكة أو بغيرها حتى ماتت وحرم الموقوذة أي التي ضربت بالحشب أو انخنقت بالشبكة أو بغيرها حتى ماتت وحرم الموقوذة أي التي ضربت بالحشب أو

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه في كتاب الصيد باب ٩. كتاب الأطعمة باب ٣١. أحمد في مسنده (٢/ ٩٧).

بالحجر حتى ماتت وحرم المتردية أي التي سقطت من علو إلى أسفل أو وقعت في بئر فماتت وحرم النطيحة التي نطحتها أخرى فماتت بالنطح وحرم ما أكل السبع بعضه ومات بجرحه وهذه الخمسة تأخذ حكم الميتة التي ماتت حتف أنفها لأنها لم تذك ذكاة شرعية ولم يسل دمها بحيث يخرج جميعه منها ثم قال ﴿إلا ما ذكيتم﴾ أي إلا ما أدركتموه حياً فذكيتموه وتفصيل الكلام في ذلك أنهم اتفقوا على أن الخنق وما معه إذا لم يبلغ بالحيوان إلى درجة اليأس من حياته بأن غلب على الظن أنه يعيش مع هذه الحالة كانت الذكاة عللة له أما إذا غلب على الظن أنه يهلك بما حصل فقال قوم تعمل فيه الذكاة وهو المشهور من مذهب الشافعي والمنقول عن الزهري وابن عباس وهو مذهب الحنفية فإنهم يقولون في كتبهم متى كانت عينه أو ذنبه يتحرك أو رجله تركض ثم ذكي فهو حلال، وقال قوم لا تعمل فيه الذكاة وروي الوجهان عن الإمام مالك رضي الله عنهم أجمعين. ومنشأ الخلاف في أن الذكاة تعمل أو لا تعمل اختلافهم في أن الاستثناء متصل أو منقطع فمن رأى أنه متصل يرى أنه أخرج من الجنس بعض ما تناوله اللفظ فما قبل كلمة الاستثناء حرام وما بعدها خرج منه فیکون حلالاً، ومن رأی أنه منقطع بری أنه لا تأثیر للاستثناء في الجملة المتقدمة وكأنه قال ما ذكيتموه من غير الحيوانات المتقدمة فهو حلال تتمتعون به كما تشاؤون.

ويؤيد القول بأن الاستثناء متصل إجماع العلماء على أن الذكاة تحلل ما يغلب على الظن أنه يعيش فيكون مخرجاً لبعض ما يتناوله المستثنى منه فيكون الاستثناء فيه متصلاً.

واحتج من قال إن الاستثناء منقطع بأن التحريم إنما يتعلق بهذه الحيوانات بعد الموت وهي بعد الموت لا تذكى فيكون الاستثناء منقطعاً. وأجيب عن ذلك بأن الاستثناء متصل باعتبار ظاهر الحلال فإن ظاهر هذه الحيوانات أنها تموت بما أصيبت به فتكون حراماً بحسب الظاهر إلا ما أدرك حياً وذكي فإنه يكون حلالاً، والتحريم وإن كان لا يتعلق بها حقيقة إلا بعد الموت كما يقولون إلا أن اتصال الاستثناء يكفي فيه هذا الظاهر خصوصاً إذا لوحظ أنها ذكيت وهي حية كانت مساوية لغيرها من بقية الحيوانات المذكاة فلا وجه للقول بعدم حلها.

والاستثناء المتصل على ما تقدم يرجع إلى الأصناف الخمسة من المنخنقة وما للمعه وما المعالم والمعالم والمعالم والمعالم المعالم ال

وحرم ما ذبح على النصب جمع نصاب كحمار وحمر، وقيل جمع نصب بفتح وسكون كسقف وسقف، وقيل مفرد وجمعه أنصاب كطنب وأطناب. وعلى كل فهي حجارة كانوا ينصبونها حول الكعبة ويذبحون قرابينهم التي يتقربون بها إلى معبوداتهم عليها ويعظمونها ويعتبرون الذبح لآلهتهم قربة وكون الذبح على النصب قربة أخرى ولهذا كانوا يلطخون بدم الذبائح كأنهم يثبتون بذلك كون الذبح وقع قربة وليست النصب هي الأوثان فإنها حجارة غير منقوشة بخلاف الأوثان فإنها منقوشة.

وحرم الاستقسام بالأزلام أي محاولة معرفة ما قسم وقدر في الأمر من الخير أو الشر بالأزلام جمع زلم بفتحتين وهو السهم قبل أن ينصل ويراش وهي سهام ثلاثة كتب على أحدها أمرني ربي وعلى الثاني نهاني ربي ولم يكتب على الثالث شيء، فإذا أراد أحدهم سفراً أو غزواً أو تجارة أو نكاحاً أو غير ذلك يعمد إلى هذه السهام وكانت موضوعة في حقيبة حول الكعبة فيخرج منها واحداً فإن خرج الآمر مضى لحاجته، وإن خرج الناهي أمسك، وإن خرج الغفل أعاد التناول، وسميت هذه السهام أزلاماً لأنها زُلِت بضم فكسر أي سويت فلم يكن نتوء بها أو انخفاض.

وإنما ذكر هذا النوع مع أنه ليس من المطعوم لأنه لما كَانَ يَعَمَل حَولَ الكعبة ذكر بجانب ما ذبح على النصب التي حول الكعبة. ثم قوله تعالى ﴿ذلكم فسق﴾ يحتمل أن يكون راجعاً إلى كل ما تقدم أي أن التلبس بما تقدم ذكره تمرد وخروج على أحكام الله تعالى، ويحتمل أن يكون راجعاً إلى الاستقسام بالأزلام.

والمعنى أنهم فسقوا وخرجوا عن الحد بالاستقسام بالأزلام لأنهم إن أرادوا بالرب في قولهم أمرني ونهاني ربي جانب الله تعالى كانوا قد كذبوا على الله وافتروا عليه، وإن أرادوا الأصنام كان ذلك شركاً وجهالة، وعلى كل فقد فسقوا وتمردوا وخرجوا عن الحد.

فإن قيل إن الاستقسام بالأزلام لم يخرج عن أنه من جملة الفأل وكان عليه السلام يحب الفأل الحسن فلم صار فسقاً؟ أجيب بالفرق بين الفأل وبين الاستقسام بالأزلام فإن الفأل أمر اتفاقي تنفعل به النفس وتنشرح للعمل مع رجاء الخير منه بخلاف الاستقسام بالأزلام فإن القوم كانوا يعملون بالأزلام عند الأصنام ويعتقدون أن ما يخرج من الأمر والنهي على تلك الأزلام بإرشاد الأصنام وإعانتها فلهذا كان الاستقسام بها فسقاً وكفراً.

ولما حذر الله تعالى المؤمنين من تعاطى المحرمات التي ذكرها حرضهم على التمسك بما شرعه لهم وثبته في قلوبهم وبشرهم بما يقوي عزيمتهم ويربي فيهم

الشجاعة والشهامة فقال ﴿اليوم يئس الذين كفروا من دينكم﴾ أي من إبطال دينكم وغلبتكم عليه ﴿فلا تخشوهم﴾ أي لا تخافوا من أن يظهروا عليكم واخشوا جانب الله تعلى فقط أي استمروا على خشيته والإخلاص له. والمراد باليوم الزمان الحاضر وما يتصل به من الملغبي والآتي. وقيل المراد يوم نزول هذه الآية وهو يوم عرفة بعد العصر في حجة الوداع والنبي واقف بعرفات على ناقته العضباء.

وأما إتمامه في ظهوره فكان بإعلاء كلمته وغلبته على الأديان كلها وموافقته للمصالح العامة حتى أن كثيراً بمن لم يعتنقوا الدين الإسلامي يقتبسون منه ما يصلح أحوالهم ويعين على ضبط أمورهم وتدبير شؤونهم.

وقد تمسك بعضهم بقوله تعالى ﴿اليوم أكملت لكم دينكم﴾ في نفي القياس وبطلان العمل به لأن إكمال الدين يقتضي أنه نص على أحكام جميع الوقائع إذ لو بقي بعض لم يبين حكمه لم يكن الدين كاملاً.

وأجيب بأن غاية ما يقتضيه إكمال الدين أن يكون الله تعالى أبان الطرق لجميع الأحكام وقد أمر الله بالقياس وتعبد المكلفين به في مثل قوله تعالى ﴿ فَأَعَيْرُوا يَكَأُولِي الْأَبْصَارِ ﴾ [الحشر: ٢]. فكان هذا مع النصوص الصريحة بياناً لكل أحكام الوقائع؛ غاية الأمر أن الوقائع صارت قسمين: قسماً نص الله تعالى على حكمه وقسماً أرشد الله تعالى إلى أنه يمكن استنباط الحكم فيه من القسم الأول فلم تصلح الآية متمسكاً لهم.

﴿وأتمت عليكم نعمتي﴾ بالإكمال في الدين والشريعة بما فتح الله عليكم من

دخول مكة آمنين مطمئنين ومن انقياد الناس لكم ﴿ورضيت لكم الإسلام ديناً﴾ تأتمرون بأوامره وتنتهون بنواهيه بحيث لا أقبل منكم غيره كما قال تعالى ﴿وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَكَن يُقْبَلَ مِنْـهُ ﴾ [آل عمران: ٨٥].

﴿ فمن اضطر في مخمصة غير متجانف لإثم فإن الله غفور رحيم المخمصة المجاعة.

قال أهل اللغة: الخمص والمخمصة خلو البطن من الطعام عند الجوع وأصله من الخمص الذي هو ضمور البطن. وهذه الجملة متصلة بذكر المحرمات وقوله ﴿ذلكم فسق﴾ إلى قوله ﴿ديناً﴾ اعتراض أكد به معنى التحريم فإن منع الناس عن هذه الخبائث من جملة الدين الكامل والنعمة التامة والإسلام الذي هو الدين المرضى عند الله تعالى فمن اضطر أي الجأه الاضطرار وأصابه الضر في مخمصة أي بجاعة فتناول من المحرمات شيئاً غير متجانف لإثم أي غير ماثل لإثم وغير راغب في التمتع بما يوجب الإثم بمعنى أنه يتناول منها ليدفع الضرورة لا للتلذذ ولا يتجاوز الحد الذي يسد الرمق فقوله هنا ﴿غير متجانف لإثم بمنزلة﴾ قوله في سورة البقرة ﴿غَيْرَ بَاغٍ وَلا عليه النصرورا إلى عنه الضرورا المناف عنه الضرورا المناف عنه المنافر ولو كان محرماً الله معنى أحسن إليهم بإباحة ما يدفع عنهم الضرر ولو كان محرماً.

#### الأحكام

يؤخذ من الآية ما يأتي:

(١) حرمة الميتة وما ذكر معها في الآية.

(٢) حل البهيمة المذكاة من المنخنقة وما معها متى ذكيت وبها حياة.

(٣) إباحة هذه المحرمات عند الاضطرار إليها لدفع الضرر.

(٤) إن حل التناول من هذه المحرمات مقيد بأمرين: الأول أن يقصد بالتناول دفع الضرر فقط.

الثاني ألا يتجاوز ما يسد الرمق، أما إذا قصد التلذذ وإرضاء الشهوة أو تجاوز المقدار الذي يدفع الضرر كان واقعاً في المحرم على خلاف في ذلك تقدم تفصيله في سورة البقرة.

تفسير آيات الأحكام / ج٢ / م٢٣

قال تعالى: ﴿ يَسْعَلُونَكَ مَاذَا ۚ أَيِلَ كُنْمُ ثُلُ أَيِلَ لَكُمُ الطَّيِبَكُ ۚ وَمَا عَلَمَتُ مِنَ الجَوَارِجِ مُكَلِّبِينَ تُعْلِمُونُهُنَّ مِنَا عَلَمْتُكُمُ اللَّهُ لَمُكُوا مِثَا أَتَسَكُنَ عَلَيْكُمْ وَاذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهُ وَانْقُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴿ ﴾ [المائدة: ٤].

كلمة «ماذا» يجوز أن تجعل أسماً واحداً للاستفهام في محل رفع بالابتداء وجملة وأحل لكم خبر، ويجوز أن تجعل «ما» وحدها اسم استفهام مبتداً ولفظ «ذا» بمعنى الذي خبر وجملة وأحل لكم صلة لهذا» وضمن السؤال معنى القول فصح أن ينصب الجملة في قوله وماذا أحل لكم والطيبات جمع طيب وهو في اللغة المستلذ ويسمى الحلال المأذون فيه طيباً تشبيهاً له بما هو مستلذ لأنهما اجتمعا في انتفاء المضرة ولكن المراد به هنا المستلذ لا الحلال لأنه لا معنى لأن يقولوا ماذا أحل لهم فيقال لكم الحلال فإنه غير مفيد والجوارح جمع جارحة وهي الكواسب من الطيور والسباع من جرح إذا كسب كما قال تعالى وويمائم ما جرحته والنبواب عن المائد والمجارد والمبتعاد والمحابما، وإنا اشتق الاسم من الكلب يؤدب الكلاب وغيرها ويعلمها أن تصيد لأصحابها، وإنما اشتق الاسم من الكلب يوهو الذي يصطاد به من السبع والكلب والعرق والبازي تحل أكل صيوده وإن لم تدرك ذكاتها يصطاد به من السبع والكلب والعرق والبازي تحل أكل صيوده وإن لم تدرك ذكاتها وهو مذهب الجمهور، وقيل لا يحل إلا ما صاده الكلاب تمسكا بقوله تعالى ومكلبين وتمسك الجمهور، وقيل لا يحل إلا ما صاده الكلاب تمسكا بقوله تعالى ومكلبين وتمسك الجمهور، وقيل لا يحل إلا ما صاده الكلاب تمسكا بقوله يشمل ومكلبين وتمسك الجمهور بعموم قوله تعالى وما علمتم من الجوارح فإنه يشمل الكلاب وغيرها.

غاية الأمر أنه يُحتاج إلى نكتة للتعبير بقوله ﴿مكلبين﴾ وقد علمت النكتة مما تقدم على أن كل سبع قد يسمى كلباً كما ورد أنه عليه السلام قال في ابن أبي لهب «اللهم سلط عليه كلباً من كلابك، فأكله الأسد في طريقه إلى الشام.

هذه الآية وردت لذكر المحللات بعد ذكر المحرمات كأنه لما تلا لهم ما حرمه عليهم من خبيثات المآكل سألوا عما أحل لهم فنزلت الآية. وروي أنه قدم عدي بن حاتم وزيد بن المهلهل الطائيان على رسول الله على وقالا: إنا قوم نصيد بالكلاب والبزاة فما يحل؟ فنزلت الآية. وروي أيضاً عن أبي رافع أنه قال: أمرني رسول الله على أن أقتل الكلاب فقال الناس: يا رسول الله ما الذي أحل لنا من هذه الأمة التي أمرت

بقتلها؟ فنزلت.

والمعنى يقول لك قومك مع تعدد فرقهم واختلاف مقاصدهم ماذا أحل لنا فقل لهم بالنسبة للطائفة الأولى أحل لكم الطيبات أي كل ما يستلذ وتشتهيه النفوس المعتدلة فالمراد الاستطابة عند أهل المروءة والرزانة والأخلاق الجميلة الهادئة لا ما يعم من سقطت مروءتهم وقست قلوبهم وتمردوا في أفكارهم فإن أهل البادية ومن سقطت مروءتهم يستطيبون أكل جميع الحيوانات فلا عبرة بهم، والذي يستطاب عند أهل المروءة حلال متى اقترن بشرطه كالذكاة وذكر اسم الله عليه ولو زعم بعض الناس تحريمه كالبحيرة والسائبة والوصيلة والحام فهي مما يستطاب ويحل، وقل لهم بالنسبة للطائفتين الثانية والثالثة أحل لكم ما علمتم من الجوارح والحل هنا يتعلق بالحيوانات المعلمة نفسها أي يحل لكل اقتناؤها وبيعتها وهبتها يؤيد ذلك رواية أبي رافع لكن يستثنى من الحل أكلها فإن الدليل ورد بتحريمه.

ويتعلق أيضاً بصيودها يؤيد ذلك قوله تعالى ﴿فكلوا بما أمسكن عليكم﴾ ورواية عدي بن حاتم وزيد بن المهلهل المتقدمة. وقوله ﴿مكلبين﴾ حال من فاعل ﴿علمتم من الجوارح﴾ حال كونكم معلمين ومؤدبين. وقوله ﴿تعلمونهن عاعلمكم الله فلا ﴿علمتم ﴾ أو من الضمير في ﴿مكلبين ﴾ أي حال كونكم تعلمونهن بما علمكم الله فلا بد من أمور ثلاثة: أن تكون الجوارح معلمة، وأن يكون من يعلمها ماهراً في التعليم مدرباً فيه، وأن يعلم الجوارح مما علمه الله بأن تقصد الصيد بإرسال صاحبها وأن تنزجر بزجره وأن يمسك الصيد ولا يأكل منه إذا كان كلباً ونحوه وأن يعود إلى صاحبه متى دعاه إذا كان مثل البازي فإن الفقهاء يقولون يعرف تعليم الكلب بترك الأكل ثلاثاً، ويعرف تعليم البازي بالرجوع إلى صاحبه إذا دعاه وبينوا الفرق بأن تعليم الحيوان يكون بترك ما يألفه ويعتاده وعادة الكلب السلب والنهب فإذا ترك الأكل ثلاثاً عرف أنه تعلم وعادة البازي النفرة فإذا دعاه صاحبه فعاد إليه عرف أنه تعلم.

﴿ فكلوا عما أمسكن عليكم ﴾ يقال أمسك الكلب على صاحبه إذا أمسك الصيد ولم يأكل منه، أما إذا أكل منه فإنه لم يمسك على صاحبه. وكلمة «من» في قوله ﴿ عما أمسكن ﴾ يحتمل أن تكون بيانية أي فكلوا الصيد وهو ما أمسكن عليكم والمراد ما جرحه الكلب مثلاً ومات من جرحه وأدركه الصائد حياً وذكاه، ويحتمل أن تكون «من» للتبعيض أي كلوا بعض ما أمسكن عليكم وهو ما جرحه ومات من جرحه أو أدركه الصائد حياً وذكاه لا ما جرحه ولم يمت من جرحه ولكنه افترسه سبع فمات منه، على هذا تكون البعضية في المجزئات، ويجوز أن تكون البعضية في الأجزاء

باعتبار أن المأكول هو البعض وهو اللحم دون الجلد والريش والدم والعظم.

﴿واذكروا اسم الله عليه ﴾ أي على الكلب مثلاً عند إرساله فيكون الضمير عائداً إلى ما علمتم أو اذكروا اسم الله على الصيد عند الإمساك أي إذا أدركتم ذكاته فيكون الضمير عائداً إلى ما أمسكن ﴿واتقوا الله ﴾ أي احذروا مخالفة أمره فيما أرشدكم إليه واتخذوا وقلية من عذابه بامتثال ما أمر به واجتناب ما نهى عنه ﴿إن الله سريع الحساب كاسبكم على ما تعملون من غير توان ولا إمهال. ولما ذكر فيما سبق شيئاً من المحرمات والمحللات تاسب هنا ذكر الحساب كأنه يقول بعد بيان الحلال والحرام وما يرضيه وما يغضبه ينبغي التنبيه إلى أنه تعالى سيحاسب العاملين على أعمالهم من غير توان متى جاء يوم الحساب. يؤخذ من الآية ما يأتي:

١ ـ إباحة الطيبات أي المعلومات التي تستطيبها النفوس الكريمة دون الخبائث
 التي أرشدت الشريعة إلى تحريمها.

٢ - وإباحة الصيد بالجوارح بشرط كونها معلمة وكون معلمها مؤدباً (بكسر الدال) ماهراً وكونه يعلمها ها علمه الله مما دونه الفقهاء وفصلوه تفصيلاً.

٣ ـ وإباحة ما جرحته الجوارح وقتله وأدركه الصائد ميتاً لإطلاق قوله ﴿فكلوا علىكُم علىكُم ﴾ . ﴿ فَكُلُوا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُسْكُنُ عَلَيْكُم ﴾ . ﴿ فَكُلُوا اللَّهُ الْمُسْكُنُ عَلَيْكُم ﴾ . ﴿ فَكُلُوا اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّالِي الللَّالِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّالَّ الل

٤ - ووجوب ذكر الله عند الإرسال كما ورد من قوله ﷺ (إذا أرسلت كلبك وذكرت اسم الله فكل. أما عند إدراكه حياً فتجب التسمية عند ذكاته على خلاف في ذلك.

قال تعالى: ﴿ لَلَيْمَ أَحِلَ لَكُمُ الطَّيِبَاتُ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُونُوا الْكِلْلَبَ حِلَّ لَكُمُ وَطَعَامُكُمْ حِلَّ لَمُمُّ وَالْمُعْمَنَتُ مِنَ الْمُعْمَنِةِ وَالْمُعْمَنِيَةُ مِنَ الَّذِينَ أُونُوا الْكِلْلَبَ مِن قَبْلِكُمْ إِذَا عَاتَيْتُمُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ مُعْمِينِينَ غَيْرَ مُسَنفِحِينَ وَلَا مُتَعْفِرِي آخَدَانُ وَمَن يَكُفُرُ بِالْإِيمَنِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُمُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ لَكُنْسِينَ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُمُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ لَكُنْسِينَ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُمُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ لَكُنْسِينَ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُمُ وَهُو فِي الْآخِرَةِ مِنَ لَكُنْسِينَ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُمُ وَهُو أَنْ الْآخِرَةِ مِنَ لَكُنْسِينَ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُمُ وَهُو الْمُ

طعام الذين أوتوا الكتاب هو الذبائح وقيل الخبز والفاكهة وقيل جميع المطعومات والمعول عليه الأول. والمحصنات جمع محصنة وهي الحرة وقيل العفيفة. والأجور جمع أجر والمراد به المهر وعبر عنه بالأجر للدلالة على أن عين المحصنة لا تملك بالمهر محصنين ـ بكسر الصاد أي متعففين بالزواج يقال أحصن الرجل فهو محصن أي تعفف فهو متعفف، وأحصن الزواج الرجل فهو محصن بفتح الصاد أي أعفه الزواج فهو معف ـ بفتح العين ـ مسافحين جمع مسافح يقال سافح الرجل المرأة إذا جامعها في الزنا من غير تحري الأسرار وسمي مسافح لأنه سفح ماءه أي صبه ضائعاً. والأخدان جمع

خِدْن بكسر الخاء وسكون الدال وهو الصديق يطلق على الذكر والأنثى. والمراد بالخدن هنا البغي التي يخادنها الرجل أي يصادقها ليفجر بها وحده سراً.

أخبر الله تعالى في الآية السابقة بأنه أحل الطيبات وكان المقصود بيان الحكم والأخبار، وأعاده في هذه الآية الدلالة على أنه تعالى كما أكمل الدين وأتم النعمة فيه أكمل النعمة فيما يتعلق بالدنيا التي منها احلال الطيبات وطعام أهل الكتاب والمحصنات المؤمنات والمحصنات الكتابيات. والمراد بالأيام الثلاثة واحد وهو الزمان الحاضر مع ما يتصل به من الماضي والمستقبل، والمراد بالطيبات ما يستطاب ويشتهي عند أهل النفوس الكريمة، والمراد بطعام أهل الكتاب ذبائحهم عند الجمهور وهو الراجح لا الخبز والفاكهة ولا جميع المطعومات لأن الذبائح هي التي تصير طعاماً بفعلهم وأما الخبز والفاكهة والمطعومات فهي مباحة للمؤمنين قبل أن تكون لأهل الكتاب وبعد أن تكون لهم فلا وجه لتخصيصها بأهل الكتاب.

وخص هذا الحكم بأهل الكتاب لأن المجوس لا يحل أكل ذبائحهم ولا التزوج بنسائهم. وإنما قال ﴿وطعامكم حل لهم﴾ أي يحل لكم أن تطعموهم من طعامكم للتنبيه على أن الحكم مختلف في الذبائح والمناكحة فإن إباحة الذبائح حاصلة من الجانبين بخلاف إباحة المناكحات فإنها في جانب واحد، والفرق واضح لأنه لو أبيح لأهل الكتاب التزوج بالمسلمات لكان لأزواجهن الكفار ولاية شرعية عليهن والله تعالى لم يجعل للكافرين على المؤمنين سبيلاً شرعياً بخلاف إباحة الطعام من الجانبين فإنها لا تستلزم محظوراً وأحل لكم المحصنات المؤمنات أي الحرائر أو العفائف أو المراد المصونات فيعم الحرائر والعفيفات وتخصيصهن الذكر للحث على ما هو الأولى في عقدة النكاح لا لنفي ما عداهن فإن نكاح الإماء لغير المالكين صحيح بشرطه وكذا نكاح غير العفيفات.

وأحل لكم المحصنات من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم من اليهود والنصارى أي أحل لكم الحرائر والعفيفات من أهل الكتاب سواء أكن ذميات أم حربيات، وتخصيص الحرائر والعفيفات بالذكر للحث على ما هو الأولى كما سبق لا لنفي ما عداهن.

وقيد الحل بإيتاء المهور في قوله ﴿إذا آتيتموهن أجورهن﴾ للدلالة على تأكد وجوب المهر حتى كأنه إذا لم يؤد المهر لا تحل له الزوجة وللحث على ما هو الأولى وهو إيتاء الصداق قبل الدخول. وقوله ﴿محصنين﴾ حال من فاعل ﴿آتيتموهن﴾ أي أحل لكم محصنات أهل الكتاب إذا آتيتموهن أجورهن حال كونكم محصنين أي متعففين

بالزواج بهن. ﴿ فير مسافحين ﴾ حال من ضمير ﴿ محصنين ﴾ أو صفة لمحصنين أي غير عاهرين بالزنا. ﴿ ولا متخذي أخدان ﴾ أي ولا مسرين وهو إما مجرور معطوف على ﴿ غير مسافحين ﴾ زيدت فيه لا لتأكيد النفي المستفاد من غير أو منصوب معطوف على ﴿ غير مسافحين ﴾ ﴿ ومن يكفر بالإيمان فقد حبط عمله ﴾ سيقت هذه الجملة للتحذير من المخالفات وللترغيب فيما تقدم من الأحكام أي ومن يكفر بشرائع الله وتكاليفه فقد خاب في الدنيا والآخرة ، أما في الدنيا فباعتبار أن جميع أعماله حابطة ولاغية لا فائدة فيها وهو في ذلك معرض للإذلال بالسيف حتى يسلم أو يعطي الجزية عن يد وهو صاغر ، وأما في الآخرة فهو هالك بنيران حامية مشتعلة لا طاقة لأحد بها . أطلق الإيمان وأراد المؤمن به مجازاً وقيل المراد ومن يكفر برب الإيمان فهو مجاز بالحذف .

#### الأحكام

يؤخذ من الآية ما يأتي:

- (١) إباحة الطيبات من الرزق.
- (٢) إباحة الأكل من ذبائح أهل الكتاب.
- (٣) وإباحة إطعام أهل الكتاب من طعام المسلمين.
- (٤) وإباحة نكاح المحصنات المؤمنات والمحصنات الكتابيات.
- (٥) وعدم الاعتداد بالأعمال إذا كان العامل جاحداً أحكام الله وشرائعه.

قىال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوٓا إِذَا ثَمْتُمْ إِلَى الْمَتَكُوٰةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَتَكُوٰةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْكَمْبَيْنُ وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَاطَّهَرُواْ وَإِن كُنتُم مِّنَى الْفَيَاطِ أَوْ لَنَسْتُمُ النِسَاةَ فَاطَّهَرُواْ وَإِن كُنتُم مِن الْفَيَاطِ أَوْ لَنَسْتُمُ النِسَاةَ فَلَمْ يَجِدُواْ مَا يُويدُ اللهُ فَلَمْ يَجِدُواْ مَا يُويدُ اللهُ مَن حَرَج وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِرَكُمْ وَلِيدِيمٌ مِنْ عَلَيْكُمْ لَكُمْ لَي لِيدُ اللهُ لَيْحُرُونَ وَلِي اللهُ ال

للإنسان شهوات يجب أن يتمتع بها وعليه واجبات يتحتم أن يؤديها، وأغلب شهواته منحصرة في المطعومات والمناكحات. ولما تفضل الله تعالى على الإنسان ببيان ما أحله وما حرمه من المطاعم والمناكح شرع في بيان ما يجب عليه أداؤه لله تعالى ليكون القيام بما وجب عليه شكراً له تعالى على ما أنعم به عليه فقال إيا أيها الذين آمنوا الخ.

والمراد بالقيام إلى الصلاة إرادة القيام إليها من إطلاق المسبب وإرادة السبب. وإنما وجب تأويل القيام بإرادته لأنه لو بقي على حقيقته لزم تأخير الوضوء ووجوبه عن القيام إلى الصلاة والاشتغال بها وهو باطل بالإجماع. وليس المراد بالقيام انتصاب القامة وإنما المراد به الاشتغال بأعمال الصلاة أي إذا أردتم ذلك فاغسلوا إلى آخره. وإيجاب الوضوء إرادة الصلاة لا ينافي أنه يجب أيضاً إذا ضاق الوقت فإن وقت الصلاة إذا ضاق وجب الوضوء والصلاة وجوباً مضيقاً بمعنى أنه يأثم بترك كل منهما، وإنما ربط الأمر بالوضوء بحالة إرادة الصلاة للإشارة إلى أن الشأن في المؤمنين إرادتها وعدم الإهمال في أدائها.

وظاهر الآية وجوب الوضوء على كل قائم إليها وإن لم يكن محدثاً والإجماع على خلافه ولهذا قالوا: إن الخطاب للمحدثين للإجماع على أن الوجوب لم يكن إلا عليهم ولأن في الآية ما يدل عليه فإن التيمم بدل عن الوضوء وقائم مقامه وقد قيد وجوب التيمم في الآية بوجود الحدث وهو يدل على أن الأصل مقيد بوجوب الحدث ليتأتى أن يكون البدل قائماً مقام الأصل، ولأن الأمر بالوضوء نظير الأمر بالاغتسال وهو مقيد بالحدث الأكبر في قوله تعالى ﴿وإن كنتم جنباً فاطهروا ﴾ فيكون نظيره وهو الأمر بالوضوء مقيداً بالحدث الأصغر.

ويستأنس لاعتبار هذا القيد بما جاء في قراءة شاذة ﴿إذا قمتم إلى الصلاة وأنتم عدثون﴾ وأما ما ورد من أنه عليه الصلاة والسلام وخلفاؤه كانوا يتوضئون لكل صلاة فلم يكن ذلك بطريق الوجوب يدل عليه ما ورد من قوله عليه السلام "من توضأ على طهر كتب له عشر حسنات مع ما ورد من أنه عليه السلام يوم الفتح صلى الصلوات الخمس بوضوء واحد فقال له عمر بن الخطاب رضي الله عنه: يا رسول الله صنعت شيئاً لم تكن تصنعه. فقال عليه الصلاة والسلام: "عمداً فعلته يا عمر". يعني يريد بيان الجواز فيكون الوضوء على طهر مندوباً فقط لا واجباً.

والوجه مأخوذ من المواجهة وهي تقع بما كان من مبدأ سطح الجبهة إلى منتهى الذقن طولاً ومن الأذن إلى الأذن عرضاً فيجب غسل كل ما في هذه الدوائر، فإن كان له لحية خفيفة وجب غسل الشعر والبشرة التي تحته، وإن كانت غزيرة وجب غسل ظاهرها فقط، ولكن لا يجب إيصال الماء إلى داخل العين لما في التزامه من الحرج وقد قال تعالى في آخر الآية ﴿ما يريد الله ليجعل عليكم من حرج﴾ وأما الفم والأنف فأخذ حكمهما من دليل آخر.

و ﴿إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى أَنْ مَا بَعَدُهَا غَايَةً لما قبلها فقط وأما دخول الغاية في الحكم أو خروجها عنه فلا دلالة لها عليه وإنما هو أمر يدور مع الدليل الخارجي ففي مثل قولنا حفظت القرآن من أوله إلى آخره وقوله تعالى ﴿ مِنَ ٱلْمُسَجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ﴾ [الأسراء: ١] ما بعد إلى داخل في حكم ما قبلها لأن العرض في المثال الأول الدلالة على حفظ كل القرآن والعلم العادي في المثال الثاني بأنه عليه السلام لا يسرى به وهو زعيم ديني من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى وهو من أعظم بيوت العبادة من غير أن يدخله ويتعبد فيه. وفي مثل قُولُهُ تَعَالَى ﴿ فَنَظِرَةً ۚ إِنَّ مُيْسَرَةً ﴾ [البقرة: ٢٨٠] وقوله ﴿ أَيْشُوا السِّيَامَ إِلَى الْيَسَلِ [البقرة: ١٨٧] ما بعد إلى غير داخل في حكم ما قبلها لأن الإعسار في المثال الأول علة في الإنظار وبالميسرة تزول العلة فيطالب بالدين ولا يثبت الأنظار معها ولأنه في المثال الثاني ولو دخل الليل في حكم الصيام للزم الوصال، وهو غير مشروع في حقنا، وقوله ﴿إلى المرافق﴾ و ﴿إلى الكعبين﴾ لا دليل فيه على أحد الأمرين فقال الجمهور بوجوب غسل المرفقين والكعبين احتياطاً في العبادات خصوصاً إذا لوحظ أن الأيدي والأرجل تتناول في الاستعمال المرفقين والكعبين وما وراءهما فيكؤن ذكرهما لإسقاط ما وراءهما لا غير فيجب غسل المرفقين والكعبين لذلك وهو مذهب الحنفية والشافعية. وقال زفر من الحنفية: لا يجب غسلهما لأن ﴿إِلَى ۗ لانتهاء الغاية وما يجعل

غاية للحكم يكون خارجاً عنه.

﴿وامسحوا برءوسكم﴾ اتفق الفقهاء على أن مسح الرأس من فرائض الوضوء ولكنهم اختلفوا في مقدار المسح، فقال المالكية: يجب مسح الكل أخذاً بالاحتياط. وقال الشافعية: يكفي مسح أقل ما يطلق عليه اسم المسح أخذاً باليقين.

وقال الحنفية: يفترض مسح ربع الرأس أخذاً ببيان النبي على كما روي عن المغيرة بن شعبة أن النبي على كان في سفر فنزل لحاجته ثم جاء فتوضأ ومسح على ناصيته.

ومنشأ الخلاف هنا اعتبار الباء في قوله ﴿برءوسكم﴾ زائدة أو أصلية فقال المالكية والحنابلة: إن الباء كما تكون أصلية تكون زائدة لتقوية تعلق العامل بالمعمول واعتبارها هنا زائدة أولى لأن التركيب حينئذ يدل على وجوب مسح كل الرأس والبعض داخل فيه فيكون مسح الكل آتياً بالفرض بيقين فيجب مسح الكل احتياطاً.

وقال الحنفية والشافعية: إن هذه الأدوات التي منها الباء موضوعة للدلالة على ِ معان فمتى أمكن استعمالها دالة على هذه المعاني وجب استعمالها على هذا النحو.

والباء موضوعة للتبعيض ويمكن استعمالها هنا فيه فإننا نجد فرقاً في المعنى بين وجودها في مثل هذا التركيب وعدم وجودها لأنك إذا قلت مسحت يدي بالحائط كان المفهوم مسح اليد ببعض الحائط لا بجميعه، وإذا قلت مسحت الحائط بيدي كان المفهوم مسح جميع الحائط،، ومتى ظهر الفرق بين إدخال الباء وبين إسقاطها وجب أن يحمل قوله ﴿وامسحوا برؤوسكم﴾ على بعض الرأس وفاء بحق الحرف.

إلا أن الحنفية استندوا في تقدير البعض بثلاث أصابع على رأي وبربع الرأس على رأي آخر إلا ما رواه المغيرة بن شعبة كما تقدم، وأما الشافعية فقالوا: إن أقل ما يطلق عليه اسم المسح داخل بيقين وما عداه لا يقين فيه فلا يكون فرضاً.

وقوله ﴿وأرجلكم﴾ بالنصب معطوف على ﴿وجوهكم﴾ فيجب غسل الأرجل إلى الكعبين يؤيد ذلك عمل النبي ﷺ وعمل أصحابه في حياته وبعد مماته فكان الحكم مجمعاً عليه. وأما قراءة الجر فمحمولة على الجوار كما في قوله في سورة هود ﴿إِنّ أَنّاكُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ اللَّهِمِ ﴾ [هود: ٢٦] بجر الميم لمجاورة يوم المجرور. وفائدة الجر للجوار هنا في قوله ﴿وأرجلكم﴾ التنبيه على أنه ينبغي الاقتصاد في صب الماء على الأرجل وخص الأرجل بذلك لأنها مظنة الإسراف لما يعلق بها من الأدران. والكعبان تثنية الكعب وهو العظم الناتيء بين الساق والقدم ولكل رجل كعبان يجب غسلهما ﴿وإن كنتم جنباً فاطهروا﴾ أصل الفعل تطهروا أدغمت التاء في الطاء

فسكنت فأتى بالهمزة أي فاغسلوا بالماء أبدانكم جميعاً فإن الأمر بالتطهير لما لم يتعلق بعضو دون عضو كان أمراً بتحصيل الطهارة في كل البدن يدل على ذلك أن الوضوء لما تعلق بعضو دون عضو نص الله تعالى في الأمر به على تلك الأعضاء التي أوجب غسلها وإنما حملت الطهارة على الطهارة بالماء لأن الماء هو الأصل فيها كما يشير قوله تعالى ﴿ رَأَيْزِلُ عَلَيْكُمْ مِنْ السَّمَلَةِ مَا مَ لِيُطَهِّرَكُم بِدِه ﴾ [الأنفال: ١١].

والجنابة معنى شرعي يستلزم اجتناب الصلاة وقراءة القرآن ومس المصحف ودخول المسجد إلى أن يغتسل الجنب، وقد بين النبي والله للسجد إلى أن يغتسل الجنب، وقد بين النبي والله لله عليه السلام يقول في هذا الشأن «الماء من الماء»(١) أي يجب استعمال الماء للغسل من أجل الماء أي المني. والثاني التقاء الختانين فإنه عليه السلام يقول إذا التقى الختانان وجب الغسل»(١). وكما يجب الغسل للجنابة يجب عند انقطاع حيض ونفاس لقوله تعالى في الحيض ﴿وَلَا لَقَرَبُوهُنَ حَقَّ يَطُهُرَنَ ﴾ [البقرة: المتحدة المتحددة المتحددة

ولحديث فاطعة بنت أبي حبيش أنه عليه الصلاة والسلام قال لها: «إذا أقبلت الحيضة فدعي الصلاة وإذا أدبرت فاغتسلي وصلي» رواه البخاري. وللإجماع على أن النفاس كالحيض.

واختلف الفقهاء في المضمضة والاستنشاق في الغسل فقال المالكية والشافعية لا يجبان فيه. وقال الحنفية والحنابلة: لجبان. حجة المالكية والشافعية ما ورد من أن قوماً كانوا يتحدثون في عجلس رسول الله وهي أمر الغسل وكل يبين ما يعمل فقال عليه السلام: «أما أنا فأحثي على رأسي ثلاث حثيات فإذا أنا قد طهرت». وحجة الحنفية والحنابلة أن الأمر بالتطهير يعم جميع أجزاء البدن الظاهرة والباطنة ولكن الباطنة التي لا يمكن غسلها سقطت للحرج فبقيت الطهارة متعلقة بالظاهرة والباطنة التي يمكن غسلها وهي الفم والأنف فكانت المضمضة والاستنشاق من الواجبات في الغسل. وأيضاً رأينا أنه تعلقت بهما أحكام تدل على اعتبارهما من الأعضاء الظاهرة وأحكام

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في كتاب الحيض حديث ٨١. أبو داود في كتاب الطهارة باب ٨٣. الترمذي في كتاب الطهارة باب ٨١.

ابن ماجه في كتاب الطهارة باب ١١٠. أحمد في مسنده (٣/ ٢٩، ٣٦).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب الغسل بأب ٢٨. مسلم في كتاب الحيض حديث ٨٨. أبو داود في كتاب الطهارة باب ٨٣. المترميذ في كتاب الطهارة باب ٨٠ النسائي في كتاب الطهارة باب ١٢٨. أحمد في مسنده (١٧٨/٢).

تدل على اعتبارهما من الأعضاء الباطنة فمن الأول ما قالوه من أنه إذا تمضمض الصائم واستنشق لا يفسد صومه وهو دليل اعتبارهما من الظاهر، ومن الثاني ما قالوه من أنه إذا خرج القيء من الجوف إلى الفم ثم عاد لا يفسد صومه. وهو دليل اعتبارهما من الباطنة وحيث اجتمع فيه شبه الأعضاء الظاهرة والباطنة كان الاحتياط في باب الطهارات في وجوب غسلهما.

وأجيب عما تمسك به المالكية والشافعية بأن الغرض من الحديث بيان أنه لا يجب الوضوء بعد الغسل كما فهم ذلك كثير من الصحابة فبين عليه السلام أن الواجب الغسل فقط وأن الطهارة الصغرى تدخل في الطهارة الكبرى.

﴿وإن كنتم مرضى أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النساء فلم تجدوا ماء فتيمموا صعيداً طيباً فامسحوا بوجيوهكم وأيديكم منه ﴾.

بعد أن بين الله تعالى وجوب استعمال الماء في الوضوء والغسل عند إرادة الصلاة بين هنا أن وجوب استعمال الماء مقيد بأمرين: الأول وجود الماء، والثاني القدرة على استعماله من غير ضرر، أما إذا انعدم الماء أو وجد ولكن مريد الصلاة مريض يضره الماء فالوجوب ينتقل من استعمال الماء إلى التيمم في حالتي الحدث الأصغر والأكبر.

فالتيمم رخصة مبنية على أعذار العباد وهو حكم سقط به حكم آخر هو وجوب استعمال الماء لعذر، وهو عدم القدرة على استعمال الماء فهو رخصة إسقاط في المحل الاقتصاره على الوجه واليدين وفي الآلة لقيامه مقام الماء عند عدم القدرة على استعمال الماء.

وظاهر النص جواز التيمم للمريض مطلقاً ولكنه مقيد بمن يضره الماء كما روي عن ابن عباس وجماعة من التابعين من أن المراد بالمريض المجدور ومن يضره الماء كما تقدم في سورة النساء ولذلك رأى الفقهاء أن المرض أنواع: الأول ما يؤدي استعمال الماء فيه إلى التلف في النفس أو العضو بغلبة الظن أو بإخباز الطبيب المسلم الحاذق، وفي هذه الحالة يجوز التيمم باتفاق. والثاني ما يؤدي استعمال الماء معه إلى زيادة العلة أو بطء المرض وفي هذه الحالة يجوز التيمم عند الحنفية والمالكية وهو أصح قول الشافعي لما روي عن جابر بن عبد الله أنه قال: خرجنا في سفر فأصاب رجلاً منا حجر في رأسه فشجه ثم احتلم فخاف من زيادة العلة إن استعمل الماء فقال لأصحابه: هل تجدون لي رخصة في التيمم؟ قالوا: ما نجد لك رخصة وأنت تقدر على استعمال الماء فاغتسل ثم ازدادت علته ومات، فلما قدمنا على رسول الله على على استعمال الماء فاغتسل ثم ازدادت علته ومات، فلما قدمنا على رسول الله على على

بما حصل فقال عليه السلام: «قتلوه، ألا سألوا إذ لم يعلموا فإنما شفاء العي السؤال إنما كان يكفيه أن يتيمم».

الثالث ما لا يخاف معه تلفا ولا بطأ ولا زيادة في العلة من استعمال الماء وفي هذه الحالة لا يجوز التيمم عند الحنفية والشافعية لأنه لم يخرج عن كونه قادراً على استعمال الماء فلا يرخص له في التيمم، وعند المالكية يجوز التيمم لإطلاق النص. الرابع أن يكون الحريض حاصلاً لبعض الأعضاء فإن كان الأكثر صحيحاً وجبه غسل الصحيح ومسح الجريح ولا يجوز التيمم، وإن كان الأكثر جريحاً يجوز التيمم وهذا مذهب الحنفية وعند المثافعية يغسل الصحيح ثم يتيمم مطلقاً وعند المالكية جاز له التيمم مطلقاً.

ومن ذلك يتبين أن المريض يترخص بالتيمم ولو كان الماء موجوداً بخلاف المسافر كما سيأتي فإن ترخصه مقيد بعدم الماء.

وقوله ﴿أَوْ عَلَى سَفَرَ﴾ وإن كنتم مستقرين على سفر لا تجدون معه الماء وكنتم عدثين فتيمموا أي فيلزمكم التيمم إلخ. وليس المراد سفر القصر وإنما المراد السير خارج العمران سواء وصل إلى مسافة القصر أم لا بخلافه في قوله تعالى في سورة البقرة ﴿فَمَن كَاكَ مِنكُم مَّرِيعَبًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَصِدَةٌ مِّنَ أَيَّامٍ أُخَرَ ﴾ [الآية: ١٨٤] فإن المراد به سفر القصر،

وإنما قيد الأمر هنا بالسفر مع أن المنظور إليه عدم الماء لأن السفر هو الذي يغلب فيه عدم الماء بخلاف الحضر ولو فرض عدم الماء في الحضر وجب التيمم على المحدث عند إرادة الحنفية والمالكية والشافعية.

﴿أو جاء أحد منكم من الغائط﴾ تقدم في سورة النساء أن هذه كناية عن قضاء الحاجة وكل ما يخرج من السبيلين ملحق بقضاء الحاجة بدلالة الأحاديث الواردة عليه. «وأو» هذه بمعنى الواو فإن الأمر بالتيمم للوجوب ولا يجب التيمم في المرض أو السفر إلا عند الحدث مع إرادة الصلاة أو وجوبها ولأنها إذا لم تكن بمعنى الواو لزم أن تكون قسماً ثالثاً مغايراً للمريض أو المسافر فلا يكون وجوب الطهارة عليهما متعلقاً بالحدث مع أن الوجوب لا يتعلق بهما إلا إذا كانا محدثين فوجب أن تكون «أو» بمعنى الواو ولذلك نظائر كما تقدم.

﴿أو لامستم النساء﴾ تقدم الكلام على تفسير هذه الجملة مستوفى، وملخصه أن الملامسة هنا يحتمل أن يرادبها الجماع كما تأولها علي وابن عباس وغيرهما من السلف وكانوا لا يوجبون الوضوء على من مس امرأة باليد، ويحتمل أن يرادبها المس باليد كما

تأولها بذلك عمر بن الخطاب وعبد الله بن مسعود من السلف وكانا يوجبان الوضوء على من مس امرأة باليد وقد تقدم ترجيح القول بأن المراد بها الجماع كما تقدم تفصيل الخلاف بين الفقهاء في ذلك أيضاً. ﴿ فلم تجدوا ماء ﴾ المراد بعدم وجدان الماء عدم القدرة على استعماله سواء كان لعدم وجوده كما في السفر أو الضرر الذي يخشى من استعماله كما في حالة المرض أو لمانع يمنع من استعماله كما إذا وجد الماء ولكنه يخاف عطشا أو سبعاً أو وجده بأكثر من قيمته فمثل هذا لا يعد واجداً للماء عند الحنفية والمالكية والشافعية. وقد وقع الخلاف بين الأئمة في المراد من الماء الذي يمنع من التيمم فقال المالكية: المراد بوجود الماء الوجود الحكمي بمعنى أن الشخص يتمكن شرعاً من استعماله من غير ضرر. والحنفية يقولون: المراد الوجود الحسي بمعنى أنه يتمكن تمكناً حسياً من استعماله من غير ضرر. وينبني على هذا الخلاف أن من وجد الماء وهو في الصلاة يتمادى ولا يقطع الصلاة عند المالكية لأنه لا يتمكن شرعاً من استعماله من غير إبطال للصلاة وهو لا يجوز له أن يبطل الصلاة، وعند الحنفية يبطل السعماله من غير بطول المكث فإنه لم يخرج عن أنه ماء.

والمراد لم تجدوا ماء كافياً للوضوء أو للغسل فلو وجد ماء كافياً لبعض الوضوء أو الغسل يتيمم عند الحنفية والمالكية ولا يستعمل الماء في شيء من أعضائه، وعند الشافعية والحنابلة يستعمل الماء في بعض الأعضاء ثم يتيمم لأنه لا يعد فاقداً للماء مع وجود هذا القدر.

﴿فتيمموا صعيداً طيباً فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه ﴿ تقدم أن الصعيد هو التراب على القول المختار الظاهر، والتيمم المطلوب شرعاً هو استعمال الصعيد في عضوين مخصوصين على قصد التطهير والعضوان هما الوجه واليدان إلى المرفقين عند المختفية وهو أرجح القولين عند الشافعية وإلى الرسغين عند المالكية والحنابلة.

وحجة الحنفية أن الأيدي في قوله ﴿وأيديكم﴾ تشمل العضو كله إلا أن التيمم بدل عن الوضوء والبدل لا يخالف الأصل إلا بدليل وقد جعل المرفق غاية في الأصل فليكن غاية في البدل بدلالة النص وأنه روى جابر بن عبد الله أن النبي ﷺ قال «التيمم ضربتان ضربة للوجه وضربة للذراعين إلى المرفقين».

وكان مقتضى التعبير بالباء في قوله ﴿وامسحوا بوجوهكم﴾ جواز مسح بعض الوجه كما سبق مثله في ﴿وامسحوا برؤوسكم﴾ إلا أن الحنفية والشافعية أوجبوا الاستيعاب لما روي عن عبد الله بن عمر وجابر بن عبد الله أنهما حكيا تيممه عليه

السلام وفيه استيعاب الوجه واليدين إلى المرفقين، ولأن التيمم بدل عن الوضوء والاستيعاب في الأصل واجب فيكون البدل كذلك ما لم يدل على خلافه ولم يوجد.

واختلف الفقهاء في لزوم إيصال التراب إلى الوجه واليدين وعدمه فقال الحنفية والمالكية لا يلزم، وقال الشافعية يلزم. وسبب اختلافهم الاشتراك الواقع في حرف من قوله ﴿فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه ﴾ فإنها ترد للتبعيض وترد للابتداء وتمييز الجنس فرجح الشاقعية حملها على التبعيض من جهة قياس التيمم على الوضوء وفي الرضوء يجب استعمال بعض الماء فيجب في التيمم استعمال بعض التراب.

ورجح الحنفية والمالكية حملها على الابتداء وتمييز الجنس لما ورد في الأحاديث الكثيرة التي ترشد إلى آداب التيمم من أن المتيمم ينفض يديه ليتناثر التراب فيمسح وجهه ويديه من غير تلويث ولما ورد من أنه عليه السلام تيمم على حائط بضربتين للوجه واليدين والظاهر أنه لا يعلق على يديه شيء من التراب.

﴿مَا يَرِيدُ اللهُ لَيْجِعُلُ عَلَيْكُمْ مِن حَرِجِ ﴾ الحرج الضيق. ولما بين الله تعالى فيما سبق أنه متى لم يتمكن المتطهر من استعمال الماء جاز له أن يتيمم وكان في هذا تيسير عظيم على المسلمين أعقبه بهذه الآية ليدل على فضله تعالى وعظيم إحسانه بطريق الصراحة. والمعنى أن الله وسع عليكم فأمركم بالطَّهارة بالماء عند وجوده وبالطهارة بالتراب عند عدمة لأنه تعالى لم يرد أن يضيق عليكم بالتزام حالة واحدة في حالة اليسر والعسر ولكن يريد هذه التكاليف ليطهركم من الأدران وينظفكم من الضعف والكسل والفتور الذي يعتري الجسم من حين لآخر كالذي يكون عند القيام من النوم وعند الدفاع الخبث وسيلان الدم والقيء وما أشبه ذلك، وينظفكم أيضاً من الأدران النفسية كالتمرد وعدم الامتثال فإن المتمرد ربما يزعم أن أعضاء الوضوء مثلاً نظيفة لم تصب بشيء من النجاسات أو أن التراب لم يخلق مطهراً وإنما خلقه الله ملوثاً فلا ينقاد لهذه الأوامر، أما الذي يشعر بالعبودية ويستحضر جلال الله تعالى فلا يسعه عند عدم إدراك حكمة التشريع إلا الانقياد والامتثال لأمره تعالى فإن الله يريد هذه التكاليف ليطهركم من الأدناس الحسية والمعنوية وليتم نعمته عليكم باليسر في الدين وبإوشادكم إلى التمتع بنعمة الأعمال الدينية بعد إرشادكم إلى التمتع بنعمة الدنيا بإباحة الطيبات من المطاعم والمناكح لعلكم تشكرون أي كي تشكره لإنعامه عليكم و «لعل» للتعليل أو المعنى ليتم نعمته عليكم حال كونكم متلبسين بحالة ترجون معها شكر الله تعالى فتكون «لعل» للترجي الواقع من المخاطس.

وها هنا أمور:

الأول: يؤخذ من الآية أن الطهارة شرط لصحة الصلاة لأنه تعالى أوجب الطهارة بالماء عند إرادة الصلاة وبين أنه إذا انعدم الماء وجب التيمم فدل ذلك على أن المأمور به أداء الصلاة مع الطهارة فأداؤها بدون الطهارة لا يكون أداء للمأمور به فلا يسقط الفرض به فتكون الطهارة شرطاً لصحة الصلاة.

الثاني: التيمم يدل عن الوضوء في الحدث الأصغر باتفاق، وأما كونه بدلاً عن الغسل في الحدث الأكبر فهو محل خلاف بين السلف فالمروي عن علي وابن عباس والحسن وأبي موسى والشعبي وهو قول أكثر الفقهاء أنه بدل عنه أيضاً فيجوز التيمم لرفع الحدث الأكبر والمروي عن عمر وابن مسعود أنه ليس بدلاً عن الغسل فلا يجوز التيمم له لرفع الحدث الأكبر.

الثالث: يؤخذ من الآية أن الطهارة لا تجب إلا عند الحدث لأنها تضمنت أن التيمم بدل عن الوضوء والغسل وقد أوجبه الله على مريد الصلاة متى جاء من الغائط أو لامس النساء ولم يجد الماء وهو على أن الطهارة واجبة على مريد الصلاة متى جاء من الغائط أو لامس النساء أيضاً لأن البدل لا يخالف الأصل إلا بدليل ولم يوجد فلا تجب الطهارة إلا عند الحدث ودلت الآثار الصحيحة على أن الريح والمذي والودي ينقض الوضوء كالبول والغائط.

قال تعالى ﴿واذكروا نعمة الله عليكم وميثاقه الذي واثقكم به إذ قلتم سمعنا وأطعنا واتقوا الله إن الله عليم بذات الصدور﴾ [المائدة: ٧].

لما ذكر الله فيما سبق التكاليف التي كلف بها المؤمنين أردفه بما يوجب عليهم القبول والثبات عليه وهو منحصر بحسب ما ذكره في أمرين: الأول نعمة الله عليهم.

والثاني: الذي أخذ عليهم السمع والطاعة لكل ما يلقى عليهم والتزموا قبوله والعمل به.

أما الأول فلأن الإنعام يوجب على المنعم عليه تعظيم المنعم وإجلاله والتودد إليه بفعل ما يرضيه واجتناب ما يغضبه خصوصاً إذا كان الإنعام وافراً والإحسان جماً.

وإنما وحد النعم ليشير إلى أن التأمل في جنس النعم كالنظر إلى الحياة والصحة والعقل والهداية وحسن التدبير والصون عن الآفات والعاهات فجنس هذه النعم لا يقدر عليه غير الله تعالى فيكون وجوب الاشتغال بشكرها أتم وأكمل.

وإنما قال ﴿واذكروا نعمة الله﴾ وهو يشعر بنسيانها مع أن مثلها لا ينسى

خصوصاً إذا لوحظ أنها متواترة في جميع الأزمان للإشارة إلى أنه لكثرة هذه النعم وتعاقبها صارت كالأمر المعتاد الذي لكثرة وجوده قد يغفل المرء عنه.

وأما الثاني فالظاهر أن المراد بالميثاق المواثيق التي جرت بينه عليه السلام وبين المؤمنين ليكونوا على السمع والطاعة في المحبوب والمكروه مثل مبايعته الأنصار ليلة العقبة ومبايعته عامة المؤمنين تحت الشجرة وهي بيعة الرضوان وغيرهما من المواثيق التي أعطى فيها المؤمنون العهد بالسمع والطاعة في حالة اليسر والعسر. وإنما أضيف الميثاق إليه تعالى مع أنه كان مع الرسول ﷺ لأن الله تعالى هو المرجع كما أشير إلى ذلك بقوله تعالى هو إنَّ الله عن يُبَايِعُونَكَ إنَّمَا يُبَايِعُونَكَ الله الله النساء: ١٠] وبقوله هم أنساء: ١٠].

وقيل المراد بالميثاق الدلائل العقلية والشرعية التي نصبها الله على التوحيد والشرائع وهو اختيار أكثر المتكلمين.

ثم إنه تعالى أكد على المؤمنين وجوب العمل بهذه المواثيق فذكرهم بأنهم التزموها وقبلوها وقالوا سمعنا وأطعنا ثم حذرهم من نقضها ونسيان النعم بقوله ﴿واتقوا الله﴾ أي اتخذوا وقاية من عذاب الله الذي أعده لمن نقض العهد أو جحد النعم ولم يشكر الله عليها ﴿إن الله عليم بذات الصدور﴾ أي بخفيات الأمور الكامنة في الصدور المستقرة فيها استقراراً يصح إطلاق اسم الصاحب عليها وكما يعلم الله خفيات الأمور يعلم جلياتها من باب أولى وهذه الجملة تعليل لقوله ﴿واتقوا الله﴾.

## الأحكام

يؤخذ من الآية ما يأتي:

ا - وجوب تذكر نعم الله التي يتمتع بها المرء مع اعتقاد أنها بتيسير الله ومحض
 إحسانه لينشط في واجب الشكر عليها.

٢ ـ وجوب الوقاء بالعهود والمواثيق التي يفيد تنفيذها في الصالح العام وخير
 المجتمع.

٣ ـ ووجوب تقوى الله فيما أمر به ونهى عنه.

قال تعالى ﴿يَا أَيُّهَا الْغَيْنُ آمَنُوا كُونُوا قُوامِينَ للهُ شَهْدَاء بِالقَسْطُ وَلَا يَجْرُمُنَكُمُ شَنَآنَ قُومُ عَلَى اللهِ تَعْدُلُوا هُو أَقْرِبُ لَلْتَقُوى وَاتَّقُوا الله إِنَّ الله خبير بِمَا تَعْمُلُونَ﴾ [المائدة: ٨].

لما ذكر الله تعلى المؤمنين في الآية السابقة بما يوجب عليهم الانقياد لأوامره

ونواهيه أقبل عليهم يخاطبهم ويطالبهم بالانقياد لتكاليفه سواء منها ما تعلق بجانبه تعالى وما تعلق بجانب عباده فقال (يا أيها الذين آمنوا كونوا قوامين شه أي قوموا قياماً كثير العد لله تعالى بالحق في كل ما يلزمكم القيام به من الأمر بالمعروف والعمل به والنهي عن المنكر واجتنابه وكونوا شهداء بالقسط أي أدوا الشهادات في حقوق الناس بالعدل كما في قوله (كُونُوا قَوَّمِينَ بِٱلْقِسُطِ الساء: ١٣٥] أي شهداء لله ولو على أنفسكم، وقيل المراد الشهادة على الناس بمعاصيهم يوم القيامة كما في قوله تعالى: ﴿ لِنَكُونُوا شُهداء على الناس يوم القيامة، وقيل المراد الشهادة الذين حكم الله بأنهم يكونون شهداء على الناس يوم القيامة، وقيل المراد الشهادة الأمر الله بأنه الحق والظاهر الأول وإن كان الثاني أنسب بكون الآية نزلت في يهود بني النضير، ومعنى كونه يشهد لله أنه الا يجابي بشهادته أهل وده وقرابته والا يمنع شهادته عن أعدائه (ولا يجرمنكم شنآن قوم على ألا تعدلوا الي الا يحملنكم بغض قوم على أن تجوروا عليهم في معاملتهم وأن تظلموهم في محاكمتكم وأن تعتدوا عليهم في أنفسهم وأو الادهم.

قيل نزلت هذه الآية في يهود بني النضير حين ائتمروا على الفتك برسول الله على فأوحى الله إليه بذلك ونجا من كيدهم فأرسل عليه السلام إليهم يأمرهم بالرحيل من جوار المدينة فامتنعوا وتحصنوا بحصونهم فخرج عليه السلام إليهم بجمع من أصحابه وحاصرهم ست ليال اشتد الأمر فيها عليهم فسألوا النبي على أن يكتفي منهم بالجلاء وأن يكف عن دمائهم وأن يكون لهم ما حملت الإبل وكان البعض من المؤمنين يرى لو يمثل النبي على بهم ويكثر من الفتك فيهم، فنزلت الآية لنهيهم عن الإفراط في المعاملة بالتمثيل والتشويه، فقبل النبي عليه السلام من اليهود ما اقترحوه.

وقيل نزلت في المشركين الذين صدوا المسلمين عن المسجد الحرام عام الحديبية كأنه تعالى أعاد النهي هنا ليخفف من حدة المسلمين ورغبتهم في الفتك بالمشركين بأي نوع من أنواع الفتك.

واعدلوا هو أقرب للتقوى الهنام أولاً عن أن تحملهم البغضاء على ترك العدل ثم صرح لهم بالأمر بالعدل للتأكيد ثم ذكر علة الأمر بالعدل بقوله هو أقرب للتقوى أي العدل في معاملة الأعداء أقرب إلى اتقاء المعاصي على الوجه العام أو المعنى أن العدل في معاملة الأعداء أقرب إلى اتقاء عذاب الله على الوجه العام أيضاً وبه يندفع ما قد يقال: إن العدل من التقوى فكيف يقال هو أقرب للتقوى ثم أمر بالتقوى على الوجه العام فقال واتقوا الله أي اتخذوا وقاية من عذابه في جميع أعمالهم فإن على الوجه العام فقال المحتام المحتا

الله خبير بما تعملون، لا يخفى عليه شيء من أعمالكم.

## الأحكام

يؤخذ من الآية ما يأتي:

- (١) وجوب القيام له تعالى بكل التكاليف التي وجهها إلينا.
- (٢) ووجوب أداء الشهادات على وجهها من غير محاباة ولا ظلم.
  - (٣) ووجوب العدل في معاملة الأعداء والأحباب.
    - (٤) ووجوب تقوى الله على الوجه العام.

قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا جَزَاؤُا الَّذِينَ يُحَادِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولُمُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُفَتَلُوّا أَوْ يُعَكَلِبُوا أَوْ تُقَسَطُعَ أَيْدِيهِ مِ وَأَرْجُلُهُم مِنْ خِلَفٍ أَوْ يُنفوا مِن الأَرْضِ ذَالِكَ لَهُمْ خِزْيٌ فِي الدُّنَيَ وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمُ ﴾ [المائدة: ٣٣] ﴿إِلَّا الّذِينَ تَابُوا مِن قَبْلِ أَن تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ فَاعْلَمُوا أَنَ اللّه عَفُورٌ تَحِيمٌ ﴿ إِلَّا اللهائدة: ٣٤].

نص الله تعالى في الآية السابقة على تغليظ الآثم في قتل النفس بغير قتل نفس ولا فساد في الأرض حيث قال ﴿ فَكَأَنَّا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا ﴾ [المائدة: ٣٦] وبين في هذه الآية أن الفساد الذي يوجب القتل ما هو. فإن بعض ما يكون فساداً في الأرض لا يوجب القتل كشهادة الزور والسرقات وهتك الأعراض من غير المحصن فقال ﴿ إنما جزاء الذين يجاربون الله ﴾ إلخ.

نزلت هذه الآية في قطاع الطريق لا في المشركين ولا في المرتدين كما قيل بكل فإن كلاً منهما إذا تاب قبلت توبته سواء أكانت التوبة قبل القدرة عليهم أم بعدها، أما قطاع الطريق فيسقط عنهم الحد إذا تابوا قبل القدرة عليهم ولا يسقط عنهم إذا تابوا بعد القدرة عليهم.

قيل نزلت في قول هلال بن عويمر الأسلمي وكان بينه وبين رسول الله ﷺ عهد على أنه لا يعينه ولا يعين عليه وأنه إن أتاه أحد من المسلمين أو مر عليه من يقصد النبي ﷺ لا يتعرض له بسوء فمر قوم من بني كنانة يريدون الإسلام بقوم من بني هلال وكان هلال غائباً فقطعوا عليهم الطريق وقتلوا منهم وأخذوا أموالهم.

وقيل نزلت في قوم من أهل الكتاب بينهم وبين رسول الله عهد فنقضوا العهد وقطعوا الطريق على المسلمين. وعلى كل فقوله ﴿ يحاربون الله ورسوله ويسعون في الأرض فساداً ﴾ يتناول كل من اتصف بهذه الصفة سواء أكان كافراً أم مسلماً ؛ غاية الأمر أن يقال إن الآية نزلت في الكفار ولكن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.

ومحاربة الناس لله على وجه الحقيقة غير ممكنة لتنزهه عن أن يكون من الجواهر والأجسام التي تقاتل أو تقاتل ولأن المحاربة تستلزم أن يكون كل من المتحاربين في جهة ومكان والله منزه عن ذلك فيكون مجازاً إما عن المخالفة والإغضاب مع التلبس

بحالة تشبه حالة المحاربين فإن قطاع الطريق يخرجون ممتنعين مجاهرين بإظهار السلاح وقطع الطريق أو المعنى عاربون أولياء الله ورسوله فيكون نظيره قوله تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ مُؤْدُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ ﴾ [الأحزاب: ٥٧].

والمحاربون هم اللين يجتمعون بقوة وشوكة يحمي بعضهم بعضاً ويقصدون المسلمين أو أهل اللمة في أرواحهم وأموالهم. والسعي في الأرض بالفساد عبارة عن إخافة الطرق بحمل السلاح وإزعاج الناس سواء أصحبه قتل النفوس وأخذ الأموال أم لا.

واتفق العلماء على أن هذه الحالة إذا حصلت في الصحراء كانوا قطاع الطريق، وأما إذا حصلت في المصر ففيها الخلاف؛ فقال أبو حنيفة: لا يكون قاطعاً للطريق لأن المجني عليه يلحقه الغوث في الغالب فلا يتمكن المجتمعون من المقاتلة. وروي عن مالك أنه لا يكون محارباً حتى يقطع على ثلاثة أميال من القرية، وروي عنه أيضاً عن مالك أنه لا يكون محارباً حتى يقطع على ثلاثة أميال من القرية، وروي عنه أيضاً إذا كابر في المصر باللصوصية كان محارباً تجري عليه أحكام قطاع الطريق وهو مذهب الإمام الشافعي لإطلاق قوله تعالى ﴿إنما جزاء الذين يحاربون الله ورسوله الخ.

واختلفوا في الحكم المستفاد من هذه الآية فقال قوم من السلف؛ الآية تدل على التخيير بين هذه الأجزية فمتى خرجوا لقطع الطريق وقدر عليهم الإمام خير بين أن يجري عليهم أي نوع من هذه الأحكام وإن لم يقتلوا ولم يأخذوا مالاً إلى هذا ذهب سعيد بن المسيب ومجاهد والحسن وعطاء بن أبي رباح وهو مذهب المالكية.

وقال قوم آخرون من السلف: الآية تدل على ترتيب الأحكام وتوزيعها على ما يليق بها من الجنايات فمن قتل وأخذ المال قتل وصلب، ومن اقتصر على أخذ المال قطعت يده ورجله من خلاف، ومن أخاف السبل ولم يقتل ولم يأخذ مالاً نفي من الأرض وهو ما رواه عطاء عن ابن عباس وذهب إليه قتادة والأوزاعي وهو مذهب الشافعية والصاحبين من الحنفية وأكثر العلماء.

وأبو حنيفة يحمل الآية على التخيير لكن لا في مطلق المحارب بل في محارب خاص وهو الذي قتل النفس وأخذ المال فالإمام غير في أمور أربعة: إن شاء قطع أيديهم وأرجلهم من خلاف وقتلهم، وإن شاء قطع أيديهم وأرجلهم وصلبهم، وإن شاء صلبهم فقط، وإن شاء قتلهم فقط. ولا يجوز إفراد القطع في هذه الحالة بل لا بد من انضمام القتل أو الصلب إليه لأن الجناية قتل وأخذ مال والقتل وحده فيه القتل وأخذ المال وحده فيه القطع فقيهما مع الإخافة والإزعاج لا يعقل القطع وحده؛ هذا مذهب الإمام أبي حنيفة. وقال صاحباه في هذه الصورة: يصلبون ويقتلون ولا

يقطعون. واتفق أبو حنيفة مع أصحابه على أنهم إذا قتلوا فقط يقتلون، وإذا أخذوا المال فقط تقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف لا غير، وإن أخافوا الطريق ولم يأخذوا مالاً ولم يقتلوا نفساً ينفون من الأرض.

حجة المالكية ظاهر الآية فإن الله تعالى ذكر هذه الأجزية بكلمة «أو» وهي موضوعة للتخيير كما في كفارة اليمين وكفارة جزاء الصيد فيجب العمل بحقيقة هذا الحرف ما لم يدل الدليل على خلافه ولم يوجد فيثبت التخيير.

حجة الشافعية والصاحبين وأكثر العلماء أن الآية لا يمكن إجراؤها على ظاهر التخيير في مطلق المحارب لأمرين: الأول أن العقل يقضي أن يكون الجزاء مناسبا الجناية يزداد بازديادها وينقص بنقصها وقد وردت الشريعة بهذا الذي يراه العقل حيث قال تعالى ﴿وَجَزَّوُا سَيِنَكُ مِسَيِّنَةٌ مِنَالُها ﴾ [الشورى: ٤٠] فالتخيير في جزاء الجناية القاصرة بما يشمل جزاء الجناية الكاملة وفي الجناية الكاملة بما يشمل جزاء القاصرة خلاف المشروع يزيد هذا إجماع الأمة على أن قطاع الطريق إذا قتلوه وأخذوا المال لا يكون جزاؤهم المعقول النفي وحده وهو يدل على أنه لا يمكن العمل بظاهر التخيير.

والثاني أن التخيير الوارد في الأحكام المختلفة بحرف التخيير إنما يجري على ظاهره إذا كان سبب الوجوب واحداً كما في كفارة اليمين وكفارة جزاء الصيد، أما إذا كان السبب مختلفاً فإنه يخرج التخيير عن ظاهره ويكون الغرض بيان الحكم لكل واحد في نفسه وقطع الطريق متنوع وبين أنواعه تفاوت في الجريمة فقد يكون بأخذ المال فقط وقد يكون بالقتل لا غير وقد يكون بالجمع بين الأمرين وقد يكون بالتخويف لا غير فكان سبب العقاب مختلفاً فلا يحمل ظاهر النص على التخيير بل يحمل على بيان الحكم لكل نوع فيقتلون ويصلبون إن قتلوا وأخذوا وتقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف، وإن أخذوا المال لا غير وينفون من الأرض إن أخافوا الطريق ولم يقتلوا نفساً ولم يأخذوا مالاً.

ونظير ذلك قوله تعالى ﴿قُلْنَا يَلْاَ الْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَن تُعَدِّبَ وَإِمَّا أَن نَنَّخِذَ فِيمَ حُسَنَا ﴾ [الكهف: ٨٦] فإنه ليس الغرض التخيير وإنما المعنى ليكن شأنك مع قومك تعذيب من جحد وظلم والإحسان إلى من آمن وعمل صالحاً فلما اختلف السبب لم تحمل الآية على التخيير بل على بيان الحكم لكل نوع.

ويؤيد ما ذهب إليه أبو حنيفة أن الآية لا يمكن صرفها إلى ظاهر التخيير في مطلق المحارب فإما أن تحمل على ترتيب الأحكام ويضمر في كل حكم ما يناسبه من الجنايات وفيه إلغاء حرف التخيير بالمرة، وإما أن يعمل بظاهر التخيير بين الأجزية

الثلاثة لكن لا في مطلق المحارب بل في محارب خاص وهو الذي قتل النفس وأخذ المال وهذا هو الأقرب والأولى لأن فيه عملاً بحقيقة حرف التخيير وبما هو المعقول المؤيد بما وردت به الشريعة.

وقوله ﴿ويسعون﴾ معطوف على ﴿يحاربون﴾ وقوله ﴿فساداً﴾ حال من فاعل ﴿يسعون﴾ بتأويله باسم الفاعل أو هو مصدر مؤكد ليسعون فإنه بمعنى يفسدون إفساداً فهو مصدر حذفت زوائده أو هو اسم مصدر مؤكد. وقوله ﴿أن يقتلوا﴾ خبر عن المبتدأ الذي هو ﴿جزاء﴾ والمراد يقتلون حداً أي من غير صلب إن أفردوا القتل ولا يسقط القتل حيثلًا بعفو الأولياء. ولا فرق بين أن يكون القتل بالله جارحة أو بغيرها. والإتيان بصيغة التفعيل لما في القتل هنا من الزيادة باعتبار أنه محتوم لا يسقط ولو عفا الأولياء.

وقوله ﴿أَو يَصَلَّبُوا﴾ أي مع القتل إن قتلوا النفس وأخذوا المال وقوله ﴿أَو تَقَطَّعُ أَيْدِيهُمْ وَأُرْجِلُهُمْ مِن خَلَاف﴾ أي إن أخذوا المال لا غير ﴿أَو ينفوا مِن الأرض﴾ إن أخافوا الطريق ولم يقتلوا نفساً ولم يأخذوا مالاً.

وكيفية الصلب أن يصلب حياً على الطريق العام يوماً واحداً أو ثلاثة كما قيل بكل لينزجر الأشقياء ثم يطعن برمح حتى يموت وهو مروي عن أبي يوسف وذكره الكرخي أيضاً. وقيل يقتل ويصلى عليه ثم يصلب وهو مذهب الشافعية. والنفي من الأرض هو الحبس عند الحنفية والعرب تستعمل النفي بهذا المعنى كثيراً لأن الشخص إذا نفي فارق بيته وأهله فكأنه نفي من الأرض، وقيل النفي هو طلبهم عند الفرار وعدم تمكينهم من الإقامة في مكان خاص بمعنى أنه إذا طلبهم الإمام فإن قدر عليهم أقام الحد، وإن هربوا طلبهم في البلدة التي ينزلون بها فإن هربوا إلى بلدة أخرى طلبهم أيضاً وهكذا. وكيفية القطع أن تقطع اليد اليمنى والرجل اليسرى سواء أكانوا أخذوا المال من مسلم أم من ذمي بشرط أن يكون المال بحيث لو قسم يخص كل واحد قدر عشرة دراهم عند الحنفية أو ربع دينار عند الشافعية كما في السرقة ولم يعتبر الإمام مالك هذا الشرط لأنه يرى إجراء الحكم عليهم بأي نوع من أنواعه بمجرد الخروج ولو لم يأخذ مالاً.

ذلك الذي فصل من الأحكام لهم خزي كائن في الدنيا أي ذل وفضيحة ولهم في الآخرة عذاب عظيم لعظم جناياتهم، واقتصر في الدنيا على الخزي مع أن لهم فيها عذاباً أيضاً وفي الآخرة على العذاب مع أن لهم فيها خزايا أيضاً لأن الخزي في الدنيا أعظم من عذابها والعذاب في الآخرة أشد من خزيها.

ويؤخذ من الآية أن الحدود لا تسقط العقوبة في الآخرة حيث قال ﴿ولهم في الآخرة عذاب عظيم﴾ فالحدود من الزواجر لا من الجوابر كما هو صريح الآية. وقيل إن الحدود تجبر الذنوب وتكفرها بدليل قوله عليه الصلاة والسلام في الحديث الصحيح: «من أصاب من هذه المعاصي شيئاً فعوقب به في الدنيا فهو كفارة له ومن أصاب منها شيئا فستره الله فهو إلى الله إن شاء عفا عنه وإن شاء عاقبه»(١).

وأجيب عن الحديث بأن الآية قطعية فيجب أن يقيد الحديث الذي هو ظني بما يتنافى مع الآية وقد قالوا: يجب حمل الحديث على ما إذا تاب عن الذنب فتوبته تكفر إثم الجريمة. وإنما أضاف الكفارة إلى العقاب في الحديث باعتبار أن الظاهر أن من يقع في يد الحاكم ويرى أن الحد واقع عليه لا محالة يندم على ما فعل ويتوب منه فيكفر الله عنه إثم الجريمة فيكون العقاب سبباً في الكفارة بواسطة.

﴿إلا الذين تابوا من قبل أن تقدروا عليهم ﴾ الاستثناء لإخراج بعض ما تناول اللفظ ولكنه مخصوص بما هو حقوق الله تعالى كما يدل عليه قوله تعالى ﴿فاعلموا أن الله غفور رحيم ﴾ أما ما هو من حقوق الأولياء من قصاص أو مظلمة في مال أو غيره فهو ثابت لهم إن شاؤوا عفوا وإن شاؤوا استوفوا. والمراد أن التوبة قبل القدرة عليهم لا تسقط عنهم حد القتل الذي من آثاره أن ينفذ عليهم ولو عفا الأولياء ولا تسقط عنهم القتل قصاصاً الذي أمره مفوض إلى رأي الأولياء إن شاؤوا عفوا وإن شاؤوا استوفوا.

قال الله تعالى ﴿يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وابتغوا إليه الوسيلة وجاهدوا في سبيله لعلكم تفلحون﴾ [المائدة: ٣٥].

سبق بيان خطر القتل والفساد وحكمها والإشارة إلى الغفران للتائبين فكان من المناسب أن يأمر الله المؤمنين أن يتقوه في كل ما يأتون وما يذرون، فيتركوا المعاصي ومن جملتها القتل والفساد، ويفعلوا الطاعات ومنها السعي في إحياء النفوس ودفع الفساد والمسارعة إلى التوبة والاستغفار. فقال جل شأنه ﴿يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله﴾ ثم قال ﴿وابتغوا﴾ أي اطلبوا لأنفسكم ﴿إليه﴾ أي إلى ثوابه ورضاه ﴿الوسيلة﴾ أي افعلوا الطاعات واتركوا ما نهاكم عنه فذلكم وحده هو الطريق المقربة من رضاه

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب الإيمان باب ۱۱. كتاب الأحكام باب ٤٩. مسلم في كتاب الحدود حديث ٤١. الترمذي في كتاب الحدود باب ١٢. ابن ماجة في كتاب الحدود باب ٣٣. أحمد في مسنده (٩٩/١، ١٥٩).

الموصلة إلى ثوابه. والوسيلة فعيلة بمعنى ما يتوسل به أي يتقرب وليست مصدراً ولذا تعلق بها ما قبلها وهو ﴿ إليه ﴾ للاهتمام به.

قال العلامة أبو السعود: ولعل المراد بها الاتقاء المأمور به فإنه ملاك الأمر كله كما أشير إليه وذريعة لنيل كل خير ومناجاة من كل ضير، فالجملة حينئذ جارية مما قبلها مجرى البيان والتأكيد، أو مطلق الوسيلة وهو داخل فيها دخولاً أولياً. وقيل: الجملة الأولى أمر بترك المعاصى والثانية أمر بفعل الطاعات أ.ه.

ولما كان فعل الحسنات وترك السيئات شاقاً على النفس الداعية إلى اللذات الحسية المخالفة للعقل الداعي إلى الفضائل أردف الله تعالى هذا التكليف بقوله ﴿وجاهدوا في سبيله لعلكم تفلحون﴾

قال الإمام فخر الدين: وهذه الآية آية شريفة مشتملة على أسرار روحانية ونحن نشير ها هنا إلى واحد منها وهو أن من يعبد الله تعالى فريقان: منهم من يعبد الله لا لغرض سوى الله، ومنهم من يعبده لغرض آخر. والأول المقام الشريف العالي وإليه الإشارة بقوله ﴿وجاهدوا في سبيله﴾ أي في سبيل عبوديته وطريق الإخلاص في معرفته وخدمته. والمقام الثاني دون الأول وإليه الإشارة بقوله ﴿لعلكم تفلحون﴾ والفلاح اسم جامع للخلاص من المكروه والفوز بالمحبوب أ.ه.

قال الله تعالى: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُوۤا أَيْدِيَهُمَا جَزَاءً بِمَا كَسَبَا نَكَلَا مِّنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيدٌ ﴿ فَنَ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِثَ اللَّهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ ﴾ [المائدة: ٣٨ ـ ٣٩].

أوجب الله تعالى في الآية السابقة قطع الأيدي والأرجل عند أخذ المال على سبيل المحاربة وبين في هذه الآية أن أخذ المال على سبيل السرقة يوجب القطع أيضاً وإن كان بينهما اختلاف ما.

قيل نزلت هذه الآية في طعمة بن ابيرق حين سرق درع جار له يدعى قتادة بن النعمان في جراب دقيق به خرق وخبأها عند زيد بن السمين اليهودي فتناثر الدقيق من بيت قتادة إلى بيت زيد، فلما تنبه قتادة للسرقة التمسها عند طعمة فلم توجد وحلف ما أخذها وما له بها علم ثم تنبهوا إلى الدقيق المتناثر فتبعوه حتى وصل إلى بيت زيد فأخذوها منه فقال دفعها إلى طعمة وشهد ناس من اليهود بذلك وهم رسول الله عن طعمة لأن الدرع وجد عند غيره فنزل قوله تعالى:

﴿ وَلَا تَجُدِلُ عَنِ ٱلَّذِينَ يَخْتَانُونَ ٱنفُسَهُمَّ ﴾ [النساء: ١٠٧] الآية. ثم نزلت هذه الآية لبيان حكم السرقة وفر طعمة ومات أثناء فراره.

﴿والسارق﴾ مبتدأ خبره محذوف والمعنى حكم السارق والسارقة مما يتلى عليكم. وقوله ﴿فاقطعوا﴾ جملة مبينة لحكمهما فهما جملتان، ويحتمل أن تكون جملة ﴿فاقطعوا﴾ خبراً عن المبتدأ وحسن اقترانها بالفاء أن الألف واللام في المبتدأ قائمة مقام الاسم الموصول وخبره يقترن بالفاء كثيراً خصوصاً إذا روعي أنه جزاء والجزاء يقترن بالفاء.

ولما كانت السرقة معهودة كثيراً من النساء كالرجال صرح بالسارق للزجر ومزيد العناية بالبيان وإن كان المعهود إدراج النساء في الأحكام الواردة في شأن الرجال.

والسرقة في اللغة أخذ المال مطلقاً في خفاء وحيلة ولكنه ورد عن النبي ﷺ ما يبين أن قطع الأيدي لا يكون في مطلق السرقة بل في سرقة شخص معين مقداراً معيناً من حرز المثل ولذلك عرف الفقهاء السرقة بأنها: أخذ العاقل البالغ مقدراً مخصوصاً خفية من حرز بمكان أو حافظ وبدون شبهة.

أما العقل والبلوغ فلأن السرقة جناية وهي لا تتحقق بدونهما، وأما المقدار فقال

أبو حنيفة وأصحابه والثوري: لا قطع إلا في عشرة دراهم فصاعداً أو قيمتها من غيرها. وروي عن الصاحبين أنه لا قطع إلا فيما يساوي عشرة دراهم مضروبة.

وقال مالك والشافعي والأوزاعي: لا قطع إلا في ربع دينار.

حجة الحنفية ما رواه عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال قال رسول الله على الله على الله على الله على الله على الله بن مسعود وابن عباس وابن عمر وأيمن الحبشي وأبي جعفر وعطاء وإبراهيم من أنهم كانوا يقولون: لا قطع إلا في عشرة دراهم.

وحجة المالكية والشافعية ما روي عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت، تقطع يد السارق في ربع دينار فصاعداً. وما روي عن عائشة أيضاً من أنه عليه السلام قال «لا تقطع يد السارق إلا في ربع دينار فصاعداً» (٢). وهذا القول منقول عن أبي بكر وعمر وعثمان وعلي.

وإذا لوحظ أن الحدود تدرأ بالشبهات وأن الاحتياط أمر لا يجوز الإغضاء عنه وأن الحظر مقدم على الإباحة أمكن ترجيح مذهب الحنفية لأن المجن المسروق في عهده عليه السلام الذي قطعت فيه يد السارق هو الأصل الذي تقطع في مثله يد السارق. وقدره بعضهم بثلاثة دراهم وبعضه بأربعة وبعضهم بخمسة وبعضهم بربع دينار وبعضهم بعشرة دراهم والأخذ بالأكثر أرجح لأن الأقل فيه شبهة عدم الجناية والشبهة تدرأ الحدود ولأن التقدير بالأقل يبيح الحد في أقل من العشرة والتقدير بالعشرة يحظر الحد فيما هو أقل منها والحاظر مقدم على المبيح. فالاحتياط في عقوبة القطع يقضي بأن اليد لا تقطع إلا في سرقة عشرة دراهم فما فوقها.

وأما اعتبار الحرز فلما ورد من أنه عليه الصلاة والسلام سئل عن حريسة الجبل فقال: «فيها غرامة مثلها وجلدات نكالاً فإذا آواها المراح وبلغ ثمن المجن ففيها القطع».

ولما ورد من أنه عليه السلام قال «ليس في الثمر المعلق قطع حتى يأويه الجرين

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في مسنده (٢/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم في كتاب الحدود حديث ۲ ـ ٥ النسائي في كتاب السارق باب ١٠، ابن ماجه في كتاب الحدود باب ۲۲ أحمد في مسنده (٢/٤٩،، ٢٤٩).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود في كتاب الحدود باب ١٣. النسائي في كتاب السارق باب ١٢. الموطأ في كتاب الحدود حديث ٢٢ أحمد في مسنده ٢/ ١٨٦.

فإذا آواه الجرين ففيه القطع إذا بلغ ثمن المجن<sup>(٣)</sup>. ومنه يعلم أن الإحراز لا بد منه في القطع ولهذا لم يكن هناك خلاف بين فقهاء الأمصار في أن الحرز شرط في القطع.

والحرز قد يكون بما بني للسكن وحفظ الأموال ومثله المضارب والخيم والفسطاط مما يسكن الناس فيه ويحفظون به أمتعتهم.

وقد يكون الحرز بالحافظ في الصحراء والمساجد والرحاب والطرقات. أما النوع الأول من الحرز فهو ظاهر، وأما الثاني فالأصل في كون الحافظ حرزاً حديث صفوان بن أمية حين دخل المسجد ونام فيه وتوسد رداء فاستل اللص الرداء من تحت رأسه واستيقظ صفوان فأدرك اللص وساقه إلى رسول الله عليه فأمر عليه السلام بقطعه فقال صفوان: لم أرد هذا يا رسول الله هو عليه صدقة فقال عليه السلام: "فهلا قبل أن تأتيني به».

وأما اعتبار عدم الشبهة فلما روي واشتهر من قوله عليه السلام «ادرؤوا الحدود بالشبهات ما استطعتم»(۱)

فلا يقطع من سرق مال له فيه شركة أو سرق من مدينه مثل دينه، ولا يقطع العبد إذا سرق من مال سيده ولا الأب من مال ابنه وما أشبه ذلك لوجود الشبهة ولا قطع معها. وتثبت السرقة بالإقرار مرة وبشهادة رجلين على السرقة للقطع، فإن عهد رجل وامرأتان على السرقة فلا تقبل للقطع ولكنها تقبل لضمان المسروق وهذا مذهب الحنفية والمالكية والشافعية.

وإطلاق السارق يشمل الأحرار والعبيد والذكور والإناث والمسلمين والذميين، وفي قوله ﴿فاقطعوا أيديهما﴾ مقابلة الجمع بالجمع وهي تقتضي القسمة آحاداً فيدل التركيب على أن كل حارق تقطع منه يد واحدة واليد التي تقطع هي اليمنى للإجماع على ذلك ولقراءة عبد الله بن مسعود رضى الله عنه «فاقطعوا أيمانهما».

واليد «تطلق» على العضو المخصوص إلى المنكب وعلى هذا العضو إلى مفصل الكف كما في قوله تعالى لموسى عليه السلام ﴿وَأَدْخِلْ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ غَنْجُ بَيْقَهَا مَن غَيْرِ الكف كما في قوله تعالى لموسى عليه السلام ﴿وَأَدْخِلْ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ غَنْجُ بَيْقَهَا أَم السلف من السلف من السلف الكف ولا خلاف بين السلف من الصدر الأول ولا بين فقهاء الأمصار في أن قطع يد السارق يكون إلى مفصل الكف لا إلى المرفق ولا إلى المنكب. وقال الخوارج: تقطع إلى المنكب. وقال قوم: تقطع الأصابع فقط.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود في كتاب الصلاة باب ١١٤. الترمذي في كتاب الحدود باب ٢.

حجة الجمهور ما رواه محمد بن عبد الرحمن بن ثوبان عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على بد السارق من الرسغ، وما روي عن علي بن أبي طالب وعمر بن الخطاب رضي الله عنهما أنهما كانا يقطعان يد السارق من مفصل الرسغ فكان هو المعول عليه.

وإذا عاد السارق إلى السرقة ثانياً قطعت رجله اليسرى باتفاق الحنفية والمالكية والشافعية لما رواه ابن عباس عن النبي على أنه قطع الرجل بعد اليد، ولما روي عن على وعمر أن كلا منهما كان يقطع يد السارق اليمنى ولما عاد السارق إلى السرقة قطع كل منهما رجله اليسرى وكان ذلك بمحضر من الصحابة ولم ينكر على كل منهما أحد فكان إجماعاً، ولما رواه الدارقطني من أنه عليه السلام قال «إذا سرق السارق فاقطعوا يده ثم إذا عاد فاقطعوا رجله اليسرى»(١).

وإذا عاد إلى السرقة غالثاً وقف القطع عند الحنفية فلا يقطع منه عضو بعد ذلك ولكنه يضمن المسروق ويعزر بالحبس حتى تظهر توبته لما روي عن علي بن أبي طالب أنه أبي بسارق للمرة الثالثة فقال: لا أقطع إن قطعت يده فبأي شيء يأكل وبأي شيء يستنجي وإن قطعت رجله فبأي شيء يمشي إني لأستحي من الله ثم ضربه بخشبة وحبسه، وروي مثل ذلك عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه. وعند المالكية والشافعية تقطع يده اليسرى وإن عاد إلى السرقة رابعاً تقطع رجله اليمنى.

وإذا كانت العين المسروقة قائمة ردت إلى مالكها وقطعت يد السارق ثم إذا عاد إلى سرقتها مرة ثانية فلا يقطع فيها عند الحنفية، وأما المالكية والشافعية فيقولون بالقطع وهو رواية عن أبي يوسف الإطلاق قوله عليه السلام «فإن عاد فاقطعوه».

تمسك الحنفية بما يؤخذ من قوله عليه الصلاة والسلام «لا غرم على السارق بعد ما قطعت يمينه» فإن عدم ضمان المال يدل على أن المال أصبح غير معصوم في حق السارق بعد قطع يده لأنه لو كان معصوماً مع قطع يده لوجب ضمانه وحيث لم يجب الضمان تبين أن المال غير معصوم في حقه فإذا كانت العين المسروقة قائمة وردت إلى المالك فلا نزاع في أن العصمة عادت إليها ولكن مع هذا لا زالت شبهة سقوط العصمة قائمة فأشبهت المباح في حقه فلا تقطع يده في سرقتها ثانية فإن الحدود تدرأ بالشبهات.

وإذا قطعت يد السارق وكانت العين المسروقة قائمة وجب ردها إلى صاحبها،

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي في كتاب السارق باب ١٤.

وإذا كانت هالكة أو مستهلكة فلا ضمان عليه عند الحنفية. وقال المالكية: يضمنها إن كان موسراً ولا شيء عليه إن كان معسراً. وقال الشافعية: يضمنها مطلقاً. أما ردها وهي قائمة فلما ورد من أنه عليه السلام رد رداء صفوان إليه حين قطع يد السارق. وأما عدم الضمان عند عدمها فقوله عليه السلام «لا غرم على السارق بعد ما قطعت يمينه» وحجة القائلين بالضمان قياسه على سائر الأموال الواجبة فإنهم أجمعوا على رد العين المسروقة إذا كانت موجودة وهو يستلزم أنها إذا لم تكن موجودة تكون في ضمانه كما في سائر الأموال الواجبة ترد بنفسها إن كانت قائمة ويرد مثلها إن كانت هالكة ويدل على ذلك أيضاً ما ورد من قوله عليه السلام «على اليد ما أخذت حتى تؤديه».

وقوله ﴿جزاء﴾ مفعول له أو مصدر مؤكد لفعله الدال عليه قوله ﴿فاقطعوا﴾ أي فجازوهما جزاء. وقوله ﴿بما كسبا﴾ متعلق بجزاء على الإعراب الأول وبقوله ﴿فاقطعوا﴾ على الإعراب الثاني و «ما» مصدرية أي بسبب كسبهما أو موصولة أي بسبب الذي كسباه. وقوله ﴿نكالاً﴾ مفعول له للإشعار بأن القطع للجزاء والجزاء للنكال فيكون مفعولاً له متداخلاً كالحال المتداخلة. والنكال الإهانة والتحقير للمنع من العودة.

وقوله ﴿من الله﴾ متعلق بمحذوف صفة لـ «نكالاً» والله عزيز أي غالب في تنفيذ أوامره يمضيها كيف يشاء من غير منازع ولا ممانع وهو حكيم في تشريعه لم يشرع إلا ما فيه المصلحة فمن تاب من السرقة من بعد ظلمه بما وقع منه من السرقة وأصلح في توبته بأن تكون التوبة بنية صادقة مع العزم على ترك المعاودة ومع التقصي عن تبعات ما باشره فإن الله يتوب عليه ويقبل توبته فلا يعذبه في الآخرة، وأما القطع فلا تسقطه التوبة عند الجمهور وقيل تسقطه لأن ذكر الغفور الرحيم يدل على سقوط العقوبة والعقوبة المذكورة هي القطع.

قال الله تعالى: ﴿ سَمَنعُونَ لِلكَذِبِ أَكَلُونَ لِلسَّحْتُ فَإِن جَاءُوكَ فَأَحَكُم بَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرَضُ عَنْهُمْ وَكَانَ يَضُرُّوكَ شَيْعًا ۚ وَإِنْ حَكَمْتَ فَأَحَكُم بَيْنَهُم اللهُ اللهُ عَنْهُمْ وَإِنْ مُكَمِّتُ فَأَحَكُم بَيْنَهُم إِلَيْهِ اللهُ اللهُ عَنْهُمْ وَإِنْ مَكَمْتَ فَأَحَكُم بَيْنَهُم إِلَيْهِ اللهُ اللهُ عَنْهُمْ وَإِنْ مَكَمْتُ فَأَحَكُم بَيْنَهُم إِلَيْهِ اللهُ اللهُ عَنْهُمْ وَإِنْ مَكَمْتُ فَأَحَكُم بَيْنَهُمْ إِلْقِيسُولِينَ اللهُ عَنْهُمْ اللهُ اللهُ عَنْهُمْ اللهُ اللهُ عَنْهُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

السحت الاستئصال من سحته إذا استأصله ومنه قوله تعالى ﴿فَيُسْحِتَّكُم بِعَذَاتٍ ﴾ [طه: ٦١] أي يستأصلكم. ويطلق السحت على الحرام الحسيس الذي يعبر به الإنسان لأنه يستأصل فضيلة الإنسان وشرفه ويستأصل جسده في النار في الآخرة. ويطلق أيضاً على شدة الجوع لأن من كان شديد الجوع يستأصل ما يصل إليه من الطعام.

وقد روي عن عمر وعثمان وعلي وابن عباس وأبي هريرة ومجاهد أن السحت الرشوة وأجر البغي وعسب الفحل وثمن الخمر وثمن الميتة وحلوان الكاهن والاستئجار في المعصية ويرجع أصل ذلك كله إلى الحرام الخسيس الذي يعير به الإنسان ويخفيه.

نزلت هذه الآية في اليهود كان الحاكم منهم إذا أتاه من كان مبطلاً في دعواه برشوة سمع كلامه وعول عليه ولا يلتفت لخصمه فكان يأكل السحت ويسمع الكذب وكان الفقراء منهم يأخذون من أغنيائهم مالاً ليقيموا على ما هم عليه من اليهودية ويسمعوا منهم الأكاذيب لترويج اليهودية والطعن على الإسلام فالفقراء كانوا يأكلون السحت الذي يأخذونه منهم ويسمعون الكذب فهذا هو المشار إليه بقوله تعالى ﴿سماعون للكذب أكالون للسحت﴾ . وقيل سماعون للكذب الذي كانوا ينسبونه إلى التوراة أكالون للربا كما قال تعالى ﴿وَأَكِلِهِمُ السُّحَتُ لَبِشَكَ مَا كَانُوا يَسْبَعُونَ اللهِ [النساء: ٦٣].

والرشوة قد تكون في الحكم وهي محرمة على الراشي والمرتشي وقد روي أنه عليه السلام لعن الراشي والمرتشي والذي يمشي بينهما لأن الحاكم حينتذ إن حكم له بما هو حقه كان فاسقاً من جهة أنه قبل الرشوة على أن يحكم بما يفرض عليه الحكم به وإن حكم بالباطل كان فاسقاً من جهة أنه أخذ الرشوة ومن جهة أنه حكم بالباطل.

وقد تكون الرشوة في غير الحكم مثل أن يرشو الحاكم ليدفع ظلمه عنه فهذه الرشوة محرمة على آخذها غير محرمة على معطيها كما روي عن الحسن قال: لا بأس أن يدفع الرجل من ماله ما يصون به عرضه وكما روي عن جابر بن زيد والشعبي أنهما

قالاً: لا بأس بأن يصانع الرجل عن نفسه وماله إذا خاف الظلم.

وقد ورد أنه عليه السلام حين قسم غنائم بعض الغزوات وأعطى العطايا الجزيلة أعطى العباس بن مرداس أقل من غيره فلم يرق ذلك في نظره فقال شعراً يتضمن التعجيب من هذا التصرف فقال عليه السلام: «اقطعوا لسانه». فزادوه حتى رضي، فهذا نوع من الرشوة رخص فيه السلف لدفع الظلم عن نفسه يدفعه إلى من يريد ظلمه أو انتهاك عرضه.

وفإن جاءوك فحكم بينهم أو أعرض عنهم قيل نزلت هذه الآية في أمر خاص هو رجم اليهوديين اللذين زنيا وأراد اليهود الترخيص لهما فأنكروا الرجم وتحاكموا إلى رسول الله على في في في كتبهم وأطلعهم على آية الرجم وبين لهم كذبهم وتحريفهم في كتاب الله ثم رجم اليهوديين وقال: «اللهم إني أول من أحيا سنة أماتوها». وإنما بحث عليه السلام في هذه الحادثة في كتبهم لأن الحدود الإسلامية لم تكن نزلت فأقام الرجم على شريعة موسى عليه السلام، وأما ما نزل حكمه في الشريعة الإسلامية فلا يجوز للمسلم المحكم أن يحكم فيه بغير حكم الإسلام.

وقيل نزلت في أمر خاص هو الدية بين بني قريظة وبني النضير فكان بنو النضير يرون أن لهم شرفاً يقضي بأن دية النضيري ضعف دية القرظي فغضب بنو قريظة وتحاكموا إلى رسول الله على فحكم بينهم بالحق وجعل الدية سواء، وإذا لوحظ أن العبرة لعموم اللفظ لا لخصوص السبب أمكن القول بأن الآية عامة في كل من جاء إلى رسول الله على يتحاكم إليه.

وظاهر الآية أنه عليه السلام مخير بين أن يحكم بينهم وبين أن يعرض عنهم ولكن المتقدمين اختلفوا فقال النخعي والشعبي وقتادة وعطاء وأبو بكر الأصم وأبو مسلم: إن حكم التخيير الذي تدل عليه الآية ثابت غير منسوخ. وقال ابن عباس والحسن ومجاهد وعكرمة: إن هذا الحكم منسوخ بقوله تعالى: ﴿وَأَنِ اَحْكُم بَيْنَهُم بِما أَزَلَ الله ﴾ [المائدة: ٤٩] وبعضهم وفق بين المختلفين بأن التخيير ورد في أهل العهد الذين ليسوا من أهل الذمة كبني قريظة والنضير فلا يجب على الحاكم المسلم أن يجري عليهم أحكام المسلمين وإن ترافعوا إليه كان مخيراً بين أن يحكم بينهم أو أن يعرض عنهم وقوله تعالى: ﴿وأن احكم بينهم بما أنزل الله ﴾ ورد في أهل الذمة الذين لهم ما علينا وعلى هذا فلا نسخ في الآية وهذا هو أساس قول الحنفية أن أهل الذمة والمسلمين سواء في إجراء الأحكام الإسلامية عليهم كعقود المعاملات

والتجارات والمواريث والحدود إلا أنهم لا يرجمون لأنهم غير محصنين ويجوز لهم الاتجار في الخمر والحنزير دون المسلمين وقد ورد أنه عليه السلام قال في كتابه إلى أهل نجران «إما أن تذروا الربا وإما تأذنوا بحرب من الله ورسوله» فجعلهم كالمسلمين في تحريم الربا عليهم. وقال الشافعية: إن أهل الذمة إذا تحاكموا إلينا وجب على الحاكم أن يحكم بينهم بما أنزل الله وأما المعاهدون فلا يجب عليه ذلك إن تحاكموا إلينا بل هو مخير بين الحكم بينهم وبين الإعراض عنهم.

﴿وإن تعرض عنهم فلن يضروك شيئاً ﴾ إلخ. الغرض من هذه الجملة بيان حال الأمرين اللذين خير فيهما عليه السلام وكانوا لا يتحاكمون إليه إلا لطلب الأسهل والأخف كالجلد بدل الرجم فإذا أعرض عنهم شق ذلك عليهم وتغيظوا منه وربما يقصدونه لأذى فأخبره الله تعالى بأنه إن رأى الإعراض عنهم فلا بأس عليه فإنهم لا يضرونه بشيء أبداً، وقدم حال الإعراض للمسارعة إلى أنه لا ضرر عليه فيه وإن كان مظنة الغيظ والحقد ثم قال: ﴿وإن حكمت فاحكم بينهم بالقسط ﴾ أي بالعدل الذي جاءت به الشرائع أو جاء به الإسلام ﴿إن الله يحب المقسطين ﴾ أي العادلين اللذين ياربون المظالم.

وههنا أمور: الأول: أن المحكم ينفذ حكمه فيما حكم فإن اليهود حكموا رسول الله ﷺ ونفذ حكمه فيهم.

الثاني: أنه عليه السلام حكم بينهم بشريعة موسى عليه السلام ولكن كان ذلك قبل أن تنزل عليه الحدود أما الآن وقد أكمل الله الدين وتقررت الشريعة فلا يجوز لأي عكم أن يحكم بغير الأحكام الإسلامية لا فرق بين المسلمين وغيرهم.

والثالث: قال الإمام الشافعي: التحكيم جائز ولكن الحكم غير لازم، وإنما هو فتوى فإن شاء المستفتي عمل بها أو تركها.

قال الله تعالى: ﴿وَكُيْفَ يُحَكِّمُونَكَ وَعِنكُمُ ٱلتَّوَرَبَةُ فِيهَا حُكُمُ اللَّهِ ثُمَّ يَتَوَلَّوَ مِنْ بَصْـدِ ذَلِكَ وَمَا أَوْلَكِيكَ بِالْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِلَاللَهُ : ٤٣].

قال النيسابوري: ﴿وكيف يحكمونك﴾ تعجب من الله لرسوله ﷺ من تحكيمهم لوجوه: منها عدولهم عن حكم كتابهم، ومنها رجوعهم الى حكم من كانوا يعتقدونه مبطلاً، ومنها إعراضهم عن حكمه بعد أن حكموه، وهذا غاية الجهالة ونهاية العناد. والواو في قوله ﴿وعندهم﴾ للحال من التحكيم والعامل ما في الاستفهام من التعجب. أما قوله ﴿فيها حكم الله﴾ فإما أن ينتصب حالاً من التوراة ﴿على ضعف﴾ وهي مبتدأ خبره ﴿عندهم﴾، وإما أن يرتفع خبراً عنها والتقدير

وعندهم التوراة ناطقة بحكم الله فيكون عندهم متعلقاً بالخبر، وإما لا يكون محل ويكون جملة مبينة لأن عندهم ما يغنيهم عن التحكيم كقولك «عندك زيد ينصحك ويشير عليك بالصواب فما تصنع بغيره». وأنثت التوراة لما فيها من صورة تاء التأنيث.

﴿ثم يتولّون﴾ عطف على ﴿يحكمونك﴾ «ثم» لتراخي الرتبة أي ثم يعرضون من بعد تحكيمك عن حكمك الموافق لما في كتابهم ﴿وما أولئك بالمؤمنين﴾ إخبار بأنهم لا يؤمنون أبداً، أو المراد أنهم غير مؤمنين بكتابهم كما يدّعون أ.هـ.

وقال الرازي: احتج جماعة من الحنفية بهذه الآية على أنّ حكم التوراة وشرائع من قبلنا لازم علينا ما لم ينسخ وهو ضعيف، ولو كان كذلك لكان حكم التوراة كحكم القرآن في وجوب طلب الحكم منه، ولكن الشرع نهى عن النظر فيها، بل المراد هذا الأمر الخاص هو الرجم لأنهم طلبوا الرخصة بالتحكيم أ.ه.

قال القرطبي: ﴿فيها حكم الله ﴾ قال الحسن: هو الرجم. وقال قتادة: هو القود. ويقال: هل يدل قوله تعالى ﴿فيها حكم الله ﴾ على أنه لم ينسخ الجواب قال أبو على: نعم، لأنه لو نسخ لم يطلق عليه بعد النسخ أنه حكم الله كما لا يطلق أنّ حكم الله تحليل الخمر أو تحريم السبت أ.ه.

قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا ٱلتَّوَرَئَةَ فِيهَا هُدَى وَنُوَرٌ يَعَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيُونَ ٱلَّذِينَ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ أَسَلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلرَّبَنِيُّونَ وَٱلْأَحْبَارُ بِمَا ٱستُخفِظُواْ مِن كِنْبِ ٱللّهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهُهَدَآةً فَكَلَا تَخْشُوا ٱلنَّكَاسَ وَٱخْشَوْنَ وَلَا تَشْتَرُواْ بِنَايَتِي ثَمَنَا قَلِيلًا وَمَن لَمْ يَعَكُم بِمَا أَنْوَلَ اللهُ فَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ ﴿ إِللمَائِدة : ٤٤].

نبّه الله بهذه الآية اليهود الذين أنكروا ما تضمن كتابهم من مثل وجوب رجم الزاني والاقتصاص من القاتل المعتدي ووبخهم على مخالفة الأحبار المتقدمين والأنبياء المبعوثين إليهم.

والمراد بالهدي بيان الأحكام والتكاليف والمراد بالنور بيان ما ينبغي أن يعتقد من توحيد الله وأمور النبوّة والمعاد.

والنبيون من بعثهم الله في بني اسرائيل بعد موسى لإقامة التوراة، ومعنى إسلامهم انقيادهم لحكم التوراة، وعن قتادة: يحتمل أن يكون المراد بالنبيين الذين أسلموا محمداً عليه الصلاة والسلام فقد حكم على من زنى من اليهود بالرجم وكان هذا حكم التوراة. وذكر بلفظ الجمع تعظيماً، ونظيره قوله تعالى ﴿إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَاكَ أُمَّةً ﴾ [النحل: ١٢٠]. وقال ابن الأنباري: هذا رد على اليهود والنصارى وتقرّر أن نسير آبات الاحكام/ ج٢/ ٢٥٠

الأنبياء ما كانوا موصوفين باليهودية ولا بالنصرانية كما زعموا بل كانوا مسلمين لله منقادين لتكاليفه.

وللذين هادوا \_ أي تابوا من الكفر \_ متصل بديحكم، يعني أنّ النبيّين إنما يحكمون بالتوراة للذين هادوا أي لأجلهم وفيما بينهم، أو هو مؤخر من تقديم فيكون التقدير: فيها هدى ونور للذين هادوا يحكم بها النبيون الذين أسلموا.

والربانيون العلماء الحكماء البصراء بسياسة الناس وتدبير أمورهم والقيام بمصالحهم. والأحبار جمع حبر بكسر الحاء أو فتحها والمراد العلماء المتقون الصالحون.

وقوله: ﴿بما استحفظوا من كتاب الله ﴾ معناه بما استودعوا من علمه وقد أخذ الله على العلماء حفظ كتابه على وجهين: أحدهما أن يحفظوه في صدورهم ويدرسوه بألسنتهم، والثاني ـ ألا يضيعوا أحكامه ولا يهملوا شرائعه. ويتعلق قوله ﴿بما استحفظوا ﴾ بالأحبار على معنى العلماء أو به يحكم».

وقوله ﴿فلا تخشوا الناس واخشون﴾ خطاب اليهود الذين كانوا في عصر رسول الله على وقد أقدموا على تحريف التوراة خائفين أو طامعين. ولما كان الخوف أقوى تأثيراً من الطمع قدم الله ذكره فقال: ﴿فلا تخشوا الناس واخشون﴾ والمعنى اياكم وأن تحرّفوا كتابي خوفاً من الناس والملوك والأشراف فتسقطوا عنهم الحدود الواجبة عليهم وتستخرجوا الحيل في سقوط تكاليف الله تعالى عنهم فإنما يخشى العاقل عقاب ربه وحده، ثم أتبع أمر الخوف بأمر الطمع والرغبة فقال ﴿ولا تشتروا بآياتي ثمناً قليلا﴾ أي كما نهيتكم عن تغيير أحكامي من أجل الرهبة أنهاكم عن التغيير للطمع في المال أو الجاه فمتاع الدنيا قليل والرشوة التي تأخذونها سحت لا بقاء لها ولا منفعة فلا ينبغي أن تضيعوا بها الدين والثواب الدائم. وقوله ﴿ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون﴾ وعيد شديد المقصود منه تهديد اليهود الذين أقدموا على تحريف حكم الله في الزاني المحصن والاقتصاص من القاتل المعتدي، ومعناه أنهم على تحريف حكم الله المنصوص عليه في التوراة وقالوا إنه غير واجب أصبحوا كافرين لا يستحقون اسم الإيمان لا بموسى والتوراة وقالوا إنه غير واجب أصبحوا كافرين لا يستحقون اسم الإيمان لا بموسى والتوراة وقالوا أنه محمد والقرآن.

هذا وقد احتج جماعة بهذه الآية على أن شرع من قبلنا لازم علينا إلا إذا قام الدليل على صيرورته منسوخاً، لأن الله تعالى يقول ﴿فيها هدى ونور﴾ والمراد بيان أصول الشرع وفروعه ولو كان التوراة منسوخاً غير معتبر الحكم بالكلية لما كان فيه هدى ونور، ولا يمكن أن يحمل الهدى والنور على ما يتعلّق بأصول الدين فقط للزوم

التكرار على أنّ هذه الآية إنما نزلت في مسألة الرجم فلا بد أن تكون الأحكام الشرعية داخلة فيها لأنا ـ وإن اختلفنا في أن غير سبب نزول الآية هل يدخل فيها أم لا ـ غير مختلفين أنّ سبب نزول الآية يجب أن يكون داخلاً فيها.

وأيد الخوارج أيضاً بآخر هذه الآية قولهم. «كل من عصى الله فهو كافر»، فقالوا: إنها نص في أنّ كل من حكم بغير ما أنزل الله فهو كافر وكل من أذنب فقد حكم بغير ما أنزل الله. ولم يوافقهم جمهور الأئمة بل دفعوا شبهتهم بأنّ قوله تعالى ﴿ومن لم يحكم بما أنزل الله﴾ إنما يتناول من أنكر بقلبه وجحده بلسانه، أما من عرف بقلبه وأقر بلسانه كونه حكم الله إلا أنه أتى بما يضاده فهو حاكم بما أنزل الله تعالى ولكنه تارك له فلا تتناوله الآية.

قال الله تعالى: ﴿ وَكَنَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْمَيْنَ بِالْمَـدِّنِ وَالْأَنفَ بِالْأَنفِ وَالْأَنفِ وَالْأَدْفِ وَالْأَدْفِ وَالْأَدْفِ وَالْأَدْفِ وَالْمَانُ فَمَن تَصَدَّفَ بِهِ فَهُوَ كَالْمُونَ وَالْمَانُونَ فَمَن تَصَدَّفَ بِهِ فَهُوَ كَالْمُونَ لَذَ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ فَأُولَتِكَ هُمُ الظّلِلمُونَ اللهُ وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ فَأُولَتِكَ هُمُ الظّلِلمُونَ الله [المائدة: 80].

لما جعل اليهودية النضيري أكثر من دية القرظي ومنعوا أن يقتل به مخالفين في هذا ما في التوراة وما حكم به رسول الله على حين سألوه نزلت هذه الآية. ومعنى كتبنا فرضنا وقد أخذ أبو حنيفة من الآية أن يقتل المسلم بالذمي. وقالت الشافعية: الآية خبر عن شرع من قبلنا وشرعهم ليس شرعاً لنا.

وقرأ البعض النفس وجميع ما عطف عليه منصوباً، ونصب فريق الكل ما عدا الجروح فقد رفعه على القطع. ورفع آخرون ما سوى النفس على جعل ذلك ابتداء كلام.

وتدل الآية على جريان القصاص في جميع ما ذكر فيها ويروي العلماء أنّ المراد بقوله ﴿والعين بالعين﴾ استيفاء ما يماثل فعل الجاني منه فلا يجوز التعدّي عليه فتؤخذ العين اليمنى باليمنى عند وجودها ولا تؤخذ اليسرى باليمنى وإن رضي المقتص منه. وقالوا: إنما تؤخذ العين بالعين إذا فقاها الجاني متعمداً فإن أصابها خطأ ففيها نصف الدية فإن أصاب العينين معا خطأ ففيهما الدية كاملة، ورأى البعض أنّ في عين الأعور الدية كاملة لأن منفعته بها كمنفعة ذي العينين أو قريبة منها.

وإذا فقأ الأعور عين الصحيح فعليه القصاص عند أبي حنيفة والشافعي. وقال مالك: إن شاء اقتص وإن شاء أخذ الدية كاملة دية عين الأعور. وقال أحمد بن حنبل: لا قود عليه وعليه الدية كاملة، اختار ابن العربي الأول لأن الله تعالى قال

﴿والعين بالعين﴾ والأخذ بعموم القرآن أولى فإنه أسلم عند الله، والقصاص بين صحيح العين والأعور كهيئته بين سائر الناس. ومتمسك مالك أنّ الأدلة لما تعارضت خير المجني عليه وحجة ابن حنبل أنّ القصاص من الأعور أخذ جميع البصر ببعضه وذلك ليس بمساواة.

والقصاص من الأنف إذا كانت الجناية عمداً كالقصاص من سائر الأعضاء وكذلك يقتص من صالم الأذن وقالع السن. وقوله تعالى: ﴿والجروح قصاص﴾ معناه أنها ذات مقاصة، وهو تعميم للحكم بعد ذكر بعض التفاصيل، والمراد منه كل ما تمكن المساواة فيه من الأطراف كالقدمين واليدين ومن الجراحات المضبوطة كالموضحة مثلاً وهي التي توضح العظم أي تكشفه أما الذي لا يمكن القصاص فيه كرض في لحم أو كسر في عظم ففيه حكومة.

وفي قوله تعالى فمن تصدق به الضمير في فه يعود الى القصاص. وقوله فهو واجع الى التصدق الذال عليه الفعل. والضمير في فه يحتمل أن يعود الى العافي المتصدق. روى عبادة بن الصامت أنّ رسول الله على قال "من تصدق من جسده بشيء كفر الله تعالى عنه بقدره من ذنوبه". ويحتمل رجوعه الى الجاني المعفو عنه أي لا يؤاخذه الله تعالى بعد ذلك العفو، وأما المتصدق فأجره على الله تعالى. ثم ذيل الله تعالى هذه الأحكام بما يوجب العمل بها وقوله فومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الظالمون أي ومن لم يحكم بما أنزل الله من الأحكام والشرائع فقد تعدى حدود الله ووضع الشيء في غير موضعه. قال الرازي: "وفيه سؤال وهو أنه قال تعالى أولا فأولئك هم الكافرون وثانيا فهم الظالمون والكثر أعظم من الظلم، فلما ذكر أفاعظم التهديدات أولاً فأي فائدة في ذكر الأخف بعده؟ وجوابه أنّ الكفر من حيث إنه أعظم التهديدات أولاً فهو كفر، ومن حيث إنه يقتضي إبقاء النفس في العقاب الدائم الشديد فهو ظلم على النفس ففي الآية الأولى ذكر الله ما يتعلق بتقصيره في حق الخالق سبحانه، وفي هذه الآية ذكر ما يتعلق بالتقصير في حق نفسه اله.ه.

قىال الله تىعىالىي: ﴿ يَمَانُهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَحْرَمُواْ طَيِّبَتِ مَا أَحَلَ اللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْمَدُواً إِنَ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴿ يَكُلُواْ مِثَا رَزَفَكُمُ اللَّهُ حَلَلًا طَيِّبَا وَاتَّقُواْ اللَّهَ الَّذِي َ أَنتُد بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴾ [المائدة: ٨٧ ـ ٨٨].

قد أمر الله تعالى في أول السورة بإيفاء العقود وقد قالوا في تفسيره أنّ ذلك شامل للوقوف عند حدود الله والتزام ما أحله الله واجتناب ما حرمه وعدم تعدي تلك الحدود وقد نص بعد ذلك على عدم إحلال ما حرم الله في قوله ﴿لَا يُحِلُوا شَعْنَكِرَ اللهِ وَلا اللّهَ وَلا اللّهَ اللهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللهُ وَلا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلا يَعْول الله تعرفوا طيبات ما أحل الله . وهو بيان للنوع المقابل لما ذكر أولاً أي كما نهيتكم عن إحلال ما حرم الله أنهاكم عن تحريم ما أحل الله . والطيبات اللذائذ التي تشتهيها النفوس ولا تعافها الطباع لاشتمالها على ما ينفع وتجرّدها عما يضر.

وقد روي في سبب نزول هذه الآية أنّ النبي على جلس الى أصحابه يوماً في بيت عثمان بن مظعون يعظهم فوصف لهم يوم القيامة وبالغ وأشبع الكلام في الإنذار والتحذير فعزموا على أن يرفضوا الدنيا ويحرموا على أنفسهم المطاعم الطيبة والمشارب اللذيذة وأن يصوموا النهار ويقوموا الليل وأن لا يناموا في فراش النساء بل لقد عزم بعضهم على أن يجب مذاكيره ويلبسوا المسوح ويسيحوا في الأرض فوصل خبرهم الى النبي على فسألهم فقالوا: ما أردنا إلا خيراً فقال لهم: "إني لم أأمركم بذلك، إنّ لأنفسكم عليكم حقاً. فصوموا وأفطروا وقوموا وناموا، فإني أقوم وأنام، وأصوم وأفطر، وآكل اللحم والدسم وآي النساء فمن رغب عن سنتي فليس مني».

وليس في ذلك شيء من الحض على الاستزادة من أسباب الشهوات بل ذلك نهي عن الرهبانية الموصولة الى هدم الأجسام وانحلال القوى ومتى انهدت الأجسام وانحلت القوى تسرب الخراب والاضمحلال الى الأمة فلا تقوى على العمل. وأيضاً فالناس مطالبون أن يعملوا عقولهم في مصلحة المجتمع وأنى لهم ذلك وقد انهدمت أجسامهم فضاعت عقولهم. والعقل السليم في الجسم السليم ومع ذلك فالله لما نهانا عن الاعتداء وقال ﴿وكلوا مما رزقكم الله ﴾ الخ. فهو يأمرنا أن تكون وسطاً وأن نلزم التوسط في الأمور.

وقد ذهب المفسرون مذاهب في المراد من قوله تعالى ﴿لا تحرموا طيبات ما أحل

وأنت ترى أنه لا مانع من إرادة كل هذه الوجوه من الآية فهي تحتملها جميعاً ولا داعي لتخصيصها بالبعض.

﴿ولا تعتدوا إنّ الله لا يجب المعتدين﴾ أي تعتدوا بتحريم الطيبات، ويحتمل أن تكون المعنى لا يحملكم النهي عن تحريم الطيبات الى استعمالها على وجه الإسراف على حد قوله تعالى ﴿وَكُمْ أُوا وَلَا تُسْرِفُوا ﴾ [الأعراف: ٣١] ويحتمل أن يكون المراد اقتصروا على ما أحل الله لكم من الطيبات ولا تجاوزوها الى ما حرم عليكم.

﴿وكلوا مما رزقكم الله حلالاً طيباً، واتقوا الله الذي أنتم به مؤمنون أي كلوا ما أحل لكم وطاب مما رزقكم الله. فلاحلالاً مفعول للاكلوا عما رزقكم الله حال منه وسوغ مجيئها من النكرة تقدمها عليها. ويستدل بالآية على أن الرزق اسم يتناول الحلال والحرام ولو كان خاصاً بالحلال لما كان لوصفه به كبير فضل وتذييل الآية بقوله واتقوا الله بعث على المحافظة على ما أوصاهم به والمداومة عليه. وقد أمر الله بالتقوى عقب النهي عن تحريم الطيبات والأمر بالأكل من الرزق الطيب الحلال ليشعرنا أنه لا منافاة بين التلذذ بالطيبات من الرزق وبين التقوى غير أنه يجب أن تكون تقوى الله رائدنا فيما نقدم عليه من عمل فلا نسرف ولا نقتر ولا نضار أحداً والآية بعمومها دليل على حرمة الرهبانية.

وقد جاء النهي عنها صريحاً في القرآن وفي السنة فقد صرح القرآن بأن الرهبانية مبتدعة وجاء في السنة من طرق كثيرة عن النبي على أنه قال «إن الله لم يبعثني بالرهبانية» (١) وعن أنس قال قال رسول الله على «مَن كان موسراً لأن ينكح فلم ينكح فليس مني، والآية على هذا في معنى قوله تعالى ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمٌ زِينَةَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَيُنكُ اللّهِ اللهِ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) رواه الدارمي في كتاب النكاح باب ٣.

قال الله تعالى: ﴿ لَا يُوَاحِدُكُمُ اللّهُ بِاللّغِوِ فِى آَيْمَنِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِدُكُمْ بِمَا عَقَدتُمُ اللّهُ بِاللّغِو فِى آَيْمَنِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِدُكُمْ بِمَا عَقَدتُمُ اللّهُ الْأَيْمَنُ فَكَفَّدُونَ أَهْلِيكُمْ أَو كِسُوتُهُمْ أَو كَسُوتُهُمْ أَو كَالْمَنُونُ فَيْرَةُ أَيْمَنِكُمْ إِذَا حَلَفَتُمْ وَاحْفَظُواْ أَيْمَنِيكُمْ كَاللّهُ فَكُمْ ءَايَنتِهِ لَعَلَّمُ تَشْكُرُونَ اللّهِ ﴿ [المائدة: ٨٩].

وقيل في سبب نزول هذه الآية ما روي عن ابن عباس رضي الله عنهما أنهم لما حرموا الطيبات من المآكل والمناكح والملابس حلفوا على ذلك فأنزل الله تعالى هذه الآية.

واللغو من القول الساقط الذي لا يعتد به وهو في اليمين الذي لا يتعلق به حكم. وقد اختلف السلف في تعيينه شرعاً فعن عائشة أنها قالت: إنّ رسول الله ﷺ قال هو كلام الرجل في بيته. لا والله وبلى والله. وروي عنها أنها قالت: لغو اليمين لا والله بلى والله، وروي عن ابن عباس في لغو اليمين أن تحلف على الأمر أنه كذلك وليس كذلك. وروي عنه أنه قال: لغو اليمين أن تحلف وأنت غضبان.

وذهب بعض العلماء الى أنّ اللغو في اليمين هو الغلط من غير قصد يسبق اللسان. ويرى بعضهم أنّ اللغو أن تحلف على المعصية تفعلها فينبغي ألا تفعلها ولا كفارة فيه واستدل له بحديث عن النبي ﷺ أنه قال «من حلف على يمين فرأى غيرها خيراً منها فليتركها فإن تركها كفارة» (١).

واختلف فقهاء الأمصار فيها أيضاً فذهب الحنفية الى أنّ اللغو هو الحلف على شيء مضى وأغلب ظنه الصدق. وحكى الجصاص أنّ ذلك مذهب مالك والليث والأوزاعي، ونقل عن الربيع عن الشافعي أنّ من حلف على شيء وأنه وقع وهو يظنه كذلك فعليه كفارة وكأن الشافعي رضي الله عنه لا يرى اليمين في مثل هذا المثال لغوا بل يراها يميناً معقودة. وقد تقدم الكلام في سورة البقرة في بيان مذاهب الفقهاء في اليمين اللغو والغموس والمنعقدة وهي أيضاً معروفة في الفقه، وكذلك أحكامها حيث يجعل الحنفية الأقسام الثلاثة متباينة في الحكم فاللغو لا شيء فيه وكذلك يقول جميع الفقهاء إنما الكلام عندهم فيما هو حكم اللغو. والغموس يرى الحنفية أنّ جزاء الغموس الغمس في جهنم وأنها لا تكفر، والشافعية يقولون إنّ الغموس تكفر لأنّ الله

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في كتاب الأيمان حديث ١٥. النسائي في كتاب الأيمان باب ١٦.

يقول ﴿ وَلَكِن يُوَّاخِذُكُم عِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمُ ﴾ [البقرة: ٢٢٥] ومن تعمد الكذب في يمينه فقد كسب بقلبه إنما وهو مؤاخذ به لأنه عقد قلبه على الكذب في اليمين وقد قال الله ﴿ فَكَفَارَتُهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

والحنفية يقولون: إنّ اليمين الغموس هي المذكورة في قوله ﴿ولكن يؤاخذكم بما كسبت قلوبكم ﴾ والمؤاخذة بها هو عقاب الآخرة. ويدل له قوله تعالى ﴿إنّ الّذِينَ يَشْتُونَ بِمَهْدِ اللّهِ وَأَيْتَكُنِم ثَمّنًا قَلِيلًا أُولَتِهِكَ لا خَلَقَ لَهُمْ فِي الْآخِرَة ﴾ [آل عمران ٧٧] فذكر الوعيد فيها ولم يذكر الكفارة. وقد روى جابر عن النبي على أنه قال «من حلف على منبري هذا بيمين آثمة تبوأ مقعده من النار»(١) ولم يذكر الكفارة والمسألة مبسوطة في كتب الفروع ﴿ولكن يؤاخذكم بما عقدتم الإيمان ﴾ يحتمل أن يكون «ما» مصدرية أي بتعقبدكم الإيمان وتوثيقها بالقصد والنية، ويحتمل أن تكون موصولة والعائد مخذوف أي بما عقدتم الإيمان عليه والمعنى لكن يؤاخذكم بنكث ما عقدتم الأيمان عليه أو بنكث تعقيدكم اليمين. ويحتمل أن يكون المعنى ولكن يؤاخذكم بما عقدتم الأيمان اليمين إذا حنتم وحذف الشرط للعلم به وقد عرفت أنّ الشافعية يدخلون الغموس في اليمين المعقودة ففيها الكفارة عندهم والحنفية يقولون لا كفارة في الغموس.

﴿فكفارته ﴾ الضمير إما عائد على الحنث المفهوم من السياق، أو على العقد الذي في ضمن الفعل بتقدير مضاف أي فكفارة نكثه ﴿إطعام عشرة مساكين ﴾ ذهب الشافعية الى جواز إخراج الكفارة قبل الحنث إذا كانت مالاً، وأما إذا كانت صوماً فلا حتى يتحقق السبب بالحنث واستدلوا بظاهر هذه الآية حيث ذكر الكفارة مرتبة على اليمين من غير ذكر الحنث وقال الله تعالى ﴿ذلك كفارة أيمانكم إذا حلفتم ﴾ وقاسوها أيضاً على إخراج الزكاة قبل الحول. وأما الصوم فلا ينتقل إليه إلا بعد العجز عن الخصال الثلاثة قبله ولا يتحقق العجز إلا بعد الحنث ووجوب التكفير.

والحنفية يرون أنّ الآية فيها إضمار الحنث وهو متعين إذ لم يقل أحد ولا الشافعية بوجوب الكفارة قبل الحنث فالحنث وإن لم يذكر إلا أنّه معلوم فهي على حد قوله تعالى ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مُّرِيعَنَا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَصِدَةً مِن أَيّامٍ أُخَرُ ﴾ [البقرة: ١٨٤] حيث كان وجوب العدة مرتباً على الإفطار المقدر، ونحن نرى أنّ الآية لا تصلح صيث كان وجوب العدة مرتباً على الإفطار المقدر، ونحن نرى أنّ الآية لا تصلح شاهداً لواحد من الطرفين ﴿ من أوسط ما تطعمون أهليكم ﴾ لا من جيده فيقع الحيف

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه في كتاب الأحكام باب ٩. أبو داود في كتاب الأيمان باب ٢. الموطأ في كتاب الأقضية حديث ١٠. أحمد في مسنده (٢/ ٣٢٩، ٥١٨).

عليكم ولا من رديئه فتبخسوا المساكين حقهم ويجوز أن يكون المراد من أوسطه في المقدار أي الى هنا إذا كان فرد يأكل كثيراً وفرد يأكل قليلاً فتوسطوا بين المقدارين وأطعموا المسكين هذا الوسط. وقدره الشافعية بمد لكل مسكين، والحنفية قدروه بما يجب في صدقة الفطر. والجار والمجرور في ﴿من أوسط﴾ متعلق بمحذوف صفة لمصدر محذوف أي إطعاماً كائناً من أوسط. ﴿أو كسوتهن﴾ عطف على إطعام إما باعتبار أن الكسوة مصدر أو على إضمار مصدر. ﴿أو تحرير رقبة﴾ وقد اشترط الشافعية فيها الإيمان لأن النص لم يقيد هنا وقيد في مواضع أخر كالقتل مثلاً فدل ذلك على أن القيد حيث وجد فهو مقصود، والحنفية لا يرون هذا.

الى هنا نصت الآية الكريمة على أنّ كفارة اليمين الإطعام أو الكسوة أو التحرير وقد اختلف العلماء في متعلق خطاب التكليف فذهب بعض المعتزلة الى أنّ الواجب الجميع ويسقط بالبعض. وقيل الواجب واحد بعينه عند الله ويتعين بفعل المكلف فيختلف بالنسبة للمكلفين وقيل غير هذا والمسألة معروفة في علم الأصول ﴿فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام ﴾ واشترط الحنفية فيها التتابع وهو مذهب عباس وبجاهد. وأخرج الحاكم وابن جرير وغيرهم من طريق صحيح أن أبي بن كعب كان يقرأ الآية هكذا ﴿ثلاثة أيام متتابعات ﴾ وروي هذا أيضاً عن ابن مسعود. وقال سفيان: نظرت في مصحف الربيع فرأيت فيه ﴿فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام متتابعات ﴾.

وأما الشافعي فلا يشترط التتابع لأنه يرى أنّ هذه قراءات شاذة لا يحتج بها ولعلها لم تثبت عنده ﴿ وَلَكَ كَفَارَةُ أَيْمَانِكُم ﴾ وحنثتم ﴿ وَاحفظوا أَيْمَانِكُم ﴾ واحفظوا أنفسكم من الحنث فيها أو لا تبذلوها وأقلوا من الحلف فإن ذلك مسقط لهيبتكم وهو حينئذ في معنى قوله ﴿ وَلَا تَجْعَلُوا اللّهَ عُرْضَكَةً لِأَيْمَنِكُمُ ﴾ [البقرة: ٢٢٤] ومنه قول الشاعر.

قليل الألايا حافظ ليمينه إذا بدرت منه الألية برت وقيل إنّ معنى ذلك راعوها حتى لا تحتثوا فيها فتلزمكم الكفارة ﴿كذلك يبين الله لكم آياته لعلّكم تشكرون﴾ أي مثل هذا البيان الشافي بين الله لكم أحكامه

الله تحم بين معاطم علم عليكم. التشكروه على ما أنعم عليكم. قال تعالى: ﴿ كَانَّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا إِنَّمَا لَفَتُرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَصَابُ وَالْأَرْنَمُ رِجْسُ مِنْ عَمَلِ الشَيْطُنِ فَاجْتَنِبُوهُ لَمَلَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاةَ فِي الشَّيْطُنِ فَاجْتَنِبُوهُ لَمَلَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاةَ فِي الشَّيْطُنِ فَاجْتُورُ وَالْمَيْدُونُ وَالْمُعْمَاةُ فِي الشَّلَوْ فَهَلْ أَنْهُ مُّنَهُونَ الله ﴿ وَالْمُعْمَاةُ وَمَنِ الصَّلَوْةُ فَهَلْ أَنْهُ مُنْتَهُونَ الله ﴾ [المائدة: ٩٠ ـ المُحْمَدُ وَالْمُعْمَاةُ فَهُلْ أَنْهُ مُنْتَهُونَ الله ﴾ [المائدة: ٩٠ ـ ١٩].

- الخمر - اسم لما خامر العقل وغطاه من الأشربة أياً كان نوعها أو هو خاص بما كان من ماء العنب النيء الذي غلي واشتد وقذف بالزبد. يرى الحنفية أنّ الخمر حرمت ولم يكن العرب يعرفون الخمر من غير المأخوذ من ماء العنب فالخمر عندهم اسم لهذا النوع فقط وما وجد فيه مخامرة العقل من غير هذا النوع لا يسمى خمراً لأنّ اللغة لا تثبت من طريق القياس، والخمرة عندهم تتعدى إلى المسكر لأنها معلولة بالإسكار لا لأن المسكر خمر. ويرى غيرهم أنّ الخمر اسم لكل ما خامر العقل وغلبه فغير ماء العنب حرام بالنص ﴿إنما الخمر والميسر﴾ الخ. والواقع أنه قد وردت آثار مختلفة في معاني الخمر فقد روي عن ابن عمر أنه قال: حرمت الخمر وما بالمدينة منها شيء.

ولقد كان بالمدينة من المسكّرات نقيع التمر والبسر فدل ذلك على أن ابن عمر وهو عربي ما كان يرى أن اسم الخمر يتناول هذين. وفي مقابل هذا روى عكرمة عن ابن عباس قال: نزل تحريم الخمر وهو الفضيخ «نقيع البسر» وهذا يدل على أن ابن عباس يرى أنّ العنب يسمّى خراً. وروى ثابت عن أنس قال: حرمت علينا الخمر يوم حرمت وما نجد خمور الأعناب إلا القليل، وعامة خمورنا البسر والتمر. وروي عنه أنه سئل عن الأشربة فقال: حرمت الخمر وهي من العنب والتمر والعسل والحنطة والشعير والذرة. فكان عنده أن ما أسكر من هذه الأشربة فهو خمر. وروي عن عمر أنه قال: إن الخمر حرمت وهي من خسة أشياء: من العنب والتمر والعسل والشعير والحنطة والخمر ما خامر العقل. وروي عن النبي على أنه قال «إنّ من الحنطة خراً وإنّ من الشعير خراً، وإنّ من الزبيب خراً، وإنّ من العسل خراً». وروي عنه على أنه قال «الخمر من هاتين الشجرتين النخلة والعنب» (۱).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في كتاب الأشربة حديث ١٣ ـ ١٥. أبو داود في كتاب الأشربة باب ٤. الترمذي في كتاب الأشربة باب ٨. النسائي في كتاب الأشربة باب ١٩. أحمد في مسنده (٢/ ٢٧٩، ٢٠٨).

ولقد أطلنا بذكر هذه الآثار لمعرفة منشأ الخلاف والحنفية يقولون فيما خالف مذهبهم من هذه الأخبار أنها لبيان الحكم الشرعي والحرمة بالقياس لتحقيق علة الحرمة وهي الإسكار في القدر المسكر من هذه الأشياء، وأنت تعلم أن النزاع لو اقتصر على هذا يكون نزاعاً في التسمية والكلام إنما هو في الحكم والمسلمون جميعاً بحمد الله متفقون في الحكم من حيث الحرمة إلا شيئاً يروي عن أبي حنيفة في حل القليل من خير الأصناف الأربعة وهو ما لم يبلغ حد الإسكار وقد نص بعض المتأخرين من الحنفية على أن هذه الرواية لا يجوز العمل بها ولا الفتوى حتى في خاصة النفس وأن الحكم أن ما أسكر كثيره فقليله حرام.

غير أنه يتبع الكلام في الحرمة كلام في الأحكام الأخرى كالنجاسة والحد فمن يرى أنّ هذه الأشياء خر وأنها يشملها اسم الخمر يقول إنها نجسة بقوله تعالى ﴿رجس﴾ وأنّ فيها الحد الذي ثبت بدليله المعروف في الفقه، ومن يرى أنها حرام من طريق القياس لإسكارها، هل يرى أنّ النجاسة ووجوب الحد ثبت للخمر للإسكار ونخامرة العقل فينقل الحكم وهو النجاسة ووجوب الحد كما نقل الحرمة بالقياس للإسكار؟ أم هو يرى أنّ الذي ثبت بعلة الإسكار إنما هو الحرمة ققط فلا يعدي النجاسة ووجوب الحد الى غير ماء العنب والأشربة المعدودة عنده.

وهلا يورث الخلاف الذي رويناه فيما تقدم شبهة تسقط الحد؟ ذلك يجب الرجوع فيه الى الفقه وقواعده فإنّ ذلك لا ارتباط له بالآية التي معنا. والميسر أصله من تيسير أمر الجزور بالاجتماع على القمار في توزيعه. وقد بين ذلك عند تفسير قوله تعالى ﴿يَسْتَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ ﴾ [البقرة: ٢١٩]. في سورة البقرة، وقد روي عن الإمام على أنّه الشطرنج. وعن عثمان وجماعة أنه النرد. وقال جماعة من أهل العلم: القمار كله من الميسر. ويراد منه تمليك المال بالمخاطرة فكل مخاطرة بالمال قمار وهو من الميسر وهو حرام.

﴿رجس﴾ أي قذر تعافه العقول. وعن الزجاج: الرجس كل ما استقذر من عمل قبيح.

وقد يطلق الرجس على النجس ﴿ومن عمل الشيطان﴾ من تسويله وتزيينه ﴿فاجتنبوه﴾ أي اجتنبوا الرجس ﴿لعلكم تفلحون﴾ راجين الفلاح بهذا الاجتناب.

ولقد شدّد الله في الآية الكريمة أمر الخمر والميسر تشديداً يصرف النفوس عنه الى غير عود فصدرت الجملة بـ«إنما»، وقرنا بالأصنام والأزلام وهما ما هما من الشناعة وسميا رجساً من عمل الشيطان وذاك غاية القبح، ثم أمر باجتنابهما وأضاف

الاجتناب الى أعيامها حتى كأنهما تما يفر منهما ثم جعل اجتنابهما سبباً للفلاح والفوز فهل مع هذا كله يعود الناس إليهما إن ذلك لحسرة. ولقد أردف الله ذلك ببيان المضار التي تنجم من جزاء الخمر والميسر عسى أن يكون ذلك ذكرى لمن ألقى السمع فقال: ﴿إنما يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر أي بسبب تعاطيهما؛ أما الخمر فإنها تذهب العقل ومتى ذهب العقل جاءت العربدة وأفعال المجانين، ولو كان مجنوناً لغفر الناس له ما يكون منه من أذى، فيتأذى الناس منه ويبغضونه لما يلحقهم من شره ولا عذر له فيغرس في قلوبهم الغل والضغينة وما جز عليه ذلك إلا الخمر. وأمّا الميسر فإنه في حال انشغاله بالقمار يكون فاقد الإحساس والشعور لا يبالي بالمال يخرج من يده إلى غير رجعة طمعاً في أن ينال أكثر منه فإذا رجع خاسراً أكل قلبه الحسد وامتلأت نفسه حقداً وحفيظة وربما أداه ذلك الى قتل من ظن أنه سبب خسارته إن أمكنته الفرصة وإن لم تمكنه رجح الى نفسه بالقتل أو والحوادث منا في السمع والبصر كل يوم أصدق شاهد. دع ما يتخذه كل المتقامرين من وسائل خسيسة وأيمان كاذبة يستعملونها في سبيل تحقيق أطماعهم وكثيراً ما أودت من وسائل خصيسة وأيمان كاذبة يستعملونها في سبيل تحقيق أطماعهم وكثيراً ما أودت تلك الوسائل بأصحابها ﴿ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة﴾ بعد أن بين الأضرار تلك الوسائل بأصحابها ﴿ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة﴾ بعد أن بين الأضرار

التي تعود على المتقامرين والمخمورين في الدنيا بين أنّ ضررهما ليس قاصراً على الدنيا فقط بل هما ضاران بالدين أيضاً فإنهما يمنعان من الذكر ومن الصلاة ومتى منعا من الذكر والصلاة فقد صار الشخص فاجراً لا يرقب في الله إلهاً ولا ذمة فهو مستهتر لا يبالي ما يرتكب من الآثام فماذا يمنعه وقد بعد من الصلاة التي تنهى عن الفحشاء

وفهل أنتم منتهون في هذه الجملة من الردع والزجر والتهديد ما بلغ الغاية وأنّ الأمر من الشدة والهول بحيث لا يمنعه إلا انتظار الجواب «انتهينا» انظر كيف قال عمر حين سمعها وقد كان طلب البيان الشافي بعد آية البقرة قولة الخائف الوجل «انتهينا يا رب» ولقد سبق القول في البقرة إن آية الخمر التي فيها كانت أول ما نزل في الخمر ثم نزلت آية النساء ثم هذه. وأخرج الربيع أنه لما نزلت آية البقرة قال رسول الله على «إن ربكم يقدم في تحريم الخمر»، ثم نزلت آية النساء فقال النبي على «إن ربكم يقدم في تحريم الخمر»، ثم نزلت آية المائدة فحرمت الخمر عند ذلك.

قال تعالى: ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأَحَذَرُوا فَإِن قُولَيْتُمْ فَأَعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَ رَسُولِنا

ٱلْبَلَنُعُ ٱلْمُبِينُ ﴿ اللَّهُ ۗ [المائدة: ٩٢].

أمر بالطاعة في كل ما جاء عن الله والرسول ويدخل فيه ما جاء في الخمر والميسر دخولاً أولياً وتحذير عن المخالفة فإنها موقعة في المهالك ﴿فإن توليتم ﴾ أعرضتم ولم تعملوا بما أمرتم به ﴿فاعلموا إنما على رسولنا البلاغ المبين وقد بلغكم فانقطعت حجتكم وانسد أمامكم سبيل الاعتذار ولم يعد لكم مطمع في التعلة وإن ذلك لتهديد شديد.

قال تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى اللَّذِينَ مَامَنُوا وَعَــِهُوا الطَّبْلِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوا إِذَا مَا اتَّـقَوا وَمَامَنُوا وَعَــِهُوا الصَّبْلِحَاتِ ثُمَّ اتَّقَوا وَمَامَنُوا ثُمَّ اتَّقَوا وَآخَسَنُوا وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴿ آلَا اللَّالَاةِ : ٩٣].

روي عن ابن عباس وجابر والبراء بن عازب وأنس بن مالك وغيرهم في سبب نزول هذه الآية أنه لما حرمت الخمر قالت الصحابة: كيف بمن ماتوا وهم يشربونها؟ فأنزل الله تعالى هذه الآية.

وقد فهم عمر بن الخطاب هذا المعنى من الآية وقد أراد أن يقيم الحد على قدامة بن مظعون حين شهد عليه الشهود بأنه شربها. روى الزهري أنّ الجارود سيد بني عبد القيس وأبا هريرة شهدا على قدامة بن مظعون أنه شرب الخمر وأراد عمر أن يجلده فقال قدامة: ليس لك ذلك لأن الله يقول ﴿ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيما طعموا﴾ فقال عمر: إنك أخطأت التأويل يا قدامة إذا اتقيت اجتنبت ما حرم الله. والطعم يطلق في اللغة على التذوق والتلذذ بما يؤكل ويشرب وهو هنا بهذا المعنى.

وبحسب ما ذكرنا من سبب النزول يكون معنى الآية ليس على من آمن بالله واتقاه وعمل صالحاً جناح فيما تناوله من المحرّمات قبل تحريمها إذا ما اتقى الله في محارمه وآمن به وعمل صالحاً ثم استمر على هذه التقوى وهذا الإيمان في المستقبل ثم اتقى الله وأحسن في استعماله.

ومن هذا الذي قلنا تعرف معنى التقوى والإيمان المكررين في الآية وتعرف معنى الإحسان الذي زيد فيها وهي وجه من وجوه كثيرة أوردها المفسّرون لبيان أنه لا تكرار في الآية، ولنذكر بعضاً منها فقد قال بعضهم: إنّ التقوى والإيمان الأولين يراد بهما حصول أصل التقوى وأصل الإيمان والثانيين يراد منهما الثبات والدوام والتقوى الثالثة اتقاء ظلم العباد مع ضم الإحسان إليه.

وذهب بعضهم الى أنّ التقوى الأولى تقوى المحرّمات قبل نزول هذه الآية،

والثانية اتقاء الخمر والميسر، والثالثة اتقاء ما يحدث بعد هذه الآية. وذهب بعضهم الى أنّ التقوى الأولى اتقاء الكفر، والثانية اتقاء الكبائر، والثالثة اتقاء الصغائر. وذهب بعضهم الى أنّ المراد من هذا التأكيد في الحث على الإيمان والتقوى.

بقي أن يقال كيف شرط الله في رفع الجناح عن المطعومات والمشروبات الإيمان والتقوى مع أنّ الجناح مرفوع عن المباح من المطعومات حتى عن الكافرين ولكن متى عرف أنّ ذلك كان جواباً عن سؤال بشأن مؤمنين خيف أن ينالهم شيء من الإثم على ما تناولوا من المحرمات قبل التحريم وأنّ الآية بصدد طمأنة السائل عن أصحابه وأنهم ممن لا خوف عليهم ولا هم يجزنون.

وإنها مثل قول الله تعالى في شأن من مات قبل الصلاة الى الكعبة ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْدِيعَ إِيمَانِكُمُ ﴾ [البقرة: ١٤٣] متى عرف ذلك ظهرت فائدة الشرط.

وتذييل الآية بقوله تعالى ﴿والله يجب المحسنين﴾ للإشارة بشأن الإحسان في ذاته وشأن هؤلاء الذين نزلت الآية فيهم.

قىال تىعىالىي: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَيَبْلُوَلَكُمُ اللَّهُ بِشَيْءٍ مِنَ الصَّيْدِ تَنَالُهُ أَيْدِيكُمْ وَرِمَا حُكُمْ لِيَعْلَرُ اللَّهُ مَن يَخَافُهُ بِالْفَيْدِ فَمَنِ اعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴿ إِنَّ المائدة: ٩٤].

تقدّم الكلام غير مرة في معنى الابتلاء والمراد منه في مثل هذا المقام أن يعامل العباد معاملة المبتلي المختبر ليعلم حالهم وهل يثبتون على المحن والشدائد أو لا يثبتون.

أخرج ابن أبي حاتم في سبب نزول هذه الآية عن مقاتل أنها نزلت في عمرة الحديبية حيث ابتلاهم الله بالصيد وهم محرمون فكانت الوحوش تغشاهم في رحالهم وكانوا متمكنين من صيدها أخذاً بأيديهم وطعناً برماحهم، وذلك قوله تعالى: ﴿تناله أيديكم ورماحكم﴾ فهموا بأخذها فنزلت هذه الآية وخص الأيدي والرماح لأن الصيد يكون بهما غالباً.

والتنكير في قوله تعالى ﴿بشيء﴾ للتحقير وإنما امتحنوا بهذا الشيء الحقير تنبيهاً على أن من لم يثبت أمام هذه الأشياء التافهة فكيف يثبت عند شدائد المحن؟ ويمكن أن يقال إنّ التنوين للتعظيم باعتبار جزاء الاعتداء عليه فإنه عظيم، و «من» في قوله ﴿من الصيد﴾ للتبعيض إما باعتبار أنّ المراد صيد البر لا صيد البحر أو صيد الحرم دون صيد الحل.

﴿ليعلم الله من يخافه بالغيب﴾ أي ليظهر ما علمه أزلاً من أهل طاعته ومعصيته حاصلاً منهم فيما لا يزال ﴿فمن اعتدى بعد ذلك فله عذاب أليم﴾ أي فمن تجاوز حد الله في الصيد بعد هذا التنبيه فله عذاب أليم لأن المخالفة بعد الإنذار مكابرة وعدم مبالاة والمراد بالعذاب عذاب الآخرة، وقيل هو عذاب الدنيا فقد روي عن ابن عباس قال: هو أن يوسع ظهره وبطنه جلداً ويسلب ثيابه. وقيل المراد عذاب الدارين وإليه ذهب شيخ الإسلام.

قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَقْنُلُوا الصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمُ ۚ وَمَن قَلَلَمُ مِنكُم مُتَعَيِّدًا فَجَزَآهُ مِنكُمْ مَنْكُمْ مَدَيًا بَلِغَ الْكَتْبَةِ أَوْ كَفَنْرَةٌ طَعَامُ مَسَكِينَ أَوْ عَدْلُ وَيَنْكُمْ مَدَيًا بَلِغَ الْكَتْبَةِ أَوْ كَفَنْرَةٌ طَعَامُ مَسَكِينَ أَوْ عَدْلُ وَلِكَ مِنكُمْ مَنْكُمْ مَدَيًا بَلِغَ الْكَتْبَةِ أَوْ كَفَنْرَةٌ طَعَامُ مَسَكِينَ أَوْ عَدْلُ وَلِكَ مِنكُمْ مَنْكُمْ مَنْكُمْ مَنْكُمْ مَنْكُمْ مَنْكُمْ مَنْكُمْ مَنْكُمْ وَمُنْ عَادَ فَيَنلَقِمُ اللّهُ مِنْهُ وَاللّهُ عَرَايِنٌ ذُو اَلنِفَامِ فَيَاكُمُ مِنكُمْ أَللَهُ عَرَايِلُ ذُو اَلنِفَامِ فَيَامُ اللّهُ مَنْكُمْ مَنْكُمْ مَنْ مَنْكُمْ مَنْكُمْ مَنْكُمْ مَنْكُمْ مَنْكُمْ مَنْكُمْ مَن اللّهُ مِنْكُمْ مَنكُمْ مُنْكُمْ مَنْكُمْ مُنْكُمْ مَنْكُمْ مُونُونُهُمْ مَنْكُمْ مِنْكُمْ مَنْكُمْ مَنْكُونُ مِنْكُمْ مَنْكُمْ مَنْكُمْ مُنْكُمْ مَنْكُمْ مَنْكُمْ مَنْكُمْ مَنْكُمْ مَنْكُمْ مُنْكُمْ مَنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكُولُونُ لَكُونُهُمْ مِنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكُولُونُ لَالْكُونُ اللّهُ مُنْكُمْ مُنْكُمْ

﴿يا أيها الذين آمنوا لا تقتلوا الصيد وأنتم حرم﴾ النهي عن القتل يدل على

تحريم إزهاق روح الصيد مطلقاً سواء كان من طريق الفعل أو من طريق التسبب كالإشارة والدلالة مثلاً ويؤيد هذا المعنى قوله عليه الصلاة والسلام لبعض أصحابه: «هل أشرتم؟ هل دللتم؟» قالوا: لا. قال: «إذن فكلوا». فدل هذا على أن للإشارة والدلالة مدخلاً في التحريم وأنهما مما يتناوله النهي في قوله تعالى ﴿لا تقتلوا الصيد فكان النهي متناولاً للقتل من طريق المباشرة والتسبب. والمراد بالصيد المصيد. وقد اختلف في المراد بمدلوله. فذهب بعضهم الى أنّ المراد منه الحيوان المتوحش مطلقاً سواء أكان مأكولاً أم غير مأكول وخصّه بعضهم بالمأكول، وبالأول قال الحنفية، وبالثاني قال الشافعية، وانبنى على هذا الخلاف أنّ من قتل سبعاً وهو محرّم فهل يجب عليه الجزاء أو لا يجب؟ قال الحنفية: يجب، وقال الشافعية: لا يجب.

استدل الحنفية لمذهبهم بأنّ الصيد اسم عام يتناول كل ما يصاد من المأكول ومن غير المأكول، وهو اسم عربي وأضح الدلالة على معناه، وقد كانت العرب تصطاد وتطلق اسم الصيد على كل ما تناولته أيديهم ورماحهم.

ولم تنحصر فائدة حل الاصطياد في الأكل بل قد تكون الفوائد التي هي غير الأكل أجدى من الأكل ومغرية بالصيد أكثر منه كصيد الفيلة للانتفاع بسنها مثلاً فيبقى اسم الصيد عاماً في الحلال والحرام لا يخرج منه شيء إلا ما أخرجه الدليل، وقد فهم الصحابة هذا فامتنعوا من فعله مطلقاً حتى أذنهم ﷺ في الخمس الفواسق فهي خارجة من هذا العام بهذا الإذن. وقد قال الإمام على رضي الله عنه:

صيد الملوك أرانب وثعالب وإذا ركبت فصيدي الأبطال

فسمي الثعلب صيداً وهو مما لا يؤكل، إذ هو من السباع ذات الناب.

وذكر الفخر الرازي حجة الشافعية فقال: حجة الشافعي القرآن والخبر. أما القرآن فهو أنّ الذي يحرم أكله ليس بصيد فوجب أن لا يضمن، وإنما قلنا إنه ليس بصيد لأنّ الصيد ما يحل أكله لقوله تعالى بعد هذه الآية ﴿أُحِلَّ لَكُمْ مَكَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَتَكُ لَكُمْ وَلِلسَّيَارَةُ وَحُومٌ عَلَيْكُمْ مَكَيْدُ اللَّهِ عَالَمُهُ وَاللَّهُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ مَكَيْدُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ مَكَيْدُ اللَّهِ عَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَكَيْدُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ مَكَيْدُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ مَكَيْدُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ

فهذا يقتضي حل صيد البحر بالكلية وحل صيد البر خارج وقت الإحرام فثبت أن الصيد ما يحل أكله، والسبع لا يحل أكله، فوجب أن لا يكون صيداً، وإذا ثبت أنه ليس بصيد وجب أن لا يكون مضموناً، لأنّ الأصل عدم الضمان تركنا العمل به في ضمان الصيد بحكم هذه الآية فبقي ما ليس بصيد على وفق الأصل.

هذه عبارة الفخر الرازي أوردناها بنصها. ونحن لا نظن أنّ الإمام الشافعي وهو من هو يسلك هذا الطريق في الحجاج، فإنه يقال: ما الذي تدل عليه آية ﴿أحل

لكم صيد البحر وطعامه متاعاً لكم وللسيارة ﴿ إنها إن دلّت على شيء فليس الذي تدل عليه أنّ الصيد هو المأكول إذ هي قد أحل شيئين صيداً وطعاماً فهما شيئان عام وخاص، فالأول الصيد مطلقاً، والثاني طعامه فهي تبيح الصيد انتفاعاً وطعاماً.

انظر الى ﴿متاعاً لكم﴾ أي نفعاً وهو أعم من أن يكون من طريق الأكل أو طريق الحلية مثلاً، وأما قوله تعالى ﴿وحرم عليكم صيد البر ما دمتم حرما﴾ فهو كقوله تعالى ﴿لا تقتلوا الصيد وأنتم حرم﴾ فإن دلت هذه على حل صيد غير المأكول دلّت الأخرى فنحن نرى أنّ هذه الآية التي ساقها الفخر دليلاً لا تنهض دليلاً على الدعوى. قال الفخر بعد ذلك: وأما الخبر فهو الحديث المشهور وهو قوله عليه الصلاة والسلام «خمس فواسق لا جناح على المحرم أن يقتلهن في الحل والحرم. الغراب والحدأة، والحية. والعقرب، والكلب العقور» (() وفي رواية أخرى «السبع الضاري» قال: والاستدلال به من وجوه: إحداها - أنّ قوله «والسبع الضاري» نص في المسألة. ثانيها - أنه عليه السلام وصفها بكونها فواسق ثم حكم بحل قتلها والحكم المذكور كونها فواسق علم المناسب مشعر بكون الحكم معللاً بذلك الوصف. وهذا يدل على أنّ كونها فواسق علم المناي وهو كونها فواسق علم المني عن الثاني وهو السباع أقوى فوجب جواز قتلها وإذا ثبت جواز قتلها وجب أن لا تكون مضمونة.

وما ندري إذا أراد الفخر أن يستدل للحنفية فماذا يقول إنه يقول ولا يفعل أكثر من أن يقول وحجة الحنفية ثم يذكر هذا الدليل فإنك قد عرفت أنّ الحنفية يقولون إنّ الصيد اسم عام يتناول المأكول وغير المأكول لا يخرج عنه شيء إلا ما أخرج الدليل وقد أخرج الدليل الخمس الفواسق لأنها فواسق لا لأنها ليست بصيد أو لأنها غير مأكولة فهذا دليل للحنفية لا عليهم، وأما ما ذكر من الرواية الأخرى التي صرح فيها باسم السبع الضاري فالحنفية لهم أن يقولوا بل هم قد قالوا فعلاً إن صح هذا الحديث فنحن نقول بموجبه فقد جاء في الحديث وصف السبع بالضاري والضاري معناه العادي وهم يقولون بقتل كل ما يكون منه عدوان دفعاً لعدوانه، وإضافة هذا الوصف

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في كتاب الحج حديث ٦٧ ــ ٦٩. النسائي في كتاب المناسك باب ١١٣، ١١٤ واه مسلم في مسنده (٦/ ٢٣، الموطأ في كتاب الحج حديث ٩٠. أحمد في مسنده (٦/ ٢٣، ٨٠).

دليل على منع غير الفولمسق، وهي ذلك دليل على أنه إنما يحل قتله في ضراوته وعدوانه، والحنفية يقولون إن السبع لو قتل في هذه الحال لا جزاء فيه فأنت ترى أن هذه الحجة التي صاقها الفخر الرازي للتدليل على مذهب الشافعية لا تصلح دليلاً على الدعوى.

وإنما يصلح دليلاً لهم أن يقوم الدليل على أن الصيد خاص بالمأكول فإن ثبت هذا كانت الآية حجة لهم وإلا فهي ظاهرة في العموم حتى يقوم الدليل على الخصوص وقد قال الفخر الرازي في الرد على بيت الإمام على الذي استدل به الحنفية أنه غير وارد لأن الثعلب مأكول فهو صيد، ونحن نقول به والرد من هذه الجهة مقبول لو أنه ثبت أنه إنما سماه صيداً لأنه مأكول، وهذه هي محل النزاع.

وعلى أي حال فالأية ظاهرها العموم حتى يقوم الدليل على الخصوص.

﴿وانتم حرم جمع جمع حرام وقد قيل إنّ المراد وأنتم مجرمون بالحج، وقيل بل المراد وقد دخلتم بالحرم وقيل بل المراد وقد دخلتم بالحرم وقيل هذا المعنى الأخير، فهذه الآية تدل على أنّ المحرم ممنوع من العميد مطلقاً داخل الحرم وخارجه وعلى أنّ الحلال ممنوع من الصيد داخل الحرم.

﴿ وَمِن قَتْلُهُ مِنْكُمْ مُتَعِمِّدًا فَجَزَاءَ مِثْلُ مَا قَتْلُ مِنَ النَّعِمِ ﴾ ظاهر الآية ترتيب الجزاء المخصوص على القتل العمد. وقد اختلف السلف في ذلك على ثلاثة أقوال: فالجمهور على أنّ الجزاء يترتب على قتل الصيد مطلقاً سواء تعمّد القاتل قتله أو أخطأ فيه وسواء كان ذاكراً لإحرامه أم يناسياً.

وإنما خص العمد بالذكر لأجل أن يرتب عليه الانتقام عند العود لأن العمد هو الذي يترتب عليه ذلك دون الخطأ. بقي أن يقال هذا الحكم العمد قد عرف من الآية وأن فيه الجزاء قمن أين الجزاء في الخطأ؟ قيل إنّ جزاء الخطأ معروف من الدليل الذي يقرر التسوية في ضمان المتلفات. إذ إنّ من قتل صيد إنسان عمداً أو خطأ في غير الحرم أو لتلف مالاً مملوكاً لإنسان عمداً أو خطأ فعليه جزاؤه فهذا حكم عام في جميع المتلفات بل قد عرف في باب جنايات الإحرام بوجه خاص أنه لا فرق بين معذور وغير معذور في وجوب الفدية، وما الخطأ إلا عذر من الأعذار؛ غاية ما يؤثر في العقوبة الأخروية فيسقطها. وإذا ثبت أنّ جناية الإحرام سوء وليس ذلك إثباتاً للكفارة بالقياس بل مما ثبت به أنّ ضمان المتلفات يستوي فيه العمد والخطأ.

وذهب ابن عباس فيما رواه قتادة عنه أنه لا شي في الخطأ وهو قول طاوس وعطاء ومجاهد في إحدى الروايتين عنه. والرواية الأخرى أنه إن قتله عمداً ناسياً لإحرامه أو قتله خطأ ذاكراً لإحرامه فهذا الذي يحكم عليه بالجزاء، أما من قتله عامداً ذاكراً لإحرامه فهذا لا ينفعه الجزاء فقد أخرج ابن جرير عن ابن أبي نجيح عن مجاهد: لا تقتلوا الصيد وأنتم حرم ومن قتله منكم متعمداً غير ناس لإحرامه ولا مريد غيره فقد حل وليس له رخصة ومن قتله ناسياً إحرامه أو أراد غيره فذلك العمد المكفر.

وروى ابن نجيح عنه أيضاً في هذا المعنى قال: من قتله ناسياً لإحرامه متعمّداً لقتله فذلك الذي يحكم عليه، فإنّ قتله ذاكراً لإحرامه متعمّداً قتله لا يحكم عليه ولا حج له. وفي رواية هذا لا يحكم عليه. هذا أجل من أن يحكم عليه؟ وقال ابن زيد: أما الذي يتعمّد فيه وهو ناس لإحرامه أو جاهل إن قتله غير محرم فهؤلاء الذين يحكم عليهم، فأمّا من قتله متعمّداً بعد نهي الله وهو يعلم أنه محرم وأنه حرام فذلك يوكل الى نقمة الله. فهذه أقوال ثلاثة في قتل الصيد وقد علمت أن الجمهور على الأول وعلمت وجهه. ﴿ فجزاء مثل ما قتل من النعم ﴾ قرىء «فجزاء» بالرفع والتنوين والمعنى على هذه القراءة فالواجب جزاء مماثل للمقتول.

وقرىء فجزاء مثل جزاء مضافاً الى مثل ما قتل. وظاهر هذه القراءة أنّ الجزاء إنما هو جزاء مثل بر المقتول لا جزاء المقتول، قالوا: إنّ ذلك خارج غرج «مثلك جدير بالإكرام» والمعنى أنت جدير بالإكرام ومن ذلك قوله تعالى ﴿أنّ مَن كَانَ مَيْنَا فَا مَعْنَى بِهِهِ فِي النّاسِ كَمْن مَّشَالُمُ فِي الظّلْمَاتِ ﴾ [الأنعام: ١٢٢] إذ المعنى كمن هو في الظلمات ويجوز أن تكون الإضافة على معنى من والمعنى فجزاء من مثل ما قتل. و ﴿من النعم ﴾ يحتمل أن يكون حالاً من الجزاء والمعنى فجزاء عاثل للمقتول حال كون الجزاء من النعم وجوز بعضهم أن يكون بياناً لما في قوله ﴿ما قتل والمعنى عليه فجزاء مماثل للمقتول حال كون المقتول من النعم وأنت تعلم أن ذلك إنما يتم على رأي أبي عبيد والأصمعي اللذين يقولان إنّ النعم كما يكون من الأهلي يكون من الوحشي وهو خلاف المشهور إذ إنّ المشهور أنّ النعم يطلق على الإبل وحدها وعلى البقر والغنم مضمومة الى الإبل ويصح أن يكون حالاً من الضمير في ﴿قتل ﴾ وهو قريب من هذا المعنى.

وقد اختلف العلماء في المراد بالمثل فقد روي عن ابن عباس أنّ المثل النظير من الطبية شاة وفي المنعامة بعير وكذا كل صيد قتل يجب فيه نظيره في المنظر وهو مذهب محمد بن الحسن والشافعي ومالك والإمامية، وحجتهم أنّ الله أوجب مثل المقتول

مقيداً بكونه من اللهم فلا بد إلى يُكون الجزاء مثلاً من النغم وذلك لا يكون إلا بأن يكون من المعمد من النعم. يكون من الحيوانات التي تماثل المقتول فلا تجب القيمة لأنها ليست من النعم.

وقد أوجب الصحابة وضوائ إلله عليهم كعلي وعمر وعبد الله بن مسعود وغيرهم في النعامة بدنة وفي حار الوحش بقرة الى غير ذلك. وذهب أبو حنيفة وأبو يوسف الى أنّ الواجب هو قيمة الطبيد المقتول باعتبار كونه صيداً قبل الصنعة يقوم في المكان الذي صيد فيه أو في أقرب الأماكن إليه وفي زمان الصيد لأن القيمة تتفاوت باعتبار المكان والزمان وخلاف عمد إنما هو فيما له مثل أما ما لا مثل له فالواجب القيمة عنده كما هي عند أبي حنيفة وأبي يوسف، وأما الشافعي فقد روي عنه أنه يعتبر المائلة ولو في الصفات فأوجب في الحمامة شاة لأن الحمامة تشبه الشاة في غب الماء وفي الهدير.

الله الفرد الكامل منه وذلك يكون فيما هو عائل في الصورة والمعنى وذلك إنما هو من المشارك في النوع وإيجاب ذلك متعذّر لأن نوع الصيد صيد وهو محذور فتنتقل منه الى ما يقاربه وهو المثل في المعنى فوجب المصير إليه وذلك لأنه قد عهد في الشرع عند ما يقاربه وهو المثل في المعنى فوجب المصير إليه وذلك لأنه قد عهد في الشرع عند إطلاق المثل أن يراد المشارك في المعرع أو القيمة فقد قال الله تعالى في ضمان العدوان وفي اعتكم فأعتدًا عَلِيم بيفواها اعتدى عَلَيكم اللهرة: ١٩٤] والمراد من المثل النظير بالنوع في المثليات، والقيمة في القيمات فهو مشترك معنوي، والحيوانات قد النظير بالنوع من المقيمات للاختلاط الباطني في أبناء النوع الواحد فأولى أن يراد بالمثل القيمة فيما اختلف نوعة وقعل أهدر الشارع في ضعلن المتلفات المماثلة الحاصلة في الصورة الظاهرة في أبناء النوع الواحد فعدم اعتبارها فيما اختلف نوعه أظهر ولسنا نقول إننا نعتبر القيمة ونصرفها نقداً بل نحن نعتبرها معياراً تعرف بها قيمة الصيد ثم يشتري بها ما يساوي من النعم إن بلغت هدياً وإلا أطعم بها مساكين أو صام بمقدارها، قالمدار في الجزء على المثل الذي هو القيمة ليمكن أن يلجأ الحكمان إليها في بمقدارها، قالمدار في الجزء على المثل الذي هو القيمة ليمكن أن يلجأ الحكمان إليها في تعيين الواجب من النعم المدين الذي هو القيمة ليمكن أن يلجأ الحكمان إليها في تعيين الواجب من التعم بهن المثلة الحكمان إليها في تعيين الواجب من التعم بهن المثلة المكمان إليها في تعيين الواجب من التعم بهن المثلة المناه المناه القيمة ليمكن أن يلجأ الحكمان إليها في تعيين الواجب من التعم بهن المثلة المناه المناه

ويستشهد الخنفية للفتهم يقوله تعالى ﴿ يُحكم به ذوا عدل منكم ﴾ فإن الالتجاء الى حكمين اثنين من عدول المسلمين إنما يكون في شيء تختلف أنظار الناس فيه وذلك ليس إلا القيمة ، فإن مقابلة الصفات الظاهرة من الغب والهدير قد لا تففى على أحد وللشافعي ومحمد رضي الله عنهمه أن يقولا بل الأمر على العكس فلم يوجب الله في ضمان سائر المتلفاك ضير الصيد الالتجاء الى الحكمين لأن الوقوف على القيمة سهل

فأما الوقوف على المضاهات والمشاكلة في صفات الحيوانات، وهيآتها وطبائعها تما لا يهتدي إليه إلا الخبير بهذه الصفات والطبائع، والتخيير بهذه الأشياء في الناس قيل: وما نظن أحداً يشعر أنّ بين الحمامة والشاة شبهاً في الغب والهدير إلاّ من درس طبائع الحيوان وخواصه فمن أجل ذلك احتجنا الى الحكمين.

﴿ يحكم به ذوا عدل منكم هديا بالغ الكعبة ﴾ أي أن الجزاء الواجب يحكم به حكمان عدلان من المسلمين من حال كون المحكوم به هدياً بالغ الكعبة أو كفارة طعام مساكين أي من قتل صيدا فالواجب عليه جزاء مثله من النعم بينه الحكمان أو كفارة هي طعام مساكين ﴿أو عدل ذلك صياما ﴾ أو ما يساوي ذلك أي الجزاء المماثل صياماً يقدر لكل ما يساوي طعام مسكين صوم يوم وما قل عن طعام المسكين يصوم عنه يوماً لأن الصيام لم يعهد في أقل من يوم.

وأنت ترى في الآية «أو» التي للتخيير فلمن للتخيير يا ترى أهو لمن وجب عليه الجزاء أم للحكمين؟ ومتى حكما بشيء النزمه قاتل الصيد لا يتعداه. قال أبو حنيفة وأبو يوسف: إن الحكمين يقدران قيمة الجزاء وأنه يساوي كذا من الهدي وكذا من طعام المساكين وكذا من الصيام وقاتل الصيد مخير بين أيها يفعل. وقال محمد: هو محكي عن الشافعي أيضاً بل الخيار للحكمين ومتى حكما بشيء التزمه القاتل لا يتعداه.

ويريد أبو حنيفة أن يأخذ من قوله ﴿هديا﴾ دليلاً على أنّ الواجب في الجزاء القيمة لأن الهدي لم يعرف إلا فيما تجوز به الضحايا وهو الجذع من الضأن والثني من غيره لأن مطلق اسم الهدي ينصرف إليه كما في هدي المتعة والقران، ولمحمد والشافعي أن يقولان إنّ اسم الهدي قد يطلق على كل ما يهدي وقد تأيّد هذا المعنى عندهما بما روي من أنّ الصحابة أوجبوا قانتاً وجفرة، وأبو حنيفة يجيب عما ورد من فعل الصحابة بأنهم إنما أوجبوه طعاماً لا هدياً وأبو حنيفة يجيز أن يكون الإطعام من الصغار التي لا نصلح للضحايا على أنها طعام لا هدي، هذا وقد دلّت الآية الكريمة على أنه إذا كان الجزاء هدياً فلا بد أن يبلغ الكعبة فيذبح هناك.

قال العلماء: والمراد من الكعبة الحرم وإنما خصّت بالذكر للتعظيم فلو ذبحه في غير الحرم كان إطعاماً، والإطعام كما يكون في الحرم يكون في غيره وقد نقل عن الشافعي أنّ الإطعام كذلك اعتباراً بالهدي.

وعل إثبات ذلك أو نفيه في الفقه لأن الآية لم تقيد الإطعام بكونه بالغ الكعبة ﴿ليذوق وبال أمره﴾ أي شرعنا ما شرعنا من الجزاء على قتل الصيد ليذوق القاتل وبال أمره والوبال في الأصل القل ومنه الوابل للمطر الكثير والوبيل للطعام الثقيل الذي يعسر هضمه والمرعى الوخيم والمغنى شرعنا ذلك ليذوق من قتل الصيد ثقل فعله وسوء عاقبته إلى المسلم المسلم

وعفا الله عما سلف كلكم من الصيد وانتم عرمون فلم يجعل فيه إثماً ولم يوجب فيه جزله ولم يواخلكم على ما كان منكم في الجاهلية من ذلك مع أنه ذنب عظيم حيث كنتم على شريعة إسماعيل وقد كان الصيد فيها عرماً وومن عاد فينتقم الله منه والله عزيز فو انتقام أي ومن عاد الى قتل الصيد بعد ورود النهي فالله ينتقم منه وهو العزيز الذي لا يفالب المنتقم الذي لا يدفع انتقامه والمواد بالانتقام الانتقام في الآخرة وأما الكفاوة فقد أوجبها الجسهور على العائد فيتكرّو الجزاء عندهم بتكرر القتل وهو مذهب عطاء والنخعي والحسن وابن جبير، وروي عن ابن عباس وشريح أنها كانا يسألان المستفتي هل أصبت شيئاً قبله؟ أنه إن عاد لم يحكم عليه بكفارة حتى أنهما كانا يسألان المستفتي هل أصبت شيئاً قبله؟ قال: نعم لم يحكم عليه وإن قال. لا حكم عليه وهم في هذا الذي ذهبوا إليه يتمسكون بظاهر الآية وإن قال لا حكم عليه والانتقام منه في الآخرة لا ينافي وجوب الجزاء عليه وإنها لم ينص عليه لعلمه عا تقدم.

قال تعالى: ﴿ أَيْلَ لَكُمْ مَنَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُمُ مَنَكًا لَكُمْ وَلِلْسَيَّارَةُ وَحُرِمٌ عَلَيْكُمْ مَنَيْدُ اللّهِ مَا دُمْتُد حُرُمًا وَاتَّـقُوا اللّهَ الَّذِعِت إِلَيْهِ تُحْشُرُونَ ﴿ إِلَى اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقد قيل: إنَّ هذا المترخيص خاص بالسمك أما طير البحر فلا ايتناوله الترخيص. ﴿ وطعامه ﴾ المراه منه منه ويحل أكله فهو من عطف الخاص على

لعلة أخرى غير الصيد وغير القاء البحر وانحسار الماء عنه وهو حينئذ ميتة يشملها قول الله تعالى ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ النَّيْنَةُ ﴾ [المائدة: ٣] وقد تقدّم الكلام فيه في سورة البقرة. وقيل: المراد بصيد البحر السمك الطري وبطعامه السمك المملوح وسمي طعاماً لأنه يدخر للاقتيات. وقالوا: وهذا بعيد لأنه داخل تحت قوله ﴿ صيد البحر ﴾ لأنه قبل أن يملّح كان طريّاً.

﴿متاعاً لكم وللسيارة﴾ أي أحللنا لكم ذلك لتتمتعوا به مقيمين ومسافرين ولا شك أنَّ صيود البحر فيها متعة ومنفعة في السفر والحضر سواء بالأكل أو بالادخار أو بما يخرج منه مما ينتفع به، ويرى بعضهم أنّ التمتّع به على التوزيع فالطري منه للمقيمين والقديد للمسافرين ﴿وحرم عليكم صيد البر﴾ هو ما يكون توالده ومثواه في البر مما هو متوحّش بأصل خلقته، والتحريم هنا إما منصب على ذات الصيد أو على الفعل، فإن كان الثاني فالآية إنما تدل على حرمة الاصطياد فقط وأما الأكل منه بأن يصيده حلال فلا تدل الآية على منعه فمن يرى منعه فليلتمس له دليلاً من غير الآية. وأما إذا كان التحريم منصباً على ذات الصيد فهو يقتضى تحريم جميع وجوه الانتفاع بالصيد إلا ما يخرجه الدليل على ما تقرر في الأصول فيشمل تحريم الصيد والأكل وغيرهما وقد عرفت أن قتل الصيد يخرج منه أشياء كالكلب العقور والذئب والسبع الضاري لأنها من الخمس الفواسق أما الذُّنب فلأنه عد نصاً في بعض الروايات من الخمس الفواسق وفي بعضها قيل إنه المراد من الكلب العقور، وأما السبع الضاري فلضراوته والشافعي يخرج من هذه الثلاثة لأنها ليست بصيد لأن الصيد عنده ما يؤكل على ما تقدّم. ﴿ما دمتم حرما﴾ أي محرمين وظاهر الآية تحريم كل الصيد على المحرم سواء أصاده هو أم محرم آخر أم حلال، سواء كان للمحرم دخل في صيده أم لم يكن له دخا, والمسألة خلافية عند السلف.

فمذهب ابن عباس وابن عمر وجماعة أنّ الصيد مطلقاً حرام على المحرم عملاً بظاهر الآية، وأيضاً فقد أخرج مسلم عن الصعب بن جثامة الليثي أنه أهدي لرسول الله ﷺ حماراً وحشياً أو بعضه أو بعض لحمه أو عضواً من لحم صيد على اختلاف في الروايات وهو عليه الصلاة والسلام بالإيواء أو يودان، فرده ﷺ قال: فلما رأى رسول الله ﷺ ما في وجهي قال: فإنا لم نرده عليك إلا أنا حرم».

ويرى أبو هريرة وعطاء ومجاهد وابن جبير وعمر وطلحة وعائشة أنه يحل له أكل ما صاده الحلال وإن صاده لأجله ما دام لم تدل عليه ولم يشر إليه ولم يأمره بصيده وهو رواية الطحاوي عن أبي حنيفة ووجهه أنّ الخطاب للمحرمين فكأنه قيل وحرم

عليكم ما صدتم والمراد ما يصيدونه حقيقة أو حكماً بأن يدلوا عليه أو يشيروا إليه أو يأمروا به وقد دوى محمد عن أي حنيفة عن ابن المتكدر عن طلحة بن عبيد الله: تذاكرنا لحم الصيد يأكله المحرم والنبي على نائم فارتفعت أصواتنا فاستيقظ وسول الله على فقال: "فيم تتنازعون؟ فقلنا: في لحم الصيد يأكله المحرم فأمرنا بأكله. وروى مسلم عن عبد الله بن أبي قتادة عن أبيه قال: خرج رسول الله على جاجاً وخرجنا معه فصرف نفراً من أصحابه فيهم أبو قتادة فقال: خذوا ساحل البحر حتى تلقوني. قال فأخلوا ساحل البحر، فلما انصرفوا قيل: يا رسول الله أحرموا كلهم إلا أبا قتادة فإنه لم يحرم فبينما هم يسيرون إذ رأوا حمر وحش فحمل عليها أبو قتادة فأصاب منها أتانا فنزلوا فأكلوا من لحمها قال. فقالوا: أكلنا لحماً ونحن محرمون الخ. القصة وفيها أنهم استفتوا رسول الله على فقال: «هل معكم أحد أمره أو أشار عليه بشيء؟ قال: لا. قال: فكلوا».

وعن مالك والشافعي وأحمد وداود رحمهم الله أنه لا يباح ما صيد له لما رواه أبو داود والترمذي والنسائي عن جابو رضي الله عنه قال قال رسول الله على الصيد حلال لكم وأنتم محرمون ما لم تصيدوه أو يصاد لكم». ﴿واتقوا الله الذي إليه تحشرون﴾ اتقوه فيما نهاكم عنه من الصيد وفي جميع المعاصي فإنكم ستعرضون عليه يوم الحشر ويحاسبكم حساباً عسيراً.

The Marine purpose of the

قال تعالى: ﴿ ﴿ جَمَلَ اللَّهُ الْكَتَبَ الْمَكَانِ اللَّهُ الْمَكَانِ الْمَكَانِمُ فِيكُمَا لِلنَّاسِ وَالشَّهْرَ الْعَرَامَ وَالْقَلْمَ اللَّهُ وَاللَّهُ الْمُكَانِدُ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَنَ اللَّهَ بِكُلِّ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَنَ اللَّهَ بِكُلِّ فَيْ السَّمَنُونِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَنَ اللَّهَ بِكُلِّ فَيْ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ ا

سمي البيت الحرام كعبة لعلوه وارتفاع شأنه ومن ذلك الكعبان للعظمين الناتئين بجانبي القدمين ويقال كعب ثدي المرأة إذا نتأ وبرز ﴿البيت الحرام ﴾ بيان للكعبة على جهة التمدّح فإنه معظم عندهم منذ القدم لحرمته و ﴿قياما للناس ﴾ مفعول جعل الثاني. ومعنى كون البيت الحرام قياماً للناس أنّ به قوامهم في إصلاح أمورهم دينا ودنيا حيث جعله الله مثابة للناس وأمناً فيه يأمن الخائف وينجو اللاجيء وبه يطعم البائس الفقير تما جعل الله في الحج من مناسك بها عمارة واد غير ذي زرع ولولا ما فرض الله من الحج والنسك ما استطاع أحد أن يقيم فيه وقد جعل الله الدعاء فيه مقبولاً والحسنات فيه مضاعفة لتشتد رغبة الناس فيه فتزيد الخير وتعم البركة؛ هذا إلى ما في اجتماع الناس ومجيئهم من البلاد النائية والأقطار المختلفة من منافع دونها المؤتمرات التي يلجأ إليها الناس اليوم لتعرف وجوه مصلحة المجتمع انظر كيف قال الله تعلى: ﴿وَأَذِن فِي النّاسِ بِالحَجَمُ يَأْتُوكَ رِحَالًا وَكُلَ صَكِلٌ صَالِمٍ يَأْتِينَ مِن كُلّ فَجَ تعليق الله والمنات عيث يتجرد الناس عن أمور الدنيا لا يحملهم شيء على هذا التجرد إلا تقوى الله والمبادرة الى امتثال أمره يتذكرون باجتماعهم وتجردهم هول المحشر والوقوف بين يدي ربهم فتشتد خشيتهم ويعظم خوفهم فيتجنبون الموبقات والآثام.

قال سعيد بن جبير: من أتى هذا البيت يريد شيئاً للدنيا والآخرة أصابه.

وأخرج ابن جرير عن ابن زيد قال: كان الناس كلهم فيهم ملوك يدفع بعضهم عن بعض ولم يكن في العرب ملوك كذلك فجعل الله لهم البيت الحرام قياماً يدفع به بعضهم عن بعض، فلو لقي الرجل قاتل أبيه أو ابنه عنده ما قتله وتعظيم البيت وجعله أمناً للخائف وملجأ للعائد أمر أودعه الله في قلوب الناس منذ القدم وليس هناك ما يمنع التائب من الاعتداء غير ما أودعه الله في القلوب من الهيبة والجلال وتعظيم البيت وقد طبع الناس على الشر فلا يكبح جماحهم في نفوسهم إلا امتثال أمر

وبذلك أمكن أن يعيش الناس في هذه الأرض الجرداء فسبحان المدبر الحكيم. والشهر الحرام معطوف على الكعبة والمعنى وجعل الشهر الحرام قياماً للناس والمراد منه الشهر الذي يؤدى فيه الحيج أو إلجنس فيشمل الأشهر الأربعة وقد عرفت أنّ المراد من القيام الصلاح في المدنيا والآخرة، ولا شك أنّ الشهر الحرام كذلك حيث يقوم فيه الحاج ممتثلاً أمر ربه ويقدم النسك فينتفع وينتفع الناس ويأمن الخائف حيث إنهم كانوا يأمنون فيها ويتصرفون في معايشهم فهو قيام للناس أيضاً. ﴿والهدى والقلائد﴾ معطوف على ما قبله أيضاً. والقدي ما يبدي إلى الحرم ولا شك أنه قيام للناس به يقيم القير صلبه. ﴿القلائد﴾ جمع قلادة والمراد بها ما يقلد به البعير وما كانوا يفعلونه من من القلائد ذوات القلائد. وخصب بالذكر لأن بها يعرف كون الهدي هدياً فلا يتعرض له أحد بسوء. وقيل: بل المراد يتعرض له أحد بسوء وقيل: بل المراد يتعرض له أحد بسوء في يلغ محله فيؤدي الغرض الذي من أجله شرع ﴿ذلك لتعلموا أنّ الله يعلم ما في السموات وما في الأرض﴾ فإن شرع الحج وما فيه من مناسك ومنافع يقتضي حكمة وتدبيراً يستلزمان العلم بتفاصيل الأشياء وما ينطوي عليه من الأسرار ﴿وَانَ أَلله بكل شيء عليم﴾ وذكر العام بعد الخاص ليكون الخاص كالدليل على الهام.

A BANK TO BE A STATE OF THE STA

﴿مَا جَمَلَ اللَّهُ مِنْ بَمِيمَةِ وَلَا سَآيِبَتُو وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا حَامِ وَلَكِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يَقْتُرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبُ وَأَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴿ الْمَائِدَةُ : ١٠٣].

﴿البحيرة ﴾ فعيلة بمعنى مبحورة أي مشقوقة قال الزجاج: كان أهل الجاهلية إذا نتجت الناقة خمسة أبطن آخرها ذكر بحروا أذنيها وشقوها وامتنعوا من نجرها ولا تطرد من ماء ولا مرعى وقيل فيها غير ذلك ﴿السائبة ﴾ فاعلة من سيبته فساب إذا تركته فهو سائب. روي عن ابن عباس أنها التي تسيب للأصنام فتعطي للسدنة. وقيل ولدت أنثى كانت لهم وإن ولدت ذكراً وأنثى قيل وصلت أخاها فلم يذبحوا الذكر لألهتهم وقيل غير ذلك. و﴿الحامي ﴾ قال أبو عبيدة والزجاج: إنه الفحل يضرب في مال صاحبه عشر سنين وقيل غير ذلك.

والمعنى ما شرع الله هذه الأشياء ﴿ولكن الذين كفروا يفترون على الله الكذب وأكثرهم لا يعقلون﴾ حيث كانوا يفعلون ما يفعلون وينسبونه الى شرع الله وهم لا يعقلون إنّ ذلك افتراء على الله وهو تنديد بهم لتعطيلهم العقل والنظر إذ لو نظروا لعلموا أنّ هذه وثنية وشرك، والله لا يأمر بالكفر ولا يرضاه لعباده.

 $(x_1,x_2)^{-1}(x_2) = \mathbf{z}_1(x_2) + (x_1,x_2)^{-1}(x_1,x_2) + (x_2,x_2)^{-1}(x_1,x_2) + (x_1,x_2)^{-1}(x_2,x_2)$ 

﴿ يَكُانُهُمْ اللَّهِ مَا مُلَوْلُ عَبُدَةُ بِيَنِكُمْ إِنَّ أَنْتُمْ مَنَرَبُمُ الْمَوْتُ حِينَ الْوَمِسِيَةِ اَفْتَانِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ أَوْ مَلْمُونِ مَا مَنكُمُ الْمَوْتُ عِينَ الْوَمِنِ مَعْوِكُمْ إِنَّ أَنْتُمْ مَرَيْهُمْ لِي الْأَرْضِ فَأَمَنكُمْ شَهِيبَةُ الْمَوْتِ عَيْسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ الْمَسَلَوْةِ فَيُقْسِمَانِ إِلَّهِ إِنِ ارْتَبَشْرُ لَا نَشْتَرَى بِدِ ثَنَا وَلَوْ كَانَ فَا فَرَقُ وَلَا تَكُمُ شَهِينَةٌ اللَّهِ إِنَّا إِنَّا لَيْنَ الْأَقْدِينَ اللَّهُ عَلَيْهُ الْأَوْلِينِ مَيْقَسِمَانِ بِاللَّهِ لَشَهَدُلُنا أَحَفُ مِن يَعْمَلُونِ مَنْ مَعْمَلُونَ عَلَيْهُ الْمُولِينَ فَيُعْسِمَانِ بِاللَّهِ لَشَهَدُلُنا أَحَفُ مِن يَعْمِلُونِ مَنْ مَعْمَلُولِينَ فَيْقُومُ اللّهُ وَعِيمَا وَمَا اعْتَكَيْنَا إِنَّا إِنَّا لِينَ الظّللِينَ الْمُلْلِينَ فَيْقُومُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ لَا يَهِدِى الْقُومُ الْفَرَعُ الْفَرَعُ الْفَرَعُ اللّهُ مَا الْعَرَالُ اللّهُ وَاللّهُ لَا يَهِدِى الْقُومُ الْفَرَعُ الْفَرَالُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ لَا يَهِدِى الْقُومُ الْفَرْمُ الْفَومُ الْفَرْمُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ لَا يَهِدِى الْقُومُ الْفَرْمُ الْفَرْمُ الْفَرْمُ الْفُولُولُونَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ لَا يَهُولُ اللّهُ وَاللّهُ لَا يَهُولُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ لَا يَهُولُ اللّهُ اللللللللللّهُ الللللللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

﴿ شهادته بينكم، عجونه أن يكون مبتدأ وخبرة ﴿ اثنانَ ﴾ على حذف مضاف أي شهادة بينكم شهادة اثنين ويجوز أن يكون خبر المبتدأ محذوفاً أي فيما أمرتم أن يشهد اثنان ويكون ﴿ اثنانِ ﴿ فَاعَالَ بِالشَّهَادَةُ وقرىء ﴿ شَهَادَةٌ ۖ بِالنَّصِبِ وَالْتَنْوِينَ أَيْ لِيقِّم شهادة بينكم اثنان وعلى القراءة الأولى تكون إضافة شهادة الى الظرف وهو بينكم على التوسع. و﴿إذا حضر أحدُكم الموت﴾ شارفه وظهرت أماراته وهو ظرف متعلَّق بشهادة و﴿حين الوصية﴾ بدل منه وفي هذا الإبدال تنبيه على أنّ الوصية لا ينبغي أن يتهاون فيها. ﴿ فَوَا عِدْلُ مِنْكُم ﴾ . صَفَتَانَ لاثنانَ . ﴿ أَوْ آخْرَانَ مِنْ غَيْرِكُم ﴾ عَطُّف على ﴿اثنان﴾ وظاهر الآية أنَّ المراد اثنان من المؤمنين وآخران من غير المؤمنين لأن الله وجه الخطاب للمؤمنين جيعاً فإذا قال أو آخران من غيركم فهما من غير المؤمنين. وقال بعضهم: ﴿منكم أي من قبيلتكم ومن غيركم أي من غير قبيلتكم ﴿إن أنتم ضربتم في الأرض أي سافرتم فيها ﴿فأصابتكم مصيبة الموت ﴾ أي قاربتم الأجل فليس المراد الموت بالفعل وإنما المراد مشارفته والعرب قد تعبّر بالفعل عن مقاربته ومشارفته ﴿تحبسونهما﴾ تقفونهما وتصبرونهما للحلف ﴿من بعد الصلاة﴾ صلاة العصر وإنما فهمت صلاة العصر مع أنّ الصلاة مطلقة لأنها كانت معهود للحلف عندها وكان أهل الحجاز يقعدون للحكومة بعدها وقيل أي صلاة كانت. وقوله ﴿إن أنتم ضربتم في الأرض ﴾ جوابه محذوف دل عليه ما قبله أي إن أنتم ضربتم في الأرض فآخران من غيركم وجملة الشرط وجوابه اعتراضية فائدتها التنبيه على أنّ شهادة اثنين من غير المسلمين إنما هي عند الضرورة، وقوله ﴿تحبسونهما﴾ إما صفة

لْ آخران الله أو مستأنفة جواب سؤال مقدر كأنه قيل ماذا نفعل بهما فقال تحبسونهما من يعد الصلاة.

﴿فيقسمان بالله إن ارتبتم﴾ أي شككتم في أمرهما وجوابه محذوف علم مما قبله أي فحلفوهما ﴿لا نشتري به ثمناً﴾ الضمير في ﴿به﴾ يرجع الى القسم المفهوم من فيقسمان والمعنى لا نشتري بصحة القسم ثمناً ﴿ولو كان فا قربى﴾ أي لو كان المقسم له ذا قربى قال الزمخشري: أي لا نحلف بالله كاذبين لأجل المال ولو كان المقسم له قريباً على معنى أنّ هذه عادتهم في صدقهم وأمانتهم أبداً وأنهم داخلون تحت قوله تعالى ﴿كُونُوا قَوَمِينَ بِالْقِسُولُ شُهَدَاتًا لِلَّهِ وَلَوْ عَلَى الْفُسِكُمُ أَو الْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرِينَ ﴾ [النساء: ١٣٥].

ولا نكتم شهادة الله إنا إذا لمن الآثمين لا نكتم شهادة الله أي الشهادة التي أمر الله بحفظها. وروي عن الشعبي أنه وقف على «شهادة» وابتدأ «الله» محداً الهمزة وتأويلها أنه حذف حرف القسم وعوض عنه همزة الاستفهام والمعنى على القسم. وقرىء «الله» بدون مد على القسم أيضاً، وقد ذكر سيبويه أن من العرب من يطرح حرف القسم ولا يعوض منه حرف الاستفهام فيقول «لقد كان هذا» ﴿ فإن عثر على أنهما استحقا إثما في اطلع على أنهما فعلا ما أوجب إثماً واستوجبا أن يقال إنهما من الآثمين.

﴿فَاخران يقومان مقامهما من الذين استحق عليهم الأوليان فرى واستحق عليهم على البناء للمفعول والمعنى فشاهدان آخران يقومان مقامهما من الذين استحق عليهم الإثم أي من الذين جنى عليهم وهم أهل الميت وعشيرته والأوليان خبر لمبتدأ محذوف، أي هما الأوليان كأنه قيل من هما فقيل الأوليان أو بدل من الضمير في فيقومان ومعنى الأوليان الأحقان بالشهادة لقرابتهما ومعرفتهما بأحوال الميت ويجوز أن يكون ﴿الأوليان نائب فاعل ﴿استحق على حذف مضاف أي استحق عليهم انتداب الأوليين. وقرىء على البناء للفاعل والمعنى من الذين استحق عليهم والأوليان أن يجردوهما للشهادة ويقدموهما لها ويظهروا بهما كذب الكاذبين ﴿فيقسمان بالله لشهادتنا أحق من شهادتهما وما اعتدينا إنا إذا لمن الظالمين أي ما اعتدينا في طلب هذا المال وفي نسبتهما إلى الخيانة إنا إذا اعتدينا وخوناهما وهما ليسا خائنين لمن الظالمين.

﴿ ذلك أدنى أن يأتوا بالشهادة على وجهها أو يخافوا أن ترد أيمان بعد أيمانهم ﴾ أي ما تقدم من الحكم أقرب أن يأتي الشهدا ﴿ على نحو تلك الحادثة بالشهادة على

وجهها الذي تحملوها عليه خوفاً من عذاب الله وهذه حكمة شرعية التحليف بالتغليظ المتقدم، وقوله تعالى ﴿أو يخافوا أن ترد أيمان بعد أيمانهم ﴾ بيان لحكمة رد اليمين على الورثة وهو معطوفه على مقدو ينهن عنه المقام كأنه قيل ذلك أدنى أن يأتوا بالشهادة على وجهها ويخافوا عذاب الأخورة أو يخافوا أن ترد أيمان على الورثة بعد أيمانهم فيظهر كذبهم على رؤوس الأشهاد فيكون ذلك الخوف داعياً إلى أن ينزجروا عن الخيانة التي تؤدى إليه فأي الخوفين كان وجد المعلوب وهو تأدية الشهادة بدون تحريف ولا تبديل.

﴿وَاتَّقُوا اللهُ وَاسْتُمْعُوا ﴾ تتمم إجابة ﴿وَاللهُ لا يهدي القوم الفاسقين ﴾ يؤخذ من الآية أن الله طلب أن يشهد الموصيلي على وصيته اثنين عدلين من المؤمنين فإن كان في سفر وأشرف على الموت ولم يجد من المؤمنين أشهد من غير المؤمنين على وصيته، فإذا أديا الشهادة وارتاب ورثة الميت في شهادتهما حلف الشاهدان بعد صلاة العصر على أنهما صادقان فيما شهدا به ، فإن اطلح على خيانة من جذين الشاهدين فليقم اثنان من ورثة الميت الموصى ويقسمان بالله على كذبهما، وهذا الحكم أقرب إلى أن يؤتى بالشهادة على وجهها حوفاً من الله أو خوفاً من العار. سبب نزول هاتين الآيتين أن تميم بن أوم الداري وعدي بن ويد خرجا إلى الشام للتجارة وكانا حينتا نصرانيين ومعهما بديل بن أبي مريم مولى عمرو بن العاص وكان مسلماً مهاجراً، فلما قدموا للشام مرض بديل فكتب كتاباً فيه جميع ما معه وطوحه في متاعه ولم يخبرهما بذلك وأوصى إليهما يأن يلغما متاحه إلى أهله ومات ففتشاه فوجدًا فيه إناء من فضة منقوشاً بالذهب فأخفياه وفضا المتاع إلى أهله فأصابوا فيه الكتاب فطلبوا منهما الإناء فقالا: ما ندري إنما أوصى إلينا بشيء وأمرنا أن ندفعه إليكم ففعلنا وما لنا بالإناء من علم فرفعوهما إلى رسول الله ﷺ فنزل ﴿يا أيها الذين آمنوا﴾ الآية. واستحلفهما بعد صلاة العصر عند المنبر بالله الذي لا إله بؤلا هو انهما لم يأخذا شيئاً مما دفع إليهما ولا كتما فحلفا على ذلك فخل عليه الصلاة والسلام سبيلهما. ثم إن الإناء وجد بمكة فقال من بيده الإنام: استريته من غيم وعدى. وقيل: لما طالت المدة أظهراه فبلغ ذلك بني سهم فطلبوه منهما فقالا اكنا الشتريناه من بديل فقالوا: ألم يقل لكما هل باع صاحبنا من متاعه شيئاً فقلتما لا قال: ما كان لنا بينه فكرهنا أن نقربه فوفعوهما إلى رسول الله على فنزل قوله عز وجل ﴿فإن عثر﴾ الآية. فقام عمرو بن العاص والمطلب بن أبي وداعة السهميان فحلفا يافه بعد العصر أنهما كذبا وخانا فدفع الإناء إليهما وفي الآية سؤالات: بالمالية بيالية بالمالية بالمال (١) يؤخذ من ظاهر الآية أن غير المسلم تجوز شهادته على المسلم.
 ﴿اثنان ذوا عدل منكم أو آخران من غيركم﴾

والآيات الأخرى تدل بعمومها على صحة شهادة غير المسلمين ﴿ وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِّنَكُو ﴾ [الطلاق: ٢] ﴿ مِثَن زَفْنَوْنَ مِنَ الشُّهَدَاءِ ﴾ [البقرة: ٢٨٢] وغير المسلمين ليسوا بعدول ولمكان هذا السؤال اختلف العلماء في الجواب عنه فذهب بعضهم إلى أن المراد ذوي عدل منكم أو آخران من غيركم من غير قبيلتكم. ويبين فساد هذا الجواب أن الله خاطب المؤمنين عامة في أول الآية. فإذا قال منكم أو من غيركم كان الظاهر من المؤمنين أو غير المؤمنين.

وذهب آخرون إلى أن هذه الآية قد نسخت وبطل حكمها. ويبعد هذا الجواب أن دعوى النسخ لا تقبل إلا بحجة وليس مع القائلين بالنسخ إلا بجرد الدعوى، كيف وقد عمل بها أصحاب رسول الله على بعده. روي إنه شهد رجلان من أهل دقوقا على وصية مسلم فاستحلفهما أبو موسى بعد العصر ما اشترينا به ثمناً ولا كتمنا شهادة الله إذا لمن الآثمين ثم قال: إن هذه القضية ما قضى بها من زمان رسول الله إلى اليوم، وقد قالت السيدة عائشة رضي الله عنها: إنه لا منسوخ في المائدة. وروي أيضاً المائدة من آخر القرآن نزولاً فأحلوا حلالها وحرموا حرامها. وذهب آخرون إلى أن المراد من الشهادة أيمان الأوصياء للورثة فما في الآية ليس شهادة بل هو وصية ويذهب إلى أن المراد من الأيمان قد سميت شهادة في القرآن ﴿وَاللَّذِينَ يَرْمُونَ أَزَفَجَهُمْ وَلَدَ يَكُن لَمُمّ شُهَدَاءُ إِلَّا أَنْشُهُمْ فَلَدَ يَكُن لَمُ مُهَدَاءً إِلَّا أَنْسُهُمْ فَلَدَ يَكُن لَمُ مُهَدَاءً إِلَّا أَنْسُهُمْ فَلَدَ يَكُن لَمُ مُهَدَاءً إِلَّا أَنْسُهُمُ فَلَدَ يَكُن لَمُ مُهَدَاءً إِلَّا أَنْسُهُمُ أَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُهَدَاءً إِلَّا أَنْسُهُمُ أَلَاهُ أَنَاهُ أَلَاهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ

وهذا الجواب أيضاً بعيد عن ظاهر الآية لأنه قال ﴿اثنان﴾ واليمين لا تختص بالاثنين وقال ﴿ذوا عدل﴾ واليمين لا يشترط فيها ذلك وقال ﴿إذا ضربتم في الأرض﴾ وهو ليس شرطاً أيضاً في اليمين. وأحسن الأجوبة عن ذلك ما ذهب إليه علماء الحديث وقاله الإمام أحمد من أنه أجيزت شهادة الكفار في السفر للضرورة. قال صالح بن أحمد قال أبي: لا تجوز شهادة أهل الذمة إلا في مواضع: في السفر الذي قال الله تعلل فيه: ﴿أو آخران من غيركم إن أنتم ضربتم في الأرض﴾ فأجازها أبو موسى الأشعري. وقد روي عن ابن عباس أو آخران من غيركم من أهل الكتاب وهو موضع ضرورة لأنه في سفر ولا تجد من يشهد من المسلمين وإنما جازت لهذا المعنى وهو مذهب شريح وقول سعيد بن المسيب وحكاه عن ابن عباس. وبقي في المسألة بحث وهو أتجوز شهادتهم عند أحمد في كل ضرورة أم لا تجوز إلا في ضرورة المسلم؟ قال ابن تيمية: وقول الإمام أحمد في قبول شهادتهم في هذا الموضوع هو السفر؟ قال ابن تيمية: وقول الإمام أحمد في قبول شهادتهم في هذا الموضوع هو

ضرورة يقتضي قبولها في كل ضرورة حضراً وسفراً ولو قيل تقبل شهادتهم مع إيمانهم في كل شيء عدم فيه المسلمون لكان له وجه.

هذا في شهادة الكفار على المسلمين، وأما شهادتهم بعضهم على بعض فذهب كثير من العلماء إلى منحها واحتجوا بظواهر من القرآن مثل قوله ﴿ فَاسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَ أَرْبَكُمْ مِنْكُمْ ﴾ [النساء: ١٥] وقوله ﴿ وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِنكُرُ ﴾ [الطلاق: ٢] وقوله ﴿ مِمَّن زَمْنُونَ مِن اللُّهُمَلَةِ ﴾ [البقرة: ٢٨٢].

وذهب آخرون إلى جوازها وأجابوا عن هذه الآيات بأن هذا إنما هو في الحكم بين المسلمين فإن السياق في ذلك فإن الله قال ﴿وَالَّتِي يَأْتِيكُ الْفَحِشَةَ مِن نِسَآبِكُمْ فَاسَتَمْهِدُوا عَلَيْهِنَ أَرْبَعَةَ يَعْدَكُمْ ۚ [النساء: ١٥] وقال ﴿ يَكَأَيُّهُا النَّيِّ إِذَا طَلَقَتُمُ النِسَآةَ ﴾ إلى قوله تعالى ﴿وَالْقَبُولُ فَي آية المداينة ﴿ يَكَانُهُمُ النَّهِ مَا مَنْهَا إِنَا تَعَرَضُ فِي مَيْنِ ﴾ إلى قوله ﴿ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رَبَالِكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٨٢]. فلا تعرض في شيء من ذلك لحكم أهل الكتاب البتة.

واحتجوا بقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ مَنْ إِنْ تَأْمَنُهُ بِقِطَارِ يُوَدِّمِهِ إِلَيْكَ ﴾ [آل عمران: ٧٥].

فأخبر أن منهم الأمين على مثل هذا القدر من المال فكونه أميناً على قرابته وأهل ملته أولى وبقوله تعالى ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا بَعْمُهُمْ أَوْلِيكَاهُ بَعْضٍ ﴾ [الأنفال: ٧٣] فأثبت لهم الولاية بعضهم على بعض وهي أعلى رتبة من الشهادة وغاية الشهادة أن تشبه بها فإذا كان له أن يزوج ابنته وأخته ويلي مال ولده فقبول شهادته عليه أولى وأحرى.

واحتجوا أيضاً بما روي عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أن اليهود جاؤوا إلى رسول الله على: «انتوني بأربعة منكم يشهدون». وبما ثبت في الصحيح مر على رسول الله على بيهودي وقد حم فقال: «ما شأن هذا؟» فقالوا: زنا فقال: «مما تجدون في كتابكم» إلخ.

فأقام الحد بقولهم ولم يسأل اليهودي واليهودية ولا طلب اعترافهما وهذا هو الفقه فإن أهل الدّمة يتعاملون فيما بينهم بالبيع والإجارة والمداينة وتقع بينهم الجنايات ويتعدى بعضهم على بعض ولا يكون لهم شهداء إلا من أنفسهم ويتخاصمون إلى قضاة المسلمين فإذا لم يحكموا بينهم بشهودهم المرضين عندهم ضاعت حقوقهم وأدى ذلك إلى الظلم والفساد فالحابجة ماسة إلى قبول شهادتهم بعضهم على بعض وقد يكون بينهم الصادق الذي يتحرى الصدق في أخبار فيطمئن القاضي إلى قوله، وإذا كان القصد من الشهادة والحكم بينهم العدل ورفع التظالم وإيصال كل ذي حق منهم إلى

حقه فكل شهادة منه أوقعت في نفس القاضي ظناً بصدقهما وجب العمل بها للعدل والحق.

(ب) أن هذه الآية تجيز شهادة المدعين لأنفسهم واستحقاقهم بمجرد إيمانهم وهذا يخالف ما علم من الشريعة أن البينة على من ادعى واليمين على من أنكر وما علم من الشريعة هو محض العدل لأنه لو يعطى الناس بدعواهم لادعى قوم دماء قوم وأموالهم. أما جواب الجمهور عن هذا فمعروف وهو أن هذه الآية منسوخ حكمها.

أما على ما أرتضيناًه من أنه لا نسخ فيها فالجواب هو ما يأتي:

أن اليمين جعلت في جانب المدعى عليه بقوة جانبه بأن الأصل يشهد له فإذا قوي جانب المدعي بشاهد حلف معه فاليمين تكون بجانب أقوى المتداعيين شبهة وهنا قد قوي جانب المدعي بالعثور على أنهما استحقا إثماً فلا جرم إن كانت اليمين في جانبهم فليس هذا مخالفاً للأصول وإنما هو متفق معها، فقوة جانبهم بالعثور على الخيانة كقوة جانب المدعي بالشاهد وقوة جانبه بنكول خصمه عن اليمين وقوة جانبه باللوث وقوة جانبه بشهادة العرف في تداعي الزوجين وغير ذلك.

(ج) هذه الآية تقضي بتحليف الشاهد والشاهد لا يحلف ﴿وَلَا يُعْنَارُ كَاتِبُ وَلَا شَهِيدٌ ﴾ [البقرة: ٢٨٢] والجواب أن هذه الشهادة بدل عن شهادة المسلم للضرورة فطلب الاحتياط فيها، على أن بعض السلف ذهب إلى تحليف الشاهد المسلم إذا ارتاب فيه الحاكم وقد حلف ابن عباس المرأة التي شهدت بالرضاع.

## من سورة الأنعام

قال الله تعالى: ﴿ يَكُمُونَا مِمَّا ثَكِرَ أَسَمُ اللَّهِ عَلَيْهِ إِن كُنتُم بِعَايَتِهِ مُقْمِنِينَ ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَا تَأْسِحُلُوا مِنَا ذُكِرَ آسَمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَمَسَلَ لَكُمْ مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا آضَطُرِزَنْدُ إِلَيْهُ وَإِنَّ كِيرَا لَيُخِلُونَ وَأَخِوْآمِهِم وَبِنْهِ عِلْمٍ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِالْمُعْتَدِينَ ﴿ ﴾ .

لَمَا قَالَ المُشْرِكُونَ يَا مُحَمِدُ أَخْبَرْنَا عَنِ الشَّاةَ إِذَا مَاتِتَ مِنْ قَتَلَهَا فَقَالَ عَلَيه الصلاة والسلام: «الله قتلها» قالوا: أفتزعم أن ما قتلت أنت وأصحابك حلال وما قتل الصقر والكلب حلال وما قتله الله حرام أنزل الله قوله تعالى: ﴿ فَكُلُوا مما ذَكَرَ اسم الله عليه ﴾ والكلب حلال وما قتله الله حرام أنزل الله قوله تعالى: ﴿ فَكُلُوا مَا ذَكَرَ اسم الله عليه الخ. وجهور المفسرين على أن في الآية الأولى حصراً مستفاداً من عدم اتباع المضلين المشار إليه بقوله تعلى قبل هذه الآية ﴿ وَإِن تُولِعَ آَكُنُوا مَن فِي الأَرْضِ يُعْنِلُوكَ عَن سَبِيلِ اللهِ ﴾ [الأنعام: 113].

ومستفاد أيضاً من الشرط ﴿إن كنتم بآياته مؤمنين﴾ فيكون المعنى اجعلوا أكلكم مقصوراً على ما فكر اسم الله عليه ولا تتعدوه إلى الميتة ولولا هذا القصر لم يلاق الجواب الاعتراض ويكون المكلام متعرضاً لما يحتاج إليه ساكناً عما يحتاج إليه ﴿وما لكم ألا تأكلوا مما ذكر اسم الله عليه ﴾ إنكار لأن يكون لهم شيء يدعوهم إلى ترك الأكل مما ذكر اسم الله عليه من البحائر والسوائب ونحوها. وفي ذلك إشارة إلى أنه لا ينبغي أن يعولوا على عوائل الجاهلية في تحريم ما لم يحرمه الله ولا أن يعولوا على اعتراضاتهم وشبههم الواهية. وقوله ﴿وقد فصل لكم ما حرم عليكم ﴾ حال مؤكدة للإنكار، أي أنه ليس هناك سبب يمنعكم من أن تأكلوا مما ذكر اسم الله عليه والحال أنه قد بين المحرم عليكم في قوله تعالى ﴿قل لا أجد فيما أوحي إلى محرماً والمخ فبقي ما عدا ذلك على الحل، وقوله تعالى ﴿إلا ما اضطررتم إليه ومعناه لكن الذي اضطررتم إلى أكله مما هو محرم عليكم حلال لكم حال الضرورة.

﴿وإن كثيراً ليضلون بأهوائهم بغير علم إن ربك هو أعلم بالمعتدين معناه أن كثيراً من الكفار ليضلون الناس بتحريم الحلال وتحليل الحرام، كما حرموا البحيرة والسائبة وأحلوا الميتة بأهوائهم وشهواتهم الباطلة وبغير علم أصلاً إنما هو محض الهوى وسيجازيهم الله على هذا الاعتداء لا محالة.

قال تعالى: ﴿وَفُرُوا ظَاهِرِ الْإِنْمُ وَبِاطْنَهُ إِنْ الَّذِينَ يَكُسْبُونَ الْإِنْمُ سَيْجُرُونَ بِمَا

كانوا يقترفون﴾ [الأنعام: ١٢٠].

وقيل المراد اتركوا جميع المعاصي ما أعلنتم وما أسررتم وقيل ما عملتم وما نويتم وقيل المراد اتركوا الزنا في الحوانيت وقيل ظاهر الإثم أفعال الجوارح وباطنه أفعال القلوب، وقيل اتركوا الزنا في الحوانيت واتخاذ الأخدان، وقد روي أن أهل الجاهلية كانوا يرون أن الزنا إذا ظهر كان إثماً وإذا استتر فلا إثم فيه، ثم أخبر الله أنه لا بد سيجازى مرتكبي المعاصي على عصيانهم.

قال تعالى: ﴿ولا تأكلوا ما لم يذكر اسم الله عليه وإنه لفسق وإن الشياطين ليوحون إلى أوليائهم ليجادلوكم وإن أطعتموهم إنكم لمشركون﴾ [الأنعام: ١٢].

المتبادر من المقام تخصيص ما لم يذكر اسم الله عليه من الحيوان فيكون ذلك نهياً عن الأكل من الحيوان الذي لم يذكر اسم الله عليه فتحرم الميتة وما ذكر عليه اسم غير الله، ومتروك التسمية عمداً كان تركها أو سهواً، وإلى ذلك ذهب داود وروي عن الحسن وابن سيرين. وقال الشافعي: متروك التسمية حلال مطلقاً وهو رواية عن مالك. وذهب الحنفية إلى التفرقة بين العمد والنسيان فحرموا متروك التسمية عمداً وأحلوا متروك التسمية نسياناً، وهذا هو الصحيح من مذهب مالك.

وعن أحمد ثلاث روايات أصحها وهي المشهورة عنه أن التسمية شرط للإباحة فإن تركها عمداً أو سهواً في صيد فهو ميتة وفي الذبيحة إن تركها سهواً حلت، وإن تركها عمداً فعنه روايتان، وحجة داود ومن قال بقوله هذه الآية الكريمة وهي ظاهرة في ذلك. وللحنفية في تقرير مذهبهم من الآية طريقان: الأول.

أن ظاهر الآية يقتضي شمولها لمتروك التسمية نسياناً إلا أن الشارع جعل الناسي ذاكراً لعذر من جهته. وفي ذلك رفع للحرج فإن الإنسان كثير النسيان فيكون متروك التسمية سهواً مخصوصاً من حكم الآية. والثاني أن الناسي ليس بتارك التسمية بل هي في قلبه على ما روي عنه على أنه قال التسمية الله في قلب كل مسلم».

وحينئذ يكون متروك التسمية سهواً ليس مما لم يذكر اسم الله عليه، ولم يلحق العامد بالناسي لأنه يترك التسمية عمداً كأنه نفى ما في قلبه. واحتج الشافعية على حل متروك التسمية عمداً أو سهواً بقوله تعالى ﴿حرمت عليكم الميتة والدم﴾ إلى قوله تعالى ﴿إِلّا مَا ذَكِيتُمُ ﴾ [المائدة: ٣] فأباح المذكي ولم يذكر التسمية، وليست التسمية جزءاً من مفهوم الذكاة فإن الذكاة لغة الشق والفتح وقد وجدا. وبحديث البخاري وأبي داود والنسائي وابن ماجة عن عائشة رضي الله عنها قالت: إنهم قالوا يا رسول الله إن قومنا حديثو عهد بالجاهلية يأتون بلحمان لا ندري أذكروا اسم الله عليه أم لم يذكروا فنأكل منها؟ فقال رسول الله عليه أو كلوا». قال أصحاب الشافعي:

هذه التسمية المستحبة عند أكل كل طعام وشرب كل شراب وأجابوا عن هذه الآية بأن المراد فيها ما ذبح للاصفام يبل على ذلك وجوه: الأول أن من أكل متروك التسمية ليس بفاسق وقد قال الله فوإنه لفسق والثاني أن قوله تعلى فوإن اطعتموهم إنكم لمشركون يدل على أن للزاد ما ذبح على اسم الأصنام فإن معناه أنكم لو رضيتم بهذه الذبيحة التي ذبحت على الامنام فقد رضيتم بالوهيتها وذلك يوجب الشرك والثالث أن قوله فوإنه لفسق لا يجوز أن يكون معطوفاً على النهي قبله لأن عطف الخبر على الإنشاء ضعيف إن لم يكن عنوعاً فكان قوله فوإنه لفسق قيد في النهي فصار هذا النهي غصوصاً بما إذا كان الأكل فسقاً ثم طلبنا في كتاب الله تعالى أنه متى يكون الأكل فسقاً ثم طلبنا في كتاب الله تعالى أنه متى يكون الأكل فسقاً ثم طلبنا في كتاب الله تعالى أنه متى يكون الأكل فسقاً أول في آية أخرى وهي قوله تعالى فقل لا أجد فيما أوحي إلى عرباً على طاعمه إلى أن قال فراز فيسقاً أهل في الله يور الله على الأنعام: ١٤٥]. فصار الفسق في هذه الآية مفسراً بما أهل به لغير الله .

وإذا كان كالمك قوله ﴿ولا تأكلوا مما لم يذكر أسم الله عليه وإنه لفسق﴾ خصوصاً بما أهل به لغير الله . وأجاب بعض الشافعية بجواب آخر وهو حمل النهي عن كراهة التنزيه جعاً بين الأدلة، ومع هذا فالأولى بالمسلم أن يجتنب متروك التسمية لأن ظاهر هذا النص قوي.

﴿ وإن الشياطين لليوحون إلى أوليائهم ليجادلوكم ﴾ أي وإن إبليس وجنوده ليوسوسون إلى أوليائهم من المشركين لميجادلوا محمداً وأصحابه في أكل الميتة كما سبق. وقال عكرمة والمرافة بالشياطين مردة المجوس من أهل فارس وكانوا قد كتبوا إلى قريش أن محمداً وأصحابه يزعمون أنهم يتبعون أمر الله ثم يزعمون أن ما يذبحونه حلال وما يذبحه الله حوام فوقع في أنفس المسلمين من ذلك شيء فأنزل الله هذه الآبة.

وقوله تعلى الحران أطعتموهم إنكم لمشركون ويعني وإن أطعتموهم في تحليل الميتة أو في تحليل على أن من استحل الميتة أو في تحليل على أن من استحل الحرام واتبع غير الله في دينه كان كافراً لأنه أشرك بالله غيره بل آثر حكمه على حكم الله وهذا الكلام على تقلير القسم وحذف اللام الموطئة أي ولئن أطعتموهم إنكم لمشركون جواب القسم أغنى عن جواب الشرط. وأجاز المبرد أن يكون الجواب للشرط ولا قسم بناء على جواز تجريد الجملة الاسمية من الفاء إذا كان الشرط بلفظ الماضى.

قال الله تعلق : ﴿ وهو الذي أنها جنات معروشات وغير معروشات والنخل

والزرع مختلفاً أكله والزيتون والرمان متشابهاً وغير متشابه كلوا من ثمره إذا أثمر وآتوا حقه يوم حصاده ولا تسرفوا إنه لا يجب المسرفين [الأنعام: ١٤١] والمعروشات من الكرم ما يحمل العرش وهو عيدان تصنع كهيئة السقف ويوضع الكرم عليها، وغير المعروشات الملقيات على وجه الأرض من الكرم أيضاً، وقيل المعروش ما يحتاج إلى عريش يحمل عليه من الكرم وما يجري مجراه، وغير المعروش الشجر المستغني باستوائه على سوقه من التعريش. والأكل الثمر المأكول والحصاد حصد الزرع إذا انتهى وجاء زمانه.

سيقت هذه الآية هي ومثيلتها السابقة في قوله تعالى ﴿وَهُوَ الَّذِيّ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاةِ مَا اللّهُ فَأَخْرَجُنَا بِدِه نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الأنعام: ٩٩] الآية لإقامة الدلائل على تقدير التوحيد. والمعنى أن الله وحده هو الذي خلق وأظهر هذه الجنات من غير أن يكون معه شريك.

وقوله ﴿ كلوا من ثمره ﴾ أمر إباحة. وفائدة التقييد بقوله ﴿ إِذَا أَثْمَرُ ﴾ الترخيص للمالك في الأكل منه قبل أداء حق الله تعالى.

واختلف العلماء في الحق الواجب في الثمر المفهوم قوله تعالى ﴿وَآتُوا حقه يوم حصاده﴾ فعن ابن عباس أنه الزكاة الواجبة وهي العشر أو نصفه وفي رواية أخرى عن الخبر أيضاً أنه ما كان يتصدق به يوم الحصاد بطريق الوجوب من غير تعيين المقدار ثم نسخ بالزكاة. واختار هذه الرواية بعض العلماء لأن الزكاة فرضت بالمدينة وهذه السورة مكية. وأجاب الإمام الرازي عن ذلك بأنا لا نسلم أن الزكاة لم تكن واجبة بمكة وكون آياتها مدنية لا يدل على ذلك. على أنه قد قيل إن هذه الآية من سورة الأنعام مدنية ﴿ولا تسرفوا إنه لا يجب المسرفين﴾

لما أباح الله للمالك أن يأكل من الثمر قبل أداء حق الله تعالى فيه أشار إلى عدم بخس حق الفقراء. وقال الزهري: المعنى لا تنفقوا في معصية الله. ويروي نحوه عن مجاهد فقد أخرج ابن أبي حاتم عنه أنه قال: لو كان أبو قبيس ذهباً فأنفقه رجل في طاعة الله تعالى لم يكن مسرفاً، ولو أنفق درهماً في معصية الله تعالى كان مسرفاً. ومن هنا قال بعض الحكماء: لا سرف في الخير ولا خير في السرف. وقال مقاتل: لا تشركوا الأصنام في الحرث والأنعام إن الله لا يجب المسرفين بل يبغضهم من حيث إسرافهم ويعذبهم إن شاء.

﴿ وَمَلَ لَا لَهِدُ فِي مَا أَوْمِنَ إِلَى شُرَمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْمَسُهُمُ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْـنَةً أَوْ دَمَا مَسْفُومًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنْكُمْ رِجْسُ أَوْ فِسْقًا أُولَى لِنَيْرِ اللّهِ بِهِدْ فَمَنِ اضْطُلَرَ غَيْرَ بَاغِ وَلَا عَامِ فَإِنَّ رَبَّكَ خَفْرُ يَجِمُدُ ﴿ ﴾ [الأنعام: ١٤٥].

روي عن طاوس أن أهل الجاهلية كانوا يستحلون أشياء ويحرمون أشياء فأنزل الله تعالى هذه الآية. وقد ذكر الله قبل هذه الآية ما كانوا يحرمون من الأنعام وذمهم على تحريم ما أحله وعنفهم وأبان عن جهلهم لأنهم حرموا بغير وحي من الله ثم اتبع ذلك البيان الصحيح فقال ﴿قل لا أجد فيما أوحي إلى ﴾ النح فبين بذلك أن التحليل والتحريم لا يثبت كل منهما إلا بالوحي. وإذ ليس في الوحي محرم غير أربعة أشياء الميتة والدم المسفوح، ولحم الخنزير والفيسق الذي أهل لغير الله به ثبت أنه لا يحرم إلا هذه الأربعة.

واستشكلت هذه الآية بإنها حصرت المجرمات في هذه الأربعة ولا شك أنها أكثر من ذلك. وأجيب عن ذلك بأجوبة: الأول: أن المعنى لا أجد محرماً مما كان أهل الجاهلية يحرمونه من البحائر والسوائب كما يشير إلى ذلك سبب النزول والآيات السابقة على هذه الآية . والسوائب كما يشير الى ذلك سبب النزول والآيات

وعلى هذا المعنى يكون الاستئتاء منقطعاً أي لا أجد ما حرموه لكن أجد الأربعة عرمة والاستئناء المنقطع ليس كالمتصل في إفادة الحصر كما نبهوا على ذلك والجواب الثاني أن المعنى لا أجد إلى الآن محرماً على طاعم يطعمه إلا الأربعة ولم يرتض الإمام الرازي هذين الجوابين لأنه ورد في القرآن الكريم غير هذه الآية ثلاث آيات كلها تفيد حصر المحرمات في الأربعة قفي سورة النحل قوله تعالى ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ النَّيْتَةُ وَالدَّمَ وَلَهُ مَا لَخِيزِير وَمَا أُولِي سورة البقرة قوله تعالى ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ النَّيْتَةُ وَالدَّمَ وَلَعْمَ الْخِيزِير وَمَا أُولِي سورة الماقدة قوله تعالى ﴿أَيْلَتُهُ وَالنَّمَ وَلَعْمَ الْخِيزِير وَمَا أُولِي اللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٥] وهذه جملة حاصرة. وأجمع المفسرون لكم بجيمة الانتقار إلا ما يتلى هو قوله ﴿حرمت عليكم الميتة والمنح. وليس فيه إلا الأربعة. وأما المنخنقة وما معها فإنما هي من أقسام الميتة وخصت بالذكر لأنهم كانوا وستحلونها، وإذا كانت الآيات الثلاث تدل على حصر المحرم في الأربعة وجب القول يستحلونها، وإذا كانت الآيات الثلاث تدل على حصر المحرم في الأربعة وجب القول

بدلالة الآية التي معنا على الحصر لتطابق الآيات التي ذكرنا لأنها كلها في موضوع واحد وإن من هذه الآيات ما نزل بعد استقرار الشريعة فآية البقرة مدنية وليس قبلها ذكر ما كانوا يحرمون من البحائر والسوائب، وكذلك آية المائدة مدنية وهي من آخر القرآن نزولاً ولا شيء قبلها يقتضي تقييدها والأصل عدم التقييد فيدل ذلك على أن الحكم الثابت في الشريعة من أولها إلى آخرها ليس إلا حصر المحرمات في هذه الأشاء.

والجواب الثالث وهو المرضي أن الآية وإن دلت على الحصر مخصوصة بالآيات والأخبار الدالة على تحريم ما حرم من غير الأربعة مثل قوله تعالى ويُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ المَّبَيِّتِ ﴾ [الأعراف: ١٥٧] فذلك يقتضي تحريم كل الخبائث المستقذرة كالنجاسات وهوام الأرض ومثل ما رواه البخاري ومسلم في صحيحهما عن جابر رضي الله عنه قال: نهى رسول الله عليه يوم خيبر عن لحوم الحمر الأهلية. وما روياه عن أبي ثعلبة الخشني أن النبي علي نهى عن أكل كل ذي ناب من السباع. وفي رواية ابن عباس وأكل كل ذي مخلب من الطير». وما روياه عن عائشة وحفصة وابن عمر من قوله والكل كل ذي مخلب من الطير». وما روياه عن عائشة وحفصة وابن عمر من قوله والكلب العقور، ففي الأمر بقتلهن في الحرم: الغراب والحدأة والعقرب والفار والكلب العقور، ففي الأمر بقتلهن دلالة على تحريم أكلهن لأنها لو كانت مما يؤكل لأمر بالتوصل إلى دفع أذاها بذكاتها فلما أمر بقتلها والقتل إنما يكون لا على وجه الذكاة ثبت أنها غير مأكولة، وكذلك ما نهى رسول الله على عن قتله لأن ما يؤكل لا يهى عن قتله.

والشافعية يخصصونها أيضاً بما روي عنه على أنه قال الواستخبئته العرب فهو حرام، وشنع عليهم الإمام الرازي في ذلك ولكن كلامه لا يخلو عن وهن. ورأى الشافعية في ذلك أن الحيوان الذي لم يرد فيه بخصوضه نص بالتحليل أو بالتحريم ولم يؤمر بقتله ولم ينه عن قتله فإن استطابته العرب فهو حلال وإن استخبئته فهو حرام ومعتمدهم في ذلك قوله تعالى ﴿وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلخَبَيْتِ ﴾ [المائدة: والأعراف: ١٥٧] وقوله تعالى ﴿يَسْتَلُونَكَ مَاذَا أُحِلَّ أَمُنُ أُلُولًا لَكُمُ ٱلطَّيِبَاتُ ﴾ [المائدة: عالوا: وليس المراد بالطيب هنا الحلال الأنه لو كان المراد الحلال لكان تقديره أحل لكم الحلال وليس فيه بيان وإنما المراد بالطيبات ما يستطيبه العرب وبالخبائث ما يستخبثونه قالوا: ولا يرجع في ذلك إلى طبقات الناس وينزل كل قوم على عادتهم في الاستيطاب والاستخباث لأنه يؤدي إلى اختلاف الأحكام في الحلال والحرام واضطرابها.

وذلك يخالف الأمم بأن يؤخذ باعتبار العرب فهم أولى الأمم بأن يؤخذ باستيطابهم واستخبائهم لأن المخاطبون أولا وهم جيل معتدل لا يغلب فيهم الانهماك على المستقدرات والا الغفافة المتولدة من التنفم، قالوا: وإلما يرجع إلى العرب الذين هم سكان القرى والريف دون سكان اليوادي الذين يأكلون ما دب ودرج من غير تمييز وعدة أهل اليسار والثروة وحال الخصب والرفاهية.

وبعد فقد احتج بظاهر الآية ﴿قل لا أجد فيما أوحي إلي﴾ الخ كثير من السلف فأباحوا ما عدا المذكور فيها. فقد أخرج أبو داود عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه سئل عن أكل القنفذ فقرأ الآية، وأخرج ابن أبي حاتم وغيره بسند صحيح عن عائشة أنها كانت إذا سئلت عن أكل ذي ناب من السباع ومخلب من الطير قالت: ﴿قُلُ لَا أجد ﴾ الخ. وعن ابن عبام أنه قال: ليس من الدواب شيء حرام إلا ما حرم الله تعلل في كتابه وقل لا أجد الآية . هذا واستدل بقوله سبحانه وعلى طاعم يطعمه ﴾ على أنه إنما حرم من الميتة ما يأتي فيه الأكل منها فلم يتناول الجلد المدبوغ والشعر ونحوه وقد فهم النبي ﷺ من النظم الكريم ذلك. أخرج أحمد وغيره عن ابن عباس قال: ماتت لسودة بنت زمعة - وفي بعض الروايات أنها كانت لميمونة - فقال رسول الله عليه: «لو أخذتم مسكها» فقالت: نأخذ مسك شاة قد ماتت؟ فقال عليه الصلاة والسلام: ﴿إِنَّمَا قِبْلُ اللَّهُ تَعَالَى ﴿ قُلْ لِا أَجِدُ فَيَمَا أُوحِي إِلَى مُحْرِمًا عَلَى طَاعَم يطعمه إلا أن يكون ميتة ﴾ وإنكم ﴿ تطعمونه أن تدبغوه وتنتفعوا به ﴾ . وقوله تعالى﴿أو دماً مسفوحاً ﴾ يدل على أن المحرم من الدم ما كان سائلاً. قال ابن عباس: يريد ما خوج من الأنعام وهي أحياء وما يخرج من الأوداج عند الذبح فلإ يدخل فيه الكيد والطحال لجمودهما ولا الدم المختلط باللحم في المذبح ولا ما يبقى في العروق من أجزاء الدم فإن ذلك كله ليس بسائل، واستدل الشافعية بقوله سبحانه ﴿فإنه رجس ﴾ على نجاسة الخنزير بناء على عود الضيمير على خنزير لأنه أقرب مذكور.

I say that ye that

12.

قال الله تعالى ﴿وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْءَانُ فَاسْتَمِعُوا لَمْ وَأَنصِتُوا لَمَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ فَإِلَى اللهُ تعالى ﴿ وَإِذَا قُرِئَ اللَّهُ مَانُ فَاسْتَمعوا له سماع تدبر وتذكر. والأعراف في قوله «له» قيل إنها لام الأجل، وقيل إنها صلة والمعنى فاستمعوه، وقيل إنها بمعنى «إلى» والإنصات السكوت يقال نصت وأنصت إذا سكت ﴿ لعلكم ترحمون ﴾ أي لكي تفوزوا بالرحمة التي هي أقصى ما تبتغون.

وقد وردت الآية هكذا عامة في وجوب الاستماع والإنصات عند قراءة القرآن في كل الأحوال وعلى جميع الأوضاع خارج الصلاة وداخلها، كل ذلك يجب فيه الاستماع والإنصات للقرآن الكريم إذا قرىء.

وقد اختلف العلماء في الحكم إذا كان الناس خلف الإمام هل يجب عليهم الاستماع والإنصات ويسقط عنهم فرض القراءة أم لا يجب عليهم بل عليهم أن يقرأوا سواء في ذلك جهرية الإمام وسريته أو ذلك خاص بالسرية دون الجهرية.

ذهب الحنفية إلى أن المأموم لا يقرأ خلف الإمام مطلقاً جهراً كان يقرأ الإمام أو سراً.

وذهب جماعة إلى أن المأموم يقرأ إذا أسر الإمام ولا يقرأ إذا جهر وهو قول عروة ابن الزبير والقاسم بن محمد والزهري ومالك وابن المبارك وأحمد.

وذهب الشافعي رضي الله عنه فيما رواه المزني عنه إلى أن المأموم يقرأ مطلقاً أسر الإمام أم جهر. وروى البويطي عنه أنه يقرأ في السرية أم القرآن ويضم السورة وفي الجهرية أم القرآن فقط.

قال الألوسي: والمشهور عند الشافعية أنه لا سورة للمأموم الذي يسمع الإمام في جهرية بل يستمع فإن بعد بأن لم يسمع أو سمع صوتاً لا يميز حرفه أو كانت سرية قرأ في الأصح.

تلك هي آراء العلماء في قراءة المأموم خلف الإمام، والحنفية يحتجون بظاهر هذه الآية ويقولون: إن الله تعالى طلب ممن قرىء القرآن بمحضر منه شيئين: الاستماع والإنصات. وذلك عام في كل الأحوال والأوقات لا يخرج منه شيء إلا ما أخرجه الدليل فإن أخرج الدليل مثلاً ما إذا كان المصلي يصلي وآخر ليس معه في الصلاة يقرأ كان ذلك خارجاً وبقى ما عداه على وجوب الاستماع والإنصات، وإذا

كانت الصلاة جهرية أمكن تحقيق الأمرين جميعاً الاستماع والسكوت، وإذا كانت سرية اكتفينا منه بالإنصات لأنه الممكن وهو يعلم أن الإمام يقرأ فعليه أن يلزم الصمت عملاً بهذه الآية.

والحنفية في هذا الذي ذهبوا إليه يشاركون كثيراً من أجلة الصحابة رضوان الله عليهم فهو مذهب على وابن مسعود وسعد وجابر وابن عباس وأبي الدرداء وأبي سعيد وابن عمر وزيد بن ثابت وأنس، بل لقد روي عن بعضهم ذم من قرأ خلف الإمام فقد روى عبد الرحن بن أبي ليلي عن علي كرم الله وجهة قال:

من قرأ خلف الإمام فقد أخطأ الفطرة. وعن زيد بن ثابت قال: من قرأ خلف الإمام ملى، فوه ترابلًا وروي عنه أن من قرأ خلف الإمام فلا صلاة له. وقال الشعبي: أدركت سبعين بدرياً كلهم يمنعون المقتدي عن القراءة خلف الإمام. ويروي الحنفية تأييداً لمذهبهم أخباراً كثيرة بعضها مرفوع وفي رفعه مقال وبعضها مرسل؛ من ذلك ما أخرج عبد بن جهد وابن أي حاتم والبيهقي في سننه عن مجاهد قال: قرأ رجل من الأنصار خلف رسول الله على الصلاة فنزلت ﴿وإذا قرى، القرآن ﴾ إلخ.

وأخرج ابن أبي شيئة عن أبي هريرة قال قال رسول الله ﷺ "إنها جعل الإمام ليؤتم به فإذا كبر فكبروا وإذا قرأ فأنصتوا» (١) وأخرج أيضاً عن جابر أنّ النبي ﷺ قال من كان له إمام فقراءته له قراءة الوكل ما قيل في هذا الحديث أنه مرسل والحنفية عجمون بالمراسيل على أنه قد رواه أبو حنيفة مرفوعاً بسند صحيح.

روى محمد بن الحسن في موطئه قال: أنبأنا أبو حنيفة حدثنا أبو الحسن موسى ابن أبي عائشة عن عبد الله بن شداد عن جابر بن عبد الله عن النبي على قال «من صلى خلف إمام فإن قراءته له قراءة والروايات في ذلك كثيرة وفي بعضها عن أبي حنيفة أن رجلاً قرأ خلف النبي في الصلاة فنهاه آخر فتنازعا وكان ذلك في الظهر أو العصر فذكرا ذلك للنبي فقال الذي قدمنا لك.

هذا طرف نما يَحتج به الحنفية لمذهبهم.

وأما حجة المالكية ومن يرى رأيهم فما رواه مالك وأبو داود والنسائي عن أبي

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب الضلاة باب ١٨. كتاب السهو باب ٩. مسلم في كتاب الصلاة حديث ٧٧، مسلم في كتاب الصلاة باب ١٨٠ الترمذي في كتاب الصلاة باب ١٨٠ الترمذي في كتاب النداء حديث ٥٧، أحمد في مسنده (٢/ ٢٣٠) الصلاة باب ١٩٠٠ المعرط أفي كتاب النداء حديث ٥٧، أحمد في مسنده (٢/ ٢٣٠).

هريرة أن رسول الله على انصرف من صلاة جهر فيها بالقراءة فقال: «هل قرأ أحد منكم آنفاً؟» فقال رجل: نعم يا رسول الله فقال: «إني أقول ما لي أنازع في القرآن» قال: فانتهى الناس عن القراءة مع رسول الله على فيما جهر فيه من المصلوات بالقراءة حين سمعوا ذلك من رسول الله على.

وروى مسلم عن عمران بن حصين قال: صلى رسول الله على بنا صلاة الظهر أو العصر فقال: «وأيكم قرأ خلفي به ﴿سبح اسم ربك الأعلى ﴾ [الأعلى: ١]» فقال رجل: أنا. فقال رسول الله على: ٤قد علمت أن بعضكم خالجنيها». وروي عن عبادة بن الصامت: قام رسول الله على الصبح فثقلت عليه القراءة فلما انصرف قال: إني لأراكم تقرؤون وراء إمامكم قال قلنا: يا رسول الله إي والله قال: فلا تفعلوا إلا بأم القرآن. وأنت ترى أن هذين الحديثين يدلان على مذهب الشافعية لا على مذهب المالكية.

والشافعية يستدلون بهذين الحديثين وبما ثبت من أنه لا صلاة إلا بقراءة ولا صلاة إلا بفاتحة الكتاب وبقوله ﴿ فَأَقَرَّهُوا مَا يَبَسَرَ مِنَ ﴾ [المزمل: ٢٠] وقد جمع البخاري في المسألة جزءاً كاملاً وكان رأيه رحمه الله أن المأموم يقرأ الفاتحة خلف الإمام في الصلاة الجهرية وهو مذهب الشافعية ورواية عن مالك رحمه الله. وعلى كل حال فإن أدلة هذه المسألة متعارضة وقد سلك كل إمام طريقاً في الجمع بينهما وموضع ذلك كتب الفقه ﴿ واذكر ربك في نفسك تضرعاً وخيفة ودون الجهر من القول بالغدو والأصال ولا تكن من الغافلين إن الذين عند ربك لا يستكبرون عن عبادته ويسبحونه وله يسجدون ﴾ [الأعراف: ٢٠٥، ٢٠٠].

قيل الخطاب للنبي ﷺ وهو أمر بإخفاء كل ذكر لأن الإخفاء أدخل في الإخلاص. وقيل المراد بالذكر في النفس أن يكون عارفاً بمعاني الأذكار التي يرددها على لسانه مستحضراً لصفات الكمال والعظمة والجلال وذلك لأن المراد من الذكر أثره وهو الخشية فما لم يكن ذاكراً بقلبه فكيف يخشى.

وقيل الخطاب لمستمع القرآن والمراد أمر المأموم بالقراءة سراً بعد فراغ الإمام من قراءته ﴿تضرعاً وخيفة﴾ أي متضرعاً خائفاً ﴿ودون الجهر من القول﴾ أي ذاكراً متكلماً بكلام هو دون الجهر من القول. قال ابن عباس: هو أن يسمع نفسه. وقيل المراد أن يقع الذكر متوسطاً بين الجهر والمخافتة على حد قوله تعالى ﴿المُسْتَفَى وَلا بَهُمُر بِصَلائِكَ وَلا يُعْافِق ﴾ [الأسراء: ١١٠] ﴿بالغدو والآصال﴾ الغدو جمع غدوة وهي ما بين صلاة الغداة إلى طلوع الشمس. والآصال جمع الجمع لأصيل وقيل غير هذا وهو

ما بين العصر الما فروم الشمس. وإنما خص هذين الوقتين بالذكر لأنهما وقتا هجوع وسكون فيكون الذكر فيهما الصق بالقلب ﴿ولا تكن من الغافلين عن ذكر الله ﴿إن الذين عند ربك لا يستكبرون عن عبادته ويسيحونه وله يسجدون هم الملائكة فهم ينزهونه ويخصونه بغاية العبودية.

وهذه آية من آي، السجدة المعدودة في القرآن طلب السجود عن قرأها أو سمعها.

روي عن أن هريرة قال قال رسول الله على الذا قرأ ابن آدم السجدة فسجد اعتزل الشيطان يبكن يقول يا ويله أمر ابن آدم بالمسجود فسجد فله الجنة وأمرت بالسجود فأبيت فلي النارة (١).

A STATE OF THE STA

and the second s

and the second of the second

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في كتاب الإيمان حديث ٢٣٣. ابن ماجه في كتاب الإقاية باب ٢٠١. أحمد في مسلم. (٢/ ٤٤٣).

## فهرس المحتويات

|            | سورة ال عمران          |
|------------|------------------------|
| o          | الآية: ٨٨٠٠٠           |
|            | الآيتان: ٩٦ و٩٧        |
|            | الآية: ١٣٠             |
|            | سورة النساء            |
| ١٧         | الآية: ١١              |
|            | -<br>الآية: ٣          |
|            | الآنة: ٤               |
|            | الآية: ٥               |
|            | الآية: ٦               |
|            | الآية: ∨               |
|            | الآية: ٨               |
|            | الآية: ٩٩              |
|            | الایه: ۱۰              |
|            | الايه: ۱۰خاتمة         |
|            |                        |
|            | آيات المواريث          |
|            | الآية: ١١              |
|            | ميراث الأولاد          |
|            | ميراث الأبوين          |
|            | مسألة العمريتين        |
|            | ميراث الأزواج والزوجات |
|            | الآية: ۱۲              |
|            | ميراث الكلالة          |
| ۵ <u>۰</u> | الآية: ١٢              |
| 0 Y        | 15.14.51               |

|   | - |   |
|---|---|---|
| • | • | • |
| 1 | 6 | • |

| ٥٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الآيتان: ١٥ و١٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 09                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الآية: ١٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 09                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الآية: ١٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 71                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الآية: ١٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>71%</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الأبتان: ۲۰ و ۲۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| and the second of the second o | ما ي من النساء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| TT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الاً <b>ن</b> : ۲۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Transfer of the contract of th |
| 74                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | السوال جون من النسو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| V•                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | السمال مان من النسب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| V1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | المنبع المعروف بيو السب<br>اتحمد خدات الأنداء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الاین ۲۶ کردی<br>الاین ۲۶                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 79<br>V:<br>V7<br>V7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٧٥٠: ١٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | YA YV YY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ΛΛ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 4Y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الایتان، ۱۹ و ۱ م. به به به به در د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الآية: ۲۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الآية: ۲۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الآية: ٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الآية: ٣٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الآية: ٣٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1.0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | اِلْآية: ٣٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1. M                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الآية: ٤٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>1 W</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الآية: ٩٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 140                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| NY 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الأَبة: ٩٤ ٩٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | القسم الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| The state of the s | الآية: ١٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |