المنس المرافع الحيادين المنون في عُلوم الكِتاب المكنون

تأليف الأستاذ الدَّكور عقر مُ الرحودي مِي العزّاروي



# جميع الحقوق محفوظة الطبعة الأولى 1433 هـ 2012 م

يمنعطبع هذلا لألكتاب لأولئ جزء منه بكالت طرق الطبع ولالتصوير ولالنقل ولاترجه ه ولانتجيل لالاسوي . وفيوا لإلا يا ذكن خطي مين ولار لالعصر ا





فسرع أول: سورية - دمشق - برامكة - جانب دار الفكر

قبل دار التوليد - دخلة الحلبوني

هاته: 2224279 -11-20963 - تلفاكس: 2257554 -11-20963

فرع ثاني: دمشق - ركن الدين -السوق التجاري

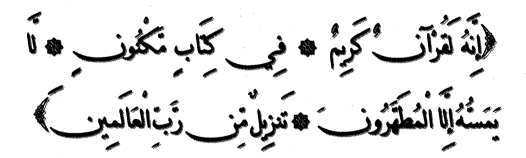
جانب مجمع الشيخ أحمد كفتارو

هاتف: 2770433 -11-2770433 تلفاكس: 00963-11-2752882

ص.ب : 36267 ـ موبايل : 944/349434 ـ موبايل

E-mail:daralasma@gmail.com

# بِنِيْ إِنْ لَا إِنْ كَالَحِيْرِ إِ





سورة الواقعة: الآيات٧٧ -٨٠"

# الإهياء

# 

# روح والدي ٥٠٠٠

ثمرة من ثمار جهده وتوجيهه وتربيته ... أسأل الله تعالى أن يجعلها في ميزان حسناته ... ويهب لي معه الرضا والرحمة والقبول ...

المؤلف

#### القدمة

الحمدُ لله ربِّ العالمين ، واصلي واسلم على رسوله الذي ازدهرت اغصان شريعته في قلوب الموحدين ، وتلألأت انوار هدايته فجلّت غياهب الشك بنور اليقين ، محمد الهادي الى اقوم السبل ، المفضَّل على عامة الرسل ، صلى الله عليه وآله البدور السوافر ، واصحابه النجوم الزواهر ، ما سجدت جباه الاقلام في محاريب الدفاتر ، واعتلت من الف الكرام الكاتبين أعلى منابر ، وبعد :

لقد وصف الله ﷺ كتابه الكريم بقوله ﴿ اللَّهُ نَزُلَأَ خُسَنَ الْحَدِيثِ كَآبًا مُّسَاعًا مَّ اللَّهُ مَنْ الْحَدِيثِ كَآبًا مُّسَاعًا مَا يَعْمَا اللَّهُ مَا يَعْمَا اللَّهُ مَا يَعْمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَلَكُمْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالَالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

ومن هنا تناول المفسرون وعلماء الإعجاز والبلاغة والأسلوب ، هذه الجوانب المتشابهة من حيث المعاني والصياغة ، وكانت لهم في هذا المجال مدارس واتجاهات اثمرت ثمارا جنية من الدراسات القرآنية التي تناولت الاعجاز البلاغي والنظم القرآني لكشف اسراره .

إنَّ هذه الدراسة تتناول علماً من علماء اللغة والبلاغة فضلاً عن تفسير كبير ومهم من حيث التناول والطرح والجدية ألا وهو تفسير السسَّمين الحلبي المسمى « الدُّرُ المصورُن في علوم الكتاب المكنون » .

ولما كان تفسير السَّمين الحلبي - رحمه الله- من التفاسير اللغوية المهمــة لما ينطوي من آراء بلاغية واسلوبية ودلالية لمّا تُكتشف بعد ، وعلى الرغم من أنَّه دُرسَ من جوانبه اللغوية من قبل الباحثة رنا هادي (١) وسلكت في در اســتها

<sup>(1)</sup> اطروحة دكتوراه للباحثة رنا هادي ، الجامعة الاسلامية ، كلية الاداب ، ٢٠٠٧ .

الجانب اللغوي من حيث استعماله للمشترك اللفظي والترادف ومنهجه اللغوي ، وعلل التعبير وهذا كان بعيداً عن مجال در استي (۱) وكذلك هناك در اسات اخرى بعيدة عن منهجي ودر استي وتفضل باحث آخر بدر اسة السمين الحلبي متساولاً فيه أثر السياق في تفسيره (۱) وكنت مناقشاً لتلك الرسالة فاعجبني البحث والنفسير ، وبعد قراءة النفسير قراءة دقيقة فاحصة وجدت فيه مادة بلاغية كبيرة مبثوثة في ثنايا هذا السفر الضخم واعجبتني قوة شخصية هذا المفسر الهمام واراؤه التفسيرية واللغوية ولفتاته البلاغية . فقمت بجمع المادة ، وكانت واسعة سعة الموضوع وحجم التفسير وقوة المفسر ، وكثيرة المادة البلاغية ، بعلومها الثلاثة ، المعاني والبيان والبديع . ذاكراً رأيه ورأي غيره من العلماء وقد اعتمدت في دراستي هذه على مجموعة من التفاسير موازناً بينها وبين تفسير السمين الحلبي منها ، معاني القرآن للفراء والكشاف للزمخشري ، والجامع المتناوي ، ونظم الدرر للبقاعي وغيرها من التفاسير القديمة والحديثة .

ومن المصادر التي اعتمدتها كتاب اسرار البلاغة للجرجاني ومفتاح العلوم للسكاكي وتلخيص المفتاح للقزويني والبرهان للزركشي والاتقان للسيوطي، وغيرها من كتب اللغة والبلاغة والاسلوب.

وقد قسمت البحث على مقدمة وتمهيد وثلاثة فصول وخاتمة تضمنت نتائج البحث وثبتاً بالمصادر .

<sup>(1)</sup> أ. دراسة الظواهر اللغوية والنحوية في القراءات الواردة في كتاب الدر المصون للباحث صالح ذيب صالح من كلية الاداب ، الجامعة الاسلامية ، سنة ٢٠٠٢ .

ب. وردود السمين الحلبي على النحاة ، رسالة ماجستير للباحث وليد عادل السبعاوي لسنة ٢٠٠٦ في الجامعة الاسلامية في تفسير الدر المصون لطالب الدكتوراه هشام فالح حامد من كلية الاداب الجامعة الاسلامية لسنة ٢٠١٠ .

<sup>(2)</sup> السياق واثره في اظهار المعنى عند السمين الحلبي ، شاكر محمود ، كلية التربية ، ابن رشد ، ٢٠٠٩ , سالة ماجستير .

تناولت في الفصل الاول علم المعاني في تفسير السمين الحلبي متناولاً أهم الظواهر وهي: الخبر والإنشاء ، والتقديم والتأخير ، والفصصل والوصل والحدف والذكر ، واسلوب القصر . وكان أطول الفصول كون علم المعاني له ارتباط وثيق بعلم النحو ويكاد يكون اهتمام صاحب التفسير بالنحو أكثر من غيره من العلوم الأخرى .

وفي الفصل الثاني تناولت علم البيان عند السّمين الحلبي في تفسيره ذاكراً اغراض التشبيه وانواعه ، والاستعارة وانواعها ، والمجاز العقلي ، والاسنادي ، والكناية والتعريض .

وجاء الفصل الثالث تناولنا فيه علم البديع في تفسير السَّمين الحلبي وذكرنا فيه اغلب انواعه التي اوردها مفسرنا من السجع والجناس وانواعه ، والفاصلة القرآنية ، والترديد والمشاكلة والمقابلة وانواعها، والمذهب الكلامي ، والالتفات، والمبالغة ، وتأكيد المدح بما يشبه الذم ، وغيرها من الأساليب .

ثم جاءت الخاتمة ؛ إذ حوت ابرز النتائج الرئيسة الني توصلت إليها الدراسة ، ذكرناها في موضعها . ثم ثبتاً بمصادر الدراسة .

# والحمد لله أولاً وآخراً

المؤلف أ.د. عقيد خالد حمودي العزاوي

#### التمهيد

#### أولا: سيرته:

#### ١. اسمه ولقبه وكنيته ومولده:

هو الإمام شهاب الدين أبو العباس بن يوسف بن محمد بن إبراهيم المعروف بالسَّمين الحلبي، هذا هو المشهور في سلسلة نسبه ولقبه الذي اشتهر به غير أنَّ بعض المصادر تورد له جداً آخر هو عبد الدائم (۱).

لُقِّبَ شهاب الدين، أحمد بن يوسف بالسَّمين الحلبي ولم تذكر كتب التراجم والطبقات تعليلاً لهذا اللقب إلاَّ أنَّهم ذكروا أنَّه اكتسبه في (حلب) قبل ارتحاله إلى مصر (٢). ويقول ابن الجزري في طبقاته عنه: هو أحمد بن يوسف بن محمد بن مسعود أبو العباس الحلبي المعروف بالسَّمين الحلبي (٣).

فيذكر أنَّ لقبه (السَّمين) وكنيته (أبو العباس).

وكانت ولادته في مدينة حلب وإليها نسب<sup>(٤)</sup>، أما عن زمن ولادته فلم تذكر كتب التراجم تاريخ ميلاده.

#### ٢. نشأته العلمية والثقافية:

نشأ السمين الحلبي في مدينة حلب وفيها اكتسب لقب السمين، وحينما رحل إلى مصر وعاش بها حيناً من الدهر، صار ذا وجاهة في قومه، وذاع اسمه في الوسط العلمي.

<sup>(</sup>۱) ينظر: غاية النهاية: ١٥٢/١، والدرر الكامنة: ٣٦٠/١ و٣٦١، وبغية الوعاة: ٤٠٢/١، وطبقات المفسرين: ١١٠/١-١٠١، والأعلام: ٢٧٤/١، ومعجم المؤلفين: ٢١١/٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: شذرات الذهب: ١٧٩/٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر: غاية النهاية في طبقات القراء: ١٥٢/١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المصدر نفسه: ٢/١،١٥ ، وبغية الوعاة: ٢/٣/١، والأعلام: ٢٧٤/١.

وتذكر كتب التراجم أنَّ السَّمين الحلبي قد ولِّي تدريس القراءات والنحو بجامع ابن طولون، وولِّي نظر الأوقاف بالقاهرة، وناب عن بعض القضاة فيها (١)، وأنَّه استلم التدريس في مسجد الشافعي (٢).

#### ٣. شيوخه:

تلقَّى السَّمين الحلبي العلم بفروعه المختلفة على عدد كبير من الأساتذة الأجلاء، والعلماء الأفاضل، ومن أشهرهم:

# ١. التقى الضائع (٦٣٦ – ٢٧٥هــ):

هو محمد بن أحمد بن عبد الخالق المصري، الشافعي، شيخ القُرَّاء بالديار المصرية، قرأ الشاطبية على كمال الضرير والكمال على مصنفه ابن فارس، واشتهر وأخذ عنه خلق ورحل إليه الطلبة من أقطار الأرض لانفراده بالقراءة دراية ورواية، وكان ذا دين وخير وفضيلة ومشاركة قوية، تلقى السمين عنه القراءات فنبغ فيها(٢).

# ٢. يونس الدَّبوسي (٦٣٥ – ٢٧٩هــ):

هو يونس بن إبراهيم بن عبد القوي، فتح الدين الكناني، الصقلاني ثم المصري الدبوسي، عالم بالحديث، مُعَمَّرٌ له معجم مخطوط، تلقى عنه السمّين علوم الحديث، توفى بالقاهرة(٤).

# ٣. العَشَّابِ (٦٤٩ – ٣٣٧هـ):

هو أحمد بن محمد بن إبراهيم بن محمد المرادي القرطبي، أبو العباس، المعروف بالعَشَّاب، إمام مقرئ ثقة، روى القراءات عن عبد الله بن يوسف،

<sup>(</sup>١) ينظر: طبقات الشافعية: ١٨/٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الدرر الكامنة: ٣٦٠/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر ترجمته في: شذرات الذهب: ٦٨/٦، وطبقات الشافعية (٢٨٢/٢، وغاية النهاية في طبقات القراء: ٣٠٦/١، والأعلام: ٢٦٠/٨.

<sup>(</sup>٤) ينظر ترجمته في: طبقات الشافعية الكبرى: ٢٤/٣، والأعلام: ٢٢٣/١.

وروى عنه محمد بن أحمد بن اللبان، وعبد الوهاب القروي، وعبد العزيز بن عبد الرحمن بن أبي زكنون. رحل إليه السمين ليقرأ عليه الحروف في الإسكندرية، له «تفسير صغير» وكتاب في «المعاني والبيان»، توفي بالإسكندرية (۱).

# ٤. أبو حيَّان (٦٥٤ – ٧٤٥هــ):.

هو محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيان الغرناطي الأندلسي الجياني، النفزي، أثير الدين، أبو حيان، من كبار العلماء بالعربية والتفسير والحديث والتراجم واللغات، ولد بغرناطة، ورحل إلى مالقة وتنقل حتى أقام بالقاهرة. وتوفي فيها، بعد أن كف بصره. من مصنفاته «البحر المحيط» و «التنييل والتكميل» و «إتحاف الأربيب مما في القرآن من الغربيب» و «طبقات نحاة الأندلس» و «المبدع في التعربيب» أو أخذ السمين عنه النحو (٢).

#### ٤. تلاميذه:

لم تذكر لنا التراجم شيئاً عن تلاميذه إلا ما ذكره صاحب الدرر الكامنة في معرض الحديث عن ابن قدامة المقدسي ؛ إذ قال عنه (وسمع من ابن عبد الدائم)(٤) .

#### ٥. آثاره العلمية:

خُلُف السَّمين الحلبي العديد من المؤلفات التي تنبئ عن عظيم مكانته في العلم ورفعة شأنه ومن هذه المؤلفات:

<sup>(</sup>١) ينظر ترجمته في: طبقات القراء: ١٠٠/١، والأعلام: ٢٢٣/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر ترجمته في: غاية النهاية: ٢/٥٨/، والأعلام: ١٥٢/٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: طبقات الشافعية: ١٨/٣.

<sup>(4)</sup> الدر المصوّن: ٩/١ وينظر: الدرر الكامنة: ٣٦٣/١.

- الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، وقد فرغ منه في أواسط رجب سنة أربع وثلاثين وسبعمائة، ويقع في أربعة أجزاء ألَّفه في حياة شيخه أبي حيان<sup>(۱)</sup> وبعض النساخ والمترجمين يسمونه إعراب القرآن<sup>(۲)</sup>.
  - ٢. تفسير القرآن، وهو مطول يقع في عشرين مجلداً (7).
    - ٣. القول الوجيز في أحكام الكتاب العزيز.
      - شرح التسهيل<sup>(٤)</sup>.
  - هرح الشاطبية، وهو في القراءات سمَّاه العقد النضيد في شرح القصيد (٥).
    - عمدة الحفاظ في تفسير أشرف الألفاظ<sup>(١)</sup>.

#### ٦. وفاته:

توفي السَّمين الحلبي في القاهرة سنة ست وخمسين وسبعمائة هجرية في جمادى الآخرة أو في شعبان على خلاف بين المؤرخين في هذا، بعد حياة حافلة بالعلم والعطاء والتأليف (٢).

# ثانياً: تفسير السَّمين الحلبي ومنهجه فيه:

## ١. تفسيره وسبب تأليفه:

اختلف بعض المؤرخين والنساخ في تسمية الكتاب، فبعضهم يُطلق عليه «الدر المصون في علم الكتاب المكنون» $^{(\Lambda)}$ ، ومنهم من يُطلق عليه «الدر

<sup>(</sup>١) ينظر: كشف الظنون: ١٢٢/١، وطبقات المفسرين: ١٠٢/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الصبان على الأشموني: ١٠٠/٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: طبقات المفسرين: ١٠٠/١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المصدر نفسه: ١٠٠/١، وشذرات الذهب: ١٧٩/٦.

<sup>(</sup>٥) ينظر: غاية النهاية في طبقات الفراء: ١٥٢/١.

<sup>(</sup>٦) ينظر: كشف الظنون: ١١٦٦/٢، والأعلام: ٢٦/١.

<sup>(7)</sup> المصدر نفسه: ١٢٣/١.

<sup>(</sup>٨) ينظر: كشف الظنون: ١٢٢/١.

المصون» $^{(1)}$ ، وبعضهم يطلق عليه «إعراب القرآن» $^{(7)}$ ، وأطلق عليه أيضاً «الدر المصون في علوم الكتاب المكنون».

والإطلاق الأخير أولى بالقبول، وهذا ما يؤكده السَّمين الحلبي في مقدمة تفسيره؛ إذ قال: (... وسميته بــ«الدر المصون في علوم الكتاب المكنون» $)^{(7)}$ .

أما عن سبب تأليفه فقد رأى السمين الحلبي ضرورة تأليف مُصنَف يجمع علوم القرآن الكريم، ويرى أنها من بعد تجويد ألفاظه بالتلاوة خمسة علوم الإعراب، والتصريف، واللغة، والمعاني، والبيان (٤). ورأى من العلماء الذين سبقوه اهتمامهم بعلم من هذه العلوم في تفاسير هم قائلاً: «... غير أنَّ منهم جماعة لم يقتصروا على هذه العلوم الخمسة في مصنف يجمعها بل ضموا إلى ذلك ذكر سبب النزول، وذكر القصص على ما فعله المفسرون؛ لأنهم لم يضعوا كتبهم إلاً لذلك، ومنهم من اقتصر على ذكر الإعراب فقط، ومنهم من اقتصر على علم مفردات الألفاظ فقط وترك شيئاً كثيراً من علم التصريف المتعلق باشتقاق اللغة مما لا يسع الإنسان جهله، ومنهم من اقتصر على معرفة نظمه وجزالته وبلاغته مما يتكفل به علم المعاني والبيان» (٥).

ثم يرى أنَّ هذه العلوم متجاذبة شديدة الاتصال بعضها ببعض قائلاً: «فإن من عرف كون هذا فاعلاً أو مفعولاً أو مبتدأً مثلاً ولم يعرف كيفية تصريفه ولا اشتقاقه ولا كيف موقعه من النظم لم يحل بطائل، وكذا لو عرف موقعه من النظم ولم يعرف باقيها»(٦).

<sup>(</sup>١) ينظر: الدرر الكامنة: ١/٣٦٠، والأعلام: ٢٧٤/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: طبقات المفسرين: ١٠٠/١، وحاشية الصبان على الأشموني: ١٠٠/٢.

<sup>(</sup>٣) مقدمة المؤلف: ٢/١٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر: مقدمة المؤلف: ١/٥٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ١/٥٤.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه: ١/٥٥-٤٦.

# ٢. منهجه في التفسير:

يبدأ السمين أولاً بذكر بعض ألفاظ، أو لفظة من الآية الكريمة ثم يُحلل هذه اللفظة من جميع الجوانب، من جانب اللغة، والاشتقاق والمعنى، وما تحمله من دلالات في الآية وخارجها ويدعم تحليله بالشواهد المختلفة ثم يُبين قراءتها، ويناقش كل قراءة، وما اختاره من تخريجات فيها ثم يعربها ويبين أقوال العلماء وآراءهم.

ونراه يهتم بالجانب النحوي كثيراً فإذا كان هناك موضع يحتاج إلى تفصيل يستطرد في ذلك كثيراً.

وقد تميز السَّمين بالتنظيم والدقة في تغطية علوم الآية التي هو بصدد الحديث عنها، مما يدل على دقة السَّمين وأمانته العلمية في تأليفه لهذا التفسير ؛ إذ ينسب الأقوال إلى أصحابها.

وتميز أيضاً بالترجيح بين الأقوال والمذاهب المتعددة.

# ثالثاً: إعجاز القرآن في تفسير الدُّر المصون:

ارتبطت البلاغة بفكرة الإعجاز ولعل أكبر دليل على العلاقة بين إعجاز القرآن ووضع علم البلاغة العربية هو أن الإعجاز البلاغي إذا أطلق يراد به البلاغة نفسها (۱)، ولعل الغرض الديني كان أكثر الأسباب مدعاة لظهور البحث البلاغي وله الأثر الكبير في تطور البلاغة العربية (۱). «إذ تعد البلاغة والإعجاز تو أمين يصعب التمييز بينهما» (۱).

والعلماء متفقون على إنَّ القرآن أتى بأفصح الألفاظ في أحسن نظوم التأليف والسَّمين الحلبي يؤكد هذا الرأي.

<sup>(</sup>١) ينظر: تاريخ فكرة إعجاز القرآن، ص٤٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البلاغة عند السكاكي، ص٢٦٩.

<sup>(</sup>٣) نظرية إعجاز القرآن عند عبد القاهر الجرجاني، ص١٢٦٠.

فالرماني (ت٣٨٤هـ) قال بتلاؤم الحروف وتعديلها في التأليف، والمتلائم في الطبقة العليا والقرآن كله متلائم بين لمن تأمله (١). وذهب الخطابي (ت٨٨٨هـ) إلى أن إعجازه في فصاحة ألفاظه وحسن نظمه مضمناً أصح المعاني (٢) ويذهب الباقلاني إلى أن إعجاز القرآن كائن في عجيب نظمه وبديع تأليفه ورصفه (٣). ويذهب الجرجاني (ت٤٧١هـ) إلى أنَّ سر الإعجاز في الترتيب والنسق الذي تراه في ألفاظ القرآن والغرض الذي سيقت فيه (٤٠).

ويرى الرازي أنَّ القرآن كما هو معجز في لطائف نظمه وبدائع ترتيبه وفصاحة ألفاظه وشرف معانيه، فهو أيضاً معجز بحسب ترتيبه ونظم آياته وأسلوبه (٥).

أما عن السمين الحلبي فقد تكلم عن إعجاز القرآن في أثناء تفسيره للآيات الكريمة، فإنَّ القرآن عنده معجز من حيث النظم وجزالة ألفاظه قائلاً: «... القرآن المعجز بحسن نظمه وجزالته»(٦).

<sup>(</sup>١) ينظر: النكت في إعجاز القرآن، ص٨٨، وإعجاز القرآن الكريم، ص٤٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: بيان إعجاز القرآن، ص٢٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: إعجاز القرآن، ص٣٥-٣٦، والمعجزة الكبرى للقرآن، ص٣٠١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: دلائل الإعجاز، ص٢٤١.

<sup>(</sup>٥) ينظر: التفسير الكبير: ٣٩٤/١.

<sup>(</sup>٦) الدر المصون: ١٨٨/٣.

# الفصيل الأول

# علم المعاني في تفسير السُّمين الحلبي

علم المعاني من علوم البلاغة التي تناولها البلاغيون بالدراسة والتحليل، وهو نوع أشار إليه المصنفون القدماء، وأهم ما يميز هذا العلم ارتباطه بالنظم النحوي، فالجاحظ يقول: «والمعاني مطروحة في الطريق يعرفها العجمي والعربي، والقروي والبدوي، وإنّما الشأن في إقامة الوزن، وتخيّر الألفاظ، وسهولة المخرج، وصحتة الطبع، وكثرة الماء، وجودة السبّك»(١).

وكلام الجاحظ تلخيص موجز لعلم المعاني يعطي للدارس الخيوط الأولى للفهم الدقيق لعلم المعانى المعتمد على طريقة سبك الكلام.

وجاء الجرجاني فوضع نظرية النظم التي قال فيها: «إنَّ النَّظمَ ليس شيئاً غير توخِّي معاني النحو وأحكامه فيما بين الكلمِ»(٢)، ويقول: «وهل تجد أحد يقول: هذه اللفظة فصيحة، إلاَّ هو يعتبر مكانها من النظم، وحسن ملاءمة معناها لمعاني جاراتها وفضل مؤانستها لأخواتها»(٢).

وبوساطة نظرية النظم تعددت موضوعات علم المعاني مثل: الفصل والوصل، وحروف العطف، والتعريف والتنكير، والتقديم والتأخير، والحذف، والتكرار، والإضمار، والخبر والإنشاء... وهذه تقسيمات السكاكي الذي جاء بعد الجرجاني. وهذه المباحث درسها المفسرون في تفاسيرهم كالزمخشري والقرطبي وأبي حيان ومفسرنا السمين الحلبي تناول هذه المباحث بالتوسع نظراً لاتساع علم المعاني في كتب البلاغة والتفسير عند العلماء الذين سبقوه.

<sup>(</sup>١) الحيوان: ١٣١/٣-١٣٢.

<sup>(</sup>٢) دلائل الإعجاز، ص٥٤.

<sup>(3)</sup> اسرار البلاغة : ٧٩ .

وعلم المعاني عرقه البلاغيون بقولهم: هو علم يعرف به أحوال اللفظ العربي التي بها يطابق مقتضى الحال<sup>(۱)</sup>.

أي: هو العلم الذي يبحث أحوال اللفظ مثل التعريف والتنكير والإظهار والإطناب...، وغير ذلك ويتبين كيف تكون هذه الأحوال واقعة في الكلام موقعاً تطابق دواعي النفس. ولم تأت زائدة ثقيلة، ولا متكلفة كريهة وهذه الأحوال هي الهيئات والكيفيات.

 $b^{(i)} = \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right)^{2} + \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right)^{2} \right)$ 

<sup>(</sup>١) ينظر: دلائل الإعجاز، ص١٥٨، والإيضاح: ١٢/١، وخصائص التراكيب دراسة تحليلية لمسائل علم المعاني، ص٤٢.

# المبحث الأول

#### الخيروالإنشاء

#### الخبر:

الخبر (لغة): خبرت بالأمر أي: علمته، وخبرت الأمر أخبره إذا عرفته على حقيقته، والخبر بالتحريك واحد الأخبار، والخبر: ما أتاك من نبأ عما تستخبر (١).

الخبر (اصطلاحاً): من أقدم النحويين الذين عرفوا الخبر المبرد؛ إذ قال: «الخبر ما جاز على قائله التصديق والتكذيب» (٢).

وأوضح ابن فارس الفرق في تعريف الخبر بين أهل اللغة وأهل البلاغة فأهل البلاغة فأهل اللغة لا ينظرون إلى الخبر إلا بوصفه إعلاماً للآخرين أما أهل النظر فيقسمونه على كلام صادق أو كاذب، يقول ابن فارس: «أما أهل اللغة فلا يقولون في الخبر أكثر من أنه إعلام... والخبر هو العلم. وأهل النظر يقولون: الخبر ما جاز تصديق قائله أو تكذيبه وهو إفادة المخاطب أمراً في ماضٍ من زمان أو مستقبل دائم»(٢).

وعول القزويني على آراء القدماء وبيَّن معنى الصدق والكذب في الخبر فقال: «اختلف الناس في انحصار الخبر في الصادق والكاذب، فذهب الجمهور إلى أنَّه منحصر فيهما ثم اختلفوا، فقال الأكثر منهم: صدقه مطابقة حكمه للواقع وكذبه عدم مطابقة حكمه له، وهذا هو المشهور وعليه التعويل»(1).

<sup>(</sup>١) ينظر: لسان العرب، مادة (خبر).

<sup>(</sup>٢) المقتضب: ٨٩/٣.

<sup>(</sup>٣) الصاحبي، ص١٧٩.

<sup>(</sup>٤) الإيضاح: ٨٦/١، والتلخيص، ص٣٨.

وقد استنبط البلاغيون من أسلوب الكلام ثلاثة أنواع للخبر فإن جاءت الجملة الخبرية خالية من المؤكدات سمي الخبر ابتدائياً، وإذا أكدت الجملة بمؤكد واحد كان الخبر طلبياً، وإن أكدت الجملة بمؤكدين أو أكثر كان الخبر إنكارياً ويبدو أن علة التسمية نابعة من (حال المخاطب) إن كان (خالي الذهن من الحكم) أو (متردداً فيه) أو (متكراً له)، وعليه فالخبر ثلاثة أنواع (۱۱)، ذكرها مفسرنا السمين الحلبي بقوله: «قال أهل البيان: الإخبار ثلاثة أقسام: ابتدائي وطلبي وإنكاري، فالأول: يقال لمن يتردد في نسبة أحد الطرفين إلى الآخر نحو: زيد عارف. والثاني: لمن هو مُتَردَد في ذلك طالب له بعض إنكار فيقال له: إن زيداً عارف. والثالث: لمن يبالغ في إنكاره فيقال له: إن زيداً لعارف. ومن زيداً عارف. وما ذلك أبي العباس الكندي فقال: إني أجد في كلام العرب حشواً قال: وما ذلك؟! قال: يقولون زيد قائم، وإن زيداً لقائم فقال: كلا. بل المعاني مختلفة، فعبد الله قائم إخباره بقيامه وإن عبد الله قائم جواب لسؤال سائل وإن عبد الله لقائم جواب عن إنكار منكر...» (۱۲).

# أغراض الخبر("):

للجملة الخبرية غرضان أساسيان وُضِعا باعتبار المخاطب أو المتلقي وهما:

فائدة الخبر: ومعناه أنْ تفيد الجملة المخاطبة المعنى الذي تحمله؛ لأن المتلقي لا يعرف بالحكم نحو (زيد قائم) لمن لا يعرف.

لازم الفائدة: ومعناه أن تفيد الجملة المخاطبة أن المتكلم عالم نحو: أنت جئت: لمن قام بالمجيء.

<sup>(</sup>١) ينظر: معجم المصطلحات البلاغية: ٢٩٩/٢.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٥/٨٧٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: معجم المصطلحات البلاغية: ٤٧٨/٢.

ولكن الخبر يخرج عن ظاهر معناه إلى معان باعتبار حال المتكلم وفعل المخاطب فالسبب مرتبط بالنتيجة، والسبب هو فعل المخاطب الذي أدى إلى نتيجة الخبر، فقد يخرج الخبر بلاغياً إلى معان مجازيَّة تفهم من سياق الكلام وقرائن الأحوال، وقد ذكر السمين الحلبي بعض هذه الأغراض في تفسيره منها:

ذكر السَّمين الحلبي في تفسيره أمثلة خروج عن معناه الحقيقي إلى معنى التهكم مجازاً، فمن أمثلة ذلك ما قاله في قوله تعالى: ﴿ ذُقُ إِنْكَ أَنتَ الْمَزِرُ الْكَرِمُ ﴾ [الدخان: ٤٩]، فقال: «وهذا الكلامُ على سبيل التهكم وهو أُغيَظُ للمستهزأ به، ومثله قول جرير لشاعر تسمَّى زَهْرَةَ اليَمَن:

أَلَمْ تَكُنْ فِي وُسُومٍ قد وَسَمَتُ من كان موعظةً يا زَهْرَةَ اليَمَنِ (١) وكان هذا الشاعر قد قال:

أبلغ كليباً وأبلغ عنك شاعرها إنسي الأعز وإنسي زهرة السيمن (۱) «(۱) وحمل الزمخشري هذه الآية الكريمة على الاستهزاء والتهكم قائلاً: «يقال: «ذق إنك أنت العزيز الكريم» على سبيل الهزؤ والتهكم بمن كان يتعزز ويتكرم على قومه (۱)، وحملها ابن جزي على التوبيخ والتهكم فقال: «يُقال هذا للكافر على وجه التوبيخ والتهكم به أي: كنت العزيز الكريم عند نفسك (۱۰)، وحملها بعضهم على الإنكار والتبكيت (۱).

من حان موعظةً يا حارث اليمن

<sup>(</sup>١) ديوانه، ص٩٦٥، وروايته فيه:

الم يكن في وسومٍ قد وَسَمتُ بما

<sup>(</sup>٢) لم أعثر على قائله.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٦/٨١٦.

<sup>(</sup>٤) الكشاف: ٥٠٧/٣.

<sup>(</sup>٥) التسهيل لعلوم التنزيل: ٣٧/٤.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الصاحبي، ص١٨٠، والبرهان، ص١٢٥.

<sup>14</sup> 

ومنه قوله تعالى: ﴿وَتَعْمَلُونَ رِزَقَكُمْ أَنْكُمْ تُكَذُّبُونِ ﴾ [الواقعة: ٨٦]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «وتجعلون رزقكم» فيه أوجه: أحدها: أنه على التهكم بهم؛ لأنهم وضعوا الشيء غير موضعه. كقولك: شتمني حيث أحسنت إليه. أي: عكس قضية الإحسان ومنه:

مَكانُ شُكْرِ القَومِ عِندَ المِنن كَيِّ السَّحِيحَاتِ وَفَقَّ الأَعَيْنِ (١) أي: شكر رزقكم تكذيبكم»(٢)

وذهب الآلوسي إلى معنى التبكيت في الخبر (٣).

#### ٢- الخبر للتوكيد:

ويأتي الخبر ليؤدي معنى التوكيد، ومنه قوله تعالى: ﴿ الْتُمْ تَخْلُتُونَهُ أَمْ تَخْلُونَهُ أَمْ تَخْلُ لَلْكُونَهُ اللّهُ الْخُلُونَ الْخَبْرِ بعد «نحن» أتى به على سبيل التوكيد، إذ لو قال أم نحن لاكتفي به دون الخبر، ونظير ذلك جواب من قال: من في الدار؟ زيد في الدار أو زيد فيها، ولو اقتصر على زيد لكان كافياً » (٤).

وهذا رأي أبي حيان وأبي السعود (٥).

#### ٣- الخبر للتبعيض:

ويأتي الخبر للتبعيض وذلك في قوله تعالى: ﴿وَمِنِ النَّاسِ مَن يَعُولُ النَّامِ النَّاسِ مَن يَعُولُ النَّامِ اللَّحْرِ وَمَا مُم بِمُؤْمِنِينَ [البقرة: ٨]، قال السَّمين الحلبي: «... وقد سأل سائل فقال: الخبر لابد أن يفيد غير ما أفاد المبتدأ... وأجيب عن ذلك: بأن

<sup>(</sup>١) لم أعثر على قائله.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٢٦٩/٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر: روح المعاني: ١٥٧/٢٧.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٢٦٣/٦.

<sup>(</sup>٥) ينظر: البحر المحيط: ٢١٠/٨، وإرشاد العقل السليم: ١٩٧/٨.

هذا تفصيل معنوي، لأنه تقدم ذكر المؤمنين، ثم ذكر الكافرين ثم عَقَّب بذكر المنافقين، فصار نظير التفصيل اللفظي نحو قوله: ﴿وَمِنِ النَّاسِ مَن بُعْجُكَ اللَّاسِ مَن الآية ٢]، و﴿وَمِن النَّاسِ مَن بَشْرِي ﴾ [لقمان: من الآية ٢]، فهو في قوة تفصيل الناس إلى مؤمن وكافر ومنافق، وأحسن من هذا أن يقال: إنَّ الخبر أفاد التبعيض المقصود، لأن الناس كلهم لم يقولوا ذلك، وهم غير مؤمنين فصار التقدير: وبعض الناس يقول كيت وكيت»(١).

وهذا رأي أبي حيان<sup>(٢)</sup>.

# ٤- الخبر بمعنى الأمر:

ومنه قوله تعالى: ﴿وَالْمُطَلّقَاتُ يَرْبَعْنِ الْمُطَلّقَاتُ يَرْبَعْنِ الْمُطَلّقَاتُ يَرْبَعْنِ الْمُطَلّقاتُ يَرْبَعْنِ الحلبي في معرض تفسيره للآية: «قوله تعالى: «والمطلقات يتربصن» مبتدأ وخبر، وهل هذه الجملة من باب الخبر الواقع موقع الأمر أي: ليتربصن، أو على بابها قولان. وقال الكوفيون: إن لفظها أمر على تقدير لام الأمر، ومَنْ جَعلَها على بابها قَدَّر: وحكمُ المطلقات أن يتربّصن، فَحذَفَ «حكم» من الأول و «أنَّ» المصدرية من الثاني، وهو بعيد جداً «(۱)، فالظاهر أنه يرجح أن الخبر بمعنى الأمر. وهذا المعنى قال به أكثر العلماء (٤).

# ٥- الخبر بمعنى النهي:

ومنه قوله تعالى: ﴿ لا تَمْارَ وَالدَّهُ بِوَلدِهَا ﴾ [البقرة: من الآية ٢٣٣]، قال السَّمين الحلبي: «وقوله: «لا تضار» أبنُ كثير وأبو عمرو: «لا تضار) برفع

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١١٢/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط: ١٨٢/١، واللباب في علوم الكتاب: ٣٣٠/١.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ١/٥٥٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: لباب التأويل: ٢٣٩/١، ومدارك التبريل: ١١٩/١، وأنوار التبريل: ٥٢٤/١، والبحر المحيط: ٢/٥١٥ وتفسير القرآن العظيم: ٢٦٩/١، والبرهان، ص١٥٥ والإتقان: ١٩٣/٣، والتسهيل لعلوم التبريل: ١٨١٨، وروح المعانى: ١٣١/٢.

الراء مشددة، وتوجيهها واضح، لأنه فعل مضارع لم يدخل عليه ناصب ولا جازم فَرُفِع، وهذه القراءة مناسبة لما قبلها من حيث أنَّه عَطفَ جملة خبرية على خبرية لفظاً نَهْييَّة معنى، ويدل عليه قراءة السابقين» (١).

وهذه القراءة يؤكدها النحاس بقوله: «وقرأ أبو عمرو وابن كثير لا تضار والدة بالرفع على الخبر الذي فيه معنى الإلزام» $^{(Y)}$  وجعله بمعنى النهي وهذا المعنى ذهب إليه أكثر العلماء $^{(T)}$ .

#### الإنشاء:

**الإنشاء (لغة): هو الابتداء أو الخلق أو الابتداع** (<sup>؛)</sup>.

الإنشاء (اصطلاحاً): هو كلّ كلام لا يحتمل الصدّق والكذب ، لأنّه نابع من الشعور والإحساس الداخلي للإنسان، ويعتمد على دفقات شعورية لا يمكن تكذيبها ، وقد عللّ البلاغيون عدم احتمال التكذيب والتصديق في الإنشاء؛ لأنّه يدلّ على حدث لم يقع من قبل. وفرقوا بين الخبر والإنشاء اعتماداً على ذلك.

فالقزويني يقول: «ووجه الحصر أنّ الكلام إمّا خبر أو إنشاء لأنه إمّا أن يكون لنسبته خارج تطابقه أو لا تطابقه أو لا يكون لها خارج. الأوّل: الخبر، والثاني: الإنشاء » (٥).

وينقسم الإنشاء على قسمين : طلبي وغير طلبي .

أما الطلبي: فهو ما يستدعي مطلوباً غير حاصل وقت الطلب ، نحو: اعمل خيراً .

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١/١٧٥، ينظر: النشر في القراءات العشر: ٢٦٠/٢.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن: ٢/٧١٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المحرر الوحيز: ٣٠٢/١، ومدارك التتريل: ١١٣/١، والتسهيل لعلوم التتريل: ١٥٦/١، والبحر المحيط: ٢٢٥/٢.

<sup>(4)</sup> لسان العرب: مادة (نشأ) .

<sup>(5)</sup> الايضاح : ٨٥/١ ، والتلخيص : ص ١٥١ ، والطراز : ٦١/١ .

والغير الطلبي: هو ما لا يستدعي مطلوباً نحو: أكلت وشربت، ونعم الطالب زيد، وللإنشاء غير الطلبي صيغ كثيرة، كأفعال المدح والذم كنعم وبئس، وكفعلي التعجب وكأفعال المقاربة: عسى واخلولق، وكصيغ العقود: كربعت واشتريت)، والقسم. واستبعد البلاغيون هذا النوع من مباحث علم المعانى؛ لأن تلك الأساليب أخباراً نقلت الى الإنشاء.

قال التفتازاني: «فالإنشاء إنْ لم يكن طلباً كأفعال المقاربة وأفعال المدح والذم وصيغ العقود والقسم وربّ ونحو ذلك، فلا يبحث عنها ههنا، لقلة المباحث البيانية المتعلقة بها أو لأنّ أكثرها في الأصل أخباراً نقلت الى معنى الإنشاء»(١).

والمراد بقوله (أكثرها) أن أغلب الإنشاء غير الطلبي خبر، وهنا يستثنى أفعال الرجاء والقسم، ولقلة المعاني المجازية المتعلقة بها، بعكس مباحث (الإنشاء الطلبي).

وعليه سيقتصر بحثي في الإنشاء الطلبي الكائن في خمسة أساليب: الأمر ، والنهي ، والاستفهام ، والتمني ، والنداء .

ونتعرف الآن على أنواع الإنشاء الطلبي الواردة في تفسير السَّمين الحلبي، فكلَّما وردت آية حملت نكتة بلاغية أشار إليها وفسر مقتضاها البلاغي، وما يخرج إليها من مقاصد بلاغية، وإليك التفصيل:

# أولاً: الأمر:

الأمر في البلاغة: هو طلب الفعل على وجه الاستعلاء والإلزام، قال العلوي: «هو صبغة تستدعى الفعل أو قول ينبئ عن استدعاء الفعل من جهة الغير على

<sup>(1)</sup> هذيب السعد : ٢٩/٣ .

جهة الاستعلاء» $^{(1)}$ . وعرف السّمين الحلبي الأمر بأنه: «طلب الأعلى من الأدنى» $^{(1)}$ .

وللأمر أربع صيغ هي:

- ١- فعل الأمر كقوله تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَأَطِيمُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ
   [النور: ٥٦].
- ٢- المضارع المقرون بلام الأمر كقوله تعالى: ﴿ لِينفِقْ ذُو سَعَةٍ بَنِ سَعَتِهِ ﴾
   [الطلاق: ٧].
- ٣- اسم فعل الأمر كقوله تعالى: ﴿عَلَيْكُمْ أَنْهُسَكُمْ لاَ بَضُرُّكُم مَّنِ ضَلَّ إِذَا الْمَدَيْنُمُ ﴾
   [المائدة: من الآية ١٠٥].
- ٤- المصدر النائب عن فعل الأمر كقوله تعالى: ﴿ وَبِالْوَالِدُ بِنِ الْحَسَانَا ﴾ [البقرة: ٨٣].
   وقد يخرج الأمر إلى أغراض بلاغية تعرف دلالتها من سياق الكلام،
   ومن تلك الأغراض الواردة في تفسير الدر المصون:

#### ١- الأمر للدعاء:

يأتي فعل الأمر على سبيل التضرُّع وطلب الحاجة، ومنه قوله تعالى: «اهدِ على الفراط المُستَقِيم الفاتحة: ٦]، قال السمين الحلبي: «اهدِ: صيغة أمر ومعناه الدعاء»(٣).

وأضاف قائلاً في هذا الموضع: «إن وردت صيغة إفعل من الأعلى للأدنى قيل فيها أمر وبالعكس دعاء، ومن المساوي التماس»(1).

<sup>(</sup>١) الطراز: ٢٨١/٣.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ١٦٩/١، وينظر: ٥٠٨/٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٧٧/١.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ٧٧/١.

وذهب ابن عادل الدمشقي إلى معنى الدعاء في الأمر قائلاً: «اهْد: صيغة أمر، ومعناه الدعاء»(1). وذكر القرطبي معنى الدعاء ولم يذكر الأمر(1).

#### ٢- الأمر للتعجيز:

ويأتي الأمر على سبيل التعجيز بأمر المخاطب على فعل أمر لا يمكن أن يصل إليه مثل قوله تعالى: ﴿قُلْ أَرَّأَيْمُ شُرَكاء كُمُ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُوا مِن الْأَرْضِ [فاطر: من الآية ٣٩]، قال السَّمين الحلبي: «وقوله: «أروني» أمر تعجيز»(٢).

و هذا ما ذهب إليه الرازي قائلاً: «أروني» أمر تعجيز للتبيين (١٠).

#### ٣- الأمر للتهديد:

أي: التخويف وهو أعم من الإنذار؛ لأنه إبلاغ مع التخويف ومنه قوله تعالى: ﴿لَيَكُمُّرُواْ بِمَا آَتَيْنَاهُمْ تَمَنَّعُواْ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ [الروم: ٣٤]، فقد جَوَّزَ السَّمين الحلبي أنَّ تكون اللام الواردة في قوله: «ليكفروا» هي لام الأمر قائلاً: «قوله: «ليكفروا» يجوز أن تكون لام كي وأن تكون لام الأمر ومعناه التهديد»(٥).

وقال ابن جزي: «اللام لام كي وجه التهديد لقوله بعده: «فتمتعوا فسوف تعلمون» ( $^{(7)}$ )، وعليه فقد ذكر أكثر العلماء غرض التهديد في الأمر  $^{(V)}$ . وذهب الفراء أن الأمر للتوبيخ  $^{(A)}$ .

<sup>(</sup>١) اللباب في علوم الكتاب: ٢٠٣/١، وينظر: التبيان في إعراب القرآن: ٧/١، وروح البيان: ١٤/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الجامع لأحكام القرآن: ١٤٧/١.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٥/١٧٦.

<sup>(</sup>٤) التفسير الكبير: ٢٩/٢٦.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ٥/٣٧٩.

<sup>(</sup>٦) التسهيل في علوم التتريل: ٧٤/٢.

<sup>(</sup>٧) ينظر: إرشاد العقل السليم: ٣١/٧، ومعاني القرآن للنحاس: ٢٦٢/٥، وأنوار التتريل: ٣٣٦/٤، وتفسير والجامع لأحكام القرآن: ٣٣/١٤، ومدارك التتريل: ٢٦٥/٣، وتفسير الجلالين: ١٥٣٥، وتفسير السراج المنير: ١٥٢/٣.

<sup>(</sup>٨) ينظر: معانى القرآن: ٢٩٣/٣.

## ٤- الأمر للتعجب:

ويأتي الأمر للتعجب ومنه قوله تعالى: ﴿ أَسْعُ مِمْ وَأَبْصِرْ يَوْمَ يَأْتُونَنَا لَكُوْنِ لِللَّهِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِي الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعِلْمِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْعِيْنِ الْعَلِيْنِ الْعَلِيْلِي الْعَلِيْنِ الْعَلِيْمِ الْعَلِيْمِ الْعَلِيْمِ الْعَلِيْمِ الْعَلِيْمِ الْعَلِيْلِي الْعَلِيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلِيْعِلِي عَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلِيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلِيْعِلِي الْعَلِيْمِ الْعَلِيْمِ الْعَلِيْمِ الْعَلِيْمِ الْعَلِيْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِي الْعَلْمِي الْعَلِيْمِ الْعَلِيْمِ الْعَلِيْمِ الْعِلْمِي الْعَلِيْمِ الْعَلِيْمِ الْعَلِيْمِ الْعَلِي الْعَلْمِلْمِي الْعَلِيْمِ الْعَلِيْمِ الْعَلِيْمِ الْعَلِيْمِ الْعَلِيْمِ

وهذا ما ذكره النسفي بقوله: «الجمهور على إنَّ لفظه أمر ومعناه التعجب والله تعالى لا يوصف بالتعجب ولكنَّ المراد أنَّ إسماعهم وإبصارهم جدير بأن يتعجب منهما بعدما كانوا صماً وعمياً في الدنيا» $^{(7)}$ ، وهذا كما ذكر النسفي رأي أكثر العلماء $^{(7)}$ .

# ٥- الأمر للتوبيخ والتهديد:

ومنه قوله تعالى: ﴿ قُلْ مُوبُواْ بِعَبْطِكُمْ إِنَّ اللهُ عَلِيمٌ بِذَات الصَّدُورِ ﴾ [آل عمر ان: من الآية الكريمة ما نصه: «وقوله: «موتوا» أمر ومعناه الدعاء، وقيل: معناه الخبر أي: إنَّ الأمر كذلك، وقد قال بعضهم: إنه لا يجوز أن يكون بمعنى الدعاء؛ لأنه لو أمره بأن يدعو عليهم بذلك لماتوا جميعاً على هذه الصفة فإنَّ دعوته لا تُردُّ، قد آمن منهم كثيرون بعد هذه الآية، ولا يجوز أن يكون بمعنى الخبر؛ لأنه لو كان خبراً لوقع على حكم ما أخبر ولم يؤمن أحد بعدُ، وإذا انتفى هذان المعنيان فلم يبق إلاَّ أن يكون معناه التوبيخ والتهديد، ومثله: ﴿ اعْمَلُوا مَا شَنْتُمْ ﴾ [فصلت: من الآية ٤٠]، «إذا لم تستتح التوبيخ والتهديد، ومثله: ﴿ اعْمَلُوا مَا شَنْتُمْ ﴾ [فصلت: من الآية ٤٠]، «إذا لم تستتح

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٥٠٧/٤.

<sup>(</sup>٢) مدارك التتريل: ٣٧/٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكشاف: ١٩/٣، والتفسير الكبير: ١٨٩/٢١، وإرشاد العقل السليم: ٢٦٥/٥، وأنوار التتريل: ١٦/١٣.

فاصنع ما شئت»(١). وهذا الذي قاله ليس بشيء؛ لأن مَنْ آمن منهم لم يدخل تحت الدعاء إنْ قصد به الدعاء، ولا تحت الخبر إنْ قصد به الإخبار»(٢).

فقد ذكر الحلبي الأقوال الواردة في الآية الكريمة محللاً كل قول منها وصولاً إلى الرأي الأقرب إلى الصواب وذلك بالاعتماد على سياق الآية الكريمة، هذا يُبين لنا مقدرته العلمية وسعة معرفته.

وهذا رأي أبو حيان كذلك (٣)، وذكر باقي المفسرين أنه بمعنى الدعاء (١٠). - الأمر للوعيد والتهديد:

ومنه قوله تعالى: ﴿وَكَذَلَكُ نُمَرِفُ الآيات وَلِيَعُولُواْ دَرَسَتَ وَلَنَيْنَهُ لَعَمْ يَعْلَمُونَ وَالأَنعام: ٥٠١]، قال السَّمين الحلّبي: «وقال الشَّيخ: ولا يتعين ما ذكره المعربون والمفسرون من أن اللام لام (كي) أو لام الصيرورة، بل الظاهر أنها لام الأمر، والفعل مجزوم بها، ويؤيد قراءة من سكن اللام والمعنى عليه متمكن، كأنه قيل: وكذلك نُصرِّفُ الآيات، وليقُولُوا هم ما يقولون من كونها دَرَسَتَهَا وتعلمتها، أو دَرَسَتْ هي، أي: بليتُ وقدمت، فإنه لا يحتفل بهم، ولا يلتفت إلى قولهم وهو أمر معناه الوعيد والتهديد، وعدم الاكتراث بقولهم، أي: نُصرِّفها وليدْعوا فيها ما شاعُوا، فإنه لا اكتراث بدعواهم»(٥).

وهذا رأي أبو السعود الذي قال: «وهذا أمر معناه الوعيد والتهديد وعدم الاكتراث بقولهم»<sup>(٦)</sup>. وذهب ابن عطية إلى القول بأن الأمر يتضمن التوبيخ والوعيد<sup>(٧)</sup>. وذكر الواحدي أن اللام بمعنى العاقبة.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب (الأدب)، باب (إذا لم تستح فاصنع ما شئت): ٥٧٦٩: ٥٧٦٩.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ١٩٨/٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط: ٤٤/٣، واللباب في علوم الكتاب: ٩٩/٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر: حامع البيان: ١٥٤/٧، والكشاف: ٢٥٥١، والتفسير الكبير: ١٧٦/٨، ومدارك التتريل: ١٧٥/١، وأنوار التتريل: ٨٥/٢، والوجيز: ٢٢٩/١، وإرشاد العقل السليم: ٧٦/٢.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ٣/٥٠/، وينظر: البحر المحيط: ٢٠١/٤.

<sup>(</sup>٦) إرشاد العقل السليم: ١٧٠/٣.

<sup>(</sup>٧) ينظر: المحرر الوحيز: ٣٩١/٢.

#### ٧- الأمر في معنى الخبر:

ومنه قوله تعالى: ﴿ فَاقْدْفِيهِ فِي الْيَمْ فَلْلُقَهِ الْيَمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالْمُلَّالِيلِمُ اللَّهُ اللَّ

وجاء هذا النوع في مواضع متعددة من تفسير ه(7).

# ٨- الأمر في معنى النهي:

ومنه قوله تعالى: ﴿وَقَضَى رَبُكَ أَلاَ تَعْبُدُواْ اللَّهِ أَلِهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً﴾ [الإسراء: من الآية ٢٣]، قال السّمين الحلبي: «فيكون قد عطف ما هو بمعنى الأمر على نهى»(٤).

وهذا ما ذهب إليه الزمخشري وأبو حيان (٥).

# ثانياً: النهي:

وهو طلب الكف عن الفعل، استعلاءً، قال السكاكي: «للنهي حرف واحد وهو (لا) الجازم في قولك: (لا تفعل)، والنهي محذو به حذو الأمر في أنَّ أصل استعمال (لا تفعل) أن يكون على سبيل الاستعلاء بالشرط المذكور فإنْ صادف ذلك أفاد الوجوب وإلا أفاد طلب الترك فحسب» (1). فالوجوب والإلزام شرطان يلازمان أسلوب النهي، ويعنيان وجوب إلزام المخاطب بما يُنهى عنه. والسكاكي

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٥/٠٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المحرر الوحيز : ٥٦/٤، ومعالم التتريل: ٥٢٧٢، والكشف والبيان: ٢٤٤/٦، ومدارك التتريل: ٥٤/٣، والبحر المحيط: ٢٢٦/٦، واللباب في علوم الكتاب: ٢٣٥/١٣، وتفسير السراج المنير: ٣٦٣/٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الدر المصون: ١٨٩/٤، و٤٤٨/٤، و٢١/٥٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ٣٨٢/٤.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الكشاف: ٦١٤/٢، والبحر المحيط: ٢٠/٦.

<sup>(</sup>٦) مفتاح العلوم، ص١٥٢-١٥٣.

يوازن بين أسلوب الأمر، وأسلوب النهي فيرى أنَّ الأسلوبين يشتركان في اعتبار الاستعلاء والأخير، ونقصد بالآخر أنَّ الأمر والنهي يقصدان الآخر فلا يمكن لإنسان أن ينهى نفسه أو يأمرها.

أما وجه الخلاف بين الأسلوبين فهو أنَّ لكل منهما صيغة خاصة به «الأمر دال على الطلب، والنهي دال على المنع، وأنَّ الأمر لابدَّ من إرادة مأمورة، وأن النهي لابُدَّ فيه من كراهية منهية»(١).

وقد عرف السَّمين الحلبي النهي بأنه: «طلب ترك أو كف»(٢)، وذكر في تفسيره بعضاً من المعانى المجازية التي يخرج إليها النهي وهي:

#### ١- النهي للدعاء:

تأتي صيغة النهي للدعاء من الأدنى إلى الأعلى كقوله تعالى: ﴿رَبُهَا لاَ يُزِعُ وَاللَّهُ عَلَيْهَا ﴾ قَالَ السّمين الحلبي: «والنهي في اللفظ للقلوب، وفي المعنى دعاء شه تعالى، أي: لا تُزغ قلوبَنا فَتَزيغ ﴾ (١). وهذا ما ذكره أبو حيان وغيره (١).

# ٢- النهي للإلهاب والتهييج:

ومنه قوله تعالى: ﴿الْحَقُّ مِن رَبِكَ فَلاَ تَكُونَنَ مِن الْمُسْرِينِ ﴾ [آل عمران: ٦٠]، قال السَّمين الحلبي: «والنهي له اللَّيُ عن الامتراء، ولم يكن ممترياً، وهذا من الإلهاب والتهييج على الثبات على ما هو عليه من الحق، أو لأنَّ المراد به غيره»(٥).

<sup>(</sup>١) الطراز: ٣/٥٨٣.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٥٠٨/٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ١٦/٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: البحر المحيط: ٤٠٣/٢، والإتقان: ٢٠٧/٣ ، واللباب في علوم الكتاب: ٥٢/٥.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ٢٠/٢.

وهذا رأي أبو السعود الذي قال: «والخطاب إما للنبي على طريقة الإلهاب والتهييج لزيادة التثبيت والإشعار بأن الامتراء في المحذورية بحيث ينبغي أن ينهى عنه من لا يكاد يمكن صدوره عنه فكيف بمن هو بصدد الامتراء، وإما لكل من له صلاحية الخطاب»(١)، وهذا رأي أكثر المفسرين(٢).

# ٣- النهي للإباحة:

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَاصْبِرْلِمُكُمْ رَبِكَ وَالْ تُطْعُ مِنْهُمْ آَمَا أَوْ كُلُورا ﴾ [الإنسان: ٢٤]، قال السمين الحلبي في بيان الآية الكريمة مستعيناً بأقوال العلماء ما نصه: «الأول: ويؤول المعنى إلى تقدير ولا تطع منهما آثماً ولا كفوراً. وقال الزمخشري: فإن قلت معنى (أو) ولا تطع أحدهما فهلا جيء بالواو ليكون نهياً عن طاعتهما جميعاً. قلت: لو قيل لا تطعهما لجاز أن يطيع أحدهما، وإذا قيل: لا تطع أحدهما؛ علم أن الناهي عن طاعة أحدهما عن طاعتهما جميعاً أنهى. كما إذا نهى أن يقول لأبويه أف علم أنه ينهى عن ضربهما عن طريق الأولى. الثاني: أنها بمعنى (لا) أي لا تطع من أثم ولا من كفر. قال مكي: وهو قول الفراء: وهو بمعنى الإباحة التي ذكرنا » (٢٠).

#### ٤- النهي للمبالغة:

ويأتي النهي للمبالغة ومنه قوله تعالى: ﴿كَابُ أَنِلَ اللَّهُ فَلاَ بَكُن فَي فَي مَن مَن مَدْرِكَ حَرَجٌ مِنْهُ لَندْرَ بِهِ وَذَكْرَى لِلْمُرْمِينِ ﴾ [الأعراف: ٢]، قال السّمين الحلبي: «والنّهي في الصورة للحرَج، والمراد الصادر منه مبالغة في النهي عن ذلك، كأنه قيل: لا تتعاط أسباباً ينشأ عنها حَرَجٌ، وهو من باب (لا أرينك ههنا) النهي

<sup>(</sup>١) إرشاد العقل السليم: ٤٦/٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف: ١/٩٥٨، وأنوار التتريل: ٤٦/٢، والبحر المحيط: ٥٠٢/٢، ولُباب التأويل: ٣٥٩/١، والبحر المديد: ١/٣٥٩.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٩/٥٤، وينظر: معاني القرآن: ٥/١٧٠، والكشاف: ٩/٥/٤، ومشكل إعراب القرآن: ٧٨٨/٢.

متوجه على المتكلم، والمراد به المخاطب، كأنه قال: لا تكن بحضرتي فأراك، ومثله: ﴿ فَلاَ يَمُدُنُّكُ عَنْهَا مَنْ لِا يُؤْمِنْ عُهَا ﴾ [طه: من الآية ١٦]» (١).

وهذا ما ذهب إليه البيضاوي(Y)، وذهب أبو السعود إلى معنى التنفير والتحذير(Y).

## ثالثاً: الاستفهام:

والاستفهام بلاغياً: هو طلب العلم بالشيء المجهول وهو من صيغ الإنشاء الطلبي، قال السكاكي: «والاستفهام طلب حصول في الذهن، والمطلوب حصوله في الذهن إما أن يكون حكماً بشيء على شيء أو لا يكون، والأول هو التصديق ويمتنع انفكاكه من تصور الطرفين، والثاني هو التصور ولا يمتنع انفكاكه من التصديق»(1).

فإذا كان التردد في الوقوع أو اللاوقوع فهو التصديق، وإذا كان التردد في المفرد فهو التصور المعنوي كقولنا: (أقام زيد؟) يكون الاستفهام للتصديق أي: لوقوع الفعل أما إذا قلنا: (أزيد قام أم عمرو؟) يكون الاستفهام للتصور والفرق بين الهمزة التي يطلب بها التصور أو التصديق أن كل ما صلح أن يؤتى بعده بأم المتصلة فهو استفهام عن التصور.

وللاستفهام ألفاظ موضوعة له<sup>(ه)</sup> وهي (الهمزة)، و(هل)، و(ما)، و(من)، و(أي)، و(لم)، و(كيف)، و(أين)، و(أنَّى)، و(متى)، و(أيَّان).

ويخرج الاستفهام مجازياً إلى أغراض بلاغية تعرف من سياق الكلام وقرائن الألفاظ. قال القزويني: «ثم هذه الألفاظ كثيراً ما تستعمل في معانٍ غير

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٢٢٩/٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: أنوار التتريل: ٣/٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: إرشاد العقل السليم: ٢٠٩/٣، والبحر المديد: ٢٦١/٢.

<sup>(</sup>٤) مفتاح العلوم، ص١٤٦.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الإيضاح: ٢٢٨/١.

الاستفهام بحسب ما يناسب المقام»(١). وذكر مفسرنا أنواعاً كثيرة لخروج الاستفهام مجازياً في تفسيره وهي:

#### ١- الاستفهام للتعظيم:

أشار السمين الحلبي إلى خروج الاستفهام إلى معنى التعظيم مجازاً، عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ فَأَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ ﴾ [الواقعة: ٨]، فقال: «أصحاب الأولى مبتدأ و «ما» استفهام فيه تعظيم مبتدأ ثان » (٢).

وهذا رأي ابن عطية والرازي<sup>(۱)</sup>. وذهب أغلب العلماء إلى أن الاستفهام بمعنى التعجب، قال البيضاوي: «والجملتان الاستفهاميتان خبر ان لما قبلهما بإقامة الظاهر مقام الضمير ومعناهما التعجب من حال الفريقين»<sup>(1)</sup>، وهذا رأي البغوي والزمخشري والنسفي وغيرهم<sup>(1)</sup>.

وذهب ابن عادل إلى معنى التفخيم والتعجب(١).

# ٢- الاستفهام للتعجب أو التعجيب:

أشار مفسرنا إلى هذا النوع من الاستفهام في قوله تعالى: ﴿مَا لَكُمْ كَيْنَ مَعْكُمُونَ ﴾ [الصافات: ١٥٤]، فقال: «استفهام تعجب من حكمهم بهذا الحكم الجائر وهو أنهم نسبوا أخس الجنسين وما يتطيّرون منه ويتوارى أحدهم من قومه عند بشارته به إلى ربهم وأحسن الجنسين اليهم»(٧).

<sup>(</sup>١) الإيضاح: ١/٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٦/٣٥٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المحرر الوحيز: ١٥٨/١، والتفسير الكبير: ٢٧/٢٩.

<sup>(</sup>٤) أنوار التتريل: ٥/٢٨٤.

<sup>(</sup>٥) ينظر: معالم التتريل: ٨/٧، والكشاف: ٤٥٦/٤، ومدارك التتريل: ٢٠٦/٤، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان: ٢٣٣/٦، ولباب التأويل: ١٥/٧، والبحر المديد: ٢٩/٧.

<sup>(</sup>٦) ينظر: اللباب في علوم الكتاب: ٣٧٧/١٨.

<sup>(</sup>٧) الدر المصون: ٥/٥١٥.

وهذا رأي ابن عادل(1)، وذكر الزمخشري أن الاستفهام للاستهزاء والتهكم والتعجيب(1).

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿ قُلَ الْإِسْنَانِ مُا أَكُورُ ﴾ [عبس: ١٧]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «ما أكفره» إمّا تعجب وإمّا استفهام تعجيب» (٣).

وذهب أغلب العلماء إلى معنى التعجب، ومنهم: أبو السعود، والبغوي والزمخشري (أ)، وذكر ابن جزي الكلبي معنى التعجيب (أ)، وقال ابن عطية: «ما أكفره: يحتمل معناه التعجب ويحتمل معنى الاستفهام توقيفاً أي: أي شيء أكفره أي: جعله كافراً ((1) وتبعه أبو حيان (())، وذهب بعضهم إلى معنى التوبيخ (())، وحمل النسفى والثعالبي الآية على معنى التعجب أو التوبيخ (()).

#### ٣- الاستفهام للتشويق:

ومن هذا النوع ما جاء في قوله تعالى: ﴿ مَلْ أَتَكَ حَدِيثُ الْنَاشِيَةِ ﴾ [الغاشية: ١]، قال السَّمين الحلبي: «قوله: «هل أتاك» هو استفهام على بابه، ويسميه أهل البيان التشويق» (١٠).

<sup>(</sup>١) ينظر: اللباب في علوم الكتاب: ٣٥١/١٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف: ٦٦/٤.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٢/٠٨٦.

<sup>(</sup>٤) ينظر: معاني القرآن الفراء: ٥/٥٥٠، والكشاف: ٧٠٣/٤، وإرشاد العقل السليم: ١١٠/٩، ومعالم التتريل: ٣٣٧/٨، والكشف والبيان: ١٣٢/١٠.

<sup>(</sup>٥) ينظر: التسهيل لعلوم التنزيل: ٢٨٤/٣.

<sup>(</sup>٦) المحرر الوجيز: ١١/٥.

<sup>(</sup>٧) ينظر: البحر المحيط: ٢٠/٨.

<sup>(</sup>٨) ينظر: تفسير السراج المنير: ٤/٤ ٣٥، والبحر المديد: ٣٦٨/٨.

<sup>(</sup>٩) ينظر: مدارك التتريل: ٣١٧/٤، والجواهر الحسان: ٣٨٨/٤.

<sup>(</sup>١٠) الدر المصون: ٦/٢٥.

وهذا رأي أبي حيان قائلاً: «وهذا الاستفهام توقيف، وفائدته تحريك نفس السامع إلى تلقي الخبر» (١)، وذهب الشربيني إلى معنى التشويق (٢)، في حين ذهب أبو السعود إلى معنى التعجب والتشويق (٢).

#### ٤- الاستفهام الإنكاري:

ذكر مفسرنا هذا الغرض البلاغي في تفسيره، وعرض له الكثير من الأمثلة، منها ما جاء في قوله تعالى: ﴿وَمَا لَنَا أَلا مَا اللهِ اللهِ اللهِ [البقرة: من الأية ٢٤٦]، قال السمين الحلبي: «قوله: «وما لنا أَلا نقاتل»... و «ما» في محل رفع بالابتداء، ومعناها الاستفهام، وهو استفهام إنكار»(؛).

وهذا رأي العكبري<sup>(٥)</sup> وأبي حيان الذي قال: «استفهام في اللفظ، وإنكار في المعنى»<sup>(١)</sup>.

ومنه أيضاً ما جاء في قوله تالى: ﴿ فَلَمَّا جَاء سُلَمَّانَ قَالَ أَمَدُّونَنِ بِمَالَ ﴾ [النمل: من الآية ٣٧]، قال السَّمين الحلبي: «قوله: «أتُمِدُّونني» استفهامُ إنكار (٧) وذكر الصنعائي أن الاستفهام للتوبيخ والإنكار (٨).

وقد أكثر مفسرنا من ذكر هذا النوع في تفسيره (٩).

وجاء الاستفهام الإنكاري عند السَّمين الحلبي على ثلاثة أنواع:

<sup>(</sup>١) البحر المحيط: ٤٥٧/٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير السراج المنير: ٣٨٤/٤، والتحرير والتنوير: ٢٦١/٣٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: إرشاد العقل السليم: ١٤٨/٩، والبحر المديد: ٤٤٨/٨.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ١/٩٩٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: إملاء ما من به الرحمن: ١٠٣/١.

<sup>(</sup>٦) البحر المحيط: ٢٦٤/٢.

<sup>(</sup>٧) الدر المصون: ٥/٣١٣.

<sup>(</sup>٨) ينظر: البحر المديد: ٣٣٢/٥.

 <sup>(</sup>٩) ينظر: الكشاف: ٢/٥٧٦، ومدارك التتريل: ٢٨٧/٢، وأنوار التتريل: ٤٤٧/٣، وروح المعاني:
 ٨١/١٥، وزهرة التفاسير: ٢٣٨٧/١.

# أ- الاستفهام الإنكاري التوبيخي:

والتوبيخ يأتي بمعنى ما كان ينبغي أن يكون، كقوله تعالى: ﴿ أَفَا صُفَاكُمْ رَبُّكُم الْبَيْرِ ﴾ والتوبيخ يأتي بمعنى ما كان ينبغي أن يكون، كقوله تعالى: «قوله: «أفأصفاكم» البير في الإسراء: من الآية ٤٠]، قال السمين الحلبي: «قوله: «أفأصفاكم» ألف «أصفقى» عن واو، لأنه من صفًا يَصقُوا صفواً، وهو استفهام إنكار وتوبيخ» (١).

وهذا رأي أبي حيان وذكره ابن عادل(1)، وذهب ابن جزي إلى معنى التوبيخ فقط(1)، في حين ذهب باقي العلماء إلى معنى الإنكار(1).

وذهب أبو حيان إلى غرض الإنكار $^{(1)}$ ، وذكر العكبري والشوكاني غرض التوبيغ $^{(4)}$ .

وذكر مفسرنا هذا النوع في مواضع متعددة من تفسيره $^{(\wedge)}$ .

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٣٩٣/٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط: ٣٦/٦، واللباب في علوم الكتاب: ٢٩١/١٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: التسهيل لعلوم التتزيل: ١٠٨/٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الكشاف: ٢/٥٧٦، ومدارك التتريل: ٢٨٧/٢، وتفسير القرآن العظيم: ٧٧/٥، وأنوار التتريل: ٤٤٧/٣، وتفسير السراج المنير: ٢٤١/٢، وإرشاد العقل السليم: ١٧٣/٥.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ٩٣/٣.

<sup>(</sup>٦) ينظر: البحر المحيط: ١٦١/٤، وأيسر التفاسير: ٧٨/٢، والتحرير والتنوير: ٦٦٠/٦.

<sup>(</sup>٧) ينظر: التبيان في إعراب القرآن: ٧/١،٥، وفتح القدير: ١٨٨/٢.

<sup>(</sup>٨) ينظر: الدر المصون: ٨-٣٨٩، ٣/٠٢٦، ٥/٥٥٥.

# ب- الاستفهام الإنكاري التوبيخي التعجيبي:

وجاء هذا النوع في قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينِ اَسُودَتَ وَجُوهُهُمُ أَكُلُوتُم بَعْدَ اِيَانِكُمْ فَذُوقُواْ الْمَذَابَ بِمَا كُلُتُمْ مَكُنُرُونِ ﴾ [آل عمر ان: من الآية ١٠٦]، قال السّمين الحلبي: «وقوله: «أكفرتم» الهمزة فيه للإنكار عليهم والتوبيخ لهم والتعجيب من حالهم» (١).

وذكر البيضاوي أن الهمزة للتوبيخ والتعجيب قائلاً: «أي: فيقال لهم أكفرتم والهمزة للتوبيخ والتعجيب من حالهم وهم المرتدون وأهل الكتاب» $^{(7)}$ ، وتبعه أبو السعود $^{(7)}$ .

# ج- الاستفهام الإنكاري التقريعي:

ومنه ما جاء في قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَتَعَدْتُمْ عِندَ اللَّهِ عَهْداً فَلَن يُخْلَفَ اللَّهُ عَهْدَهُ ﴾ [البقرة: من الآية ٨٠]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «اتخذتم» الهمزة للاستفهام، ومعناهُ الإنكارُ والتقريع» (١٠).

ولم يحدد أبو حيان نوع الاستفهام قائلاً: «... وأمر نبيه ﷺ بأن يرد عليهم بهذا الاستفهام الذي يدل على الإنكار ما قالوه»(٥).

# ٥- الاستفهام التقريري:

وقف السَّمين الحلبي في تفسيره على آيات عديدة لهذا الغرض البلاغي، منها ماجاء في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَمُلُمْ أَنِ اللّهَ لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [البقرة: من الآية ١٠٧]،

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١٨٣/٢.

<sup>(</sup>٢) أنوار التتريل: ٧٧/٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: إرشاد العقل السليم: ٦٩/٢.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٢٧٢/١.

<sup>(</sup>٥) البحر المحيط: ١/٤٤٥.

قال السّمين الحلبي: «قوله تعالى: «ألم تعلم»: هذا استفهام معناه التقرير»(1).

وهذا التوجيه موافق لما ذكره بعض المفسرين<sup>(۱)</sup>، قال أبو حيان: «هذا أيضاً استفهام دخل على النفي فهو تقرير، فليس له معادل، لأن التقرير معناه: الإيجاب، أي: قد علمت أيها المخاطب أن الله له سلطان السماوات والأرض والاستيلاء عليهما، فهو يملك أموركم ويدبرها، ويجريها على ما يختاره لكم من النسخ وغيره»<sup>(۱)</sup>.

ومنه قوله تعالى: ﴿قَالَ أَوْلَمْ تُوْمِنِ قَالَ بَلَمِ ﴾ [البقرة: من الآية ٢٦٠]، قال السّمين الحلبي: «والهمزةُ هنا للنقرير، لأنّ الاستفهامَ إذا دخل على النفي قرره كقوله:

أَلَسْتُمْ خَيْرَ مَنْ رَكِبَ المَطَايَا وأنْدى العَامِلينَ بُطُونَ رَاحِ ('') المعنى: أنتم خيرُ »(°).

وهذا ما ذكره ابن عادل و ابن عاشور  $(^{1})$ .

وأمثلته متعددة (٢).

# ٦- الاستفهام للنفي:

تحدث السَّمين الحلبي عن الغرض الذي من أجله سيق لفظ الاستفهام وذلك في مثل قوله تعالى: ﴿ صَبِّعَةُ اللهِ وَمَن أَخْسَن مِن اللهِ صَبِّعَةً وَمَخْن كُهُ عَابِدون ﴾

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١/٣٣٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: النكت والعيون: ١٧٢/١، والكشف والبيان: ٢٥٦/١، وإرشاد العقل السليم: ١٤٣/١.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط: ١/٥١٥.

<sup>(</sup>٤) البيت لجرير، وهو في ديوانه، ص٨٩.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ١/٦٣٠٠.

<sup>(</sup>٦) ينظر: اللباب في علوم الكتاب: ٣٦٥/٤، والتحرير والتنوير: ١١/٢.

<sup>(</sup>٧) ينظر: الدر المصون: ٩٢/١، و٩٦٩، و٣٦٩/٠.

[البقرة: ۱۳۸]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «ومن أحسن» مبتدأ وخبر، وهذا استفهام معناه النفي، أي: (1).

وهذا رأي أبي حيان الذي قال: «هذا استفهام ومعناه النفي أي: و لا أحد أحسن من الله صبغة» $^{(7)}$ . وذهب النيسابوري إلى معنى الإنكار $^{(7)}$ ، وأبو السعود إلى معنى الإنكار والنفى $^{(1)}$ .

ومنه قوله تعالى: ﴿ مَلْ يُهُلُكُ إِلاَ الْقَوْمُ الظَّالُونِ ﴾ [الأنعام: من الآية ٤٧]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «هل يهلك» هذا استفهام بمعنى النفي، ولذلك دخلت «إلاً» وهو استثناء مفرغ، والتقدير: ما يهلك إلاً القوم الظالمون» (٥).

وهذا ما ذكره أبو حيان وابن عادل وأبو السعود  $(^{1})$ ، وذهب الشوكاني إلى غرض التقرير قائلاً: «الاستفهام للتقرير: أي: ما يهلك هلاك تعذيب وسخط إلاً القوم الظالمون» $(^{(})$  وهذا رأي العكبري $(^{(})$ .

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿وَمَنِ يَغْفُرُ الذُّنُوبَ إِلاَّ اللهُ ﴾ [آل عمر ان: من الآية ٢]، قال السَّمين الحلبي: «وقوله: «ومن يغفر» استفهامُ معناه النفي، ولذلك وقع بعده الاستثناء»(٩).

وهذا رأي الزجاج، والبيضاوي (١٠).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٣٨٨/١.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط: ٥٨٤/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: غرائب القرآن ورغائب الفرقان: ١٥/١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: إرشاد العقل السليم: ١٦٨/١.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ٦٧/٣.

<sup>(</sup>٦) ينظر: البحر المحيط: ١٣٦/٤، واللباب في علوم الكتاب: ١٥٤/٨، وإرشاد العقل السليم: ١٣٥/٣.

<sup>(</sup>٧) فتح القدير: ١٧٠/٢.

<sup>(</sup>٨) ينظر: التبيان في إعراب القرآن: ٤٩٧/١.

<sup>(</sup>٩) الدر المصون: ٢١١/٢.

<sup>(</sup>١٠) ينظر: إعراب القرآن: ١٩٩/١، وأنوار التتريل: ٩٣/٢.

#### ٧- الاستفهام للتحريض:

تناول السمين الحلبي في تفسيره هذا الغرض البلاغي في قوله تعالى: 

(وَمَا لَكُمْ لا تُقَاتِلُونَ فِي سَيلِ اللهِ اللهِ النساء: من الآية ٢٦]، فقال: «قوله تعالى: 

«وما لكم لا تقاتلون»: هذا استفهام يراد به التحريض والأمر بالجهاد»(١).

وذكر النسفي معنى النفي قائلاً: «وهذا الاستفهام في النفي للتنبيه على الاستبطاء» $(^{(Y)}$ .

#### ٨- الاستفهام للتوبيخ:

وذكر السَّمين الحلبي هذا النوع من الاستفهام، ومنه ما جاء في قوله تعالى: ﴿قَالَ مَلْ عَلَيْتُم مَّا فَعَلْتُم بِيُوسُفَ وَأَخِيه إِذْ أَتُمْ جَاهِلُونَ ﴾ [يوسف: ٨٩]، قال مُرجحاً: «قوله: «هل علمتم» يجوز أن يكون استفهاماً للتوبيخ، وهو الأظهر »(٣).

وذهب الرازي إلى غرض التعظيم في الاستفهام (٤)، أما القرطبي فذكر غرض التذكير والتوبيخ للاستفهام (٥).

ومنه ما جاء في معرض تفسيره لقوله تعالى: ﴿ أَفَأَمِنَمُ أَن يَخْسِفَ بِكُمْ جَانَبَ الْبَرِ ﴾ [الإسراء: من الآية ٦٨]، قال: «قوله: «أفأمنتم» استفهام توبيخ وتقريع» (١). فجمع بين التوبيخ والتقريع.

وذكر الزمخشري غرض الإنكار $(^{()})$ ، وتبعه أبو حيان والبيضاوي والشوكاني $(^{()})$ .

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٣٩٤/٢.

<sup>(</sup>٢) مدارك التتريل: ٢٣٣/١.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٢١١/٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر: التفسير الكبير: ١٣١/٤.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الجامع لأحكام القرآن: ٩٥٥/٩.

<sup>(</sup>٦) الدر المصون: ٤٠٦/٤.

<sup>(</sup>٧) ينظر: الكشاف: ٦٣٤/٢.

<sup>(</sup>٨) ينظر: البحر المحيط: ٥٧/٦، وأنوار التتريل: ٢٥٧/٦، وفتح القدير: ٣٤٩/٣.

#### ٩- الاستفهام للتسوية:

أشار السَّمين الحلبي إلى هذا الغرض البلاغي في معرض تفسيره لقوله تعالى: ﴿ إِنْ الْبَيْنِ الْمُعَالَمُ مُ الْمُرُوا سَوَاءُ عَلَيْهِمُ أَأَنْدَرَهُمُ الْمُرُومُ اللَّمِ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمِ اللْمُعْلِي اللْمِلْمُ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِ

وهذا ما ذكره العلماء الذين سبقوه ومنهم الزمخشري الذي قال: «والهمزة وأم مجردتان لمعنى الاستواء وقد انسلخ عنهما الاستفهام» $^{(7)}$ ، وتبعه النسفي وأبوحبان $^{(7)}$ .

# ١٠ - الاستفهام للأمر:

يخرج الاستفهام مجازياً إلى غرض الأمر ومنه قوله تعالى: ﴿وَقُلِ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ السَّمين اللَّهِ السَّمين اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ السَّمين الْحَلبي: «قوله: «أأسلمتُم» صورته استفهام ومعناه الأمر، أي: أسلّموا، كقوله تعالى: ﴿ وَهُلْ أَتُم مُنْهُونَ ﴾ [المائدة: من الآية ٩١]، أي: انتهوا» (٤).

وهذا رأي أكثر المفسرين<sup>(٥)</sup>.

# رابعاً: النداء:

عرَّف البلاغيون النداء بأنه «طلب الإقبال بحرف نائب مناب (ادعو) لفظاً أو تقدير أ»(1).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١٠٣/١.

<sup>(</sup>٢) الكشاف: ٨٧/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مدارك التتريل: ١٥/١، والبحر المحيط: ١٧١/١.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ١/٢ه.

<sup>(</sup>٥) ينظر: معاني القرآن للفراء: ١٨٢/١، وجامع البيان: ٢٨١/٦، ومعالم التتريل: ٣٠/٢، والمحرر الوحيز: ١٩٠١، والتبيان في إعراب القرآن: ٢٤٩/١، والجامع لأحكام القرآن: ٤٥/٤، ولُباب التأويل: ٣٠/١، والبحر المحيط: ٢٠٣/١، والوحيز: ٢٠٣/١، والإتقان: ٣٠٢/٣، وأيسر التفاسير: ٢٩٧/١.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الإيضاح: ٢٤٥/١، وتمذيب السعد: ٤٤/٣، والإتقان: ٢٠٩/٣.

وللنداء أدوات عدة هي: (الهمزة)، و(آ)، و(أيا)، و(أي)، و(آي)، و(هيا)، و(وا)، و(يا). وبعض هذه الأدوات للقريب وبعضها للبعيد، وقد أشار سيبويه إلى ذلك (١).

ويخرج النداء من معناه الحقيقي إلى معان مجازية ذكرها البلاغيون «وقد تستعمل صيغته في غير معناه، كالإغراء في قولك لمن أقبل يتظلم (يا مظلوم) والاختصاص في قولهم: أنا أفعل كذا أيها الرجل، ونحن نفعل كذا أيها القوم، واغفر اللهم لنا أيتها العصابة، أي: متخصصاً من بين الرجال، ومتخصصين بين الأقوام والعصائب»(٢).

وتناول السَّمين الحلبي المعاني المجازية للنداء في تفسيره وذكر الأغراض البلاغية لأسلوب النداء ومنها:

#### ١- النداء للتنبيه:

ومنه ما جاء في قوله تعالى: ﴿ الْكَنْسِ كُمْتُ مَعَهُمْ فَأُفُوزَ فَوْزاً عَظِيما ﴾ [النساء: من الآية ٧٣]، قال السّمين الحلبي: «و «يا» فيها قولان: أحدهما: وهو قول الفارسي أنها لمجرد التنبيه فلا يُقدّر منادى محذوف ولذلك باشرت الحرف. والثاني: أن المنادى محذوف تقديره: يا هؤلاء ليتني وهذا الخلاف جار فيها إذا باشرت حرفاً أو فعلاً كقراءة الكسائي: «ألا يا اسجدوا» (٣) [النحل: من الآية به الله به وقوله:

ألا يا اسقياني قبل غارةِ سنجال .....قبل غارةِ سنجال ألا يا اسقياني قبل غارةِ سنجال

<sup>(</sup>١) ينظر: الكتاب: ٣٢٥/١١، وينظر: معجم المصطلحات البلاغية: ٣٢٧/٣.

<sup>(</sup>٢) الإيضاح: ١/٥٧١.

<sup>(</sup>٣) «ألا يَسْتُحُدُوا» كلهم شدد اللام في «ألا يَسْجُدُوا» غير الكسائي فإنه خففها ولم يجعل فيها أن ووقف على «ألا» ثم ابتداء «ألاً يَسْجُدُوا». ينظر: السبعة، ص٤٨.

<sup>(</sup>٤) البيت للشماخ وهو في ديوانه، ص٥٦، وعجزه: وقبل مَنايا فادياتٍ وآجالٍ.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ٣٩٢/٢.

وهذا التوجيه للمعنى هو المشهور وعليه أغلب المفسرين والعلماء (۱). قال البيضاوي: «المتنبيه على ضعف عقيدتهم وأن قولهم هذا قول من V مواصلة بينكم وبينه وإنما يريد أن يكون معكم لمجرد المال» (۱).

### ٢- النداء للاختصاص:

يخرج النداء مجازياً إلى غرض الاختصاص وذلك في مثل قوله تعالى: ﴿ وَالْوَا أَتُمْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللّهِ رَحْمَتُ اللّهِ وَبَرَكَا تُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنّهُ حَمِيدٌ مَّجِيدٌ ﴾ [هود: ٧٣]، قال السمين الحلبي: «قوله: «أهل البيت» في نصبه وجهان: أحدهما: أنه منادى. والثاني: أنه منصوب على المدح. وقيل على الاختصاص» (٣).

وهذا رأي أكثر المفسرين<sup>(؛)</sup>.

وقال النحاس: «أهل البيت منصوب على النداء، ويسميه سيبويه تخصيصاً» (٥)، وقال العكبري: «قوله تعالى: ﴿أَمْلَ البيت أو يكون منصوباً على التعظيم والتخصيص أي: أعني» (١).

### ٣- النداء للتفجع أو التهويل:

أشار السَّمين الحلبي إلى هذا النوع في قوله تعالى: ﴿يَاحَسُرُهُ عَلَى الْمَادِ مَا يَأْتِيهِم مِن رَسُولِ إِلاَّ كَانُوا بِهِ يَسْتَهُزُون ﴾ [يس: ٣٠]، قائلاً. قوله: «يا حسرتاً»

<sup>(</sup>۱) ينظر: التبيان في إعراب القرآن: ۳۷۲/۱، والبحر المحيط: ۳۰۰/۳، وتفسير السراج المنير: ۲۰۳/۱، وإرشاد العقل السليم: ۲۰۱/۲.

<sup>(</sup>٢) أنوار التتريل: ٢١٧/٢.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ١١٥/٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المحرر الوحيز: ٢٠٦/٣، ومدارك التتريل: ١٦٤/٢، والبحر المحيط: ٢٤٥/٥، وأنوار التتريل: ٣٤٦/٣، وتفسير السراج المنير: ٧٧/٥، والجواهر الحسان: ٢١٢/٢، والإتقان: ٣٠٩/٣، وإرشاد العقل السليم: ٢٢٦/٤، وفتح القدير: ٧٣٨/٣، وروح المعاني: ١٠١/١٢، والبحر المديد: ٣١١/٣.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن: ١٠٧/٢.

<sup>(</sup>٦) التبيان في إعراب القرآن: ٧٠٨/٢.

ومعنى النداء هنا على المجاز وهو التفجُّع عليهم كأنه قيل هذا أوانك فاحضري (١).

وهذا رأي ابن جزي الذي قال: «نداء للحسر: كأنه قال يا حسرة احضري فهذا وقتك، وهذا التفجع عليهم... في معنى التهويل والتعظيم لما فعلوا من استهزائهم بالرسل»(۲).

<sup>(</sup>١) ينظر: الدر المصون: ٤٧/٤، و٥/٤٨١.

<sup>(</sup>٢) التسهيل لعلوم التنزيل: ١٦٣/٣.

# المبحث الثاني

# التقديم والتأخير

التقديم من «قدَّم» أي: وضعه أمام غيره، والتأخير نقيض ذلك(١).

ويعد أسلوب التقديم والتأخير من أبرز وأهم الظواهر البلاغية في لغة العرب، إذ إنَّ من سنن العرب «تقديم الكلام وهو في المعنى مؤخراً وتأخيره وهو في المعنى مقدم» (٢)، إنَّ ظاهرة التقديم والتأخير ظاهرة نحوية تناولها النحويون القدماء فكان سيبويه أول من اعتنى بالتقديم والتأخير وأشار إلى دلالات بلاغية كتقديم الفاعل والمفعول للعناية والاهتمام (٣). ودلالات تتعلق بالصنعة الشعرية كالضرورة الشعرية التي قد يؤدي فيها التقديم والتأخير إلى قبح الكلام أحياناً.

وقد تابع النحاة واللغويون سيبويه في آرائه كالمبرد وابن جني الذي تفرد في مناقشته لهذه الظاهرة بينما تميز الفراء والأخفش في نصهما على مواضع التقديم والتأخير من نوع تقديم اللفظ والتأخير في المعنى إلى أن وصل البحث إلى الجرجاني الذي درس الظاهرة – مفيداً من سيبويه – دراسة دقيقة مفصلة وأعطى فيها لكل حالة خصوصيتها المعنوية، وقدَّم دراسته على وفق منهج علمي دقيق فقال فيه: «باب كثير الفوائد جمّ المحاسن واسع التصريف بعيد الغاية لا يزال يفتر لك عن بديعه ويفضي بك إلى لطيفة، ولا تزال ترى شعراً يروقك مسمعه ويلطف لديك موقعه، ثم تنظر فتجد سبب أن راقك ولطف عندك أن قدّم فيه شيء، وحول اللفظ من مكان إلى مكان» (أ). وتتابعت الدراسات البلاغية

<sup>(</sup>١) لسان العرب: مادة (قدم) و (أحر).

<sup>(</sup>٢) المزهر: ١/٣٣٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكتاب: ١٢٧/٢-١٢٨.

<sup>(</sup>٤) دلائل الإعجاز، ص١٠٦٠.

للتقديم والتأخير فكان الزركشي والسيوطي في كتابيهما البرهان والإتقان قد قدَّما حشداً للآراء وبياناً كاشفاً لهذه الظاهرة.

# أولاً: التقديم والتأخير في الجملة الاسمية

### ١- تقديم الخبر:

ورد تقديم الخبر عند النحاة وذكروه في غير ما موضع، فقالوا: إنَّ تقديم الأعرف هو الأصل ويقصدون هنا المبتدأ، ويتأخر الأقل تعريفاً ليكون خبراً إلاً أنَّ هذه القاعدة ليست ثابتة (١). فقد يتقدم الخبر لغرض بلاغي أو لسياق الكلام، وقد ورد تقديم الخبر في قوله تعالى: ﴿خَمَّ اللهُ عَلَى تُلُومِمْ وَعَلَى سَمْعُمْ وَعَلَى المعارة وَعَلَى سَمْعُمْ وَعَلَى المعارة وَعَلَى اللهُ عَلَى أبصارهم خشاوة ومبتدأ مؤخر» (١)، قال السَّمين الحلبي: «فعلى أبصارهم خبر مقدم، وغشاوة مبتدأ مؤخر» (١).

وهذا ما ذكره بعض المفسرين (٢).

ومنه ما جاء في قوله تعالى: ﴿وَلَا تَوْبِهِ لَكُلْ وَاحْدِ مَنْهُمَا السُّدُسُ مَّا تَرْكَ إِنَّ كَانَ لَهُ وَلَدُ ﴾ [النساء: من الآية ١١]، قال السَّمين الحلبي: «قوله: «ولأبويه لكل واحد منهما السدس» «السدس» مبتدأ و «لأبويه» خبر مقدم»(1).

وهذا الرأي نقله ابن عادل الدمشقي من السمين الحلبي<sup>(٥)</sup>، ولم أجد من المفسرين من ذكر هذا الرأي.

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿ أَنْسِخْرُ مَذَا أُمْ أَتُمْ اللَّهُ وَمِنْهِ الطَّورِ: ١٥]، قال السَّمين الحلبي: «قوله: «أفسحر» خبر مقدم و «هذا» مبتدأ مؤخر ودخلت الفاء.

<sup>(</sup>١) ينظر: الكتاب: ٨٨/١، والمقتضب: ١٢٧/٤، والمغني: ٨٨/٢.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ١٠٦/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: اللباب في علوم الكتاب: ٣٢١/١، وإرشاد العقل السليم: ٣٨/١، والتحرير والتنوير: ٣٥/١.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٣٢٠/٢.

<sup>(</sup>٥) ينظر: اللباب في علوم الكتاب: ٢١٤/٦.

قال الزمخشري يعني كنتم تقولون للوحي هذا سحر أفسحر هذا؟ يريد أهذا العذاب أيضاً سحر؟ ودخلت الفاء لهذا المعنى»(١). وذكر أبو حيان والبيضاوي وأبو السعود غرض هذا التقديم وهو الإنكار والتوبيخ(١)، وذهب القرطبي إلى وجود الاستفهام في الآية الكريمة قائلاً: «استفهام معناه التوبيخ والتقريع، أي يقال لهم: (أفسحر هذا) الذي ترون الآن بأعينكم»(١)، فهو لا يذكر التقديم في الآية، وهذا ما ذهب إليه العكبري والشوكاني(١)، وقال أبو عبيدة: ««أفسحر هذا» ليس باستفهام بل هو توعد»(٥).

وقد أكثر السَّمين الحلبي من ذكر هذا النوع في تفسيره(١).

# ٢- تقديم الخبر المقصور:

ويتقدم الخبر المقصور في بعض الآيات القرآنية ومثله ما جاء في قوله نعالى: (مَّا حَلَى الرَّسُولِ الْآبُلِاعُ) [المائدة: من الآية ٩٩]، قال السَّمين الحلبي: «وقوله: «إلاَّ البلاغ»: في رفعه وجهان: أحدهما: أنه فاعل بالجارِّ قبله لاعتماده على النفي، أي: ما استقرَّ على الرسول إلاَّ البلاغ. والثاني: أنه مبتدأ، وخبره الجارُ قبله، وعلى التقديرين فالاستثناء مفرغ»(٧). فالبلاغ هو المبتدأ وشبه الجملة على الرسول الخبر، وأفاد هذا الأسلوب اختصاص الرسول السول البلاغ.

#### ٣- تقديم خبر كان عليها:

أشار السَّمين الحلبي إلى هذا النوع من التقديم في معرض تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَالْعُلُوا كُلِفَ كَانِهُ النَّكُذُ بِينَ ﴾ [آل عمران: من الآية ١٣٧]، وتقدم

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١٩٧/٦، وينظر: الكشاف: ٤١٢/٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط: ١٤٥/٨، وأنوار التتريل: ٥/٥٥، وإرشاد العقل السليم: ١٤٧/٨.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن: ٦٤/١٧.

<sup>(</sup>٤) ينظر: التبيان في إعراب القرآن: ١٨٢/٢، وفتح القدير: ٥/٣٥٠.

<sup>(</sup>٥) مجاز القرآن: ١١٧/١.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الدر المصون: ١٠٩/١، و٢/٢٩٦، و٦/٥٢٥، و٦/٦١٥، و٦/٦٥.

<sup>(</sup>٧) الدر المصون: ٢/٥/٦.

الخبر لإظهار كيفية عاقبة المكذبين، فالمهم في هذه الآية هو مظهر العاقبة، فتقدم لأهميته وتقدَّم تنبيهاً وموعظة، قال السَّمين الحلبي: «قوله: «كيف كان عاقبة» «كيف» خبر مقدم واجب التقديم، لتضمنه معنى الاستفهام»(۱).

وقال الزمخشري: «هذا بيان للناس وإيضاح لسوء عاقبة ما هم عليه من التكذيب يعني حثَّهم على النظر في سوء عواقب المكذبين قبلهم، والاعتبار بما يعانون من آثار هلاكهم، وهدًى وموعظةً للمتقين يعني أنه مع كونه بياناً وتنبيهاً للمكذبين فهو زيادة تثبيت وموعظة»(٢)، وتبعه أبو حيان والبيضاوي والبقاعي(٣).

ومثاله أيضاً ما جاء في قوله تعالى: ﴿ فَاظُرُكُمْ فَكَانَ عَاقْبُهُ الْمُعْسِينِ الْحَالِي: ﴿ وَالْطُرُكُمُ فَكَانَ عَاقَبُهُ الْمُعْسِينِ الْحَالِي: ﴿ وَقُولُه: ﴿ كَيْفُ كَانَ عَاقَبَهُ ﴾. ﴿ كَيْفُ خَبْرِ لَـ ﴿ كَانَ مَقْدَم عليها واجب التقديم، لأنَّ له صدر الكلام و ﴿ عاقبة ﴾ اسمها، وهذه الجملة الاستفهامية في محل نصب على إسقاط حرف الجر، إذ التقدير: فانظر إلى كذا ﴾ (٤).

وهذا ما ذهب إليه بعض المفسرين<sup>(٥)</sup>، قال أبو السعود: «و (كيف) خبر (كان) قُدِّم على اسمها الاقتضائه الصدارة»<sup>(١)</sup>.

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿وَأَنْسُهُمْ كَأُواْ يَطْلُونِ ﴾ [الأعراف: من الآية الآك)، قال السّمين الحلبي: ««أنفسهم» مفعول لـ «يظلمون»، وفيه دليل على تقديم خبر «كان» عليها؛ لأنّ تقديم المعمول يؤذن بتقديم العامل غالباً. وقلت:

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٢١٤/٢.

<sup>(</sup>٢) الكشاف: ١/٥٦٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط: ٦١/٣، وأنوار التتريل: ١٨١/١، ونظم الدر: ١٥٩/٢.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٣١٣/٣.

<sup>(</sup>٥) ينظر: التبيان في إعراب القرآن :١/٥٨٥، واللباب في علوم الكتاب: ٢٤٥/٩، وروح المعاني: ١٨/٩.

<sup>(</sup>٦) إرشاد العقل السليم: ١/٥٨٥.

غالباً، لأن ثَمَّ مواضع يمتنع فيها ذلك نحو: ﴿ فَأَمَّا الْيَبِمَ فَلَا تَمْهَرُ ﴾ [الضحى: ٩]، فـ «اليتيم» مفعول بـ «تقهر»، ولا يجوز تقديم «تقهر» على جازمه»(١).

وهذا المعنى ذكره ابن عادل الدمشقي(Y)، ولم أجد من المفسرين من ذكر هذا الرأى.

و أمثلته متعددة $^{(7)}$ .

## ٤- تقديم معمول خبر (ليس) عليها:

وتَقدّم معمول خبر ليس عليها في قوله تعالى: ﴿ الْاَيْمَ الْبَيْمَ الْبِيمَ لَيسَ مَصْرُوناً عَنْهُمْ ﴾ [هود: من الآية ٨]. وفي هذه المسألة خلاف بين البصريين والكوفيين؛ إذ ذهب الكوفيون إلى أنه لا يجوز تقديم خبر ليس عليها، وإليه يذهب أبو العباس المبرد من البصريين، وزعم بعضهم أنه مذهب سيبويه، وليس بصحيح والصحيح أنه ليس في ذلك نص، وذهب البصريون إلى أنه يجوز تقديم خبر ليس عليها كما يجوز تقديم خبر كان عليها(أ). وهذا ما ذكره السمين الحلبي قائلاً: «قوله: «يوم يأتيهم» منصوب بـ «مصروفاً» الذي هو خبر «ليس» وقد استدل به جمهور البصريين على جواز تقديم خبر ليس عليها. ووجه ذلك أن تقديم المعمول يؤذن بتقديم العامل. و «يوم» منصوب بـ «مصروفاً» وقد تقدم على «ليس» فلا يجوز تقديم الخبر بطريق الأولى، لأنه إذا تقدم الفرع فأولى أن يتقدم الأصل»(٥).

وذهب الزمخشري إلى تحليل الآية نحوياً فقال: ««يوم يأتيهم» منصوب بخبر ليس ويستدل به من استجيز تقديم خبر (ليس) على ليس، وذلك أنه إذا جاز

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٣٧٤/٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: اللباب في علوم الكتاب: ٣٩٣/٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الدر المصون: ٣/٥٤٥، و٣/٠٨٠.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الإنصاف: ١٦٠/١، وشرح المفصل: ١١٢/٧، وشرح التصريح على التوضيح: ١٨٨/١.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ٨١/٤.

تقديم معمول خبرها عليها كان ذلك دليلاً على جواز تقديم خبرها، إذ المعمول تابع للعامل فلا يقع إلاً حيث يقع العامل»(١)، وتبعه أبو حيان(١).

# ثانياً: التقديم والتأخير في الجملة الفعلية:

إنَّ نظرية العامل في النحو العربي تقتضي أنْ يتلازم العامل ومعموله لما بينهما من علاقة لا يكون أحدهما إلاَّ بالآخر، ولكن قد تقتضي الضرورة البلاغية أن يكون هناك تقديم وتأخير لأغراض بلاغية مختلفة كتقديم المفعول به على الفاعل أو الفعل.

#### ١- تقديم المفعول به على فعله:

ذكر سيبويه في كتابه أنّ المفعول به والفاعل يقدّمان للاهتمام والعناية (٣). وقد يقدم المفعول به على فعله في مواضع كثيرة من القرآن الكريم، فتعرّض النحاة والبلاغيون لهذا التقديم ذاكرين أهم أغراضه البلاغية. وقد أشار السّمين الحلبي إلى هذه المواضع ومنها قوله تعالى: ﴿مَا نَسَخُمن ۚ آيَةً أُونُسهَا تَأْتَ بِخَيْرِمَنْهَا ﴾ الحلبي: «قوله: «ما ننسخ» في (ماً) قولان: [البقرة: من الآية ١٠٦]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «ما ننسخ» في (ماً) قولان: والتقدير: أي شيء ننسخ، مثل قوله: ﴿أَمَا مَا تَدْعُوا ﴾ [الإسراء: من الآية ١٠١]، والثاني: أنّها شرطية أيضاً جازمة للنسخ، ولكنها واقعة موقع المصدر و «من والثاني: أنّها شرطية أيضاً جازمة للنسخ، ولكنها واقعة موقع المصدر و «من أية» هو المفعول به والتقدير: أي نسخ ننسخ آية قاله أبو البقاء وغيره» أنه فالسّمين الحلبي رجّح الرأي الأول وهو تقديم المفعول به على فعله.

ولم أجد من المفسرين من ذكر هذا الرأي.

<sup>(</sup>١) الكشاف: ٢٦٠/٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط: ٢٠٦/٥.

<sup>(</sup>٣) الكتاب: ٣٤/١.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ١/٣٣٤، وينظر: التبيان في إعراب القرآن: ١٠٢/١، والبحر المحيط: ١٩٣١٥.

ومن تقديم المفعول ما جاء في قوله تعالى: ﴿ أَنْغُيْرُ دَبِنِ اللّهَ يُغُونَ ﴾ [آل عمران: من الآية ٨٣]، فقد قدَّم المفعول على فعله، قال السَّمين الحلبي: «... وقَدَّم المفعول الذي هو «غير» على فعله؛ لأنه أهمُّ من حيثُ إنَّ الإنكارَ الذي هو معنى الهمزة متوجة إلى المعبود بالباطل، هذا كلام الزمخشري» (١).

وهذا التوجيه للمعنى هو المشهور وعليه أغلب المفسرين<sup>(۲)</sup>، قال البقاعي: «... وأورد بأن تقديم (غير) يُفهِم أنَّ الإنكار منحط على طلبهم اختصاصاً لغير دين الله، وليس ذلك هو المراد كما لا يخفى، وأجيب بأنَّ تقديمه الاهتمام بشأنه في الإنكار والاختصاص متأخر مراعاة عن نكبة غيره»<sup>(۳)</sup>.

ومن تقديم المفعول به على فعله لغرض الاختصاص قوله تعالى: ﴿ أُمُّ الْبَحِيمُ صَلُّو ﴾ [الحاقة: ٣١]، قال السّمين الحلبي: «وقوله: ﴿ ثُمُّ الْبَحِيمُ صَلُّو ﴾ تقديم المفعول يفيد الاختصاص » (٤).

وهذا ما ذهب إليه ابن عادل وأبو السعود (٥)، والظاهر من كلام الزمخشري أن التقديم يفيد الحصر وإن لم يصرح بذلك قائلاً: «ثم لا تصلوه إلا الجحيم» (٦)، وتبعه النسفي والآلوسي (٧).

## التقديم والتأخير وعلاقته بالسياق:

إنَّ سياق القرآن الكريم سياق معجز، في مفرداته وترابط آياته، فكلُّ كلمة تستدعي الأخرى لترتبط بها وتشكِّل بياناً لا يمكن فصله، أو وضع كلمة بدل

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١٥٧/٢، وينظر: الكشاف: ٤٠٧/١.

<sup>(</sup>۲) ينظر: التفسير الكبير: ۸/۷/، ومدارك التتريل: ۱٦٤/١، وأنوار التتريل: ٥٩/٢، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان: ٢٠٠/، وتفسير السراج المنير: ١٨٧/١، وإرشاد العقل السليم: ٥٤/٢.

<sup>(</sup>٣) نظم الدرر: ٢٠/٢.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٣١٧/٦.

<sup>(</sup>٥) ينظر: اللباب في علوم الكتاب: ٣٣٦/١٩، وإرشاد العقل السليم: ٢٦/٩.

<sup>(</sup>٦) الكشاف: ٦٠٨/٤.

<sup>(</sup>٧) ينظر: مدارك التتزيل: ٢٧٦/٤، وروح المعاني: ٤٩/٢٩.

كلمة، والتقديم والتأخير في أسلوب القرآن الكريم كان أداة فعالة لصنع هذا الأسلوب المعجز، فكل كلمة قُدِّمت لسبب وأخرت أخرى بسبب.

وهذا النوع من التقديم والتأخير ذكره الأقدمون في كتبهم كالزركشي في البرهان والسيوطي في الإتقان وذكر تحت عنوان (ما قدّم والمعنى عليه)(١).

وسأورد ما وجدته من أساليب بلاغية لهذا النوع في تفسير الدر المصون للسّمين الحلبي الذي كان تفسيره زاخراً به.

## ١- التقديم للأهتمام:

ورد هذا النوع من التقديم في قوله تعالى: ﴿وَالَّذَيْنِ مُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلُ اللَّهُ مِنْ الْنَوْدِ مَنْ الْمَلْدِينَ الْمَلْدِينَ الْمَلْدِينَ الْمَلْدِينَ الْمَلْدِينَ الْمَلْدِينَ الْمَلْدِينَ الْمَلْدِينَ الْمَلْدِينَ وَهِيوَقُنُونَ وَهِيوَقُنُونَ وَهِيوَقُنُونَ خَبْرِ عَنْ هُمْ وقدم المجرور للاهتمام به (٢).

وقال أبو حيان: «كما أن التقديم للفعل مشعر بالاهتمام المحكوم به» (٣). ومثاله أيضاً ما جاء في قوله تعالى: ﴿ سَنُلْتِمِ فِي فَيِ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ ١٥١]، قال السَّمين الحلبي: «وقدّم المجرور على المفعول به اهتماماً بذكر المحلّ قبل ذكر الحالّ» (٤).

وهذا رأي أبي حيان قائلاً: «وقدم في قلوب: وهو مجرور على المفعول للاهتمام بالمحل الملقى فيه قبل ذكر الملقى»(٥).

ومنه قوله تعالى: ﴿ أُولُكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ وَفِي النّارِ مُمْ خَالِدُونِ ﴾ [التوبة: من الآية ١٧]، قال السمين الحلبي: «قوله: «وفي النار هم خالدون» هذه جملة

<sup>(</sup>١) ينظر: البرهان، ص٧٧٤، والإتقان: ٦٧١/٢.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ١٠٠/١.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط: ١٦٨/١.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٢٣١/٢.

<sup>(</sup>٥) البحر المحيط: ٨٣/٣، واللباب في علوم الكتاب: ٥٩٤/٥.

مستأنفة، و «في النار» متعلق بالخبر، وقُدِّم للاهتمام به، و لأجل الفاصلة. وقال أبو البقاء: أي: وهم خالدون في النار »(١).

وهذا ما ذكره أبو السعود والآلوسي (1)، وذكر الرازي غرض الحصر في هذا التقديم قائلاً: ««وفي النار هم خالدون» يفيد الحصر أي: هم فيها خالدون لا غير هم»(1) وتبعه النيسابوري والشربيني (1)، وذكر الشوكاني غرض التأكيد(1).

### ٢- التقديم للعناية:

ولم أجد من المفسرين من ذهب إلى هذا الرأي.

## ٣- التقديم للاختصاص:

أشار مفسرنا إلى هذا النوع من التقديم في تفسيره لقوله تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ الرَّحْمَنِ } أَمْنًا بِهِ وَعَلَيْهِ تَوْكَلُنا فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ مُوفِي ضَلَالٍ مُّبِينِ ﴾ [الملك: ٢٩]،

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٣/٣٥٤، وينظر: التبيان في إعراب القرآن: ٦٣٩/٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: إرشاد العقل السليم: ٥٠/٤، وروح المعاني: ٩٥/١٠.

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير: ٦/١٦.

<sup>(</sup>٤) ينظر: غرائب القرآن ورغائب الفرقان: ٤٤٢/٣، وتفسير السراج المنير: ٢٩٩١.

<sup>(</sup>٥) ينظر: فتح القدير: ٢/٩٩٨.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الدر المصون: ١٩٣١، و٧/٢٥، و٥٨٩٥، ٥٨٩٥.

<sup>(</sup>٧) الدر المصون: ١/٧٣٥.

قال السَّمين الحلبي: «قوله: «آمنا به وعليه توكلنا» أخَّر متعلق الإيمان، وقدَّم تعلق التوكل، وإن التقديم يفيد الاختصاص» (١).

وهذا ما ذكره الزمخشري والقرطبي وابن عادل(٢).

ومنه قوله تعالى: ﴿ رَوْمَ تَسْغَى الْأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعاً ذَلِكَ حَشْرٌ عَلَيْنَا يَسِيرٌ ﴾ [ق : ٤٤]، قال السمين الحلبي: «قوله: «علينا»... وقال الزمخشري: التقديم للاختصاص أي: لا بتبسر ذلك إلاَّ على الله وحده» (٣).

وهذا التوجيه للمعنى هو المشهور وعليه أغلب المفسرين<sup>(1)</sup>، قال أبو حيان: «تقديم الظرف يدل على الاختصاص، يعني لا يتيسر مثل ذلك اليوم العظيم إلا على القادر الذات الذي لا يشغله شأن عن شأن»<sup>(0)</sup>.

#### ٤- التقديم للترتيب:

وذلك في مثل قوله تعالى: ﴿وَمَأْوَاهُمُ النّارُ وَبِنُسَ مَثْوَى الظَّالِمِينِ﴾ [آل عمر ان: من الآية ١٥١]، قال السّمين الحلبي: «وقوله: «وبئس مثوى الظالمين» المخصوص بالذمِّ محذوف أي: مثواهم، أو النار. والمَثْوى: مَفْعَل من ثُويْتُ أي: أَقَمْتُ، فلامه ياء، وقُدِّم المأوى – وهو المكان الذي يَأوي إليه الإنسان – على المَثْوى – وهو مكانُ الإقامة، لأنه على الترتيبِ الوجودي يأوي ثم يَثُوي، ولا يلزم من المأوى الإقامة، بخلاف عَكْسِه»(١).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٦٤٨/٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف: ٥٨٨/٤، والجامع لأحكام القرآن: ٢٢١/١٨، واللباب في علوم الكتاب: ٢٥٩/١٩.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٦/٢٨، وينظر: الكشاف: ٣٩٦/٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر: التفسير الكبير: ١٦٤/٢٨، ومدارك التتريل: ١٧٥/٤، وأنوار التتريل: ٢٣٢/٥، واللباب في علوم الكتاب: ١٨٥/١، وتفسير السراج المنير: ١٨٥/١، وإرشاد العقل السليم: ١٣٥/٨، وروح البيان: ١٤/١٤، والتحرير والتنوير: ٢٢٧/٢٦.

<sup>(</sup>٥) البحر المحيط: ١٢٩/٨.

<sup>(</sup>٦) الدر المصون: ٢٣٢/٢.

وهذا الرأي ذكره ابن عادل الدمشقي<sup>(۱)</sup>، ولم أجد من المفسرين من ذكر هذا الرأي.

## ٥- التقديم لرعاية الفواصل:

وقد ذكر السمين الحلبي أن التقديم يأتي لرعاية الفواصل ورؤوس الآي وذلك في مثل قوله تعالى: ﴿وَمُمْ فِيهَا خَالِدُونِ ﴾ [البقرة: من الآية ٢٥]، قال السمين الحلبي: ««هم» مبتدأ، و «خالدون» خبرُه، و «فيها» متعلق به، وقد م ليوافق رؤوس الآي»(٢).

ولم أجد من المفسرين من ذهب إلى هذا الرأي فهي من انفرادات السَّمين الحلبي.

ومنه قوله تعالى: ﴿ اللّهِ مِنْ الْحَلِّي: ﴿ وَالْتُوبِةِ: الْرَجُوعُ ، ومعنى وَصْفِ اللهِ تعالى البقرة : ٣٧] ، قال السّمين الحلبي: ﴿ وَالْتُوبِةِ: الْرَجُوعُ ، ومعنى وَصْفِ اللهِ تعالى بذلك أنه عبارة عن العطف على عباده وإنقاذهم من العذاب، ووصفُ العبد بها ظاهر لأنه يَرْجع عن المعصية إلى الطاعة ، والتّوابُ الرحيمُ صفتا مبالغة ، ولا يختصنان بالباري تعالى . قال تعالى: ﴿ يعبُ النّوابِ اللهِ تعالى ، وقدّم النّوابُ على ولا يُطلقُ عليه ﴿ تائب و إن صُرَّحَ بفعلَه مسنداً إليه تعالى ، وقدّم النّوابُ على الرحيم لمناسبة ﴿ فتاب عليه » ولأنه موافق لخَتْم الفواصل بالرحيم » (أ) .

وهذا ما ذكره ابن عادل<sup>(ئ)</sup>، وقال الآلوسي: «وقدم التواب لظهور مناسبته لما قبله» (٥).

<sup>(</sup>١) ينظر: اللباب في علوم الكتاب: ٩٦/٥.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ١٦١/١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ١٩٦/١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: اللباب في علوم الكتاب: ٥٧٧/١.

<sup>(</sup>٥) روح المعاني: ٢٣٨/١.

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿ فَإِنِ يَكُمُّرُ بِهَا مَوْلاً فَمَّدُ وَكَلَمَا بِهَا قَرْماً لَيْسُواْ بِهَا كَافِرِينِ ﴾ [الأنعام: من الآية ٨٩]، قال السَّمين الحلبي: «والباء في «بِهَا» متعلَّقة بخبر «لَيْسَ» وقُدِّم على عاملها للفواصل» (١).

ولم يذكر الزمخشري التقديم وإنما اكتفى بتفسير الآية (٢)، وهذا ما عليه العكبري وأبو حيان والنسفي وغيرهم (٣).

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿ إِنِّ الَّذَبِنِ الْجُرَمُوا كَانُواْ مِن الْذَبِنِ آمَنُوا بَمْوا» مَنْ الدّين آمنوا» مَنْ المطففين : ٢٩]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «من الذين آمنوا» متعلق بـ «يضحكون» أي: من أجلهم، وقدم لأجل الفواصل» (١٠).

وهذا ما ذكره ابن عادل (0) ولم أجد من المفسرين من ذكر هذا الرأي. وأمثلته متعددة (1).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١١٧/٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف: ٤٨٣/٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: التبيان في إعراب القرآن: ١٧/١، والبحر المحيط: ١٧٩/٤، ومدارك التتريل: ٣٣٣/١، وروح البيان: ٤٨٣/٣.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٦/٩٥/٠.

<sup>(</sup>٥) ينظر: اللباب في علوم الكتاب: ٢٢٣/٢٠.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الدر المصون: ١/٥٩٥، ١/١٧٥، ١/١٧٦، ٢/٧٧٥، ١٠٦٠.

# المبحث الثالث

### التعريف والتنكير

المعرفة ما دلَّ على شيء بعينه (١). وأقسام المعرفة هي: الإضمار، والعلمية، والموصولية، والإشارة، واللام، والإضافة.

ويدخل التعريف على المسند إليه؛ لأن الأصل فيه أن يكون معرفة؛ لأنه المحكوم عليه، والحكم على المجهول لا يفيد، ولذلك فإنه يعرف لتكون الفائدة أتم، لأن احتمال تحقق الحكم متى كان أبعد كانت الفائدة في الإعلام به أقوى ومتى كان أقرب كانت أضعف (٢).

أما تعريف المسند فلإفادة السامع إما حكماً على أمر معلوم له بطريق من طرق التعريف بأمر آخر معلوم له، وأما لازم حكم بين أمرين<sup>(٣)</sup>.

وقد تناول مفسرنا السَّمين الحلبي أنواع التعريف في تفسيره.

أولاً: التعريف بالألف واللام: يعرف المسند إليه بالألف واللام لغرضين:

أولهما: الإشارة إلى فرد من أفراد الحقيقة، معهود بين المتكلم والمخاطب، وتسمى اللام عندئذ لام العهد الخارجي.

<sup>(</sup>١) ينظر: معجم المصطلحات البلاغية: ٢٨٢/٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإيضاح: ١١/٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المصدر نفسه: ١٤٧/٢.

الزمخشري: فإن قلت: فما معنى قولها: «وليس الذكر كالأنثى»؟ قلت: هو بيان لـ «ما» في قوله: «والله أعلم بما وضعت» من التعظيم للموضوع، والرفع منه ومعناه: وليس الذكر الذي طلبت كالأنثى التي و هبت لها»(١)، وسمى الدكتور بسيوني هذا النوع بـ (لام العهد الخارجي الكنائي)(١).

وحمل مفسرنا الألف واللام في الآية نفسها للجنس أيضاً قائلاً: «والألف واللام فيهما للعهد وأن تكون للجنس على أن مرادها أن الذكر ليس كالأنثى في الفضل والمزيَّة؛ إذ هو صالح لخدمة المتعبدات وللتحرير ولمخالطة الأجانب بخلاف الأنثى»(٢).

ثانياً: التعريف بلام الاستغراق: وهي التي يراد بمدخولها جميع الأفراد المندرجة تحت الحقيقة عند قيام القرينة الدالة على ذلك، وقد سميت لام الاستغراق لاستيعابها جميع الأفراد (أ). ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُرْبُرَ الاستغراق لاستيعابها جميع الأفراد (أ). ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُرْبُرُ وَمِنْهُ قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكُ الْكُرْبُرُ وَمِنْهُ قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكُ الْكُرْبُرُ وَمِنْهُ وَمِنْهُا مَا قَالَهُ: الحالِي مُعَانِي بليغة وأساليب بديعة لهذه السورة الكريمة ومنها ما قاله: «تعريفه بأل الجنسية الدالة على الاستغراق» (٥).

وهذا ما نقله ابن عادل والشربيني $^{(7)}$ .

ثالثاً: التعريف بالإضافة: ومعناه أن يضاف المسند إليه إلى ما بعده فيؤدي أغراضاً بلاغية (٢). ومنه ما جاء في قوله تعالى: ﴿وَالشُّنسِ وَضُحَامًا ﴾

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٧٤/٢، وينظر: الكشاف: ٣٨٤/١.

<sup>(</sup>٢) علم المعاني، ص١٢٩.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٧٤/٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: علم المعاني، د. بسيوني، ص١٣١.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ٦/٨٧٥.

<sup>(</sup>٦) ينظر: اللباب في علوم الكتاب: ٢٠/٥١، وتفسير السراج المنير: ٤٣٧/٤.

<sup>(</sup>٧) ينظر: البلاغة من منابعها، ص١٠٠٠.

[الشمس: ١]، قال السمين الحلبي: «جره بحرف القسم أيضاً مع أنه تعرف بالإضافة وهو امتداد الشمس وامتداد النهار»(١).

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْبَتَاهُ آيَاتُنَا كُلُهَا فَكُذَّ بَوَالَمِ ﴾ [طه: ٥٦]، قال السّمين الحلبي: «والإضافة قائمة مقام التعريف العهدي أي: الآيات المعروفة كالعصبي واليد ونحوهما» (١).

وهذا قريب من رأي الزمخشري الذي قال: «قوله تعالى: «كلها فكذب» وجهان، أحدهما: أن يحذي بهذا التعريف الإضافي حذو التعريف باللام أو قيل الآيات كلها، أعني أنها كانت لا تعطي إلا تعريفا للعهد، والإشارة إلى الآيات المعلومة التي هي تسع الآيات المختصة بموسى الكلا: العصا، واليد... والثاني: أن يكون موسى قد أراه آياته وعددها عليه...» (٣).

#### التنكير:

هو ما دل على شيء لا بعينه (٤). ويكون لتنكير المسند إليه أغراض بلاغية كثيرة ذكرها البلاغيون منها: الإفراد، أو النوعية، أو للتعظيم أو للتهويل أو للتحقير أو للتكثير أو للتقليل...(٥).

وأما تنكير المسند فيكون لأغراض: إرادة عدم الحصر والعهد، أو للتنبيه على ارتفاع شأنه أو انحطاطه (١).

وقد تناول السَّمين الحلبي التنكير في تفسيره مُبيناً الأغراض البلاغية التي خرج لها بأسلوب يتسم بالوضوح والدقة وهي:

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٣٠٩/٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٥/٩٦.

<sup>(</sup>٣) الكشاف: ٧١/٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: معجم المصطلحات البلاغية: ٢٨٢/٢.

<sup>(°)</sup> ينظر: الإيضاح: ٤٢/٢-٤٣، ومفتاح العلوم، ص٩٢، وخصائص التراكيب دراسة لمسائل علم المعانى، ص١٦٨.

<sup>(</sup>٦) ينظر: المصدر نفسه: ١٤٥/٢.

التنكير للتبعيض: وذلك كقوله تعالى: ﴿وَمِنْ شَرْغَاسِقِ إِذَا وَقَبَ ﴿ وَمِنْ الْتَعْلَاتُ وَمِنْ الْتَعْلَاتُ فِي الْمُقَدِ ﴿ وَمِنْ شَرْخَاسِدِ إِذَا حَسَدَ ﴾ [الفلق: ٣-٥]، قال السَّمين الحلبي: «وَنكَّر غاسقاً وحاسداً؛ لأنه قد يتخلف الضرر فيهما. فالتنكير يفيد التبعيض»(١).

وفسر الزمخشري والرازي وابن جزي وأبي حيان الآية من دون ذكر لفظ التنكير (7). وذكر ابن عاشور أن تنكير (4) لغرض الدعاء (7).

٢- التنكير للتعظيم: ومنه ما جاء في قوله تعالى: (أُولَكُ عَلَى مُدَى مُدَى مُدَى مِن الحلبي: «ونكر «ونكر «هدى» ليفيد إبهامه التعظيم كقوله:

فَلاَ وَأْبِي الطَّيْرِ الْمُربَّةِ بِالنَّحْمَى عَلَى خَالِدٍ لَقَدْ وَقَعْتِ عَلَى لَحَم (<sup>1)</sup>»(<sup>(°)</sup>

وهذا ما ذكره بعض المفسرين (7)، وذكر النيسابوري غرض المبالغة قائلاً: (81) ليفيد ضرباً من المبالغة أي: هدى لا يبلغ كنهه (7).

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ جِنْنَاهُم بِكَابِ فَمَنْلَنَاهُ عَلَى عَلْمٍ هُدَى وَرَحْمَةً لَيْمٍ وَمَنْ أَنْهُم وَمَنْ الْمَاءِ وَمَنُونَ ﴾ [الأعراف:٢٥]، قال السَّمين الحلبي: «ونكر «عِلْم» تعظيماً» (^).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٦/٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف: ٨٢٧/٤، والتفسير الكبير: ١٧٩/٣٢، والتسهيل لعلوم التتريل: ٣٧٧/٣، والبحر الحيط: ٥٣٤/٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر: التحرير والتنوير: ٩٩/٣٠.

<sup>(</sup>٤) البيت لأبي حراش الهذلي. ينظر: ديوان الهذليين: ١٥٤/٢.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ١٠١/١.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الكشاف: ١/٥٨، أنوار التتريل: ١٣٢/١، واللباب في علوم الكتاب: ٣٠٣/١، وتفسير السراج المنير: ٢٣/١، والتحرير والتنوير: ٣٤٢/١.

<sup>(</sup>٧) غرائب القرآن ورغائب الفرقان: ١٤٨/١.

<sup>(</sup>٨) الدر المصون: ٢٧٨/٣.

وهذا ما ذكره ابن عادل<sup>(۱)</sup> وابن عاشور الذي قال: «وتنكير (علم) للتعظيم، أي: عالمين أعظم العلم، والعظمة هنا راجعة إلى كمال الجنس في حقيقته، وأعظم العلم هو العلم الذي لا يحتمل الخطأ ولا الخفاء أي: عالمين علماً ذاتياً لا يتخلف عنا ولا يختلف في ذاته، أي: لا يحتمل الخطأ ولا التردد»<sup>(۱)</sup>.

٣- التنكير للإشاعة والإبهام: وذلك في مثل قوله تعالى: ﴿مَا يَفْتُحِ اللّهُ النّاسِمِنِ وَذَلك مِن الآية ٢]، قال السّمين الحلبي: «قال الزمخشري: وتتكير الرحمة للإشاعة والإبهام كأنه قيل أي رحمة كانت سماوية أو أرضية»(٣).

وهذا ما عليه المفسرون(٤).

3- التنكير للاتكال على المعنى: وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَتَنَكُمُ مِيكُمُ مَرِضًا أَوْعَلَى سَفَرِ فَعِدَّةً مِن اللّهِ مَا السّمين مَرْضًا أَوْعَلَى سَفَر فَعِدَّةً مِن اللّهِ مَا السّمين الحلبي: «ونكر وونكر وونكر «فعدتها» اتكالاً على المعنى» (٥). وهذا قريب من رأي أبو حيان الذي قال: «ونكر «عدّة» ولم يقل «فعدتها»، أي: فعدة الأيام التي أفطرت اجتزاءً، إذ المعلوم أنه لا يجب عليه عدّة غير ما أفطر فيه مما صامه، والعدة المعدودة، فكان التنكير

<sup>(</sup>١) ينظر: اللباب في علوم الكتاب: ٩/١٣٧.

<sup>(</sup>۲) التحرير والتنوير: ۱۱۷/۸.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٥/٨٥٥، وينظر: الكشاف: ٦٠٦/٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: مدارك التتريل: ٣٣٥/٣، والبحر المحيط: ٢٨٦/٧، واللباب في علوم الكتاب: ١٠١/١٦، وإرشاد العقل السليم: ٢/٤٢/٧، والتحرير والتنوير: ١١١/٢٢.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ١/١٦١.

أخصر» $^{(1)}$ ، ولم يذكر الزمخشري والرازي والنيسابوري غرض النتكر $^{(7)}$ .

٥- التنكير للتعميم: وذلك في قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ الل

وهذا رأي أبي حيان وغيره (ئ)، ولم يذكر الزمخشري غرض التنكير قائلاً: «ونكر ظلماً وقال للعالمين على معنى ما يريد شيئاً من الظلم لأحد من خلقه فسبحان من يحلم عمن يصفه بإرادة القبائح والرضا بها» (٥)، فهو يقصد معنى النفى وإن لم يصرح بذلك.

٦- التنكير للتنويع: وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ أَنْشُمْ مَنْهُمْ رُشُداً فَاذَفَعُواْ إِلَيْهِمْ أَشَاهُمْ وَشُداً فَاذَفَعُواْ إِلَيْهِمْ أَمْوَالُهُمْ ﴾ [النساء: من الآية ٦]، قال السّمين الحلبي: «ونكر «رُشداً» دلالة على التنويع، والمعنى: أيُّ نوع حَصل من الرشد كان كافياً» (١).

وهذا رأي أبي حيان  $(^{\vee})$ ، وذكر النسفي غرض التخصيص أو التقليل بقوله: «وتنكير الرشد يفيد أن المراد رشد مخصوص وهو الراشد في التصرف والتجارة أو يفيد التقليل أي: طرفاً من الرشد حتى لا ينتظر به تمام الرشد» $(^{\wedge})$ .

<sup>(</sup>١) البحر المحيط: ٣٩/٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف: ٢٥٢/١، والتفسير الكبير: ٥٦/٥، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان: ٤٩٦/١.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ١٨٥/٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: البحر المحيط: ٢٩/٣، واللباب في علوم الكتاب: ٥/١٦، وإرشاد العقل السليم: ٧٠/٢.

<sup>(</sup>٥) الكشاف: ٢٨/١.

<sup>(</sup>٦) الدر المصون: ٣١٢/٢.

<sup>(</sup>٧) ينظر: البحر المحيط: ١٨٠/٣، واللباب في علوم الكتاب: ٨٨/٦.

<sup>(</sup>٨) مدارك التريل: ٢٠٥/١.

٧- التنكير للتخصيص: وذلك في قوله تعالى: ﴿لِيَشْهَدُوا مَنَافِعٌ لَهُمْ﴾ [الحج: من الآية ٢٨]، قال السّمين الحلبي: «قال الزمخشري: ونكر منافع؛ لأنه أراد منافع مختصة بهذه العبادة دينية ودينياوية ولا توجد في غيرها من العبادات»(١).

وهذا ما ذكره البيضاوي الذي قال: «وتتكيرها لأن المراد بها نوع من المنافع مخصوص بهذه العبادة» $^{(7)}$ ، وهذا رأي الرازي $^{(7)}$ .

وذكر ابن عاشور غرض التعظيم قائلاً: «وتنكير (منافع) للتعظيم المراد منه الكثرة وهي المصالح الدينية والدنيوية» $(^{1})$ .

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٥/٤٤/٥، وينظر: الكشاف: ١٥٣/٣.

<sup>(</sup>٢) أنوار التتريل: ١٢٣/٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: التفسير الكبير: ٢٦/٢٣.

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير: ١٨٧/١٧.

# المبحث الرابع

## الحهدف والذكسر

الذكر: هو وجود كلمة على جهة التذكير بالمعنى.

**والحذف:** هو إسقاط سبب خفيف<sup>(۱)</sup>.

وهو ملحظ نحوي دقيق المسلك له سماته المتفردة التي تجعله شبيها بالسحر (٢). ولهذا عبَّر عنه ابن الأثير بأنه نوع من التأليف شريف لا يكاد يلجه إلاً فرسان البلاغة، وذلك لعلو منزلته (٢).

فابن الأثير يعدَّه نوعاً من التأليف النحوي الذي يكتشفه أهل البلاغة. ولاشك في أنَّ أول من طرق بابه هم – النحاة – الذين عنوا بدراسته وبيَّنوا مواضعه؛ إذ كانوا يذكرون اللفظ ويحذفونه حسبما يقتضيه السياق والمعنى.

فقد أشار إليه سيبويه في أكثر من موضع من (الكتاب) مبيناً أنواعه وكاشفاً عن أسبابه مؤكداً أن ذلك من سمة العرب الفصحاء في أساليبهم (1). وعده ابن جنى باباً قيماً من أبواب شجاعة العربية (٥).

ومن هنا يبدو أن النحاة الأوائل قد أدركوا أهمية المباحث الإسنادية في دلالة الكلام، أسلوباً موضوعياً فنياً؛ لذا كانت: «عنايتهم الفائقة بدراسة الكلام العربي والوقوف على أساليب التعبير به، والبحث فيما يعرض لها عن تعريف وتنكير، وتقديم وتأخير، وإضمار وإظهار، وفق ما تقتضيه معاني الكلام وظروف القول ومناسباته»<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) التعريفات، ص٦٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: دلائل الإعجاز، ص١٤٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الجامع الكبير، ص١٢٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الكتاب: ١/١، ١١١، ٢٧٩.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الخصائص: ٣٦٠/٢ وما بعدها.

<sup>(</sup>٦) أساليب الطلب عند النحويين والبلاغيين، ص٧٠.

وكذلك اهتم البلاغيون بحذف المسند إليه وحذف المسند ورأوا الجمال والروعة يتجليان في العبارة عندما يحذف ركن من أركانها، ووجدوا من وراء ذلك دواعي بلاغية شتى ومعاني مختلفة، وأدركوا أنه يفقد قيمته عندما لا يقوم في العبارة دليل عليه، وإنَّ الحذف له فوائد وأسباب وشروط حددها العرب بلغتهم واستنبطها البلاغيون بحذقهم (۱).

لقد كان اهتمام مفسرنا السمين الحلبي كبيراً في موضوع الحذف، مبيناً المحذوف والمواضع التي يحدث فيها الحذف، وقد اصطبغت دراسته بالصبغة النحوية تارةً والبلاغية تارةً أخرى، كما أنه انحاز في تفسيره انحيازاً بيّناً للحذف على حساب الذكر.

ومن صور الحذف التي تناولها السَّمين الحلبي في تفسيره.

#### ١. حذف المبتدأ:

ومنه قوله تعالى: ﴿مَا عُ عَلِنْ ثُمَّ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبُسْ الْمِهَادُ﴾ [آل عمر ان: ١٩٧]، قال السَّمين الحلبي: «قوله تعالى: ﴿ مَاعُ ﴾: خبر مبتداٍ محذوف دلَّ عليه الكلام تقديره: تقلُّبهم أو تَصرَ وُهم متاع قليل»(٢).

وهذا الرأي ذكره أغلب المفسرين(7)، قال أبو السعود: «خبر لمبتدأ محذوف أي: هو متاع قليل لا قدر له في جنب ما ذكر من ثواب الله تعالى»(1).

ومن حذف المبتدأ ما جاء في قوله تعالى: ﴿ قُلْ لِيَنِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْمُنْ مُلْ الْمُعْ الْمُعْمِى الْمُعْمِى الْمُعْلَى الْمُعْمِى الْمُعْمِمِي الْمُعْمِى الْمُعْمِعِمِ الْمُعْمِمِ الْمُعْمِمِ الْمُعْمِمِ الْمُعْمِى الْمُعْمِمِ الْمُعْمِمِمِمِ الْمُعْمِمِ الْمُعْمِمِ الْمُعْمِمِ الْمُعْمِمِ الْمُعْمِم

<sup>(</sup>١) ينظر: البرهان، ص٦٨٦-٦٨٧.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٢٩١/٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكشاف: ٢٨٧/١، والتبيان في إعراب القرآن: ٢٣٣/١، وإملاء ما من به الرحمن: ١٦٤/١، ومدارك التتريل: ٢٠٠/١، وأنوار التتريل: ١٣٥/٢، وتفسير السراج المنير: ٢٢٣/١.

<sup>(</sup>٤) إرشاد العقل السليم: ١٣٥/٢.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ١٧/٣.

وهذا ما ذكره العكبري والنسفي وابن جزي وأبو حيان (١).
ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿وَمِنْهُمُ الَّذَيْنِ َ يُؤْدُونَ النّبِي َ وَيَعْوُلُونَ مُوَ النّبِي َ وَيَعْوُلُونَ مُوَ النّبِي وَاللهِ السّمين الحلبي: «قوله أَذُن خير لَكُمْ» [التوبة: من الآية ٢٦]، قال السّمين الحلبي: «قوله تعالى: «أذُن خير لكم»: «أذُن» خبر مبتدأ محذوف، أي: قل هو أذُن خير هـ(١).

وقد أكثر السَّمين الحلبي من ذكر هذا النوع في تفسيره(1).

وهذا ما عليه أغلب العلماء والمفسرين<sup>(٣)</sup>.

#### ٢- حذف الفاعل:

قال السّمين الحلبي في قوله تعالى: ﴿وَمَا اللّهُ يُرِيدُ ظُلّماً الْمَالَمِينِ ﴾ [آل عمران: من الآية ١٠٨]: «قوله: ﴿ الْمَالَمِينِ ﴾ اللهُ زَائدةٌ لا تعلُق لها بشيء زيدت في مفعول المصدر وهو ظلم، والفاعل محذوف، وهو في التقدير ضمير الباري تعالى، والتقدير: وما الله يريد أن يَظْلِمَ العالمين» (٥).

وهذا رأي الرازي وأبو حيان والنيسابوري وغيرهم (٦).

ومن حذف الفاعل ما جاء في قوله تعالى: ﴿ الْم ﴿ غُلِتِ الزُّومُ ﴿ فِي فِي قُولِهِ تَعَالَى: ﴿ الْم ﴿ غُلِتِ الزُّومُ ﴿ فَي فِي اللَّهُ مِنْ الْمُ اللَّهُ مِنْ الْمُ اللَّهُ مِنْ الْمُ اللَّهُ مُ وَهُمْ وَهُمْ فَارِسُ ﴾ (٧). ﴿ وَالْفَاعَلُ مَحْدُوفُ تَقْدِيرِهُ: مَنْ بَعْدِ أَنْ غَلَبْهُمْ عَدُو هُمْ وَهُمْ فَارِسُ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>۱) ينظر: التبيان في إعراب القرآن: ٤٨٣/١، ومدارك التنزيل: ١/٣١٥، والتسهيل لعلوم التنزيل: ٩١٥/١، والبحر المحيط: ٨٦/٤.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٤٧٧/٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الجامع لأحكام القرآن: ٣٢٦/١٤، ومشكل إعراب القرآن: ٣٣٠/١، والجامع لأحكام القرآن: ١٢٩/١، والبحر المحيط: ٥٤/٥، واللباب في علوم الكتاب: ١٢٩/١، وروح البيان: ٥/٨٨، وروح المعانى: ٢٢/١، والبحر المديد: ٣٢٦/٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الدر المصون: ١٣٣١-١٣٤، ١/٢٢٥، ١/٩٥١، ١/٢٦٠، ٢٦٠١٥.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ١٨٥/٢.

<sup>(</sup>٦) ينظر: التفسير الكبير: ١٥٣/٨، والبحر المحيط: ٢٩/٣، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان: ٢٣٢/٤، واللباب في علوم الكتاب: ٤٦٢/٥، والتحرير والتنوير: ١٨٧/٣.

<sup>(</sup>٧) الدر المصون: ٥/١٧٦.

وهذا رأي الزجاج الذي قال: «أي: من بعد أن غلبهم الفرس يغلبون الفرس، فالمصدر مضاف إلى المفعول وقد حذف الفاعل»(1).

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿قَالَ لَهُدُ ظُلَمُكَ سِمُوَالِ مُعْجَنَكَ الْمِي فَعَاجِهِ ﴿ [ص: من الآية ٢٤]، قال السّمين الحلبي: «والفاعل محذّوف أي: بأنْ سَأَلَكَ نَعْجَتَكَ»(١). ولم أجد من المفسرين من ذكر هذا الرأي.

وقد أكثر السَّمين الحلبي من ذكر هذا النوع في تفسيره (٣).

#### ٣- حذف المفعول به:

أشار السَّمين الحلبي إلى حذف المفعول وذلك في تفسيره لقوله تعالى: ﴿وَإِذْ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

وهذا ما نقله ابن عادل عن السمّين الحلبي $^{(a)}$ ، ولم أجد من المفسرين من ذكر هذا الرأي.

ومنه أيضًا قوله تعالى: ﴿ فَلاَ تَجْعَلُواْ لَلهُ أَندَاداً وَأَثُمْ مَلكُونِ ﴾ [البقرة: من الآية ٢٢]، قال السمين الحلبي: «ومفعولُ العَلْمُ متروكٌ؛ لأن المعنى: وأنتم من أهلِ العلم، أو حُذف اختصاراً أي: وأنتم تعلمون بُطلان ذلك» (١).

وهذا قريب من رأي أبو حيان الذي قال: «جملة حالية، ومفعول تعلمون محذوف اختصاراً، إذ المقصود: وأنتم من ذوي العلم، فلا يناسب من كان عالماً أن يكتم الحق ويلبسه بالباطل، وقد قدروا حذفه حذف اختصار» $(^{\vee})$ .

<sup>(</sup>١) إعراب القرآن، ص٩٨، واللباب في علوم الكتاب: ٣٨٢/١٥.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٥٣١/٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المصدر نفسه: ١/٩١١، ١/١٩٥، ١/٤٢٤، ٣٤٣/، ٥٣٨٥، ٦/١٣١-٤٣٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ١٠٢/٣.

<sup>(</sup>٥) ينظر: اللباب في علوم الكتاب: ٢٣٢/٨.

<sup>(</sup>٦) الدر المصون: ١٥٠/١.

<sup>(</sup>٧) البحر المحيط: ٣٣٥/١.

وذكر ابن جزي الكلبي غرض هذا الحذف فقال: ««وأنتم تعلمون» حذف مفعوله مبالغة وبلاغة أي: وأنتم تعلمون وحدانيته بما ظهر لكم من البراهين» (۱).

وأمثلته متعددة(7).

# ٤- حذف أحد المفعولين:

فمن حذف المفعول الأول قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَدَكَّمُواْ الْمُشْرِكَاتِ ﴾ [البقرة: من الآية ٢٢١]، قال السّمين الحلبي: «قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَدَكَّمُواْ ﴾: الجمهور على فتح تاء المضارعة، وقرأ الأعمش بضمّها الأول؛ لأنه فاعلُ معنى تقديرُهُ: ولا تُنكحُوا أنفسكم المشركات»(٢).

وهذا قريب من رأي النسفي الذي قال: «حذف أحد المفعولين والتقدير: ولا تنكحوهن المشركين حتى يؤمنوا» (٤).

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿ إِنْ اللّهَ لاَ يَأْمُرُ بِالْهُ حَثَاء أَى [الأعراف: من الآية ٢٨]، قال السمّين الحلبي: «وقوله: ﴿ لاَ أَمُرُ بِالْهُ حَثَاء ﴾ حذف المفعول الأول للعلم به، أي: لا يأمر أحداً، أو لا يأمركم يا مدعى ذلك» (٥).

وهذا ما ذكره ابن عادل (1)، ولم أجد من المفسرين من ذكر هذا الرأي. وأمثلته متعددة (1).

<sup>(</sup>١) التسهيل لعلوم التنزيل: ٧٨/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الدر المصون: ١٧٠/١، ١٧٠/٥، ٣٣٨٠٠.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ١/٥٤٠.

<sup>(</sup>٤) مدارك التريل: ١٠٦/١، واللباب في علوم الكتاب: ٤٩/٤.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ٢٥٧/٣.

<sup>(</sup>٦) ينظر: اللباب في علوم الكتاب: ٧٩/٩.

<sup>(</sup>٧) ينظر: الدر المصون: ١/٥٩٥، ١٩٥٥، ٦٦/٣.

ومن حذف المفعول الثاني قوله تعالى: ﴿وَأَبْصِرْ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ ﴾ [الصافات : ١٧٩]، قال السّمين الحلبي: «وحذف مفعول «أبصر» الثاني إما اختصاراً لدلالة الأول عليه وإما اقتصاراً»(١).

وهذا ما ذكره بعض المفسرين(1)، ولم يحدد ابن جزي المفعول المحذوف(1).

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿وَلَكُلُ وَجُهُ مُو مُولِهَا ﴾ [البقرة: من الآية ١٤٨]، قال السّمين الحلبي: «والمفعول الثاني محذوف لفهم المعنى تقديره: هو موليها، وجهة أو نفسه، ويؤيد هذا قراءة ابن عامر: «مولاها» على ما لم يسم فاعله» (٤). وهذا ما ذهب إليه النحاس وأبو حيان وغير هم (٥).

## ٥- حذف المفعولين معاً:

أشار السّمين الحلبي إلى حذف المفعولين معاً وذلك في تفسيره لقوله تعالى: (قُلْ أَرَّأَيْمُ إِنْ كَانَ مِنْ عِند اللَّه وَكَارُمُ بِه وَشَهِدَ شَاهِدُ مِن بِهِي إِسْرَائِيلَ عَلَى مِنْ فَالَ مَلْهُ فَا مَنْ كَانَ مَن عِند اللَّه وَكُورُمُ الفَّالِمِينَ ﴾ [الأحقاف: ١٠]، فقال: «قوله: «قل أرأيتم» مفعولاها محذوفان تقديره: أرأيتم حالكم إن كان كذا ألستم ظالمين» (١٠).

وهذا رأي أبي حيان وغيره<sup>(٧)</sup>.

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٥/٧١٥-٥١٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير السراج المنير: ٣٢٣/٣، وفتح القدير: ٩١/٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: التسهيل لعلوم التتريل: ٤٣٧/٢.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ١/٥٠٥، وينظر: إتحاف فضلاء البشر، ص٢٧٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: معاني القرآن للنحاس: ٢٧١/١، والبحر المحيط: ٦١١/١، واللباب في علوم الكتاب: ٣٧٥، وروح المعانى: ١٤/٢.

<sup>(</sup>٦) الدر المصون: ٦/١٣٦.

<sup>(</sup>٧) ينظر: البحر المحيط: ٤٧/٨، واللباب في علوم الكتاب: ٣٨٥/١٧، وروح المعاني: ١٢/٢٦.

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿قُلِ ادْعُواْ الْدَبِنِ َ زَعَنْتُم بَنِ دُونِهِ فَلاَ يَبْلِكُونَ كَشْفَ الْفَرْ عَنكُمْ وَلاَ تَعْوِيلاً ﴾ [الإسراء: ٥٦]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «الدّين زعمتم» مفعولا الزعم محذوفان، لفهم المعنى، أي: زعمتموهم آلهة»(١). وهذا رأى أبي حيان وغيره(٢).

#### ٦- حذف المضاف:

وقف السّمين الحلبي على عدد غير قليل من أمثلة حذف المضاف منها ما جاء في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ النَّبِيّةَ وَالدّمَ وَلَحْمَ الْحَنزير وَمَا أُهلَ بِه لَغَيْرِ اللّه ﴾ [البقرة: من الآية ١٧٣]، قال السّمين الحلبي: «قوله: ﴿وَمَا أُهلَ بِه لَغَيْرِ اللّه ﴾ «ما» موصولة بمعنى الذي، ومحلهما: إمَّا النصب وإمَّا الرفع عطفاً على «الميّتة»، والرفع: إمَّا على خبر إنّ، وإمَّا على الفاعلية على حسنب ما تقدّم من القراءات. و «أهل» مبني للمفعول، والقائم مقام الفاعل هو الجار والمجرور في «به»، والضمير يعود على «ما»، والباء بمعنى «في». ولابُدّ من حَذْف مضاف أي: في ذَبْحِه، لأن المعنى: وما أبيح في ذَبْحه لغير الله (").

وهذا ما ذكره أبو حيان<sup>(؛)</sup>.

ومن حذف المضاف قوله تعالى: ﴿ إِنَّ المَّفَا وَالْمَرُوَّمِنِ شَعَاتِرِ اللهِ ﴾ [البقرة: من الآية ١٥٨]، قال السَّمين الحلبي: «قال أبو البقاء: وفي الكلام حذف مضاف تقديره: طواف الصفا أو سعى الصفا» (٥).

وهذا ما ذهب إليه أبو حيان<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٤٠٠/٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط: ٦/٠٥، واللباب في علوم الكتاب: ٣١٣/١٢، وروح المعانى: ٩٧/١٥.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٤٤٢/١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: البحر المحيط: ٦٦٤/١، واللباب في علوم الكتاب: ١٧٣/٣.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ١٤/١، وينظر: التبيان في إعراب القرآن: ١٣٠/١.

<sup>(</sup>٦) ينظر: البحر المحيط: ٦٣١/١، واللباب في علوم الكتاب: ٩١/٣.

وقد يحذف أكثر من مضاف وذلك في مثل قوله تعالى: ﴿ أَوْ كُمتِيبٍ مِنْ السَّمَاءِ ﴾ [البقرة: من الآية ١٩]، قال السَّمين الحلبي: «و «كصيب» معطوف على «كمثل»، فهو في محل رفع، والابد من حذف مضافيْنِ، ليصح المعنى، والتقدير: أو كمثل ذُوي صيبً» (١).

وهذا المعنى هو المشهور وعليه أكثر المفسرين $(^{Y)}$ .

#### ٧- حذف المضاف إليه:

هذا النوع من الحذف قليل في القرآن الكريم (١)، وله مواضع محدّدة في القرآن الكريم منها: حذف المضاف إليه بعد ألفاظ (كل وبعض)، كقوله تعالى: ﴿وَلَكُلُ وَجُهُدُ مُومُولِيهَا ﴾ [البقرة: من الآية ١٤٨]، قال السمّين الحلبي: «قوله تعالى: ﴿وَلَكُلُ وَجُهُدُ ﴾: جمهور القراء على تنوين «كل»، وتنوينه للعوض من المضاف إليه، والجار خبر مقدم، و «وجهة» مبتدأ مؤخر، واختلف في المضاف إليه كل المحذوف فقيل: تقديره: ولكل طائفة من أهل الأديان وقيل: ولكل أهل موضع من المسلمين وجهته إلى جهة الكعبة يميناً وشمالاً، ووراء وقدام»(١).

وهذا ما ذكره الزمخشري وأبو حيان وغير هم<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١٣٥/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف: ١١٤/١، والتفسير الكبير: ٧٢/٢، ومدارك التتريل: ٢٣/١، والبحر المحيط: ٢٢/١، وأنوار التتريل: ١٩٩/١، واللباب في علوم الكتاب: ٣٨٦/١، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان: ١٧٥/١، وإرشاد العقل السليم: ٢/١٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البرهان، ص٧١٧.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ١/٥٠٥، وينظر: النشر في القراءات العشر: ٢٥٢/١.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الكشاف: ٢٣١/١، والبحر المحيط: ٦١٠/١، وأنوار التتريل: ٢٥/١، واللباب في علوم الكتاب: ٥٠/١، والبحر المديد: ١٤٨/١.

#### ٨- حذف الصفة:

أشار السّمين الحلبي إلى هذا النوع من الحذف في تفسيره لقوله تعالى: (الحِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ا

وهذا قريب مما ذكره أبو حيان؛ إذ قال: «فأما الآية، فتأوّل على حذف وصف المصدر حتى يصير مختصاً لا مؤكداً، وتقديره: إلا ظناً ضعيفاً...»(٢).

ولم ينص أغلب المفسرين على حذف الصفة في الآية وإنما اكتفوا بتقديرها.

### ٩- حذف الموصوف:

لقد وضع العلماء شروطاً في جواز حذفه فقد ذكر الزركشي أنه يشترط فيه أمران:

أحدهما: كون الصفة خاصة بالموصوف، فمتى كانت الصفة عامة امتنع حذف الموصوف.

والثاني: أن يعتمد على مجرد الصفة من حيث تعلقها بغرض السياق<sup>(۳)</sup>. وفي ضوء هذا يكون لحذف الموصوف ما يسوغه وهو القرينة السياقية على وفق ما قاله العلماء.

وقد أشار السمين الحلبي إلى هذا النوع من الحذف في قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ أَنْكُونُورٌ ﴾ [الكوثر: ١]، فقال: «حذف الموصوف بالكوثر؛ لأنَّ في حذفه من

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١١٣/٦.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط: ١/٨٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البرهان، ص٧١٨، وبدائع الفوائد: ٣٧/٣.

فرط الشياع والإبهام ما ليس في إثباته $^{(1)}$ . وهذا ما ذكره ابن عادل والشربيني $^{(7)}$ .

ومن حذف الموصوف أيضاً قوله تعالى: ﴿وَحَمَلْنَاهُ عَلَى ذَاتَ أَلَاحٍ وَدُسُرٍ ﴾ أي: سفينة. قال القمر: ١٣]، قال السمين الحلبي: «قوله: ﴿ ذَاتَ أَلَوْحٍ وَدُسُرٍ ﴾. أي: سفينة. قال الزمخشري: وهي من الصفات التي تقوم مقام الموصوفات، فتنوب منابها، وتودي مؤدها بحيث لا يفصل بينها وبينها. ونحوه:

......وَلَ ﴿ كِنَّ قَمِيصِي مَسْرُودَةٌ مِن حَدِيدِ<sup>(٣)</sup>

أراد: ولكن قميصىي درع

..... وَلَوْ فِي عُيُونِ النَّازِيَاتِ بِأَكْرِعُ ( عُ)

أراد: ولو في عيون الجراد. ألا ترى أنك لو جمعت بين السفينة وبين هذه الصفة. أو بين الجراد والدرع وهاتين الصفتين لم يصح، وهذا من فصيح الكلام وبديعه» (٥). وهذا هو المشهور بين المفسرين (٦).

#### ١٠ - حذف المصدر:

يحذف المصدر إذ دل عليه الفعل، باعتبار أن الفعل حدث مقرون بزمن، وهو ما يخلو منه المصدر (٢). وقد ذكر السمين الحلبي هذا النوع من الحذف في

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٧٨/٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: اللباب في علوم الكتاب: ٢٠/٥١٥، وتفسير السراج المنير: ٤٣٧/٤.

<sup>(</sup>٣) عجز البيت للمتنبي وهو في ديوانه: ١٦٣/١، وصدره: مفرشي صهوة الحصان ول..

<sup>(</sup>٤) لم أعثر على قائله، وصدره: وإني لأستَوفي حُقوقي جاهدا.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ٢٢٧/٦، وينظر: الكشاف: ٤٣٥/٤.

<sup>(</sup>٦) ينظر: مدارك التتريل: ١٩٥/٤، والتسهيل لعلوم التتريل: ١٠٥/٣، والبحر المحيط: ١٧٦/٨، واللباب في علوم الكتاب: ٢٣٥/٤، والجواهر الحسان: ٢٣٥/٤، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان: ٢١٩/٦، والدر المنثور: ٢٧٥/٧، وروح المعاني: ٨٣/٢٧.

<sup>(</sup>٧) ينظر: الجواهر: ٤٨١/٢، وأسلوب الحذف في القرآن الكريم، ص١١٣.

قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُتَا غُلْفُ بَلِ لَمَنَهُمُ اللَّه بِكُفْرِهِمْ فَتَلْيلا مَّا يُؤْمِنُونَ ﴾ [البقرة: ٨٨]، قال السّمين الحلبي: «قوله: ﴿ فَتَلْيلا مَّا يُؤْمِنُونَ ﴾ في نصب «قليلاً » ستة أوجه: أحدها وهو الأظهر: أنه نعت لمصدر محذوف أي: فإيماناً قليلاً يؤمنون » (١).

وهذا قريب مما ذكر الطبري قائلاً: «ولذلك نصب قوله: «فقليلاً»، لأنه نعت للمصدر المتروك ذكره، ومعناه: بل لعنهم الله بكفرهم، فإيماناً قليلاً ما يؤمنون»(۲)، وهذا الرأي هو المشهور بين المفسرين(۳).

#### ١١- حذف المنادي:

تناول السمين الحلبي هذا النوع من الحذف وذلك في تفسيره لقوله تعالى: ﴿ اللَّهُ يَسُجُدُوا لِلَّهِ اللَّذِي يُخْرِجُ الْخَبْءَ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا يُخْفُونَ وَمَا يَعْلَمُ مَا يُخْفُونَ وَمَا الْكَسائي أَعْلَمُونَ ﴾ [النمل: ٢٥]، قال السمين الحلبي: «قوله: «ألا يسجدوا» قرأ الكسائي المتخوية والباقون بتشديدها فأمّا قراءة الكسائي فَدرالاً» فيها تنبيه واستفتاح و «يا» بعدها حرف نداء أو تنبيه... والمنادى محذوف تقديره: هؤلاء السُّجُدُوا» (٤).

وقال الفرّاء: «زين لهم الشيطان أعمالهم لئلا يسجدوا ثم حذفت اللام ومن قرأ بالتحقيق كان المعنى: ألا يا قوم ويا مسلمون اسجدوا لله الذي خلق السماوات والأرض خلافاً عليهم وحمداً لله لمكان ما هداكم لتوحيده»(٥).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٢٩٦/١.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان: ٢/٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المحرر الوجيز: ١٥٩/١، والتبيان في إعراب القرآن: ٩٠/١، والجامع لأحكام القرآن: ٢٦/٢، ومدارك التتريل: ٥٧/١، والبحر المحيط: ٤٧١/١، والجواهر الحسان: ٨٧/١، والبحر المديد: ١٢٢/١.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٣٠٧/٥ قرأ الكسائي (ألا تَسْجِدُوا) كُلَهم شَدَّدَ اللام في ألا يَسْجُدُوا غير الكسائي فإنه خففها و لم يجعل فيها أن ووقف على ألاَّ ثم ابتدأ (اسْجُدُوا). ينظر: السبعة، ص٤٨٠.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن: ٢٩٠/٢.

ويرى الزمخشري أنَّ: من قرأ بالتشديد أراد: فصدَّهم عن السبيل لئلاً يسجدوا فحذف الجار (من أن) ويجوز أن تكون (لا) مزيدة ويكون المعنى: فهم لا يهتدون إلى أنْ يسجدوا ومن قرأ بالتخفيف فهو ألا يسجدوا...»(۱)، وتبعه النسفى فى ذلك(٢).

#### ١٢ - حذف التمييز:

ورد حذف التمييز في تفسير السَّمين الحلبي في قوله تعالى: ﴿ فَمَن لَمْ يَجِدُ فَمَيْ أَمْ يَجِدُ فَمَيْامُ ثَلَانَةً أَيَّامٍ فِي الْحَبْحِ وَسَبْعَة إِذَا رَجَعْتُمْ تَلْكَ عَشَرَةً كَامَلَةٌ ﴾ [البقرة: من الآية ١٩٦]، قال السَّمين الحلبي: «ومميِّزُ السَبْعَة والعشرة محذوفٌ للعلم به» (٣).

ولم أجد من المفسرين من ذكر هذا الرأي.

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿ وَ اللّهُ أَحْسَنَ الْخَالَةِ إِنْ اللهُ مَن مِن الْخَالَةِ مِن الْمؤمنون: من الآية ١٤]، قال السّمين الحلبي: «والمميز لأفعل محذوف الدلالة المضاف إليه عليه أي: أحسن الخالقين خلقاً أي: المقدرين تقديراً » (٤).

وهذا ما ذهب إليه الزمخشري قائلاً: «أي: أحسن المقدرين تقديراً، فترك ذكر المميز لدلالة الخالقين عليه» (٥)، وتبعه النسفي وابن عادل، والنيسابوري وغيرهم (1).

<sup>(</sup>١) الكشاف: ٣٦٦/٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: مدارك التتريل: ٢١٠/٢.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ١/٨٨٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ٥/٧٧٠.

<sup>(</sup>٥) الكشاف: ١٨٢/٣.

<sup>(</sup>٦) ينظر: مدارك التتريل: ١١٨/٣، واللباب في علوم الكتاب: ١٨٣/١٤، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان: ١١٢/٥، وروح البيان: ٣٧٥/٧، والبحر المديد: ١٠/٥.

#### ١٣ - حذف القول:

ظهر حذف القول بشكل واضح وكثير عند السّمين الحلبي في تفسيره، منها ما جاء في قوله تعالى: ﴿وَظَّلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَ وَالسَّاوَى كُلُواْ مِن ما جاء في قوله تعالى: ﴿وَظَّلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَ وَالْمَا مَا رَزَقْنَاكُمُ وَمَا ظَلْمُونَا وَلَكِن كَانُواْ أَنْسَهُمْ يَظْلُمُونَ ﴾ [البقرة: ٧٥]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «كلوا» هذا على إضمار القول، أي: وقُلنا لهم: كُلوا، وإضمار القول كثير في لسانهم، ومنه: ﴿وَالْمَلَاكُةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلْ بَابٍ ﴿ مَا اللّهِ مَلَامً عَلَيْهُم مِن كُلْ بَابٍ ﴿ اللّهِ مَلَامً مَلَى اللّهِ مَا اللّهِ الله عَلَيْهُم مِن كُلُواً وَاللّهُ اللّهِ الله مَن اللّهِ عَلَيْهُم مُن كُلُواً اللّهِ الله الله مَن اللّهِ قَالَ الله مَن اللّهِ الله مَن اللّهِ الله والمُولِقُ وَهُذَا رَأِي ابن عطية والنّعلبي والقرطبي وغير هم (٢٠).

ومن حذف القول أيضاً قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذِ الظَّالُمُونَ فِي غَمَرًاتِ الْمُونِ فِي غَمَرًاتِ الْمُرْتُ وَالْمَاتُكُمُ الْمَرْمُ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْمُونِ الْالْعام: من الْمَرْتُ مُنْ الْمَرْمُ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْمُونِ المحل بقول الآية (٩٣]، قال السَّمين الحلبي: «قوله: «اخرجوا» منصوب المحل بقول مضمر، والقول يضمر كثيراً، تقديره: يقولون: اخرجوا» (٣).

وهذا التوجيه للمعنى هو المشهور وعليه أغلب العلماء والمفسرين(٤).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٢٣١/١.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: المحرر الوجيز: ۱۳۲/۱، والكشف والبيان: ۲۰۱/۱، والجامع لأحكام القرآن: ٤٢١/١،
 واللباب في علوم الكتاب: ٢٠١/١، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان: ٢٩٢/١.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ١٢٣/٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: معاني القرآن للفراء: ٧٤/١، ومعالم التتريل: ١٦٩/٣، والمحرر الوحيز: ٣٨١/٢، والتفسير الكبير: ٧٠/١٣، والتبيان في إعراب القرآن: ٥٢١/١، وإملاء ما من به الرحمن: ٢٥٣/١، والكشف والبيان: ١٧٠/٤، واللباب في علوم الكتاب: ٢٩٠/٨.

### ١٤ - حذف القسم:

تناول السَّمين الحلبي حذف القسم في قوله تعالى: ﴿ قُلْ لِمَنْ مَّا فَمِي السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ قُلُ لِلْهِ كُبَّ عَلَى تَسْمِ الرَّحْمَةُ لَيْجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقَيَامَةِ لاَ رَبِّ فِيهِ ﴾ [الأنعام: من الآية ١٢]، قال السَّمين الحلبي: «وقوله: «ليجمعنكم» جواب قسم محذوف، أي: والله لَيَجْمَعَنَكُمْ » (١).

وهذا رأي أغلب المفسرين ( $^{(Y)}$ )، قال أبو السعود: «جواب قسم محذوف والجملة استئناف مسوق للوعيد على إشراكهم وإغفالهم النظر أي: والله ليجمعنكم في القبور  $^{(T)}$ .

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿وَإِنِ مِنْ أَهْلِ الْكَابِ إِلاَ لَيُؤْمِنَنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ وَيُومُ الْعَامِ الْمَا لَكَابِ الْإِلْيُؤْمِنِنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ وَيُومُ الْمَامَةِ يَكُونَ عَلَيْهِمْ شَهِيدا ﴾ [النساء: 9 القيامة يكون الحلبي: «والله في «ليؤمنن جواب قسم محذوف، وقال أبو البقاء: «ليؤمنن جواب قسم محذوف، وقيل: أكّد بها في غير القسم كما جاء في النفي والاستفهام»(1).

وهذا رأي أبي حيان وغيره<sup>(٥)</sup>.

وأمثلته متعددة<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١٧/٣.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: حامع البيان: ۱۳۷/۱۱، ومعالم التتريل: ۱۳۱/۳، والتفسير الكبير: ۱۳۷/۱۲، وتفسير السراج المنير: ۳۲۸/۱.

<sup>(</sup>٣) إرشاد العقل السليم: ١١٥/٣.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٩/٢، ٤٠٩/، وينظر: التبيان في إعراب القرآن: ٦/١.٤٠

<sup>(°)</sup> ينظر: البحر المحيط: ٤٠٨/٣، وحاشية الصبان: ٢٢٤/١، واللباب في علوم الكتاب: ١١٧/٧، وروح المعانى: ٢/٦.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الدر المصون: ١/٥٣٥، و١/٠٠٠، و٣٤١/٣، و١٠/٤.

### ١٥- حذف الأجوبة:

أشار السَّمين الحلبي إلى أمثلة كثيرة جاءت مسبوقة بإحدى أدوات الشرط، إلاَّ أن جوابها محذوف، لدواع بلاغية بيَّنها السَّمين الحلبي، ومن هذه الأنواع.

أ- حذف جواب (إنْ): وذلك في قوله تعالى: ﴿ إِنْ كُنُمْ خَرَجْنُمْ جِهَاداً فِي سَيلِي وَانْتِنَا مُرْضَاتِي ﴾ [الممتحنة: من الآية ١]، قال السَّمين الحلبي: «قوله: «إن كنتم خرجتم» جوابه محذوف عند الجمهور لتقدم «لا تتخذوا» ومقدم وهو «لا تتخذوا» عند الكوفيين ومن تابعهم.

وقال الزمخشري: «إن كنتم خرجتم» متعلق «تتخذوا» يعني: لا تقولوا أعدائي إن كنتم أوليائي، وقول النحويين في مثله هو شرط جوابه محذوف لدلالة ما قبله عليه»(١).

وهذا ما ذكره العكبري، وابن جزي، والبيضاوي، وغيرهم $^{(7)}$ .

ب- حذف جواب (إذَا): نحو قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَاءَتِ الصَّاحَةُ ﴿ يُومَ يَوْمَ يَوْمُ الْمَرْءُ مِنْ الْمَرْءُ مِنْ الْمَرْءُ مِنْ الْمَرْءُ مَنْ اللّهُ مَنْ الْمَلْءُ وَمِيهِ ﴿ لَكُلُ امْرِي مَنْهُمْ مَنْ الْمَلِي الْمَلْدُونِ لِللّهُ وَلِهُ : «لكل امرئ منهم شأن يغنيه» أي التقدير: فإذا جاءت الصاخة اشتغل كل أحد بنفسه» (٤).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٣٠٢/٦، وينظر: الكشاف: ٥١٢/٤.

<sup>(</sup>۲) ينظر: التبيان في إعراب القرآن: ۲۱۷/۲، والتسهيل لعلوم التتزيل: ۱٦٤/۳، وأنوار التتزيل: ٥٦٢/٣، والجواهر الحسان: ٢٩٠/٤، والتحرير والتنوير: ١٢٢/٢٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الدر المصون: ١٣٦/٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ٤٨٢/١.

و هذا ما ذكر ه بعض المفسرين (١) و منهم أبو حيان الذي قال: «وجوابه (إذا) محذوف تقديره: اشتغل كل إنسان بنفسه»<sup>(۲)</sup>.

وذكر السَّمين الحلبي هذا النوع من الحذف في مواضع متعددة من تفسير  ${}^{(7)}$ .

ج- حذف جواب (لمَّا): كما في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا ذَهَبَ عَنِ إِبْرَاهِيمَ الرَّوْعُ وَجَاءَتُهُ الْبُشْرَى يُجَادِلُنَا فِي قَوْمٍ لُوطٍ [هود: ٧٤]، قال السَّمين الحلبي: «قوله: «و جاءته البشرى» عطف على «ذهب» وجواب (لمَّا) على هذا محذوف؛ أي: فلما كان كيت وكيت اجترأ على خطابهم أو فطن لمجادلتهم $(^{(1)})$ .

وهذا المعنى هو المشهور وعليه أغلب المفسرين(٥).

وأمثلته متعددة في تفسير ه<sup>(٦)</sup>.

د- حذف جواب (لو): قال السمين الحلبي في هذا الحذف: «وحذف جواب (لو) شائعٌ مستفيض، وكثر حَذْفُه في القرآن. وفائدة حَذْفه استعظامُه وذهابُ النفس كلُّ مذهب فيه بخلاف ما لو ذكر، فإنَّ السامعَ يقصرُر هَمَّه عليه»(٧).

ومنه قوله تعالى: ﴿مَا شَرَوْا بِهِ أَنْفُسَهُمُ لُوكَانُواْ يُعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: من الآية ١٠٢]، قال السَّمين الحلبي: «قوله: «لو كانوا يعلمون» جواب (لو) محذوف تقديره: لو كانوا يعلمون ذم ذلك لما باعوا به أنفسهم، وهذا أحسن من تقدير أبي

<sup>(</sup>١) ينظر: مدارك التتريل: ٣١٨/٤، واللباب في علوم الكتاب: ١٧٠/٢٠، وتفسير السراج المنير: ٣٥٦/٤، وفتح القدير: ٥٤٣/٥.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط: ٢١/٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الدر المصون: ٢٣٢/٢، و٢/٤٢، و٥/٥٤، و٥/٥٢٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ١١٦/٤.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الكشاف: ٣٨٩/٢، والمحرر الوجيز: ٢٠٧/٣، وإملاء ما من به الرحمن: ٤٣/٢، ومدارك التنزيل: ١٦٤/٢، والتسهيل لعلوم التنزيل: ٤/٢، وأنوار التنزيل: ٢٤٦/٣، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان: ٣٨/٤، والتحرير والتنوير: ٢٩٩/١١.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الدر المصون: ١٣٢/١، و١٦١/٤، و٥١٠١٥.

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه: ١٢٩/١.

البقاء: «لو كانوا ينتفعون بعلمهم لامتنعوا من شراء السحر»؛ لأنَّ المقدر كلَّما كان متعبداً من اللفظ كان أولى»(١).

و هذا رأي أبي حيان وأبي السعود(Y). وأمثلته متعددة(T).

ه - حدف جُواب (لولا): نحو قوله تعالى: ﴿ وَكُوْا فَضُلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَ اللَّهَ وَاللَّهَ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَن اللَّهَ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَن اللّه عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَن اللّه عَلَيْ الله عَلَيْ اللّه عَلَيْ اللّه عَلَيْ اللّه عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّه عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُواللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْمُ عَلّهُ عَلَيْ عَلِي اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ ع

وهذا هو المشهور (0)، قال النيسابوري: «وجواب (لولا) محذوف أي: لهلكتم أو فضحتم أو لكان ما كان من أنواع المفاسد، وإنما حسن حذفه ليذهب الوهم كل مذهب فيكون أبلغ في البيان(0,1).

و أمثلته متعددة $(^{(\vee)}$ .

### ١٦- حذف الحروف:

وفي حذفها دلالات بيانية تنطوي على مقدار غير يسير من الأسرار البلاغية، وقد ذكر السَّمين الحلبي هذا النوع من الحذف ومنه:

- حذف الهمزة: ومن ذلك ما جاء في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَنَ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَى كَكُمَّا قَالَ السّمين كُوكُمّا قَالَ مَذَا رَبِي فَلَمّا أَفَلَ قَالَ لا أُحبُ الآفلين ﴾ [الأنعام: ٧٦]، قال السّمين الحلبي: «و «هذا ربي» محكي بالقول، فقيل: هو خبر محض بتأويل ذكره أهل التفسير. وقيل: بل هو على حذف همزة الاستفهام، أي: أهذا ربّي» (^).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٣٢٩/١، وينظر: التبيان في إعراب القرآن: ١٠١/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط: ٢٨٨/١، وإرشاد العقل السليم: ١٤٠/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الدر المصون: ١/٤٢٨-٤٢٩، و١/٤٣١.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ٢١٢/٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: التبيان في إعراب القرآن: ٩٦٦/٢، وإملاء ما من به الرحمن: ١٥٤/٢، والبحر المحيط: ٢٠٠٠/٦، واللباب في علوم الكتاب: ٣١١/١٤، والبرهان، ص٧٤٠.

<sup>(</sup>٦) غرائب القرآن ورغائب الفرقان: ١٦٤/٥.

<sup>(</sup>٧) ينظر: الدر المصون: ١٦٨/٤، و٥/٣٤٦، و٢/٦٤.

<sup>(</sup>٨) المصدر نفسه: ١٠٦/٣.

وذهب القرطبي والسمرقندي إلى تقديره «أهذا ربي»<sup>(۱)</sup>، والصحيح أنه خبر، قال ابن هشام: «وقوله تعالى: «مَذَارَبِي» في المواضع الثلاثة: والمحققون على إنه خبر»<sup>(۲)</sup>، وقال البقاعي: «فكأنه من بصره أن أتى بهذا الكلام الصالح؛ لأن يكون خبراً واستفهاماً ليوهم أنه مخبر»<sup>(۲)</sup>، وهذا ما عليه العلماء<sup>(۱)</sup>.

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿ لَكُمَّا مُواللَّهُ رَبِي وَاللَّهُ رَبِي وَاللَّهُ رَبِي الْحَداَ ﴾ [الكهف: ٣٨]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «لكنا هو الله ربي» قرأ ابن عامر بإثبات الألف وصلاً ووقفاً، فالوقف وفاق، الألف وصلاً ووقفاً، فالوقف وفاق، والأصل في هذه الكلمة: «لكن أنا» فنقل حركة همزة أنا اعتباطاً، فالتقى مثلان فأدغم» (٥).

وهذا التوجيه للمعنى مشهور وموافق لما قال به أغلب المفسرين (٦).

- حذف الواو: ومنه قوله تعالى: ﴿وَيَمْحُ اللّهُ الْبَاطِلَ وَبُحِيُّ الْحَقَّ بِكُلّمَاتِهِ إِنّهُ عَلَيمٌ بِذَاتِ المُشَدُورِ ﴾ [الشورى: من الآية ٢٤]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «ويمحُ الله الباطل» هذا مستأنف غير داخل في جزاء الشرط؛ لأنه تعالى يمحو الباطل مطلقاً وسقطت الواو منه لفظاً لالتقاء الساكنين في الدرج وخَطَّا حملاً للخط على اللفظ كما كتبوا: ﴿ سَتَدْعُ الزّائية ﴾ [العلق: ١٨] عليه ولكي ينبغي أن لا

<sup>(</sup>١) ينظر: الجامع لأحكام القرآن: ٥/٥٨، وبحر العلوم: ٤٨١/١.

<sup>(</sup>٢) مغنى اللبيب: ٢٠/١.

<sup>(</sup>٣) نظم الدرر: ١٥٩/٧.

<sup>(</sup>٤) ينظر: معاني القرآن للفراء: ٣٤١/١، ومعاني القرآن للزجاج: ٢٩٢/٢، والبحر المحيط: ١٧٢/٤، وفتح القدير: ١٣٣/٢.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ٤٥٦/٤، وينظر: النشر: ٣٤٩/٢.

 <sup>(</sup>٦) ينظر: معاني القرآن: ٥٢/١، وحامع البيان: ٢٣/١٨، والتفسير الكبير: ١٠٧/٢١، والبحر المحيط:
 ٢٧٧/٦، وأنوار التتزيل: ٤٩٧/٣، وروح المعانى: ٢٧٧/١٥.

يجوز الوقف على هذا؛ لأنه إن وُقفَ عليه بالأصل وهو الواو خَالَفْنا خط المصحف وإن وقفنا بغيرها موافقة للرسم خالفنا الأصل»(١) .

وقال أبو حيان: «استئناف إخبار، أي: يمحوه... وكتب يمح بغير واو، كما كتبوا سندع بغير واو، اعتباراً بعدم ظهورها، لأنه لا يوقف عليها وقف اختيار، ولما سقطت من اللفظ سقطت من الخط»(٢).

وذكر البقاعي غرض هذا الحذف فقال: «... إيماء إلى أنه سبحانه يمحق رفعه وعلوه، وغلبته التي دلَّت عليها الواو مطابقة بين خطَّه ولفظه، ومعناه تأكيداً للبشارة... وفي هذا الحذف أيضاً تشبيه بفعل الأمر إيماء إلى أنَّ إيقاع هذا المحو أمر لابد من كونه على أتم الوجوه وأحسنها»(٣).

- حذف الياء: ومنه قوله تعالى: ﴿ يُومَ يَأْتُ لاَ تَكُلُمُ فَسُ إِلّا بِإِذَه فَمَنْهُمْ شَعْمِ عُمِيدً ﴾ [هود: ١٠٥]، ذهب السمّين الحلبي إلى القول بالحدّف قائلاً: «وقرأ أبو عمرو والكسائي ونافع «يَأْتِي» بإثبات الياء وصلاً وحذفها وقفاً، وقرأ ابن كثير بإثباتها وصلاً ووقفاً وفي مصحف عثمان حذفها وإثباتها هو الوجه، لأنها لام الكلمة، وإنما حذفوها في القوافي والفواصل، لأنها محل وقوف، وقالوا: لا أدر ولا أبال.

وقال الزمخشري: إن الاجتزاء بالكسرة عن الياء كثير في لغة هُذَيل»(٤).

- حذف حرف الجر: ومنه قوله تعالى: ﴿وَيَرْغُبُونَ أَن تَكَعُومُنَ السَّمِينِ الحلبي: ﴿وَاخْتُلُفَ فِي تقدير حَرف الجر فقيل: هو «في» أي: ترغبون في نكاحهن لجمالهِنَّ ومالهِنَّ، وقيل: هو «عن» أي: ترغبون عن نكاحهن لقبُحهنَّ وفقر هِنَّ... والقول الأول مرويٌّ عن عائشة أي: ترغبون عن نكاحهن لقبُحهنَّ وفقر هِنَّ... والقول الأول مرويٌّ عن عائشة - رضي الله عنها - وطائفة كبيرة»(٥).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٦/٨٠-٨١.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط: ٧/٩٥/٠.

<sup>(</sup>٣) نظم الدرر: ٥/٧٥٣.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ١٣٠/٤، وينظر: النشر: ٢٩٢/٢، وإتحاف فضلاء البشر: ١٣٥/٢، والكشاف: ١٠٤/١

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ٤٣٤/٢.

وذكر هذه الأقوال هو المشهور بين المفسرين $\binom{(1)}{2}$ .

- حذف حرف النداء: كقوله تعالى: ﴿ يُوسُفُ أَغُرِضْ عَن مَذَا ﴾ [يوسف: من الآية ٢٩]، قال السّمين الحلبي: ««يوسف» منادى محذوف منه حرف النداء»(٦). ثم يذكر رأي الزمخشري قائلاً: «لأنّه منادى قريب مقاطن للحديث، وفيه تقريب له وتلطيف لمحله»(٤).

<sup>(</sup>۱) ينظر: إعراب القرآن للزجاج، ص۲۷، ومعاني القرآن للنحاس: ۲۰۳/۲، والكشاف: ۲۰٤/۱، ومدارك التتريل: ۲۰۱/۱، والبحر المحيط: ۳۷۸/۳، وأنوار التتريل: ۲۲۱/۲.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الدر المصون: ١/١٥٨، ١٤١٤، ٢/٦٤٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ١٧١/٤.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ١٧١/٤، وينظر: الكشاف: ٤٣٥/٢.

<sup>(°)</sup> ينظر: إملاء ما من به الرحمن: ١٥٢/٢، والجامع لأحكام القرآن: ١٧٥/٩، ومدارك التتريل: ١٨٥/٢، وأنوار التتريل: ٢٨٤/٣، وإرشاد العقل السليم: ٢٧٠/٤.

# المبحث الخامس

### الفصيل والوصيل

الفصل (لغةً): القطع، والوصل خلاف الفصل ويعني فصل الشيء بالشيء (1). والوصل في البلاغة عطف بعض الجمل على بعض، والفصل تركه (٢)، وإذا ما أردنا أن نربط التعريف اللغوي بالتعريف البلاغي نكتشف أنَّ الارتباط وثيق بين التعريفين، فالفصل قطع الجمل والوصل ربط الجمل.

ولكن علينا أن نعرف مواضع الفصل والوصل وقد عد التفتازاني الابتداء بالفصل الأصل؛ لأن الوصل عارض على الفصل قال معلقاً على ابتداء القزويني بالفصل من دون الوصل: «بدأ بذكر الفصل؛ لأنه الأصل، والوصل طارئ أي: عارض عليه حاصل بزيادة حرف، لكن لما كان الوصل بمنزلة الملكة والفصل بمنزلة عدمها والإعدام إنما تعرف بملكتها بدأ في التعريف بذكر الوصل» (٣). ويقصد بمنزلة الملكة أي الأمر الوجودي؛ لأن حرف العطف بوجوده يكون الكلام موصولاً وبعدمه يكون الكلام مقطوعاً.

والفصل والوصل من المباحث البلاغية التي جعلها العلماء مقياساً للبلاغة فقد نقل الجاحظ أنه قيل للفارس ما البلاغة؟ فقال: هي معرفة الفصل والوصل<sup>(1)</sup>.

ويعد الجرجاني من أبرز من تحدث عن مواضع الفصل والوصل فقال فيه: «إنَّ الجمل على ثلاثة أضرب: جملة حالها مع التي قبلها حال الصفة مع الموصوف، والتأكيد مع المؤكد، فلا يكون فيها العطف البتة لشبه العطف فيها ولو عطفت – بعطف الشيء على نفسه. وجملة حالها مع التي قبلها حال الاسم

<sup>(</sup>١) لسان العرب، مادة (فصل).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإيضاح: ٢٤٦/١، والتلخيص، ص١٧٥، وقمذيب السعد: ٥٨/٣.

<sup>(</sup>٣) هَذيب السعد: ٣/٨٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر: البيان والتبيين: ٨٨/١.

يكون كلا الاسمين فاعلاً أو مفعولاً أو مضافاً إليه فيكون حقها العطف، وجملة ليست في الشيء من الحالين... وحق هذا ترك العطف البتة. فترك العطف يكون إما للاتصال إلى الغاية، أو الانفصال إلى الغاية والعطف لما هو واسطة بين الأمرين وكان له حال بين الحالين»(١).

واتفق البلاغيون فيما بعد على إنَّ الفصل يجب في خمسة مواضع وأنَّ الوصل يجب في ثلاثة مواضع (٢).

وقد عرق السَّمين الحلبي الفصل بأنه: عدمُ العطف، والفصل بأنه: العطفُ<sup>(٣)</sup>.

### مواضع الفصل:

الأول: وضابطه أن يكون بين الجملتين كمال التآلف وتمام الاتحاد، إذ تنزل الثانية من الأولى المنزلة نفسها وهو (كمال الاتصال) وذلك أن تكون الجملة الثانية تأكيداً للأولى، والمقتضى للتأكيد رفع توهم التجوز والغلط، وهو قسمان:

١- أن تنزل الثانية من الأولى منزلة التأكيد المعنوي من متبوعه في إفادة التقرير مع الاختلاف في المعنى، كقوله تعالى: ﴿ إِنْ اللَّذِينَ كُلُواْ لَوْ السَّمين الْأَرْضِ جَمِيعاً وَمُلْكُ ﴾ [المائدة: من الآية: ٣٦]، قال السّمين الحلبي: ««جميعاً» توكيد له أو حال منه»(٤).

قال أبو السعود: «وقوله: «جميعاً» توكيد للموصول أو حال منه» ( $^{\circ}$ )، وهو رأي بعض المفسرين  $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>١) دلائل الإعجاز، ص١٨٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإيضاح: ٢٤٦/١، والتلخيص، ص١٤٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الدر المصون: ٥٧٢/١.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ٢/١٥٥.

<sup>(</sup>٥) إرشاد العقل السليم: ٣٣/٣.

<sup>(</sup>٦) ينظر: اللباب في علوم الكتاب: ٣١٣/٧، وروح البيان: ٣٤٩/٣، وروح المعاني: ٢٢٩/٦. -٨٤-

٧- أن تنزل الثانية من الأولى منزلة التأكيد اللفظي من متبوعه في اتحاد المعنى، كقوله تعالى: ﴿رَبُّنَا مُتَا إِنَّكَ أَنتَ السَّمِعُ العَلِيمُ》 [البقرة: من الآية المعنى، كقوله تعالى: ﴿رَبّنَا مُتَا إِنَّكَ أَنتَ السَّمِعُ العَلِيمُ》 [البقرة: من الآية المعنى، كقوله السّمين الحلبي: ﴿﴿أنت» يجوز فيه التأكيد والابتداء والفصل»(١).

وهذا رأي أبي حيان<sup>(٢)</sup>.

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿ الذينِ يَصُدُّونَ عَن سَيلِ اللهِ وَيُبُعُونَهَا عِرَجاً وَمُم والآخرة كَافرُون ﴾ [هود: ١٩]، قال السَّمين الحلبي: «وقوله: «وهم بالآخرة هم» هم الثانية توكيداً للأولى توكيداً لفظياً» (٣).

وهذا رأي الزجاج الذي قال: «فكررهم تأكيداً» (أ)، وقال النسفي: «هم الثانية لتأكيد كفرهم بالآخرة واختصاصهم به» (٥)، وهو رأي الشوكاني (٦). ومن النوع الثاني لكمال الاتصال أن تكون الثانية بدلاً من الأولى وهو ضربان:

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٣٧٠/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط: ١/٥٥٩.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٨٧/٤.

<sup>(</sup>٤) إعراب القرآن، ص٦٠.

<sup>(</sup>٥) مدارك التتريل: ٢/١٥٠.

<sup>(</sup>٦) ينظر: فتح القدير: ٧٠٩/٢.

يقع بين النكرتين على كلام فيه تقدَّم، قال الزمخشري: (وأبداً) تعليقٌ للنفي المؤكد بالدهر المتطاول، و(ماداموا فيها) بيانُ الأمر)، فهذه العبارة تحتمل أنه بدلُ بعض من كل، لأنَّ بدلَ البعض من الكل مبيِّنٌ للمراد نحو: (أكلت الرغيف ثلثه)، ويحتمل أن يكونَ بدلَ كل فإنه بيانٌ أيضاً للأولِ وإيضاحٌ له، نحو: (رأيت زيداً أخاك)، ويحتمل أن يكونَ عطفَ بيان» (١).

وذكر العكبري وأبو حيان والبيضاوي اشتمال الآية على بدل البعض $(^{\Upsilon})$ .

الله والذين الثانية من الأولى منزلة بدل الاشتمال، كقوله تعالى: ﴿ يُعَادِعُونَ الله وَالْذَيْنِ آمَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ الْإَأْنُسَهُم وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ [البقرة: ٩]، قال السمين الحلبي: «قوله تعالى: ﴿ يُعَادِعُونَ الله ﴾: هذه الجملة الفعلية يحتمل أن تكون مستأنفة جواباً لسؤال مقدر وهو: ما بالهم قالوا آمنا، وما هم بمؤمنين؟ فقيل: يخادعون الله ويحتمل أن تكون بدلاً من الجملة الواقعة صلة لـ (من) وهي (يقول) ويكون هذا من بدل الاشتمال؛ لأن قولهم كذا مشتمل على الخداع فهو نظير قوله:

إِنَّ عَلَى اللهُ أَنْ تبابِعَا تُؤخَذَ كَرْهاً أَوْ تَجِيءَ طَائِعاً أَنْ وَقُولَ الْآخِر:

مَتَى تَأْتِنَا تُلْمِمْ بِنَا فِي دِيَارِنَا تَجِدْ حَطَباً جَزْلاً ونَاراً تَأْجَّجَا<sup>(٥)</sup> فَصَاراً تَأْجَّجَا<sup>(٥)</sup> فَصَارَتُوخَذ) بدل من تأتنا»<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٥٠٧/٢، وينظر: الكشاف: ١٥٥٥١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التبيان في إعراب القرآن: ٤٣١/١، والبحر المحيط: ٤٧١/٣، وأنوار التتريل: ٣١٣/٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الدر المصون: ١/٥٧٥-٢٧٦، ٢١٦/٣.

<sup>(</sup>٤) لم أعثر على قائله.

<sup>(</sup>٥) البيت لعبيد الله بن الحر الجعفي.

<sup>(</sup>٦) الدر المصون: ١١٣/١.

عيسمي أبن مربّم وجيها في الدُّبيا والآخرة ومن المُعَرّبين [آل عمران : ٥٤]، قال السَّمين الحَلبي: «قوله: «بكلمة منّه» في محل جر صفة لكلمة، والمراد بالكلمة هنا عيسى، سمي كلمة لوجوده بها وهو قوله: «كن فيكون» فهو من باب إطلاق السبب على المُسبَّب. و(اسمه) مبتدأ، و(المسيح) خبره، و(عيسى) بدل منه أو عطف بيان» (١١).

الثاني: وهو أنْ يكون بين الجملتين (كمال الانقطاع) أي: تباين تام وليس في الفصل إيهام خلاف المقصود، وذلك أن تختلف الجملتان خبراً وإنشاءً لفظاً ومعنى، كقوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ إِلَّهُ اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ الللَّال

وهذا هو المشهور بين المفسرين (٣).

الثالث: وضابطه أن تكون الجملة الأولى مورد السؤال الذي قد تضمنته والمقدر فيها، فجاءت الثانية جواباً لها أو جواباً لسؤال قُدِّر في الجملة الأولى وإذ ذاك يجب فصل الثانية عن الأولى لوقوعها جواباً عن السؤال المقدر فيها، ويسمى هذا (شبه كمال الاتصال) أو (الاستئناف)، كقوله تعالى: ﴿وَبَعْمُلُونَ لَهُ أَندَاداً ذَلِكَ رَبُّ الْمَالَمِينَ ﴿ وَجَعَلَ فَيهَا رَوَاسِي مِن لَا اللهِ اللهُ وَبَعَلُ فَيهَا رَوَاسِي مِن لَا اللهُ وَبَارَكُ فَيهَا ﴾ [فصلت: من الآيتين: ٩-١٠]، قال السَّمين الحلبي: «قوله:

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٩٣/٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٢٩٩/٦، وينظر: الكشاف: ٥٠٧/٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: التفسير الكبير: ٢٥٣/٢٩، والبحر المحيط: ٢٤٨/٨، وأنوار التتريل: ٣٢٣/٥، واللباب في علوم الكتاب: ٦٠٧/١٨، وتفسير السراج المنير: ١٨٢/٤.

«وجعل» مستأنف و لا يجوز عطفه على صلة الموصول للفصل بينهما بأجنبي و هو قوله: «وتجعلون»»(١).

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿إِذْقَالَ يُوسُفُ الْبِهِ إِلَّاتِ إِنْ مَا أَحَدَ عَشَرَكُو كَا وَالشَّنْسَ وَالْعَبْرَ رَأَيْتُهُمْ لِمِي سَاجِدِينِ ﴾ [يوسف: ٤]، قال السَّمين الحلبي في معرض تفسيره لهذه الآية الكريمة ذاكراً رأي الزمخشري ومُرجحاً له: «قوله: ﴿رَأَيْهُمْ لِمِي سَاجِدِينِ ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: أنها جملة كررت للتوكيد لمًا طال الفصل بالمفاعيل كررت... كذا قال الشيخ.

والثاني: أنه ليس بتأكيد وإليه نحا الزمخشري، فإنه قال: فإنْ قلتَ: ما معنى تكرار «رأيت» قلت: ليس بتكرار، إنما هو كلام مستأنف على تقدير سؤال وقع جواباً له، كأن يعقوب المنه قال له عند قوله: «إني رأيت أحد عشر كوكباً والشمس والقمر»، كيف رأيتها سائلاً عن حال رؤيتها؟ فقال: «رأيتهم لي ساجدين». قلتُ: وهذا أظهر، لأنه متى حمل الكلام بين الحمل على التأكيد أو التأسيس، فحمله على الثاني أولى»(٢).

الرابع: وضابطه أن يكون ثمة جملة مسبوقة بجملتين يجوز عطفها على الأولى منهما ولا يجوز عطفها على الثانية فيترك العطف لئلا يُظن أنها معطوفة على الثانية، وتسمى هذه الحالة (شبه كمال الانقطاع)، ومثالهم قول الشاعر: وتظن سلمى أننى أبغى بدلاً أراهما في الضلال تهيم

ففي هذا البيت ثلاث جمل (تظن) و (أبغي) و (أراها) و لا مانع من عطف الأخيرة (أراها) على الأولى (تظن)، ولكن عطفها على الثانية (أبغي) لا

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٦/٧٥.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ١٥٣/٤، وينظر: الكشاف: ٤١٨/٢، والبحر المحيط: ٥٢٨١٠.

يجوز؛ لأنه غير مراد أصلاً، فلا معنى لقوله (أبغي بدلاً وأراها)<sup>(١)</sup>. ولم أجد شواهد للسَّمين الحلبي في تفسيره ذكرناها إكمالاً للفائدة.

وللوصل مواضع ثلاثة هي:

الأول: وضابطه أنْ يكون بين الجملتين انقطاع تام فتوصلان دفعاً للفهم الخاطئ فقولنا: «لا، وأيدك الله» وصل واجب لكي لا يُفهم الدعاء بالسوء؛ إذ من المعروف أنَّ (لا) إذا دخلت على الماضي أعطت معنى الدعاء والكلام ليس بذلك فهو واجب لسائل (هل الأمر كذلك) فنجيب (لا، وأيدك الله) فالجملة الأولى خبرية (لا ليس الأمر كذلك) والثانية إنشائية؛ لأنها أخذت معنى الدعاء (أيدك الله)".

وَمنه ما جاء في قوله تعالى: ﴿ أُولَمْ يَرَوْا إِلَى الطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَافَات وَيَعْبِضْنَ ﴾ [الملك: من الآية ١٩]، قال السَّمين الحلبي: «قوله: ﴿ ويقبضن » عطف الفعل

<sup>(</sup>۱) ينظر: البلاغة من منابعها، ص١١٤، والبيت للمهلهل بن مالك الكناني، ينظر: معجم الشواهد العربية: ٣٥٦/٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: علم المعاني، د. بسيوني، ص٥٧٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: معجم المصطلحات البلاغية: ٥٥٣/٣.

على الاسم؛ لأنه بمعناه أي: وقابضات فالفعل هنا مؤول بالاسم عكس قوله: (المُنَّدُّقِينَ وَالْمُمَّدُوَّاتِ وَأَقْرَضُوا السلام الله الله الله الله الله منا مؤول بالفعل (١٨)، فإن الاسم هنا مؤول بالفعل (١٨).

الثاني: وضابطه أن تكون الجملتان متفقتين خبراً وإنشاءً لفظاً ومعنىً كقوله تعالى: ﴿ وَقُلْنَا يَا آنَمُ اسْكُنَ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلاَمِهُا رَغَداً حَيْثُ شُتُمًا ﴾ [البقرة: من الآية ٣٥]، فعطف جملة (كُلا) على جملة (اسكن) لأنهما إنشائيتان. قال السّمين الحلبي: «قوله: «وكلا منها رغداً» هذه الجملة عطف على «اسكن» فهي في محلّ نصب بالقول» (٢).

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿ إِنْ بَنِي إِسْرَائِهِلَ أَذُكُرُواْ مُمْسَى الَّتِي أَمْمُتُ عَلَيْكُمْ وَأَوْفُواْ مِعْدِي أُوف بِعَهْدِكُمْ وَلَيْاي فَارْمَبُون ﴾ [البقرة: ٤٠]، قال السَّمين الحلبي: «قوله: «و أوفوا بعهدي» هذه جملة أمرية عطف على الأمرية قبلَها» (٣).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٦٤٦/٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١٨٩/١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٢٠٣/١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: معجم المصطلحات البلاغية: ٥٥٣/٣.

<sup>(</sup>٥) ينظر: البلاغة من منابعها، ص١٤٥.

<sup>(</sup>٦) الدر المصون: ٥/٩٤٩.

# المبحث السادس

#### القصر والحصر

القصر (لغةً): الحبس والالتزام، نقول: قَصرَتُ نفسي على الشيء إذا حبستها (۱). وقصر عن الشيء عجز عَنْهُ ولم يبلغه وبَابهُ دَخَلَ (۲).

القصر (اصطلاحاً): هو تخصيص أمرِ بآخر بطريق مخصوصة (٣).

والقصر توكيد وأداته التي يقوم عليها هي النفي والاستثناء. ومن المعلوم أن الغرض البلاغي الذي يؤديه أسلوب القصر غرض جوهري يتعلق بمعاني الجمل وقد يختلف المعنى كلياً لتقديم كلمة أو تأخيرها بحسب السياق القرآني.

وأسلوب القصر يتكون من ركنين هما: المقصور والمقصور عليه، أي أحد الشيئين موصوف والآخر صفة (٤). وطرق القصر أربعة هي:

- النفي والاستثناء وهي: (لا وإلا، وما وإلا، وإن وإلا) وهنا يكون المقصور عليه بعد أداة الاستثناء.
  - ٢. (إنَّما) ويكون المقصور عليه مؤخراً وجوباً.
- ٣. العطف بـ (لا، وبل، ولكن) فإن كان العطف بـ (لا) كان المقصور عليه مقابلاً لما بعدها، وإن كان العطف بـ (بل ولكن) كان المقصور عليه ما بعدهما.
- تقديم ما حقه التأخير وهنا يكون المقصور عليه هو المقدم (٥).
   وللقصر طرفان هما: المقصور، والمقصور عليه، والأخير هو الشيء المخصص به، ويقسم البلاغيون القصر على ثلاثة أقسام.

<sup>(</sup>١) لسان العرب، مادة (قصر).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، مادة (قصر).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الإتقان: ٢٧/٣، والميسر في البلاغة العربية، ص٢١٩.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المصدر نفسه: ١٢٧/٣.

<sup>(</sup>٥) ينظر: مفتاح العلوم، ص١٣٨.

# أ. القصر باعتبار طرفيه:

### ١. قصر الموصوف على الصفة:

وهو من القصر الإضافي، إذ الموصوف على هذه الصفة لا يتجاوزها إلى غيرها، كما جاء في قوله تعالى: ﴿وَإِنِ مِن أَهْلِ الْكُتَابِ الْأَلْمُعَن بِعَلَى مُوتِهِ ﴾ إلانساء: من الآية ١٥٩]، قال السّمين الحلبي: «غاية ما في الباب أنّ (إلا) دخلت على الصفة لتفيد الحصر »(١).

# ٢. قصر الصفة على الموصوف:

وفيه تكون الصفة مقصورة على الموصوف وحده، لا تتجاوز إلى غيره، الدّعاء بأنه ليس لهذه الصفة موصوف آخر غير المنصوص عليه، كما في قوله تعالى: ﴿ قُل لّا يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَاوَات وَالْأَرْضِ النّبُ إِلّا اللّهُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَانَ بَعْمُونَ ﴾ [النمل: 70]، ذكر السّمين الحلبي أن لتفسير الآية أوجه أحدها ما جاء في قوله: «قوله: «إلا الله». إنّه فاعل «يعلم» و «من» مفعوله و «الغيب» بدل من «من في السماوات» أي: لا يعلم مَنْ في السماوات والأرض إلا الله أي الأشياء الغائبة التي تحدث في العالم»(٢).

# ب. القصر من حيث الحقيقة والواقع:

# ١. القصر الحقيقي:

وهو أن يختص المقصور بالمقصور عليه بحسب الحقيقة والواقع بألا يتعداه اللى غيره أصلاً، كقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنْمَا يُوحَى الْمِي الْمَيْ الْمُكُمْ إِلَهُ وَاحِدُ فَهَلْ أَتُم اللَّهُ وَاحِدُ فَهَلْ أَلُّم مُسْلُمُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٨]، قال السّمين الحلبي: «إنَّ وما في خبرها في محل رفع القيامة مقام الفاعل؛ إذ التقدير: إنَّما يوحى إليَّ وحدانية إلهكم.

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٩/٢٥٥٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٥/٢٢٣.

وقال الزمخشري: إنما لقصر الحكم على شيء أو لقصر الشيء على حكم كقولك: إنَّما زيدٌ قائمٌ، وإنما يقوم زيدٌ، وقد اجتمع المثالان في هذه الآية؛ لأنَّ إنما يوحى إليَّ مع فاعله بمنزلة إنما يقوم زيدٌ و «إنما الهكم إله واحد» بمنزلة إنما زيدٌ قائم وفائدة اجتماعهما الدلالة على أنَّ الوحي لرسول الله على مقصور على استثناء الله بالوحدانية...»(١).

وهذا رأي الزمخشري وغيره<sup>(٢)</sup>.

# ٢. القصر غير الحقيقي (الإضافي):

وهو ما كان التخصيص فيه بحسب الإضافة إلى شيء آخر إلى جميع ما عداه (٢). ومنه قوله تعالى: ﴿ مَلَهُ ﴿ مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْمَرَانِ لَيَشْعَى ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْمَرَانِ لَيَشْعَى ﴾ [طه: ١-٣]، قال السّمين الحلبي: «إنا أنزلنا عليك القرآن لتحمل متاعب النبليغ ومقاومة العتاة من أعداء الإسلام ومقاتلتهم وغير ذلك من أنواع المشاق وتكاليف النبوّة وما أنزلنا عليك هذا المتعب الشاق إلاً ليكون تذكرة »(٤).

# ج- القصر باعتبار حال المخاطب:

وهذا القسم خاص بالقصر الإضافي فقط، وبيان ذلك أنَّ القصر الإضافي ينقسم باعتبار حال المخاطب على ثلاثة أقسام: قصر إفراد، وقصر قلب، وقصر تعيين، والمخاطب في أسلوب القصر إما أن يكون شاكاً في الأمر أو يكون معتقداً عكس الرأي في الحكم أو يكون معتقداً الشركة بين اثنين أو أكثر في الحكم. فهو يكون لمقتضى الحال أو ما تدعيه الحاجة (٥).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١١٧/٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف: ١٣٩/٣، واللباب في علوم الكتاب: ٦٢٣/١٣، وتفسير السراج المنير: ٢٠/٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الإيضاح، ص٧، والميسر في البلاغة العربية، ص٢٧٦.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٥/٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: مفتاح العلوم، ص١٣٣، والميسر في البلاغة العربية، ص٢٦٧.

#### ١. قصر إفراد:

وفيه يعتقد المخاطب الشركة في الحكم بين المقصور عليه وغيره، أي تخصيص أمر بصفة من أخرى (١). ومنه قوله تعالى: ﴿وَمَا مِن اللّهِ الْآلِهُ وَاحدُ ﴾ [المائدة: من الآية ٧٣]، قال السّمين الحلبي: «والتقدير: وما الله في الوجود إلا الله متصف بالوحدانية. قال الزمخشري: (من) في قوله (من إله) الاستغراق، وهي المقدرة مع (لا) التي لنفي الجنس في قولك: (لا إله إلا الله) والمعنى: وما من إله قط في الوجود إلا إله متصف بالوحدانية وهو الله تعالى... قال مكي: ويجوز في الكلام النصب (إلا إلها) على الاستثناء (١٠).

وهذا ما ذكره النسفى والنيسابوري وابن عادل $(^{7})$ .

#### ٢. قصر القلب:

وفيه يعتقد المخاطب عكس الحكم الذي أثبته المتكلم له أي يعتقد عكس تلك الصفة الأولى ويسمى قصر القلب لقلبه حكم السامع  $^{(3)}$ . ومثاله (وما علي إلاً شاعر) إذا كان المخاطب يعتقد اتصاف علي بالخطابة لا بالشعر، كان القصر قصر قلب. ولم أجد شواهد في تفسير السمّين الحلبي لهذا النوع.

#### ٣. قصر التعيين:

وفيه يكون المخاطب متردداً في الحكم بين عليه أي: واضح أي من تساوي الأمران عنده، أي: اتصاف ذلك الأمر بتلك الصفة (٥). كما في المثال

<sup>(</sup>١) ينظر: الميسر في البلاغة العربية، ص٢٦٧.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٥٨٣/٢، وينظر: الكشاف: ٦٩٧/١.

 <sup>(</sup>٣) ينظر: مدارك التتريل: ٢٩٥/١، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان: ٦٢٣/٢، واللباب في علوم
 الكتاب: ٢٠٠/٧.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الإيضاح: ١١٩/١.

<sup>(</sup>٥) ينظر: المصدر نفسه: ١١٩/١.

السابق (ما علي إلا شاعر) أي كان المخاطب متردداً لا يدري أي الصفتين هي صفة على، كان هذا القصر قصر تعيين.

# ومن طرق القصر:

# ١. القصر بالنفي والاستثناء:

وهي أوسع طرائق القصر وأكثرها شهرة ودوراناً في كتاب الله، والنفي والإثبات أساسا أسلوب القصر ومن خلال هذا الأسلوب تظهر لنا تلك المعاني والصور المتصلة بأسلوب القصر وقيمته البلاغية، ويستخدم هذا الطريق فيما ينكره المخاطب ويدفعه، أو فيما يجهله ولا يعرفه، أو فيما يشك فيه ويرتاب(١).

ومنه ما جاء في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قَيلَ إِن َ وَعُدَ اللّهِ حَنُّ وَالسَّاعَةُ الرَّبِ فِيهَا قُلْتُم مَّا الْمَاعَةُ الرَّبِ فَيهَا قُلْتُم مَّا السَّاعَةُ إِن نَظُن أَلِا ظَناً وَمَا نَخْن بِسُنْبَقنين ﴾ [الجاثية: ٣٧]، قال السَّمين الحلبي: ﴿ وقال الزمخشري: فإن قلت: ما معنى أن تظن إلا ظناً قلت: أصله نَظُن طناً ومعناه إثبات الظن حَسنب ، وأدخل صرف النفي والاستثناء ليُفاد إثبات الظن ونفي ما سواه ويزيد نفي ما سوى الظن توكيداً بقوله: ﴿ وما نحن بمستيقنين ﴾ (١).

وهذا رأي النسفي وأبو حيان وغيرهم $^{(7)}$ .

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿وَقَالُواْ إِنَ مِنَ إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُّنَهَا وَمَا نَحْنَ مِنْ مِنْ الطّبَينِ وَمَا نَحْنَ مُنْ مِنْ أَيْنَا الدُّنْهَا وَمَا نَحْنَ مُنْ مِنْ الطّبَينِ (الطّنعام: ٢٩]، قال السّمين الطبي: «قوله: «إن هي إلاَّ حياتنا» «إن» نافية، و «هي» مبتدأ، و «حياتنا» خبرها، ولم يكتفوا بمجرد الإخبار بذلك حتى أبرزوها محصورة في نفي وإثبات»(١٠).

<sup>(</sup>١) ينظر: علم المعاني، د. بسيوني، ص٣١٠.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ١٣٢/٦، وينظر: الكشاف: ٢٩٦/٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مدارك التتريل: ١٣٤/٤، والبحر المحيط: ٥١/٨، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان: ١١٤/٦، واللباب في علوم الكتاب: ٣٧٣/١٧، والبحر المديد: ١١١/٧.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٣/١٤.

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿وَمَن يَغْفِرُ الْذُنوبُ إِلاَّ اللهُ ﴾ [آل عمران: من الآية ١٣٥]، قال السَّمين الحلبي: «وقوله: «ومَن يغفر» استفهامٌ معناه النفي، ولذلك وقع بعده الاستثناءُ»(١).

# ٢. القصر بـ (إنَّما):

إنَّ القول بإفادة (إنَّما) لمعنى القصر يكاد يجمع عليه جمهور اللغويين والنحاة والبلاغيين، ومعنى (إنَّما) «إثبات لما يذكر بعدها ونفي لما سواه...»(٢).

وتحدث السّمين الحلبي عن إفادة هذه الأداة لمعنى القصر في معرض تفسيره لقوله تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لا تُفْسِدُواْ فِي الْأَرْضِ قَالُواْ إِنّما نَحْنِ مُمْلِحُونِ ﴾ [البقرة: ١١]، قال السّمين الحلبي: «وقوله: «إنّما نحن مصلحون» «إنّ» حرف مكفوف بـ «ما» الزائدة عن العمل، ولذلك تليها الجملة مطلقاً، وهي تفيد الحصر عند بعضهم. وأبعد من (زعم أن «إنّما» مركبة من «إنّ» التي للإثبات و «ما» التي للاثبات و «ما» التي للاثبات و «ما»

#### ٣. القصر بالعطف:

ويكون بين أمرين أو أكثر يراد إثبات قسم منها ونفي القسم الآخر وأدواته ثلاثة: (لا، بل، لكن). و(لا) النافية تحدّث عنها سيبويه عن القصر بالعطف في حديثه عن النعت وقد أفصح في إشاراته عن قصر القلب وقصر التعيين بقوله: «(مررت برجل راكع لا ساجد) فالعطف بلا الناهية هنا أفاده لإخراج الشك أو لتأكيد العلم فيهما»(1). ولم أجد شواهد عند السمين الحلبي لهذه الأداة.

<sup>(</sup>١) الدر المصون : ٢١١/٤.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، مادة (أنن).

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ١١٩/١.

<sup>(</sup>٤) الكتاب: ٢/٠٤٠، وينظر: أسلوب القصر في القرآن الكريم، ص٩٨.

وحرف العطف (بل) من الحروف العوامل ومعناها الإضراب عن الأول والإيجاب للثاني كما نص على ذلك الرماني<sup>(۱)</sup>. وإذا جاءت في القرآن الكريم كانت تركاً لشيء وأخذاً في غيره، وأكثر ما تكون بعد الإنكار كقوله تعالى: ﴿أَغُيْرَ الله تَدْعُونَ إِلَى كُثُمْ صَادِقِينَ ﴿ بَلْ إِلَهُ تَدْعُونَ فَيْكُشْفُ مَا تَدْعُونَ الله تَدْعُونَ الله تَدْعُونَ مَا تَدْعُونَ الله السّمين الله إلى الله السّمين الله إلى الله السّمين الحلبي: «قوله: «بل إياه تدعون» «بلّ» حرف إضراب وانتقال، لا إبطال، لما عرفت غير مراة من أنها في كلام الله كذلك. و «إيّاه» مفعول مقدم للاختصاص عند الزمخشري، ولذلك قال: «بل تخصونه بالدعاء»… وإن كان ثمّ حصر واختصاص فمن قرينة أخرى» (۱).

أما (لكن) العاطفة فتكون مثقّلة ومخفّقة، وذهب الرماني مفرقاً بين المخفّقة والمثقّلة قائلاً: «إن المخففة غير عاملة، والمثقلة عاملة، ومعناها في كلا الحالتين الاستدراك والتوكيد» (٢). وتعطف ما بعدها على ما قبلها، وحكم المقصور عليه يكون بعدها ولا يعطف بـــ(لكن) إلا بشروط ثلاثة وهي: أنْ يكون المعطوف مفرداً لا جملة. والثاني: ألا تكون مسبوقة بالواو مباشرة. والثالث: أنْ تكون مسبوقة بنفي أو نهي (أ). كما في قوله تعالى: ﴿ إَنَّهَا لا تَعْمَى اللّمَعارُ وَلَكنِ مسبوقة بنفي أو نهي المتدور» المعطوف المسمين المتدور» وهد أو بيان، وهل هو توكيد؛ لأنَّ القلوب لا تكون في غير الصدور» صفة أو بدل أو بيان، وهل هو توكيد؛ لأنَّ القلوب لا تكون في غير الصدور، أو لها معنى زائد كما قال الزمخشري، الذي تعورف واعتقد أنَّ العمى في الحقيقة مكانه البصر، وهو أن تصاب الحرقة بما يطمس نورها، واستعماله في القلب استعارة، فلما أريد إثبات

<sup>(</sup>١) ينظر: معاني الحروف، ص٩٤، وأسلوب القصر في القرآن الكريم، ص٩٨-٩٩.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٦١/٣.

<sup>(</sup>٣) معاني الحروف، ص١٣٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: النحو الوافي: ٦١٧/٣.

ما هو خلاف المعتقد من نسبة العمى إلى القلوب حقيقة، ونفيه عن الإبصار احتاج هذا التصوير إلى زيادة تعيين وفصل تعريف لتقدير أنَّ مكان العمى هو القلوب لا الأبصار»(١).

### ٤. القصر بتقديم ما حقه التأخير:

والمقصور عليه في هذه الطريقة هو اللفظ المتقدم، وليس ثمة أداة خاصة بالقصر كما هو الشأن في الطرق الثلاث الأولى وإنما يُفهم القصر من خلال هذا التقديم، قال السيوطي: «إذا تأمّل مَنْ له الذوق السليم في مفهوم الكلام الذي فيه التقديم فهم منه القصر وإن لم يعرف أنه في اصطلاح البلغاء كذلك»(٢).

ومنه تقديم المفعول كما في قوله تعالى: ﴿ قَالَ قَالَ عَالَمَتُ وَالْعَقَ أَقُولُ ﴿ اللَّهُ الْمَالَاتُ عَالَمُ الْمُعَالِدِي وَاللَّهُ السَّمِينِ الحلبي ذاكراً رأي الزمخُسْري: «قالَ الزمخُسْري: كأنه قيل: ولا أقولُ إلا الحقَّ يعني أن تقديم المفعول أفادَ الحصر ﴾ (٣).

ومنه قوله تعالى: «وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِكَ إِلَّا هُوَ المدثر: من الآية ٣١]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «جنود ربك» مفعول واجب التقديم لحصر فاعله»(٤). وهذا ما ذكره الزمخشري وأبو حيان(٥).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١٥٧/٥، وينظر: الكشاف: ١٦٣/٣.

<sup>(</sup>٢) شرح عقود الجمان، ص٤٥، وينظر: البلاغة من منابعها، ص١٢٩.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٥/٦٥، وينظر: الكشاف: ١١٠/٤.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ١٨/٦.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الكشاف: ١١٠/٤، والبحر المحيط: ٣٩٣/٧، واللباب في علوم الكتاب: ٤٦٢/١٦.

# المبحث السابع

# الإيجازوالإطناب

# أولاً: الإيجاز:

الإيجاز في اللغة: قال صاحب اللسان: «وجز الكلام وجازه ووجزاً وأوجز: قل في بلاغة، وأوجزه اختصره. ويقال: أوجز فلان إيجازاً في كل أمر، وأمر وجيز وكلام وجيز أي: خفيف مقتصر»(١).

وهو في الاصطلاح البلاغي: وعرفه الرماني قائلاً: «البيان عن المعنى بأقل ما يمكن من الألفاظ»(٢).

وأسلوب الإيجاز من أهم خصائص اللغة العربية، فقد كان العرب لا يميلون الله الإطالة والإسهاب وكانوا يعدون الإيجاز هو البلاغة، إذ نقل الجاحظ قول صحار بن عياش العبدي، عندما سأله معاوية بن أبي سفيان: ما تعدون البلاغة فيكم؟ فقال صحار: الإيجاز. ثم قال معاوية: وما الإيجاز؟ فأجاب: أن تجيب فلا تبطئ وتقول فلا تخطئ (٣).

وقال أبو عبيدة فيه: «العرب تختصر الكلام ليخففوه لعلم المستمع بتمامه فكأنه في تمام القول»(٤).

وقسم علماء البلاغة الإيجاز على إيجاز قصر وإيجاز حذف.

#### ١. إيجاز القصر:

وهو الكلام الذي قل عدد حروفه وكثر عدد معانيه (٥)، أو هو تضمين الألفاظ القليلة معاني كثيرة من غير حذف، وقد فُسِّرت جوامع الكلم في الحديث:

<sup>(</sup>١) لسان العرب، مادة (وجز).

<sup>(</sup>٢) النكت في إعجاز القرآن، ص٧٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البيان والتبيين: ٩٦/١.

<sup>(</sup>٤) مجاز القرآن: ١١١/١.

<sup>(</sup>٥) ينظر: البيان والتبيين: ١٦/٢.

(أُوتيتُ جُوامِعَ الكَلِمِ)<sup>(۱)</sup> بأنها اجتماع المعاني الكثيرة في ألفاظ قليلة مع حسن البيان والقدرة على الإيصال بأقرب طريق<sup>(۲)</sup>.

وقد أشار السّمين الحلبي إلى هذا النوع من الإيجاز في قوله تعالى: ﴿فَأَبَّعَهُمْ وَمُونَ لَهُمْ مَنْ الْحَلِبِي: فِرْعَوْنِ مُ بَعْتُودِهِ فَعَشْيَهُم مِنْ الْكِلْمِ مَا غَشْيَهُم مَنْ الْحَلْبِي: «قوله: «ما غشيهم» فاعل غشيهم وهذا من باب الاختصار وجوامع الكلم إلى ما يقل لفظها ويكثر معناها أي: فغشيهم ما لا يعلم كنهه إلا الله تعالى»(١).

وهذا رأي الزمخشري وأبي حيان والنيسابوري $(^{1})$ .

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿وَتُفَقَدُ الطَّيْرُ فَقَالَ مَا لَمِي الْمُدْهُدُ أَمْكَانَ مِن الْعَائِينِ الْعَائِينِ الْعَائِينِ الْعَائِينِ الْعَائِينِ الْعَائِينِ الْعَلِيمِ اللهِ قوله: ﴿ النَّمْلِينَ الْعَلَيْمِ اللهِ اللهُ أَرَى اللهِ هَد مقصد الكلام الهدهدُ غاب ولكنه أخذ اللازم عن مغيبه وهو أن لا يراه فاستفهم على جهة التوقيف عن اللازم وهذا ضرب من الإيجاز » (٥).

وهذا ما ذكره القرطبي وأبو حيان (٦).

#### ٢. الإيجاز بالحذف:

وعرَّفه ابن الأثير بقوله: «ما يحذف منه المفرد والجملة لدلالة فحوى الكلام على المحذوف ولا يكون إلاَّ فيما زاد معناه على لفظه»(Y). وقال عنه:

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد بن حنبل: ٣٦٦/١٢ (٣٤٠٣. وتكملة الحديث: «وَجُعِلَتْ لِي الأرضُ مَسْجِداً وَطَهُورا».

<sup>(</sup>٢) ينظر: البلاغة من منابعها، ص١٥٦.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٥/٥٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الكشاف: ٧٩/٣، والبحر المحيط: ٢٤٥/٦، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان: ٥٦٣/٤.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ٥/٥، وينظر: المحرر الوحيز: ٣٠٤/٤.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الجامع لأحكام القرآن: ١٧٩/١٣، والبحر المحيط: ٦١/٧.

<sup>(</sup>٧) المثل السائر: ٧٨/٢.

«أما الإيجاز بالحذف فإنه عجيب الأمر أشبه بالسحر، وذلك أنك ترى فيه ترك الذكر أفصح من الذكر، والصمت عن الإفادة أزيد للإفادة وتجدك أنطق ما تكون إذا لم تنطق، وأتم ما تكون مبيناً إذا لم تبيّن»(١).

وهذا ما نص عليه أبو حيان ناقلاً كلام الزمخشري(7).

# ثانياً: الإطناب:

الإطناب لغةً: جاء في اللسان: «الإطناب: البلاغة في المنطق والوصف، مدحاً كان أو ذماً، وأطنب في الكلام: بالغ فيه... وأطنب في الوصف: إذا بالغ واجتهد»(1).

والإطناب في اصطلاح البلاغيين: عرَّفه الجرجاني بقوله: «أداء المقصود بأكثر من العبارة المتعارفة، وأن يخبر المطلوب بمعنى المعشوق بكلام

<sup>(</sup>١) المثل السائر: ٨١/٢.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ١/١١)، وينظر: الكشاف: ٢٣٢/١، والمحرر الوجيز: ٢١٢/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط: ٦٢٠/١.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب، مادة (طنب).

طويل، لأن كثرة الكلام عند المطلوب مقصوده، فإنَّ كثرة الكلام توجب كثرة النظر، وقيل: الاطناب: أن يكون اللفظ زائداً على أصل المُراد»(١).

واقترن موضوع الإطناب مع موضوعي الإيجاز والمساواة عند علماء البلاغة، وذلك لأن فيها فوائد بلاغية جَمَّة، لذلك قالوا في تعريف البلاغة إنها إيجاز من غير خلل أو إطناب من غير خطل، ولذلك قال العسكري: «إن الإيجاز والإطناب يحتاج إليهما في جميع الكلام وكل نوع منه ولكل واحد منهما موضع، فالحاجة إلى الإيجاز في موضعه كالحاجة إلى الإطناب في مكانه، فمن أزال التدبير في ذلك عن وجهته واستعمل الإطناب في موضع الإيجاز واستعمل الإيجاز في موضع الإيجاز واستعمل الإيجاز في موضع الإيجاز واستعمل الإيجاز في موضع الإطناب أخطأ»(٢).

وينبغي أن نفرق بين الإطناب وبين الحشو والتطويل، فالإطناب بلاغة وليس التطويل كذلك، قال العسكري: «الإطناب بلاغة والتطويل عيّ؛ لأن التطويل بمنزلة سلوك ما يبعد جهلاً بما يقرب، والإطناب بمنزلة سلوك طريق بعيد نزه يحتوي على زيادة فائدة»(٢).

وهناك أسباب تدفع المتكلم إلى سلوك الإطناب منها توضيح المراد، والتوكيد وتثبيت المعنى في نفس السامع ودفع الإيهام وغير ذلك، وقد حدَّد علماء البلاغة أنواع الإطناب ذكرها مفسرنا السَّمين الحلبي في تفسيره موضحاً لكل نوع منها وهي كما يأتي:

### ١. الإيضاح بعد الإيهام:

ذكر القزويني أنَّ هذا النوع من الإطناب يؤتى به: «ليُرى المعنى في صورتين مختلفتين، أو ليتمكن في النفس فضل تمكن، فإنَّ المعنى إذا ألقي مبهماً، تاقت نفس السامع إلى معرفته مبيناً، أو لتكمل لذة العلم به»(1)، ومنه قوله

<sup>(</sup>١) التعريفات، ص٢٥.

<sup>(</sup>٢) كتاب الصناعتين، ص١٩٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص٢٧٧.

<sup>(</sup>٤) التلخيص، ص١٢٥.

تعالى: ﴿ قَالَ كَذَلِكَ قَالَ رَبُكَ مُوعَلِّمِ عَيْنِ فَوَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن فَيلُ وَلَمْ تَكُ شَيْنًا ﴾ [مريم: ٩]، قال السَّمين الحلبي: «و «ذلك» إشارة إلى مبهم يُفسِّره «هو على هين» ونحوه: ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ الْأَمْرَأُنَ تَابِرَ مَوْلاً مَتْعُلُوعٌ مُصْحِين ﴾ [الحجر: ٦٦]» (١).

وهذا التوجيه للمعنى هو المشهور وعليه أغلب المفسرين $^{(1)}$ .

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿ فُلْ أَرَأَيُهُم مَا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ أَرُونِي مَافَا حَلَيْهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّلْمُلْمُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ الللللللللّهُ اللللّهُ

وهذا قريب من رأي أبي حيان الذي قال: ««من الأرض» تفسير للمبهم في «ماذا خلقوا». والظاهر أنه يريد من أجزاء الأرض، أي: خلق ذلك إنما هو الله»(1).

# ٢. ذكر الخاص بعد العام:

قال القزويني في هذا النوع من الإطناب: «وأما بذكر الخاص بعد العام للتنبيه على فضله، حتى كأنه ليس من جنسه، تنزيلاً للتغاير في الوصف منزلة التغاير في الذات»(٥).

ومنه ما جاء في قوله تعالى: ﴿مَنْ كَانَ عَدُوا للهِ وَمَلَاثُكُنهُ وَرُسُلُهُ وَجُبُرِلً وَمَكَالُكُنهُ وَرُسُلُهُ وَجُبُرِلً وَمِيكَالًا فَإِنْ اللّهَ عَدُوا للّهَ عَدُوا للّهُ عَدُوا للّهُ عَدُوا للّهُ عَدُوا للّهُ عَدُوا لللهُ عَدُوا للّهُ عَدُوا للّهُ عَدُوا للهِ عَلَى غيرهما من جبريل وميكال بعد اندراجهما أولاً؛ تنبيها على فضلهما على غيرهما من الملائكة، وهكذا كل ما ذكر: خاص بعد عام، وبعضهم يسمى هذا النوع بالتجريد

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٤٩٣/٤، وينظر: الكشاف: ٨/٣.

<sup>(</sup>۲) ينظر: التفسير الكبير: ١٦١/٢١، ومدارك التنزيل: ٣٢/٣، والتسهيل لعلوم التنزيل: ١٥٥/٢، والبحر المحيط: ١٦٦/٦، وأنوار التنزيل: ٧/٤، وإرشاد العقل السليم: ٧/٥٠.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ١٣٤/٦.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط: ٥٥/٨.

<sup>(</sup>٥) التلخيص، ص١٢٥.

كأنه يعني به أنه جرد من العموم الأول بعض إفراده اختصاصاً له بمزية، وهذا الحكم - أعني الخاص بعد العام - مختص بالواو لا يجوز في غيرها من حروف العطف»(١).

وقال ابن جزي: «... ذكرا بعد الملائكة تجديداً للتشريف والتعظيم» $^{(1)}$ . وقال الشوكاني: «وإنما خص جبريل وميكائيل بالذكر بعد الملائكة لقصد التشريف لهما، والدلالة على فضلهما» $^{(1)}$ .

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿وَلَكُنُ مِنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ الْمَعْرُونِ وَيَعْمُونَ الْمَعْرُونِ وَيَعْمُونَ اللهِ عَمْ الْمُعْدُونِ وَيَعْمُونَ اللهِ عَمْ الْمُعْدُونِ وَيَعْمُونَ اللهِ عَمْ الْمُعْدُونِ وَيَنهون عن المنكر » من باب لكسمين الحلبي: «وقوله: «ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر » من باب ذكر الخاص بعد العام اعتناءً به»(٤).

ولم أجد من المفسرين من ذهب إلى هذا الرأي.

### ٣. ذكر العام بعد الخاص:

قال السيوطي فيه: «وأنكر بعضهم وجوده والفائدة فيه واضحة وهو التعميم وإفراد الأول بالذكر اهتماماً بشأنه» (٥). ومنه ما جاء في قوله تعالى: ﴿كُمَا أَرْسُلْنَا فِيكُمْ رَسُولاً مَنكُمْ يَتُلُوعَلِيكُمُ آيَاتِنَا وَيُزْكِيكُمْ وَيَعَلَيكُمُ الْكَابَ وَالْحَكْمَةُ وَيَعَلَيكُمُ مَا لَمْ تَكُونُوا مَنكُمْ رَسُولاً مَنكُمُ يَتُلُونَ وَيُولِكُمُ مُعَلِيكُمُ الْكَابِ وَالْحَكْمَةُ وَيَعْلَيكُمُ مَا لَمْ تكونوا تعلمون» بعد قوله: «ويعلمكم الكتاب والحكمة» من باب ذكر العام بعد الخاص، وهو قليل بخلاف عكسه هه (١٥).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١/٣١٥.

<sup>(</sup>٢) التسهيل لعلوم التنزيل: ١/٥٥.

<sup>(</sup>٣) فتح القدير: ٨٣/١.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ١٨١/٢.

<sup>(</sup>٥) الإتقان: ١٨١/٣.

<sup>(</sup>٦) الدر المصون: ١١١/١.

وهذا قريب من رأي أبي حيان الذي قال: «... وهو ذكر عام بعد خاص، لأنهم لم يكونوا يعلمون الكتاب ولا الحكمة»(١).

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنِ تُخْفُواْ مَا فِي صُدُورِكُمْ أُوْ تُبِدُوهُ يَعْلَمُهُ اللّهُ وَيَعْلَمُ مَا فِي السّمَاوَات وَمَا فِي الأَرْضِ وَاللّهُ عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [آل عمر ان: ٢٩]، قال السّمين الحلبي: «وفي قوله: «ويعلم ما في السماوات وما في الأرض» من باب ذكر العام بعد الخاص وهو «ما في صدور كم»»(٢).

وبين أبو السعود هذا العطف قائلاً: «كلام مستأنف غير معطوف على جواب الشرط وهو من باب إيراد العام بعد الخاص تأكيداً له وتقريراً» (7).

### ٤. التأكيد:

ومنه ما جاء في قوله تعالى: ﴿ وَوَلِ اللّذِينَ يَكُبُونَ الْكَابَ وَلِيهِمْ ﴾ [البقرة: من الآية ٧٩]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «بأيديهم» متعلق بيكتبون، ويبعُد جعله حالاً من «الكتاب»، والكتاب هنا يعنى المكتوب، فنصبه على المفعول به، ويبعُدُ جعله مصدراً على بابه، وهذا من باب التأكيد فإن الكتبة لا تكون بغير اليد، ونحوه: «ولا طَائرُ عَلِيمُ بِعَنَاحَيه ﴾ [الأنعام: من الآية ٣٨]، وقوله تعالى: فيرون بأفرامهم ولم يأمروا به غيرهم، فإن قولك: فعل فلان كذا يحتمل أنه أمر يفعله ولم يباشره، نحو: بنى الأمير المدينة، فأتى بذلك رفعاً لهذا المجاز، وقيل: فائدته بيانُ جرأتهم ومجاهرتهم، فإن المباشر الفعل أشد مواقعةً ممن لم وقيل: فائدته بيانُ جرأتهم ومجاهرتهم، فإن المباشر الفعل أشد مواقعةً ممن لم

<sup>(</sup>١) البحر المحيط: ٦١٨/١، واللباب في علوم الكتاب: ٧٤/٣.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٦٢/٢.

<sup>(</sup>٣) إرشاد العقل السليم: ٢٣/٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الدر المصون: ٦/٣٣٦، و٥٨٥/٦.

يباشره. وهذان القولان قريبان من التأكيد، فإنَّ أصل التأكيد رفع توهم المجاز»(١).

وهذا التوجيه للمعنى هو المشهور بين المفسرين(7).

### ٥. التكرار:

وهو من الأساليب الشائعة في اللغة العربية؛ وقد تعرَّض له معظم النحاة والنقاد والبلاغيين فقال الفرّاء: «والكلمة قد تكررها العرب على التغليظ والتخويف» (٣). وإذا كان التكرار لغرض بلاغي فهو إطناب وإلا فهو مذموم؛ لأنه يقدح في الفصاحة. ويأتي التكرار لأغراض كثيرة أذكر منها ما جاء عند مفسرنا السَّمين الحلبي في تفسيره وهي:

أ. التكرار للتأكيد: نحو قوله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذُنّا مِنْ النّبِينِ مِيّاً فَهُمْ وَمِكَ وَمِن وَمُ مُنْ مُ مُ مُرَام وَأَخَذُنّا مِنْهُم مِيّاً قا عَلَيظا ﴾ [الأحزاب: ٧]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «ميثاقاً غليظاً» هو الأول وإنما كرر لزيادة صفته وإيذاناً بتوكيده»(٤).

وذكر البيضاوي غرض التعظيم لهذا التكرار قائلاً: «والتكرير لبيان هذا الوصف تعظيماً لهُ»(٥).

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿وَلَيْنِ سَأَلَهُم مِّن حَكَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَيَعُولُنَّ حَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَيَعُولُنَّ حَلَقَهُن حَلَقَهُن الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ ﴾ [الزخرف: ٩]، قال السَّمين الحلبي: «قوله: «خلقهن

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٢٧١/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف: ١٨٥/١، ومدارك التتريل: ٥٤/١، والبحر المحيط: ٤٤٣/١، وأنوار التتريل: ٥٤/١، واللباب في علوم الكتاب: ٢٠٨/٢، وإرشاد العقل السليم: ١٢٠/١.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن: ٢٨٧/٣، وينظر: ١٧٧/١، ٢/٢٤، وينظر: معجم المصطلحات البلاغية: ٢٣٦/١.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٥/٤٠٤.

<sup>(</sup>٥) أنوار التتريل: ٣٦٥/٤.

العزيز» كَرَّرَ الفعل للتوكيد؛ إذ لو جاء العزيز بغير خلقهن لكان كافياً كقولك: مَنْ قَامَ؟ فيقال: زيد»(١).

وهو قريب من رأي أبي حيان الذي قال: «وكرر الفعل في الجواب في قوله: «خلقهن العزيز العليم» مبالغة في التوكيد»(٢).

وأمثلته متعددة<sup>(٣)</sup>.

ب. التكوار للمبالغة: كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَسْتَوِي الْأَغْنَى وَالْبَصِيرُ ﴿ وَمَا يَسْتَوِي الْأَغْنَى وَالْبَصِيرُ ﴾ وَمَا يَسْتَوِي الْأَغْنَا وَلَا الْأَوْاتُ إِنَّ الْلَّهُ يُسْمِعُ مَن فِي الْفُورِ ﴾ [فاطر: ١٩-٢٢]، قال السّمين من يشاء ومَا أنت بيسمع مَن في قوله: «وما يستوي الأحياء» مبالغة في ذلك؛ لأنّ المنافاة بين الحياة والموت أتم من المنافاة المتقدمة »(١٠).

وهذا ما ذكره ابن عادل والشربيني والنيسابوري ( $^{(\circ)}$ )، قال البيضاوي: «تمثيل آخر للمؤمنين والكافرين أبلغ من الأول ولذلك كرر الفعل» $^{(1)}$ .

ج. التكوار للتقرير: نحو قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ مَعَ الْمُسْرِ بُسُواً ﴿ إِنْ مَعَ الْمُسْرِ بُسُوا ﴾ الشرح: ٥-٦]، قال السمين الحلبي: «... والقول فيه يحتمل أن تكون الجملة الثانية تكريراً للأولى... لتقرير معناها في النفوس وتمكينها في القلوب» (٧).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٩٢/٦.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط: ٨/٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الدر المصون: ١٩٧/١، و٢١/١٤–٤٢٢، و٢/١٥، و٣/٥٠.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٥/٥٦٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: اللباب في علوم الكتاب: ١٢٤/١٦، وتفسير السراج المنير: ٢٦٨/٣، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان: ٥١٢/٥.

<sup>(</sup>٦) أنوار التتزيل: ٤١٧/٤.

<sup>(</sup>٧) الدر المصون: ١/٦٥٥.

وهذا ما ذكره الزمخشري والرازي وغيرهم (۱)، وذهب ابن عطية إلى غير هذا الغرض قائلاً: «وكرر تعالى ذلك مبالغة وتثبتاً للخير»(۲) وتبعه ابن جزي (۳)، وقال البيضاوي: «تكرير للتأكيد»(٤).

د. التكرار للتعظيم: وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا رَأَى الْمُؤْمِنُونَ الْأَخْزَابَ قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلّا إِيمَانا وَسَليما ﴾ [الأحزاب: ٢٢]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «وصدق الله ورسوله» مَنْ تكرير الظاهر تعظيماً كقوله:

أَرَى الْمَوْتَ لاَ يَسْبِقُ الْمَوْتَ شَيْء .....

ولأنه لو أعادها مضمرين تجمع بين اسم البارئ تعالى واسم رسوله في لفظة واحدة فكان يقول وصدقًا والنبي على قد كرة ذلك...»(٦).

# ٦. الاحتراس أو التكميل:

وقال فيه القزويني: «الإطناب بالتكميل أو الاحتراس هو أن يؤتى في كلام يوهم خلاف المقصود بما يدفعه» (١)، ومفسرنا السمين الحلبي فهم هذا المصطلح البلاغي فقد قال في معرض تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَاضْمُ يَدَكُ الْمِي جَنَاحِكَ تَخُرُجُ اللّهِ عَنادًا عَلَى عَند مَن غير سُوء آية أُخْرَى ﴾ [طه: ٢٢]: «وقوله: «من غير سوء» يسمى عند أهل البيان الاحتراس وهو أن يؤتى بشيء يرفع توهم من يتوهم غير المراد.

<sup>(</sup>۱) ينظر: الكشاف: ٧٧٦/٤، والتفسير الكبير: ٧/٣٢، وتفسير السراج المنير: ٤٠٧/٤، وإرشاد العقل السليم: ١٧٠/٣، وروح المعاني: ٣٠/١٧، وصفوة التفسير: ١٧٠/٣٠.

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز: ٥/٨/٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: التسهيل لعلوم التتريل: ٣٣٧/٣.

<sup>(</sup>٤) أنوار التتريل: ٥/٥٠٥.

<sup>(</sup>٥) لم أعثر على قائله.

<sup>(</sup>٦) الدر المصون: ٥/٠١٠.

<sup>(</sup>٧) الإيضاح: ٢٠٢/١.

وذلك أن البياض قد يراد به البرص والبهق، فأتى بقوله: «من غير سوء» نفياً لذلك» (١). وتعريف السمين الحلبي لا يخرج عن آراء علماء البلاغة وأقوالهم في تعريف الاحتراس.

وهو قريب من رأي أبي حيان الذي قال: «ويقال له عند أرباب البيان احتراس؛ لأنه لو اقتصر على قوله «بيضاء» لأوهم أن ذلك من برص أو  $(^{7})$ .

وهذا ما ذكره الزركشي<sup>(٣)</sup>.

#### ٧. التتميم:

عرفه القزويني بقوله: «هو أن يؤتى في كلام لا يوهم خلاف المقصود بفضله تفيد نكتة»(٤).

وقد عرفها السَّمين الحلبي بقوله: «التتميم وهو نوع من علم البديع، وهو عبارة عن إرداف الكلمة بأخرى تدفع عنها اللبس وتقربها من الفهم»(٥).

ومثاله ما جاء في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ اَتِّى اللّهَ أَحَذَتُهُ الْعِزَةُ وَمِذْمُومَةً. فمن النّتِهُم وهو نوع من علم البديع... وذلك أن العزة تكون محمودة ومذمومة. فمن مجيئها محمودة: ﴿ وَلَّهُ الْعِزَةُ وَلِرَسُولِهِ وَالْمُؤْمِنِينِ ﴾ [المنافقون: من الآية ٨]، وقوله: «أعزَةُ عَلَى الكَافِرِينَ ﴾ [المائدة: من الآية ٤٥]، فلو أطلقت لتوهم فيها بعض من لا عناية له المحمودة فقيل: «بالإثم» تتميماً للمراد فرفع اللبس بها» (١).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٥/٥١.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط: ٢٢٢/٦.

<sup>(</sup>٣) البرهان، ص٦٦٢.

<sup>(</sup>٤) الإيضاح: ١٩٤/١، والتلخيص، ص٢٣٠.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ١/٧٠٥.

<sup>(</sup>٦) الدر المصون: ١/٧٠٥.

#### ٨. الاعتراض:

جاء في اللسان: «يقال: اعترض الشيء دون الشيء، أي: حال دونه، واعترض له واعترض فلان الشيء: تكلفه، واعترض عرضه: نحا نحوه، واعترض له بسهم: أقبل قبله فرماه فقتله»(١).

وهي عند البلاغيين: « أن يؤتى في أثناء الكلام أو بين كلامين متصلين في المعنى بجملة أو أكثر لا محل لها من الإعراب لنكتة» $(\Upsilon)$ .

وذكر السّمين الحلبي أمثلة كثيرة للاعتراض في تفسيره أذكر منها ما جاء في قوله تعالى: ﴿ الْمُ الدِينِ آمْنُواْ مَنِ يَرْمَدُ مَدَكُمْ عَن دِيه فَسَوْنَ عَالَى اللّهُ عَمْم مُوسِيْرَهُ أَذَلَة عَلَى الْكُورِينِ اللّهُ عَلَى الْكُورِينِ الْمُأْمِينِ الْمُؤْمِينِ الْمُو

وهذا ما ذهب إليه أبو السعود(٤).

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿لَكِنِ الرَّاسِخُونِ فِي الْعَلْمِ مِثْهُمْ وَالْمُؤْمِنُونِ وَمِنُهُ الْمُؤْمِنُونِ وَمُنُونِ إِلَّاسِخُونِ المَّالِقَ وَالْمُؤْمِنُونِ وَمُعُونِ إِلَّا الْمُؤْمِنُونِ المَّلَاقَ وَالْمُؤْمِنُونِ الْمُؤْمِنُونِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنُونِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُونِ الْمُؤْمِنُونِ الْمُؤْمِنُونِ الْمُؤْمِنُونِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُونِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِلُونِ اللْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِ الْمُومِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمِؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمِنْمِ الْمُؤْمِ ا

<sup>(</sup>١) لسان العرب، مادة (عرض).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإيضاح: ١٩٤/١.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٢/٨٥٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر: إرشاد العقل السليم: ٥٢/٣.

«قوله: «والمؤمنون» عطف على «الراسخون» وفي خبره الوجهان المذكوران في خبر «الراسخون»، ولكن إذا جعلنا الخبر «أولئك سنُوتيهم» فيكون يؤمنون ما محله ؟ والذي يظهر أنه جملة اعتراض ؛ لأن فيه تأكيداً وتسديداً للكلام، ويكون الضمير في «يؤمنون» يعود على «الراسخون» و «المؤمنون» جميعاً»(۱). ولم أجد من المفسرين من ذكر هذا الرأي. وأمثلته كثيرة (۲).

### تخريج الكلام على خلاف مقتضى الظاهر:

الأصل في الكلام أن يكون على مقتضى الظاهر، ولكنه قد يخرج على خلاف ذلك لنكتة أو سبب من الأسباب. ولهذا الخروج أساليب مختلفة منها: وضع الظاهر موضع المظهر، ووضع المظهر موضع المضمر،...(٢) وتكون مراعاة لحال المخاطب.

#### ١ – وضع الظاهر موضع المضمر:

قال القزويني في معرض حديثه على هذا المصلح: «ويوضع المظهر موضع المضمر فإن كان المظهر اسم إشارة فذلك إما لكمال العناية بتمييزه لاختصاصه بحكم بديع... وإما للتهكم بالسامع... وإما للنداء على كمال بلادته... وإما لكمال فطانته... وإن كان المظهر غير اسم إشارة فالعدول إليه عن المضمر إما لزيادة التمكين.. وإما لإدخال الروع في نفس السامع وتربيته المهابة وإما لتقوية داعى المأمور»(1).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٢٦١/٢.

<sup>(</sup>۲) ينظر: الدر المصون: ۱/۳۲، ۱/۱۳۹، ۱/۲۷۲، ۱/۳۲، ۱/۳۲، ۱/۳۲، ۱/۷۷، ۱/۱۱۱، ۱/۱۱۱، ۱/۲۲، ۱/۲۲، ۱/۳۲، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۹، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/۲۰، ۱/

<sup>(</sup>٣) ينظر: شرح عقود الجمان، ص٢٧، وحلية اللب، ص٧٠، ومعجم المصطلحات البلاغية: ٢٧٣/٢.

<sup>(</sup>٤) الإيضاح: ٧٢/١، ومفتاح العلوم، ص٨٥، وكتاب الكليات، ص١٦٤٠.

وقد أشار إليه السّمين الحلبي بأمثلة كثيرة في تفسيره محللاً إياه وذاكراً لأغراضه البلاغية ومنهاما جاء في قوله تعالى: ﴿ فَبَدّلَ الّذِينَ عَلَيْهُمْ فَانْزَلْنَا عَلَى الّذِينَ عَلَيْهُمْ فَانْزَلْنَا عَلَى الّذِينَ عَلَيْهُمْ اللّذِينَ السّمَاء بِمَا كَانُواْ يَفْسُعُونَ ﴾ [البقرة: ٥٩]، قال السّمين الحلبي: «وقوله: «على الذين ظلموا» فأعادهم بذكرهم أولاً، ولم يقل «عليهم» تنبيها على أنَّ ظلمهم سبب في عقابهم، وهو من إيقاع الظاهر موضع المضمر هو المضمر لهذا الغرض» (١). فذكر أن غرض إيقاع الظاهر موضع المضمر هو التنبيه. وذكر أبو السعود غرض المبالغة قائلاً: «وإنما وضع الموصول موضع الضمير العائد إلى الموصول الأول للتعليل والمبالغة في الذم والتقريع وللتصريح بأنهم بما فعلوا قد ظلموا أنفسهم بتعريضها لسخط الله» (١).

وبعد ذلك بين السمين الحلبي أضرب إيقاع الظاهر موقع المضمر قائلاً: «وإيقاع الظاهر موقع المضمر على ضربين: ضرب يقع بعد تمام الكلام كهذه الآية – يقصد سورة البقرة: ٥٩ – وقول الخنساء:

تَعَرَّقَنِي الدَّهرُ نَهْساً وحَزَّاً فَوْجَعَني الدَّهرُ قَرعاً وغَمْزَا<sup>(٣)</sup>

أي: أصابتني نوائبه جُمَعُ، وضرب يقعُ في كلام واحد نحو قوله: «الْحَاقَةُ مَا الْحَاقَةُ مَا الْحَاقَةُ الْحَاقَةُ الْحَاقَةُ: ١]. وقول الآخر:

ليتَ الغُرابَ غداةَ ينعَبُ دائِباً كان الغرابُ مُقطَّعَ الأوداج(١)

وقد جمع عديُّ بنُ زيدِ بين المعنيين فقال:

نغَّصَ الموتُ ذَا الغِنَى والفَقيرا<sup>(٥)</sup>»<sup>(٦)</sup>

لا أرى الموتَ يسبقُ الموتَ شيء

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١/٢٣٥.

<sup>(</sup>٢) إرشاد العقل السليم: ١٠٥/١.

<sup>(</sup>٣) ديوانها، ص١٤٣.

<sup>(</sup>٤) البيت لجرير، وهو في ديوانه، ص٨٩.

<sup>(</sup>٥) ديوانه، ص٥٦.

<sup>(</sup>٦) الدر المصون: ١/٥٣٥.

ومن إيقاع الظاهر موقع المضمر لغرض التوكيد ما جاء في قوله تعالى: 
﴿ قُلِ اللَّهُمَّ مَا الْكَ الْمُلْكُ مُن الْمُلْكَ مَن الْمُلْكَ مَن الْمُلْكَ مَن الْمُلْكَ مَن الْمُلْكَ مَن الْمُلْكَ مَن المعاني المُلْكَ مَن المعاني التوكيد: بإيقاع الطاهر موقع المضمر في قوله: «تؤتي الملك... الخ»(١).

ولم أجد من المفسرين من ذكر هذا الرأي.

ومن إيقاع الظاهر موقع المضمر لغرض التوكيد ما جاء في قوله تعالى: 
(فَاسْتَنْعُواْ بِخَلَاتُهُمْ فَاسْتَنْتُ مِخْلَاتُهُمْ كَالسَّنْتُ الَّذِينِ مِنْ فَبِلِكُمْ بِخَلَاتِهِمْ [التوبة: من الآية ٦٩]، قال السَّمين الحلبي: «وفي قوله: «كما استمتع الذين» إيقاع للظاهر موقع المضمر لنكتة: وهو أن كان الأصل: فاستمتعتم بخلاقكم كما استمتعونا بخلاقهم، فأبرزهم بصورة الظاهر تحقيراً لهم»(١).

ولم أجد من المفسرين من ذكر هذا الرأي. و أمثلته كثيرة (<sup>7</sup>).

#### ٢– وضع المضمر موضع الظاهر:

يوضع المضمر موضع الاسم الظاهر: «ليتمكن في ذهن السامع ما يعقبه، فإن السامع متى لم يفهم من الضمير معنى بقي منتظراً لعقبى الكلام كيف يكون فيتمكن المسموع بعده في ذهنه فضل تمكن وهو السر في التزام تقديم ضمير الشأن أو القصمة»(1).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ١/٨٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٤٨٣/٣.

<sup>(</sup>۳) ينظر: المصدر نفسه: ۱۸۱۱، ۱۸۱۲، ۱۲۱۲، ۱۱۶۳، ۲۷۱/۳، ۱۲۲۳، ۳/۸۰۰، ۲۵۰، ۲/۱۳، ۲/۷۲، ۲/۲۲، ۲/۲۲، ۳۱۶۳.

<sup>(</sup>٤) الإيضاح: ٧١/١، ومفتاح العلوم، ص٥٥، وكتاب الكليات، ص١٦٤٠.

وقد ذكر السّمين الحلبي هذا النوع في قوله تعالى: ﴿وَمَا تُكُونَ مُعِي فِي مَا لَاللّهِ ٢٦]، قال السّمين الحلبي: «والضمير في «منه» عائد على «شأن» و «من قرآن» تفسير للضمير وخصً من العموم؛ لأنَّ القرآن هو أعظم شؤونه ﴿ وقيل: يعود على التنزيل: وفسر القرآن؛ لأنَّ كل جزء منه قرآن، وإنَّما أضمر قبل الذكر تعظيماً له»(١).

وهذا ما ذكره أبو حيان<sup>(٢)</sup>.

وأمثلته متعددة (٣).

#### ٣- إشارة البعيد إلى القريب:

ومنه قوله تعالى: (مَن كَان مِنكُمْ ثِينِ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخرِ ذَلَكُمْ أَزْكَى لَكُمْ وَأَطْهَرُ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَثُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: من الآية ٢٣٢]، قال السَّمين الحلبي: «و أتى باسم إشارة البعيد تعظيماً للمشار إليه، لأنَّ المشار إليه قريب» (٤).

وهذا قريب من رأي أبو حيان<sup>(٥)</sup>.

ومن أيضاً قوله تعالى: ﴿ وَالْتُ فَذَلَكُنَ الْذَيِ الْمُتَعِي فِيهِ ﴾ [يوسف: من الآية ٣٦]، قال السَّمين الحلبي: «قوله: «فذلكن» مبتدأ والموصول خبره، أشارت اليه إشارة البعيد، وإن كان حاضراً تعظيماً له ورفعاً منه» (١).

وهذا ما ذكره أبو حيان<sup>(٧)</sup>.

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٤٧/٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط: ١٧١/٥، واللباب في علوم الكتاب: ٣٦٢/١٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الدر المصون: ١٨٦/٥، ١٨٦/٥، ١٣١/٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ١/٥٦٨.

<sup>(</sup>٥) ينظر: البحر المحيط: ٢٢١/٢.

<sup>(</sup>٦) الدر المصون: ١٨٠/٤.

<sup>(</sup>٧) ينظر: البحر المحيط: ٢٥١/٥.

## الفصل الثاني

## علم البيان في تفسير السُّمين الحلبي

البيان لغة: قال ابن منظور: «ما يبين به الشيء، من الدلالة وغيرها، وبان الشيء: اتَّضَحَ فهو بين، واستبان الشيء: ظَهرَ. والبيانُ الفصاحةُ واللَّسنُ، كلامٌ بيِّنٌ فصيحٌ. البيانُ الإفصاح مع ذكاء، والبيّنُ من الرجال: الفصيحُ والسَّمعُ واللسان، وفلان أبينُ من فلان أي: أفصح منهُ وأوضح كلاماً، والبيان: إظهار المقصود بأبلغ لفظ، وهو من حسن الفهم وذكاء القلب مع اللسن، وأصله الكشف والظهور»(۱).

وقد ذكر لفظ البيان في القرآن الكريم في غير ما موضع كقوله تعالى: (الزَّخْمَنُ ﴿ عَلَمُ الرَّآنِ ﴿ عَلَمُ الرِّسَانِ ﴿ عَلَمُ الْيَانِ ﴾ [الرحمن: ١-٤] ، وقوله تعالى: ﴿ مَذَا بَهَانَ اللهُ اللهُ ١٣٨].

أما مدلوله في البلاغة العربية فكان يراد بها المعاني العامة، قال الجاحظ: «البيان: اسم جامع لكل شيء كشف لكل قناع المعنى، وهتك الحجاب دون الضمير حتى يفضي السامع إلى حقيقته، ويهجم على محصوله كائناً من كان ذلك البيان، ومن أي جنس كان ذلك الدليل، لأن مدار الأمر والغاية التي إليها يجري القائل والسامع إنما هو الفهم والإفهام، فبأي شيء بلغت الإفهام وأوضحت المعنى، فذلك هو البيان في ذلك الموضع»(٢).

وجعل الجرجاني الفصاحة والبلاغة والبيان، تدل على معنى واحد أو متقارب، وهو التعبير عن فضل بعض القائلين على بعض من حيث نطقوا،

<sup>(</sup>١) لسان العرب، مادة (بين).

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين: ٧٩/١.

وتكلموا، وأخبروا السامعين عن مقاصدهم وأغراضهم وراموا أن يعلموهم ما في نفوسهم، ويكشفوا لهم عن ضمائر قلوبهم (١).

وظل هذا المفهوم الواسع لكلمة (بيان)، حتى جاء السكاكي الذي غير هذا المعنى الواسع إلى المعنى العلمي الاصطلاحي، فهو أول من حدد أو قسم علوم البلاغة على المعاني والبيان، وما يلحق بهما من محسنات معنوية ولفظية، وذلك في كتابه (مفتاح العلوم)، وقد قال في تعريف البيان: «أما علم البيان فهو معرفة إيراد المعنى الواحد في طرق مختلفة في وضوح الدلالة عليه وبالنقصان ليحترز بالوقوف على ذلك عن الخطأ في مطابقة الكلام لتمام المراد منه»(١).

وهكذا أخذ البيان عند السكاكي صورة علمية وصار يدلُ على التشبيه والمجاز والكناية بعد أن كان مفهوماً عاماً وشاملاً.

وقد تناول مفسرنا السَّمين الحلبي علم البيان بالتحليل والدراسة ذاكراً أنواعه من التشبيه والمجاز بنوعيه العقلي والمرسل والاستعارة والكناية.

<sup>(</sup>١) ينظر: دلائل الإعجاز، ص٣٥.

<sup>(</sup>٢) مفتاح العلوم، ص٧٧.

### المبحث الأول

### التشبيه

التشبيه لغةً: قال ابن منظور: «الشّبه والشّبيه المثل، أشبه الشيء، وأشبهت فلاناً وشابهته واشتبه عليّ، وتشابه الشيئانِ واشتبها: أشبه كل واحدٍ منهما صاحبه، والتشبيه التمثيل»(١).

التشبيه اصطلاحاً: هو عقد مشابهة بين شيئين اشتركا في صفة أو أكثر، وحده السكاكي بقوله: «إنَّ التشبيه مستدع طرفين مشبَّهاً ومشبَّهاً به، واشتركا فيهما من وجه وافترقا من آخر»(٢).

وقد ذكر القزويني تعريفاً دقيقاً للتشبيه قائلاً: «التشبيه الدلالة على مشاركة أمر لأمر في معنى»(٣).

والتشبيه من وسائل التعبير التصويرية يستمد قوته من الخيال (٤). وتأتي أهميته البلاغية أنه يخرج الخفي إلى الواضح ويجعل البعيد قريباً.

ولاشك أنَّ السَّمين الحلبي من كبار علماء اللغة والتفسير، إلاَّ أنه لم يكن متأثراً بأسلافه وأقرانه من العلماء، من حيث التفصيل في فروع التشبيه وأقسامه المتعددة. فقد كان في تناوله للتشبيهات الموجودة في القرآن الكريم فصلَّ فيها بشيء من التوضيح من خلال تفسيره للآيات التي تنطوي على هذا اللون من البيان العربي.

<sup>(</sup>١) لسان العرب، مادة (شبه).

<sup>(</sup>٢) مفتاح العلوم، ص١٥٧.

<sup>(</sup>٣) الإيضاح: ٢١٢/٢، والتلخيص، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٤) ينظر: البيان في ضوء أساليب القرآن، ص١٠٦.

### ١- التشبيه التمثيلي:

ورد التشبيه النمثيلي في مواضع متعددة في القرآن الكريم، منها قوله تعالى: ﴿ فَنَن بُردَ اللهُ أَن يُعْدَبُ بَشْحُ مَدْرُهُ الإِسْلاَمُ وَمَن بُردُ أَن بُعْلًا مَدْرُهُ الإِسْلاَمُ وَمَن بُردُ أَن بُعْلًا مَدُرُهُ الإِسْلاَمُ وَمَن بُردُ أَن بُعْلًا مَدُر مَن الدّول مَن المَا السّمين الحلبي: «وقوله: «كأنما» «ما» هذه مهيئة لدخول «كأنً» على الجمل الفعلية، كما في: ﴿ إِنَّنَا يُوفُونَ ﴾ [آل عمران: من الآية أي: ارتفع، وأبو بكر عن عاصم «يصاعدُ» بتشديد الصاد بعدها ألف، وأصلها: «يتصاعد» أي: يتعاطى الصعود ويتكلفه، فأدغم التاء في الصاد تخفيفا، والباقون: «يَصَعَدُ» بتشديد الصاد والعين دون ألف بينهما من «يَصعَدُ»، أي: تفعل الصعود وتكلفه، والأصل: «يَتَصعَدُ» فأدغم، كما في قراءة شعبة. وهذه الجملة التشبيهية يحتمل أن تكون مستأنفة شبه فيها حال من جَعلَ الله صدرة مرتفع وعر، كالعقبة الكَثُود» (١).

وقال البغوي: «يعني: يشق عليه الإيمان كما يشق عليه صعود السماء، وأصل الصعود المشقة» (٢). فقد ربط البغوي بين استحالة الصعود إلى السماء باستحالة الإيمان. وهذا المعنى لم يشهد به السمين الحلبي؛ لأنَّ القصد من الصورة هو تصوير الضيق والضجر الذي يصيب صدر الضال، فمثله كمثل الذي يرفع إلى مكان شاهق فيكاد يضيق نفسه ويختنق وهو دلالة على الضيق والضجر.

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١٧٧/٣، وينظر: النشر: ٢٩٦/٢، وإتحاف فضلاء البشير، ص٣٨٤.

<sup>(</sup>٢) معالم التتريل: ١٨٦/٣، وتفسير السراج المنير: ٣٥٦/١، والتسهيل لعلوم التتريل: ٣٧٧/١.

ومن التشبيه التمثيلي أيضاً قوله تعالى: (مَثَلُ الْفَرِفَيْنِ كَالْأَغْمَى وَالْاَمَمْ وَالْمَمْ وَالسَّمِعِ مَلْ بَسُونِا مِنْ الطبي الطبي المحللاً التشبية: «وقوله: «مثل الفريقين»، يجوز أن يكون من باب تشبيه شيئين بشيئين، فقابل الأعمى بالبصير والأصم بالسميع، وهو من الطباق، وأن يكون من تشبيه شيء واحد بوصفيه بشيء واحد وحينئذ يكون قوله: «كالأعمى والأصم»، وقوله: «والبصير والسميع» من باب عطف الصفات كقوله:

إلى اللَّكِ القَرْمِ وابنِ الهُمَامِ ولَيْثِ الكَتيبَةِ فِي المُزدحَم (١)»(١)

ويستعين السّمين الحلبي بشرح الزمخشري لهذا التشبيه قائلاً: «وقد أحسن الزمخشري في التعبير عن ذلك فقال: شبه فريق الكافرين بالأعمى والأصم، وفريق المؤمنين بالبصير والسميع، وهو من اللف والطباق، وفيه معنيان: أن يشبه الفريقين تشبيهين اثنين، كما شبه امرؤ القيس قلوب الطير بالحشف والعنّاب، وأن يشبه بالذي جمع بين العمى والصم، أو كالذي جمع بين البصر والسمع على أن تكون الواو في «والأصم» والكافرين الذين هما مشابهان بقوله: «الفريقين»، ولو فسر هما لقال: مثل الفريقين المؤمن كالبصير، ومثل الكافر كالأعمى والأصم، وهي عبارة مشهورة في علم البيان لفظتان متقابلتان اللف والنشر» (٣).

وهذا رأي أبي حيان والشوكاني وغيرهم<sup>(؛)</sup>.

وأطلق السَّمين الحلبي أحياناً اسم التمثيل على التشبيه سائراً في ذلك على نهج المفسرين الذين سبقوه، ذاكراً أن تصاريف الكلام تدور على أن المثل التشبيه أي بمعنى: مِثْل ومثيل نحو: شبه وشبيه (٥). وذكر معنى المثل في

<sup>(</sup>١) لم أعثر على قائله.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٨٩/٤، وينظر: الكشاف: ٣٦٧/٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٨٩/٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر: البحر المحيط: ٢١٤/٥، وفتح القدير: ٢١٠/٢، واللباب في علوم الكتاب: ٢٦٤/١٠.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الدر المصون: ١١٩/٢ و ١٢٩/١.

الأصطلاح في كلام العرب قائلاً: «إنها كلمة يرسلُها قائلها لحكمة يُشبّه بها الأمور ويقابلُ بها الأحوال»(١).

وفرق طائفة من البلاغيين والجرجاني منهم بين التشبيه والتمثيل قائلاً: «اعلم أنَّ التشبيه أو التمثيل أخصُّ منه فكلُّ تمثيل تشبيه وليس كل تشبيه تمثيلاً»(٢). أما السكاكي فيرى أن التمثيل: «ما كان الشبه فيه وصفاً غير حقيقي منتزعاً من أمور عدَّة خص باسم التمثيل»(٣).

وقد يجمع بين التشبيه والتمثيل أو تسمية التشبيه تمثيلاً، وذلك في مثل تفسير قوله تعالى: ﴿ مُلْكُهُا كُأَنَّهُ رُؤُوسُ الشّياطين ﴾ [الصافات: ٦٥]، قال السّمين الحلبي في معرض تفسيره لهذه الآية الكريمة: «قوله: «رؤوس الشياطين» فيه وجهان:

أحدهما: أنّه حقيقةٌ ورؤوسَ الشياطين شَجَرٌ بعينه بناحية اليمن يسمى الأستنن وقد ذكره النابغة:

تَحيدُ عن أستَين سودٍ أسَلِفلُةً مثلُ الإماءِ الغوادِي تحملُ الحُزَمَا<sup>(٤)</sup> وهو شجر مُرٌ منكر الصورة سمته العرب بذلك تشبيها برؤوس الشياطين في القبح ثم صار أصلاً يُشبه به. وقيل الشياطين صنف من الحيَّاتِ... وقيل هو شجر يُقال له الصَّومُ... وهذه الشجرة موجودة فالكلام حقيقة.

والثاني: أنه من باب التخييل والتمثيل، وذلك أنَّ كل ما يستنكر ويستقبح في الطباع والصور يشبه بما يتخيله الوهم وإن لم يره؛ والشياطين وإن كانوا موجودين غير مرئيين للعرب إلاَّ أنَّه خاطبهم بما ألفوهُ من الاستعارات التخييلية...»(٥).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١١٩/٢، وينظر: المخصص: ٣٧٣/٣.

<sup>(</sup>٢) أسرار البلاغة، ص٧٥.

<sup>(</sup>٣) مفتاح العلوم، ص٣٤٦.

<sup>(</sup>٤) ديوانه، ص٦٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الدر المصون: ٥٠٦/٥.

#### ٢- التشبيه المركب:

وهو التشبيه الذي يتحد فيه المشبه والمشبه به ويكون مركباً من شيئين أو أكثر. وهو غير التشبيهية من غير تركيب(١).

لقد تناول السمين الحلبي هذا النوع من التشبيه في تفسيره محللاً له وذاكراً أنواعه، وهذا يدل على فهمه لأنواع التشبيه، فيقول في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا مَلُ الْحَيَّاةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ال

وهذا رأي أغلب المفسرين<sup>(؛)</sup>.

وبعد هذا التفسير يُبين السَّمين الحلبي التشبيه المركب وأنواعه مستعيناً بالشعر قائلاً: «قلت: التشبيه المركب في اصطلاح البيانيين: إما أن يكون طرفاه مركبين أي: تشبيه مركب بمركب كقول بشار بن برد:

كأنَّ مُثَّارَ النَّقْعِ فوقَ رؤوسِنَا وأسيافَنَا ليلٌ تهاوى كَواكِبُهْ (٥)

<sup>(</sup>١) ينظر: أسرار البلاغة، ص١٧٦، وينظر: معجم المصطلحات البلاغية: ٢٠١/٢.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٢٠/٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٢٠/٤، وينظر: الكشاف: ٣٢٥/٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: غرائب القرآن ورغائب الفرقان: ٥٧٤/٣، والبحر المحيط: ١٤٤/٥، ومدارك التتريل: ٢٩٩/١، ومدارك التتريل: ٢٩٩/١.

<sup>(</sup>٥) ديوانه: ١/٨١٨.

وذلك أنه شبه الهيئة الحاصلة من هوي أجرام مشرقة متناسبة المقدار متفرقة في جوانب شيء مظلم بليل سقطت كواكبه، وإما أن يكون طرفاه مختلفين بالإفراد والتركيب»(١).

ويذكر السمين الحلبي مثالاً آخر يكون من التشبيه المركب ويكون أيضاً من التشبيه المفرق (٢) وذلك في قوله تعالى: ﴿وَمَن بُشُرِكُ بِاللّهَ فَكَأَنْما حَرَّ مِن اللّية السّمّان المفرق (٢) وذلك في قوله تعالى: ﴿وَمَن سَحيق اللّه وَاللّه اللّه اللّه الله وَ اللّه الله الله الله الله والمؤرق والمؤرق والمؤرق والمؤرق والمؤرق الله المركب والمؤرق والمؤرق والله بالله فقد أهلك نفسه إهلاكاً ليس بعده هلك. بأن صور حاله بصورة حال من خر من السماء فاختطفته الطير فتفرق مُزعاً في حواصلها أو عصفت به الربح حتى هوت به في بعض المطاوح البعيدة، وإن كان مفرقاً فقد شبه الإيمان في علو السماء والذي ترك الإيمان وأشرك بالله بالساقط من السماء والأهوال التي تتورع أفكار والمؤرق به بما عصفت به في بعض المهاوي المُتلفة، قالت الضلالة بالربح التي تهوي به بما عصفت به في بعض المهاوي المُتلفة، قالت الضلالة بالربح التي تهوي به بما عصفت به في بعض المهاوي المُتلفة، قالت المنارة من أبي القاسم مما ينشطك إلى تعلم علم البيان فإنها غاية في البلاغة» (٣).

#### ٣- التشبيه البليغ:

هو التشبيه الذي يحذف فيه وجه الشبه وأداة التشبيه (أ)، على أن يكون المشبه به خبراً عن المشبه، أو في حكم الخبر، أو مصدراً مبنياً للنوع، أو يكون المشبه به مضافاً إلى المشبه، وهذا النوع من التشبيه يأخذ المكان الأسمى بين

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٢٠/٤.

<sup>(</sup>٢) هو ما أتي بالمشبه والمشبه به واحداً بعد الآخر. (ينظر: معجم المصطلحات البلاغية: ٢١٣/٣).

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٥/١٤٦-١٤٧، وينظر: الكشاف: ١٥٧/٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: معجم المصطلحات البلاغية: ١٨٠/٢.

أنواعه، ويسمى التشبيه البليغ، لأن المشبه يصير عين المشبه به بلا تفاوت، وهذا أدعى للمبالغة والتوكيد. وهو مأخوذ من المبالغة بمعنى الحسن واللطف(١).

وهذا الرأي ذكره أغلب العلماء<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) ينظر: البيان في ضوء أساليب القرآن، ص٣٧-٣٨.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب (الصيام)، باب (بيان أن الدخول في الصوم يحصل بطلوع الفحر...): ١٠٩٠: ٧٦٦/٢.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ١/٥٧٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الكشاف: ٣٣٩/١، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان: ١٤/١، والبحر المحيط: ٢١٦/١، ونظم الدرر: ٨٧/٣، وأسرار البلاغة، ص٢٧٨.

كقوله: ﴿ أَنْزَلَ مِنْ السَّمَا مِ مَا مَ تَتُصْبِحُ الْأَرْضُ مُخْضَرَةً ﴾ [الحج: من الآية ٦٣]... والإشارة إلى إحياء الأرض بالمطر، والتشبيه واضح بليغ »(١).

وقال أبو حيان: «والتشبيه وقع لجهات لما قبلت الأرض الميتة الحياة اللائقة بها، كذلك الأعضاء تقبل الحياة، أو كما الريح يجمع قطر السحاب، كذلك تجمع أجزاء الأعضاء وأبعاض الأشياء، أو كما يسوق الرياح والسحاب إلى البلد الميت، يسوق الروح والحياة إلى البدن» (٢).

#### ٤- تشبيه صورة بصورة:

قال ابن الأثير الحلبي: «إنَّ التشبيه لا يخلو من ثلاثة أحوال: تشبيه معنى بصورة وتشبيه معنى، وتشبيه صورة بصورة كقوله تعالى: ﴿وَلَهُ الْجَوَارِ الْمُعْتَانُ فَي عظمها المُعْتَانُ فَي عظمها المُعْتَانُ فَي عظمها بالجبال»(٢).

وذكر السَّمين الحلبي هذا النوع من التشبيه في قوله تعالى: ﴿ أُمَّمُ اسْتَوَى الْمَسَاءُ وَهِمِ يُخَافَ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ اثْنِيَا طُوعاً أَوْكُرُها قَالَنَا أَتْبَنَا طَائِمِين ﴾ [فصلت : ١١]، قال السَّمين الحلبي: «وقولَه: «وهي دخان» من باب التشبيه الصوري؛ لأنَّ صورتها صورة الدخان في رأي العين » (1).

وقال ابن عاشور: ««و هي دخان» تشبيه بليغ أي: و هي مثل الدخان» (٥).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٥/٠/٥.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط: ٢٨٨/٧.

<sup>(</sup>٣) جوهر الكتر، ص ٦٠، وينظر: معجم المصطلحات البلاغية: ١٩٥/٢.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٦/٨٥.

<sup>(</sup>٥) التحرير والتنوير: ٢٠/٢٥، واللباب في علوم الكتاب: ١٠٨/١٧.

#### ٥- تشبيه المعقول بالمحسوس:

هو إخراج ما لا تقع عليه الحاسة إلى ما تقع عليه الحاسة، وذلك أن يكون المشبه عقلياً والمشبه به حسياً (۱). ومنه قوله تعالى: (مَثَلُ الْفَرِقَيْنِ كَالْأَعْمَى وَالْمَعْمِ وَالسَّمِيعِ مَلْ بَسَوْيانِ مَثَلاً أَفَلاَ تَذَكّرُونَ اللهِ وقد : ٢٤]، قال السَّمين الحلبي: «وهذا التشبيه أحد الأقسام، وهو تشبيه أمر معقول بأمر محسوس، وذلك أنه شبه عمى البصيرة بعمى البصر، وصم السمع ذاك متردد في ظلم الضلالات، كما أنَّ هذا متحيز في الطرقات، وهذه فوائد علم البيان»(١).

وهذا ما ذكره أبو حيان<sup>(٣)</sup>.

## مجيء الكاف صفة أو حالاً:

وردت الكاف في القرآن الكريم في آيات كثيرة، والكاف بلاغياً أداة رئيسة من أدوات التشبيه وأعربها النحويون بحسب معناها في طائفة من الآيات صفة أو حالاً معتمدين على وجهة نظرهم المعنوية للآية.

وقد ذكر السّمين الحلبي بعض المواطن للكاف منها ما جاء في قوله تعالى: 

(إذا فرق منهم يَعْشُون النّاس كَعَشْية الله أو أَمْدَ عَشْية النساء: من الآية ٧٧]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «كخشية الله» فيه ثلاثة أوجه، أحدها: وهو المشهور عند المعربين: أنّها نعت لمصدر محذوف، أي: خشية كخشية الله... قال الزمخشري: فإن قلت لم عَدَلْت عن الظاهر وهو كونه صفة للمصدر ولم تقدّر ه: يخشون فإن قلت لم عَدَلْت عن الظاهر ما يخشى الله. قلت: أين ذلك قوله: «أو أشد خشية مثل خشية الله بمعنى: مثل ما يخشى الله. قلت: أين ذلك قوله: «أو أشد خشية»؛ لأنه وما عُطف عليه في حكم واحد، ولو قلت: «يخشون الناس أشد خشية» لم يكن إلاً حالاً من ضمير الفريق، ولم ينتصب انتصاب المصدر؛ لأنك

<sup>(</sup>۱) حسن التوسل، ص١٠٨، ولهاية الإرب: ٤٠/٧، وخزانة الأدب، ص١٨٢، وينظر: معجم المصطلحات البلاغية: ٢٠٦/٢.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٩٠/٤.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط: ٢١٤/٥، واللباب في علوم الكتاب: ٢٠/١٠.

لا تقول: «خَشِي فلان أشد خشية » فتنصب المخشية وأنت تريد المصدر، إنّما تقول: «أشد خشية » فتجرها، وإذا نصبتها لم يكن «أشد خشية » إلا عبارة عن الفاعل حالاً منه، اللهم إلا أن تجعل الخشية خاشية على حد قولهم: «جَد جَده فتزعم أن معناه: يخشون الناس خشية مثل خشية أشد خشية من خشية الله ويجوز على هذا أن يكون محل «أشد » مجروراً عطفاً على «خشية الله» تريد كخشية الله أو كخشية أشدً منها» (١).

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿وَتُرَدُّ عَلَى أَغْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ مَدَانَا اللهُ كَالَّذِي اسْهُونَهُ الشّيَاطِينُ في الْأَرْضِ الْالْتعام: من الآية ٧١]، فذكر البقاعي وجهين في تفسير كاف التشبيه ودلالة كل وجه من دون الترجيح بينهما قائلاً: «قوله: «كالذي استهوته» في هذه الكاف وجهان، أحدهما: أنه نعت مصدر محذوف أي: نُردُ ردًا مثل ردً الذين. والثاني: أنها في محل نصب على الحال من مرفوع «نرد» أي: نُردُ مشبهين الذي استهوته الشياطين، فمن جوز تعدُّد الحال جعلها حالاً ثانية إن جعل «على أعقابنا» حالاً، ومَنْ لم يُجوز ذلك جعل هذه الحال بدلاً من الحال الأولى، أو لم يجعل «على أعقابنا» حالاً، بل متعلقاً بر«نرد» (٢).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٣٩٧-٣٩٦، وينظر: الكشاف: ٥٦٨/١، والبحر المحيط: ٣١٠/٣.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٩٤/٩٩-٤٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: التسهيل لعلوم التتريل: ٣٦٥/١.

# المبحث الثساني

### المجاز

المجاز لغةً: قال ابن منظور: «جِزْتُ الطريق وجَازَ الموضعُ جَوازاً، وجازَ بهِ وجَازَهُ وجَازَهُ وجَازَهُ وجازَهُ وأجازَ غيرُه، وجازَهُ: سارَ فيه وسلَكَهُ وجاوزت وجاوزت الموضع جوازاً بمعنى جزتَهُ. والمجازُ والمجازَةُ الموضعُ»(١).

وفي الاصطلاح فقد عرقه الجرجاني قائلاً: «المجاز مفعل من جاز الشيء يجوزَه إذا تَعدَّاه، وإذا عَدل باللفظ عمَّا يوجبه أهل اللغة وصفه بأنه مجاز على معنى أنهم جاوزوا به موضعة الأصلي، أو جاز هو مكانه الذي وضع أو لأ»(٢).

وقال أيضاً: «أما المجاز فكل كلمة أريد بها غير ما وضعت له في وضع واضعها لملاحظة بين الثاني والأول فهي مجاز وإن شئت قلت: كل كلمة جزت بها ما وقعت له في وضع الواضع إلى ما لم توضع له من غير أن تستأنف فيها لملاحظة بين ما تجوز به إليه وبين أصلها الذي وضعت له في وضع واضعها فهي مجاز»(٣).

وعرقف السكاكي المجاز بقوله: «وأما المجاز فهو الكلمة المستعملة في غير ما هي موضوعة له بالتحقيق، استعمالاً في الغير، بالنسبة إلى نوع حقيقتها، مع قرينة مانعة من إرادة معناها في ذلك النوع»(٤).

<sup>(</sup>١) لسان العرب، مادة (جوز).

<sup>(</sup>٢) أسرار البلاغة، ص٣٤٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص٣٠٤.

<sup>(</sup>٤) مفتاح العلوم، ص٥٩٣.

#### أقسام المجاز عند البلاغيين:

قسم البلاغيون المجاز على قسمين: المجاز العقلي، والمجاز اللغوي، ويعد الإمام عبد القاهر الجرجاني أول من وقف عليه، وقسمه هذا التقسيم، فالعقلي هو الذي يعتمد على الإسناد، واللغوي نوعان: الأول: يقوم على المشابهة، وهو ما يسمى بالاستعارة، والثاني: يقوم على صلة وملابسة ما نقلهما إليه وما نقله عنه، ويسمى هذا بالمجاز المرسل(١).

### أقسام المجاز:

## أولاً: المجاز العقلي:

وهو من الألوان البلاغية التي أشار القدماء إلى معناه، من دون ذكر اسم هذا المجاز، فسيبويه أورد قول الخنساء المتضمن المجاز العقلى:

ترعى إذا نسيت حتى إذا أدركت فإنَّما هي إقبالٌ وإدبارٌ

وكقولهم: (نهارك صائم) و (ليلك قائم) (١). فسيبويه يحمل هذا الكلام على السّعة والحذق.

وإذا ما عدنا إلى الأمثلة السابقة وجدنا أن النهار أسند إليه الصيام مجازاً على الرغم من أنَّ الصيام يجب أن يسند إلى الكاف أي: الصائم أو الإنسان، وكذلك ليلك قائم فالقيام للإنسان وليس لليل.

وكان الجرجاني أول من أطلق عليه هذه التسمية قائلاً: «كل جملة أخرجت الحكم المفاد بها عن موضعه من العقل لضرب من التأول فهي مجاز  $(^{7})$ ، وذكر تسميته باسم المجاز العقلي، أو المجاز الحكمي، أو المجاز في الإثبات، أو الإسناد المجازي، ذاكراً أمثلة على ذلك وناقشها، وبيّن فيها مواضع المجاز  $(^{1})$ .

<sup>(</sup>١) ينظر: أسرار البلاغة، ص٣٧٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكتاب: ١/٩٦١، و٨٠، ٨٩، ١١٨، ١١٠.

<sup>(</sup>٣) أسرار البلاغة، ص٣٥٦.

<sup>(</sup>٤) ينظر: دلائل الإعجاز، ص٢٢٧، وأسرار البلاغة، ص٣١٦–٣١٧.

والمشهور من بين هذه التسميات عند علماء البلاغة هو (المجاز العقلي)، وقد أطلق عليها السكاكي المجاز العقلي، وكذلك فعل القزويني والتفتاز اني (١).

قال القزويني فيه: «فهو إسناد الفعل، أو معناه إلى ملابس له، غير ما هـو له بتأوّل» ( $^{(7)}$ )، وذكر هذه الملابسات قائلاً: «وللفعل ملابـسات شـتى، يلابـس الفاعل، والمفعول به، والمصدر، والزمـان، والمكـان، والـسبب» ( $^{(7)}$ )، وهـذه الملابسات هي علاقات المجاز العقلي.

### علاقات المجاز العقلي عند السَّمين الحلبي:

تناول السّمين الحلبي في تفسيره علاقات المجاز العقلي بأنواعها المختلفة والتي ذكرها علماء التفسير والبلاغة الذين سبقوه، وذكر لها أمثلة وافية مع الدقة في التحليل والتوضيح، وهذا يدل على فهمه الدقيق لعلاقات المجاز العقلي، وهي:

### ١- المفعولية (ما بني للفاعل وأسند إلى المفعول):

أشار السّمين الحلبي إلى هذه العلاقة في تفسيره لقوله تعالى: ﴿ قَالَ لَا عَاصِمَ الْبَهُمُ مِنْ الْحَلَبِي: «أَن «عَاصِمَ» بمعنى الْبَهُمُ مِنْ أَمُرِ اللّهِ الْهِود: من الآية ٣٤]، قال السّمين الحلبي: «أن «عَاصِمَ» بمعنى معصوم، وفاعل قد يجيء بمعنى مفعول نحو: ﴿ مَا أَدُافِقُ ﴾ [الطارق: من الآية ٣]، أي: مدفوق، وأنشد:

بَطِيءُ القيام رَخِيمُ الكَلا مِ فأمسى فُوادِي بِهِ فَاتِنَا<sup>(٤)</sup> أي: مفتوناً، و «من» يراد بها المعصوم، والتقدير: لا معصوم اليوم من أمر الله إلا من رحمه الله، فإنه يعصم» (٥).

<sup>(</sup>١) ينظر: مفتاح العلوم، ص١٨٥، والإيضاح: ٩٧/١، وتهذيب السعد: ١٩٥٨.

<sup>(</sup>٢) الإيضاح: ٢٢/١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٢٢/١.

<sup>(</sup>٤) لم أعثر على قائله.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ١٠٢/٤.

وهذا ما قاله أكثر المفسرين<sup>(١)</sup>.

## ٢- الفاعلية (ما بني للمفعول وأسند إلى الفاعل):

كما في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قَرَأْتَ القرآن جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ الَّذَيْنِ الَّذَيْنِ الْأَوْمِنُونَ الْآخِرَةِ حَجَاباً مَّشُوراً ﴾ [الإسراء : ٤٥]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «مستوراً»... أنه بمعنى فاعل كقولهم: مَشْئُومٌ، وميمونٌ، بمعنى: شائم ويأمن. وهذا كما جاء اسم الفاعل بمعنى مفعول»(١).

وهذا ما ذهب إليه أكثر المفسرين (٣).

### ٣- الزمانية (ما بني للفاعل وأسند إلى الزمان):

ومن أمثلة هذه العلاقة ما جاء في قوله تعالى: ﴿ أَن لاَ تَبُدُوا إِلَّا اللّهَ إِنْمِي أَخَانُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ أَلِيمٍ ﴾ [هود: ٢٦]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «أليم» إسناد الألم إلى «اليوم». مجازاً لوقوعه فيه لا به. وقال الزمخشري: «فإذا وصف به العذاب» قلت: مجاز، لأنَّ الأليم في الحقيقة هو المعذب، ونظيرهما قولك: نَهَارُكَ صَائمُ » (٤).

ويضيف السمين الحلبي على ما سبق، وما نقله من أبي حيان قائلاً: «قال الشيخ: وهذا على أن يكون «أليم» صفة مبالغة من «آلم» وهو من كثرة ألمه،

<sup>(</sup>۱) ينظر: المحرر الوجيز: ۱۹۰/۳، وإرشاد العقل السليم: ۲۱۱/۶، والكشاف: ۳۷۰/۳، ومدارك التتريل: ۱۰۵/۲، والكشف والبيان: ۱۷۱/۰، والبحر المحيط: ۲۲۷/۰، والتسهيل لعلوم التتريل: ۱۹۹۸، واللباب في علوم الكتاب: ۲۹۲/۱۰.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ١٩٥/٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: حامع البيان: ٧٠/١٧، المحرر الوحيز: ٤٧٤/٣، ومعالم التتريل: ٩٧/٥، وإرشاد العقل السليم: ١٧٥/٥، وتفسير القرآن العظيم: ٥/٨٨، والوجيز للواحدي: ١٦٣٦، والبحر المحيط: ٣٩/٦، وإملاء ما من به الرحمن: ٩٢/٢، وتفسير الجلالين: ١/٧٧، والمزهر: ٢٦٧/١، واللباب في علوم الكتاب: ٢٠١/١، وأيسر التفاسير: ١٩٩/٣.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٩١/٤، وينظر: الكشاف: ٣٦٧/٢.

وإن كان أليم بمعنى مؤلم فنسبته لليوم مجاز وللعذاب حقيقة» $^{(1)}$ . وهذا رأي أبي السعود والبيضاوي والنسفي $^{(1)}$ .

ومنه أيضاً ما جاء في قوله تعالى: ﴿وَقَالَ النّبِينِ اسْتُمْعُوا النّبِينِ اسْتُكَبُرُوا بَلْ مَكُرُ اللّهِ وَالنّهَارِ ﴾ [سبأ: من الآية ٣٣]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «بل مكر الليل» يجوز رفعه من ثلاثة أوجه: أحدها: الفاعلية تقديره بل صدّنا مكركُمْ في هذين الوقتين. الثاني: أن يكون مبتدأ خبره محذوف أي: مكر الليل صدّنا. الثالث: العكس أي: سبّب كُفريا مكركم وإضافة المكر إلى الليل والنهار إما على الإسناد المجازي كقولهم: ليل ماكر"، فيكون مصدراً مضافاً لمرفوعه وإما على الاتساع في الظرف فجعل كالمفعول به فيكون مضافاً لمنصوبه. وهذان أحسن من قول مَنْ قال إنَّ للإضافة بمعنى: في أي في الليل، لأنَّ ذلك لم يثبُتْ في غير محل النزاع»(٣).

وهذا رأي أبي السعود والزمخشري وغيرهم $^{(1)}$ .

### ٤- المكانية (ما بني للفاعل وأسند إلى المكان):

نحو قوله تعالى: ﴿وَبَشْرِ الْدَبْنِ آمُنُواْ وَعَمُواْ المَالِحَاتَ أَنَ لَهُمْ جَنَّاتَ تَجْرِي مِن تَحْتَهَا الْأَبْهَارُ ﴾ [البقرة: من الآية ٢٥]، قال السمين الحلبي: «قوله: «تجري من تحتها الأنهار »... والنهر دون البحر وفوق الجدول، وهل هو مجرى الماء أو الماء الجاري نفسه؟ والأول أظهر، لأنّه مشتقٌ من نَهَرْت أي: وستَعتُ، قال قيس بن الخظيم يصف طعنة:

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٩١/٤، وينظر: البحر المحيط: ٢١٤/٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: إرشاد العقل السليم: ٢٠٠/٤، وأنوار التتريل: ٢٢٩/٣، ومدارك التتريل: ١٥١/٠.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٥/٨٤٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر: إرشاد العقل السليم: ١٣٤/٧، والكشاف: ٥٩٤/٣، وتفسير السراج المنير: ٢٥٢/٣، واللباب في علوم الكتاب: ٦٩/١٦.

## مَلَكْتُ بِها كَفِّي فَأَنْهَرْتُ فَتْقَها (١)

أي: وستَعْتَ، ومنه: النهارُ لاتساع ضوئه، وإنما أُطلقَ على الماءِ مجازاً الطلقاً للمحلِّ على الحالِّ»(٢).

وقال البغوي: «أي: المياه في الأنهار؛ لأنَّ النهر لا يجري»<sup>(٢)</sup>، وصرح أبو السعود بلفظ المجاز العقلي بقوله: «وقد أسند إليها الجريان مجازاً عقلياً»<sup>(٤)</sup>.

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿ فَالْوَلا كَانَتْ قَرُهُ آمَنَتْ فَنَفَهَا إِيَّالُهَا ﴾ [يونس: من الآية [٩٨]، قال السَّمين الحلبي: «... المسموع كون القرى يراد بها أهليها من باب إطلاق المحل على الحال»(٥). وهذا رأي أكثر المفسرين(٢). وأمثلته متعددة(٧).

## ٥- المصدريّة (ما بني للفاعل وأسند إلى المصدر مجازاً):

نحو قوله تعالى: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ كَدِيمٍ وَمَا خَلْتُهُمْ وَلاَ يُعِيمُونَ بِشَي مِ يَنِ عَلَمه اللّهِ مِا اللّهِ مَا اللهُ ال

<sup>(</sup>١) ديوانه، ص١٨، وعجزه: يرى قائمٌ من دولها ما وراءها.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ١/٩٥١.

<sup>(</sup>٣) معالم التتريل: ٧٣/١.

<sup>(</sup>٤) إرشاد العقل السليم: ١/٩٦، وينظر: أنوار التتريل: ٢٤٦/١.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ٧٠/٤.

<sup>(</sup>٦) ينظر: معالم التتريل: ١٥١/٤، والتفسير الكبير: ١٣٢/١٧، والكشاف: ٣٥٢/٢، وأنوار التتريل: ٢١٥/٣ ٣/٢١، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان: ٣١٣/٣، والتسهيل في علوم التتريل: ١٩٠/١، وتفسير الجلالين: ١٨١٨، وتفسير السراج المنير: ٣٢/٢، وفتح القدير: ٢٨٦/٢، واللباب في علوم الكتاب: ١٤٤/١.

<sup>(</sup>٧) ينظر: الدر المصون: ١٧٦/٥، ١٤٩/٦، و٢/٧٥.

علمي وعلمك من علمه إلا كما نقص هذا العصفور من هذا البحر»(١) ولكون العلم بمعنى المعلوم صح دخول التبعيض، والاستثناء عليه»(١).

وقال القرطبي: «العلم هنا بمعنى المعلوم، أي: لا يحيطون بشيء من معلوماته» $^{(7)}$  وهذا ما ذكره بعض المفسرين $^{(1)}$ .

ومنه قوله تعالى: ﴿ أَنْهُ تَعَالَى جَدُّرِينًا مَا اتَّخَذَ صَاحِبَةً وَلَا وَلَدا ﴾ [الجن: ٣]، قال السّمين الحلبي: «و «ربنا» فاعل بـ «تعالى» وهو المنقول من الفاعلية؛ إذ التقدير: تعالى جد ربنا ثم صار تعالى ربنا جداً. أي: عظمة، نحو: تصبب زيد عرق زيد» (٥).

وقال البقاعي: ««جد» أي: عظمة وسلطان وكمال غنى»<sup>(۱)</sup>، وهذا رأي الشربيني وابن عادل<sup>(۷)</sup>.

## ٦- السببيّة (ما بني للفاعل وأسند إلى السبب مجازاً):

كما في قوله تعالى: ﴿ أُولَمْكَ الْدَيْنِ الشَّرُوا الضَّلَالَة بِالْهَدَى فَمَا رَبِحَت تَجَارَتُهُمْ وَمَا كُانُوا مُهْمَدِينِ ﴿ وَالشَراءُ هَنا مَجازٌ من الاستبدال بمعنى أنهم لما تركوا الهدى، وآثروا الضلالة، جُعلوا بمنزلة المشترين لها بالهدى، ثم رُشِّح هذا المجازُ بقوله تعالى: ﴿ فَمَا رَبِحَت تَجَارُهُمْ ﴾ فأسند الربح إلى التجارة، والمعنى: فما ربحوا في تجارتهم، ونظيرُ هذا الترشيح قول الآخر:

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: كتاب (العلم)، باب (ما يستحب للعالم إذا سئل الناس أعلم...): ١٢٢: ١٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ١/٤/١.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن: ٢٧٦/٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: مدارك التتريل: ١٢٤/١، وفتح القدير: ١٠/١، واللباب في علوم الكتاب: ٣٢١/٤، وروح المعاني: ١٢/٣، والتحرير والتنوير: ٤٩٧/٢.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ٣٩١-٣٩٠.

<sup>(</sup>٦) نظم الدرر: ١٩٣/٨.

<sup>(</sup>٧) ينظر: تفسير السراج المنير: ٢٩٠/٤، واللباب في علوم الكتاب: ١٣/١٩.

# بكَى الخيزُّ من روح وأنكرَ وعجَّتْ عجيجاً مِنْ جُذامَ الطَارِفُ<sup>(١)</sup>

لما أسند البكاء إلى الخَرِّ من أجل هذا الرجل – وهو رَوْحٌ – وإنكاره لجلاه مجازاً رشحه بقوله: «وعَجَّت المَطارِف من جُذام» أي: استغاثت الثياب من هذه القبيلة.

وقول الآخر:

ولَّا رأيتُ النَّسرَ عَزَّ ابنُ دايَةٍ وعَشَّشَ في وكرَيْهِ جاشَ لهُ صدري (٢)

لما جعل النسر عبارة عن الشيب، وابن داية وهو الغراب عبارة عن الشباب مجازاً رشّحه بقوله: «وعَشّشَ في وكريه»»(٣).

وهذا رأي ابن عطية الذي قال: «وقوله: «فما ربحت تجارتهم» للمثل بما يشبه مبدأه في لفظة الشراء وأسند الربح إلى التجارة كما قالوا ليل قائم ونهار صائم، والمعنى فما ربحوا في تجارتهم» (٤)، وبهذا الرأي قال أكثر المفسرين (٥).

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿ مَا عَدُّ وَقُولٌ مَعْرُوثُ فَإِذَا عَزَمَ الْأَمْرُ فَلَوْ صَدَقُوا اللَّهَ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ ﴾ [محمد: ٢١]، قال السَّمين الحلبي: ﴿ وعزم الأمر على سبيل الإسناد المجازي » (1).

وهذا رأي أغلب المفسرين  $(^{\vee})$ ، قال الزمخشري: «أي: جدّ. والعز والجد لأصحاب الأمر. وإنما يسندان إلى الأمر إسناداً مجازياً» $(^{\wedge})$ .

و أمثلته متعددة (١).

<sup>(</sup>١) البيت لحميدة بنت النعمان ، ينظر : البيان والتبين : ١٥٣/١ .

<sup>(</sup>٢) البيت لابن المعتز، وهو في ديوانه: ٤٣/٢.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ١٢٧/١-١٢٨.

<sup>(</sup>٤) المحرر الوجيز: ٨٦/١.

<sup>(°)</sup> ينظر: معالم التتريل: ٦٨٨، والجامع لأحكام القرآن: ٢١١/١، ومدارك التتريل: ٢١/١، ولباب التأويل: ٥٠/١، والتحرير والتنوير: ٣٥/١، والتحرير والتنوير: ٢٩٥١، والتحرير والتنوير: ٢٩٥١.

<sup>(</sup>٦) الدر المصون: ٦/٥٥١.

<sup>(</sup>٧) ينظر: إرشاد العقل السليم: ٩٨/٨، والتفسير الكبير: ٥٥/٢٨، ومدارك التتريل: ١٩٤/٥، والتسهيل في علوم التتريل: ٤٥٤/١٠، واللباب في علوم الكتاب: ٤٥٤/١٧.

<sup>(</sup>٨) ينظر: الكشاف: ٣٢٧/٤.

### ثانياً: المجاز اللغوي:

و هو على نوعين:

#### أ- الاستعارة:

وهي لغة : مأخوذة من العارية أي: نقل الشيء من شخص إلى آخر حتى تصبح تلك العارية من خصائص المُعار إليه. والعارية والعارة: ما تداولوه بينهم، وقد أعار الشيء أعارَهُ منه عاورَهُ إيَّاه. والمُعاورة والتعاور شبه المداولة والتداول يكون بين اثنين. وتعور واستعار: طلب العارية (٢).

ومن استقراء ما أثر عن علماء البيان نرى – فيما نعلم – أن أول من سبق البيها وأطلق عليها اسم الاستعارة هو أبو عمرو بن العلاء. قال ابن رشيق: «وكان أبو عمرو بن العلاء لا يرى أن لأحد مثل هذه العبارة يقصد قول ذي الرمة:

أقامت به حتى ذوَى العودُ والتوى ولَـفَّ الثريَّا في مُلاءَته الفجـرُ (٢)

ويقول: ألا ترى كيف صبير له ملاءة، ولا ملاءة له، وإنما استعار له هذه اللفظة»(٤).

لكن الجاحظ أول من عرف الاستعارة كفَّنِ بلاغي قائلاً: «الاستعارة تسمية الشيء باسم غيره إذا أقام مقامه» (٥). وأطلق عليها اسم المثل والبديع عند تعليقه على بيت الأشهب بن رميلة:

هُم ساعد الدهر الذي يُتقى به وما خير كَفِّ لا تنوء بساعِده

<sup>(</sup>١) ينظر: الدر المصون: ١٢٣/٤، ٦/٥٥١، ٢٠١/٦، ٢٩٣٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: لسان العرب، مادة (عور).

<sup>(</sup>٣) ديوانه: ١٢١

<sup>(</sup>٤) العمدة: ١٨١/١، وينظر: البيان في ضوء أساليب القرآن الكريم، ص١٥٨-٩٥٩.

<sup>(</sup>٥) البيان والتبيين: ١/٣٥١، ٢٨٤، والحيوان: ٢٨٠/٢-٢٨٣.

قال: «قوله: (هم ساعد) إنما هو مثل، وهذا الذي تسميه الرواة البديع» $^{(1)}$ .

ومن البلاغيين الذين نقدوا هذه التسمية وفضلوا استعمال لفظ الاستعارة المظفر العلوي عندما قال: «وكان القدماء يسمونها الأمثال فيقولون: (فلان كثير الأمثال). ولقبها بالاستعارة ألزم، لأنّه أعم، ولأنّ الأمثال كلها ليس تجري مجرى الاستعارة»(٢).

وكان الجرجاني أدق من عرق الاستعارة قائلاً: «الاستعارة أنْ تريد تشبيه الشيء وتظهره وتجيء إلى اسم المشبّه به فتُعيرهُ المشبّه وتجريه عليه»(٣).

وقد بحثها السكاكي تحت (علم البيان) قائلاً فيها: «الاستعارة: هي أن تذكر أحد طرفي التشبيه وتريد به الطرف الآخر مُدَّعياً دخول المشبّه في جنس المشبّه به دالاً على ذلك بإثباتك للمشبّه ما يخص المشبه به»(1). وكان هذا إيذاناً بوضعها جزءاً من مباحث هذا العلم الذي جعله أحد العلوم الثلاثة (المعاني والبيان والبديع) وهكذا أخذت الاستعارة وضعها في علم البيان.

والاستعارة ثلاثة أركان، وهي: المستعار منه، وهو المشبه به والمستعار له وهو المشبه والمستعار ويقصد به اللفظ المنقول.

وقسم الجرجاني الاستعارة إلى مقيدة وغيره مقيدة (٥). ثم جاء القزويني والسكاكي وقسما الاستعارة على أنواع متعددة سنتعرف عليها عند السمين الحلبي الذي كان اهتمامه كبيراً بالاستعارة في تفسيره، فقد عرفها بقوله: «الاستعارة هي أنْ يطوى فيها ذكر المشبه»(١)، وقد أورد لها أمثلة كثيرة في تفسيره، مُحللاً لها وعلق عليها تعليقاً يتسم بالوضوح والدقة، إلا أنه لم يُصرح

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين : ٣٦١/١.

<sup>(</sup>٢) نضرة الأغريض، ص١٣٣-١٣٤.

<sup>(</sup>٣) دلائل الإعجاز، ص٥٣.

<sup>(</sup>٤) مفتاح العلوم، ص١٧٤.

<sup>(</sup>٥) ينظر: أسرار البلاغة، ص٢٢.

<sup>(</sup>٦) الدر المصون: ٣٦١/٤.

بنوع الاستعارة المفادة منها، ماعدا تصريحه بنوع واحد منها فقط وهي الاستعارة الترشيحية التي سأذكرها في الصفحات القليلة القادمة، ونقف الآن على بعض الأمثلة التي ذكرها:

أحدهما: أن ينظروا فيه إلى المستعار له، كما نظر إليه ههنا، ونحو قول كثير: غمرُ الرِّدَاءِ إذا تَبَسَّمَ ضاحكاً غلقتْ لـضحكتِهِ رِقَابُ المال<sup>(۱)</sup> استعار الرداء للمعروف، لأنه يصون عرش صاحبه، صون الرداء لما يلقى عليه، ووصفه بالغمر الذي هو وصف المعروف والنوال، لا وصف الرداء نظراً إلى المستعار له.

والثاني: أن ينظر إلى المستعار، كقوله:

يُنازِعُني ردائِي عبدُ عَمْرو ليَ الشَّطرُ الذي ملكَتْ يمينِي

رُويدَكَ يا أَخَا عمرو بنْ بَكر (٢) ودونكَ فاعتُجِزْ منه بشَطْر

<sup>(</sup>۱) دیوانه، ص۲۸۸.

<sup>(</sup>٢) لم أعثر على قائلهما.

أراد برداء سيفه، ثم قال: فاعتجر منه بشطر. فنظر إلى المستعار في لفظ الاعتجار، ولو نظر إليه فيما نحن فيه لقال: فكساهم لباس الجوع، ولقال كثير: صافى الرداء إذا تبسم»(١).

وصرح أبو السعود أن الاستعارة هنا هي استعارة تجريدية (٢)، قائلاً: «شبه أثر الجوع والخوف وضررهما المحيط بهم باللباس الغاشي اللابس فاستعير له اسمه وأوقع عليه الإذاقة المستعارة لمطلق الإيصال المنبئة عن شدة الإصابة بما فيها من اجتماع إدراكي اللامسة والذائقة على نهج التجريد فإنها لشيوع استعمالها في ذلك وكثرة جريانها على الألسنة جرت مجرى الحقيقة» (٢).

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي وَمَن الْمَعْلُمُ مَنِي وَاشْتَعْلَ الرَّأْمُ مُنْ وَاسْتَعْلَ الرَّأْمُ مُنْ وَالْمَا الْمَاسِ الدالِي معتمداً على رأي الزمخشري: «شبه الشيب بشواظ النار في بياضه وانتشاره في الشعر، وفُشُوّهِ فيه، وأخذه منه كل مأخذ، باشتعال النار، ثم أخرجه مخرج الاستعارة، ثم أسند الاشتعال إلى مكان الشعر ومنبته، وهو الرأس، وأخرج الشيب مميزاً، ولم يضف الرأس، اكتفاء بعلم المخاطب أنه رأس زكريا، فمن ثمَّ فَصنُحت هذه الجملة وشهد لها بالبلاغة»(أ). ثم حدد السمين الحلبي نوع الاستعارة قائلاً: «وهذا من استعارة محسوس بمحسوس، ووجه الجمع الانبساط والانتشار»(٥).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٣٦٣-٣٦٢، وينظر: الكشاف: ٩٦/٢.

<sup>(</sup>٢) وتسمى المحردة، وهي الاستعارة التي تقترن بما يلائم المستعار له، (ينظر: المصباح، ص٦٦، ومعجم المصطلحات البلاغية: ١٥٠٨).

<sup>(</sup>٣) ارشاد العقل السليم: ٢٦١/٥.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٤٩١/٤، وينظر: الكشاف: ٦/٣.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ٤٩١/٤. وهي الاستعارة التي يشترك المحسوسان في الذات ويختلفا في الصفات كاستعارة الطيران لغير ذي حناح في السرعة فإن الطيران والعدد يشتركان في الحقيقة وهي الحركة الكائنة إلاَّ أن الطيران أسرع. (ينظر: معجم المصطلحات البلاغية: ١٦٩/١).

والملاحظ أن أغلب العلماء ذكروا الاستعارة في الآية الكريمة دون تحديد نوعها<sup>(۱)</sup>.

وصرح السّمين الحلبي بالاستعارة الترشيحية (١) وذلك في قوله تعالى: ﴿ أُولَيْكَ الّذِينِ الشّرُو الفّلاَة بِالْهُدَى فَمَا رَبِحَت تَجَارُهُم ﴾ [البقرة: من الآية ١٦]، قال السّمين الحلبي: «والشراء هنا مجاز عن الاستبدال بمعنى أنهم لما تركوا الهدى، وآثروا الضلالة، جُعلوا بمنزلة المشترين لها بالهدى، ثم رُشّح هذا المجاز بقوله تعالى: ﴿ فَمَا رَبِحَت تَجَارُهُم ﴾ فأسند الربح إلى التجارة، والمعنى: فما ربحوا في تجارتهم، ونظير هذا الترشيح قول الآخر:

بَكَى الخَزُّ مِنْ رَوحٍ وأنكر وعجَّتْ عجيجاً مِنْ جُذامَ الطارفُ (٣)

لما أسند البكاء إلى الخُزِّ من أجل هذا الرجل – وهو روح – وإنكاره لجله مجازاً رشَّحه بقوله: (وعَجَّت المَطارف من جُذام) أي: استغاثت الثياب من هذه القبيلة. وقول الآخر:

ولمّا رأيتُ النّسرَ عَزَّ دايةٍ وعَشَّشَ في وكريهِ جاشَ لهُ صدري (أ) لما جعل النسر عبارة عن الشيب، وابن داية وهو الغراب عبارة عن الشياب مجازاً رشّحه بقوله: (وعشَّشَ في وكريه)»(٥).

قال أبو السعود في بيان هذه الاستعارة: «وأصاب الربح وإسناد عدمه الذي هو عبارة عن الخسران إليها وهو لأربابها على التوسع المبني على ما بينهما من الملابسة وفائدته المبالغة في تخسيرهم لما فيه من الأشعار بكثرة الخسار

<sup>(</sup>۱) ينظر: أسرار البلاغة، ص٢٠١، والكشاف: ٦/٣، والجامع لأحكام القرآن: ٧٧/١١، والبحر المحيط: ١٦٢/٦، وأنوار التنزيل: ٤/٤، ونظم الدرر: ٢٠/٤، وخزانة الأدب: ١٠٩/١.

<sup>(</sup>٢) هي التي قرنت بما يلائم المستعار منه، أو هي أن يراعي حانب المستعار ويولي ما يستدعيه ويضم إليه ما يقتضيه. (ينظر: نهاية الإيجاز، ص٩٢، ومعجم المصطلحات البلاغية: ١٩٣١).

<sup>(</sup>٣) البيت لحميدة بنت النعمان.

<sup>(</sup>٤) البيت لابن المعتز، وهو في ديوانه: ٤٣/٢.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ١/٧٧ - ١٢٨.

وعمومه المستتبع لسرايته إلى ما يلابسهم وإيرادهما أثر الاشتراء المستعار للاستبدال المذكور ترشيح للاستعارة وتصوير لما فاتهم من فوائد الهدى بصورة خسارة التجارة الذي يتحاشا عنه كل أحد للإشباع في التخسير والتحسير ولا ينافي ذلك أن التجارة في نفسها استعارة لانهماكهم فيما هم عليه من إيثار الضلالة على الهدى وتمرتُنهم عليه معربة عن كون ذلك صناعة لهم راسخة؛ إذ ليس من ضروريات الترشيح أن يكون باقياً على الحقيقة تابعاً للاستعارة لا يقصد به إلا تقويتها...»(۱).

ومن أمثلة الاستعارة عند السمين الحلبي ما جاء في قوله تعالى: ﴿وَلَمَّا سَكُتَ عَنِي مُوسَى الْعَصْبُ أَخَذَ الْأُلِاحَ وَفِي أَسْخَمًا مُدَى وَرَحْمَة اللّذِينَ مُمْ لِرَهِمْ وَسَى الْعَصْبُ أَخَذَ الْأُلِاحَ وَفِي اَسْخَمًا مُدَى وَرَحْمَة اللّذِينَ مُمْ لِرَهِمْ وَيُولَى الْعَرَافَ : ١٥٤]، قال السمين الحلبي: «السكوتُ والسكاتُ: قطع الكلام، وهو هنا استعارة بديعية، قال الزمخشري: هذا مثل كأنَّ الغضب كان يغريه على ما فعل، ويقول له: قل لقومك: كذا، وألق الألواحَ، وخُذْ برأس أخيك يغريه على ما فعل، ويقول له: قل الإغراء به. ولم يستحسن هذه الكلمة، ولم يستفصحها كل ذي طبع سليم وذوق صحيح إلاَّ لذلك، ولأنه من قبيل شعب البلاغة، وإلا فما لقراءة معاوية بن قُرَّة «ولمًا سكنَ» بالنون، لا تجد النفس عندها شيئاً من تلك الهزة، وطرفاً من تلك الروعة»(٢).

وهذا استعارة شيء معقول الشيء معقوله (۱۳ لاشتراكهما في وصف عدمي أو ثبوتي وأحدهما أكمل من ذلك الوصف، فينزل الناقص منزل الكامل (۱۶).

<sup>(</sup>١) إرشاد العقل السليم: ٩/١.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٩/٣٤٦-٠٥٠، وينظر: الكشاف: ١٥٤/٢.

<sup>(</sup>٣) هو أن يستعار شيء معقول لشيء معقول لاشتراكهما في وصف عدمي أو ثبوتي، وأحدهما أكمل في الوصف فيترل الناقص مترلة الكامل كاستعارة العدم للوجود إذا اشتركا في عدم الفائدة، أو استعارة اسم الوجود للعدم إذا بقيت آثاره المطلوبة منه كتشبيه الجهل بالموت لاشتراك الموصوف هما في عدم الإدراك والعقل. (ينظر: معجم المصطلحات البلاغية: ١٧٢/١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: لهاية الإرب في فنون الأدب: ٥٠/٧.

قال الرازي: «إنَّ هذا الكلام خرج على قانون الاستعارة كأنَّ الغضب كان يقويه على ما فعل ويقول له قل لقومك كذا وكذا وألق الألواح وخذ برأس أخيك إليك فلما صار الغضب صار كأنَّه سكت»(١).

وقد أكثر السَّمين الحلبي من ذكر الاستعارة في تفسيره(٢).

#### ب- المجاز المرسل:

وهو أحد أنواع المجاز اللغوي، وعرَّفه القزويني بقوله: «هو ما كانت العلاقة بين ما استعمل فيه وما وضع له ملابسة غير التشبيه» (٦) وهو بذلك أخرج المجاز المرسل من التشبيه.

ويعد السكاكي أول من أطلق عليه هذا الاسم (٤)، وذلك عندما قال: «وغير معناها في المجاز: إما أن يقدر قائماً مقام بوساطة المبالغة في التشبيه، أو لا يقدر ؛ والأول: هو الاستعارة، والثاني هو المجاز المرسل»(٥).

وسمي هذا النوع مرسلاً؛ لأنَّ الإرسال في اللغة الإطلاق، والمجاز الاستعاري مقيَّد بادعاء أن المشبه من جنس المشبه به، والمرسل مطلق ومحرر من هذا القيد: «وقيل إنَّما سمي مرسلاً لإرساله على التقييد بعلاقة مخصوصة بل ردد بين علاقات بخلاف المجاز الاستعاري فإنه بعلاقة هي المشابهة»(٦).

والمجاز المرسل - ككل مجاز - يوسع اللغة، كما يساعد على الافتتان في التعبير. وتدعو إليه المبالغة في المعنى، والإيجاز في العبارة، كمافي قوله تعالى: (يَجْعُلُونَ أَصَابِعُهُمْ فَي آذَاهُم مِّن المَّوَاعِقَ حَذَرَ الْمُوْتُ [البقرة: من الآية ١٩]

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير: ١٣/١٥، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان: ٣٢٣/٣.

<sup>(</sup>٣) الإيضاح: ٣٩٧/٢، والتلخيص، ص٩٥٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر: معجم المصطلحات البلاغية: ٢٠٦/٣.

<sup>(</sup>٥) مفتاح العلوم، ص١٤.

<sup>(</sup>٦) حاشية الدسوقي: ٢٩/٤.

فقد عبر بالأصابع بدلاً من أطرافها، إشعاراً بشدة فزع المنافقين لدرجة أنهم يدسون الإصبع كلها اتقاءً لذلك (١).

## علاقات المجاز المرسل عند السَّمين الحلبي:

تناول السَّمين الحلبي المجاز المرسل بالتحليل والدراسة للوصول إلى المقتضى البلاغي لهذا النوع أو ذاك، ومن أنواع المجاز التي ذكرها في تفسيره.

١ - الجزئيّة (إطلاق الجزء وإرادة الكل)

وذلك نحو قوله تعالى: ﴿قُلْمَا أَهُلَ الْكَابَ تَمَالُواْ الْمِي كُلَمَة سَوّا • بَبْتَنَا وَبَبْنَكُمُ الْأَنْعُبُدُ الْآ الله الله الله الله عمر ان: من الآية ٢٤]، قال السَّمين الحلبي: «و «كلمة» مفسَّرة بما بعدها من قوله: «ألا نعبدَ» فالمراد بها كلام كثير، وهذا من باب إطلاق الجزء والمراد به الكل، ومنه تسميتهم القصيدة جمعاً: قافية، والقافية جزء منها، قال:

أُعَلِّمـه الرمايـةَ كُلَّ يـومٍ فلمَّا اشتدَّ ساعِدُه رَمَانِي<sup>(۲)</sup> وكَمْ علَّمتُـه نظمَ القَـوَافِي فلمَّا قالَ قافيَـةً هجـانِي

ألا كُلَّ شيءٍ ماخَلا اللهُ باطِلُ وكُلُّ نعيمٍ لا محالةَ زائِـلُ  $(^{1})^{(^{3})}$  وهذا رأي أبى حيان وغيره $(^{7})$ .

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿وَالْدَيْنِ يَكُورُونِ الذَّمَبَ وَالْفِضَةَ وَلاَ يُفِعُومَا فِي سَيِلِ اللهِ فَبَشْرُهُم مِعَذَابٍ أَلِيمٍ﴾ [التوبة: من الآية ٣٤]، قال السَّمين الحلبي: «قوله:

<sup>(</sup>١) ينظر: البيان في ضوء أساليب القرآن الكريم، ص٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) البيتان لمعن بن أوس أو مالك بن فهم أو عقيل بن علفة، وهما في شواهد الألفية: ٢٠/١.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، كتاب (الشعر): ٢٢٥٦: ١٧٦٨/٤. وتكملة الحديث: «ألا كل شيء ماخلاً الله باطل وكاد أمية ابن أبي الصلت أن يُسلمَ».

<sup>(</sup>٤) ديوانه، ص٥٥٦.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ١٢٤/٢-١٢٥.

<sup>(</sup>٦) ينظر: البحر المحيط: ١٣/٢ه، واللباب في علوم الكتاب: ٢٩٤/٥.

«ولا ينفقونها»... وقيل: يعود على المكنوزات ودل على هذا جُزوُه المذكور؛ لأن المكنوز أعمُّ من النقدين وغيرهما، فلما ذكر الجزءَ دلَّ على الكل، فعاد الضميرُ جمعاً بهذا الاعتبار»(1). وهذا ما ذكره ابن عادل الدمشقى(1).

### ٢- الكلية (إطلاق الكل وإرادة الجزء)

ومنه ما جاء في قوله تعالى: ﴿مَنْسَمُهُ عَلَى الْخُرْطُومِ ﴿ [القلم: ١٦]، قال السَّمين الحلبي: «والخرطوم: الأنف، وهو هنا عبارة عن الوجه كله، من التعبير عن الكل بالجزء؛ لأنه أظهر ما فيه وأعلاه»(٣).

وقال الفراء: «أي: سنسمه سمة أهل النار، أي: سنسود وجهه، فهو وإن كان الخرطوم قد خُص بالسمة فإنه في مذهب الوجه، لأن بعض الوجه يؤدي عن بعض»(1).

### ٣- المُسببيّة (ذكر المُسبّب وإرادة السبب)

قال السّمين الحلبي في قوله تعالى: ﴿ خَلْقَكُم مِن نَفْس وَاحدَهُ ثُمّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَالْحَبَهُ وَالْمَائِمُ الْمَائِمَةُ أَوْاجٍ ﴾ [الزمر: من الآية 7]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «و أنزل لكم من الأنعام» عطف على «خلقكم» والإنزال يحتمل الحقيقة؛ يروى أنه خلقها في الجنة ثم أنزلها ويحتمل المجاز وله وجهان:

أحدهما: أنها لمّا لم يعش إلا بالنبات والماء، والنبات إنما يعيش بالماء، والماء ينزل من السحاب، أطلق الإنزال عليها وهو في الحقيقة مطلق على سبب السبب كقوله:

أَسْنِمَةُ الآيَال فِي رَبَابِه $^{(\circ)}$ » $^{(1)}$ 

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٣/٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: اللباب في علوم الكتاب: ٧٩/١٠.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٦٥٤/٦.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن: ١٢٦/٥.

<sup>(</sup>٥) لم أعثر على قائله، وصدر البيت: أقبل في المُسْتَنِّ من سَحابَه.

<sup>(</sup>٦) الدر المصون: ٦/٦.

وهذا الرأي ذكره بعض المفسرين (1). وقال البغوي: «معنى الإنزال هاهنا: الأحداث و الانشاء» (7).

ومنه قوله تعالى: ﴿وَكُمْ مَنِ قَرُبَةُ أَهْلَكُمَّاهَا فَجَا مَا بَأْسُتَا بَيَاتًا أَوْ هُمْ قَاتُلُونَ ﴾ [الأعراف: ٤]، ذكر السّمين الحلبي أوجه متعددة في تفسير الآية الكريمة منها قوله: «أن المعنى «أهلكناها» أي: خذلناهم، ولم نوقفهم فنشأ عن ذلك هلاكهم، فعبَّر بالمسبب عن سببه، وهو باب واسع»(٣).

وهذا رأي الزمخشري الذي قال: «والإهلاك إنما هو بعد مجيء البأس؟ قلت: معناه أردنا إهلاكها» ( $^{(1)}$  و تبعه البيضاوي و السيوطي و ابن عادل  $^{(2)}$ .

### ٤- السببيَّة (ذكر السَّبب وإرادة المسبِّب):

نحوقوله تعالى: ﴿ أُولَكُ مَا يَأْكُونَ فَي يُطُونُهُ إِلاّ النَّارِ ﴾ [البقرة: من الآية ١٧٤]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «إلاّ النار » استثناء مفرغ، لأن ما قبله عاملاً يطلبه، وهذا من مجاز الكلام، جعل ما هو سبب للنار ناراً كقولهم: «أكل فلان الدم» يريدون الديّة التي يسببها الدم، قال:

لسُـقنَا إليهِ المَالَ كالسَّيلِ مُفعماً رضًا العَارِ واختَاروا على اللَّبنِ الدَّمَا<sup>(1)</sup>

بعيدة و مهوى القرط طيّبة النّشر $(^{(\vee)})^{(\wedge)}$ 

فَلُو أَنَّ حيًّا يقبلُ المالَ فِديةً ولكنْ أبى قَومُ أجيبَ أخُوهمْ وقال: أكلتُ دماً إنْ لمْ أرُعكِ بضرَّةٍ

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير السراج المنير: ٣٤٩/٣، وفتح القدير: ٣٣٩/٤، واللباب في علوم الكتاب: ٢٧٤/١٦.

<sup>(</sup>٢) معالم التتريل: ١٠٨/٧.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٢٣٣/٣.

<sup>(</sup>٤) الكشاف: ٨٤/٢.

<sup>(</sup>٥) ينظر: أنوار التتزيل: ٤/٣، والإتقان: ٩٩/٣، واللباب في علوم الكتاب: ٩١٤/٩.

<sup>(</sup>٦) البيت في الحماسة: ١/٥/١.

<sup>(</sup>٧) البيت لعروة الرحال، ينظر: الحماسة: ٢٦٣/٢.

<sup>(</sup>٨) الدر المصون: ١/٤٤٤.

وهذا رأي ابن جزي الذي قال: «أي أكلهم للدنيا يقودهم إلى النار فوضع السبب موضع المسبب»(١).

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّالِيَعْلَمُ مَن يَبْعُ الرَّسُولَ مَن يَبْعُ الرَّسُولَ السّمين الحلبي: «وقوله: من يتعلّبُ عَلَى عَبْيْهِ» [البقرة: من الآية ١٤٣]، قال السّمين الحلبي: «وقوله: «ألاّ لنعلم» ليس على ظاهره، فإن علمه قديم غير حادث، فلابد من تأويله، وفيه أوجه أحدها: لتمييز التابع من الناكص إطلاقاً للسبب وإرادة المسبب، وقيل: على حذف مضاف أي: لنعلم رسولنا فحذف، أو أراد بذلك تعلق العلم بطاعتهم وعصيانهم في أمر القبلة»(٢).

وقال أبو السعود: «ما رددناك إلا ما كنت عليه إلا لنعام الثابت على الإسلام والناكص على عقبيه لقلقلة وضعف إيمانه والمراد بالعلم ما يدور عليه فلك الجزاء من العلم الحالي أي: ليتعلق علمنا به موجوداً بالفعل، وقيل المراد علم الرسول و المؤمنين وإسناده إليه سبحانه لما أنهم خواصه ولتمييز الثابت عن المتزلزل فوضع العلم موضع التمييز الذي هو مسبب عنه»(١). وهذا الرأي ذكره أغلب المفسرين(١).

### ٥- اللزوميّة (إطلاق اسم اللازم على الملزوم):

ذكر السّمين الحلبي هذه العلاقة في معرض تفسيره لقوله تعالى: ﴿ قُلْ اللّهُ مَا الْحَبِيثُ وَالطّبِ وَلَوْ أَعْجَبُكُ كُثْرَةُ الْحَبِيثُ وَاللّهَ مَا أُولِي الْأَبْابِ لَمَلّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [المائدة: ١٠٠]، فقال: «والبلاغُ يحتمل أن يكون مصدراً لـ «بلّغ» مشدداً أي: ما عليه إلا التبليغُ، فجاء على حذف الزوائد، كـ «نبات» بعد «أنبت»، ويحتمل

<sup>(</sup>١) التسهيل لعلوم التتريل: ١/٢٧/، وينظر: اللباب في علوم الكتاب: ١٨٤/٣.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٣٩٤/١.

<sup>(</sup>٣) إرشاد العقل السليم: ١٧٣/١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: أنوار التتريل: ٢١٧/١، ومدارك التتريل: ٧٦/١، والبحر المحيط: ٩٧/١، واللباب في علوم الكتاب: ٢١/٣.

أن يكون مصدراً لــ «بلغ» مخففاً بمعنى البلوغ، ويكون المعنى: ما عليه إلاً البلوغُ بتبليغه، فالبلوغُ مستلزمٌ للتبليغ، فعبَّر باللازم عن الملزومِ»(١).

وهذا رأي ابن عطية وأبي حيان<sup>(٢)</sup>.

### ٦- الملزوميَّة (إطلاق اسم الملزوم على اللازم):

وذلك في قوله تعالى: ﴿فَعَنِ تَعَجَّلُ فِي يَوْمَيْنِ فَلَا أَيْمَ عَلَيْهِ وَمَنِ تَأْخَرَ فَلا أَيْمَ عَلَيْهِ وَمَنِ تَأْخَرَ فَلا أَيْمَ عَلَيْهِ وَمَنِ الْحلبي: «... وإنَّما ضدُّ «تعجَّل» «تأنى» وضدُ تأخَر: تقدَّم، ولكنه في «تعجَّل» عبَّر بالملزوم عن الملزوم... وذلك أن المتأخِّر بالنفْر آت بزيادة في العبادة فله زيادة في الأجر على المتعجِّل فقال في حقه أيضاً: «فلا إثم عليه»»(٣).

وهذا ما ذهب إليه أبو حيان (٤).

#### ٧- تسيمة الشيء باسم ما كان عليه:

وهذا النوع من المجاز المرسل يطلق عليه أيضاً الماضيويَّة: أي: ما كان عليه الشيء في الماضي، فيسمونه باسم ما كان عليه. والمجاز في هذه العلاقة أنهم يستعملون اللفظ للدلالة على ما كان عليه الشيء في الماضي، ويريدون ما هو عليه في الحاضر، يجرون بذلك على أنَّ دلالة الصفة على الحاضر حقيقية، وعلى ما عداه مجاز (٥).

نحو قوله تعالى: ﴿ فَلاَ تَمْضُلُوهُنَ أَن بَعِكُمْنِ أَزْوَاجَهُن الْوَاجَهُن الْوَاجَهُن الْمَالِي الْمُالِي الْمَالِي الْمِلْمِي الْمِلْمِي الْمِلْمِي الْمِلْمِي الْمِلْمِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمِلْمِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمِلْمِي الْمِلْمِي الْمَالِي الْمَالِي الْمِلْمِي الْمِلْمِيلِي الْمِلْمِي الْمِلْمِي الْمِلْمِي الْمِلْمِيلِي الْمِلْمِلْمُلْمِيلِي الْمِلْمِيلِي الْمِلْمِيلِي الْمِلْمِيلِي الْمِلْمِلْمِيلِي ال

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١/٥١٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المحرر الوحيز: ٢٩٧/٢، والبحر المحيط: ٣٠/٤، واللباب في علوم الكتاب: ٧/١٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الدر المصون: ٢/١٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر: البحر المحيط: ١٢١/٢.

<sup>(</sup>٥) ينظر: صناعة الكِتابة، ص١٩٤.

مجاز ً؛ لأنَّه إنْ أُريد المطلَّقون فتسميتهم بذلك اعتباراً بما كانوا عليه، وإن أُريد بهم غيرهم ممَّن يُردْنَ تزويجهم، فباعتبار ما يؤولون إليه»(١). وهذا رأى أبى حيان(١).

### ٨- تسمية الشيء باسم ما يؤول إليه:

ويقصد البلاغيون بالمستقبلية النسبة إلى المستقبل، أي: ما سيكون عليه الشيء في المستقبل، فيسمونه باسم ما سيكون عليه، والمجاز في هذه العلاقة أنهم يستعملون اللفظ للدلالة على ما سيكون عليه الشيء في المستقبل، متجاوزين ما هو عليه في الحاضر (٦).

كما في قوله تعالى: ﴿ إِنْمِ أَرَانِمِ أَعْمِرُ خَنْراً ﴾ [يوسف: من الآية ٣٦]، قال السّمين الحلبي: «والخَمْرُ: العنبُ، أطلق عليه ذلك مجازاً، لأنه آيل إليه» (١٠). وهذا التوجيه للمعنى هو المشهور وعليه أكثر المفسرين (٥).

## ٩- الماضيوية (إطلاق لفظ الماضي وإرادة المستقبل):

كمافي قوله تعالى: ﴿ يَعْدُمُ قُوْمَهُ يُوْمَ الْمَهَامَةُ فَأُوْرَدَهُمُ اللّهَارَ وَبِنْسَ الْوِرْدُ الْمَوْرُودُ ﴾ [هود: ٩٨]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «فأوردهم»... وهو ماضٍ لفظاً، مستقبل معنى، لأنّه عطف على ما هو نص في الاستقبال»(٦).

وذكر البيضاوي أن التعبير بالماضى لغرض المبالغة قائلاً: ««فأوردهم»

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١/٦٦٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط: ٢٢٠/٢، واللباب في علوم الكتاب: ٢١٤/٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: صناعة الكتابة، ص١٩٥.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ١٨٣/٤.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الكشاف: ٢٤٠/١، ومعالم التتريل: ٢٤٠/٤، والمحرر الوجيز: ٣٠٨/٣، ومدارك التتريل: ٢٨٧/٣، والتسهيل لعلوم التتريل: ١٩/٢، والبحر المحيط: ٣٠٨/٥، وأنوار التتريل: ٢٨٧/٣، وإرشاد العقل السليم: ٢٧٥/٤، وفتح القدير: ٣٧/٣.

<sup>(</sup>٦) الدر المصون: ١٢٨/٤.

ذكره بلفظ الماضي مبالغة في تحقيقه» (١) وتبعه الرازي والشربيني (١). وذهب الشوكاني إلى غرض التنبيه قائلاً: «وعبر بالماضي تنبيهاً على تحقق وقوعه» (٦) وتبعه ابن عاشور (١)، ولم يذكر بقية العلماء غرض بلاغي لهذه العلاقة (٥).

وقد ذكر السَّمين الحلبي أمثلة متعددة في تفسيره (٦).

## ١٠ - المستقبليَّة (إطلاق لفظ المستقبل وإرادة الماضي):

نحو قوله تعالى: ﴿ وَ أَلْ فَلَمَ تَعْتُلُونَ أَنْيَاءَ اللّه مِن فَبُلُ إِن كُتُم مُؤْمِنِين ﴾ [البقرة: من الآية ٩١]، قال السّمين الحلبي: ﴿ وتقتلون - وإنْ كان بصيغة المضارع - فهو في معنى الماضي لفهم المعنى، وأيضاً فمعه قوله: ﴿ من قبل »، وجاز إسنادُ القتل إليهم وإن لم يتعاطوه؛ لأنّهم لما كانوا راضين بفعل أسلافهم جُعلوا كأنهم فعلوا هم أنفسهم » (٧).

قال ابن عطية: «وفائدة سوق المستقبل في معنى الماضي الإعلام بأنَّ الأمر مستمر  $(^{\Lambda})$ .

وقال ابن جزي: «وذكر الماضي بلفظ المستقبل إشارة إلى ثبوته فكأنه دائم لما رضى هؤلاء به»(٩).

وذكر السَّمين الحلبي أمثلة متعددة في تفسيره (١٠٠).

<sup>(</sup>١) أنوار التنزيل: ٣/٩٥٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التفسير الكبير: ٤٤/١٨، وتفسير السراج المنير: ٦٣/٢، والبحر المديد: ٣٢٨/٣.

<sup>(</sup>٣) فتح القدير: ٧٥٦/٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: التحرير والتنوير: ٣٢٤/١١.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الكشاف: ٢٠١/٢ ، وإرشاد العقل السليم: ٢٣٩/٤، ومدارك التتريل: ١٧١/٢، والتسهيل في علوم التتريل: ٨/٣، واللباب في علوم الكتاب: ٥٥٨/١٠.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الدر المصون: ١٨٧/٢، و٢/٥٥٦، و٣٧٣، و٢٦٢٤، و٤٦٢٠.

<sup>(</sup>٧) الدر المصون: ١/٤٠٣.

<sup>(</sup>٨) المحرر الوجيز: ١٦٢/١.

<sup>(</sup>٩) التسهيل في علوم التتريل: ١٠١/١.

<sup>(</sup>١٠) ينظر: الدر المصون: ١/٥٠٥، و١/٣٢٥، و٢٤٠-٢٤١، و١١٦/٤، و٢/٥٠٤.

### ١١- المحليَّة (ذكر المحل وإرادة الحال):

كقوله تعالى: ﴿ سَنُلْقِي فِي قُلُوبِ ٱلذَينِ كُفَرُواْ الرُّعْبَ ﴾ [آل عمر ان: من الآية ١٥١]، قال السَّمينِ الحلبي: ﴿ وَقُدِّمُ المجرورُ على المفعول به اهتماماً بذكر المحل قبل ذكر الحال والإلقاء هنا مجاز؛ لأنَّ أصله في الأجرام، فاستعير هنا » (١).

وهذا رأي أبي حيان<sup>(٢)</sup>.

وأمثلته متعددة $^{(7)}$ .

### ١٢ - الآليَّة (ذكر الآلة وإرادة أثرها):

وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَإِنْمَا يَسَرْنَاهُ بِلسَانِكَ لَبَشِرَ بِهِ الْمُقَعِنَ وَتُعذرَ بِهِ قَوْماً لَّذَا﴾ [مريم: ٩٧]، قال السَّمين الحلبي: ﴿ «قوله: ﴿ «بِلْسَانِكَ » ... واللَّسانِ هنا: اللَّغَةُ، أي: أنزلناه كائناً بلسانك » (٤).

وهذا التوجيه للمعنى هو المشهور وعليه أغلب المفسرين $(^{\circ})$ .

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿لِسَانَ اللَّذِي يُلِعِدُونَ اللَّهِ أَعْجَمِي وَهَذَا لِسَانَ عُرَمِي اللَّهِ الْعَجَمِي وَهَذَا لِسَانَ عُرَمِي أَمْبِينَ الطبي: ﴿لِسَانَ عُرَمِي أَمْبِينَ الطبي: ﴿وَاللَّسَانُ: اللَّغَةُ ﴾(١٠).

وهذا مطابق لما ذكره المفسرين $^{(Y)}$ .

وأمثلته متعددة (^).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٢٣١/٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط: ٨٣/٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الدر المصون: ١٩٤/٤، ٢٠٨٤، ٢٠٢٤، ٥٤٧/٦.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٥٣١/٤.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الكشاف: ٨٩/٣، والمحررالوجيز: ٢٩٠/١، ومدارك التتريل: ٤٩/٣، والبحر المحيط: ٢٠٩/٠، وأنوار التتريل: ٣٧٢/٤، وأنوار التتريل: ٣٧٢/٤، وأنوار التتريل: ٣٧٢/٤، وأنوار التتريل: ٣٧٢/٤،

<sup>(</sup>٦) الدر المصون: ١٩٥٩/٤.

 <sup>(</sup>٧) ينظر: الكشاف: ٩٣/٢، ومدارك التتريل: ٢٧١/٢، والبحر المحيط: ٥١٩/٥، وغرائب القرآن
 ورغائب الفرقان: ٣٠٧/٤، والتحرير والتنوير: ٣٣٢/١٣.

<sup>(</sup>٨) ينظر: الدر المصون: ٢٥١/٤، ٢٨٧٥، ٣٧٤٥.

### المبحث الثالث

### الكنايـة

الكناية لغةً: قال ابن منظور: «أن تتكلم بشيء، وتريد غيره، وكنَّى عن الأمر بغيره يكنى كناية، وتكنَّى: تستَّر من كنى عنه إذا ورى، أو من الكنية»(١).

وهي في الاصطلاح: قال الجرجاني: «الكناية أن يريد المتكلم إثبات معنى هو من المعاني فلا يذكره باللفظ الموضوع له في اللغة ولكن يجيء إلى معنى هو تاليه وردفه في الوجود فيومئ به إليه ويجعله دليلاً عليه، مثال ذلك قولهم: (هو طويل النجاد) يريدون طويل القامة... وفي المرأة نؤوم الضحى والمراد أنها مترفة مخدومة»(١).

وعرَّفها السكاكي فقال: «هي ترك الصريح بذكر الشيء إلى ذكر ما هو ملزومه لينتقل من المذكور إلى المتروك»<sup>(٦)</sup>.

فالسكاكي يعتمد في التعريف السابق علاقة اللازم والملزوم فلو قلنا (كثير الرماد) نعد الكلام من اللازم ولكن هناك معنى ملزوم بهذا اللازم وهو الكرم وهذا ما قصده السكاكي بالملزوم.

## النوع الأول: الكناية عند السَّمين الحلبي (عن الصفة):

وقف السَّمين الحلبي على أمثلة عديدة، وضَّح الغرض منها بأسلوب يتَّسم بالوضوح والدقة في العبارة، مما يدلل على فهمه العميق لها ومن تلك الأمثلة كل حسب نوعه: النوع الأول: الكناية عن صفة:

ويكون المطلوب بها نفس الصفة، والمراد الصفة المعنوية، كالجود، والكرم، والشجاعة ونحوها، لا النعت<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) لسان العرب، مادة (كني).

<sup>(</sup>٢) دلائل الإعجاز، ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) مفتاح العلوم، ص١٨٩.

وقد وردت الكناية عن صفة في القرآن الكريم بأنماط كثيرة، منها:

#### ١ – الكناية عن الطول بـ(العماد):

كقوله تعالى: ﴿ إِرْمَ ذَاتِ الْعِمَادِ ﴾ [الفجر: ٧]، قال السَّمين الحلبي: «وذات العماد وإن كان صفة لقبيلة فمعناه أنَّهم أصحاب خيام لها أعمدة يطعنون بها. أو هو كناية عن طول أبدانهم. كقولهم: رفيع العماد، طويل النجاد قاله ابن عباس وإن كان صفة للمدينة فمعناه أنها ذات عمد من الحجارة» (٢).

وهذا ما ذكره أكثر المفسرين<sup>(٣)</sup>.

### ٢- الكناية عن الندم بـ(تقليب الكف، وعض اليدين، والسقوط):

فمن الأول ما جاء في قوله تعالى: ﴿وَأُحِيطَ بَشِرِهِ فَأَصْبَحَ يُعَلِّبُ كُنَّهِ عَلَى مَا أَهُنَّ فَهِ وَهِ اللهِ وَيَعُولُ اللَّهِ فَهِ اللَّهِ وَمَعَ اللَّهِ وَمَعَ اللَّهُ وَمَعَ اللَّهِ وَهُولًا اللَّهِ وَهُولًا اللَّهُ عَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَمْ ع

<sup>(</sup>١) ينظر: مفتاح العلوم، ص٤٠٤، والإيضاح: ٣١٩/٢-٣٠٠.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ١٩/٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المحرر الوجيز: ٥/٩٤، والكشاف: ٧٥١/٤، والبحر المحيط: ٤٦٤/٨، والتسهيل في علوم التتريل: ٣١٩/٣، واللباب في علوم الكتاب: ٣١٩/٢٠.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٤/٩٥٤.

<sup>(</sup>٥) ينظر: إرشاد العقل السليم: ٢٢٣/٥، والبحر المحيط: ١٢٣/٦، وأنوار التتريل: ٤٩٩٩٣، والتسهيل في علوم التتريل: ٢٧٩/٢، واللباب في علوم الكتاب: ٤٩٥/١٢، والبحر المديد: ٢٢٣/٤.

يمسح إحداهما على الأخرى، وإنَّما يفعل هذا ندامة (1) وذكر هذا الزمخشري والنسفى وغير هم(1).

ومن الكناية عن عض اليدين قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُ الظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَعُولُ مَا كَنَايِهِ مَا الْكَالِمُ عَلَى يَدَيْهِ مَعُولُ مَا كَنَايِهِ الْعَالَ الْمَالِمُ الطَّالِمُ عَلَى الْتَحَدُّثُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلًا ﴾ [الفرقان: ٢٧]، قال السَّمين الحلبي: «والعَضُ هنا كناية عن شدة الندم، ومثله حرق نابة قال:

أبى الضَّيمَ والنُّعمانُ يحرقُ نابه عليهِ فأفضَى والسُّيوفُ معاقِلُـه<sup>(٣)</sup> وهذه الكناية أبلغ من تصريح المكنَّى عنه»<sup>(٤)</sup>.

ومن الكناية عند الندم بالسقوط قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا سُعَطَ فَمِي أَيدِهِمْ وَرَأُواْ أَهُمْ قَدْ مَلُواْ قَالُواْ لَنِي الْحَاسِرِينَ ﴾ [الأعراف: ١٤٩]، مَلُواْ قَالُواْ لَنِي لَمْ يَرْحَمْنَا رَبُنَا وَيَغْفُرُ لَنَا لَنكُونِ مَن الْخَاسِرِينَ ﴾ [الأعراف: ١٤٩]، قال السّمين الحلبي: «و هذه اللفظة تستعمل في التنديم والتحير » (٥).

وذكر السّمين الحلبي أقوال بعض العلماء واضطرابهم في معناها قائلاً: «وقد اضطربت أقوال أهل اللغة في أصلها، فقال أبو مروان بن السراج اللغوي: قول العرب: «سُقط في يده» مما أعياني معناه. وقال الواحدي: قد بان من أقوال المفسرين وأهل اللغة أن «سقط في يده» ندم، وأنه يستعمل في صفة النادم. فأما القول في أصله ومأخذه فلم أر لأحد من أئمة اللغة شيئاً أرتضيه فيه، إلا ما ذكر الزجاجي، فإنه قال: قوله تعالى: ﴿ سُعَمَا فَي بِمعنى: نَدِموا، نظم لم يُسمع قبل القرآن، ولم تعرفه العرب، ولم يوجد ذلك في أشعارهم، ويدل على صحة قبل القرآن، ولم تعرفه العرب، ولم يوجد ذلك في أشعارهم، ويدل على صحة

<sup>(1)</sup> التفسير الكبير: ١٠٩/٢١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف: ٣/٦/٢، ومدارك التتزيل: ٣/١٥، وفتح القدير: ٤١١/٣، وتفسير السراج المنير: ٢٩٧/٢.

<sup>(</sup>٣) البيت لزهير، وهو في ديوانه، ص١٤٣.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٥/٥٥٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ٣٤٥/٣.

ذلك أن شعراء الإسلام لما سمعوا هذا النظم واستعملوه في كلامهم خُفِيَ عليهم وجه الاستعمال، لأن عادتهم لم تَجرِ به، فقال أبو نؤاس:

## ونَشَوَةٍ سُقِطَتُ مِنْهَا فِي يَدِي<sup>(١)</sup>

وأبو نُواس هو العالم، فأخطأ في استعمال هذا اللفظ، لأن «فُعلْتُ»، لا يبنى إلا من فعل متعد، و «سُقِطَ» لازم، لا يتعدى إلا بحرف الصلة، لا يقال: سُقطْتُ، كما لا يقال: رُغبتُ وغُضبتُ، إنما يقال: رُغب فيّ، وغُضب عليّ، وذكر أبو حاتم: «سقط في يده» بمعنى: ندم، وهذا خطأ مثل قول أبي نؤاس. ولو كان الأمر كذلك لكان النظم «ولما سُقطُوا في أيديهم، وسُقطَ القومُ في أيديهم». وقال أبو عبيدة: «يقال لمن نَدمَ على أمر وعجز عنه: سُقِطَ في يده» (۱).

## ٣- الكناية عن الشدة بـ(كشف الساق والظلمات):

نحو قوله تعالى: ﴿ رُومُ يُكْشَفُ عَنِ سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلَا يَسْتَعْلِيعُونَ ﴾ [القلم: ٤٢]، قال السمّين الحلبي: «وكشف الساق: كناية عن الشدة لا يمتري في ذلك من ذاق طعم الكلام وسمع قول العرب في نظمها ونثرها قال الراجز:

عَجِبْتُ مِنْ نَفسِي ومِنْ إشفَاقِهَا ومِنْ طِرَادِي الخَيل عَنْ أرزَاقِهَا في سنةِ قَدْ كَشَفَتْ عَنْ ساقِهَا حمراءُ تبرِي اللَّحْمَ عَنْ عُراقِها وقال حاتم الطائى:

<sup>(</sup>١) ينظر: حاشية الشهاب: ٢٢٠/٤ وينظر: ديوانه: ١٣٨/٢.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٣٤٥/٣، وينظر: مجاز القرآن، ص٤١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكشاف: ١٥١/٦، المحرر الوحيز: ٢٠٤٢، ومعالم التتريل: ٢٨٣/٣، ومعاني القرآن للنحاس: ٨١/٣، والتفسير الكبير: ٩/١٥، وأنوار التتريل: ٣٠٠٦، وإملاء ما من به الرحمن: ٢٨٥/١، والتبيان في تفسير غريب القرآن: ٢١٠/١، وتفسير السراج المنير: ٢١٠٩، واللباب في علوم الكتاب: ٣٢٠/٩، وياقوتة الصراط: ٢٣١/١.

أَخُو الحَرْبِ إِنْ عَضَّتْ بِهِ الحَرِبُ عضَّهَا وإِنْ شَمَّرَتْ عَنْ سَاقِهَا الحَرْبُ شَمْرَاً (١)

قال الزمخشري: الكشف عن الساق، والإبداء عن الخدام مثل في شدة الأمر وصعوبة الخطب، وأصله في الروع والهزيمة»(٢).

وهذا ما ذهب إليه أكثر المفسرين والعلماء $(^{7})$ .

ومن الكناية عن الشدة بالظلمات ما جاء في قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن يُبَغِيكُم مِن طُلُمَات الْبَرْ وَالْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضُرُّعاً وَخُفْيَةً لَيْن أَنْجَاناً مِن هَذه لَتَكُونَن مِن الشَّكُونِ مَن الطَّلَمَات » كناية عن الشَّكُونِ ﴾ [الأنعام: ٣٣]، قال السَّمين الحلبي: «و «الظلمات» كناية عن الشَّدَائد » (٤).

وهذا رأي أكثر المفسرين $(^{\circ})$ ، قال البغوي: «أي: من شدائدهما وأهو الهما» $(^{7})$ .

#### ٤- الكناية عن الكثرة بـ(الغيظ):

كقوله تعالى: ﴿ قُلْ مُوتُواْ بِغَيْظِكُمُ إِنْ اللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ [آل عمران: من الآية 119]، قال السَّمين الحلبي: «وهو كناية عن كثرة الإسلام وفُشُوّه، لأنه كلما ازداد الإيمان زاد غيظُهم» (٧).

<sup>(</sup>١) ديوان حاتم الطائي : ١٣٨ .

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٦٥٨/٦، وينظر: الكشاف: ٩٨/٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: معاني القرآن للفراء: ١٢٩/٥، ومعالم التتريل: ١٩٨/٨، وإرشاد العقل السليم: ١٨/٩، والكشاف: ٥٩٨/٤، والتفسير الكبير: ٨٤/٣، وأنوار التتريل: ٣٧٤/١٥، والبحر المحيط: ٨/٩٨، والتسهيل في علوم التتريل: ٢١٢/٣.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٨٤/٣.

<sup>(°)</sup> ينظر: معاني القرآن للنحاس: ٢/٣٩٪، والمحرر الوحيز: ١/٣٥٪، والكشاف: ٣٢/٢، والجامع لأحكام القرآن: ١/٨، وأنوار التريل: ٤١٧/٢، والبحر المحيط: ١٥٤/٤، وتفسير السراج المنير: ٣٣٩/١، واللباب في علوم الكتاب: ١٩٩٨، والتحرير والتنوير: ١٤٤/٢.

<sup>(</sup>٦) معالم التتريل: ١٥٢/٣.

<sup>(</sup>٧) الدر المصون: ١٩٨/٢.

وذهب أكثر العلماء إلى هذا المعنى ولكنهم لم يذكروا لفظ الكناية<sup>(۱)</sup>، وقال بعضهم إلى أن الغيظ هو شدة الغضب، والتعبير عن شدة الغضب بعض الأنامل محاذ أً<sup>(۱)</sup>.

## ٥- الكناية عن التكبر بـ(ثاني عطفه):

نحو قوله تعالى: ﴿ ثَانِي عَطْفِهِ لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ لَهُ فِي الدُّنْيَا خِزْي وَبُذِيقُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴾ [الحج: ٩]، قال السَّمين الحلبي: «كُني به عن التكبر»(٣).

وهذا رأي أكثر المفسرين (١٠).

## ٦- الكناية عن النؤوم والكسلان بـ(جاثمين):

وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَأَخَذَهُمُ الرَّجْفَةُ فَأَصَبُحُواْ فَمِى دَارِهِمْ جَاهِمِنَ ﴾ [الأعراف: ٧٨]، قال السَّمين الحلبي: «والجُثُوم: اللصوق بالأرض مَن جثوم الطائر والأرنب، فإنه يلصق بطنه بالأرض، ومنه رجل جُثمَةٌ وجَثَّامَةٌ، كناية عن النَّوُوم والكسلان. وجُثمانُ الإنسان: شخصه قاعداً. وقال أبو عبيد: الجثوم للناس والطير، كالبروك للإبل، وأنشد لجرير:

عَرَفْتُ النَّتَأَى وعرفتُ منها مطايا القِدرِ كالحِدَأ الجُثُّومِ<sup>(٥)</sup>»<sup>(١)</sup>

<sup>(</sup>۱) ينظر: إرشاد العقل السليم: ٧٦/٢، والكشاف: ١٥٥/١، والتفسير الكبير: ١٧٦/٨، والبحر المحيط: ٤٤/٣، وأنوار التتريل: ٨٥/٢، ومدارك التتريل: ١٧٥/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير الجلالين: ٨٠/١، وتفسير السراج المنير: ١٩٧/١.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٥/١٢٨.

<sup>(</sup>٤) ينظر: إرشاد العقل السليم: ٩٦/٦، وتفسير القرآن العظيم: ٣٩٩٥، والكشاف: ١٤٧٣، وأنوار التريل: ١١٦/٤، والباب في علوم التريل: ٢٠٩/٢، والباب في علوم الكتاب: ٢٠٩/٤.

<sup>(</sup>٥) ديوانه، ص٢١٧.

<sup>(</sup>٦) الدر المصون: ٢٩٦/٣.

وفسر أغلب المفسرين الآية دون ذكر لفظ الكناية (١)، قال أبو حيان: «هامدين لا يتحركون موتى: يقال الناس جثوم أي: قعود لا حراك بهم...»(٢).

<sup>(</sup>۱) ينظر: إرشاد العقل السليم: ٣٤٤/٣، والكشاف: ١١٦/٢، والتفسير الكبير: ١٤٨/١٤، وتفسير السراج المنير: ٣٩١/١.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط: ٣٣٤/٤.

#### ٧- الكناية عن التباطؤ بـ(اقعدوا):

نحو قوله تعالى: ﴿ وَقِيلَ اقْعُدُواْ مَعَ الْقَاعِدِينِ ﴾ [التوبة: من الآية ٤٦]، قال السَّمين الحلبي: «والمراد بقوله: «اقعدوا» التخلية وهو كناية عن تباطئهم، وأنهم تشبهوا بالنساء أو الصبيان والزَّمني وذوي الأعذار، وليس المراد قعوداً» (١).

ولم يذكر أغلب المفسرين لفظ الكناية وإنما اكتفوا بتفسيرها.

### ٨- الكناية عن التواضع واللين بـ (الخفض):

كقوله تعالى: ﴿وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِّ مِنِ الرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِ ارْحَمْهُمَا كُمَّا رَّبَانِي صَغِيراً ﴾ [الإسراء: ٢٤]، قال السّمين الحلبي: «فَجُعِلَ خفض الجناح كناية عن التواضع واللين»(٢).

وهذا ما ذهب إليه أبو حيان والشوكاني وغيرهم $^{(7)}$ ، وقال القرطبي: «هذه استعارة في الشفقة والرحمة بهما $^{(1)}$ ، ولم يذكر الزمخشري والنسفي لفظ الكناية $^{(0)}$ .

#### ٩- الكناية عن التقوية بـ(العضد):

قال السَّمين الحلبي في قوله تعالى: ﴿ قَالَ سَمَشُدُ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ ﴾ [القصدص:من الآية ٣٥]،: «وهذا كناية عن التقوية له بأخيه» (١).

وهذا رأي الشوكاني وغيره $(^{(\vee)})$ ، ولم يذكر أغلب المفسرين لفظ

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٤٦٩/٣، وينظر: اللباب في علوم الكتاب: ١٠٥/١٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٤/٥٨٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط: ٢٥/٦، وفتح القدير: ٣١٣/٣، وتفسير السراج المنير: ٢٣٣/٢، واللباب في علوم الكتاب: ٢٥٩/١٢.

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن: ٢٤٣/١٠.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الكشاف: ٢١٥/٢، ومدارك التتريل: ٢٨٣/٢.

<sup>(</sup>٦) الدر المصون: ٥/٥٣٠.

<sup>(</sup>٧) ينظر: فتح القدير: ٢٤٧/٤، واللباب في علوم الكتاب: ٢٥٨/١٥، والبحر المديد: ٥٦/٥٠. -١٥٧ـ

الكناية (١)، قال أبو حيان: «سنقويّك فيه» (٢).

### النوع الثاني: الكناية عن موصوف:

ويكون المطلوب بها نفس الموصوف<sup>(٣)</sup>، وقد ورد هذا النوع بأنماط متعددة في القرآن الكريم تناولها السَّمين الحلبي في تفسيره، وهي كما يأتي:

#### ١- الكناية عن الاسم بـ(الأبوة):

وذلك في قوله تعالى: ﴿ الْبَعْيَدَا أَبِي َهَبُ وَبَبُّ المسد : ١]، قال السّمين الحلبي: «وكنّى بذلك إمّا لالتهاب وجنتيه وكان مشرق الوجه أحمره، وإما لما يؤول إليه من لهب جهنم. كقولهم: أبو الخير وأبو الشر لصدورهما منه، وإما لأنّ الكنية أغلب من الاسم. أو لأنّها أنقص منه، ولذلك ذكر الأنبياء بأسمائهم دون كناهم، أو لقبح اسمه فاسمه عبد العزى فعدل عنه إلى الكنية، وقال الزمخشري: فإن قلت: لم كناه والكنية تكرمه؟ ثم ذكر ثلاثة أجوبة: إما لشهرته بكنيته، وإما لقبح اسمه كما تقدم، وإما لأنّ مآله إلى لهب جهنم» (٤).

وهذا رأي القرطبي والزركشي والسيوطي $(^{\circ})$ .

## ٢- الكناية عن المرأة بـ(النعجة والفرش):

فمن الأول ما جاء في قوله تعالى: ﴿إِنَّ مَذَا أَخِي لَهُ مِسْعُونَ نَعْجَةً وَلِمِي نَعْجَةٌ وَاحِدَةً فَقَالَ أَكْلُيهِا وَعَزَّنِي فِي الْخِطَابِ السَّمين الْحلبي: «وقرأ العامة «نَعْجَةً» بفتح النون والحسن وابن هرمز بكسرها. قيل:

<sup>(</sup>۱) ينظر: المحرر الوحيز: ۸۱۸/۱، ومعاني القرآن للنحاس: ۱۸۰/۰، ومعالم التتريل: ۲۰۸/۰، والكشاف: ۴۱۶/۳، والتفسير الكبير: ۲۸۷/۱۳، وأنوار التتريل: ۲۹۲/٤، وتفسير السراج المنير: ۹۹/۳، وتفسير الحلالين: ۱۳/۱۰.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط: ١١٣/٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مفتاح العلوم، ص٤٠٣.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٥٨٥/٦، وينظر: الكشاف: ٢٩٦/٤.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الجامع لأحكام القرآن: ٢٣٦/٢٠-٢٣٧، والبرهان، ص٥٠٥، والإتقان: ١٢٤/٣.

وهي لغة لبعض بني تميم. وكثر في كلامهم الكناية بها عن المرأة، قال ابن عون:

أَنَا أَبُوهُ مَنَّ تُللَاثُ هُنَّهُ (١) رابعةٌ في البيت صُغْراً هُنَّهُ وَنُعْجَتِي خَمْ ساً تُوَفِّيهُنَّهُ

وقال الآخر:

هُمَا نعجتَان مِنْ نِعَاجٍ تَبَالَهُ لَدَى جُوْذُرَين أو كبعض دُمَى هَكْرٍ (٢) (٣)

وهذا ما ذكره أغلب المفسرين (٤).

ومن الكناية عن المرأة بالفرش قوله تعالى: ﴿وَنُونُ مُرْفُوعَة ﴾ [الواقعة: ٣٤]، قال السّمين الحلبي: «والفرش قيل: هي القماش المعهود ومرفوعة على الأسرة، وقيل: هي كناية عن النساء»(٥).

وهذا رأي أغلب المفسرين(٦).

<sup>(</sup>١) لم أعثر على تخريجه.

<sup>(</sup>٢) البيت لامرئ القيس، ديوانه، ص١١٠

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٥٣١/٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر: معاني القرآن للنحاس: ٩٧/٦، والمحرر الوجيز: ١٩٢٤، وإرشاد العقل السليم: ٢٢١/٧، وأنوار التريل: ٤/٥٠، والبحر المحيط: ٣٧٦/٧، وتفسير السراج المنير: ٣٣٠/٣، وفتح القدير: ١٥٠٥، والتسهيل لعلوم التريل: ٤٤٤/١، واللباب في علوم الكتاب: ٣٩٦/٦، والبحر المديد: ٣٢٠/٣.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ٩/٦ ٢٥٩.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الكشاف: ٤٩/٥٤، ومعالم التتريل: ١٣/٨، وإرشاد العقل السليم: ١٩٣/٨، ومدارك التتريل: ١٢١/٣، وأنوار التتريل: ٢٠٨٧، والبحر المحيط: ٢٠٦/٨، والتسهيل لعلوم التتريل: ٢٠١/٣، واللباب في علوم الكتاب: ٤٠٠/١٨.

#### ٣- الكناية عن الحدث بـ(الغائط):

نحو قوله تعالى: ﴿ أَوْجَاء أَحَدُّ مَنكُم مِن الْغَامِطِ ﴾ [النساء: من الآية ٤٣]، قال السَّمين الحلبي: «وقرأ الجمهور: «الغائط» بزنة فاعل، وهو المكان المطمئن من الأرض، ثم عَبَّر به عن نفس الحدث كناية للاستحياء من ذكره »(١).

وهذا هو المشهور عند العلماء (٢).

### ٤- الكناية عن أسباب الموت ومقدماته بـ(الحضور):

كقوله تعالى: ﴿ أَمْ كُنُمْ شُهَدَا ﴿ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ ﴾ [البقرة: من الآية ١٣٣]، قال السّمين الحلبي: «وحضور الموت كناية عن حضور أسبابه، ومقدماته، قال الشاعر:

وقُلْ لهمْ بادروا بالعُذرِ وَالْتَمِسُوا قولاً يُبَرِّئكُمْ إنِّي أنا الموتُ<sup>(٦)</sup> أي: أنا سببه»<sup>(٤)</sup>.

وهذا ما ذهب إليه العلماء $(^{\circ})$ ، قال أبو السعود: «والمراد بحضور الموت: حضور أسبابه» $(^{7})$ .

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٢/٠٧٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: إرشاد العقل السليم: ١٨٠/٢، واللباب في علوم الكتاب: ٣٩٩/٦، والبرهان، ص٥٠٢.

<sup>(</sup>٣) البيت لرويشد بن كثير وهو في الحماسة: ١٠٢/١.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ١/٣٧٩.

<sup>(</sup>٥) ينظر: التبيان في إعراب القرآن: ١٤٦/١، وإملاء ما من به الرحمن: ٧٨/١، وزاد المسير: ٢٠٥/٢، واللباب في علوم الكتاب: ٥٠٦/٢، والتحرير والتنوير: ٢٠١/٢.

<sup>(</sup>٦) إرشاد العقل السليم: ١٦٤/١/١.

#### ٥- الكناية عن الدولة والغلبة بـ(الريح):

وذلك في قوله تعالى: ﴿وَأَطِيعُواْ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَلاَ تَمَازَعُواْ وَتَغْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ وَاصْبِرُواْ

إِنِ اللّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ [الأنفال : ٤٦]، قال السَّمين الحلبي: «والريح في قوله: 
«ريحكم» كناية عن الدولة والغلبة. قال:

إذا هَبَّتْ رياحُكَ فاغتَنِمْهَا فَاللَّهِ اللَّهِ الْأَلْ عاصِفَةٍ سُكُونَا (١)»(١)

وفسر الزمخشري وأبو حيان الآية من دون ذكر الكناية، قال الأول: «والريح: الدولة، شبهت في نفوذ أمرها وتمشيته بالريح وهبوبها، فقيل: هبت ريح فلان، إذا والت له الدولة ونفذ أمره»(٣)، وذهب أبو السعود والبيضاوي إلى معنى الأستعارة(٤).

## ٦- الكناية عن الاصطفاء ب(آثرك):

هو قوله تعالى: ﴿ قَالُوا تَالله لَقَدْ آثَرُك اللهُ عَلَيْنَا وَإِن كُنَّا لَخَاطِين ﴾ [يوسف: ٩١]، قال السَّمين الحلبي: «واسْتَأْثَرَ اللهُ بفُلان، كناية عن اصطفائه له، قال:

واللهُ أسماكَ سُمِي مباركاً آثركَ الله بع إيثاركا (٥)»(١)

ولم يذكر أغلب المفسرين لفظ الكناية وإنما اكتفوا بتفسير ها $^{(\vee)}$ ، قال البغوي: «أي: اختارك الله وفضلك علينا $^{(\wedge)}$ .

<sup>(</sup>١) لم أعثر على قائله.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٣/٥٢٥.

<sup>(</sup>٣) الكشاف: ٢/٢/٢، وينظر: البحر المحيط: ٤٩٩/٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر: إرشاد العقل السليم: ٢٥/٤، وأنوار التتريل: ١١٢/٣.

<sup>(</sup>٥) البيت لأبي خالد القناني.

<sup>(</sup>٦) الدر المصون: ٢١٣/٤.

<sup>(</sup>٧) ينظر: إرشاد العقل السليم: ٣٠٤/٤، والكشاف: ٢٧٣/٢، والوجيز للواحدي: ٩/١،٥٥١.

<sup>(</sup>٨) معالم التتريل: ٢٧٤/٤.

#### ٧- الكناية عن الموت ب(تردي):

ومنه قوله تعالى: ﴿وَمَا يُغْمِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدَّى ﴾ [الليل: ١١]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «تردّى» إما من الهلاك أو من تردّى بأكفانه و هو كناية عن الموت، كقوله:

وخطا بأطراف الأسنة مضجعي ورداً على عيني فضل ردائيا $^{(1)}$ » $^{(7)}$  وهذا رأي الزمخشري والقرطبي وابن جزي الكلبي $^{(7)}$ .

# ٨- الكناية عن عَلَم برفُلان):

وذلك في قوله تعالى: ﴿ إِنْ أَبْتَى لَيْنَمِ لَمُ أَتَّخَذُ فَلَاناً حَلِيلاً ﴿ [الفرقان: ٢٨]، قال السَّمين الحلبي: «و «فُلان» كناية عن علَم مَنْ يعقل وهو متصرف وفُلُ كناية عن نكرة مَنْ يعقل من الإناث والفُلانُ والفُلانةُ وبالألف واللازم عن غير العاقل ويختص فُلُ وفُلَةُ عن مَنْ يعقل من الإناث والفُلان والفُلانُ والفُلانُ والفُلانُ والفُلانُ والفُلانُ والفُلانُ والفُلانُ والفُلان والفُلان والفُلان والفُلان والله عن غير العاقل ... »(٤).

وإلى هذا المعنى ذهب النسفي قائلاً: ««فلاناً خليلاً» كناية عن الأعلام»(٥)، وهذا هو المشهور (٦).

<sup>(</sup>١) البيت لمالك بن الريب من مرئيته المشهورة.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٦/٥٣٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكشاف: ٧٦٧/٤، والجامع لأحكام القرآن: ٩٠/٢٠، والتسهيل في علوم التتريل: ٣٣١/٣، وتفسير السراج المنير: ٤٠٠/٤، واللباب في علوم الكتاب: ٣٧٤/٢٠.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٥/٥٥٦.

<sup>(</sup>٥) مدارك التتريل: ٢/٢٤٤.

<sup>(</sup>٦) ينظر: إرشاد العقل السليم: ٢١٧/٦، والجامع لأحكام القرآن: ١٥٣/٩، وأنوار التتريل: ٢١٥/٤، واللباب في علوم الكتاب: ٢٢/١٤، والبحر المديد: ١٩٣/٥.

#### ٩- الكناية عن الكلام بـ(لحن القول):

ومنه قوله تعالى: ﴿وَلَعْرِفْتُهُمْ فِي لَعْنِ الْفُولِ》 [محمد: من الآية ٣٠]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «في لحن القول» اللحن: يقال باعتبارين أحدهما: الكناية بالكلام حتى لا يفهمه غير مخاطبك ومنه قول القتال الكلابي في حكاية له:

ولقد وميت لكم لكيما تفهموا ولحنت لحناً ليس بالمرتاب<sup>(۱)</sup> واللحن: صرف الكلام من الإعراب إلى الخطأ...»<sup>(۲)</sup>.

في حين ذكر أغلب المفسرين اشتمال الآية الكريمة على التعريض والتورية (7)، قال البيضاوي: ««لحن القول» أسلوبه أو إمالته إلى جهة تعريض وتورية ومنه قبل للمخطئ لاحن؛ لأنَّه يعدل بالكلام عن الصواب»(1).

دیوانه، ص۳٦.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٦/٧٥٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر: إرشاد العقل السليم: ١٠١/٨، والكشاف: ٣٣٠/٤، ومدارك التتريل: ١٥٠/٤، وفتح القدير: ٧/٧٥.

<sup>(</sup>٤) أنوار التتريل: ١٩٦/٥.

## المبحث الرابع

#### التعرييض

وهو في اللغة: «عرَّض لفلان وبه: إذا قال فيه قولاً وهو يعيبه، يقال: عرَّض تعريضاً: إذا لم يبيِّن، والتعريض خلاف التصريح، والمعارض: التورية بالشيء عن الشيء»(١).

وفي الاصطلاح: عرَّفه ابن الأثير بقوله: «وأما التعريض فهو اللفظ الدال على الشيء ومن طريق المفهوم، لا بالوضع الحقيقي ولا المجازي»(٢).

وعرقه الحموي قائلاً: «وهو عبارة عن أن يُكنّى بشيء عن آخر لا يصرح به ليأخذه السامع لنفسه ويعلم المقصود منه، كقول القائل: ما أقبح البخل فيعلم أنك أردت أن تقول له أنت بخيل»(٣).

وهو من الأساليب العربية العريقة، إذ استعمله العرب في كلامهم كثيراً، وعدُّوه من محاسن الكلام، قال عنه ابن قتيبة بعد أن عقد له باباً: «ومن هذا الباب التعريض والعرب تستعمله في كلامها كثيراً فتبلغ إرادتها بوجه هو ألطف وأحسن من الكشف والتصريح، ويعيبون الرجل إذا كان يكاشف في كل شيء ويقولون: (لا يحسن التعريض إلاً ثلبا)»(1).

وقال السكاكي في معرض تقسيمه للكناية أنها تتنوع إلى تعريض، وتلويح، ورمز، وإيماء، وإشارة  $(^{\circ})$ . وقال: «متى كانت الكناية عرضية كان إطلاق اسم التعريض عليها مناسباً» $(^{7})$ .

<sup>(</sup>١) لسان العرب، مادة (عرض).

<sup>(</sup>٢) المثل السائر: ١٨٦/٢.

<sup>(</sup>٣) خزانة الأدب: ٤٠٧/٢.

<sup>(</sup>٤) تأويل مشكل القرآن، ص٢٠٤.

<sup>(</sup>٥) مفتاح العلوم، ص١٧٩.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص١٧٩.

وتكلم الزركشي عن هذا النوع قائلاً: «وأما التعريض، فقيل: إنه الدلالة على المعنى من طريق المفهوم، وسُمي تعريضاً؛ لأنَّ المعنى باعتباره يفهم من عرض اللفظ أي: من جانبه ويسمى التلويح، لأنَّ المتكلم يلوح منه للسامع ما يريده»(١).

## التعريض عند السَّمين الحلبي:

تناول السّمين الحلبي هذا النوع البلاغي في تفسيره في أسلوب واضح ودقيق، يدل على فهمه له، ففي قوله تعالى: ﴿قَالَ بَلْ فَمَلَهُ كَيْرُهُمْ مَذَا فَاسْأَلُوهُمْ إِنِي وَدَقِيق، يدل على فهمه له، ففي قوله تعالى: ﴿قَالَ بَلْ فَمَلَهُ كَيْرُهُمْ مَذَا فَاسْأَلُوهُمْ إِنِي وَدَقِيقَ اللهُ تعالى السّمين الحلبي: «قوله: «بل فعله» هذا الاضطراب عن جملة محذوفة تقديره لم أفعله إنما الفاعل حقيقة الله تعالى بل فعله وإسناد الفعل إلى كبيرهم من أبلغ التعاريض»(۱).

وذكر الزمخشري إلى أن غرض التعريض هو الزامهم الحجة وتبكيتهم (1)، وذهب أبو حيان إلى غرض التعظيم في التعريض (1).

ومنه قوله تعالى: ﴿وَمَنِ يُولِهِمْ يَوْمَنُو دُبُرَهُ ﴾ [الأنفال: من الآية ١٦]، قال السَّمين الحلبي: «قوله: «دبره»... وهذا من باب التعريض، إذ ذكر لهم أن حالة تُستَهجَنُ من فاعلها، فأتى بلفظ «الدُّبُر» دون الظهر لذلك. وبعضهم من أهل البيان يُسمي هذا النوع كناية، وليس بشيء»(٥).

وهذا قريب من رأي ابن عطية الذي قال: «والعبارة بالدبر في هذه الآية متمكنة الفصاحة؛ لأنّها بشعة على الفار ذامة لَهُ» $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>١) البرهان، ص٥٠٧.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٥٧/٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكشاف: ١٢٥/٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: البحر المحيط: ٣٠٣/٦.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ٤٠٧/٣.

<sup>(</sup>٦) المحرر الوجيز: ٥٨٣/٢.

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿إِنَّا النَّوْرَاةَ فِيهَا مُدَى وَيُورٌ يَحْكُمُ فِيَا النَّيُونِ الْحَلبي: ﴿وقوله: ﴿الذَّيْنَ أَسُلُواْ لِلَّذِينَ أَسُلُمُواْ لِلَّذِينَ أَسلموا ﴾ صفة لـ ﴿النبيون ﴾ وصفهم بذلك على سبيل المدح والثناء لا على سبيل التفضيل فإن الأنبياء كلهم مسلمون ، وإنما أثنى عليهم بذلك كما تجري الأوصاف على أسماء الله تعالى. قال الزمخشري: ﴿أجريت على النبيين على سبيل المدح كالصفات الجارية على القديم سبحانه لا للتفصلة والتوضيح ، وأريد بإجرائها التعريض باليهود وأنهم بُعَداءُ عن ملة الإسلام الذي هو دين الأنبياء كلهم في القديم والحديث، فإنَّ اليهودَ بمعزل عنها ﴾(١).

وهذا هو المشهور بين المفسرين (٢).

ومن التعريض أيضاً ما جاء في قوله تعالى: ﴿وَالسَّاامُ عَلَى يَوْمُ وَلِدِتُ وَيُومُ آمُوتُ وَيَوْمُ آمُوتُ وَيَوْمُ آمُوتُ وَيَوْمُ آمُوتُ وَيَوْمُ آمُوتُ وَالله واللام ويَوْمُ آمِتُ مَنَا والله الله الله والله في قوله: «وسلام عليه» فهو كقوله: ﴿كُمَّا أَرْسَلْنَا فِيهِ للعهد، لأنّه قد قدم لفظه في قوله: «وسلام عليه» فهو كقوله: ﴿كُمَّا أَرْسَلْنَا الله فَهُ وَعُولُهُ: ﴿وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله الموجه إلى يحيى مُوجه إليّ. وقال الزمخشري – بعد ذكره ما قدمته –: والصحيح أنْ يكون هذا التعريف تعريفاً باللعنة على متهمي مريم – عليهما السلام – وأعدائها من اليهود. وتحقيقه: أن اللام للجنس، فإذا قال: وجنس السلام على خاصة، فقد عرّض بأن ضدّه عليكم، ونظيره: «والسلام على من البّيه لاعًا» (٣).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٢٨/٢٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف: ٦٦٩/١، ومدارك التتريل: ٢٨٤/١، وأنوار التتريل: ٣٢٧/٢، والبحر المحيط: ٥٠٣/٣، والتسهيل لعلوم التتريل: ٣٤٦/١، واللباب في علوم الكتاب: ٣٤٦/٧.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ١٨/٣، وينظر: الكشاف: ١٨/٣.

وهذا ما ذكره أغلب المفسرين<sup>(۱)</sup>، قال النسفي مبيناً غرض التعريض: «أي: ذلك السلام الموجه إلى يحيى في المواطن الثلاثة موجه إلى أن كان حرف التعريف للعهد وإن كان الجنس فالمعنى: وجنس السلام علي وفيه تعريض باللعنة على أعداء مريم وابنها؛ لأنّه إذا قال وجنس السلام علي، فقد عرض بأن ضده عليكم إذ المقام مقام مناكرة وعناد»<sup>(۱)</sup>.

وذكر السَّمين الحلبي هذا النوع في مواضع متعددة من تفسيره(7).

<sup>(</sup>۱) ينظر: غرائب القرآن ورغائب الفرقان: ٤٨٤/٤، والبحر المحيط: ٧٨/٦، وروح المعاني: ٩٠/١٦. واللباب في علوم الكتاب: ٦١/١٣.

<sup>(</sup>٢) مدارك التتريل: ٣٦/٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: على سبيل التمثيل: ٣/٢١٠، و٥/٥٦٠، و٢٨٥٥.

## الفصيل الثالث

# علم البديع في تفسير السُّمين الحلبي

البديع لغةً: بَدَعَ الشيءَ يبدعه بَدعاً وابتدعَهُ: أنشأهُ وبدأهُ، وأبدَعَتْ الشيءَ الخترعَه لا على مثال سابق ... والبديعُ من أسماء الله تعالى، والبديع: الجديد (١).

وهو في الاصطلاح: هو علمٌ يُعرف به وجوه تحسين الكلام بعد رعاية المطابقة ووضوح الدلالة وهو ضربان: معنوي ولفظي (٢).

فالبديع المعنوي ما كان التحسين فيه يرجع إلى المعنى والبديع اللفظي ما كان التحسين فيه يرجع إلى اللفظ.

وأوّل من وضع هذا العلم هو عبد الله ابن المعتز العباسي (ت ٢٧٤هـ)، وقد تابعه في وضع أصول هذا العلم، في عصره، قدامة بن جعفر الكاتب (ت ٣٣٧هـ)، ثم جاء بعدها كثيرون الَّفوا في هذا العلم وزادوا فيه، منهم أبو هلال العسكري (ت ٣٩٥هـ) وابن رشيق القيرواني (ت ٤٦٣هـ) وغيرهما.

<sup>(</sup>١) ينظر: لسان العرب، مادة (بدع).

<sup>(</sup>٢) ينظر: التلخيص، ص٢٤٨، والبيان الحديث في علوم البلاغة والعروض، ص١٠٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: كتاب الصناعتين، ص٢٦٧.

<sup>(</sup>٤) ينظر: العمدة: ٢٦٢/١.

## المبحث الأول

#### المحسنات المعنويسة

## أولاً: المشاكلة:

المشاكلة (لغة): الشكل: الشبه والمنثل، وقد تشاكل الشيئان وشاكل كل واحد منهما صاحبه (١).

المشاكلة (اصطلاحاً): هي ذكر الشيء بلفظ غيره لوقوعه في صحبته تحقيقاً أو تقدير أ(١).

وسمًاه الرماني بالمزاوجة (٣). وقد تناوله الكثير من أهل البلاغة المتقدمين والمتأخرين، وإنَّ أول من أطلق عليه تسمية المشاكلة أبو علي الفارسي كما نص عليه الدكتور أحمد مطلوب (٤).

والمشاكلة نوعان: مشاكلة تحقيقية ومشاكلة تقديريَّة (٥).

وقد تناول السَّمين الحلبي المشاكلة في تفسيره، وأورد لها تسميات متعددة كما سيأتي في الأمثلة فيسميها مقابلة وازدواج وتجانس ومماثلة إلاَّ أنَّ التسمية الغالبة هي المشاكلة.

ومن أمثلة المشاكلة عند السّمين الحلبي ما جاء في قوله تعالى: ﴿مَبْغَةُ اللهِ وَمَن أَخْسَن مِن اللهِ مَبْغَةُ وَمَخْن كُهُ عَابِدون ﴾ [البقرة: ١٣٨]، قال السّمين الحلبي معتمداً على رأي الزمخشري: «قال الزمخشري: وهي أي: الصبغة من صبغ، كالجلسة من جلس، وهي الحالة التي يقع عليها الصبغ،

<sup>(</sup>١) ينظر: لسان العرب، مادة (شكل).

<sup>(</sup>٢) ينظر: مفتاح العلوم، ص٤٢٤، ومعترك الأقران: ٣١٢/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: النكت في إعجاز القرآن ضمن ثلاث رسائل، ص٩٩.

<sup>(</sup>٤) ينظر: معجم المصطلحات البلاغية: ٣٥٨/٣.

<sup>(</sup>٥) التلخيص، ص٥٦، والإيضاح: ٣٨٤/٢.

والمعنى تطهير الله، لأنَّ الإيمان يطهر النفوس، والأصل فيه أن النصارى كانوا يغمسون أو لادهم في ماء المعمودية، ويقولون هو تطهير لهم، فأمر المسلمين أن يقولوا: آمنا وصبغنا الله صبغة لا مثل صبغتكم، وإنما جيء بلفظ الصبغة على طريق المشاكلة كما تقول لمن يغرس الأشجار: اغرس كما يغرس فلان، تريد رجلاً يصنع الكرم»(١).

وهذا رأي أغلب المفسرين<sup>(٢)</sup>.

ومنه قوله تعالى: ﴿ الْمُعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلَمُ الْمُعْلِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي الْمُعْلِي وَاللّهِ اللّهِ اللهُ اللّهِ اللهُ اللّهِ اللهُ اللّهِ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وهذا ما ذكره الرازي وابن جزي وأبو حيان وغير هم (٤)، وسمّاها ابن عطية مقابلة لفظية قائلاً: «وذكر النفس هنا مقابلة لفظية في اللسان العربي يقتضيها الإيجاز وهذا ينظر من طرف فهي كقوله: ﴿وَمَكَرُوا وَمَكْرَاللهُ ﴾ [آل عمران: من الآية ٤٥]» (٥).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١/٣٨٨، وينظر: الكشاف: ٢٢٢/١.

<sup>(</sup>۲) ينظر: المحرر الوحيز: ۲۰۲/۱، ومدارك التتريل: ۷۳/۱، والبحر المحيط: ٥٨٤/١، وأنوار التتريل: ٢/١). د المباب في علوم الكتاب: ٥٢٦/٢، وتفسير السراج المنير: ٨٧/١.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٢٥٦/٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: التفسير الكبير: ١١٢/١٢، والتسهيل في علوم التتريل: ٣٤٣/١، والبحر المحيط: ٦٤/٤، وأنوار التتريل: ٣٨٣/٢، وإرشاد العقل السليم: ١٠١/٣.

<sup>(</sup>٥) المحرر الوجيز: ٣٠٩/٢.

ومنه قوله تعالى: ﴿وَبِسْتَعْجُلُونَكَ بِالسَّبِيَّةَ قَبُلَ الْعَسَنَة وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ الْمَثُلَاتُ وَالْتَ وَمَا وَالْمَعْ وَالْتَ رَبِّكَ لَشَدِيدُ الْعَقَابِ ﴾ [الرعد: ٦]، قال السَّمين الحلبي: ﴿سَمِيتَ بذلك لما بين العقاب والمعاقب من المماثلة، كقوله: ﴿وَجَزَا مُسَيَّنَةُ مُنْكُما ﴾ [الشورى: ٤٠]» (١).

وهذا رأي أبي حيان وغيره (٢)، وقال البيضاوي: «أي: عقوبات أمثالهم من المكذبين فما لهم لم يعتبروا بها ولم يجوزوا حلول مثلها عليهم والمثلة بفتح الثاء وضمها كالصدقة والصدقة العقوبة؛ لأنّها مثل المعاقب عليه ومنه المثال للقصاص» (٣).

### ثانياً: الطباق:

الطباق لغةً: قال ابن منظور: «طابقه مطابقة وطباقاً، وتطابق الشيئان: تساويا. والمطابقة: الموافقة. والتطابق: الاتفاق. وطابقت بين الشيئين إذا جعلتهما على حذو واحد والزقتهما»(٤).

الطباق اصطلاحاً: عرَّفه أبو هلال العسكري بقوله: «هي الجمع بين الشيء وضده في جزء منه أجزاء الرسالة أو الخطبة أو البيت من بيوت القصيدة، مثل الجمع بين البياض والسواد، والليل والنهار، والحر والبرد»(٥)، وزاد عليه القزويني: «أي: معنيين متقابلين في الجملة»(١)، ثم قسمه على قسمين: الأول طباق الإيجاب، والثاني: طباق السلب(٧).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٢٢٨/٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط: ٥/٥٥، وتفسير الجلالين: ٣٢٢/١، وإرشاد العقل السليم: ٥/٠.

<sup>(</sup>٣) أنوار التتريل: ٣١٨/٣.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب، مادة (طبق).

<sup>(</sup>٥) كتاب الصناعتين، ص٣٠٧.

<sup>(</sup>٦) الإيضاح: ٣٤/٢، والتلخيص، ص٣٤٨.

<sup>(</sup>٧) ينظر: المصدر نفسه.

وقد عرَّفَ مفسرنا السَّمين الحلبي الطباق قائلاً: «الطباق والتـضاد، وهـو نوع من البديع وهو أن يُذكر ضـدان أو نقيـضان أو متنافيان بوجـه مـن الوجوه»(١).

ومن أمثلته ما جاء في قوله تعالى: ﴿ قُلِ اللَّهُمّ مَالكَ الْمُلكُ وَتِنِي الْمُلكَ مَنِ اللَّهُمّ مَالكَ الْمُلكُ وَتَنِعُ الْمُلكَ مَنَى الْمُلكَ مَنَى الْمُلكَ مَنَى اللَّهُم مَالكُ اللَّهُمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ مَنَى الْمُلكِ مَنْ اللَّهُ مَنَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وهذا ما ذكره أبو حيان<sup>(٣)</sup>.

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَ رَبِي يَبْسُطُ الرِّزْقَ لَمَن يَشَاءُ وَيَعْدرُ ﴿ [سِبأ: من الآية ٣٦]، قال السَّمين الحلبي: «قوله: «ويقدر» أي: يُضيِّقُ بدليل مقابلته ليبسُطُ وهذا هو الطباق البديعي» (٤).

وهذا ما ذكره ابن عادل والشربيني (٥).

وفي مثال آخر ذكر السَّمين الحلبي نوعين للطباق في آية واحدة وذلك في قوله تعالى: ﴿ إِنْ تُدُوا الصَّدَقَاتِ فَعِمَّا هِمِ وَإِنْ تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفُقَرَاءَ فَهُوَ خَيْرٌ لُكُمْ

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٢١٤/٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٢/٥٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط: ٢/٠٤٠.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٥/٩٤٤.

<sup>(</sup>٥) ينظر: اللباب في علوم الكتاب: ٧٢/١٦، وتفسير السراج المنير: ٢٥٣/٣.

وَيُكُمْرُ عَنكُم مِن سَيَّاتكُمْ وَاللّهُ مِمَا تَعْمَلُون عَبِيْ [البقرة: ٢٧١]، قال السمين الحلبي: «وفي قوله: «إن تبدوا» و «إن تخفوا» نوع من البديع وهو الطباق اللفظي. وفي قوله: «وتؤتوها الفقراء» طباق معنوي (١)، لأنّه لا يُؤتي الصدقات إلا الأغنياء، فكأنه قيل: إن يُبد الأغنياء الصدقات، وإنْ يُخف الأغنياء الصدقات، ويؤتُوها الفقراء، فقابل الإبداء بالإخفاء لفظاً، والأغنياء بالفقراء معنى «(١).

وهذا رأي أبي حيان وغيره<sup>(٣)</sup>.

و أمثلته كثيرة<sup>(٤)</sup>.

#### ثالثاً: المقابلة:

المقابلة لغةً: قال ابن منظور: قابل الشيء مقابلة وقبالاً: عارضه، والمقابلة المواجهة والتقابل مثله (٥).

وفي الاصطلاح: عرقها أبو هلال العسكري بقوله: «المقابلة إيراد الكلام ثم مقابلته بمثله في المعنى واللفظ على جهة الموافقة والمخالفة»(١).

وتناول السّمين الحلبي المقابلة في تفسيره وذلك في مثل قوله تعالى: ﴿وَمَا يَسْتُونِي الْأَغْمَى وَالْبَعِيرُ وَالْذَيْنِ آمَنُوا وَعَمُوا الصّالحات وَا الْمُسِي عُلَا مَا يَسْتُونِي الْأَغْمَى وَالْبَعِيرُ وَالْذَيْنِ آمَنُوا وَعَمُوا الصّالحات وَا الْمُسِي عُلِلا مَا لَكُمُونِ وَالْبَعْدِي مُبِيناً المقابلة: «قوله: «والبصير» تَذَكّرُونَ والبصير العليم أنّ التقابل يجيء على ثلاث طرائق:

أحدها: أن يُجاور المناسبُ ما يناسبهُ كهذه الآية.

<sup>(</sup>١) هو مقابلة الشيء بضده في المعنى لا في اللفظ. (ينظر: معجم المصطلحات البلاغية: ٦٧/٣).

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ١/١٥٦٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط: ٣٣٨/٢، واللباب في علوم الكتاب: ٤٢٤/٤، وروح المعاني: ٣٤٤/٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الدر المصون: ٢/١ ٤٨٢/١، ٥٠٢/١، ٢٦٤/١، و٢/٥٠٠، ٩/٤٨.

<sup>(</sup>٥) ينظر: لسان العرب، مادة (قبل).

<sup>(</sup>٦) كتاب الصناعتين: ٣٣٧.

والثاني: أن يتأخر المتقابلان كقوله تعالى: ﴿مَثُلُ الْعَرِمَيْنِ كَالْأَعْمَى وَالْمَمْ وَالْمَمْ وَالْمَمْ

والثالثة: أن يُقدَّمَ مقابلُ الأول ويؤخِّرَ مقابلُ الآخرَ كقوله تعالى: ﴿وَمَا يَسْتُومِي الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللُّورُ ﴾ [فاطر: ١٩-٢٠]، وكل ذلك تَفَنُّنَ في البلاغة»(١).

فإن ما سبق يُبيِّن لنا مدى فهم مفسرنا العميق للمقابلة ومعرفته بها وإن لم يورد نصا صريحاً للتعريف بها.

وهذا ما ذكره أبو حيان وغيره من المفسرين<sup>(٢)</sup>.

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿وَمُوالَّذِي مَرَجَ الْبَخْرُنِ مَذَا عَذْبُ فُرَاتُ وَمَذَا مِلْحُ أُجَاجُ وَجَمَلَ بَنْتُهُمَا بَرْزَخاً وَحِجْراً مَحْجُوراً ﴾ [الفرقان: ٥٣]، قال السَّمين الحلبي: «وهذا من أحسن المقابلة حيث قال: «عذب فرات وملح أجاج»»(٢).

ولم أجد من المفسرين من ذهب إلى هذا المعنى.

ومن المقابلة أيضاً قوله تعالى: ﴿ وَنِي الْآخَرَةِ عَذَابُ شَدِيدٌ وَمَغَوْةً مَنِ اللّهِ وَمِنْ اللّهِ مَا الْمَهَا الدُّمْهَا اللّهُ اللّهُ السّمين الحلبي: «قوله: «وفي الآخرة» خبر مقدم، وما بعده مبتدأ، أخبر أن في الآخرة عذاباً شديداً ومغفرة منه ورضواناً وهذا معنى حسن وهو أنه قابل العذاب بشيئين بالمغفرة والرضوان فهو من باب لن يغلب عسر يسرين» (١٠).

ولم أجد من المفسرين من ذكر هذا المعنى.

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٩/٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط: ٧٤/١٧، واللباب في علوم الكتاب: ٧٤/١٧، وتفسير السراج المنير: ٣٩٢/٣، وصفوة التفسير: ١٥٩/٣.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٥/٨٥٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ٢٧٩/٦.

ومنه قوله تعالى: ﴿أَن مَهْرًا بَبْتِي لِلْمَامْيِن وَالْعَاكِمِينَ وَالْمُكُمِ السُّجُودِ﴾ [البقرة: من الآية ١٢٥]، قال السَّمين الحلبي: «وجمع الصفتين جمع سلامة وأخرين جمع تكسير؛ لأجل المقابلة، وهو نوع من الفصاحة»(١).

ولم أجد من المفسرين من ذكر هذا المعنى.

و أمثلته كثيرة $(1)^{(1)}$ .

## رابعاً: الالتفات وأنواعه :

الالتفات لغةً: قال ابن منظور: لفت وجهه عن القوم: صرفه، والتفت النفاتاً... والتفت البيه صرف وجهه البيه، ويقال لَفَت فلاناً عن رأيه، أي: صرفته، ومنه الالتفات<sup>(٣)</sup>.

وهو في الاصطلاح: عرَّفه ابن المعتز بقوله: «هو انصراف المتكلم من المخاطبة إلى الإخبار وعن الإخبار إلى المخاطبة وما يشبه ذلك من الالتفات الانصراف عن معنى يكون فيه معنى آخر»(١).

وعرف هذا الأسلوب من العلماء منذ عهد مبكر، وقد أدى ذلك إلى افتتانهم به وتصرفهم فيه، حتى سمِّيت بتسميات عدة تكاد تتفق في المعنى اللغوي له، فالفراء سمَّاه (الانتقال) في كتابه (٥)، وعدَّه أبو عبيدة باباً من أبواب المجاز، إذ أطلق عليه الترك والتحويل (٦). وسمّاه ابن قتيبة مخالفة ظاهر اللفظ معناه (٧). وقد

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١/٣٦٦.

<sup>(</sup>۲) ينظر: المصدر نفسه : ۲/۱،۰۰، ۲/۰۲، ۳۹۱/۳، ۳۹۱/۳، ۱۵۹۶، ۱۵۹۶، ۱۹۹۶، ۱۹۹۶، ۱۹۹۶، ۱۹۹۶، ۱۹۹۶، ۲/۵۳۰، ۲/۸۰۰.

<sup>(</sup>٣) ينظر: لسان العرب، مادة (لفت).

<sup>(</sup>٤) البديع، ص١٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: معاني القرآن: ٦٠/١.

<sup>(</sup>٦) ينظر: مجاز القرآن: ٣١١/١، و٢٣٩/٢، وينظر: فن الالتفات في البلاغة العربية، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٧) ينظر: تأويل مشكل القرآن، ص٨٩.

تناوله أغلب علماء العربية بتسميات مختلفة لكنها تدور في فلك واحد، وهو الالتفات أو العدول.

وللالتفات فوائد منها: تطرية الكلام، وصيانة السمع عن الشجر والملال، لما جُبِلت عليه النفوس من حُبِّ التنقلات والسآمة من الاستمرار على منوال واحد وهذه فائدته العامة(١).

أما الخاصة فتختلف بخواص مجالاتها، وقد ذكرها الزركشي وهي بحسب الأغراض، منها للتعميم، والتتبيه، والتتميم، والمبالغة، والاختصاص، والاهتمام، والتوبيخ (۱).

ولأهمية هذا الأسلوب في إعطاء النص إيحائيَّة عالية ودلالة قوية نجده كثيراً ما يتكرر في آيات القرآن الكريم مما جعل أكثر المفسرين يهتمون به اهتماماً ملحوظاً، ومنهم مفسرنا السمين الحلبي الذي كان ملمًّا بكل آية تحمل التفاتاً فيذكره ويذكر غرضه البلاغي ويحلله، ونجد ذلك في مواضع كثيرة من تفسيره.

#### ١- الالتفات من التكلم إلى الخطاب:

نحو قوله تعالى: ﴿ وَقَالُوا يَا وَيُلَنَا هَذَا يَوْمُ الدَّيْنِ ﴿ هَا هَذَا يَوْمُ الْهَ صُلِ الَّذِي كُمُ مُرِدٍ ثَكَا يُوْمُ الدَّيْنِ ﴾ [الصافات: ٢٠-٢١]، قال السّمين الحلبي: «وقوله: «هذا يوم الفصل» من قول الباري تعالى، وقيل الجميع من كلامهم وعلى هذا فيكون قوله: «تكذبون» إما التفاتاً من التكلم إلى الخطاب وإما مخاطبة بعضهم لبعض» (٦).

<sup>(</sup>١) ينظر: البرهان، ص٨٢٧، والإتقان: ٣١٤/٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصدر نفسه، ص٨٢٧-٨٢٩.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٥/٩٩٩.

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿وَمَالِمِ لِأَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَبِمِ وَالْبِهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [يس: ٢٢]، قال السَّمين الحلبي: «قوله: «ومالي لا أعبد» أصل الكلام: وما لكم لا تعبدون ولكنه صرف الكلام عنهم ليكون الكلام أسرع قبولاً»(١).

وهذا التوجيه للمعنى موافق لآراء المفسرين (١)، قال الشربيني: «أصله: وما لكم لا تعبدون ولكنه صرف الكلام عنه ليكون الكلام أسرع قبولاً حيث أراد لهم ما أراد لنفسه والمراد: تقريعهم على تركهم عبادة خالقهم إلى عبادة غيره» (٣).

#### ٢- الالتفات من التكلم إلى الغيبة:

نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَعَدْنَا مِياً قَبِيمِ إِسْرَائِيلُ لاَ تَبُدُونَ إِلاَ الله ﴾ [البقرة: من الآية ٨٣]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «إلا الله» استثناء مفرغ، لأنَّ ما قبله مفتقر لليه. وفيه التفات من التكلم إلى الغيبة، إذ لو جرى الكلامُ على نسقَه لقيل: لا تعبدون إلا إيانا، لقوله: «أخذنا». وفي هذا الالتفات من الدلالة على عظم هذا الاسم والتفرّد به ما ليس في المُضمر »(٤).

وهذا رأي أبي حيان<sup>(٥)</sup>.

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿ نَحْنَ عُلَكَ نَاهُم وَالْحَقِ إِنَّهُمْ فَيْهُ آَمُوا بِرَهِمْ وَزِفْاهُمْ مُدَى ﴾ [الكهف: ١٣]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «آمنوا بربهم» فيه التفات من المتكلم إلى الغيبة، إذ لو جاء على نسق الكلام، لقيل: إنهم فتية آمنوا بنا» (١٠). وذكر أبو حيان غرض الالتفات قائلاً: «وفيه التفات إلى التكلم؛ لزيادة الاعتناء

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٥/٤٧٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التسهيل لعلوم التتريل: ١٦٢/٣، والبحر المحيط: ٣١٥/٧، وروح المعاني: ٢٢٦/٢٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير السراج المنير: ٣/٥٨٥.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٢٧٦/١.

<sup>(</sup>٥) ينظر: البحر المحيط: ١/١٥٤، واللباب في علوم الكتاب: ٢٢٩/٢.

<sup>(</sup>٦) الدر المصون: ٤٣٨/٤.

بشأنهم» $^{(1)}$ ، وقال أبو السعود: «الالتفات للإشعار بعلية وصف الربوبية لإيمانهم ولمراعاة ما صدر عنهم من المقالة حسبما سيحكى عنهم» $^{(1)}$ .

#### ٣- الالتفات من الخطاب إلى الغيبة:

نحو قوله تعالى: ﴿وَامْرَأَهُ مُؤْمِنَةً إِنِ وَمَبَتْ مُسَهَا لِلنَّبِي إِن أَرَادَ النَّبِي أَرَادَ النَّبِي أَرَادَ النَّبِي أَرَادَ النَّبِي النَّالَةِ عَلَى أَرَادَ النَّبِي وَمَبَتْ مُسَهَا لِلنَّبِي النَّالِيةِ وَهُ وَلَهُ: «إِن أَرَادَ النَّبِي» التفات من الخطاب إلى الغيبة بلفظ الظاهر تنبيها على أن مسبب ذلك النبوة»(٢).

وذكر أبو السعود أن الالتفات للتكرمة (<sup>1)</sup>.

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿ هُو الذي يُسَيِّرُكُمْ فِي الْبَرْ وَالْبَخْرِ حَتَى إِذَا كُتُمْ فِي الْبَرْ وَالْبَخْرِ حَتَى إِذَا كُتُمْ فِي الْفَلْكُ وَجَرَّيْنَ فِي مِيْرِحِ مَلِيّبة ﴾ [يونس: من الآية ٢٢]، قال السّمين الحلبي: «وقوله: «بهم» فيه النّفات من الخطاب إلى الغيبة» (٥). فبين نوع الالتفات من دون ذكر غرضه، ولكنه نقل آراء العلماء في بيان غرض الالتفات في الآية الكريمة، فنقل رأي الزمخشري قائلاً: «قال الزمخشري: فإن قلت: ما فائدة صرف الكلام عن الخطاب إلى الغيبة؟ قلت: المبالغة كأنه يذكر لغيرهم حالهم ليعجبهم منها، ويستدعي منهم الإنكار والتقبيح» (١).

<sup>(</sup>١) البحر المحيط: ٢٠٦/٤.

<sup>(</sup>٢) إرشاد العقل السليم: ٢٠٩/٥.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٥/٢١/.

<sup>(</sup>٤) ينظر: إرشاد العقل السليم: ١٠٩/٧.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ١٧/٤.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه: ١٧/٤، وينظر: الكشاف: ٣٢٣/٢.

وبعد ذلك يذكر رأي ابن عطية في هذا الالتفات قائلاً: «وقال ابن عطية: «بهم» خروج من الخطاب إلى الغيبة، وحسن ذلك، لأن قوله: «كنتم في الفلك» هو بالمعنى المعقول حتى إذا حصل بعضكم في السفن»(١).

ونراه هنا يُناقش رأي ابن عطية ويردُ عليه قوله في الالتفات قائلاً: «فقدر اسمها غائباً، وهو ذلك المضاف المحذوف، فالضمير الغائب يعود عليه ومثله: ﴿ أَوْكُنْلُمَاتُ فِي بَعْنَاهُ مَنْحُ ﴾ [النور: ٤٠] ، تقديره: أو كذي ظلمات، وعلى هذا فليس من الالتفات في شيء»(١).

وذكر السّمين الحلبي أيضاً رأي أبي حيان في غرض الالتفات قائلاً: «وقال الشيخ: والذي يظهر أن حكمة الالتفات هنا هي أن قوله: «هو الذي يسيركم» خطاب فيه امتنان وإظهار نعمة للمخاطبين المُسيَّرين في البر والبحر مؤمنين وكفاراً، والخطاب شامل فحسن خطابهم بذلك ليستديم الصالح على الشكر ولعل الطالح يتذكر هذه النعمة، ولمَّا كان في آخر الآية ما يقتضي أنهم إذا نجوا بغوا في الأرض عدل عن خطابهم بذلك إلى الغيبة لئلا يخاطب المؤمنين بما لا يليق صدوره منهم وهو البغي بغير الحق»(٣).

#### ٤- الالتفات من الغيبة إلى التكلم:

كما في قوله تعالى: ﴿وَإِنْ كُتُمْ فِي رَبِّ مِنَّا نَزُلنا عَلَى عَبْدَا ﴾ [البقرة: من الآية ٢٣]، قال السّمين الحلبي: «وفي قوله: «نزلنا» التفات من الغيبة إلى التكلّم؛ لأنّ قبله: ﴿اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾ [البقرة: من الآية ٢١]، فلو جاء الكلامُ عليه لقيل: مما نزل على عبده، ولكنه النفت للتفخيم» (٤).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١٧/٤، وينظر: المحرر الوجيز: ١٢٨/٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١٧/٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ١٧/٤، وينظر: البحر المحيط: ١٤٢/٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ١٥٢/١.

وهذا رأي أبي حيان وغيره<sup>(١)</sup>.

ومنه قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قُلْمَا لِلْمَلَاكَةُ اسْجُدُواْ لَآدَمَ فَسَجَدُواْ اِلْآ إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتُكْبَرَ
وَكَانَ مِن الْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة: ٣٤]، قال السّمين الحلبي: «وجملة «قلنا» في محل خفض بالظّرف، وفيه التفات من الغيبة إلى التكلم للعظمة»(٢).

وقال أبو السعود: «والالتفات إلى التكلم لإظهار الجلالة وتربية المهابة مع ما فيه من تأكيد الاستقلال»(٢).

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿وَأَنْزِلَ لَكُم مِنِ السَّمَاءِ مَاءَ فَأَنْبَنَا بِهِ حَدَاثِنَ ذَاتَ مُجَهُ ﴾ [النحل: من الآية ٦٠]، قال السَّمين الحلبي: «قوله: «فأنبتنا» هذا التفات من الغيبة إلى التكلم لتأكيد معنى اختصاص الفعل بذاته والإيذان بأنَّ إنبات الحدائق المختلفة الألوان والطُعُومِ مع سقيها بماء واحد لا يقدرُ عليه إلاَّ وحده»(٤).

وهذا التوجيه للمعنى موافق لما ذكره أغلب المفسرين<sup>(٥)</sup>. وذهب البقاعي إلى غرض العظمة قائلاً: «أنبتنا» أي: بما لنا من العظمة»<sup>(١)</sup>. وأمثلته متعددة<sup>(٧)</sup>.

#### ٥- الالتفات من الغيبة إلى الخطاب:

ومثله ما جاء في قوله تعالى: ﴿ إِي الْكُنْدُ وَإِلْكُ نَسْتُعِينَ ﴾ [الفاتحة: ٥]، قال السّمين الحلبي: «وفي قوله: «إياك نعبد» النفات من الغيبة إلى الخطاب؛ إذ لو

<sup>(</sup>١) ينظر: البحر المحيط: ٢٤٥/١، واللباب في علوم الكتاب: ٤٣٣/١، وروح المعاني: ١٩٣/١.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ١/٥٨١.

<sup>(</sup>٣) إرشاد العقل السليم: ٨٧/١.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٥/٣٢٢.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الكشاف: ٣٨٠/٣، والبحر المحيط: ٨٤/٧، وأنوار التتريل: ٢٧٣/٤، واللباب في علوم الكتاب: ١٨٦/١٥، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان: ٣١٣/٥.

<sup>(</sup>٦) نظم الدرر: ٥/٤٣٧.

<sup>(</sup>٧) ينظر: الدر المصون: ١/٥١٩، ١/١٥، ٢/٥٦، ٣/٠٤، ٤١٣/٥، ٥٦٤/١.

جرى الكلام على أصله لقيل: الحمد شه، ثم قيل: إياه نعبد، والالتفات: نوع من الدلاغة»(1).

وهذا ما ذكره أكثر المفسرين (٢)، قال ابن جزي: «ذكر الله تعالى في أول السورة على طريق الغيبة ثم على الخطاب في إياك نعبد وما بعده وذلك يسمى الالتفات وفيه إشارة إلى أن العبد إذا ذكر الله تقرب منه» (٣).

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿وَتَلْكَ حُجَّنُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ نَرْفُكُ دَرَجَاتَ مَنَ وَمنه أيضاً في أيضًا وَاللّهُ عَلَيْمٌ وَالخطاب في الأنعام إلى السّمين الحلبي: «والخطاب في «إنَّ ربكَ» للرسول محمد الله وقيل: لإبراهيم الخليل، فعلى هذا يكون فيه النفات من الغيبة إلى الخطاب منبها بذلك على تشريفه له»(1).

ولم أجد من المفسرين من ذكر هذا الرأي.

و أمثلته كثيرة<sup>(٥)</sup>.

## خامساً: اللف والنشر:

قال ابن منظور: «اللَّف: الصنفُ من الناس من خير أو شر، والنفَّ الشيء تجمع وتكاثف، والنَّشرُ، أنشر الله الريح: أحياها بعد موت وأرسلها نشراً ونشراً»(1).

وعرَّفها السكاكي قائلاً: «اللف والنشر: وهما أن تلف بين شيئين في الذكر، ثم تتبعهما كلاماً مشتملاً على متعلق بواحد وبآخر من غير تعيين، ثقة بأن

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١/٥٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: معاني القرآن للنحاس: ٢٥/١، والكشاف: ١٥٥١، والبحر المحيط: ١٣٩/١، وأنوار التتزيل: ٢٣/١، وإرشاد العقل السليم: ١٦/١.

<sup>(</sup>٣) التسهيل لعلوم التتريل: ١ / ٢٤.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ١١٤/٣.

<sup>(</sup>٥) ينظر: المصدر نفسه: ١/٥٨٥، ١/٢٤، ٢/٧٤، ٣/٧٣، ٣/٥٠٤، ٢/٠٤٤، ٣/٩٧٤، ٤٤٠/٣. ٣/٧٠٥، ٤/٧٨٤، ٥/٣٣٠، ٣/٥٣٠.

<sup>(</sup>٦) لسان العرب، مادة (لف) و (شر).

السامع يرد كلاً منهما إلى ما هو له $^{(1)}$ . وقد ذكره القزويني قائلاً: «وهو ذكر متعدد على التفصيل، أو الإجمال، ثم ما لكل واحد، ثقة بأن السامع يرده إليه $^{(7)}$ .

ثم قسمه على حزبين: الأول: أنْ يكون النشر على ترتيب اللف. والآخر: أنْ يكون النشر على غير ترتيب اللف(٣).

وتحدث السّمين الحلبي عن اللف والنشر وذكر أمثلة متعددة في تفسيره، ومنه قوله تعالى: ﴿ مَلْ يَعْفُرُونَ إِلاَّ أَن تَأْتِهُمُ الْمَلَاكُةُ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ أَوْ يَأْتِي بَعْضُ آيَتِهُمُ الْمَلَاكُةُ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ أَوْ يَأْتِي بَعْضُ آيَت رَبِكَ لاَينَعُمُ فَسالِهَا قَالَمْ تَكُن آمَت مِن قَبْل أَوْكُسَبَت في إِيَاقًا خَيْراً قُلِ السَّمين الحلبي: ﴿ وأصله: يومَ يأتي بعضُ آيات ربك لا ينفع نفساً إيمانها، لم تكن مؤمنة قبل إيمانها بعد، ولا نفساً لم تكسب خيراً، قبل ما تكسبه من الخير بعد، فلف الكلامين، فجعلهما كلاماً واحداً إيجازاً وبلاغة » (٤).

وهذا ما ذكره بعض المفسرين<sup>(٥)</sup>.

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿مَثُلُ الْعَرِفَيْنِ كَالْأَعْنَى وَالْاَصَمْ وَالْبَصِيرِ وَالسّبِيمِ مَلْ يَسْتَوَيّانِ مَثْلاً أَفْلاً تَذَكّرُونِ ﴾ [هود: ٢٤]، قال السّمين الحلبي: «وقد أحسن الزمخشري في التعبير عن ذلك فقال: شبّه فريق الكافرين بالأعمى والأصم، وفريق المؤمنين بالبصير والسميع، وهو من اللف والطباق... قلت: يريد بقوله: اللف أنه لف المؤمنين والكافرين اللذين هما مشبهان بقوله: «الفريقين»، ولو فسر هما لقال: مثل الفريقين المؤمن كالبصير، ومثل الكافر كالأعمى والأصم،

<sup>(</sup>١) مفتاح العلوم، ص٤٢٥.

<sup>(</sup>٢) التلخيص، ص٣٦١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الإيضاح: ٣٥٥/٢، والتلحيص، ص٣٦٢.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٣/٥/٣.

<sup>(</sup>٥) ينظر: اللباب في علوم الكتاب: ٨٩٢٨، وروح البيان: ٩٤/٣، وصفوة التفسير: ٢٨٦/١.

وهي عبارة مشهورة في علم البيان. لفظتان متقابلتان اللف والنشر. وأشار لقول المرئ القيس:

كأنَّ قلوبَ الطَّيرِ رطباً ويابساً لدى وكرهَا العُنَّابُ والحَشَفُ البَالِي (١) أصل الكلام: كأن الرطب من قلوب الطير العناب واليابس منها الحشف فلفه ونشر، وللف والنشر في علم البيان تقسيم كبير»(٢).

وهذا ما ذهب إليه الزمخشري والبيضاوي وغيرهم $^{(7)}$ ، قال البقاعي: «وهو من باب اللف والنشر المرتب» $^{(1)}$ .

وأمثلته متعددة (٥).

## سادساً: الاستطراد:

الاستطراد لغةً: قال ابن منظور: «واطرد الشيء: تبع بعضه بعضاً وجرى. واطرد الأمر: استقام، واطردت الأشياء إذا تبع بعضها بعضاً، واطرد الكلام إذا تتابع»(٦).

الاستطراد اصطلاحاً: هو أن يخرج المتكلم من الغرض الذي هو فيه إلى غرض آخر لمناسبة بينهما، ثم يرجع فينتقل إلى إتمام الكلام الأول»( $^{()}$ ).

وقد عرَّف السَّمين الحلبي هذا اللون البلاغي بقوله: «وهو أن يمدح شيئاً أو يذمه، ثم يأتي آخر الكلام بشيء هو غرضك في أوله» (^)، وذكر له أمثلة قليلة أذكر منها ما جاء في قوله تعالى: ﴿ فَالْهُمَا فَجُورَهَا وَتَمُواهَا ﴿ قَدُ أَنْكُمَ مَن زَكَّاهَا ﴾ أذكر منها ما جاء في قوله تعالى: «قوله: «قد أفلح» فيه وجهان: أحدهما: أنه [الشمس: ٨-٩]، قال السَّمين الحلبي: «قوله: «قد أفلح» فيه وجهان: أحدهما: أنه

<sup>(</sup>۱) ديوانه، ص١٤٥.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٩٠-٨٩/٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكشاف: ٣٦٧/٢، وأنوار التتريل: ٣٢٩/٣، والتحرر والتنوير: ٢٣٦/١١.

<sup>(</sup>٤) نظم الدرر: ١٩/٣.٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الدر المصون: ٥/٣٤٩، ٥/٥٤٠.

<sup>(</sup>٦) لسان العرب، مادة (طرد).

<sup>(</sup>٧) ينظر: الإيضاح: ١١٣/١، ونهاية الإرب في فنون الأدب: ٣٠٢/٢.

<sup>(</sup>٨) الدر المصون: ١٢٧/٤.

جواب القسم والأصل «لقد» وإنما حذفت لطول الكلام. الثاني: أنه ليس بجواب وإنما جيء به تبعاً لقوله: «فألهمها فجورها وتقواها» على سبيل الاستطراد»(١). وهذا التوجيه للمعنى هو المشهور بين المفسرين(٢).

## سابعاً: التقسيم:

التقسيم لغةً: قال ابن منظور: قَسَّمَ: جَزَّأَ، والتقسيم هو تجزئة الشيء وتفريقه (٣).

التقسيم اصطلاحاً: اختلفت فيه العبارات، والكل راجع إلى مقصود واحد، وهو ذكر متعدد ثم إضافة ما لكل واحد من غير تعيين ثقة بأن السامع يرده إليه، وعرَّفه السكاكي بقوله: «هو أن تذكر شيئاً ذا جزأين أو أكثر ثم تضيف إلى كل واحد من أجزائه ما هو له عندك»(1).

وقد ذكر السّمين الحلبي التقسيم في أمثلة متعددة في تفسيره منها ما جاء في قوله تعالى: ﴿ إِنْ مَعْكُ وَالْمَا الْكُورُ مِنْ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٥٣١/٦. وينظر: ٢٥٦/٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف: ٧٦٤/٤، ومدارك التتريل: ٣٢٢/٤، والبحر المحيط: ٤٧٥/٨، واللباب في علوم الكتاب: ٣٦٢/٠، وتفسير السراج المنير: ٣٩٧/٤، وإرشاد العقل السليم: ١٦٤/٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: لسان العرب، مادة (قسم).

<sup>(</sup>٤) مفتاح العلوم، ص٢٠١.

لأنَّ الزمان لم يقم فيه يكون الثلث وشيئاً من الثلثين فيصدق عليه قوله: «إلاً قليلاً» وأما قوله: «ونصفه» فهو مطابق لقوله: أو لاً «نصفه»»(١).

هذا ما نقله من أبي حيان<sup>(۲)</sup>.

وهذا رأي أبي حيان<sup>(؛)</sup>.

وأمثلته متعددة (٥).

## ثامناً: التجريد:

التجريد لغةً: قال ابن منظور: «جرد الشيء: يجرده جرداً وجردهُ: قشّرهُ»<sup>(۱)</sup>. التجريد اصطلاحاً: وهو أن يُنتزَعَ من أمرٍ ذي صفةٍ أمر آخر مثله فيها مبالغة لكمالها فيه»<sup>(۷)</sup>.

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٩/٦، والحجة، ص٧٣١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط: ٣٥٨/٨.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٥٥٦.

<sup>(</sup>٤) ينظر: البحر المحيط: ٢٠٥/٨.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الدر المصون: ١٨٤/٣، ٢٣/٤، ١٢٨/٤، ٤٠٨/٠.

<sup>(</sup>٦) لسان العرب، مادة (جرد).

<sup>(</sup>٧) التلخيص، ص٣٦٨.

<sup>(</sup>٨) الدر المصون: ٢٤٤/٦.

وهو رأي الزمخشري الذي قال: «وقرأ عمرو بن عبيد (وردة) بالرفع، بمعنى: فحصلت سماء وردة، وهو من الكلام الذي يسمى التجريد، كقوله: فلنَنْ بقيتُ لأرحَلنْ بغَزوَة» (١).

وتبعه أبو حيان والبيضاوي وأبو السعود $(^{(1)})$ .

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينِ يَعُولُون رَبَّا مَبُ لَا مِن أَزْوَاجِنَا وَذُوِّاتِنَا قُرْهُ وَمُنه أيضا مِن الحلبي معتمداً على أَعْيُن وَاجْعُلْنَا لِلْمُتَعْيِن إِمَاماً ﴾ [الفرقان: ٧٤]، قال السّمين الحلبي معتمداً على رأي الزّمخشري: «قوله: «من أزواجنا» يجوز أن تكون من لابتداء الغاية وأن تكون للبيان قاله الزمخشري وجعله من التّجريد أي: هَبْ لنا قُرَّة أعينٍ مِن أزواجِنَا كقولك: «رأيت منك أسداً»»(٣).

وفسر أبو حيان الآية بهذا المعنى من دون ذكر لفظ التجريد<sup>(٤)</sup>.

## تاسعاً: التورية:

التورية لغةً: قال ابن منظور: «وريّب الخبر: جعلته ورائي وسترته، ووريت عنه سترته وأظهرت غيره، والتورية الستر»<sup>(۱)</sup>.

وهي عند البلاغيين: أن يطلق لفظ له معنيان قريب وبعيد ويراد به البعيد منهما<sup>(٧)</sup>. اعتمادا على قرينة خفية، والمراد بالقريب ما يقرب من الفهم لكثرة استعمال اللفظ فيه، ويسمى (المورى به) أي: الذي حمل به الخفاء،

<sup>(</sup>١) الكشاف: ٤/٩/٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط: ١٩٤/٨، وأنوار التتزيل: ٢٧٨/٥، وإرشاد العقل السليم: ١٨٢/٨.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٥/٥٦، وينظر: الكشاف: ٣٠٢/٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: البحر المحيط: ٤٧٤/٦.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الدر المصون: ١١٤/١، ١٩٢١، ٢/٦٦١، ٤٣٢-٤٣١، ٢٦٠٢، ٤٩٢/٤، ٥-٢٦٠.

<sup>(</sup>٦) لسان العرب، مادة (ورى).

<sup>(</sup>٧) ينظر: الإيضاح: ١٣٣/١.

والمراد بالبعيد ما بعد عن الفهم لقلة استعمال اللفظ فيه، ويسمى (المورى عنه) أي: الذي وقع عليه الخفاء. والمعنى القريب في التورية يستر المعنى البعيد ويخفيه، حتى كأن المعنى البعيد وراءه وخلفه وهذا وجه المناسبة بين المعنى اللغوي والاصطلاحي للتورية (١).

ولذلك تسمى الإيهام، والتخييل، والمغالطة، ورجح الحموي مصطلح التورية لقربه من مطابقة المسمى (٢).

والتورية أربعة أنواع: التورية المبنية، والتورية المجردة، والتورية المرشحة، والتورية المهيأة (٣).

ولم أجد من المفسرين من ذهب إلى هذا الرأي.

## عاشراً: الاستدراج:

لغة: الاستدراج من استدرج، استدرجه بمعنى أدناه منه على التدريج فتدرَّج هو، وفي التنزيل العزيز: (سَتَسَنَدْرِجُهُمِنْ حَيْثُ لاَيْكُونَ )[الأعراف: ١٨٢]،

<sup>(</sup>١) ينظر: دراسات منهجية في علم البديع، ص١٢٨.

<sup>(</sup>۲) ينظر: المثل السائر: ۲۱۰/۲، وتحرير التحبير، ص۲٦٨، ومفتاح العلوم، ص٢٠١، وحزانة الأدب، ص٢٣٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: معجم المصطلحات البلاغية: ٣٨٦/٢.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٢٠٩/٤.

أي: سنأخذهم قليلاً قليلاً ولانباغتهم، وقيل: إنَّ معناه سنأخذهم من حيث لا يحتسبون (١).

وفي الاصطلاح البلاغي: هو التوصل إلى حصول الغرض من المخاطب والملاطفة له في بلوغ المعنى المقصود من حيث لا يشعر به، وفي ذلك من الغرائب والدقائق ما يوثق السامع ويطربه؛ لأنَّ مبنى صناعة التأليف عليه ومنشأها منه (٢).

وعرف السمّين الحلبي الاستدراج بقوله: «وهو أن يَذكُرُ لمخاطبه أمراً يُسلّمُهُ وإن كان بخلاف ما يذكر حتى يصغي إلى ما يلقيه إليه؛ إذ لو بدأه بما يكره لم يصغ»<sup>(٦)</sup>. ومثل له بقوله تعالى: ﴿قُلْمَنِ يَرْزُقُكُم مِنِ السّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ قُلِ يكره لم يصغ»<sup>(٦)</sup>. ومثل له بقوله تعالى: ﴿قُلْمَنِ يَرْزُقُكُم مِنِ السّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ قُلِ اللّهُ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُم لَعَلَى مُدَى أَوْ فِي ضَلَّالٍ مُبين ﴾ [سبأ : ٢٤]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «أو إياكم» عطف على اسم إن وفي الخبر أوجه:

أحدها: أن الملفوظ به «خبر)» الأول وحذف خبر الثاني للدلالة عليه أي: وإنا لعلى هدى أو في ضلال.

والثاني: العكس أي: حذف الأول والملفوظ به خبر الثاني وهو خلاف المشهور... وهذان الوجهان لا ينبغي أن يُحملا على ظاهرها قطعاً؛ لأنَّ النبي الله لم يَشُكُ أنه على هدى ويقين وأنَّ الكفار على ضلال وإنما هذا الكلام جار على ما يتخاطب به العرب من استعمال الإنصاف في محاوراتهم على سبيل الغرض والتقدير. ويسميه أهل البيان الاستدراج... ونظيره قولهم: أخزى الله الكاذب منّى ومنك. ومثله قول الآخر:

فَأَيُّ مَا وأَيُّكَ كَانَ شَرًّا فَقِيدَ إِلَى الْمُقَامَةِ لا يراها الله الله الله الله على الله المائة الم

<sup>(</sup>١) ينظر: لسان العرب، مادة (درج).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الجامع الكبير، ص٢٣٥، ومعجم المصطلحات البلاغية: ١٢٠/١.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٥/٥٤٥.

<sup>(</sup>٤) البيت للعباس بن مرداس، ديوانه، ص١٤٨.

أَتَهجُوهُ ولسْتَ لهُ بكُفْءٍ فَشَرُّكُمَا لخيرُكُمَا الفِدَا<sup>(۱)</sup> مع العلم لكل أحد أنه ﷺ خير خلق الله كلهم»<sup>(۱)</sup>.

وذكر ابن عطية هذا المعنى من دون التصريح بلفظ الاستدراج قائلاً: «وقوله تعالى: «وأنا أو إيًاكم» تلطف في الدعوة والمحاورة...»<sup>(٣)</sup>، وتبعه الزمخشري والنسفي والنيسابوري<sup>(٤)</sup>.

### أحد عشر: المبالغة:

لغة: لها تعريفات متعددة. منها: «الباء واللام والعين أصل واحد وهو الوصول الله والله الشيء. تقول بلغت الشيء إذا وصلت الله وقد تسمى المشارفة بلوغاً عن المقاربة، والبُلغة ما يبتلغ به من عيش وكأنّه يراد أنه يبلغ رُتبة المكثر إذا رضي ومنع، وبالغ يبالغ مبالغة وبلاغاً إذا اجتهد في الأمر والمبالغة أن تبلغ في الأمر جهدك»(٥).

ولأجل هذه الدلالة صحَّ أن تطلق وصفاً لمن يبذل أقصى الغاية من جهده وطاقته في الأمر ليس بعده من مزيد (1). وهذا ما ذهب إليه الزمخشري.

وفي الاصطلاح: عرقها الرماني بقوله: «هي الدلالة على كبر المعنى على جهة التغيير عن أصل اللغة لتلك الإبانة»(٧)، وحدّها أبو هلال العسكري

دیوانه، ص۷٦.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٥/٥٤٠.

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز: ٤٨٤/٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الكشاف: ١/٩٠٠، ومدارك التتريل: ٣٢٦/٣، وغرائب القرآن ورغائب الفرقان: ٥٩٦/٥.

<sup>(</sup>٥) معجم مقاييس اللغة: ٢/١،٣٠، وينظر: لسان العرب: مادة (بلغ).

<sup>(</sup>٦) ينظر: أساس البلاغة، ص٥٠.

<sup>(</sup>٧) النكت في إعجاز القرآن، ص٩٦، وينظر: معجم المصطلحات البلاغية: ١٨٢/٣.

بقوله: «المبالغة: أن تبلغ بالمعنى أقصى غاياته، وأبعد نهاياته، ولا تقتصر في العبارة عنه على أدنى منازله وأقرب مراتبه»(١).

وقسمها البلاغيون على ثلاثة أقسام: تبليغ وإغراق وغلو، وهذا هو التقسيم الشائع عند جمهور البلاغيين قديماً وحديثاً. والذي ثبت عند أهل التفسير ضربان:

الأول: مبالغة في الوصف بأن يخرج إلى حدّ الاستحالة، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلاَ مَبِالغَةُ فَي الوصف بأن يخرج إلى حدّ الاستحالة، ومنه أيضاً: ﴿ وَلاَ النَّهِ مَنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَ

والثاني: مبالغة بالصيغة، وصيغ المبالغة هي: (فعلان) و (فعيل) و (فعال) و (فعال) و (فعل) و (فعل) و (فعل) و (فعل).

وقد أشار السمين الحلبي إلى كم كثير من شواهد المبالغة في تفسيره، وقد تناول أغلب صيغها التي ذكرها البلاغيون، ومنها ما قاله في معرض تفسيره لقوله تعالى: ﴿وَإِنْ نَائِناً مُمْ فِي شَعَالَ ﴾ [البقرة: من الآية ١٣٧]، قال السمين الحلبي: «قوله: «في شقاق» خبر لقوله: «هم»، وجعل الشقاق ظرفاً لهم، وهم مظروفون له مبالغة في الإخبار باستعلائه عليهم، وهو أبلغ من قولك هم مشاقون» (٦).

وهذا قريب مما ذكره أبو حيان بقوله: «فالشقاق مسول عليهم من جميع جوانبهم، ومحيط بهم إحاطة البيت بمن فيه. وهذه مبالغة في الشقاق الحاصل لهم بالتولى»(<sup>1)</sup>.

<sup>(</sup>١) كتاب الصناعتين، ص٣٦٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: شروح التلخيص: ٣٦٦/٤، والإتقان: ٣٤٠/٣.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٣٨٧/١.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط: ٥٨٢/١.

ومنه قوله تعالى: ﴿وَمُوَ الْفُنُورُ الْوَدُودُ﴾ [البروج: ١٤]، قال السَّمين الحلبي: «قوله: «الودود» الودود: مبالغة في الوادِّ»(١).

و هو ما ذكره أبو حيان و الآلوسي<sup>(٢)</sup>.

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿ الْجَعَلُ الْآلَهُ اللهِ وَاحداً الْفِ مَذَا لَشَي عُجَابُ اص : ٥]، قال السَّمين الحلبي: «قوله: «عجاب» مبالغة في عجيب كقولهم رجل طُوال وأمر شراع فهما أبلغ من طويل وسريع» (٣).

وهذا ما ذهب إليه أبو حيان والبيضاوي والبقاعي وأبو السعود (٤).

وقوله تعالى: ﴿ لَوْ يَجِدُونِ عَلْجًا أَوْ مَنَارَاتِ أَوْ مُدَّحَلًا لَكُواْ اللّهِ وَهُمْ يَجْمَحُونِ ﴾ [التوبة: ٧٥]، قال السَّمين الحلبي: «والمُدَّخَلُ: مُفتَعل مِنَ الدخول وهو بناء مبالغة في هذا المعنى »(٥). وهو رأي ابن جزي وأبي حيان (١).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٥٠٤/٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط: ٨/٥٤، وروح المعاني: ٩٢/٩.

<sup>(</sup>٣) الدر المصون: ٥/٥٢٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر: البحر المحيط: ٣٦٩/٧، وأنوار التتريل: ٣٦/٥، ونظم الدرر: ٣٥٩/٦، وإرشاد العقل السليم: ٢١٥/٧.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ٤٧٤/٣.

<sup>(</sup>٦) ينظر: التسهيل لعلوم التتريل: ٤٦٤/١، والبحر المحيط: ٥٦/٥.

## المبحث الثاني

## المحسنات اللفظية

## أولاً: التجنيس:

لغةً: قال ابن منظور: «يقال: هذا يجانس هذا أي: يشاكله»(١).

وفي الاصطلاح: عرفها ابن المعتز بقوله: «وهو أن تجيء الكلمة تجانس أخرى في بيت شعر وكلام، ومجانستها لها أن تشبهها في تأليف حروفها»(٢).

وأدخله السكاكي ضمن المحسنات اللفظية قائلاً: «وهو تشابه الكلمتين في اللفظ» $\binom{(7)}{}$ .

وقال عنه القزويني: «وأما اللفظي: فمنه الجناس بين اللفظين، وهو تشابههما في اللفظ، والتام منه أن يتفقا في أنواع الحروف وأعدادها وهيئاتها وترتيبها» (أ). وهو ضرب من التكرار المؤكد للنغم من خلال التشابه الكلي، أو الجزئي في تركيب الألفاظ، فهذا التشابه في الجرس يدفع إلى التماس معنى تنصرف إليه اللفظتان بما يثيره من انسجام بين نغم التشابه اللفظي ومدلوله على المعنى» (٥).

وقد تناول السَّمين الحلبي التجنيس في تفسيره وعُني به، وحدَّد قسماً من أنواعه التي ذكرها البلاغيون في كتبهم.

<sup>(</sup>١) لسان العرب، مادة (جنس).

<sup>(</sup>٢) كتاب البديع، ص٢٥.

<sup>(</sup>٣) مفتاح العلوم، ص٤٢٩.

<sup>(</sup>٤) التلخيص، ص٣٤٨.

<sup>(</sup>٥) ينظر: حرس الألفاظ، ص٢٨٤.

ومما جاء في تفسيره من أنواع الجناس: تجنيس التحريف: وعرقه السّمين الحلبي بقوله: «التجنيس المُحرقف وهو أن يقع الفَرْقُ بين اللفظين بحرف» (۱)، ومثل له بقوله تعالى: ﴿ ذَلِكُم بِمَا كُنُمُ تَمْرَحُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْعَقْ وَبِمَا كُتُمْ تَمْرَحُونَ فِي اللّهُ بَعْدِ الْعَقْ وَبِمَا كُتُمْ تَمْرَحُونَ فَي اللّهُ وَلِه اللّهُ وَلِه اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَه اللّهُ الللّهُ ا

وهذا ما نقله من أبى حيان (٣).

وذكر أيضاً تجنيس التشكيل: وعرفه قائلاً: «وهو أن يكون الشكل فارقاً بين الكلمتين» (أ)، ومثل له بقوله تعالى: ﴿وَهُو يُعِلّمُ وَلاَ يُعلّمُ اللّهُ الأَيْعام: من الآية ١٤]، قال السّمين الحلبي بعد ذكر قراءات الآية: «... فهذه ست قراءات، وفي بعضها وهو تخالف الفعلين من صناعة البديع تجنيس، يسمى تجنيس التشكيل...، وسماه أسامة بن منقد تجنيس التحريف، وهذه التسمية فظيعة، وتسميته بتجنيس التشكيل أولى» (٥).

وهذا الرأي ذكره أبو حيان<sup>(١)</sup>.

ومن أنواع التجنيس التي ذكرها السَّمين الحلبي تجنيس التصريف: وعرَّفه بقوله: «وهو أن تشترك الكلمتان في لفظ ويفرق بينهما بحرف ليس في الأخرى» (٧)، وذكر أمثلة متعددة منها ما جاء في قوله تعالى: ﴿وَمُمْ يَنْهُونَ عَنْهُ وَيَثَأُونَ عَنْهُ وَيَثَأُونَ ﴾ [الأنعام: ٢٦]، قال

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٦/٦٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٢/٢٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط: ٣٥٥٥، وتفسير السراج المنير: ٣٩٧/٣.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٢١/٣.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ٢١/٣.

<sup>(</sup>٦) ينظر: البحر المحيط: ٩٠/٤.

<sup>(</sup>٧) الدر المصون: ٢٠١/٤، وينظر: ٣٥/٣، و٥/٥٠٠.

و هذا ما ذكره أبو حيان<sup>(۳)</sup>. و أمثلته متعددة (1)

وذكر أيضاً التجنيس المماثل:

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَكُنُوا النَّهَادَةُ وَمَن يَكُنْهَا فَالْهُ أَنْمُ قَلْبُهُ ﴾ [البقرة: من الآية ٢٨٣]، قال السَّمين الحلبي: «وقد اشتملت هذه الآية على أنواع من البديع منها: التجنيس المماثلُ في قوله: «ولا تكتموا الشهادة ومَنْ يكتُمْها» (٥٠).

وهذا ما ذكره أبي حيان<sup>(٦)</sup>.

وذكر تجنيس التغاير: قال المصري: «هو أن تكون إحدى الكلمتين اسماً والآخر فعلاً»(۱)، وذكر السّمين الحلبي هذا النوع في قوله تعالى: ﴿ يَعْمَلُ اللّهُ الرّبَا وَالآخر فعلاً اللهُ الرّبَا وَلَا اللهُ اللهُ الرّبَا وَلَا اللهُ على المُعَدّقات ﴿ [البقرة: من الآية ٦٧٦]، فقال: «وقد اشتملت هذه الآية على نوعين من البديع... والثاني: تجنيس التغاير في قوله: «الربا ويربى»؛ إذ أحدهما اسم والآخر فعل (١). وهو رأى أبي حيان (١). وأمثلته متعددة (١).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب (الزكاة)، باب (الخيل معقود في نواصيها...): ٢٨٤٩: ٢٩٨/٧.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٣٥/٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط: ١٠٤/٤، وإتمام الدراية لقراء النقاية، ص١٣٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الدر المصون: ٢٠٨/٤، ٥/٥٠٥.

<sup>(</sup>٥) الدر المصون: ٦٩٠/١.

<sup>(</sup>٦) ينظر: البحر المحيط: ٣٧٤/٢، واللباب في علوم الكتاب: ٥١٤/٤.

<sup>(</sup>٧) تجرير التحبير، ص٤٠١، وبديع القرآن، ص٢٨، وينظر: معجم المصطلحات البلاغية: ٧٢/٢.

<sup>(</sup>٨) الدر المصون: ١٦٤/١.

<sup>(</sup>٩) ينظر: البحر المحيط: ٣٥٠/٢.

## ثانياً: رد العجز على الصدر:

الرد: صرف الشيء ورجعه، والمراد مصدر رددت الشيء (١).

وهو في الاصطلاح: لون من ألوان المماثلة اللفظية قوامه أن يرد المتكلم إعجاز الكلام على صدوره، فيدل بعضه على بعض<sup>(٦)</sup>، ويسمى التصدير<sup>(1)</sup>، قال ابن القيم الجوزية: «رد العجز على الصدر ويسمى التصدير من ضروب البيان وفنون التلعب باللسان»<sup>(٥)</sup>.

وقد ذكر السمين الحلبي هذا اللون البديعي في قوله تعالى: (مَا عَلَيْكُ مِنَ عَلَيْكُ مِنَ مِسَائِهِم مِنِ شَمَى وَمَا مِن حَسَائِكُ عَلَيْهِم مِن شَمَى وَمَا مِن حَسَائِكُ عَلَيْهِم مِن شَمَى وَمَا مِن وَمَا مِن حَسَائِكُ عَلَيْهِم مِن شَمَى وَمَا الله وما الله وما الله وما المعنى الجملتين ما يسميه أهل البديع: رد الإعجاز على الصدور كقولهم: (عادات السادات، سادات العادات)، ومثله في المعنى في المعنى قول الشاعر:

وَلَيسَ الذِي حَلَّلَتِهِ بِمُحَلَّل وليسَ الذي حرَّمته بحرَام (١) » (٧)

وقال الزمخشري: «قلت: أما كفى قوله: «ما عليك من حسابهم من شيء» حتى ضم إليه «وما من حسابك عليهم من شيء؟ قلت: قد جُعلت الجملتان بمنزلة جملة واحدة، وقصد بهما مؤدى واحد»(^).

وهذا رأي أبي حيان والشربيني (١).

<sup>(</sup>١) ينظر: الدر المصون: ١/٦٩٠.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، مادة (ردد).

<sup>(</sup>٣) ينظر: البديع في علم البديع، ص١٤٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر: تحرير التحبير، ص١٦٦، وحزانة الأدب، ص١١٤.

<sup>(</sup>٥) الفوائد المشوق، ص٢٦٤.

<sup>(</sup>٦) البيت للبحتري وهو في ديوانه: ٢٠٠١/٣.

<sup>(</sup>٧) الدر المصون: ٧٠/٣.

<sup>(</sup>٨) الكشاف: ٢٨/٢.

ومنه قوله تعالى: ﴿ أُولِي اللَّيْلَ فِي الْقَهَارِ وَتُولِي النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَتَخْرِجُ الْحَيْ وَرُزُقُ مَنِ النَّيْتِ وَتُخْرِجُ النَّبِتِ وَتَخْرِجُ النَّبِتِ وَتَخْرِجُ النَّبِتِ وَتَخْرِجُ النَّبِيّ وَرَدُولُ مَنِ الْمَيْتِ وَمُنْها: رَدُّ الْمَيْتِ وَلَا السَّمِينِ الْحَلْبِي: ﴿ وَاشْتَمَلْتَ هَذَهُ الآية عَلَى أَنُواعَ البديع... ومنها: رَدُّ الأعجازِ على الصدور، والصدور على الإعجاز في قوله: ﴿ وَتَخْرِجُ اللَّهِ لَمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَتَخْرِجُ المَّيْتُ وَنَوْلِجُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وهو ما ذكره أبو حيان<sup>(٣)</sup>.

## ثالثاً: الترصيع:

لغةً: قال ابن منظور: «رصع الشيء: عقده عقداً مثلثاً متداخلاً، وإذا أخذت سيراً فعقدت فيه عقداً مثلثة فذلك الترصيع. والترصيع: التركيب، يقال: تاج مرصع عبالجوهر وسيف مرصع أي: محلّى بالرصائع وهي حلق يُحلّى بها الواحدة رصيعة، ورصع العقد بالجوهر: نظمه فيه وضم بعضه إلى بعض»(1).

وهو في الاصطلاح البلاغي: عبارة عن مقابلة كل لفظة من صدر البيت أو فقرة النثر بلفظة على وزنها ورويها<sup>(٥)</sup>. وعرَّفها السكاكي بقوله: «هو أن تكون الألفاظ مستوية الأوزان متفقة الإعجاز»<sup>(١)</sup>.

وذكر السَّمين الحلبي هذا النوع في معرض تفسيره لقوله تعالى: ﴿إِذْ تَبَرَّأُ الَّذِينِ الْبِعُواْ مِنِ الَّذِينِ الْبَعُواْ وَرَأُواْ الْعَذَابَ وَتَعَلَّمَتْ مِيمُ الْأَسْبَابُ ﴾ [البقرة: ١٦٦]،

<sup>(</sup>١) ينظر: البحر المحيط: ١٤١/٤، وتفسير السراج المنير: ٣٣٦/١.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٢/٨٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط: ٤٣٨/٢.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب، مادة (رصع).

<sup>(</sup>٥) ينظر: خزانة الأدب: ٤٠٩/٢.

<sup>(</sup>٦) مفتاح العلوم، ص١٨٧.

فقال: «وقد وُجِد هنا نوع من أنواع البديع وهو الترصيع، وهو عبارة عن تسجيع الكلام، وهو هنا في موضعين، أحدهما «اتبعوا من الذين اتبعوا» ولذلك حَذَفَ عائد الموصول الأول فلم يقل: من الذين اتبعوهم لفوات ذلك. والثاني: «ورأوا العذاب وتقطعت بهم الأسباب» وهو كثير في القرآن: ﴿وَكُنْتُم مِآخِذِيه إِلاَ الْمُنْ مُونَا فَيه الله الله الله المناب الله المناب الله المناب الله المناب الله المناب الله المناب المناب

وهذا رأي أبي حيان<sup>(٢)</sup>.

## رابعاً: التضمين:

ضمَّنَ الشيءَ الشيءَ: أودعه إياه كما تودع الوعاءَ المتاع، وقد تضمَّنه هو، والمضمَّن من الشعر ما ضمنته بيناً (٣).

وهو في الاصطلاح يطلق على أشياء:

أحدها: إيقاع لفظ موقع غيره؛ لتضمنه معناه، وهو نوع من المجاز.

الثاني: حصول معنى فيه من غير ذكر له باسم هو عبارة عنه، وهذا نوع من الإيجاز.

الثالث: تعلُّق ما بعد الفاصلة بها، وهذا مذكور في نوع الفواصل.

الرابع: إدراج الغير في أثناء الكلام لقصد تأكيد المعنى، أو ترتيب النظم؛ وهذا هو النوع البديعي<sup>(٤)</sup>. والتضمين بلاغياً هو استعارة كلام الآخر وإدخاله في الكلام الجديد<sup>(٥)</sup>.

وذكر السَّمين الحلبي أمثلة كثيرة لهذا اللون البديعي في تفسيره أذكر منها ما جاء في قوله تعالى: ﴿ الَّذِينِ اَسُنَحُبُونِ الْحَيَاةَ الدُّنَيَا عَلَمِ الْآخِرَةِ ﴾ [إبراهيم: من الآية ٣]،

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ١/١٣١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط: ٦٤٧/١، واللباب في علوم الكتاب: ١٤٦/٣، وصفوة التفيسر: ٧/١١.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب، مادة (ضمن)، وينظر: معجم المصطلحات البلاغية: ٢٦٠/٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الإتقان: ٣٠٢/٣، ومعترك الأقران: ٣٠٢/١.

<sup>(</sup>٥) ينظر: كتاب الصناعتين، ص٣٦٥، ومعجم المصطلحات البلاغية: ٢٦٣/٢.

قال السَّمين الحلبي: ««يستحبون» استفعلَ فيه، بمعنى أفعل، كـ«استجاب»، بمعنى: أجاب... وضمن معنى الإيثار، ولذلك عدى بــ«علَى»»(١).

وهذا رأي الراغب الأصفهاني الذي قال: «أي: إن آثروه عليه، وحقيقته الاستحباب: أن يتحرى الإنسان في الشيء أن يحبه، واقتضى تعديته بـ (على) وحتى الإيثار»(7)، وهذا ما ذكره أبو حيان وغيره(7).

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿مَا كَانَ لِمِي مِنْ عَلْمٍ بِالْمَالِ الْأَعْلَى إِذْ يَخْصُرُونَ ﴾ [ص: ٦٩]، قال السّمين الحلبي: «قوله: «بالملأ» متعلق برمن علم» مُضمّن معنى الإحاطة فلذلك تعدى بالباء»(٤).

وهو ما ذكره بعض المفسرين<sup>(٥)</sup>.

وأمثلته متعددة (٦).

### خامساً: القلب:

القلبُ لغةً: تحويل الشيء عن وجهه، قلبه يقلبُه قلباً (٧).

وهو في اصطلاح البلاغيين: من الخروج على مقتضى الظاهر وذلك بأن يجعل أحد أجزاء الكلام مكان الآخر، والآخر مكانه على وجه يثبت حكم كل منهما للآخر (^).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٢٥١/٤.

<sup>(</sup>٢) المفردات: ٢٠٦/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط: ٣٩٣/٥، واللباب في علوم الكتاب: ٣٣٣/١١، والتحرير والتنوير: ٢١٨/١٢.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٥٤٤/٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: اللباب في علوم الكتاب: ٢٥١/١٦، وتفسير السراج المنير: ٣٤٤/٣، والتحرير والتنوير: ١٨٧/٢٣.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الدر المصون: ١/٣٢، ٣١٢، ٣١٠٤، ٣١٠/، ٣٦٥/٣، ٢٦/٤، ٢٤٠٠.

<sup>(</sup>٧) ينظر: لسان العرب، مادة (قلب).

<sup>(</sup>٨) ينظر: شروح التلخيص: ٢/٦٨١، ومعجم المصطلحات البلاغية: ٣/١٤٠/٣.

وتكلم السكاكي عن هذا النوع البديعي بعد أن جعله من المحسنات اللفظية فقال: «إن هذا النمط مسمى فيما بيننا بالقلب، وهي شعبة من الإخراج، لا على مقتضى الظاهر، ولها شيوع في التراكيب، وهي مما يورث الكلام ملاحة ولا يشجع عليها إلا كمال البلاغة، تأتي في الكلام وفي الأشعار وفي التنزيل، يقولون: عرضت الناقة على الحوض يريدون عرضت الحوض على الناقة»(١).

وقد تناول السَّمين الحلبي هذا اللون البديعي في تفسيره بالشرح والتفصيل وتكلَّم في مسألة مشروعيته أهي جائزة أم لا، قائلاً: «وللناس فيه – أي القلب – ثلاثة مذاهب: الجواز مطلقاً، المنع مطلقاً، التفصيل بين أن يفيد معنى بديعاً فيجوز، أو لا فيمتنع»(٢).

ومن خلال تتبعي لهذا النوع في تفسيره وجدت أنه يُجيز وقوع القلب إذا دلً على معناً بديعياً، ففي معرض تفسيره لقوله تعالى: ﴿ كُلُّ مُس ذَاقَةُ الْمَوْتِ ﴾ [آل عمران: من الآية ١٨٥]، قال: «وأضيف «ذائق» إلى ضمير «كل» باعتبار لفظها، ويكون هذا من باب القلب في الكلام؛ لأنَّ النفس هي التي تذوقُ الموت وليسَ الموت يذوقُها، وهنا جَعلَ الموت هو الذي يذوق النفس قلباً للكلام لفهم المعنى، كقولهم: (عَرضتُ الناقة على الحوض)، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَيُوم يُعْرَضُ اللّذِينَ كُمْرُوا عَلَى النّارِ ﴾ [الأحقاف: من الآية ٢٠]، و (أدخلت القلنسوة في رأسي)، وقوله:

مِثْلَ الْقَنَافِذِ هَدَّاجُون قَدْ بَلَغَتْ نَجَرَانُ أَوْ بُلِّغَتْ سَوْءَاتِهِمْ هَجَرُ<sup>(٣)</sup>
الأصل: عرضت الحوض على الناقة، ويوم تعرض النار عليهم، وأدخلت رأسي في القلنسوة، وبُلِّغِت سوءاتهم هجراً، فقلب»<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) مفتاح العلوم، ص١١٨.

<sup>(</sup>٢) الدر المصون: ٣١٤/٣.

<sup>(</sup>٣) البيت للأخطل وهو في ديوانه، ص٢٠٩.

<sup>(</sup>٤) الدر المصون: ٢٧٧/٢.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الدر المصون: ٨٦/٢، ٢/٤٣١، ٥٤٤٥.

### سادساً: التلميح:

التلميح في اللغة: جاء في اللسان: «لمح إليه يَلمَح لمحاً وألمح: اختلس النظر، وقال بعضهم: لمح: نظر»(١).

وهو في الاصطلاح البلاغي: «هو أن يشار في فحوى الكلام إلى مثل سائر أو شعر نادر أو قصة مشهورة من غير أن يذكره»<sup>(۲)</sup>، وجعله القزويني في باب السرقات<sup>(۱)</sup>.

وقد ذكر السَّمين الحلبي هذا النوع في تفسيره لقوله تعالى: ﴿مَا عَلَمِي الْمُحْسِينِ مِن سَبِيلِ وَاللّهُ غَنُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [التوبة: من الآية ٩١]، فقال: «قال بعضهُم (٤): وفي هذه الآية نوع من البديع يسمى التلويح وهو: أن يُشار إلى قصة مشهورة أو مثل سائر أو شعر نادر في فحوى كلامك من غير ذكره، ومنه قوله:

اليومَ خمرٌ ويبدوا بعده خَبَرُ والدهرُ مِنْ بين إنعامٍ وإبْآس (°) يشير لقول امرئ القيس لمَّا بلغه قتلُ أبيه: اليومَ خمرٌ وغداً أمر. وقول الآخر:

فواللهِ ما أدري أأحلامُ نائم ألَّت بنا أم كان في الركب يوشَعُ<sup>(٢)</sup>

يُشير إلى قصة يوشع المَنْ واستيقافِه الشمس...

وكأن هذا الكلام وهو ﴿ مَا عَلَى الْمُحْسِينَ مَنْ سَيلٍ ﴾ (٧) اشتُهر ما هو بمعناه بين الناس فأشار إليه من غير ذكر الفظه. ولما ذكر الشيخ التاميح لم يُقيِّده بقوله: «من غير ذكره» ولابد منه، لأنه إذا ذكره بلفظه كان اقتباسا وتضميناً»(٨).

<sup>(</sup>١) لسان العرب، مادة (لمح).

 <sup>(</sup>۲) لهاية الإيجاز، ص۱۱۲، وينظر: الإيضاح في شرح مقامات الحريري، ص۲۲، ومعجم المصلحات البلاغية: ۳٤٤/۳.

<sup>(</sup>٣) ينظر: التلخيص، ص٤٢٧.

<sup>(</sup>٤) ينظر: البحر المحيط: ٥٨٨٥.

<sup>(</sup>٥) البيت لبشار بن برد، ديوانه: ١٠٠/٤.

<sup>(</sup>٦) البيت لأبي تمام، ديوانه، ص٣٨٧.

<sup>(7)</sup> سورة التوبة: الاية ٩١ .

<sup>(</sup>٨) الدر المصون: ٣/١٩١، وينظر: البحر المحيط: ٨٨/٥.

## الخاتمة

- ا. دقة تسمية السمين الحلبي تفسيره بـ (الدر المصون فـي علـوم الكتـاب المكنون)؛ فإنه يتلاءم وطبيعة منهجه الذي اختارة لنفسه، وهو وجود تأليف يضم جميع علوم القرآن، فقد جمـع فيـه العلـوم الخمـسة: الإعـراب، والتصريف، واللغة، والمعاني، والبيان، ذلك فإن القارئ وطالب العلم يجـد بغيته في هذا التفسير فهو يلتقي بتحليل مفصل لكلمـات القـرآن الكـريم وأصولها واشتقاقاتها وتطورها واستعمالها.
- ٧. اعتماد السمين الحلبي على آراء اللغويين والمفسرين الذي سبقوه كالزمخشري وابن عطية والعكبري وأبي حيان الذي كان شيخه، فهو من أكثر العلماء الذين اعتمد عليهم أي أبي حيان فقد كان ينقل آراءه نقلاً مُطابقاً، ولكننا نجده في بعض المواضيع يخالف شيخه ويُناقش آراءه، وهذا يدل على قوة شخصيته العلمية وعدم اعتماده على النقل فقط.
- ٣. توصل البحث ومن خلال مقارنة أقوال السمين الحلبي مع أقوال علماء التفسير والبلاغة، الى أن السمين الحلبي قد فهم جميع المصطلحات البلاغية التي أوردها في تفسيره فهما واضحا دقيقا لا يتعارض مع أقوال من سبقه من العلماء.
- ٤. توسع السمين الحلبي في علم المعاني أكثر من علم البيان والبديع ، وهذا واضح من مقدرته اللغوية وثقافته المعرفية في النحو واصوله ، وهذا مما انعكس واضحاً في تناوله لعلم المعاني .
- هتم بعلمي البيان والبديع وحلل الكثير من الآيات تحليلاً جمالياً وهذا مما
   اكسب تفسيره قيمة علمية عالية .

## المصادروالمراجع

## القرآن الكريم .

### - j -

- إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربع عشر، احمد بن عبد الغني الدمياطي، (ت١١١٧هـ)، تصحيح: علي الضباع، دار الندوة الجديدة، (د. ت.).
- الإِتقان في علوم القرآن، جلال الدين السيوطي، (ت ٩١١هـ.)، تحقيق : محمد أبي الفضل إبراهيم، دار الندوة، القاهرة، ط٣، ٢٠٥هـ.
- إتمام الدراية لقراء النقاية، جلال الدين السيوطي، (ت٩١١هـ)، تحقيق : الشيخ إبراهيم العجوز، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٥هـ-١٩٨٥م.
- إرشاد العقل السليم الى مزايا القرآن الكريم، محمد بن محمد العماري أبي السعود، (ت ٩٥١هـ)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، (د. ت.).
- أساليب الطلب عند النحويين والبلاغيين، د. قيس إسماعيل الأوسي، بيت الحكمة، بغداد، ١٩٨٨م.
- أسرار البلاغة في علم البيان، عبد القاهر الجرجاني، (ت٤٧١هـ)، صححها السيد محمد رشيد رضا، دار المعرفة، بيروت، (د.ت.).
- إعجاز القرآن، أبي بكر محمد بن الطيب الباقلاني، (ت٤٠٣هـ)، تحقيق : السيد احمد صقر، دار المعارف، مصر، ط٤، ١٩٧٧م.
  - الإعلام، خير الدين الزركلي، دار العلم للملايين، بيروت، ط٤، ٩٧٩م.
- إملاء ما من به الرحمن من وجوه الإعراب والقراءات في جميع القرآن، أبي
   البقاء عبد الله بن الحسين بن عبد الله العكبري، (ت٢١٦هـــ)، دار الكتـب
   العلمية، بيروت، ط١، ١٣٩٩هــ-١٩٧٩م.
- الإنصاف في مسائل الخلاف، أبو البركات عبد الرحمن بن محمد، ابن الانباري، (ت٥٧٧هـ)، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، ط٤، ١٩٦١م.
- أنوار التنزيل في أسرار التأويل، ناصر الدين أبي سعيد عبد الله بن عمر بن محمد البيضاوي الشيرازي، (ت ٧٩١هـ) دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٩٨٨م.

- الإيضاح في علوم البلاغة، محمد بن عبد الرحمن القزويني، (ت٧٣٩هـ)، شرح د. محمد عبد المنعم خفاجي، الشركة العالمية للكتاب، (د.ت).

#### - ں -

- بحر العلوم، أبو الليث نصر بن محمد بن إبراهيم السمرقندي الفقيه الحنفي، (ت ٧٢١هـ)، تحقيق: د. محمود مطرجي، دار الفكر، بيروت، (د.ت.).
- البحر المحيط، محمد بن يوسف أبي حيان الأندلسي، (ت٥٤٥هـ)، تحقيق: الشيخ عادل احمد عبد الموجود، الشيخ علي محمد عوض، وشارك في التحقيق، د. زكريا عبد المجيد النوقي، د. احمد النجولي الجمل، دار الكتب العلمية، لبنان، بيروت، ط١، ٢٢٢هـ ٢٠٠١م.
- البحر المديد، احمد بن محمد بن المهدي بن عجيبة الحسيني الإدريسي، (ت١١١٨هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٢، ٢٢٣هــ-٢٠٠٢م.
- بدائع الفوائد، شمس الدين محمد بن أبي بكر، ابن قييم الجوزية، (ت٧٥١هـ)، دار الفكر، بيروت، (د.ت.).
- البديع في علم البديع، يحيى بن معطي، تحقيق ودراسة: د. محمد مصطفى أبو شوارب، راجعه الأستاذ الدكتور مصطفى الصاوي الجويني، دار الوفاء، الاسكندرية، ط١، ٢٠٠٣م.
- البديع، عبد الله ابن المعتز، (ت٤٩٦هـ)، نشر وتعليق افناطيوس كراتشكوفسكي، مطابع دار الشعب، القاهرة، ط١، ٩٦٥م.
- بديع القرآن، ابن ابي الاصبع المصري، تحقيق: د. حفني محمد شرف، القاهرة، ١٣٧٧هـ ١٩٥٧م.
- البرهان في علوم القرآن، بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، (ت٤٩٧هـ)، تحقيق: أبي الفضل الدمياطي، دار الحديث، القاهرة، ٧٩٤هــ-٢٠٠٦م.
- بغية الوعاة، جلال الدين السيوطي، تحقيق : أبي الفضل إبراهيم، مصر، 1778هـ ١٩٦٤م.

- البلاغة عند السكاكي، د. احمد مطلوب، مكتبة النهضة، بغداد، ط١، ١٣٨٤هـ ١٩٦٤م.
- البيان الحديث في علوم البلاغة والعروض، روز غريب، بيت الحكمة، بيروت، لبنان، ط٢، ١٩٦٩م.
- بلاغة التراكيب، دراسة في علم البيان، أ.د. توفيق الفيل، مكتبة الآداب، القاهرة، (د.ت.).
- البلاغة من منابعها (علم المعاني)، د. محمد هيثم غرّة، دار الرؤية للطباعــة والنشر والتوزيع، ط٢، ١٩٩٩م.
- بيان إعجاز القرآن، حمد بن محمد الخطابي، (ت٣٨٨هـ)، تصحيح د. عبد العليم، حيدر آباد، الهند، ١٣٧٢هـــ ١٩٥٣م.
- البيان في ضوء أساليب القرآن، د. عبد الفتاح لاشين، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٤٢٠هـ ٢٠٠٠م.
- البيان والتبين، أبو عثمان عمرو بن بحر، الجاحظ، (ت٥٥٥هـــ)، تحقيق وشرح: عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي، مطبعة المدني، ١٤٠٥هـــ- ١٩٨٥م.

#### – ت –

- تاريخ فكرة إعجاز القرآن، نعيم الحمصى، دمشق، ١٩٥٥م.
- التبيان في إعراب القرآن، أبو البقاء عبد الله بن الحسين بن عبد الله العكبري، (ت٦١٦هـ)، تحقيق: على محمد البجاوي، الناشر، عيسى البابي الحلبي وشركاه، (د.ت.).
- تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر وبيان إعجاز القرآن، زكي الدين عبد العظيم بن عبد الواحد بن أبي الإصبع المصري، (ت٢٥٤هـــ)، تحقيق : حنفي محمد شرف، القاهرة، ١٩٩٥م.
- التحرير والتنوير المعروف بتفسير ابن عاشور، محمد الطاهر بن محمد بن محمد العاهر بن عاشور التونسي، (ت١٣٩٣هـ)، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، ط١، ١٤٢٠هـ-٢٠٠٠م.
- التسهيل لعلوم التنزيل، محمد بن احمد بن جزي الكلبي، (ت ٤١هـ)، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، مصر، ط١، ١٣٥٥هـ.
- التعریفات، للشریف الجرجاني، (ت٢٦٦هـــ)، دار الفكر، بیروت، ط۱، ۲۵ ۱٤۲٥هـ ۲۰۰۵م.
- تفسير الجلالين، جلال الدين محمد بن احمد المحلي، وجلال الدين عبد الرحمن بن ابي بكر السيوطي، دار الحديث، القاهرة، ط١، (د.ت.).

- تفسير السراج المنير، محمد بن احمد الشربيني، (ت٩٧٧هـــ)، دار الكتب العلمية، بيروت، (د. ت.).
- تفسير القرآن العظيم، عماد الدين أبو الفداء ابن كثير، (ت٧٧٤هـ)، تحقيق : سامي بن محمد سلامة، دار طيبة، ط٢، ١٤٢٠هــ ١٩٩٩م.
- التفسير الكبير، الإمام فخر الدين الرازي (ت٢٠٦هـ) دار الكتب العلمية، بيروت، ١٠٢١هــ-٢٠٠٠م.
- التلخيص في علوم البلاغة، جلال الدين محمد بن عبد الرحمن القزويني، (ت٧٣٩هـ)، شرح عبد الرحمن البرقوقي، المكتبة التجارية الكبرى، مصر، ط٢، ١٩٣٤م.
- تهذیب السعد ترتیب لکتاب (مختصر المعاني)، مسعود بن عمر بن عبد الله سعد الدین التفتازاني، (ت ۷۹۱هـ)، تحقیق : محمد محیي الدین عبد الحمید، مطبعة حجازي، مصر، ط۳، ۱۹۵۰م.

#### ---

- جامع البيان في وجوه تأويل أي القرآن، محمد بن جرير الطبري، (ت ٣١٠هـ) تحقيق : احمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢٠هـ- .٠٠٠م.
- الجامع لأحكام القرآن، محمد بن احمد الأنصاري القرطبي، (ت ٦٧١هـ) مطبعة دار الكتب المصرية، ط١، ١٣٨٧هـ -١٩٦٧م.
- جرس الألفاظ ودلالتها في البحث البلاغي والنقدي عند العــرب، د. مــاهر م مهدي هلال، دار الحرية، بغداد، ١٩٩٠ م.
- الجواهر الحسان في تفسير القرآن المسمى بتفسير الثعالبي، عبد الرحمن بن محمد بن مخلوق الثعالبي، (ت٥٨٥هـ)، مؤسسة الاعلمي، بيروت، (د.ت.).
- جو هر الكنز، نجم الدين احمد بن اسماعيل بن الأثير الحلبي، تحقيق : د. محمد زغلول سلام، الاسكندرية، مصر، (د.ت.).

#### ---

- حاشية الدسوقي على شرح السعد التفتازاني لتلخيص المفتاح ضمن كتاب شروح التلخيص، محمد بن احمد بن عرفة الدسوقي المالكي، القاهرة، ١٩٣٧م.
  - حاشية الشهاب الخفاجي على البيضاوي، دار الطباعة الخديوية، (د.ت.).
- حاشية الصبان، محمد بن علي الصبان الشافعي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٧هـ، ١٩٩٧م.

- الحجة في القراءات السبع، الحسين بن احمد بن خالويه ابو عبد الله، تحقيق : د. عبد العال سالم مكرم، دار الشروق، بيروت، ط٤، ١٤٠١هـ.
- حسن التاویل الی صناعة الترسل ، شهاب الدین محمود الحلبی، تحقیق : د. اکر م عثمان یوسف، بغداد، ۱۶۰۰هـ ۱۹۸۰م.
- حلية اللب المصون على الجوهر المكنون، احمد الدمنهوري، مطبوع على حاشية شرح عقود الجمان للسبوطي، القاهرة، ١٣٥٨هـ ١٩٣٩م.
- حماسة ابي تمام، تحقيق: د. عبد الله عسيلان، مطبوعات جامعة الامام، 18.1هـــ ١٩٨١م.
- الحيوان، ابو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، (ت٢٥٥هـ)، تحقيق وشرح عبد السلام محمد هارون، دار الكتاب العربي، بيروت، ط٣، ١٩٦٩م.

#### - خـ -

- الخصائص، ابي فتح عثمان بن جني، (ت٣٩٢هـ) تحقيق : محمد علي النجار، دار الشؤون الثقافية العام، بغداد، ط٤، ٩٩٠م.
- خصائص التراكيب دراسة وتحليل لمسائل علم المعاني، محمد محمد ابو موسى، مكتبة و هبة.
  - خزانة الادب وغاية الارب، ابي بكر تقى الدين الحموي، (ت٨٢٧هـ)

#### - -

- در اسات منهجية في علم البديع، د. الـشحات محمـد ابـو سـتيت، ط۱، 118هـ- 199٤م.
- الدرر الكامنة، ابن حجر العسقلاني، تحقيق : محمد سيد جاد الحق، 17۸٥هــ-19٦٦م.
- الدرر المنثور في التفسير بالماثور، جــلال الــدين الــسيوطي، دار الفكــر، بيروت، ١٩٩٣م.
- الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، شهاب الدين ابي العباس بن يوسف ابن محمد بن ابراهيم المعروف بالسَّمين الحلبي، تحقيق: الشيخ علي محمد معوض، الشيخ عادل احمد عبد الموجود، د. جاد مخلوف جاد، د. زكريا عبد المجيد النوتي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٤هـ ١٩٩٤م.
- دلائل الاعجاز في علم المعاني، عبد القاهر الجرجاني، ت ٤٧١هـ، تعليق محمود محمد شاكر، مكتبة الخانجي، مصر، (د. ت.).
  - ديوان الاخطل، تحقيق : د. فخر الدين قباوة، حلب، ١٣٩٠هـ-١٩٧٠م.

- ديوان ابن المعتز ، مطبعة الاقبال، بيروت.
- ديوان امرئ القيس، تحقيق: ابي الفضل ابر اهيم، مصر، ١٩٥٨م.
  - ديوان البحترى، دار بيروت للطباعة، ١٤٠٨هـ.
- ديوان بشار بن برد، شرح وتكميل : محمد الطاهر بن عاشور، طبعة لجنــة التاليف و الترجمة، القاهرة، ١٣٨٦هـ.
  - ديوان جرير، نشر الصاوي، ١٣٥٣هـ.
  - ديوان الخنساء، تحقيق : د. انور ابو سويلم، مطبوعة الاردن، ١٤٠٩هـ.
    - ديوان زهير بن ابي سلمي، شرح تعلب، مصر، ١٣٨٤هــ-١٩٦٤م.
      - ديوان الشماخ، تحقيق: صلاح الهادي، مصر، ١٩٦٨م.
  - ديوان القتّال الكلابي، تحقيق: احسان عباس، بيروت، ١٣٨١هـ-١٩٦١م.
    - ديوان قيس بن الخطيم، تحقيق : د. ناصر الدين الاسد، مصر، (د.ت).
      - ديوان كثير عزة، نشر: هنري بيرس، الجزائر.
      - ديوان لبيد، تحقيق: احسان عباس، الكويت، ١٩٦٢م.
- ديوان المتنبي، ضبطه وصححه، مصطفى السقا، ابراهيم الابياري، عبد الحفيظ شلبي، مطبعة مصطفى البابي الحلبي واو لاده، ١٣٥٥هـ.
  - ديوان النابغة الذبياني، تحقيق : د. شكرى فيصل، بيروت، ٩٦٨ ام.
    - ديوان الهذليين، مصر، ١٣٨٤هــ-١٩٦٥م.

### -,-

- روح البيان، اسماعيل حقي بن مصطفى الاستانبولي الحنفي، دار احياء التراث العربي، (د.ت.).
- روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، محمود الالوسي ابو الفضل، دار احياء التراث العربي، بيروت، (د.ت.).

### - ; -

- زاد المسير في علم التفسير، عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي، المكتبة الاسلامية، بيروت، ط٣، ٤٠٤هـ.
  - زهرة التفاسير، الإمام محمد ابو زهرة، دار الفكر العربي، (د. ت.).

### – س –

- السبعة في القراءات، ابو بكر احمد بن موسى بن العباس بن مجاهد، تحقيق : د. شوقي ضيف، دار المعارف، القاهرة، ط٢، ٢٠٠٠هـ.

- شذرات الذهب، ابن العماد، مصر، ١٣٥١هـ، (د.ت).
- شرح التصريح على التوضيح، خالد بن عبد الله الاز هري، ت ٩٠٥هـ.، دار الفكر، بيروت، (د. ت.).
- شرح عقود الجمان، جلال الدين السيوطي، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، مصر، ١٩٣٩م.
- شرح المفصل، موفق الدين بن علي بن يعيش، ت ٦٤٣هـ، المطبعة المنيرية، مصر، (د. ت.).

#### – ص –

- الصاحبي في فقه اللغة، ابي الحسن احمد بن زكريا احمد بن فارس، ت ٣٩٥هـ، تحقيق : د. احمد صقر، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة، ١٩٧٧م.
- صحيح البخاري، محمد بن اسماعيل ابو عبد الله البخاري الجعفي، ت ، تحقيق : د. مصطفى ديب البغا، دار ابن كثير، بيروت، ط٣، ١٤٠٧هـــ ١٩٨٧م.
- صحيح مسلم، مسلم بن الحجاج ابو الحسين القشيري النيسابوري، ت ١٩٢هـ، تحقيق : محمد فؤاد عبد الباقي، دار احياء التراث العربي، بيروت، (د. ت.).
- صفوة النفاسير، للشيخ محمد علي الصابوني، دار القرآن الكريم، بيروت، ط٢، ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
  - صناعة الكتابة.

#### - ط -

- طبقات الشافعية، ابو بكر بن احمد بن محمد بن عمر بن قاضى شهبة، تحقيق : د. الحافظ عبد العليم خان، عالم الكتب، بيروت، ١٤٠٧هـ.
- طبقات الشافعية الكبرى، تاج الدين بن علي بن عبد الكافي السبكي، تحقيق : د. محمود محمد الطانحي، د. عبد الفتاح محمد الحلو، هجر للطباعة والنشر، ط٢، ١٤١٣هـ.
- طبقات المفسرين،/ شمس الدين محمد بن علي بن احمد الداودي، ت ٩٤٥هـ، تحقيق: على محمد عمر، مصر، ١٣٩٢هـ-١٩٧٢م.

- الطراز المتضمن لاسرار البلاغة وعلوم حقائق الاعجاز، يحيى بن حمزة بن على بن ابراهيم العلوي، مطبعة المقتطف، مصر، ١٣٣٣هـ.

### – ع –

- علم المعاني، د. بسيوني عبد الفتاح فيود، مؤسسة المختار للنشر والتوزيع، القاهرة، ط٣، ١٤٣١هــ- ٢٠١٠م.
- العمدة في محاسن الشعر وادابه ونقده، ابن رشيق القيرواني، ت ٢٥٦هـ.، تحقيق : محمد محيي الدين عبد الحميد، القاهرة، ط٢، ١٣٧٤هـ ١٩٥٥م.

### - غ -

- غاية النهاية في طبقات القراء، ابن الجوزي، نشره، برجستراسر، مصر، 19٣٣م.
- غرائب القرآن ورغائب الفرقان، نظام الدين الحسن بن محمد بن حسين القمي النيسابوري، تحقيق: الشيخ زكريا عميران، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.

#### ــ ف -ـ

- فتح القدير، محمد بن علي بن محمد الشوكاني، ت ١١٢٥هـ، تحقيق : د. عبد الرحمن عميرة، دار الوفاء، ط١، ٥١٤١هــ-١٩٩٤م.
- الفوائد المشوق الى علوم القرآن وعلم البيان، ابن قيم الجوزية، مكتبة المتنبي، القاهرة.

### 

- كتاب الصناعتين، ابي هلال الحسن بن عبد الله العسكري، ت ٣٩٥ه... تحقيق: على محمد البجاوي ومحمد ابو الفضل ابراهيم، مطبعة عيسى البابي الحلبي، (د. ط.)، (د. ت.).
- كتاب الكليات (معجم في المصطلحات والفروق اللغوية)، ابو البقاء ايوب بن موسى الحسيني الكفوي، تحقيق: عدنان درويش، محمد المصري، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.

- الكتاب، ابي بشر عمرو بن عثمان بن قنبر سيبويه، ت ١٨٠هـ، تحقيق : د. اميل بديع يعقوب، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط١، ٩٩٩م.
- الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الاقاويل في وجوه التاويل، ابي القاسم محمود بن عمر الزمخشري الخوارزمي، ت ٥٣٨هـ، تحقيق : عبد الرزاق المهدي، دار احياء التراث العربي، بيروت، (د. ت.).
- الكشكول، بهاء الدين محمد بن حسين العاملي، تحقيق: محمد عبد الكريم النمري، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٨هـ ١٩٩٨م.
  - كشف الظنون، حاجي خليفة، طهر ان، ١٩٤٧م.
- الكشف والبيان، ابي اسحاق احمد بن محمد بن ابراهيم الثعلبي، ت ٩٩١هـ، تحقيق : الامام ابي محمد بن عاشور، دار احياء التراث العربي، بيروت، لبنان، ط١، ٢٢٢هـ -٢٠٠٢م.

### – ل –

- لُباب التاويل في معاني التنزيل المعروف بتفسير الخازن، علاء الدين علي بن محمد بن ابراهيم البغدادي الشهير بالخازن، ت ٧٨١هـ، دار الفكر، بيروت، ١٣٩٩هـ ١٣٩٩م.
- لسان العرب، محمد بن مكرم بن منظور الافريقي، ت ٧١١هـ، دار صادر، بيروت، ط٢، (د.ت.).
- اللّباب في علوم الكتاب، ابي حفص عمر بن علي بن عادل الدمشقي الحنبلي، تحقيق : الشيخ عادل احمد عبد الموجود والشيخ علي محمد معوض، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١ ، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.

### – م –

- المثل السائر في ادب الكاتب والشاعر، ضياء الدين ابن الاثير، ت ١٣٧هـ، تحقيق: د. احمد الحوفي و د. بدوي طبانة، منشورات دار الرفاعي، الرياض، ط٢، ١٩٨٣م.
- مجاز القرآن، ابي عبيدة معمر بن المثنى، ت ٢١٠هـ، علـق عليـه: د. فؤاد سزكين، مطبعة الخانجي، مصر، ط٢، ١٩٨١م.
- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ابي محمد عبد الحق ابن عطية الغرناطي، ت ٥٤١هـ، تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد، دار الكتب العلقمية، بيروت، ط١، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.

- المخصص، على بن اسماعيل النحوي اللغوي الاندلسي المعروف بابن سيده، تحقيق : خليل ابراهيم جفال، دار احياء التراث العربي، بيروت، ١٤١٧هـ ١٩٩٦م.
- مدارك التنزيل وحقائق التاويل، ابي البركات عبد الله بن احمد بن محمود النسفى، ت ٧٠١هـ، دار مصر للطباعة والنشر، ط١، ١٩٧١م.
- المزهر في علوم اللغة وانواعها، جلال الدين السيوطي، تحقيق : فؤاد علي منصور، دار الكتب العلمية، بيروت ، ط١، ٩٩٨م.
- مسند الامام احمد بن حنبل، احمد بن حنبل، تحقيق : شعيب الارنووط و اخرون، مؤسسة الرسالة، ط٢، ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م.
- مشكل اعراب القرآن، مكي بن ابي طالب القيسي، تحقيق: د. حاتم صالح الضامن، مؤوسسة الرسالة، ط٢، ١٤٠٥هـ.
- المصباح في علم المعاني والبيان والبديع، بدر الدين بن مالك، القاهرة، ١٣١٤هـ.
- معالم التنزيل، محمد الحسين بن مسعود البغوي، ت ١٦هـ، حققه وخرج احاديثه: محمد عبد الله النمر، عثمان جمعـة ضـميرية، سليمان مـسلم الحرش، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط٤، ١٤١٧هــ-١٩٩٧م.
- معاني الحروف، ابي الحسن علي بن عيسى الرماني، ت ٣٨٤هـ، تحقيق : عبد الفتاح اسماعيل شلبي، دار الشروق، جدة، ط٣، ١٩٨٤م.
- معاني القرآن، ابي زكريا يحيى بن زياد الفراء، ت ٢٠٧هـ، عالم الكتب، بيروت والدار المصرية للتاليف والترجمة، مصر، (د.ت.).
- معاني القرآن الكريم، ابو جعفر النحاس، ت٣٣٨هـ، تحقيق: محمد علي الصابوني، جامعة ام القرى، مكة المكرمة، ط١، ١٤٠٩هـ.
- معاني القرآن واعرابه، ابي اسحاق ابراهيم بن السري الزجاج، ت ٣١١هـ، تحقيق: عبد الجليل عبده شلبي، عالم الكتب، بيروت، (د.ت.).
- معترك الاقران في اعجاز القرآن، جلال الدين السيوطي، ت ٩١١هـ.، تحقيق: طارق بن عوض الله بن محمد، عبد المحسن بن ابراهيم الحسيني، دار الحرمين، القاهرة، ١٤١٥هـ.

- المعجزة الكبرى، القرآن، الشيخ محمد ابو زهرة، ت ١٩٧٢م، دار الفكر العربي ودار الحمامي، ط١، ١٩٧٠م.
- معجم الشواهد العربية، عبد السلام محمد هارون، مطابع مصر، ط١، ١٣٩٣هـ ١٩٧٤م.
- معجم المصطلحات البلاغية وتطورها، د. احمد مطلوب، مطبعة المجمع العلمي العراقي، ج١، ١٩٨٧م، و ج٢، ١٩٨٧م و ج٣، ١٩٨٧م.
  - معجم المؤلفين، عمر رضا كحالة، دمشق، ١٣٧٦هـ-١٩٥٧م.
- المغني في ابواب التوحيد والعدل، القاضي عبد الجبار الاسد ابادي، ت ١٥٤هـ، دار الكتب المصرية، ١٣٨٠هــ-١٩٦٠م.
- مغني اللبيب عن كتاب الاعاريب، ابي محمد عبد الله جمال الدين بن يوسف بن هشام الانصاري، ت ٧٦١هـ.
- مفتاح العلوم، ابي يعقوب محمد بن علي السكاكي، ت ٦٢٦ه...، مطبعة المكتبة العلمية الجديدة، بيروت، (د. ت.).
- المفردات في غريب القرآن، ابي القاسم الحسين بن محمد الراغب الاصفهاني، ت٤٢٥هـ، داغر القلم، دمشق، (د. ت.).
- المقتضب، ابو العباس المبرد، ت ٢٨٥هـ، تحقيق : محمد عبد الخالق عظيمة، عالم الكتب، بيروت، ط١، ١٩٦٣م.
- الميسر في البلاغة العربية، ابي عبد الله ابن شعيب الجزائري، دار الهدى للطباعة والنشر، عين مليلة، الجزائر، ط١، ٩٩٢ م.

- النحو الوافي، عباس حسن، دار المعارف، مصر، ط٤، (د. ت. ).
- النشر في الققراءات العشر، محمد بن محمد بن الجـزري، ت ٨٣٣هـ.، اشراف على محمد الضباع، دار الفكر، بيروت، (د. ت.).
- نضرة الاغريض في نصرة القريض، المظفر بن الفضل العلوي، ت ١٥٦هـ، تحقيق: د. نهى عارف الحسن، دار صادر، بيروت، ط٢، ٥٩٩هـ.
- نظرية اعجاز القرآن عند عبد القاهر الجرجاني، محمد منيف فقيهي، المكتبة العصرية للطباعة والنشر، صيدا، ١٩٥٩م.

- نظم الدرر في تناسب الايات والسور، برهان الدين ابراهيم بن عمر البقاعي، ت ٨٨٥هـ، تحقيق : عبد الرزاق غالب المهدي، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- النكت في اعجاز القرآن ضمن ثلاث رسائل في اعجاز القرآن، علي بن عيسى الرماني، ت ٣٨٤هـ، تحقيق : محمد زغلول سلام ومحمد خلف الله، دار المعارف، مصر، ط٢، ١٩٨٦م.
- النكت والعيون، ابو الحسن علي بن محمد بن حبيب الماوردي البصري، تحقيق: السيد بن عبد المقصود بن عبد الرحيم، دار الكتب العلمية، بيروت، (د. ت.).
- نهاية الارب في فنون الادب، شهاب الدين احمد بن عبد الوهاب النويري، دار الكتب المصرية، القاهرة، (د. ت.).
  - نهاية الأيجاز في دراية الاعجاز، فخر الدين الرازي، القاهرة، ١٣١٧ه...

### - و -

- الوجيز، ابي الحسن علي بن احمد الواحدي النيسابوري، ت ٤٦٨هـ، طبع بهامش التفسير المنير، مطابع مصر للطباعة، القاهرة، ط١، ١٣١٥هـ.

### – ی –

- ياقوتة الصراط، ابو عمر محمد بن عبد الواحد البغدادي المعروف بغلام ثعلب، ٣٤٥هـ، تحقيق: محمد يعقوب التركستاني، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م.

### الرسائل الجامعية:

- اسلوب الحذف في القرآن الكريم، (رسالة دكتوراه)، أحلام موسى حيدر الزهاوي، كلية الاداب، الجامعة المستنصرية، ٩٩٩ م.
- اسلوب القصر في القرآن الكريم، (رسالة ماجستير) أميرة حسن عبد الله الطيّار، كلية الآداب، الجامعة المستنصرية، ١٩٩٦م.
- فن الالتفات في البلاغة العربية، (رسالة ماجستير)، قاسم فتحي عامر، كلية الاداب، جامعة الموصل، ١٩٨٨م.

# الحتويات

| الصفحة   | الموضوع                                            |
|----------|----------------------------------------------------|
| V - 0    | المقدمة                                            |
| ١٤ - ٨   | التمهيد                                            |
| ), 1 - A | أو لاً: سير ته:                                    |
| ٨        | ۱. اسمه ولقبه وكنيته ومولده:                       |
| ۹ — ۸    | <ol> <li>نشأته العلمية والثقافية:</li> </ol>       |
| 1 9      | ٣. شيوخه:                                          |
| ١.       | ٤. تلاميذه:                                        |
| 11 - 1.  | ٥. آثاره العلمية:                                  |
| 11       | ٦. وفاته:                                          |
| 17 - 11  | ثانياً: تفسير السَّمين الحلبي ومنهجه فيه:          |
| 17 - 11  | ۱. تفسیره وسبب تألیفه:                             |
| ١٣       | <ol> <li>منهجه في التفسير:</li> </ol>              |
| 18 - 18  | ثَالثاً: إعجاز القرآن في تفسير الدُّر المصون:      |
| 117 - 10 | الفصل الأول : علم المعاني في تفسير السَّمين الحلبي |
| YA- 1Y   | المبحث الأول : الخبر والإنشاء                      |
| ١٧       | الخبر (لغةً):                                      |
| ١٧       | الخبر (اصطلاحاً):                                  |
| 19 - 11  | أغراض الخبر                                        |
| ۲۰ – ۱۹  | ١. الخبر للتهكم:                                   |

| Y- الخبر التوكيد       ۲۰         "- الخبر التوكيد       ۲۰         ا خبر بمعنى الأمر       ۲۲ - ۲۲         ا الإنشاء       ۲۲ - ۲۲         ا الإنشاء       ۲۲ - ۲۲         أولاً: الأمر       ۳۲ - 37         ا الأمر للتعجيز       ۲۰         ۳- الأمر للتعجيز       ۲۰         ۳- الأمر للتعجيز       ۲۲         ٥- الأمر للتعجيب       ۲۲         ١- الأمر للوعيد والتهديد       ۲۲         ٢- الأمر في معنى الغير       ۲۸         ١- الأمر في معنى الغير       ۲۸         ١- الأمر في معنى الغير       ۲۸         ٢- الأمر في معنى الغير       ۲۸         ١- النهي للإلهاب والتهييج       ۲۹         ١- النهي للإباحة       ۳۰         ١- النهي للمبالغة       ۳۰         ١- الاستفهام للتعظيم       ۲۳         ٣- الاستفهام للتعجب أو التعجيب       ۳۳ - ۳۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | p              |                                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|--------------------------------|
| 3- الخبر بمعنى الأمر       ١٧ - ٢٧         0- الخبر بمعنى النهي       ١٧ - ٢٧         الإنشاء       ٢٧ - ٢٧         أو لأ: الأمر       ٣٧ - ٤٧         ١- الأمر للتعجيز       ٥٧         ٣- الأمر للتعجيز       ٥٧         ١- الأمر للتعجيب       ٢٧         ٥- الأمر للتوبيخ والتهديد       ٢٧ - ٢٦         ١- الأمر لمي معنى الخبر       ٨٧         ٨- الأمر في معنى النهي       ٨٧         ١- النهي للابهاب والتهييج       ٩٧ - ٣٠         ٣- النهي للإباحة       ٣٠ - ٣٠         ١- النهي للمبالغة       ٣٠ - ٣٠         ١- النهي للمبالغة       ٣٠ - ٣٠         ١- الاستفهام للتعجب أو التعجيب       ١٣ - ٣٠         ٢- الاستفهام للتعجب أو التعجيب       ١٣ - ٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۲.             | ٢- الخبر للتوكيد               |
| ٥- الخبر بمعنى النهي       ١ - ٢٧         الإنشاء       ٢٧ - ٢٧         المر للدعاء       ٢٠ - ٢٠         ٢- الأمر للتعجيز       ٢٥         ٣- الأمر للتعجيب       ٢٥         ١- الأمر للتعجيب       ٢٧         ٥- الأمر للتوبيخ والتهديد       ٢٧ - ٢٦         ٢- الأمر لم في معنى الخبر       ٨٧         ٨- الأمر في معنى النهي       ٨٨         ٨- الأمر في معنى النهي       ٨٧         ٢- الأمي في معنى النهي       ٨٧         ٢- الأمي للإباحث       ٣٠ - ٣٠         ٢- النهي للإباحث       ٣٠ - ٣٠         ٢- النهي للمبالغة       ٣٠ - ٣٠         ٢- النهي للمبالغة       ٣٠ - ٣٠         ٢- الاستفهام للتعجب أو التعجيب       ٣٠ - ٣٠         ٢- الاستفهام للتعجب أو التعجيب       ٣٠ - ٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Y1 - Y.        | ٣- الخبر للتبعيض               |
| الإنشاء ٢٧ – ٢٧ الأولاً: الأمر الدعاء ٢٢ – ٢٥ ١- الأمر للتعجيز ٢٥ ٢- الأمر للتعجيز ٢٥ ١- الأمر للتعجيد ٢٥ ١- الأمر للتعجيد ٢٥ ١- الأمر للتوبيخ والتهديد ٢٧ – ٢٧ ١- الأمر في معنى الخبير ٢٠ ١- الأمر في معنى النهي ٢٠ النمي للابعاء ٢٠ النهي للإبعاب والتهديج ٢٠ النهي للإبعاب والتهديج ٢٠ النهي للإبعاب والتهديج ٢٠ النهي المبالغة ٢٠ – ٢٠ ٢٠ ١ - ١٠ النهي للمبالغة ٢٠ – ٢٠ ٢٠ ١ - ١٠ النهي للمبالغة ٢٠ – ٢٠ ٢٠ ١ - ١٠ النستفهام للتعظيم ٢٠ – ٢٠ ٢٠ ١ - ١١ النستفهام للتعجيب أو التعجيب أو التعبيب أو التعب أو التعبيب أو التعبيب أو التعب | ۲۱             | ٤- الخبر بمعنى الأمر           |
| أو لاً: الأمر         1 - الأمر للدعاء       37 - 07         1 - الأمر للتعجيز       07         2 - الأمر للتعجيب       07         3 - الأمر للتعجيب       77         0 - الأمر للتوبيخ والتهديد       77 - 77         1 - الأمر للوعيد والتهديد       77         2 - الأمر في معنى الخبر       74         4 - الأمر في معنى النهي       77         1 - الأمر في معنى النهي       77         1 - النهي للإيهاب والنهييج       79         2 - النهي للإيهاب والنهييج       79         3 - النهي للإيهاب والنهييج       70         1 - النهي للمبالغة       70         1 - الاستفهام للتعجب أو التعجيب       10         2 - الاستفهام للتعجب أو التعجيب       10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 77 - 71        | ٥- الخبر بمعنى النهي           |
| ۱- الأمر للدعاء       37 - 07         ٢- الأمر للتعجيز       0         ٣- الأمر للتعجيب       77         ٥- الأمر للتوبيخ والتهديد       77 - 77         ١- الأمر للوعيد والتهديد       77 - 77         ٢- الأمر في معنى الخبر       77         ٨- الأمر في معنى النهي       77         ١- الأمي في معنى النهي       77         ١- النهي للدعاء       97         ٢- النهي للإباحة       97 - 77         ٣- النهي للإباحة       70 - 17         ١- النهي للمبالغة       70 - 17         ١- الاستفهام للتعجب أو التعجيب       77 - 77         ٢- الاستفهام للتعجب أو التعجيب       77 - 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 77 - 77        | الإنشاء                        |
| ۲- الأمر للتعجيز       ٥٠         ٣- الأمر للتعجيب       ٢٦         ٥- الأمر للتوبيخ والتهديد       ٢٦ - ٢٧         ٢- الأمر للوعيد والتهديد       ٢٨         ٢- الأمر في معنى الخبر       ٨٨         ٨- الأمر في معنى النهي       ٨٨         ١- النهي للابعاء       ٢٨         ٢- النهي للإبلاء       ٣٠         ٣- النهي للإباحة       ٣٠         ١- النهي للمبالغة       ٣٠ - ٣٠         ١- النهي للمبالغة       ٣٠ - ٣٠         ١- الاستفهام للتعظيم       ٢٣         ٢- الاستفهام للتعجب أو التعجيب       ١ - ٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 78 - 74        | أو لاً: الأمر                  |
| ٣- الأمر للتهديد       ٥٠ الأمر للتعجب       ٣٢         ٥- الأمر للتوبيخ والتهديد       ٣٦ - ٣٧         ٢- الأمر للوعيد والتهديد       ٣٨         ٧- الأمر في معنى الخبر       ٨٨         ٨- الأمر في معنى النهي       ٨٨         ١- النهي للاعاء       ٣٠         ٣- النهي للإلهاب والتهييج       ٣٠ - ٣٠         ١- النهي للإباحة       ٣٠         ١- النهي للمبالغة       ٣٠ - ٣٠         ١- الاستفهام للتعظيم       ٢٣ - ٣٠         ٢- الاستفهام للتعجب أو التعجيب       ٢٣ - ٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 70 - 75        | ١- الأمر للدعاء                |
| 3- الأمر للتعجب       ٢٦         ٥- الأمر للتوبيخ والتهديد       ٢٦ - ٢٦         ٢- الأمر للوعيد والتهديد       ٢٨         ٧- الأمر في معنى الخبر       ٨٨         ٨- الأمر في معنى النهي       ٨٨         ١- الأمر في معنى النهي       ٢٨         ٢- النهي للإياماب والتهييج       ٢٩         ٣- النهي للإيامة       ٣٠         ١- النهي للإيامة       ٣٠         ١- النهي للمبالغة       ٣٠ - ٣٠         ١- الاستفهام للتعجب أو التعجيب       ٢٣ - ٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 70             | ٢- الأمر للتعجيز               |
| ٥- الأمر للتوبيخ والتهديد       ٢٧ - ٢٦         ٢- الأمر للوعيد والتهديد       ٧٧         ٧- الأمر في معنى الخبر       ٨٨         ٨- الأمر في معنى النهي       ٨٨         ثانياً: النهي للاعاء       ٢٩         ٢- النهي للإياماب والتهييج       ٢٩ - ٣٠         ٣- النهي للإيامة       ٣٠ - ٣٠         ١- النهي للمبالغة       ٣٠ - ٣٠         ١- الاستفهام للتعظيم       ٢٣ - ٣٠         ٢- الاستفهام للتعجب أو التعجيب       ٢٣ - ٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 70             | ٣- الأمر للتهديد               |
| 7- الأمر للوعيد والتهديد         ٧- الأمر في معنى الخبر         ٨- الأمر في معنى النهي         ١- الأمر في معنى النهي         ثانياً: النهي للدعاء         ٢- النهي للإلهاب والتهييج         ٣- النهي للإلهاب والتهييج         ٣- النهي للإباحة         ١- النهي للمبالغة         ١- الاستفهام للتعظيم         ٢- الاستفهام للتعجب أو التعجيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 77             | ٤- الأمر للتعجب                |
| ٧- الأمر في معنى الخبر         ٨- الأمر في معنى النهي         ١- الأمر في معنى النهي         ١- النهي للدعاء         ٢- النهي للإلهاب والتهييج         ٣- النهي للإباحة         ١- النهي للمبالغة         ١- الاستفهام         ١- الاستفهام للتعجب أو التعجيب         ٢- الاستفهام للتعجب أو التعجيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>۲۷ – ۲٦</b> | ٥- الأمر للتوبيخ والتهديد      |
| ٨- الأمر في معنى النهي         شانياً: النهي         ١- النهي للدعاء         ٢- النهي للإلهاب والتهييج         ٣- النهي للإباحة         ١- النهي للمبالغة         ١- الاستفهام         ١- الاستفهام للتعظيم         ٢- الاستفهام للتعجب أو التعجيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | **             | ٦- الأمر للوعيد والتهديد       |
| تأنياً: النهي         1 - النهي للدعاء         7 - النهي للإلهاب والتهييج         ٣ - النهي للإلهاب         3 - النهي للمبالغة         ثالثاً: الاستفهام         1 - الاستفهام للتعظيم         ٣ - الاستفهام للتعجب أو التعجيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۲۸             | ٧- الأمر في معنى الخبر         |
| 1 – النهي للدعاء       ١ – ٢٩         ٢ – النهي للإلهاب والتهييج       ٣٠         ٣ – النهي للإباحة       ٣٠         ١ – النهي للمبالغة       ١ – ٣٠         ١ – الاستفهام للتعظيم       ٢٠         ٢ – الاستفهام للتعجب أو التعجيب       ٣٢ – ٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 7.             | ٨- الأمر في معنى النهي         |
| <ul> <li>٢- النهي للإلهاب والتهييج</li> <li>٣- النهي للإباحة</li> <li>١- النهي للمبالغة</li> <li>١- النهي للمبالغة</li> <li>١٠- ١ الاستفهام للتعظيم</li> <li>٢٠- ١ الاستفهام للتعجيب أو التعجيب</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | T1 - YA        | ثانياً: النهي                  |
| ٣٠ النهي للإباحة         ٤- النهي للمبالغة         ١٠ النهي للمبالغة         ١٠ الاستفهام         ١- الاستفهام للتعظيم         ٢٠ الاستفهام للتعجب أو التعجيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۲٩             | ١- النهي للدعاء                |
| 3- النهي للمبالغة       ٣١ - ٣٠         3- النهي للمبالغة       ٣١ - ٣١         1- الاستفهام للتعظيم       ٣٢         ٢- الاستفهام للتعجب أو التعجيب       ٣٢ - ٣٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٣٠ – ٢٩        | ٢- النهي للإلهاب والتهييج      |
| ثالثاً: الاستفهام - 2 الستفهام - 1 - 2 الاستفهام للتعظيم - 7 الاستفهام للتعجب أو التعجيب - ٣٢ - ٣٣ - ٣٣ - ٣٣ - ٣٣ - ٣٣ - ٣٣ - ٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٣.             | ٣- النهي للإباحة               |
| <ul> <li>١ - الاستفهام للتعظيم</li> <li>٢ - ١ الاستفهام للتعجب أو التعجيب</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۳۱ – ۳۰        | ٤ - النهي للمبالغة             |
| ٢- الاستفهام للتعجب أو التعجيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٤٠ - ٣١        | ثالثاً: الاستفهام              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 77             | ١ – الاستفهام للتعظيم          |
| ٣- الاستفهام للتشويق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>TT - TT</b> | ٧- الاستفهام للتعجب أو التعجيب |
| ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>72 - 77</b> | ٣– الاستفهام للتشويق           |

| TO THE RESERVE OF THE PERSON O |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤- الاستفهام الإنكاري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| أ- الاستفهام الإنكاري التوبيخي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ب- الاستفهام الإنكاري التوبيخي التعجيبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ج الاستفهام الإنكاري التقريعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٥- الاستفهام التقريري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٦- الاستفهام للنفي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٧- الاستفهام للتحريض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٨- الاستفهام للتوبيخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٩- الاستفهام للتسوية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١٠- الاستفهام للأمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| رابعاً: النداء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ١ – النداء للتنبيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٧- النداء للاختصاص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٣- النداء للتفجع أو التهويل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| المبحث الثاني: التقديم والتأخير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| أولاً: التقديم والتأخير في الجملة الاسمية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ١- تقديم الخبر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٧- تقديم الخبر المقصور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٣- تقديم خبر كان عليها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤- تقديم معمول خبر (ليس) عليها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ثانياً: التقديم والتأخير في الجملة الفعلية:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١- تقديم المفعول به على فعله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| التقديم والتأخير وعلاقته بالسياق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| 07 - 01                 | ۱- التقديم للاهتمام              |
|-------------------------|----------------------------------|
| ٥٢                      | ٢- التقديم للعناية               |
| 07 - 07                 | ٣- التقديم للاختصاص              |
| 08 - 04                 | ٤- التقديم للترتيب               |
| 00 - 05                 | ٥- التقديم لرعاية الفواصل        |
| 77 - 07                 | المبحث الثالث : التعريف والتنكير |
| ٥٧ – ٥٦                 | أولاً: التعريف بالألف واللام     |
| ٥٧                      | ثانياً: التعريف بلام الاستغراق   |
| 0A - 0Y                 | ثالثاً: التعريف بالإضافة         |
| ٥٨                      | التنكير                          |
| 09                      | ١. التنكير للتبعيض               |
| 7 09                    | ٢. التنكير للتعظيم               |
| , , , <b>, ,</b> , , ,  | ٣. التنكير للإشاعة والإبهام      |
| 71 - 7.                 | ٤. التنكير للاتكال على المعنى    |
| ٦١                      | ٥. التنكير للتعميم               |
| ٦١                      | ٦. التنكير للتنويع               |
| 17                      | ٧. التنكير للتخصيص               |
| ۸۲ – ۲۲                 | المبحث الرابع : الحذف والذكر     |
| 70 - 75                 | ١. حذف المبتدأ                   |
| 11 - 10                 | ٢. حذف الفاعل                    |
| ٦٧ - ٦٦                 | ٣. حذف المفعول به                |
| <b>ገ</b> ለ – <b>ገ</b> ۷ | ٤. حذف أجد المفعولين             |
| 79 - 77                 | ٥. حذف المفعولين معاً            |
|                         |                                  |

| Y• - ٦٩    | ٦. حذف المضاف                   |
|------------|---------------------------------|
| ٧.         | ٧. حذف المضاف إليه              |
| ٧١         | ٨. حذف الصفة                    |
| VY - V1    | ٩. حذف الموصوف                  |
| VW - VY    | ١٠. حذف المصدر                  |
| V£ - V٣    | ۱۱. حذف المنادى                 |
| ٧٤         | ١٢. حذف التمييز                 |
| ٧٥         | ١٣. حذف القول                   |
| <b>Y</b> ٦ | ١٤. حذف القسم                   |
| YY         | ١٥. حذف الأجوبة                 |
| YY         | أ. حذف جواب (إنْ):              |
| YA - YY    | ب. حذف جواب (إِذًا):            |
| YA         | جــ. حذف جواب (لمَّا):          |
| Y9 - YA    | د. حذف جواب (لو):               |
| <b>V</b> 9 | هــ. حذف جواب (لولا):           |
| AY - Y9    | ١٦. حنف الحروف:                 |
| ۹۰ – ۸۳    | المبحث الخامس : الفصل والوصل    |
| ۹۰ – ۸٤    | مواضع الفصل والوصل              |
| 97 - 91    | المبحث السادس: القصر والحصر     |
| 97         | أ. القصر باعتبار طرفيه          |
| 97         | ١. قصر الموصوف على الصفة        |
| 9.4        | ٢. قصر الصفة على الموصوف        |
| ٩٢         | ب. القصر من حيث الحقيقة والواقع |
|            |                                 |

| 98 - 98   | ١. القصر الحقيقي                                        |
|-----------|---------------------------------------------------------|
| ٩٣        | ٢. القصر غير الحقيقي (الإضافي):                         |
| ٩٣        | ج القصر باعتبار حال المخاطب                             |
| 9 £       | ١. قصر إفراد                                            |
| 9 £       | ٢. قصر القلب                                            |
| 90 – 98   | ٣. قصر التعيين                                          |
| 97 – 90   | طرق القصر:                                              |
| 97        | ٢. القصر بـ (إنَّما):                                   |
| ۹۸ — ۹٦   | ٣. القصر بالعطف                                         |
| ٩٨ 🕠      | ٤. القصر بتقديم ما حقه التأخير                          |
| 118 - 99  | المبحث السابع: الإيجاز والإطناب                         |
| 1.1 - 99  | أولاً: الإيجاز وانواعه                                  |
| 1 99      | ١. إيجاز القصر:                                         |
| 1.1 – 1   | ٢. الإيجاز بالحذف                                       |
| 115-1.1   | ثانياً: الإطناب وانواعه                                 |
| 1.4 - 1.4 | ١. الإيضاح بعد الإيهام                                  |
| 1.5-1.4   | ٢. ذكر الخاص بعد العام                                  |
| 1.0 - 1.2 | ٣. ذكر العام بعد الخاص                                  |
| 1.7-1.0   | ٤. التأكيد                                              |
| 1.7       | <ul><li>٥. التكرار</li><li>أ. التكرار للتأكيد</li></ul> |
| 1.4       | ۰. التكرار للمبالغة<br>ب. التكرار للمبالغة              |
| 1.4-1.4   | ج. التكرار للتقرير                                      |
| ١٠٨       | د. التكرار للتعظيم                                      |
| 1.9 - 1.4 | ٦. الاحتراس أو التكميل                                  |

| 1.9       | ۷. التتميم                                        |
|-----------|---------------------------------------------------|
| 111 - 11. | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,           |
|           | ٨. الاعتراض                                       |
| 111       | تخريج الكلام على خلاف مقتضى الظاهر                |
| 117 - 111 | ١. وضع الظاهر موضع المضمر                         |
| 118-118   | ٢. وضع المضمر موضع الظاهر                         |
| 118       | ٣. إشارة البعيد إلى القريب                        |
| 174 - 110 | الفصل الثاني: علم البيان في تفسير السَّمين الحلبي |
| 177 - 117 | المبحث الأول: التشبيه                             |
| 117       | التشبيه لغةً                                      |
| 117       | التشبيه اصطلاحاً                                  |
| 17 114    | ١. التشبيه التمثيلي                               |
| 177 - 171 | ٢. التشبيه المركب                                 |
| 178 - 177 | ٣. التشبيه البليغ                                 |
| 178       | ٤. تشبيه صورة بصورة                               |
| 170       | ٥. تشبيه المعقول بالمحسوس                         |
| 177 - 170 | مجيء الكاف صفة أو حالاً                           |
| 189 - 174 | المبحث الثاني: المجاز                             |
| ١٢٨       | أقسام المجاز                                      |
| 179 - 171 | أولاً: المجاز العقلي                              |
| 178 - 179 | علاقات المجاز                                     |
| 18 189    | ١. المفعولية                                      |
| ١٣٠       | ٢. الفاعليّة                                      |
| 171 - 17. | ٣. الزمانيّة                                      |
| 177 - 171 | ٤. المكانيّة                                      |

| ۱۳۵ – ۱۳۳<br>اللغوي ۱۲۹ – ۱۳۵<br>۱٤۱ – ۱۳۵      | ٥. المصدريّا   |
|-------------------------------------------------|----------------|
| اللغوي 180 – 189<br>181 – 180<br>مرسل 187 – 181 | 11 <b>-</b> -  |
| ا ۱۱۲ – ۱۲۱<br>مرسل ۱۲۲ – ۱۲۲                   | ٦. السببيّة    |
| مرسل ١٤٢ – ١٤٢                                  | ثانياً: المجاز |
|                                                 | أ. الاستعارة   |
| ز المرسل عند السَّمين الحلبي                    | ب. المجاز ال   |
|                                                 | علاقات المج    |
| 154 - 154                                       | ١. الجزئيّة    |
| 1,27                                            | ٢. الكليّة     |
| 188 - 188                                       | ٣. المُسببيّة  |
| 150-155                                         | ٤. السببيَّة   |
| 157 - 150                                       | ٥. اللزوميّة   |
| 127                                             | ٦. الملزوميَّة |
| يء باسم ما كان عليه                             | ٧. تسيمة الش   |
| يء باسم ما يؤول إليه                            | ٨. تسمية الش   |
| 1 2 4 - 1 2 4                                   | ٩. الماضيويا   |
| 181                                             | ١٠. المستقبليّ |
| 129                                             | ١١. المحليَّة  |
| 1 £ 9                                           | ١٢. الآليَّة   |
| ٠: الكناية                                      | المبحث الثالث  |
| سَّمين الحلبي                                   | الكناية عند ال |
| للطول بــ(العماد) ١٥١                           | ١. الكناية عز  |
| ) الندم                                         | ٢. الكناية عز  |
| ر الشدة ١٥٣ – ١٥٤                               | ٣. الكناية عز  |

| 3. الكذاية عن الكثرة       100 – 101         0. الكذاية عن التكبير       010 – 101         7. الكذاية عن النواطو       100         ٧. الكذاية عن التواضع واللين       100         ٩. الكذاية عن التواضع واللين       100         ١٠ الكذاية عن التواضع واللين       100         ١٠ الكذاية عن الكثابة عن الإسم       100         ٢. الكذاية عن المرأة       100         ١٠ الكذاية عن المولة والغلبة       111         ١٠ الكذاية عن المولة والغلبة       111         ٢. الكذاية عن المولث ومقدماته       111         ٨. الكذاية عن المولث       111         ١٠ الكذاية عن الكرام       111         ١٠ الكذاية عن المولث       111         ١١ الكذاية عن الكرام       111         ١١ المبحث الرابع : التعريض       111         ١١ المبحث الأول : المصنات المعنوية       110         ١١ المبحث الأول : المصنات المعنوية       110         ١١ الكذائ : المغابلة       110         ١١ الكذائ : المغابلة       110                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           |                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|----------------------------------------------------|
| 7. الكناية عن النووم والكسلان           7. الكناية عن النواوم والكسلان           9. الكناية عن النواضع واللين           10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 100 - 108 | ٤. الكناية عن الكثرة                               |
| ٧٠ الكذابية عن التباطؤ       ١٥٧         ٨. الكذابية عن التواضع واللين       ١٥٠ ١٥٧         ٩. الكذابية عن التقوية       ١٥٠ ١٥٠ ١٥٨         ١١٠ الكذابية عن الأسم       ١٥٠ ١٥٨         ٢. الكذابية عن الأسم       ١٦٠ ١٠         ٣. الكذابية عن الموث ومقدماته       ١٦٠ ١٠         ١٠ الكذابية عن الدولة والغلبة       ١٦١         ١٠ الكذابية عن الدولة والغلبة       ١٦١         ٢. الكذابية عن الموث عن الأموث       ١٦١         ٨. الكذابية عن الكرم       ١٦٢         ١٠ الكذابية عن الكلام       ١٦٢         ١١ المبحث الرابع : التعريض       ١٦٢ ١٦٢         الفصل الثالث: علم البديع في تفسير السَّمين الحلبي       ١٦٠ - ١٦٠         المبحث الأول : المحسنات المعنوية       ١٩٠ - ١٩٠ - ١٩٠   ١٠ ١٠         أدياً: المشاكلة       ١١٠ - ١٧١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 100.      | ٥. الكناية عن التكبر                               |
| ٨. الكناية عن التواضع واللين         ٩. الكناية عن التواضع واللين         ١٠ الكناية عن التقوية         ١٠ الكناية عن الاسم         ١٠ الكناية عن المرأة         ١٠ الكناية عن المرأة         ١٠ الكناية عن الموت ومقدماته         ١٠ الكناية عن الدولة والغلبة         ١٠ الكناية عن الموت         ١٠ الكناية عن الموت         ١٦٠ الكناية عن الموت         ١١٠ الكناية عن الموت         ١١٠ الكناية عن الموت         ١١٠ الكناية عن الموت         ١١٠ الكناية عن الكلم         ١١٠ الكناية على البديع في تفسير السَّمين الحلبي         ١١٠ الميت الأول: المصنات المعنوية         النبأ: المشاكلة         ١١٠ الكناية الطباق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 107 - 100 | ٦. الكناية عن النؤوم والكسلان                      |
| 9. الكناية عن التقوية         النوع الثاني: الكناية عن موصوف         10. الكناية عن الاسم         10. الكناية عن المرأة         10. الكناية عن المرأة         11. الكناية عن الحدث         2. الكناية عن الدولة والغلبة         10. الكناية عن الدولة والغلبة         11. الكناية عن الموت ومقدماته         11. الكناية عن الموت         12. الكناية عن الموت         14. الكناية عن الموت         15. الكناية عن الموت         16. الكناية عن الموت         17. الكناية عن الكلام         18. الكناية عن الكلام         19. الكناية عن الكلام         11. التعريض عند السمين الحلبي         11. الفصل الثالث: علم البديع في تفسير السمين الحلبي         10. المبحث الأول: المصنات المعنوية         14. المشاكلة         15. الطباق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 107       | ٧. الكناية عن التباطؤ                              |
| النوع الثاني: الكناية عن موصوف  ١ الكناية عن الاسم  ١ الكناية عن الاسم  ٣ الكناية عن المرأة  ١ الكناية عن الموت ومقدماته  ١ الكناية عن أسباب الموت ومقدماته  ١ الكناية عن الدولة والغلبة  ١ الكناية عن الدولة والغلبة  ١ الكناية عن الاصطفاء  ١ الكناية عن الاصطفاء  ١ الكناية عن الموت  ١ الكناية عن الموت  ١ الكناية عن الموت  ١ الكناية عن المكلم  ١ الكناية عن الكلام  ١ الكناية عن الكلام  ١ الكناية عن الكلام  ١ المبحث الرابع : التعريض  ١ التعريض عند السمين الحلبي  ١ الفصل الثالث : علم البديع في تفسير السمين الحلبي  ١ المبحث الأول : المحسنات المعنوية  ١ المبحث الأول : المحسنات المعنوية  ١ الكناية الطباق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 107       | ٨. الكناية عن التواضع واللين                       |
| 1. الكناية عن الاسم       ١٦٠         ٢. الكناية عن المرأة       ١٦٠         ١٦. الكناية عن الحدث       ١٦٠         ٥. الكناية عن أسباب الموت ومقدماته       ١٦١         ١٦. الكناية عن الدولة والغلبة       ١٦١         ٢. الكناية عن الاصطفاء       ١٦١         ٨. الكناية عن الموت       ١٦٢         ٩. الكناية عن الكلام       ١٦٢         المبحث الرابع : التعريض       ١٦٠ - ١٦١         النصل الثالث : علم البديع في تفسير السَّمين الحلبي       ١٦٠ - ١٦٠         المبحث الأول : المحسنات المعنوية       ١٩١ - ١٩١         أولاً: المشاكلة       ١١٠ - ١٧١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 101-104   | ٩. الكناية عن التقوية                              |
| ۲. الكناية عن المرأة       ١٦٠         ٣. الكناية عن الحدث       ١٦٠         ٥. الكناية عن أسباب الموت ومقدماته       ١٦١         ٥. الكناية عن الدولة والغلبة       ١٦١         ٢. الكناية عن الاصطفاء       ١٦٢         ٧. الكناية عن الموت       ١٦٢         ٨. الكناية عن الموت       ١٦٢         ٩. الكناية عن الكلام       ١٦٢         المبحث الرابع : التعريض       ١٦٠ - ١٦١         الفصل الثالث : علم البديع في تفسير السّمين الحلبي       ١٦٠ - ١٦٠         المبحث الأول : المحسنات المعنوية       ١٩٠ - ١٩١ - ١٩١         أولاً: المشاكلة       ١١٠ - ١٧١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ١٥٨       | النوع الثاني: الكناية عن موصوف                     |
| ٣. الكذاية عن الحدث       ١٦٠         ٤. الكذاية عن السباب الموت ومقدماته       ١٦١         ٥. الكذاية عن الدولة والغلبة       ١٦١         ٢. الكذاية عن الاصطفاء       ١٦٢         ٧. الكذاية عن الموت       ١٦٢         ٨. الكذاية عن الموت       ١٦٢         ١٩. الكذاية عن الكلام       ١٦٢         ١١ المبحث الرابع : التعريض       ١٦١ – ١٦١         الفصل الثالث : علم البديع في تفسير السَّمين الحلبي       ١٦٠ – ١٦١         المبحث الأول : المحسنات المعنوية       ١٦٠ – ١٦١         أو لأ: المشاكلة       ١٢٠ – ١٧١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٥٨       | ١. الكناية عن الاسم                                |
| 3. الكناية عن أسباب الموت ومقدماته         ٥. الكناية عن الدولة والغلبة         ٦. الكناية عن الإصطفاء         ٧. الكناية عن الموت         ٨. الكناية عن الموت         ٩. الكناية عن علم         ١٦٢         المبحث الرابع : التعريض         التعريض عند السمين الحلبي         الفصل الثالث : علم البديع في تفسير السمين الحلبي         المبحث الأول : المحسنات المعنوية         أولاً: المشاكلة         أولاً: الطباق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 109 - 101 | ٢. الكناية عن المرأة                               |
| ٥. الكناية عن الدولة والغلبة       ١٦١         ٢. الكناية عن الموت       ١٦٢         ٨. الكناية عن الموت       ١٦٢         ٩. الكناية عن الكلام       ١٦٢         ١١ الكناية عن الكلام       ١٦٠ - ١٦١         المبحث الرابع: التعريض       ١٦٠ - ١٦١         الفصل الثالث: علم البديع في تفسير السّمين الحلبي       ١٦٠ - ١٦١         المبحث الأول: المحسنات المعنوية       ١٦٠ - ١٦١         أولاً: المشاكلة       ١٢١ - ١٧١         أننياً: الطباق       ١٧١ - ١٧١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ١٦.       | ٣. الكناية عن الحدث                                |
| 7. الكذاية عن الإصطفاء         ٧. الكذاية عن الموت         ٨. الكذاية عن علم         ٩. الكذاية عن الكلام         ١٦٣         المبحث الرابع : التعريض         الفصل الثالث : علم البديع في تفسير السَّمين الحلبي         المبحث الأول : المحسنات المعنوية         أولاً: المشاكلة         ثانياً: الطباق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 17.       | ٤. الكناية عن أسباب الموت ومقدماته                 |
| ٧. الكناية عن الموت         ٨. الكناية عن الموت         ٩. الكناية عن الكلام         ١٦٣         المبحث الرابع : التعريض         التعريض عند السمّين الحلبي         الفصل الثالث : علم البديع في تفسير السّمين الحلبي         المبحث الأول : المحسنات المعنوية         أولاً: المشاكلة         ثانياً: الطباق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ١٦١       | <ul> <li>الكناية عن الدولة والغلبة</li> </ul>      |
| ٨. الكناية عن علَم         ٩. الكناية عن الكلام         ١٩. الكناية عن الكلام         المبحث الرابع : التعريض         التعريض عند السمين الحلبي         الفصل الثالث : علم البديع في تفسير السمين الحلبي         المبحث الأول : المحسنات المعنوية         أولاً: المشاكلة         ثانياً: الطباق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 171       | ٦. الكناية عن الاصطفاء                             |
| 9. الكناية عن الكلام         10. المبحث الرابع : التعريض         المبحث الرابع : التعريض عند السّمين الحلبي         الفصل الثالث : علم البديع في تفسير السّمين الحلبي         المبحث الأول : المحسنات المعنوية         أولاً: المشاكلة         ثانياً: الطباق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 177       | ٧. الكناية عن الموت                                |
| المبحث الرابع: التعريض الحلبي التعريض عند السّمين الحلبي التعريض عند السّمين الحلبي الفصل الثالث: علم البديع في تفسير السّمين الحلبي المبحث الأول: المحسنات المعنوية الولاً: المشاكلة الولاً: الطباق الحلباق المبحث الأول : المساكلة الطباق المبحث المبحث الأول : المساكلة المساكلة المساكلة المساكلة المساكلة المساكلة المباق المبحث المب | 177       | ٨. الكناية عن عَلَم                                |
| التعريض عند السّمين الحلبي التعريض عند السّمين الحلبي الفصل الثالث: علم البديع في تفسير السّمين الحلبي المبحث الأول: المحسنات المعنوية المبحث الأول: المشاكلة اولاً: المشاكلة المباق المباق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ١٦٣       | <ol> <li>الكناية عن الكلام</li> </ol>              |
| الفصل الثالث: علم البديع في تفسير السَّمين الحلبي 1٦٨ - ٢٠٠ المبحث الأول: المحسنات المعنوية أولاً: المشاكلة أولاً: المشاكلة 1٧١ - ١٧١ ثانياً: الطباق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 177 - 178 | المبحث الرابع: التعريض                             |
| المبحث الأول: المحسنات المعنوية المبحث الأول: المحسنات المعنوية المساكلة المشاكلة المشاكلة الطباق الما ١٧١ – ١٧١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 177 - 170 | التعريض عند السمين الحلبي                          |
| المبحث الأول : المحسنات المعنويه<br>أولاً: المشاكلة<br>ثانياً: الطباق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 7 178     | الفصل الثالث : علم البديع في تفسير السَّمين الحلبي |
| ثانياً: الطباق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 191 - 179 | المبحث الأول: المحسنات المعنوية                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 141 - 179 | أولاً: المشاكلة                                    |
| ثالثاً: المقابلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 144 - 141 | ثانياً: الطباق                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 140 - 144 | ثالثاً: المقابلة                                   |

| 140                     | ر ابعاً: الالتفات و أنو اعه                       |
|-------------------------|---------------------------------------------------|
| 177 - 177               | ١. الالتفات من التكلم إلى الخطاب                  |
| 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | ٢. الالتفات من التكلم إلى الغيبة                  |
| 149 - 144               | ٣. الالتفات من الخطاب إلى الغيبة                  |
| 11 179                  | ٤. الالتفات من الغيبة إلى التكلم                  |
| 141 - 14.               | <ul> <li>الالتفات من الغيبة إلى الخطاب</li> </ul> |
| 124 - 171               | خامساً: اللف والنشر                               |
| ١٨٤ - ١٨٣               | سادساً: الاستطراد                                 |
| 110 - 115               | سابعاً: التقسيم                                   |
| ۱۸٦ – ۱۸۵               | ثامناً: التجريد                                   |
| 144 - 141               | تاسعاً: التورية                                   |
| 149 - 144               | عاشراً: الاستدراج                                 |
| 191 - 149               | أحد عشر: المبالغة                                 |
| 7 197                   | المبحث الثاني: المحسنات اللفظية                   |
| 198 - 197               | أولاً: التجنيس                                    |
| 197 - 190               | ثانياً: رد العجز على الصدر                        |
| 197 - 197               | ثالثاً: الترصيع                                   |
| 191 - 197               | رابعاً: التضمين                                   |
| 199 - 194               | خامساً: القلب                                     |
| ۲                       | سادساً: التلميح                                   |
| 7.1                     | الخاتمة                                           |
| 717 - 7.7               | المصادر والمراجع                                  |
| 777 - 718               | فهرست المحتويات                                   |



### المؤلف في سطور

ولد الدكتور عقيد خالد حمودي العزاوي في العراق - ديالي ١٩٦٧/٥/١، واكمل دراسته الابتدائية والمتوسطة والاعدادية في بغداد سنة ١٩٨٣، وحصل على البكالوريوس في كلية التربية، قسم اللغة العربية عام ١٩٨٨، وكان من الأوائل، ثم حصل على الماجستير والدكتوراه من الكلية نفسها عام ٢٠٠٠.

- عين رئيساً لقسم علوم القرآن الكريم وكالة عام ٢٠٠٣.
- مقرراً لقسم طرائق تدريس القرآن والتربية الإسلامية ٢٠٠٤-٢٠٠٥.
  - مقرراً للدراسات العليا في قسم علوم القرآن الكريم.
- محاضراً للدراسات العليا في قسم علوم القرآن، وقسم أصول الدين كلية العلوم الإسلامية، وقسم اللغة العربية، كلية الآداب، الجامعة الإسلامية، ومحاضراً في كلية الإمام الأعظم.
  - حالياً أستاذاً في قسم علوم القرآن الكريم كلية التربية/ جامعة بغداد.

### كتبه المؤلفة وبعض بحوثه المنشورة:

- وئيس لجنة تصحيح المصحف الشريف بروايةورش عن نافع المدني، دار مليلة، الجزائر،١٩٩٦
  - البلاغة عند الأصوليين مطبعة، دار العصماء.
  - البيان القرآني في تفسير نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، دار العصماء.
    - سبق الغايات في نسق الآيات، دراسة وتحقيق، مطبعة بغداد، ٢٠٠٨.
      - المنهج البياني في تفسير القرآن في العصر الحديث، دار العصماء.
        - دلیل تدریس البلاغة للمدارس الدینیة، أنوار دجلة، بغداد، ۲۰۰٦.
    - البحث البلاغي في تفسير أولى ما قيل في آيات التنزيل، دار العصماء.
    - شرح وتحقيق متن السمرقندية في البلاغة العربية، مشترك مطبعة دار القلم.
      - علم الدلالة دراسة وتطبيقات، دار العصماء، دمشق.
      - البيان القرآني عند الشنقيطي، دار العصماء، دمشق.
      - نظرات أسلوبية للتغليب في الخطاب القرآني، دار العصماء، دمشق.
        - البيان القرآني في تفسير الدر المصون، دار العصماء، دمشق.
          - تحقیق رسالة الحموي في الأدب، دار العصماء، دمشق،
  - وهناك مجموعة كتب مشتركة تحت الطبع دراسة وتحقيق مع مجموعة من الأساتذة.
    - شارك في عدة مؤتمرات داخل وخارج العراق.
    - له العشرات من البحوث المنشورة في المجلات والدوريات المحكمة.