## مُشَاكِلُ الْعَالِيْ الْعَالِيْ الْعَالِيْ الْعَالِيْ الْعَالِينِ الْعَالِيْ الْعَالِينِ الْعِنْ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْم

لإِمَامِ الْعَصْرِمَوْلِانَا مُحِدَّ أَنْوَرَشَاهِ الْكَشْمِيرِي قَدَّسَ سِرَّهُ الْعَزَيز

## بالنيال الخالج بيني

الحمد لله و سلام على عباده الذين اصطفی ، اما بعد فهذا بحموع ما رتبته من مسودات برنامج سيّدى السند مسند الوقت و إمام العصر مولانا الشاه محمد أنور قدس سرّه الاطهر و جمعت حوالات الكتب ايضاً حسب ما امكن لى و تيسّر، و قد ذكرت فى المقدمة لهذا الكتاب صنيعى فى ترتيب هذه المسودات و تهذيبها و تخريج الحوالات و تعيينها ، ثم انا قد و ضعنا عبارات الشيخ الإمام فى اعلى الصحيفة بغير تصرف فيه و تغيّر يسير و عبارات كتب الحوالات فى الذيل منها ، و الله الموفق و الميستر و عليه التكلان .

و أنا الاحقر سيَّد محمد أحمد رضا عفا الله عنـه ناظم المجلس العلمي

قال الشيخ الإمام:-

ا – قوله تعالى ﴿ صراط الذين انعمت عليهم ﴾ ، ﴿ فبهـــداهم اقتده ﴾ ـ اليواقيت الصفحة ٢٢٤ ، ١٧٣ .

۲ – قوله تعالی ﴿ هُدی ً لِلمتقین ﴾، در ذیل این آیت ٔ مراتب
 تقوی که متأخر از ایمان اند بعد از تقریر إمام رازی رحمه الله .

- (۱) فان قلت فما الدليل على كونه صلى الله عليه و سلم حمد الأنبياء السّابقين في الظهور عليه من القرآن قلت من الدليل على ذلك قوله تعالى ( اولئك الذين هدى الله فبهداهم اقتده ) اى ان هداهم هو هداك الذي سرى اليهم منك في الباطن فإذا اهتديت بهداهم فانما ذلك اهتداؤهم بهداك إذ الاولية لك باطناً و الاخرية لك ظاهراً ولو ان المراد بهداهم غير ما قررنا لقال تعالى له صلى الله عليه و سلم فبهم اقتده و تقدم حديث كنت نبيا و آدم عليه السلام بين الماء و الطين فكل نبي تقدم على زمن ظهوره فهو نائب عنه في بعثته بتلك الشريعة و يؤيد ذلك قوله صلى الله عليه و سلم في حديث وسع الله تعالى يده بين ثديي اى كا يليق بحلاله فعلمت علم الاولين و الآخرين إذ المراد بالاولين هم الانبياء الذير. تقدموه في الظهور عند غيبة جسمه الشريف، ( اليواقيت الصفحة ١٨ الجلد ٢ ) .
  - (۲) چنانچه مراتب دیگر از تقوی متاخر از ایمان اند پس معلوم شد که تقوی در عرف شرع بر معانی متفاوته واقع میشود گاهے بمعنی ایمان می آید چنانچه در آیت ﴿ و الزمهم کلمة النقوی ﴾ و گاهے بمعنی توبه چنانچه در آیت ﴿ و لو ان اهل القری آمنوا و اتقوا ﴾ و گاهے =

٣ ــ قوله تعالى ﴿ آ و كَصَيِّبِ آِينَ السَّمَاءِ ﴾، چنانچه در و إذا استيقظ احدكم من منامه گفته اند كه غرض از افزودن لفظ من منامه توفع توهم آن ست كه كسي استيقاظ را بر تنبه از خواب غفلت حمل نكند در حديث شريك بن أبي نمسر بكار آيد و همچنين النيل آيت ﴿ من كان عدواً لجبريل فانه نزّله على قلبك بأذن الله ﴾ در سوال عبد الله بن صوريا از كيفيت خواب آ نحضرت صلى الله عليه و سلم .

= بمعنی طاعت چنانچه در آیت ﴿ ان اندروا انه لا اله الا انا فاتقون ﴾ و گاهے بمعنی ترك گناه چنانچه در آیت ﴿ و آتوا البیوت من أبوابها و اتقو الله ﴾ و گاهے بمعنی اخلاص چنانچه در آیت ﴿ فَإِنْهَا مِن تقوی القلوب ﴾ ( فتح العزیز الصفحة ۸۰ ) .

(۱) و سبب نزول این آیت در تفسیر ابن جریر و ابن آبی حاتم و دیگر کتب حدیث مثل یهتی و طبرانی و مسند امام أحمد و عبد بن حمید چنین مروی شده که چون آن حضرت در مدینه منوره هجرت فرموده داخل شدند جمعی کئیر از یهودیان برائ تفتیش حال پیش ایشان آمدند سردار ایشان عبد الله بن صوریا که از احبار فدك بود متصدی امتحان گشت و پرسید که اول ما را از کیفیت خواب خود خبرده که از کفیت خواب پیغمبر آخر الزمان در کتابهائ ما علامتی را نشان کیفیت خواب پیغمبر آخر الزمان در کتابهائ ما علامتی را نشان داده اند به بینم که آن علامت در تو موجود است یا نه آنحضرت فرمودند که چشهان من خواب میکنند و دل من خواب نمی کند و غافل نمی شود اگر همین علامت است پس در من موجود است عبد الله بن صوریا گفت که راست گفتی همین علامت است حالا ما ترا از چند چیز می پرسیم که آن چیزها را غیر از پیغمبران کسے —

٤ - قوله تعالى ﴿ قالوا هذا الذي رزقنا من قبل ﴾ زيرا كه جزاء
 در حقیقت ظهور مجزى علیه است در لباس دیگر

وله تعالى ﴿ الذين ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه ﴾ بيان حقيقت ايمان از ابتدا سورة بغايت لطيف و مختصر و در ذيل اين آيت بودن اسلام عهد با خدا

- = نمی داند آنحضرت فرمودند که هرچه خواهید بپرسید لیکن من از شما عهد خدا می خواهم و آن عهد می طلبم که حضرت یعقوب علیه السلام از فرزندان خود گرفته بودند اگر من شما را از آن چیزها خبر دهم شما ایمان آرید و متابعت من اختیار کنید همه ها گفتند که قبول ست الخ.
  ( فتح العزیز ص ۳٤٩)
- (۱) ایمان در عرف شرع عبارت از تصدیق است بمعنی گرویدن و باور کردن انچه بالیقین معلوم است که از دین محمد است زیرا که ایمان را در قرآن جابجا کاردل فرموده اند جائے میفرمایند ﴿ قلبه مطمئن بالایمان ﴾ و جائے میفرمایند ﴿ کتب فی قلوبهم الایمان ﴾ و جائے ﴿ و لما لم یدخل الایمان فی قلوبکم ﴾ و ظاهر است که کاردل همیں تصدیق است و بس و نیز ایمان را مقرون بعمل صالح فرمودند چنانچه در آیت ﴿ ان الذین آمنوا و عملوا الصلحات ﴾ و مقرون بمعاصی نیز ساخته چنانچه در آیت ﴿ و ان طائفتان من المؤمنین اقتتلوا ﴾ و در آیة ﴿ و الذین آمنوا و لم یهاجروا ﴾ پس معلوم شد که نه علمهائے نیك را در ایمان دخل است و نه اعمال بد برهم زننده ایمان اند و اقرار محض را بے تصدیق مذمت فرموده اند در همیں سورة در آیة ﴿ و من =

= الناس من يقول ا'منا بالله و باليوم الآخر و ماهم بمؤمنين ﴾ پس معلوم كه اقرار محض حكايت ايمان ست اگر حكايت با محكى عنه مطابق افتاد فبهـا و الا خداعي و زُوري بيش نيست و محكى عنه نيست مگر تصديق و تحقیق المقام آن ست که چنانچه هر چنز را سه (۳) نحو وجود ست وجود عینی، وجود ذهنی و وجود لفظی، همچنان ایمان را نبز این سه نحو وجود متحقق است و قاعده مقررست که وجود عینی هر چنز اصل است و باقی وجودات فرع و ثابع آن وجود اند پس وجود عینی ایمان نوریست که در دل حاصل میشود بسبب رفع حجاب بینه و بین الحق و همیں نورست که در آیت ﴿ مثل نوره کمشکوة فیها مصباح ﴾ تمثیل آن به شباع تمام مذکور فرموده اند و در آیت ﴿ الله و لی الذین آمنوا يخرجهم من الظلمٰت الى النور ﴾ سبب آن را بيان نموده و اين نور مانند انوار محسوسات قابل قوت و ضعف و اشتداد و انتقاص ست چنانچه در آیت ﴿ وَ اذا تلیت علیهم آیانه زادتهم ایمانا ﴾ و دیگر آیت بسیار بآن ارشاد فرموده اند بر طریق زیادتش آنست که هر گاه که حجابی مرتفع می شود آن نور زیادت می پذیرد و ایمان قوت میگیرد نا آنکه باوج کمال خود رسد و آن نور منبسط و فراخ شده جمیع قوی و اعضاء را احاطه کند پس اول انشراح صدر حاصل گردد و بر حقایق اشیاء مطلع شود و غیوب الغیوب بر مدرکه او متجلی شوند و هر چیز را در موضع خود بشناسد و صدق انبیا و در آنچه اخبار فرموده اند اجمالاً و تفصیلاً وجدانی گردد بقدر نور باز بقدر انشراح صدر داعیـه دلی منبعث شود بآنکه موافق هر امر آلهی بجا آرد و از هر محظور شرعی اجتناب و رزد و در این حالت انوار اخلاق فاضله و ملکات حمیده = و اعمال

= و اعمال صالحه متبرکه بانوار معرفت منضم گشة یکجا شده طرفه چراغانی در شبستان ظلمات طبیعت مربهیمیه و شهویه روشن سازند چنانچه بهمین معنی در آیاتِ فرقانی اشاره واقع شده است جائے فرمودند ﴿ نورهم یسعلی بین ایدیهم و بایمانهم ﴾ و جائے فرمودہ اند ﴿ نُورِ عَلَى نُورِ یهدی الله لنوره من پشاء ﴾ و وجود ذهنی ایمان دو مرتبه دارد اول ملاحظه اجمالی معارف متجلیه و آن غیوب منکشف بوجه کلی که مفاد كلمه ﴿ لا اله الا الله محمد رسول الله ﴾ هست و اين ملاحظه را تصدیق اجمالی وگرویدن و باور کردن نامیده اند ــ دوم تفصیلی هر هر فرد از افراد غیوبِ متجلیه و حقایق منکشفه با ربطی که فیما بین دارد و این ملاحظه را تصدیق تفصیلی نامیده اند و وجود لفظی ایمان را در اصطلاح شارع نام شهادتین است و بس و ظاهر ست که وجود لفظی هر چىر بدون تحقیق حقیقت آن چىز اصلا فائده نمی كند و الا تشنه را نام آب گرفتن سیراب میکرد و گر سنه را نام نان گرفتن تسلی می بخشید مگر آنکه تعبیر از ما فی الضمیر چون بدون واسطهٔ نطق و تلفظ در عالم بشریت امکان ندارد نا چار تلفظ بکلمه شهادت را مدخلی عظیم داده الله در حكم باتمان شخص فرموده الله : أمرت ان اقاتل النــاس حتى يقولوا لا اله الا الله فاذا قالوهـا عصموا منى دمائهم و اموالهم الا بحقهار حسابهم على الله و از همين تحقيق معلوم شد كيفيت زيادت ایمان و نقصان آن و ضعف و قوة آن و نیز واضح گشت که انچه در حدیث صحیح وارد است که لا بزنی الزانی حین بزنی و هو مومر و الحياء من الامان و لا يومن احدكم حتى يا من جاره بوائقه همه محمول برکال ایمان ست در وجود عینی خود و کسانیکه ننی زیادت =

و نقصان کرده اند مراد ایشان مرتبهٔ اول است از وجود ذهنی ایمان پس نزاعی و خلافی نیست و ایمان دو قسم است ، اول ایمان تفلیدی دوم ایمان تحقیق و تحقیق نیز دو قسم است استدلالی و کشنی و هر ایک ازین دو قسم یا انجامی دارد که ازان حد تجاوز نمی کند یا انجامی ندارد و آنچه انجام دارد آنرا علم الیقین گویند و آنچه انجام ندارد نیز دو قسم است یا مشاهده هست که مسمی بعین الیقین است و یا شهود ذاتی که مسمی بحق الیقین است و این دو قسم اخیر یعنی عینی و حتی داخل ایمان بالغیب نیست . ( فتح العزیز ص ۸۷ و ۸۸ )

و حتی داخل ایمان بالغیب نیست . ( فتح العزیز ص ۸۷ و ۸۸ )

(۲) ( الذین ینقضون عهد الله من بعد میشاقه ) یعنی آن کسانند که می

شکنند عهد ے را که با خدا بسته اند بعد از پخته کردن آن عهد درین جا باید دانست که چون شخص کلمهٔ اسلام بر زبان جاری کردد با پیغمبر یا از خلیفهٔ از خلفائے او بیعت نمود پیغمبر را فرستادہ و نائب خدا تصور کرد پش با خدا عهد بست که آنچه از حکم و احکام او بواسطهٔ این پیغمبر باو برسد او را قبول نماید و چون در صحبت پیغمبر رسید یا کتب سیر و شمائل او را مطالعه نمود و بر اوضاع و اطوار اوکه سراسر دلیل حقـانیت اویند مطلع گِشت و معجزات او را و کرامات اولیائے امت او را دید و شنید آن عہد را یختـه کرد بعد ازین حالت اگر معاذ الله شبه را در امر الاسلام بخاطر خود جا دهد و بسبب آن شبه طعن در احکام شرعیه شروع نماید یقین ست که این شخص از حد عقل و شرع خارج شد و بمرتبهٔ اعلی از گمراهی ترقی نمود که او را قبل از در آمدن در اسلام و دیدن پیغمبر و معجزات او یا شنیدن اوضاع و اطوار او حاصل بنود پس این حالت علامت = [۲] ظاهره

7 – قوله تعالی ﴿ كیف تكفرون بالله و كنتم أمواتاً فاحیاكم ﴾ بلكه تحقیق آن ست كه معنی حیات تعلق روح به بدن ست و در قبر اصلا تعلق روح ببدن نیست باكه بقاء شعور و ادراك روح را بعد از مفارقت از بدن تعبیر بحیات فرموده اند –

∨ – قوله تعـالی ﴿ ثم استوی إلی الساً فسونهن سبع سموات ﴾ تسویهٔ آسمان و دحو ارض بعـد از افراز مادهٔ هر دو بهم بوده اند پس تسویه را بعد ارض گفتن یا دحو را بعد سماء گفتن همگی درست ست ـ

∧ — قوله تعالى ﴿ و إذ قال ربك للله كه إلى جاعل فى الأرض خليفة ﴾ فيه مسئلة النبوة بعد الايمان بالله و أنه يبعث عبداً مفترض الطاعة و أن اطاعة الله يعتبر بأطاعة غيره بأمره و هي الفاصل في حق اطاعة الله و هو قوله تعالى ﴿ أطيعوا الله و اطبعوا الرسول ﴾ و قوله ﴿ إلا ليطاع ﴾ قوله تعالى ﴿ أطيعوا الله و رسوله لاظهارهما على حدة اقتباساً من القرآن و لعل اطاعة أحد بحسب مقتضى العقل اطاعة نفسه و انما تتحق بمعرفة اطاعة الغير بأمر المطاع و فيه مسألة الحسن و القبح شرعاً أو عقلا و التعديل و التجوير و الأسما و الأحكام و الوعد و الوعيد على ما ذكره الشهرستاني و فيه التقدير للخير و الشر و ان الانتها الى علم الله تعالى و لذا علم الأسما و ان الانتها الى علم الله تعالى و لذا علم الأسما و ان الانتها الى علم الله تعالى و لذا علم الأسما و ان الانتها الله علم الله تعالى و النا علم الأسما و ان الشرف في العبدية و النوبة و أنه لا يسأل عن شي و هم يسئلون و مسئلة الإيجاب و الاختيار و مسئلة المراحم الملكية و أنها آخر يسئلون و مسئلة الايجاب و الاختيار و مسئلة المراحم الملكية و أنها آخر يسئلون و مسئلة الايجاب و الاختيار و مسئلة المراحم الملكية و أنها آخر يسئلون و مسئلة الايجاب و الاختيار و مسئلة المراحم الملكية و أنها آخر يسئلون و مسئلة الايجاب و الاختيار و مسئلة المراحم الملكية و أنها آخر يسئلون و مسئلة الايجاب و الاختيار و مسئلة المراحم الملكية و أنها آخر يسئلون و مسئلة الإيجاب و الاختيار و مسئلة المراحم الملكة و أنها آخر المراحم الملكية و أنها آخر المورد المسئلة المراحم الملكة و أنها آخر المراحم الملكة و أنه المراحم الملكة و أنها آخر المراحم الملكة و أنها آخر المراحم الملكة و أنه المراحم الملكة و أنها آخر المراحم الملكة و أنها آخر المراحم الملكة و أنه المراحم الملكة و أنها آخر المراحم الملكة و أنها آخر المراحم الملكة و أنه المراحم الملكة و أنها آخر المراحم الملكة و أنه المراحم الملكة و أنها آخر المراحم الملكة و أنها آخر و المراح

<sup>= ُ</sup>ظاهره ست برآنکه این شخص متمرد و خارج از ادنائے حدکفر ست و واصل بحد اعلائے او۔ ( فتح العزیز ص ۱۶۳ )۔

الحيل و تأتى على كل عاص فان رجمته سبقت غضبه و فيه تفضيل الأنبياء على الكل و من معجزات القرآن انه يـذكر اوصافاً مؤثرة و يترك صورة العمل بها إلى الحديث ثم تظهر تلك الأوصاف من حيث العمل أيضاً لا من حيث الاعتقاد فقط في بعض الصور كما في و أقم الصلوة لذكرى و حديث فأنه لا صلوة لمن لم يقرأ بها -

و جوارح آدی که عالم شهادت کون اویند از اقوال و افعال ظاهر میشود اول او را وجود می باشد در مرتبهٔ روح او که ماورا عیب الغیب اوست باز در قلب که غیب الغیب اوست باز در قوای نفسانیه که غیب ادنی و سما دنیای اوست باز بر جوارح و اعضا ظهور می پذیرد -

• ١ - قوله تعالى ﴿ وعلم ادم الأسمآ · كلها ﴾ و لم يذكر حقائق المسميات فعلم بعضاً و لم يعلم بعضاً فالمسميات هو قوله تعالى هؤلا · ص ١٤٤ ج ٢ و لكن من فهم قول الله تعالى ﴿ ثم عرضهم على الملائكة ﴾ و اشار بهؤلا · كأنه يشير إلى عدم الاستغراق ، و اراد بالأسما · ههنا الأسما · الآلهية التي استند اليها المشار اليهم بهؤلا · ص ٣٦٧ ج ٣ اى علم بعضاً و هو الأسما و لم يعلم بعضاً و هو المسميات و ص ١٥٣ ج ٣ و ص ١٤٤ ج ٢ و ص ٥٢٧ ج ٣ ـ لأن الله إذا تجلى في صورة البشر كما ورد فأنه يظهر بصورتها حسا و معنى آه ص ٣٧٠ و ٤٧٤ ج ٣ و وجهه في ص ٣١١ و ٥٦٠ ج ٣ ـ و لما كان في الأسماء الالهية عام و اعم و خاص و اخص صح في الأسماء الالهية عام و اعم و خاص و اخص صح في الأسماء الالهية التقدم و التأخر و الترتيب فيهذا قبلت شيئيات الوجود الترتيب ص ٣٠٠٠

و ۲۳۱ ج ۳ و ص ۲۹۶ ج ۲ فان ذلك ترتیب حقیق لا وضعی ص ۸۰۶ و ۲۷۱ ج ۲ و ص ۷۹ و ۱۵ ج ۲ ـ فان المعانی هی اصل الاشیاء فهی فی انفسها معان معقولة غییة ثم تظهر فی حضرة الحس محسوسة و فی حضرة الحیال متخیلة و هی هی الا انها تنقلب فی كل حضرة بحسبها ص ۸۹۵ ج ۲ و ص ۷۷ ج ۲ ـ العقد و القول و العمل یكون فی كل حكم من الشرع و هو الایمان ص ۸۹۸ ج ۲ و ص ۷۲۷ ج ۲ وص ۱۱ ج ۲ ، ان الاجسام تكون منطویة فی الارواح فی نشأة الآخرة ص ۸۸۵ ج ۶ وص ۱۱ ج ۳ ، ان الاجسام تكون منطویة فی الارواح فی نشأة الآخرة ص ۸۸۵ ج ۶ وص ۱۱۶ ج ۳ -

<sup>(</sup>۱) لعل هذه الحوالات كلها من الفتوحات المكية للشيخ الاكبر قدس سره ۱۲ جامع .

<sup>(</sup>۲) ﴿ و ما کنتم تکتمون ﴾ یعنی و آنچه شما اورا پوشیده میداشتید از قوی و افعال خود واصلا بر آن مطلع نبودید که در ما آن قوی و افعال مخلوق اند مثل تصویر بنی آدم در رحم و خدمت مساجد و انسیت بذکر الهی و به حضور مشاهد متبرکه صلحا و اعانت و امداد غازیان و حاجیان و تماشائے مظهر اسم قهار و جبار و غفار و مانند این هر دو از اسها الهی در رسانیدن ثواب و هدایا از زندگان بمردگان و فوائد اصعاد اعمال خیر و ترقی دادن سالکان راه خدا و خدمت نمودن تجلیات شهودی در عالم مثال که برائے کاملان اولاد این خلیفه شدنی ست و انزال وحی و کتب الهیه و برپا نمودن شرائع و ادیان و ملل و طرق و مذاهب و غیر ذلك حالانکه این همه چیزها و ادیان و ملل و طرق و مذاهب و غیر ذلك حالانکه این همه چیزها بالقوه در شما موجود بود و ظهور این چیزها موقوف بر وجود 
بالقوه در شما موجود بود و ظهور این چیزها موقوف بر وجود

١٢ – قوله تعالى ﴿ أَنَّ الذِّينَ آمَنُوا ۚ ﴾ بالأنبياء من قبل ﴿ وَ الَّذِينَ هادوا و النصاري و الصابــین من ا'من بالله و الیوم الآخر ﴾ فی زمن نبینــا ﴿ وَعَمَلُ صَالَّحًا ﴾ بشريعته ﴿ فَلَهُمُ اجْرُهُمُ عَنْدُ رَبُّهُم ﴾ ( جلالين ) و هذا احسن لا ان يؤخذ بالنسبة الى الماضي كما يذكره الحافظ ان تيمية رحمه الله فانه في الصابيين مشكل و لعلهم عنده من اهل الكتاب في الأصل والتحقيق انهم في مقابلة الحنفا والحنفا يجعلون السبل سبيلا واحدا سبيل الله والصابئون ينصبون هياكل فهم فلاسفة كما ذكره الشهرستاني و منهم الوثنيون كما في روح المعانى و ص ١٨٨ ج١٤ و وجه في الكشاف من المائدة رفع الصابئون لينقطع عن الاخوات فانهم اوغل في الغي و في ص ٣٥٥ ج ٢ انهجم على الحنيفية الأولى من روح المعانى ثم ظهر انه يريد بالايمان الأول هو الثاني اطلق في العنوان و قيَّد في الحكم فصار كقوله ﴿ يَابِهَا الَّذِينِ آمَنُوا آمِنُوا ﴾ وكقولهم اما عالما فهو عالم و راجع ص ٦٦٥ آية الحج فتدل ان الصابئين

این خلیفه داشته بودیم تا بواسطهٔ این خلیفه شما را بر آن چیزها آگاه سازیم و شما بسبب خدمت این خلیفه آن کمالات بالقوه خود را بفعل آرید حالانکه این خلیفه موجود شد و شما را ازین چیزها خبرداد دانستید که چه چیزها در خود داشتیم پس این حق عظیم است این خلیفه را برگردن شما که شما را از حقیقت خود آگاه ساخت و موجب خلیفه را برگردن شما که شما را از حقیقت خود آگاه ساخت و موجب مزید تقرب شما در جناب الهی گردید، لازم آن ست که این خلیفه را مانند استاد و مرشد فهمیسده و آداب و تعظیم او بجا آرید را مانند استاد و مرشد فهمیسده و آداب و تعظیم او بجا آرید رفتح العزیز ص ۱۷۰)

لا نجاة لهم ما لم يحدثوا الايمان ـ و لم اجد تحقيق الصابئين اتقن ما ذكره الجصاص في احكام القرآن في مواضع منه ص ٤٤ و ٤٤ ج ١ و ص٢٢٨ ج ٢ و ص ٩١ ج ٣ طبع جديد \_ ص ٧٨٣ ج ٢ ( فتوحات ) ندا الحق لا يكون الا لما يكون في اجابته السعادة للعبد آه بخلاف الارادة فتعمّ فما بلغه النبي انحصر في الأول وكان لا بدان يكون هناك ذريعة يختص بالسعادة و هي النبوة بالكلام بخلاف الارادة فثبت الضرورة الى النبوة و المسلمون لها هم الحنفاء بخلاف الصابئة و القانون السياسي لا تضعه الا الحكومة لا الرعايا و عبادة الصابئة تشبه السحر و الأعمال السفلية بتسخير القوى الروحانية و هي مادية لا منزهة و عبادة الحنف لربهم منزهة عن المواد كالتضرع فى حضرة السلطان و الاستدعاء منه بخلاف الصابئة فانهم يسخرونه بالأعمال فيغضب دل عليه قصة هاروت و ماروت فني الياقوت و الأشخاص التي تظهر للعامل هي الارواح المؤكلة بالكواكب على زعم بعضهم وعندي انها الصُور المثالية لها و قال عبدالله بن عباس رضى الله عنه انزلت الزهرة اليهما في صورة امرأة من فارس رواه ان جرير ، اهـ و هذا انزال القوى لا الايحاء فاشتبه الامر و راجع بُغية المرتاد ص ٧٧ .

١٣ – قوله تعالى ﴿ وَ إِنْ مِنْهَا لِمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشِيَّةُ اللَّهِ ﴾ ذكر روح '

<sup>(</sup>۱) نزد اهل سنت و جماعت هر یك را از جمادات و حیوانات روحیے است مجر د که تعبیر ازان بملکوت کل شی در آیت (فسبحان الذی بیده ملکوت کل شیء ) فرموده اند و آن روح مجرد حی و شاعر و در اك است و صلوة و تسبیح هر جماد و حیوان که منطوق =

= کلام الهی ست و در آیت بسیار مثل ﴿ کُلُ قَدْ عَلَمْ صَلُوتُهُ وَ تُسْبَيْحُهُ ﴾ ﴿ و ان من شيء الا يسمح بحمده و لكن لا تفقهون تسبيحهم ﴾ بهان روح ست لیکن آن روح را علاقه ندبیر و تصرف در ابدان آنها نیست و نه اثر آن روح بتوسط روح حیوانی میرسد بلکه در رنگ ارواح ملائکه که در ابدان خود بدون توسط روح حیوانی تصرف مینماینـد و این روح نیز پرتو شعشعان بر جسم خاص خود می اندازد و در آن وقت ازان جسم افعال شعور و اراده سربر میزند و این تعلق دائمی نیست تا مورد تکلیف و ثواب و عقاب شوند و در عالم آخرت ظهور آثار این ارواح در ابدان خود دائمی خواهد شد و بهمین سبب شهادت خواهند داد و نطق خواهنـد نمود و اغصان و شمار بهشت اجابت ندائے بهشتیان خواهند کرد و درین نشأت که حکم ارواح در آن غالب نیست بقوت نفس قدسیـه آن تعلق پرتو می اندازد و باز مستور و محتجب میگردد و ازن ست که اشجار و حجار و حیوانات عجم بانبیاء و بفرمودهٔ انبیا ٔ تکلم و نطق و ادائے شهادت و اجابت و امتثال اوامر نموده اند و قــدر متواتر ازان از حضرات انبیا منقول و مروی شده ازانجمله آنکه آنحضرت صلی الله علیه و سلم برکوه ثبیر تشریف داشتند وکافران در تجسس آنحضرت بودند کوه عرض کرد که یا رسول الله ازینجا فرود آئید مبادا بر پشت من شمارا بگیرند و من شرمنده شوم و در صحیح مسلم بروایت جابر بن سمرة رضی الله عنـه از آن حضرت صلی الله علیـه و سلم ثبوت پیوسته که فرمودند من می شناسم سنگے را در مکہ کہ قبل از نبوت و بعثت بر من سلام میکرد و از حضرت امیر المؤمنین علی کرم الله وجهه =

出外。他有

= ننز تسلم احجار مکه بر آنحضرت صحیح شده ، و در صحیحین بروایت انس بن مالك آمده كه چون آنحضرت را كوه احد بنظر آمد فرمودند که: هذا جبل یحبنا و نحبته ، و در صحیحین بروایت ابو هریره و دیگر صحابه آمده که آنحضرت صلی الله علیه و سلم قصهٔ گاوی میفرمودند کہ او را شخصے حی کردہ می برد بخاطرش رسید برو بے سوار شد گاؤ گفت که ما را حق تعالی برائے سواری نیافریدہ است برائے زراعت آفریده شده ایم و همچنین گویا شدن گرگ ننز در حدیث شریف وارد است ـ و در صحیحین موجود و همچنین در صحیحیر. بروایت متعدده آمده که آنحضرت صلی الله علیـه و سلم و حضرت ابو بكر و حضرت عمر و حضرت عثمان وحضرت على وحضرت طلحه و حضرت زبیر رضی الله عنهم بر کوه حرا تشریف داشتند سنگهائے آن کوه بطور زلزله جنبیدن گرفتند آنحضرت آن سنگ را لکدزدند و فرمودند که با ادب باش زیرا که بر پشت تو نیست مگر پیغمبر و صدیق و شهیدان و بمجرد فرمودری آنحضرت کوه ساکن شد وآواز كردن ستون حنانه بسبب مفارقت آنحضرت صلى الله عليه و سلم آن قدر مشهور است که محتاج ببیان نیست و گریه کردن آن ستون و سکوت او چون آنحضرت او را در برگرفتند صریح دلالت بر شعور و حيات او ميكننــد و آية ﴿ لو أنزلنا هــذا القرآن على جبل لرأيته خاشماً متصدّعاً من خشية الله ﴾ اصرح آيات ست درين باب و ابعد از تاويل ، الى غير ذلك من الدلائل الواضحة الباهرة ـ ( فتح العزيز ص ۲۹۶ و ص ۲۹۵ )

و ملکوت کل شی و همچنین در ذیل استثنا ملخ از میته و در ذیل ( ثم عرضهم علی الملئکة ﴾ بلکه باعتبار وجود روحی ملکوتی بود که

(۱) آرے دو جانور بحکم حدیث صحیح پیغمبر صلی اللہ علیــه و سلم که فرمود دو جانور مردار برائے ما حلال است یکے ماہی دوم ملخ ازین حکم مستثنی است اما ماہی پس برائے آنکہ اصل مادہ بدن او آب است و آب بالطبع پاك و پاك كننده است پس چنانچه نحاست در آب تاثیر نمی کند همچنان جدا شدن روح ازان جانور آبی نیز تاثیر نکرد و حاجت بذبح او نماند ، و اما ملخ ازانجهت که خود بخود یے توالد و تناسل پیدا شود و خون جاری ندارد تعلق روح باو مانند تعلق ارواح ملکوتیـه کوه و درخت و دیگر جمادات است و'جدا شدن این نوع تعلق روح موجب تنجیس نمیگردد و هر چنـــد همه جانوران دریائے و همه حشرات متولده درین علت مشترك اند لیكن چون سوائے ماہی و سوائے ملخ بسبب خبث ذاتی خود یا تولد از نجاست و تغذی به نجاسات حرام اند و مُضر بخلاف ماهی و ملخ که ازین مضرتها و خبث ذاتی و عارضی سالمند این استشاء به همین دو خاص گردند ( فتح العزيز ص ٦٠٧ ) ٠

(۲) دوم آنکه ضمیر ثم عرضهم ظاهر است که راجع بسوی اسما است اما باعتبار مسمیات و مسمیات اسما مشتمل بر عقلا و غیر عقلا هر دو بودند این ضمیر را که مخصوص بعقلائے مذکرین ست چرا آوردند جوابش آنکه عرض مسمیات بر ملائکه باعتبار وجود جسمی و شهادی آن مسمیات نبود که محل ظهور تذکیر تانیث وعاقلیت و غیر عاقلیت =

همه مخلوقات بحسب آن وجود عاقل و در ال و مبرى از تذكير و تانيث اند\_

۱۶ – قوله تعالى ﴿ بلى من كسب سيئة و اَحاطت به خطيئته فاولئك اصحب النار هم فيها خالدون ﴾ در ذيل اين وجه قول يهود ﴿ لن تمسنا النار إلا أياما معدودة ﴾ بغايت لطيف و كفر بودن انكار احكام متواتره \_

است بلکه باعتبار وجود روحی ملکوتی بود که همه مخلوقات بحسب آن وجود عاقل و در ال و مبرا از تذکیر و تانیث اند، آرے بسبب نبودن تانیث دران وجود الفاظ تذکیر و صیغ آن در حق آنها مستعمل می شود چنانچه در حق ملائکه نیز بهمین اعتبار الفاظ تذکیر مستعمل شده ـ ( فتح العزیز ص ۱۹۸۸ ) .

<sup>(</sup>۱) درین جا باید دانست که منشأ غلط و تحریف فرقهٔ بنی اسرائیل درین اعتقاد فاسد آن بود که در هر شریعت معاصی را دو مرتبه نهاده اند یك مرتبه آن ست که در اعتقاد موافق ملت حقه باشد و در عمل خالف نماید مثلا بیقین میداند که شراب خوردن یا زنا و دزدی و لواطت و غصب مال غیر حرام است و خوف عقاب بر آن دارد \_ لیکن از راه غلبه حجاب طبعی یا رسمی ازو مے این چیزها صدور میکند و این مرتبه را فسق و فجور وعصیان نامیده اند و برائے او در آخرت و این مرتبه را فسق و فجور وعصیان خواهد و رایگان نخواهد و کار خواهد کرد و از عذاب نجات خواهد بخشید و مرتبه دوم رفت و کار خواهد کرد و از عذاب نجات خواهد بخشید و مرتبه دوم آنست که در اعتقاد هم مخالفت نماید و چیز مے راکه در نفس الام =

= ثابت است خواه از الهیات و خواه از معاد و خواه از شعائر الله ماننىد كتابهائے الهي و رسولان آنجناب و خواہ از احكام متواترہ مشهوره آن دین انکار و جحود نماید و این مرتب ه را کفر و الحاد و زندقه نامیسده اند و بر آن در آخرت عذاب دائمی وعده فرموده و این هر دو مسئله را در اصطلاح مسلمین باین عبارت تعبیر میکنند كه الفاسق لا يخلد في النار و الكافر مخلد في النار و در بيان موافقت ملة حقه و مخالفت آن غالباً نام آن فرقه كه بآن ملت حقه قايم بوده اند و نام مخالف آنها برده اند پس در زمان بنی اسرائیل که ملت حقه ملت یهودیه بود و قائمین بآن ملت فرقه بنی اسرائیل ازین مسئله باین عبارت تعبیر شده باشد که بنی اسرائیل را عذاب دائمی نخواهد بود و غیر بنی اسرائیل را عذاب دائمی خواهد بود این فرقه بسبب بلادت وکم فهمی فرق در عنوان و معنون نکرده خصوصیت فرقه خود را فهمیده چنین تقریر کردند که ﴿ لن تمسنا النار إلا أیاما معدودة ﴾ حق تعالى در جواب اين شبه اول منع فرموده و طلب دليل نمودكه ﴿ اتَّخَذْتُم عند الله عهداً ﴾ زيراكه در اصل كلام تخصيص بي اسرائيل و نام يهود نبود بلكه نصوص الهيه مطلق ذكر اهل حق و متبعين دىن آنوقت فرموده بودند و چون در آن وقت غیر از بنی اسرائیل و یهود ابن صفت نداشتند ایشان اشعاری ازان نصوص بابن فرقه فهمیده تخصیص کردہ بودند پس نص صریح غیر ماول که عہد عبارت ازانست درین باب مفقود بود و نص ماول موافق فهم خود قابل آن نیست که اعتقادیات و اصول دین و بحث معاد بآن تمسك جائز باشد و لهذا فرمودند كه ﴿ امْ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ == و ثانبآ

 و ثانیاً به بیان تحقیق امر حل شه فرمود که احاطهٔ خطایا به نفس که عبارت از فساد علم و عمل است و خرابی عقیـده و افعال بآن حد که مثقال یك ذر"ه هم از ایمان نماند موجب خلود در عذاب است در ہر فرقه که یافت۔ شود بے تخصیص و امتیاز گو با کلمہ گوئے و دعوی دینداری مقرون باشد و نیز باید دانست که استباحت معصیته کفر است و معنی استباحت آن ست که در دل خوف عقاب بر آن نماند و قبح آن در اعتقاد زائل شود گو بداند که ان معصیت را در شرع حرام کرده آند و ازان منع شدید نموده و بزبان هم اقرار نماید که این معصیت معصیت است زیرا که معنی استباحت مباح دانستن است نه ماح گفتن و چون خوف عقاب از معصیت زائل شد و آن معصیت در اعتقاد قبیح نماند مباح گردید و معامله مباحات بان معصیة بوقوع آمد ظاهر بینان فقه می فهمند کم انکار ورود حرمت او در شرع ننز لازم استباحة است و اينمعني نادر الوقوع است و از رو ے آیات و احادیث در تحقیق استباحت همانقدر کافی است انکار ورود حرمت او در شرع بدل یا زبان ضرور نیست بسا اوقات شخص چنین اعتقاد میکند که در شرع بنا بر مصلحت عام تا رسم فاسد شیوع نیابد و رفته رفته منجر بقبیح دیگر نشود این فعل را حرام ساخته اند و برائے ترهیب و تخویف وعـده عقاب نموده و الا فی نفسه ان فعل وجهی از قبح ندارد و عقاب بر آن مترتب نمی شود ان فرقه را بخاطر نگم باید داشت که در فهم اکثر احادیث و آیات ان باب بکار خواهد آمد ــ ( فتح العزيز ص ٣٠٩ و ص ٣١٠) ــ

10 - قوله تعالى ﴿ لا تسفكون دماء كم و لا تخرجون أنفسكم ﴾
 من البقرة ﴿ و لا تقتلوا انفسكم ﴾ من النساء ص ١٢٥ ترجمه فى الموضح
 بما يقرب بما ذكرناه فى حديث فليقرأ احدكم بفاتحة الكتاب فى نفسه ـ

١٦ – قوله تعالى ﴿ وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا ﴾
 اللهـــم' رتبــــا اما نسألك بحق احـــــد النبيّ الامى اهــ توســـــل،

(۱) ﴿ وَكَانُوا مِنْ قَبْلُ ﴾ يعني بودند ابن يهوديان قبل از نزول ابن كتاب معترف و مقربه نبوت این شخص و بزرگئی او بر جمیع انبیا و زیرا که در وقت جنگ و خوف شکست بر خود ﴿ يستفتحون ﴾ يعنی طلب فتح و نصرت میکردند از جناب الهی بنام ان پیغمبر و میدانستند که نام او اینقدر برکت دارد که بسبب ذکر آن و توسلے بآن فتح و نصرت حاصل می شود ﴿ علی الذین کفروا ﴾ یعنی بر کسانیکه کفر ورزیده اند شرك در عبادت غیر الله و انكار پیغمبران كردند پس گویا نام ان پیغیر را مقوی و نار جمیع پیغمبران میدانستند و نعز یقین میکردند که ان پیغمبر در کافر کشی و ازاله ادیان باطله بآن مرتبه رسیده است که نام او حکم لشکر جرار دارد و ابو نعیم و بیهتی و حاکم باسانیـد صحیحه و طرق متعدده روایت کرده اند که یهودیان مدینه و یهودیان خیبر هرگاه با بت برستــان عرب از قبیله بنی اسد و بنی غطفان و جهنیه و عذره جنگ میکردند مغلوب می شدند وشكست ميخوردند ناچار شده بدانشمندان وكتاب دانان خود رجوع آوردند و آنها بعد تفحص بسیار این دعا را بسپاهیان خور تعلیم کردند

## و در' ﴿ فتلقى ا'دم من ربه كلمات ﴾ ـ

= کم در وقت جنگ میخوانده باشند ازان باز مغلوب نشدند و مظفر و منصور گشتند دعا ان است اللهم ربنا انا نسئلك بحق أحمد النبي الأمى الذي وعدتنا ان تخرجه لنا في اخر الزمان و بكتابك الذي تنزل عليه اخر ما يتنزل ان تنصرنا على اعدائنا ـ ( فتح العزيز ص ٣٣٩ ) (۱) ﴿ فَتَلَقَّى ْادَم ﴾ پس بیاموخت آدم ﴿ من ربه ﴾ یعنی از الهام پروردگار خود ﴿ كُلَّمَاتَ ﴾ يعني چند كلمه كه سبب قبول توبه ايشان شد و آن كلمات اين ستكه ﴿ ربنا ظلمنا أنفسنا و إن لم تغفر لنا و ترحمنا لنكون من الخسرين ﴾ و طبراني در معجم صغير و حاكم و أبو نعيم و بيهقي از حضرت امير المؤمنين عمر بن الخطاب روايت آورده الدكه آن حضرت فرمودند که چون حضرت آدم ارتکاب گناه کردند و معاتب شدند در قبول توبهٔ خود حیران بودند ایشان را یاد آمد که مرا هرگاه حق تعالی پیدا کرده بود و روح خاص در من دمیده من درانوقت سر خود را بسونے عرش عظیم برداشتم دیدم که در آن جا نوشته لا إله إلا الله محمد رسول الله ازينچا معلوم شد كه قدر هیچکس نزد خدا برابر این شخص نیست که نام او وا با نام خود برابر كرده ست تدبير ان ست كه بحق همين شخص سوال مغفرت نمايم پس در دعائے خود گفتند اسئلک بحق محمد الاغفرت لی حق تعالی آیشان را آمرزش کردند و وحی فرستاد کم محمد را از کجا دانستی آیشان تمام ماجرا را عرض کردند فرمان رسید کر ای آدم محمد پیغمبر آخر پیغمبران است از ذریت تو و اگر نمی بود ترا پیدا نمی کردم =

## ١٧ – قوله تعـالى ﴿ بئسما اشتروا به انفسهم ﴾ مع قوله شروا به

 درینجا باید دانست که در کتب فقه مذکور است که دعا کرون بحق کسی مکروہ است زیرا کہ کسے را بر خدا حقے نمی باشد و تفصیل مقام آن ست کہ نزد معتزله که افعال عباد را مخلوق عباد می دانند جزائے آن افعال حق حقیقی بندگان است و بر مذہب اہل سنت و جماعت افعال عباد مخلوق خدا اند پس عباد را بسبب آن افعال حقیے ثابت نیست حقیقة بلکہ وعداً و جعلا چنانچه در حدیث صحیح آمده است که من آمن بالله و رسوله و اقام الصلوة و صام رمضان كان حقاً على الله أن يدخله الجنة هاجر في سبيل الله أو جلس في أرضه. التي ولد فيها و نيز در حديث صحيح از معاذ بن جبل آمده هل تدري ما حق العباد على الله الى اخوه پس انچه در روايت توبه حضرت آمده است محمول بر همان حق جعلی و تفضلی است و آنچه در کتب فقه ممنوع است حق حقیقی است و از بسکه در زمان سابق مذهب معتزله رواج بسیار داشت و استعال ان لفظ موهم مـذهب ایشان می شد فقها مطلقاً از استعال این لفظ منع نموده اند تا خیال کسے بآن مذہب نرود این ست انچـــه درین مقام موافق قرارداد علماً ظاهر است و اهل تحقیق چنین گفتـه اند که هر یك از کال بی آدم را باعتبار صورت کالیـه او اسمی است از اسما اللهی که تربیت او می فرمایـد پس سوال بحق کاملے از کاملان اشارہ بآن اسم است اگر شخصے در وقت استعال ان لفظ ملاحظه ان معنی نماید قطعاً ملام و معاتب ونيست ــ ( فتح العزيز ص ١٨٣ و ص ١٨٤ ) -

انفسهم من البقرة كانه كان اصله في اشتراء الصلالة بالهدى ثم نقل إلى النفس و صور فيها شراء (كأنه في أنفسهم) اى بيعاً بالكفر و اشتراء عليه اى علي اختياره لا اعطاءه اى يستمر على مزاولة الكفر او يقال ان المستبدل في تصوير العبارة كأنه اخذ منهم ميثاق الكفر و العهد به و اعطاهم أنفسهم و هذا لا يستلزم الحلو عن الكفر عند الاشتراء و الاعطاء أيضاً باعتبار كل العمر الى ان مات فكانه اوفاه الى عالم القدر ، و راجع روح المعانى فقد اجاد فيه ، و الاشتراء باعتبار الابتداء للكفر ، اى كنا قلنا ان المعانى فقد اجاد فيه ، و الاشتراء باعتبار الابتداء للكفر ، اى كنا قلنا ان الاشتراء على الاختيار لا الاعطاء فانه لا يستقيم لكن لو اولناه هذا التأويل استقام هو ايضاً ، و اختار الشرى ذيل هاروت و ماروت لانه معاملة دفعية فورية بخلاف ما في الموضع الأول فانه عمد هذا ـ و قال البيضاوى الاشتراء باعتبار زعمهم اى التخليص ـ

۱۸ – قوله تعالى ﴿ مَنْ كَانَ عَدُوا لله وَ مَلْتُكَتَّهُ وَرَسَلُهُ ﴾ كُنّه التّعقيق در مسئلة نفاضل آدم عليه السلام و خانم الآنبيا صلى الله عليه و سلم ـ

<sup>(</sup>۱) و طبرانی بسند ضعیف از حضرت ابن عباس روایت کرده که روز به
آنحضرت فرمودند که آیا شمارا خبر ندهم که افضل فرشتگان کیست
خضرت جبرئیل اند و افضل پیغمبر حضرت آدم اند و افضل روزها
دوز جمعه است و افضل ماهها ماه رمضان و افضل شبها شب قدر
و افضل زبان مریم دختر عمران است لیکن درین جا باید دانست
که افضلیت حضرت جبرئیل علیه السلام بر فرشتگان و افضلیت

= حضرت آدم بر پیغمبران افضلیت مطلقه نیست بلکه بملاحظه كارهائے نافع نوع انساني ست ، بالخصوص زيراكه حضرت جرئيل بالخصوص تكميل نوع انسانى و اصلاح معــاد افراد ان نوع بانزال وحي و شرائع و امداد عابدان و مطيعـان بانوار و بركات و اهلاك جبابره و فراعنه می نماینـد ازین جهات در حق این نوع بالخصوص منن و احسان ایشان زائد ست ورنه در روایت سابق گذشت که حضرت اسرافیل علیه السلام در قرب و منزلت و اطلاع بر مکنونات لوح محفوظ پیش قدم اند بلکه بر حضرت جبرئیل و حضرت میکائیل و حضرت عزرائيل عليهم السلام حكمراني مينهاينــد و همچنين فضيلت و بزرگی حضرت آدم ازان ست که اعمال خیر جمیع آدمیان در جریدهٔ اعمال ایشان ثبت است و اصل الاصول ان نوع ایشان اند و اول افراد ان نوع و اول کسے کہ او را حق تعالی بلا واسطه خلیفهٔ خود فرمود ایشارے والا قرب و منزلت آن حضرت و حضرت ابراهم معلوم ست و در حدیث شفاعت صریح وارد شده که ا'دم و من دُونَه تحت لوائي يوم القيامـــة ، وكنه التحقيق در مسئله آن ست كه اگر نظر بعموم و باحاطه كالات كرده آيد برابر حضرت آدم عليه السلام هیچکس نیست زیرا که هر کالے که در نوع انسانی بروز نمود و در ذات ایشان بطریق انطوا و اندماج اجمالی موجود بود حتی کال محمدی نین و اگر نظر بعلو درجه کال نموده آید برابر ذات مقدس خانم المرسلين صلى الله عليـــه و سلم هيچكس نيست مثالش آنكه پنبه جامع جميع كالات جامه است از كرپاس لك گرفتيه تا شبنم و آب روان حالانکه بمرتبه شبنم و آب روان نمیرسد (فنح العزیز ص ۳۵۷ و ۳۵۸) قو له [٦]

١٩ – قوله تعالى ﴿ و اتبعوا ما تتلوا الشيطين على ملك سليمن ﴾ أى تتلوا الآن أيضاً أي عما مضى إلى الآن لا ان المضارع بمعى الماضي و كانت الشياطين احالوه على ملك سلمان ﴿ و مَا كَفُرَ سَلَّيْمَنَ وَ لَكُنَّ الشيطين كفروا ﴾ دل على ان السحر مادته كفر او كالكفر ﴿ يعلمون الناس السحر و ما انزل على الملكين ببابل هاروت و ماروت ﴾ عطف على ما تتلوا و ليس فيه دليل على ان ما انزل عليهما كان سحرا بل يدل العطف على المغايرة و أنما أوهم الناس قرآن في اللفظ و أنما كان من العزائم مثلا مما مادته ليس بشر لكنه يؤثر كالادوية الطبعية ويورث شراكما يفعله الناس من عمل السيني في اهلاك من شاءوا و تكون ادعية لا يشترط فيها صلاح الداعي كقصة بلعم و اصحاب العزائم و هـذا يمكن ان ينزل عليهما بيابل حين ما كانوا هناك فليست الملائكة بمن لهم العلم بالفعل بكل شيء فيجوز ان يحدث لهم العلم به اذ فاك لا قبله او المراد انزال القوى لا الايحاء ﴿ وَ مَا يَعْلَمَانَ مِنْ أَحَدَ حَتَّى يَقُولًا إِنَّمَا يَحِنْ فَتَنَّةً فَلَا تَكْفُر ﴾ يريد ان باعتبار الاثر لا المادة و سمياه كفراً لغاية الشنيع و لا لتباسه بالسحر و ان كان من قبيل التفريق بين المرأ و زوجه و هو فسق لا كفر و لو كان اذيد من ذلك لذكر في موضع التشنيع و عن السدى كما في فتح البيان ان كلام الملائكة فيما بينهم أذا علمته الانس فصنع و عمل به كان سحراً و هو المراد بما عند ابن كثير عنه ص ٢٤٣ و قل من السلف من يقول انه انزل عليهما

<sup>(</sup>۱) و قال اسباط عن السدى انه قال كان من امر هاروت و ماروت انهما طعنا على اهل الارض في احكامهم فقيل لهما انى اعطيت بني آدم عشر=

السحر للتعليم بل في اثر على ص ٢٣٨ انه الاسم الاعظم و راجع ما ذكره

 من الشهوات فبها يعصُونني قال هاروت و ماروت ربنا لو اعطيتنا تلك الشهوات ثم نزلنا لحكمنا بالعدل فقال لهما انزلا فقد اعطيتكما تلك الشهوات العشر فاحكما بين الناس فنزلا ببابل ديناوند فكان يحكمان حتى إذا امسيا عرجا و اذا أصبحا هبطا فلم يزالا كذلك حتى اتتهما امرأة تخاصم زوجها فاعجبهما حسنها واسمها بالعربية الزهرة وبالنبطية بيدخت و بالفارسية اناهيــد فقال احدهما لصاحبه إنها لتعجبي فقال الآخر قد اردت ان اذكر لك فاستحييت منك فقال الآخر هل لك ان اذكرها لنفسها قال نعم و لكر. \_ كيف لنا بعذاب الله قال الآخر انا لنرجو رحمة الله فلنا جاءت تخاصم زوجها ذكرا اليها نفسها فقالت لاحتى تقضياً لى على زوجي فقضياً لها على زوجها ثمم وعدتهما خربة من الخرب يأتيانها فيها فاتياها لذلك فلما اراد الذي يواقعها قالت ما اما بالذي افعل حتى تخبراني بأيّ كلام تصعــدان إلى السها و بأي كلام تنزلان منها فاخبراها فتكلمت فصعدت فانساها الله تعالى ما تنزل به فثبتت مكانها و جعلها الله كوكبا فكأن عبدالله بن عمر كلما رأها لعنها و قال هـذه التي فتنت هاروت و ماروت فلما كان الليل أراد ان يصعدا فلم يطيقا فعرفا الهلكة فخيرا بين عذاب الدنيا وعذاب الآخرة فاختارا عذاب الدنيا فعلقًا بيابل و جعلًا يكلمان الناس كلامهما و هو السحر ١٢ ( ان کثیر ص ۲۶۳ ج ۱ ) -

(۱) قال ابن جرير حدثنا المثنى حدثنا الحجاج اخبرنا الحماد عن خالد الحداء عن عبير بن سعيد قال سمعت علياً رضى الله عنه يقول كانت الزهرة = ابن - ۲۰۹

ابن جریر عن الربیع وجوده' ابن کثیر ص ۲۶۶ج ۱ و لم ارد ذلك و انما

امرأة جميلة مر أهل فارس و انها خاصمت إلى الملكين هاروت و ماروت فراوداها عن نفسها فابت الا ان يعلماها الكلام الذي اذا تكلم به احد يعرج به الى السها فعلماها، فتكلمت به فعرجت الى السها فسخت كوكبا و هسذا الاسناد رجاله ثقات و هو غريب جدا ١٢ فسخت كوكبا و هسذا الاسناد رجاله ثقات و هو غريب جدا ١٢ ( ابن كثير ص ٢٢٨ ج ١ ) .

(١) و قد روى في قصة هاروت و ماروت عن جماعة من التابعين كمجاهد و السدى و الحسن البصرى و قتادة و أبي العالية و الزهرى و الربيع بن انس و مقاتل بن حيان و قصتها خلق من المفسرين مر. المتقدمين والمتاخرين و حاصلها راجع إلى اخبار بني اسرائيل إذ ليس فيها حديث مرفوع صحيح متصل الاسناد إلى الصادق المصدوق المعصوم الذي لا ينطق عن الهوى و ظاهر سياق القرآن اجمال القصة من غير بسط و لا اطناب فيها فنحن نومن بما ورد في القرآن على ما اراده الله تعالى و الله اعلم بحقيقة الحال و قد ورد في ذلك اثر غريب و سياق عجيب أحببنا أن ننبُّه عليها قال الامام أبو جعفر ابن جرير رحمه الله تعالى أخبرنا الربيع ابن سلمان أخبرنا ابن وهب أخبرني ابن أبي الزناد حدثني هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة زوج الني صلى الله عليه و سلم انها قالت قدمت على امرأة من أهل دومة الجندل جاءت تبتغي رسول الله صلى الله عليه و سلم بعد موته حداثة ذلك تسأله غن أشياء دخلت فيه من امر السحر و لم تعمل به و قالت عائشة رضي الله عنها لعروة يا ابن اختى فرأيتها تبكى حين لم تجد رسول الله صلى الله عليه و سلم =

ے فیشفھا فکانت تبکی حتی آنی لارحما و تقول آنی اخاف آن اکون قد هلكت كان لى زوج فغاب عنى فدخلت على عجوز فشكوت ذلك اليها فقالت ما آمرك به فاجعله يأتيك فلما كان الليل جاءتني بكلبين اسودين فركبت احدهما و ركبت الآخر فلم يكن شيء حتى وقفنا ببابل و اذا برجلين معلقين بأرجلهما فقالا ما جاء بك؟ قلت نتعلم السحر فقىالا انما نحن فتنة فلا تكفري فارجعي فابيت و قلت لا ، قالا فاذهبي إلى ذلك التنور فبولى فيه فذهبت ففزعت و لم افعل فرجعت اليهما فقالا افعلت ؟ فقلت نعم فقالا هل رأيت شيئا؟ فقلت لم أر شيئا فقالا لم تفعلی ارجعی إلی بلادك و لا تكفری فارهبت و ابیت فقالا اذهبی إلی ذلك التنور فبولى فيه فذهبت فاقشعررتُ و خفتُ ثم رجعتُ اليهما و قلتُ قد فعلتُ فقالا فما رأيتِ فقلت لم أر شيئًا فقالا كذبتِ و لم تفعلي ، ارجعي إلى بلادك و لا تكفري فانك على رأس امرك فارهبت و ابيت فقالا اذهبي إلى ذلك التنور فبولي فيه فذهبت اليه فبلت فيه فرأيت فارساً مقنعا بحديد خرج مني فذهب في السهاء رغاب حتى ما اراه فجئتهما فقلت قد فعلت فقالا فما رأيت قلت رأيت فارساً مقنعاً بحديد خرج مني فذهب في الساء حتى ما اراه قالا صدقت ذلك إيمانكِ خرج منك اذهبي فقلت للرأة و الله ما أعلم شيئ و ما قالا لي شيئا فقالت ملى، لم تريدي شيئا الا كان، خذى هذا القمح فابذري فبذرت وقلت اطلعي فاطلع و قلت احفلي فاحفلت ثم قلت افركي فافركت ثم قلت اييسي فابيت ثم قلت اطحني فاطحنت ثم قلت اخبزي فاخبزت فلما وأيت اني لا أريد شيئا الا كان مسقط في يدي و ندمت و الله يا أم المؤمنين ما فعلت شيئًا و لا افعله ابدا ، و رواه ان أبي حاتم = [٧] اردت - YA -

اردتُ ما فيه ص: ٢٣٥ ج: ١١، وما ذكره في

= عن الربيع بن سليمان مطولا كما تقدم و زاد بعد قولها و لا افعله ابدآ فسألت أصحاب رسول الله صلى الله عليـه و سلم و هو يومئذ متوافرون فما دروا ما يقولون لها وكلهم هاب و خاف ان يفتيها بما لا يعلمه الا انه قد قال لها ابن عباس أو بعض من كان عنده لو كان ابواك حيين أو أحدهما ، قال هشام فلو جاءتنا افنينـاها بالضان قال ابن أبي الزناد وكان هشام يقول انهم كانوا من اهل الورع و الحشية من الله ثم يقول هشام لو جاءتنا مثلها اليوم لوجدت نوكي اهل حمق و تكلف بغير علم فهذا اسناد جيد إلى عائشة رضي الله عنها ١٢ (ابن كثير ص ٢٤٤ و ٤٤٥) (۱) و روى ابن جرير باسناده من طريق العوفى عن ابن عباس رضي الله عنه قوله تعـالي ﴿ و ما انزل على الملكين ﴾ يقول لم ينزل الله السحر و باسناده عن الربيع بن أنس في قوله تعالى ﴿ وَ مَا انْزُلُ عَلَى الْمُلْكَيْنِ ﴾ و اتبعوا ما تتلوا الشياطين على ملك سلمان من السحر و ما كفر سليمان و لا انزل الله السحر على الملكين و لكن الشيطين كفروا يعلمون الناس السحر ببابل هاروت و ماروت فيكون قوله ببابل هاروت و ماروت من الموخر الذي معناه المقدم قال فان قال لنا قائل كيف وجه تقديم ذلك ؟ قيل وجه تقديمه ان يقال و اتبعوا ما تتلوا الشياطين على ملك سلمان من السحر و ما كفر سلمان و ما انزل الله السحر على الملكين و لكن الشياطين كفروا يعلمون الناس السحر ببابل هاروت و ماروت فیکون معنیا بالملکین جبرئیل و میکائیل علیهما السلام =

آكام المرجان ص ٩٩' عن ابن النديم و ما ذكراه من ناهيد بخت فيدل على

لان سحرة اليهود فيما ذكر كانت تزعم ان الله الزل السحر على لسان جبريل و ميكائيل إلى سليمان ابن داؤد فاكذبهم الله بذلك و اخبر نبيه عمدا صلى الله عليه و سلم ان جبريل و ميكائيل لم ينزلا بسحر و برتأ سليمان عليه السلام مما نحلوه من السحر و اخبرهم ان السحر من عمل الشيطان و انها تعلم الناس ذلك ببابل و ان الذين يعلمونهم ذلك رجلان اسم احدهما هاروت و اسم الاخر ماروت فيكون هاروت و ماروت على هذا التاويل ترجمة عن الناس ورذا عليهم ، هذا لفظه بحروفه ١٢ على هذا التاويل ترجمة عن الناس ورذا عليهم ، هذا لفظه بحروفه ١٢ ( ابن كثير ص ٢٣٥ ج ١ ) .

(۱) قال محمد بن اسحاق النديم في كتاب الفهرست في اخبار العلماء و اسماء ما صنفوه من الكتب في الفن الثاني من المقالة الثامنة زعم المعزمون و السحرة ان الشياطين و الجن و الارواح نطيعهم و نخدمهم و نتصرف بين امرهم و نهيهم فاما المعزمون بمن ينتحل الشرائع فزعم ان ذلك يكون بطاعة الله جل اسمه و الابتهال اليه و الأفسام على الارواح و الشياطين به و ترك الشهوات و لزوم العبادات و ان الجن و الشياطين يطيعونهم اما طاعة لله عز و جل لاجل الاقسام به و اما مخافة سنه تبارك و تعالى و لان في خاصية اسمائه و ذكره قمعهم و اذلالهم فاما السحرة فانها زعمت انها تستعبد الشياطين بالقرابين و المعاصى و ارتكاب المحظورات مما لله عز و جل في تركها رضى و للشياطين في استعبالها رضى مثل ترك الصلوة و الصوم و اباحات الدماء و نكاح ذوات المحارم و غير ذلك من الأفعال البشريه ١٢ (آكام المرجان في احكام الجان ص١٠٠)

ان الزهرة له مناسبة بالسحرة و هو منشأ ما نقل فى قصة هاروت و ماروت و عند ان كثير ص ٢٤١ ج ١' و فى ذلك الزمان امرأة حسنها فى النسا

(١) و اقرب ما ورد فى ذلك ما قال ابن أبى حاتم أخبرنا عصام بن روّاد أخبرنا آدم أخبرنا جعفر أخبرنا الربيع بن أنس عن قيس بن عباد عن ابن عباس رضى الله عنهما قال لما وقع الناس من بعد آدم عليه السلام فيها وقعوا فيه من المعاصي و الكفر بالله قالت الملائكة في السياء يا ربّ ان هذا العالم الذي انما خلقتهم لعبادتك وطاعتك قد وقعوا فها وقعوا فيــه من المعاصي و الكفر و قتل النفس و اكل المال الحرام و الزنا و السرقه و شرب الخر فجعلوا يدعون عليهم و لا يعذرونهم ققيل أنهم فى غيب فلم يعذروهم فقيل لهم اختياروا من افضلكم ملكين آمرهما و انهاهما فاختاروا هاروت و ماروت فاهبطا إلى الارض و جعل لهما شهوات بني آدم و آمرهما الله ان لا يعبدا و لا يشركا به شيئا و نهيا عن قتل النفس الحرام و اكل المال الحرام و عن الزنا والسرقة و شرب الخر، فابثًا في الأرض زماناً يحكمان بين الناس بالحق و ذلك في زمن ادريس عليه السلام و في ذلك الزمان امرأة حسنها في النساء كحسن الزهرة في سائر الكواك وانهما اتبا عليها فخضعا لها في القول و اراداها على نفسها فابت الا ان يكونا على امرها على دينها فسألاها عن دينها فاخرجت لهما صنما فقالت هذا اعبده فقالا لا حاجة لنا في عبادة هذا فذهبا فعبرا ما شاء الله ثم اتيا عليها فاراداها على نفسها ففعلت مثل ذلك فدهبا ثم اتيا عليها فاراداها على نفسها فلما رأت انهما قد ابيا ان يعبدا الصم قالت لهما اختارا احد الخلال الثلاث اما ان تعبدا هذا =

كسن الزهرة فى سائر الكواكب و اثر عن على فيه ص ٢٣٨ ج ١' وعن ابن عمر ص ٢٤٠ ج ١' و ليس بثابت فى المرفوع و انما فيــه كما فى الفتح

= الصنم و اما ان تقتلا هذه النفس و اما ان تشربا هذا الخر فقالا كل ذلك لا ينبغي و اهون هذا شرب الخر فشربا الخر فأخذت فيهما فواقعا المرأة فخشيا ان يخبر الانسان عنهما فقتلاه فلما ذهب عنهما السكر وعلما ما وقعا فيه من الخطيئة ارادا ان يصعدا إلى الساء فلم يستطيعا وحيل يينهها و بين ذلك وكشف الغطاء فيها بينهها و بين أهل السهاء فنظرت الملائكة إلى ما وقعا فيه فعجبوا كل العجب و عرفوا انه من كان في غيب فهو اقل خشية فجعلوا بعد ذلك يستغفرون لمن في الأرض قنزل ذلك ﴿ و الملائكة يسبحون بحمد ربهم و يستغفرون لمن في الأرض ﴾ فقيل لهما اختارا عذاب الدنيا او عذاب الآخرة فقالا اما عذاب الدنيا فانه ينقطع و يذهب و اما عذاب الآخرة فلا انقطاع له فاختارا عذاب الدنيا فجعلا ببابل فهما يعذبان \_ و قــد رواه الحاكم في مستدركه مطولاً عن أبي زكرياً العنبري عن محمد بن عبد السلام عن اسحاق بن راهویه عن حکام بن سالم الرازی وکان ثقة عن أبی جعفر الرازى به ثمم قال صحیح الاسناد و لم یحرجاه فهـذا اقرب ما روی فی شان الزهرة و الله اعلم ۱۲ (ابن كثير ص ۲۶۰ ج ۱ وص ۲۶۱ ج۱) – (١) قد مرّ هذه الحوالة آنفا فلا حاجة إلى المنقل ههنا ١٢ ــ

(٢) و قال ابن أبي حاتم أخبرنا أبي أخبرنا عبدالله بن جعفر الرقى أخبرنا

عبد الله يعنى ابن عمرو عن زيد ابن أبى أنيسة عن المنهال بن عمرو و يونس بن خباب عن مجاهد قال كنت نازلا على عبد الله بن عمر =

 = في سفر فلما كانت ذات للة قال لغلامه انظر هل طلعت الحرا الا مرحبًا بها و لا اهلا و لا حيّاها الله هي صاحبة ملكين قالت الملائكة يا رب كيف تدع عصاة بني آدم و هم يسفكون الدم الحرام و ينتهكون محارمك و يفسدون في الأرض قال اني ابتليتهم فلعل أن ابتليتكم بمثل الذي ابتليتهم به فعلتم كالذي يفعلون، قالوا: لا، قال: فاختاروا من خياركم اثنين فاختاروا هاروت و ماروت فقيال لهما اني مهبطكما إلى الأرض و عاهد اليكما ان لا تشركا و لا تزنيا و لا تخوناً فأهبطا إلى الأرض و التي عليهما الشهوات و اهبطت لهما الزهرة في احسن صورة امرأة فتعرضت لهما فراوداها عن نفسها فقالت الى على دن لا يصلح لاحد ان ياتيني الا من كان على مثله قالا و ما دينك؟ قالت المجوسية قالا الشرك هذا شيء لا نقربه فمكثت عنهما ما شاء الله ثم تعرضت لها فراوداها عن نفسها فقالت ما شتبًا غير ان لي زوجاً و انا اكره ان يطلع على هذا مني فافتضح فان اقررتما لي بديني و شرطتها لي ان تصعدا ى الى الساء فعلت فاقرا لها بدينها و اتياها فيما يريان ثم صعدا بها الى الساء فلما انتهيا بها الى الساء اختطفت منهما و قطعت اجنحتهما فوقعا خائفين نادمين يبكيان، و في الارض بني يدعو بين الجمعتين فأذا كان يوم الجمعة اجيب فقالا لو اتينا فلانا فسألناه فطلب لنا التوبة فاتياه فقال رحكما الله كيف يطلب التوبة اهل الارض لاهل السهاء قالا انا قد ابتلينا قَالَ اثْنَيَانَى يُومُ الجُمْعَةُ فَاتِيَاهُ فَقَالَ مَا أُحْبِتُ فَيَكُمَّا بَشِيءُ اثْنَيَانِي فَي الجُمْعَة الثانية فاتياه فقال اختارًا فقد خيرتما ، ان اخترتمًا معافاة الدنيا و عذاب الآخرة واحببتها فعذاب الدنيا وانتها يوم القيامة على حكم الله فقال احدهما ان الدنيا لم يمض منها الا القايل و قال الاخر ويحك اتى قد اطعتك =

ما عرب ابن عمـــر رضى الله تعــالى عنـــه فى مسند احمــــد مرب الشرب ثم قتــل الصغير لا غـــير مع ابن كــــثير ص: ٦٦، ج: ٣'

في الأمر الاول فاطعني الآن ان عذاباً يفني ليس كعذاب يبقي فقال اننا يوم القيامة على حكم الله فأخاف ان يعذبنا قال لا اني ارجو ان علم الله انا قد اختربا عذاب الدنيا مخافة عذاب الاخرة ان لا يجمعها علينا قال فاختارا عذاب الدنيا فجعلا في بكرات من حديد في قليب مملوءة من نار عاليهما سافلهما و هذا اسناد جيد الى عبدالله بن عمر ١٢ مر كثير ص ٢٣٩ و ٢٤٠)

(۱) طريقة اخرى رواها الحافظ ابو بكر بن مردويه من حديث عبد العزيز ان محداً الدراوردى عن داود بن صالح عن سالم بن عبد الله عن ابيه ان أبا بكر الصديق رضى الله عنه و عمر بن الخطاب و اناساً من أصحاب رسول الله صلى الله عليه و سلم رضى الله عنهم أجمعين جلسوا بعد وفاة رسول الله صلى الله عليه و سلم فذكروا اعظم الكبائر فلم يكن عندهم ما ينتهون اليه فارسلونى إلى عبد الله بن عمرو بن العاص اسأله عن ذلك فإخبرنى ان اعظم الكبائر شرب الخمر فأتيتهم فاخبرتهم فانكروا ذلك فوثبوا اليه حتى اتوه فى داره فاخبرهم انهم تحدثوا عند وسول الله عليه و سلم ان ملكا من بنى اسرائيل اخذ رجلا فحيره بين ان يشرب خمرا او يقتل نفساً او يزنى او ياكل لحم خنزير او يقتله، فاختار شرب الخمر و انه لما شربه الخمر و انه لما شربها لم يمتنع من شي اراده منه و ان رسول الله صلى الله عليه و سلم قال لنا نجياً ما من احد يشرب خمرا الا لم تقبل له صلوة اربعين ليلة و لا يموت احد فى مثانته منها شي الا حرم الله ح

و الدر المنثور ص ٤٦ ج ١' و راجع الكنز ص ٢٣٥ ج ١' و هذا يمكن

- = عليه الجنة فان مات فى أربعين ليلة مات ميتة جاهلية ، هذا حديث غريب من هذا الوجه جداً و داود بن صالح هذا هو التمار المدنى مولى الأنصار قال الامام احمد لا ارى به بأساً و ذكره ابن حبان فى الثقات و لم ار احدا خرجه ، ١٢ ( ابن كثير ص ٦٥ و ٦٦ ج ٣ )
- (۱) و أخرجه أحمد و عبد بن حميد في مسنده و ابن أبي الدنيا في كتاب العقوبات و ابن حبان في صحيحه و البيهتي في الشعب عن عبد الله بن عمر انه سمع رسول الله صلى الله عليه و سلم يقول ان آ دم لما اهبطه الله الى الأرض قالت الملائكة اي رب اتجعل فيها من يفسد فيها و يسفك الدما. و نحن نسبح بحمدك و نقدس لك قال أنى أعلم ما لا تعلمون ، قالوا ربنا نحن اطوع لك من بني آ دم قال الله لللائكة هلموا ملكين عن الملائكة حتى نهتطها إلى الأرض فننظر كيف يعملان فقالوا ربنا هـاروت و ماروت قال فاهبطا إلى الأرض فتمثلت لهما الزهرة امرأة من أحسن البشر فجاءتهما فسألاها نفسها فقالت لا و الله حتى تكلما بهذه الكلمة من الاشراك قالا و الله لا نشرك بالله أبداً فذهبت عنهما نم رجعت بصى تحملة فسألاها نفسها فقـالت لا و الله حتى تقتلا هذا الصي قالاً لا و الله لا نقتله أبداً فهذهبت ثم رجعت بقدح من خمر فسألاها نفسها فقالت لا والله حتى تشربا هـنا الخر فشربا فسكرا فوقعا عليها وقتلا الصي فلما افاتا قالت المرأة والله ما تركتها شيئا ابيتها قد فعلتها حين سكرتما فخير عند ذلك بين عذاب الدنيا و الآخرة فاختارا عذاب الدنيا ١٢ ( در منثور ص ٤٦ ج ١ )
- (٢) عن ابن عمر قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اشرفت الملائكة =

عنهم إذ ايس عصمتهم مجيث لا يمكن تبديلها مع ان في رواية النسائي في الاشربة عن عثمان جعل هذا قصة رجل و الله اعلم و يمكن كما في الموضح من قصة \ السامري و الفتوحات ص ٦٧٠ ج ٣ و ص ١٤٣ ج ١ و الموضح

 على الدنيا فرأت بني آدم يعصون فقالوا يا رب ما اجهل هؤلاء ما اقل معرفة هؤلا بعظمتك فقال لوكنتم في مسلاحهم يعصتموني قالوا كيف يكون هذا و نحن نسبح بحمدك و نقدس لك قال فاختاروا ملكين فاختاروا هاروت و ماروت ثم اهبطا إلى الدنيا و ركبت فيهما شهوات بني آدم و مثلت لهما امرأة فما عصما حتى واقعا المعصية فقال الله عز و جل لهما فاختارا عذاب الدنيا أو عذاب الآخرة فنظر احدهما إلى صاحبه فقال ما تقول فقـال اقول ان عذاب الدنيا منقطع و ان عذاب الآخرة لا ينقطع فاختارا عذاب الدنيا فهها اللذان ذكرهما الله تعالی فی کتابه ﴿ و ما انزل علی الملکین ببابل هاروت و ماروت ﴾ ( هب ) و قال وقفه اصح ۱۲ (کنز العال ص ۲۳۲ ج ۱ ) ـ

(١) ﴿ قال فما خطبك يا سامري، قال بصرت بما لم يبصروا به، فقبضت قبضة من اثر الرسول فنبذتها وكذلك سولت لى نفسي ﴾ (ف) جس وقت بی اسرائیل پھٹے دریا میں پیچھے فرعون ساتھ فوج کے بیٹھا جبرئیل بیچ میں ہوگئے کہ ان کو ان تك نہ ملنے دس سامری نے پہچانا کہ یہ جبرئیل ہیں ، ان کے پاؤں کے نیچے سے مٹھی بھر مٹی اٹھالی ' وہی اب اس سونے کے بچھڑ ہے میں ڈال دی ، سونا تھا کافروں کا ، مال لیا ہوا غریب سے ، اس میں مٹی پڑی برکت کی ، حق اور باطل ملکر ایك کرشم پیدا هوا که رونق جاندار کی ≕ [9] من

من قوله المحدون فى أسمائه ان اليهود يخلطون بين ما تعلموا منها و بين ما تتلو الشياطين فتولد من طاهر و خبيث خبيث و قولهما فلا تكفر لعلمهما انهم يخلطون بين ما تعلموا منهما و بين ما تتلو الشياطين و صار حيئذ كقوله يضل به كثيراً و يهدى به كثيراً لم يكن سبب بالذات بل بالعرض و كعلم يتعلمه المر ليمارى به العلماء و ليجارى به السفهاء عاد و بالا و لعلم المراد بما عند ابن كثير ص ٢٣٦ ج ١ عن القاسم و بما فى فتح البيان ص ١٥١

<sup>=</sup> اور آواز اس میں ہوگئی ایسی چیزوں سے بچنا چاہئیہے، اس سے بث پرستی بڑھتی ہے ـ ( موضح القرآن )

<sup>(</sup>۱) قوله ﴿ و لله الأسما الحسنى فادعوه بها و ذروا الذين يلحدون فى أسمائه سيجزون بما كانوا يعلمون ﴾ (ف) يعنى الله تعالى في اپنسي وصف بتائي هيں كه مناجات ميں وه كهكر پكارا كرو كه تم پر متوجه هو اور كجراه نه چلو ، كجراه يه كه جو وصف نهيں بتائي وه كهر يه حيسے الله كو بڑا كها هي لمبا نهيں كها ، يا قديم كها هي برانا نهيں كها ، اور ايك كجراه يه هي كه ان كو سحر ميں چلاد بے وه اپنسے كئے كا بهلا پا رهيں گے يعنى قريب خدا نه مليكا وه مطلب ملے كا بهلا يا برا ١٢ ـ (موضح القرآن)

<sup>(</sup>۲) قال ابن جریر حدثی یونس أخبرنا ابن وهب أخبرنا اللیث عن یحیی ابن سعید عن القاسم بن محمد و سأله رجل عن قول الله تعالی ﴿ یعلمون الناس السحر و ما انزل علی الملکین ببابل هاروت و ماروت ﴾ فقال الرجلان یعلمان الناس ما انزل علیهما و یعلم الناس ما لم ینزل علیهما فقال القاسم ما ابالی اتبهما کانت ، شم روی عن یونس عن أنس بن =

ج ١١ عن ابن عباس و على تقدير كون ما فى قوله تعالى ﴿ و ما الزل ﴾ نافية على ما عند جماعة من السلف عند ابن كثير فقول المعلمين انما نحن فتنة فلا تكفر نما صدقا فيه و هو كذوب و بالجله الاستبعاد فى حليم الملكين و غيرهما و ان اختلف الوجه و الملك و الملك بفتح اللام وكسره متقارب همنا وافى الا ان تكونا ملكين -

۰۷ – قوله تعالی ﴿ مَا نَسْخُ مَنِ اَیَهُ اَوْ نَسْهَا نَاتَ بَخیرَ مِنْهَا اَوْ مِنْهَا ﴾ در آخر ابحاث نسخ تقریری لطیف که در معیة دهری کارآید و لوح محو و اثبات و قضاء و قدر و ابحاث نفیسه در نسخ -

<sup>=</sup> عياض عن بعض أصحابه ان القاسم قال في هذه الفصة لا ابالي اي ذلك كان، اني آمنت به ١٢ ( ابن كثير ص ٢٣٦ ج ١ )

<sup>(</sup>۱) عن ابن عباس رضى الله عنه قال ان الشياطين كانوا يسترقون السمع من السهاء فاذا سمع أحدهم بكلمة حق كذب معها الف كذبة فاشربتها قلوب النياس و اتخذواها دواوين فاطلع على ذلك سلمان بن داؤد عليه السلام فاخذها فدفنها تحت الكرسى فلما مات سلمان قام شيطان بالطريق فقال الا ادلكم على كنز سلمان الذي لا كنز لاحد مثل كنزه الممنع، قالوا نعم، فاخرجوه فاذا هو سحر فتنا سحتها الامم و انزل الله عذر سلمان فيما قالوا من السحر فقال و اتبعوا الآية ، أخرجه الحاكم و صححه ۱۲ (فتح البيان ص ۱۵۱ ج ۱)

<sup>(</sup>۲) و اگر حکمت و مصلحت را اعتبار کنیم میتوانیم گفت که مصالح و حکم فی نفسها باختلاف زمان و مکان و آشخاص مختلف میشوند ==

= چنانچه خوردن دوائے حار در موسم بارد و مزاج بارد ضرور می افتد و در موسم حار و مزاج حار ضرر می کند و چون زمان بتمامه از ازل تا ابد منقسم و موزع است بر جزئیات واقعه در اوقات خود ہے آنکہ مصلحتے بجناب خالق عائد شود بلکہ بنا بر آنکہ اصلح و اولی در حق واقعان مطمورهٔ زمان همان ترتیب است ظهور و خفا و سابق و لاحق و اعدام و ایجاب همه نسبت با اهل زمان و زمانیان است اما نسبت بحضرت او تعالی پس در ازل همه چنز در وقت خود واقع است ہے تغیر و تبدیل و ملخص الکلام آنکہ در علم ازلی الہی هر حكم را انتهائى هست ليكن مكلفين آن غايت را نفهميده بقرائن احوال ظن میکنند که ان حکم مستمر خواهد اند چون از جناب شارع بیان انتہائے آن حکم می آید و زوال آن حکم می فرماید میدانند كه حكم اول منسوخ شد و حكم دوم ناسخ گشت پس اين تجـــدد و تغیر و تقدم و تاخر نیست مگر به نسبت مکلفین قاصر العلم و نسبت باو تعالی هر حکم در وقت مقدر خود است بے ظہور و خفا بے تقدم و تأخر ازان وقت مقدر و این معامله محض در احکام شرعیه نیست بلکه در هر حادثه از حوادث عالم همیں قسم واقع ست و هرکه تمام نسخه وجود را کہ مشتمل بر حوادث متعاقبہ بے انتہا ست بنظر غور و تعمق مطالعه نماید آن را مانند کتابے بفہمد کہ خوانندۂ آن کتاب ازان سطر سطر خوانده میرود و کلمه بعد کلمه از زبان او بر می آید وچون چندے از کلمات یا سطور منقضی میشوند چندے از کلمات و سطور دیگر از عقب میرسند آنچه منقضی شد از وجود لفظی محو گردیده و آیچه از عقب آمد در لوح وجود لفظی ثابت گردید و این محو=

= و اثبات همیشه شده میرود و بان اعتبار ان نسخه را کتاب الحو و الاثبات می نامند و اگر همان نسخه را بهیئات مجموعه اش که حکیم و علم با مبادی و مقاطع آن مرتب ساخته ملاحظه نماید بے اعتبار تلاوت و بے نظر بانقضائے یکی و آمدن دیگر ہے آن را ام الکتاب می نامند و از همین جا واضح شد معنی ﴿ يمحو الله ما يشاء و يثبت و عنده ام الكتاب ﴾ و بعضى محققين آن مجموع دفعى را مرتبه قضا خوانده اند و آرب ظهور تدریجی را بقدر نامیـده و لا مشاحة فی الاصطلاح، درينجا بايـد دانست كه اكثر عوام گمان مىكنند كه در صورت نسخ بدا لازم می آیـد و ازین تقریر معلوم شد که بدا چیزی دیگر است و نسخ چیزی دیگر زیرا که در نسخ تبدیل مصالح مكلفين ست به حسب اوقات محتلفه نه ظهور مصلحت غير ظاهره بر حضرت حق سبحانه و تعالى و در بدا ظهور غير ظاهر است پس فيما بینهها فرقان واضح بهم رسید آری نسخ مستلزم بدا وقتے می شود كه اتحاد فعل و اتحاد وجه و اتحاد وقت و اتحاد مكلف همه متحقق شوند و ان نوع نسخ که بان شرائط اربعه واقع شود از محالات است زیرا که در نسخ یا فعل مختلف می شود مثل تحریم صوم عید با ایجاب نماز آن یا وجه فعل مختلف می شود مثل صوم یوم عاشورا\* بوجه ندب یا صوم یوم عاشورا و بوجه وجوب یا تحریم ضرب یتیم از جهت ایدا. یا اباحت ضرب یتیم از جهـ تادیب یا وقت مختلف مى شود مثل استقبال كعبه با استقبال بيت المقدس كه ان در زمانے سود و آن در زمانے دیگر ، یا مکلف مختلف می شود مثل ایجاب ربع مال در زکوة بر يهوديان و ايحـاب چهلم حصه مال بر مسلمانان == قو له [1.]

۲۱ – قوله تعـالی ﴿ و لله المشرق و المغرب ـ الی ـ إن الله واسع علیم ﴾ استنباط ٔ آنحضرت صلی الله علیه و سلم ازین آیت حکم صلوة بر تحری در لیلهٔ مظلمه اگر چه مسوق برای آن نبود -

= و تحریم مال زکوة بر بنی هاشم و اباحت آن مال غیر ایشان را و على هذا القياس ـ ( فتح العزيز ص ٣٩٨ و ص ٣٩٩ ) ض ٣٤ (۱) بحث هشتم آنکه آیت ﴿ و لله المشرق و المغرب ﴾ ای آخرها هر چند برائے تسلیم و دلجمعی مسلمانان نازل شدہ است تا بسبب باز داشتن كافران ايشان را از مساجد متىركه مثل مسجد احرام و مسجد بیث المقدس و تخریب آن بقاع النور ملول نشوند و در عبادت یے نشاط نگردند لیکن چون ازین آیت ستفار شد که نسبت حق تعالی به جمیع مکانات برابر است و ازین لازم آمد که نسبت او تعالی بجمیع جهات نىز برابر باشد زيرا كه جهات در حقیقت اطراف امكنه اند و عبادت او چنانکه در هر مکان مقبول است همچنان توجه بهر جهت که باشد در تصحیح عبادت کفایت کنــد و ازین لازم بجهت تعین جهت قبله در نماز بظاهر محال مینماید لهذا مفسرین صحابه در تصحیح این لازم صورتے چند بیان نمودند اول انکہ استقبال قبلہ در اصل طاعت كه عبارت از تولى الى الله است دخل ندارد بلكه ان استقبال محض برائے تصحیح توجه در اذهان عوام و توقیب و تحدید فرموده اند پس نسخ استقبال از جہتے بجہتے چنانچہ از بیت المقدس بہ كعبه واقع شد موجب تغير حال عبادت و طاعت نيست دوم آنكه چون شخصے در شب تاریك تخمین و اندازه سمتے را از جهت كعبه ==

۲۲ – قوله تعالی ﴿ و قالوا اتخذ الله ولدا ـ الی ـ إذا قضی امرا فانما یقول له کن فیکون ﴾ تحقیق اینکه تبنی بحق باری بهر چونکه باشد اگرچه حقیقة نباشد منستنی است و مستلزم شرك است ـ

٣٧ – قوله تعالى ﴿ قَالَ إِنَى جَاعَلَكُ لَلنَاسَ إِمَامًا ﴾ كانه انما لقبه بذلك لانه صاحب القبلة ـ

= معظمه دانسته استقبال كند و بآن سمت نماز ادا نمايد و من بعد ظاهر شود که آن سمت جهت کعبه نبود آن نماز ادا کرده درست است و اعاده آن نماز لازم نمی آید و آنحضرت صلی الله علیـه و سلم این حکم از همین آیت استنباط فرموده بمردم نشان دادند حتی که اکثر حاضر آن وقت گمان کردند که ان آیــة در همین مقدمه نازل شده چنانچه در سنن ترمذی و ابن ماجه بروایت عبدآلله بن عامرة بن ربیعه وارد است که ما همراه آنحضرت صلی الله علیـه و سلم در سفر غزوه بودیم و وقت شب بود و آن شب بسیار تاریك بود که ستارها نمی نمود در آن منزل جهت قبله معلوم نمی شد مردم به تخمین به جهتے نماز گزاردنـد و برائے اعلام آن جہت خطوط کشیدنـد و بر آن خطوط سنگها نهادند چون صبح روشن شد معلوم کردیم که آن همه خطوط از جهت قبله انحراف تمام داشتند ان ماجرا بحضور آنجناب عليـه السلام عرض كرديم و شكايت نموديم كه يا رسول الله ما همه خطا کردہ بسمت غیر قبلہ نماز گذاردیم حق تعالی این آیت نازل فرمود و آنحضرت فرمودند که نماز شما درست شد و مقبول گشت و دارقطنی همیں قسم واقعه از جابر بن عبد الله نیز روایت کرده است۔ ( فتح العزيز ص ٤١٩ )

۲۶ – قوله تعالى ﴿ و يعلمهم الكتب و الحكمة ﴾ حكمت احكام
 و علم ظاهر مع علم باطن ـ

(۱) دویم آنکه در اوصاف رسول الله صلی الله علیـه و سلم تلاوت آیات را بر تعلم کتاب و تعلیم کتاب را بر تعلیم حکمت و آنرا بر تزکیمه مقدم فرمودند در مراعات ان ترتیب چم نکته است جوابش آنکه درین ترتیب ترقی است از ادنی باعلی زیرا که انتفاع امت به پیغمبر خود چمهار مرتبه دارد بعضها فوق بعض، اول آنکه الفاظ منزل من الله را ازو یاد گیرند تا بتواتر منقول شود و در حفظ آن الفاظ و تجوید و ترتیل آنها سعی بلیغ بکار برند و این ادبی مراتب انتفاع است که حافظان و قاریان امت را میسر است و فی الجمله بتحصیل این مرتبه تشبیه با پیغمبران و وراثت آنها حاصل میشود و لهذا در حدیث شریف وارد است که هر که را قرآن در سینه یاد باشد لقد ادرجت النبوة بين كتفيه الا انه لا يوحى اليه ، مرتبه دوم آنست كه همراه حفظ الفاظ با معانی ظاهره آن نیز آشنا شود و معانی اولیه آنرا از پیغمبر بگیرد و تحقیق احکام و قصص و وعد و وعید آنرا بوجه احسن نماید و این مرتبــه نصیب علما ظاهر است و درین مرتبه تشبیه با پیغبران و وراثت آنها زیاده تر و قوی تر ست و مرتبه سوم آنکه همراه ان دو مرتبه اسرار و حکمتهائے الهی را در احکام و معاملات اوکه در دنیا و آخرت با نیکان و بدان فرموده است و خواهد فرمود دریابد و هر حکم و هر قصه و هر وعد و وعید را بمنشأ و اصل آن از عوالم غيبيه الهيه و نظامات كارخانهائي الو وابسته داند و شئون =

وسبب بزول آن قصة در معالم التنزيل عبدالله بن سلام با هر دو برادر وسبب بزول آن قصة در معالم التنزيل عبدالله بن سلام با هر دو برادر زادة خود كه سلمه و مهاجر اند و ازان مستفاد هيشود كه ايمان ايشان بم عيسى عليه السلام بر حالت انتظار در عهد آنحضرت صلى الله عليه و سلم موجب اجر مرتين تواند بود بلكه ايمان بموسى هم درين باب كافى است تا وصول معرفت عيسى بمرتبه وضوح خود بخود و اين تحصيل پريشان در حالت انتظار واجب نبود چون اجمالا بر انبيا ايمان داشتند و فطرت سليمه حاصل بود كه در ايمان بخاتم الانبياء توقني نكردند و بحق ديگران هم نكردند م پس مدت ماضية ايشان مانند مدت تأمل و انتظار بحق كافران معاف بايد بود چون انتها بر اهتداء باشد و مانند مدت تأمل اهل فترت

<sup>=</sup> ظاهره را دران احکام و معاملات ملاحظه نماید و ان مرتبه اعلای مراتب کسیه و وراثت انبیاست ، مرتبه چهارم آنکه جوهر روح او مزکی و مصنی گردد و از موطنی پیغمبر آب خورده است این را هم بر تبعیت نصیبی حاصل شود این کس قائم مقام نبی است و وارث کامل اوست کم گویا ظل پیغمبر و نمونهٔ او بعدد از و باقی است و لایق خلافت و وصالت پیغمبر بعد از انتقال اوست و این مرتبه اعلائی مراتب امتیان است مطلقاً اما وهبی است کسب را در حصول آن دخلی نیست الا بطریق اعداد و تقریب برائی اشعار بتفارت این مراتب از پستی بر بلندی این ترتیب را اختیار فرموده اند ۱۲ مراتب از پستی بر بلندی این ترتیب را اختیار فرموده اند ۱۲ (فتح العزیز ص ۱۵۷)

که نزد ماتریدیه مانع نجات نیست آری کافران در انکار اصل نبوت انبیاه معذور نیستند و هم ایشان را هنگام وصول خبر طلب تحقیق واجب است که از سر منکر نبوت اند بالجمله در تبلیغ و انقطاع عذر بآن مراتب کثیره اند و صور و احوال و قریب این است وجه ششم' در زیادت لفظ مثل در آیت ﴿ فَان 'امنوا بمثل ما آمنتم به ﴾ از فتح العزیز و همچنین اطلاق

<sup>(</sup>۱) ششم آنکه مراد از مثل ترتیبے است دیگر ورائی این ترتیب و حاصل کلام آن ست که ایمان به جمیع این چیزها ضرور است خواه باین ترتیب باشد یا بترتیب دیگر مثلا اگر یهود اول بتوریت و حضرت موسی ایمان آرند و بعد ازان با انبیائی دیگر و شرائع آنها جائز است ( فتح العزیز ص ۵۰۶ )

<sup>(</sup>۲) و نیز باید دانست که اهل کتاب را که از سابق بریاست و بر جمعیت مالوف بودند و نذر و هدایا از مردم بعنوان علم و تعلیم گرفتند ترك آن دین بسیار شاق بود و صبر برین مشقت نمودن و تبعیت پیغمبر آخر الزمان کردن که ازیشان بوقوع آید موجب زیادتی ثواب ایشان ست عند الله و لهذا در حق مومنین اهل کناب در سورهٔ قصص ارشاد شده که ﴿ اولئك یؤتون اجرهم مرتین بما صبروا ﴾ و در صحیحین بروایت ابو موسی اشعری وارد است که آنحضرت صلی الله علیه و سلم فرموده اند که سه کس را ثواب دوباره از جناب الهی عطا خواهید شد اول کسے که از اهل کتاب باسلام شود مشرف، دوم کسے کم کنیزك مدخوله خود را آزاد کرده باز در نکاح خود دوم کرد ، سوم مملوکیکه هم بندگی خدا بجا آرد و هم در خدمت خاوند 

آرد ، سوم مملوکیکه هم بندگی خدا بجا آرد و هم در خدمت خاوند

ذیل ﴿ وَ اِیای فارهبون﴾ و آنچه در بحر ست ص ۳۷۱ ج ۳٪ مضر نیست

= خود قصور نورزد پس فرقه بنی اسرائیسل را در تبعیت این پیغمبر صلی الله علیه و سلم چنانچه مشقت بسیار باید کشید همچنان توقع ثواب هم بیشتر بایید داشت ع هم بیشتر عنایت و هم بیشتر عنا، مشقت را در نظر آوردن و دل را از منافع بلند و مراتب ارجمند دزدیدن شیوهٔ ارباب عزم و عالی همتان نیست چنانچه گوینده گفته است: تهون علینا فی المعالی نفوسنا و من خطب الحسنا یغله المهر ( فتح العزبز ص ۲۰۰ )

(۱) ﴿ يَأْيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا آمَنُوا بَاللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ الْكُتَّبِ الَّذِي نَزَلُ عَلَى رسوله و الكتب الذي انزل من قبل ﴾ مناسبتها لما قبلها انه تعالى لما امر المؤمنين بالقيام بالقسط و الشهادة لله بين الله لا يتصف بذلك الا من كان راسخ القدم في الايمان بالأشياء المذكورة في هذه الآية فاس بها و الظاهر انه خطاب للؤمنين و معنى آمنوا دُوموا على الايمان قاله الحسن و هـو ارجح لأن لفظ المؤمن متى اطلق لا يتناول الا المسلم و قيل للنافقين أي يا آيها الذن اظهروا الايمان بألسنتهم آمنوا بقلوبكم و قبل لمن آمن بموسى و عيسى عليهها السلام اى يامن آمن ببى من الأنبياء آمن بمحمد صلى الله عليـه و سلم و قيل هم جميع الخلق اى يا أبها الذين آمنوا يوم أخذ الميثاق حين قال ﴿ أَلَسَتُ بُرِبُكُمُ قَالُوا بُلِّي ﴾ و قيل اليهود خاصة و قيل المشركون المنوا باللات و العزى و الأصنام و الأوثان و قيل آمنوا على سبيل التقايد آمنوا على سبيل الاستدلال و قيل آمنوا في الماضي و الحاضر آمنوا في المستقبل و نظيره ﴿ فَاعْلُمْ أَنَّهُ لا إله إلا الله ﴾ مع انه كان عالما بذلك و روى عبد الله بن سلام =

## لما فيه من ص ٣٣٠ ج ٣ ايضاً \_

و سلاما ابن اخته و سلمة ابن أخيه و اسدا و اسيدا ابني كعب و سلمة ابن قيس و يامين اتوا الرسول صلى الله عليه و سلم و قالوا نومن بك و بكتابك و موسى و التوراة و عزير و نكفر بما سواه من الكتب و الرسل فقال عليه السلام بل آمنوا بالله و رسوله و كتابه القرآن و بكل كتاب كان قبله ، فقالوا لا نفعل فنزات فآمنوا كلهم و الكتاب الذي نزل على رسوله هو القرآن بلا خلاف و الكتاب الذي انزل من قبل المراد به جنس الكتب الالهية و يدل عليه قوله آخر او كتبه و ان كان الخطاب لليهود و النصاري فكيف قيل لهم و الكتب الذي انزل من قبل و هم مؤمنون بالتوراة و الانجيل ، و اجيب عن ذلك بأنهم كانوا مؤمنين بهما فحسب و ما كانوا مؤمنين بكل ما انزل من الكتب فامروا ان يومنوا بحميع الكتب اولان ايمانهم بيعض لا يصح لان طريق الايمان بالجميع واحد وهو المعجزة ١٢ ( بحر محيط ص ٢٧١) .

(۱) قال أبو عبد الله الرازى و الاقرب عندى ان يقال ان من ينتقل عن دين إلى دين فني اول الامر يحدث له ميل بسبب ضعيف ثم لا يزال ذلك الميل يتأكد و يتقوى إلى ان يكمل و يستحكم و يحصل الانتقال فكانه قيل لهم كنتم في اول الاسلام انما حدث فيكم ميل ضعيف باسباب ضعيفة إلى الاسلام ثم من الله عليكم بتقوية ذلك الميل و تاكيد النفرة عن الكفر فكذلك هؤلاء لما حدث فيهم ميل ضعيف إلى الاسلام بسبب هذا الخوف فاقبلوا منهم هذا الايمان فان الله يوكد حلاوة =

۲۹ – قوله تعالى ﴿ إذ قال له ربه اسلم ﴾ اسلام ' تكليني و ابتلائي
 ست كه موقوف بر توجه اين امر بود ـ و مانند ' در ﴿ فلا تكون من الممترين ﴾ ـ

 الایمان فی قلوبهم و یقوی تلك الرغبة فی صدورهم، انتهی كلامه، و ليس كل من آمن من الصحابة كان ميله اولا إلى الاسلام ميلا ضعيفاً ثم يقوى بل من الصحابة من استبصر باول وهلة دعا الرسول او رأی الرسول صلی الله علیـه و سلم کابی بکر و أبی ذر و عبدالله ن سلام وأمثالهم ممن كان مستبصراً منتظراً ١٢ (بحر محيط ص ٣٣٠ ج٣) (۱) و محققین از اهل اصول وجهی دیگر گفته اند که آن وجه سوم است و حاصلش است که انبیاء عایهم السلام هر چند از کفر تبعی واعتقادی در حالت صغر دهر معصوم میباشند و باسلام خلق موصوف لیکن ایمان و تکلیفے و ابتلائے کہ بسبب ورود امر و نواہی متحقق میشود موقوف بر ورود آن اوامر و نواهی ست پس مراد از اسلم همین اسلام تکلیفے و ابتلائے است کہ موقوف بر توجہ این اس بود و از قبیل تحصیل حاصل نیست ۱۲ ( فتح العزیز ص ٤٩٠ ) (۲) سوال سوم آنکه پیغمبر را از شك نهی فرمودن چه معنی دارد که جناب او قابل شك نيست جوابش آنكه پيغمبران مانند سائر الناس

جناب او قابل شك نیست جوابش آنکه پیغمبران مانند سائر الناس مکلف اند و مامور و منهی و سابق گذشت که عصمت خلق پیغمبران منافی امر و نهی ابتلائے نیست پس قابل عصیات بودن در نهی در کار نیست آر بے مکلف بودن در کار ست و آن متحقق است و بر همیں قاعدہ جمیع اوامر و نواهی را که متوجه بر پیغمبران اند

و بر همیں قاعدہ جمیع اوامر و نواهی را که متوجه بر پیغمبران اند

قوله

۲۷ – قوله تعالی ﴿ و وصنی بها ابراهیم بنیه ﴾ قنطورا' دختر یقطن
 کنعانیه که از نسل عرب عاربه بود –

= در قرآ ن مجید باید فهمید و جابجا تکلف نباید کرد مثل ﴿ لا تدع مع الله الها اخر ﴾ و مثل ﴿ فاعلم انه لا اله الا الله ﴾ و جماعت از مفسرین که خواه مخواه از امثال این امر و نهی قابلیت عصیان می فهمند میگویند که این نهی از باب تعریض است بحال اشخاص که شك داشتند یا خواهند داشت چنانچم در ﴿ لئن اشرکت لیحبطن عملك ﴾ و امثال ذلك مقر راست و حاصلش آ نکه متوجه کردن این قسم امر و نهی به بیغمبران برا مے شنوانیدن دیگران است چنانچم از ابن عباس رضی الله عنها منقول است که می گفتند نزل القران علی اسلوب اباك اعنی فاسمعی یا جارة ۱۲ ( فتح العزیز ص ۵۳۸ )

(۱) ﴿ ووصلی بها ابراهیم بنیه ﴾ یعنی و وصیت فرموده رفته است بهمین ملت ، ابراهیم پسران خود را که هشت نقر بودند کلان تر از انها حضرت اسماعیل اند و مادر ایشان حضرت هاجره قبطیم و حضرت اسحاق و مادر ایشان حضرت ساره دختر عم حضرت ابراهیم که هارون نام داشت و این هر دو پیغمبران عالیقدر بودند و شش دیگر از شکم قنطورا دختر یقطن کنعانیم که از نسل عرب عاربم بود و آن شش مدین ، مداین و یفنان و زموان و اسبق و شوخ اند که پیغبران نبوده اند پس معلوم شد که آن ملت هم بر حضرت ابراهیم و هم بر غیر ایشان و هم در حضور ایشان و هم بعد از وفات ایشان و اجب العمل بود و ابن سعد از کلی روایت کرده که حضرت ابراهیم حضرت اسماعیل را و ابن سعد از کلی روایت کرده که حضرت ابراهیم حضرت اسماعیل را در مکه معظمه ساکن فرمودند و نسل ایشان در آنجا جاری عد

۲۸ − قوله تعالى ﴿ صبغة الله ومن احسن من الله صبغة ﴾ در ذيل
 اين آيت تفسير نسبت الى الله باصطلاح صوفيه كه نسبت علاقه درميان
 دو شى است ـ

= ماند و حضرت اسحاق را در کندان همراه خود ساکن فرمودند و مدین را در شهر مدین که بنام او ملقب است و اولاد او در آنجا بود و حضرت شعیب از اولاد اویند و مدان و دیگر پسران را در شهر هامے شام متفرق ساختند لیکن اولاد یفنان آخرها بمکه آمدند باولاد حضرت اسماعیل ملحق شدند و اولاد و دیگر پسران در شهر هام شام متفرق ماند پسران دیگر در حدمت ابراهم علیه السلام عرض كردندكه شما اسمعيل عليه السلام را در جوار خانه خدا جا داديد و حضرت اسحاق را همراه خود داشتید وما همم را جـدا کرده در زمین وحشت و غربت انداختید حضرت ابراهیم فـــرمودند که مرا از جناب الهي همين قسم حكم شد نا چارم ليكن من هر يك را از شما اسمی از اسماے الہی تعلیم خواہم کرد کہ در حل مشکلات وطلب حاجات کفایت خواهد کرد پس هر یك را ازامها اسمی از اسمایے الہی تعلیم فرمودند که در وقت قحط بآن اسم دعا می کردند، و بازان می آمد و در وقت مقابله دشمنان بآن اسم توسل می جستند نصرت مي يافتند ١٢ ( فتح العزيز ص ٤٩١ )

(۱) و بعضی گفته آند که صبغة الله عبارت است از کیفیت نفسانیه که بنده را با خالق خود بهم میرسد و بسبب دوام مزاولت حکم رنگ میگیرد و در باطن و ظاهر سرایت میکند مثل دوام حضور با شوق و وجد با صفاد و طهارت با نکسار و فنائی نفس و در عرف صوفیه آن = قوله

۲۹ – قوله تعالى ﴿ قل بل ملة ابراهيم حنيفا ﴾ و رفع ٰ يدين در غاز و تكبير عند كل خفض و رفع ـ

= كيفيت نفسانيه را نسبت الى الله مى نامند ١٢ ( فتح العزيز ص ٥٠٨ ) (۱) و برخی از محققین بآن رفته اند کــه شریعت خاتم المرسلین بعینها شریعت ابراهیمی است و فسرق ملت و شریعت نکرده اند و گفته اند که اصول و فروع این شریعت موافق فروع و اصول شریعت ابراهیمی است بلا تفاوت لیکن باییمعی که احکام ملت ابراهیمی بتمامها درین شریعت محفوظ است که چیز هامے بسیار بران افزودہ باشند و آن چیز ها نیز مخالف آن احکام نیستند بلکه شرح و بسط و تتمیم و تکمیل همان احکام آند پس ملت ابراهیمی حــکم متن دارد و شریعت مصطفوی حکم شرح آن متن و بهمین معنی شارح را نابع ماتن گفته میشود وصاحب مشکوهٔ را مثلا نابع صاحب مصابیح دانسته میشود آرمے مارا تفصیلا احکام ملت ابراہیمی از راہ دیگر سوای این شریعت معلوم نشده و درین شریعت آن احکام باحکام زائده مخلوط آمدہ ازین جہت تمیز فیما بینھیا دشوار گشتہ لیکن این قدر از روئے نصوص صریحم کتاب و سنت که آیات بسیار و احادیث بیشهار اند كه آ تحضرت صلى الله عليه و سلم همان شريعت را آورده اند فمن هذه الآیات قوله تعالی ﴿ ملة اببكم ابراهیم ﴾ و قوله تعالی ﴿ ثم اوحینا اليك ان اتبع ملة ابراهيم حنيفا ﴾ الى غير ذلك و من الاحاديث قوله عليه السلام اتيتكم بالحنيفيـة السمحـة البيضا. و نيز احاديث و سير كـه سرد آن درین مقـام طولے طویل میخواهـد ثابت میشود و جهـاد اعده الله و كسر اصنام و ختنه و عقیقه و آداب ضیافت و لبس ثیاب=

= و اتخاذ زینت در وقت عبادت و رفع یدین در نماز و تکبیر عند کل خفض و رفع نماز چاشت چهار رکعت و تحریم اشهر حرم و حرمت محرمات در نکاح و ایجاب شهود و مهر در ان و رکوع قبل از سجود در نماز و جدا کردن حصہ از اموال براہے خداکہ عبارت از زکوهٔ است و وجوب ستر عورة و حرمت زنا و لواطت و سحلق و دیگر كبائر كعبـه را قبله گرفتن و مناسك حج بتمامها و خصال فطرت بحميعها و آداب قربانی و هدی و احکام نجوم را معتقد نشدن و از منجمان ساعت نه پرسیدن و در تفحص نحوس و سعود ساعات و ایام و شهور و تواریخ تنفتادن و شگون بد نگرفتن و کهانت را معتقد نشدن و نذر برای جنیان و پریان و دیوبان نه بستن و ذبح برای آنها نکردن و رزق و شفا و موت و حیات را بلا واسطه از مسبب الاسباب دانستن و صبر در وقت مصیبت و ترك جزع فزع و نوحه و شیون نزدیك موت اقارب و دوستــان و جان خود را در راه خدا دادن و پدر را بگـناه پسر و پسر را بگناه پدر نگرفتن و جامه و بدن و خانه و مسکن را پاك و لطیف داشتن و معطر کردن و از لهو و لعب احتراز کردن و از تصویر ساختن و نگاهداشتن آن اجتناب نمـودن و ترك نكاح و ترك لذائذ اطعمه ونفائس لباس وغرلت از مردم را معتسر نداستن و رماضت مفرط را كيه موجب تلف حق نفس يا حق اهل وعيال خود شود محمود نه ینداشتن وکسب معاش کردن و از سوال بلا ضرورت احتراز نمودن و امثال ذلك از احكام ملت ابراهيمي است که درین شریعت بعینها باقی است بلکه همین امورند که اصل این شریعت و قاعده این دین اند و هر یك ازبن امور مذکوره فروع 💳 قو له [14]

• ٣ − قوله تعالى ﴿ لَا نَفْرَقَ بَيْنِ احْدُ مَنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلُمُونَ ﴾ در ذيل اين آيت قوله عليـــه السلام آمنوا بالتوراة و الزبور و الانجيل وليسعكم القرآن ــ

= بسیار مستخرخ میشوند که شاید احاطه تمام شریعت نمایند ۱۲ ( فتح العزیز ص ۶۹۶ و ص ۶۹۷ )

(۱) و ازین آیت معلوم شد که ایمان بشرائع جمیع انبیاء و کتب جمیع انبیاء فرض است چنانچه ایمان به پیغمبر و کتاب خود فرض است بلا تفاوت فرق اینسب که اتباع پیغمبر وکتاب خود نیز فرض است و اتباع پیغمبران و کتابها مے دیگر فرض نیست چنائچه ابن ابی حاتم از معقل بن يسار روايت كرده كــه آنحضرت صلى الله عليه و سلم مى فرمودند آمنو بالتوراة و الزبور و الانجيل وليسعكم القرآن يعنى ايمان بهمه اين كتابها بياريد اما در تبعيت شما را قران فقط گنجايش ميكند و ازين است که ضحاك و ديگر علما ميگفتند که زنان خود را و اولاد خود را و غلامان و کنیزکان و خادمان خود را نامها ب آن پیغمبران که در قرآن مجید مذکور اند تعلیم نمائید تا بر آنها ایمان آرند زیرا که حق تعالی این ایمـان را فرص گردانیده است جائیکه می فرماید ﴿ قُولُو ۗ آمَنَا بَاللَّهُ وَمَا انزل الَّينَا يَا وَنَحِنَ لَهُ مُسْلِّمُونَ ﴾ و ازين است که امام احمد و مسلم و دیگر محدثین بروایت ابن عباس آورده كه آنحضرت صلى الله عليه و سلم در دو ركعت سنت فجر اين دو آیت میخواندند در اول قولوا آمنا بالله و در دوم قل یا اهل الکتاب تعالوا نا امت خود را بیاموزند که هر صبح ایمان خود را ابا این پیغمیران تازه کنند ۱۲ ( فتح العزیز ص ۵۰۲ )

رم – قوله تعالى ﴿ يَهدى من يَشَا الى صراط مَسْتَقَيم ۚ ﴾ و نين بموجب روايت ﴿ كَا فَى السيرة الحلبيه من بات بنيان قريش الكعبة بخو ثلاثه اوراق ﴾ ثابت شده كه از همين مكان ذرة محمديه اجابت ندائى پروردگار خود فرموده است ، چون حكم زمين و آسمان را ائتيا طوعا او كرها و آنچه محاذى اين بقعه بود از هفت آسمان بمتابعت او در جواب شريك شده عرض كردند كه اتينا طائعين ،

(۱) و بالجمله ظاهر را با باطن علاقه ایست که توحد غریمت در توجه ظاهری بموجب توحد غریمت در توجه باطی میگردد ازین جهت استقبال قبله در نماز ضروری آمده اما آن قبله را باید که یك چیز معین باشد برائے جمیع خلائق تا اتفاق ظاهر ابشان موحب اتفاق باطنی ایشان باشد و چوں باطن ایشان در استفاضہ انوار و برکات عبادت متفق گردد آثر عظم ازان عبادت در تنوبر دل بیدا شود مانند اتفاق چراغان بسیار در مکان واحد بسمت واحمد که موجب تنویر عظم می باشد و برای همین نکنم و جمعم و جماعات مشروع شده اند اما در جماعات پنجگانی اتفاق اهل یك محله موجب ازدیاد نور عبادت می شود و در جمعه اتفاق اهل یك شهر و در حج اتفاق تمـام جهانیان و چون اتفاق اهل جهان در یك مكان در هر وقت متعذر است لا جرم جهت آن مكان را قائم مقام آن مكان ساخته امر باستقبال آن در اوقات نماز و دیگر عبادات بطریق فرضیت یا ندب عین مصلحة شد و نیز آن مکان و آن جهت را باید که علاقه بمخلوقات یا کمالی محسوس ومعقول نداشته باشد مثل مقابر انبياء وصلحا يا آفتـاب و ماهتاب یا آتش و دریا و الا در حق عوام آن عبادت متوجہ == بآن

= بآن مخلوقات و مصروف بآن كالات محسوسہ و معقوله خواهد گشت و بر ذات یاك باری تعالی نخواهد افتاد مانند آنکه عینك را می باید که شیشه اش رنگین نباشد شفاف بے رنگ باید که شعاع بصری ازآن تفوذ کرده بچیزیکه دیدن آن مقصود است برسد و در حجاب رنگ عینك محجوب نگردد لهذا تعین آن جهت و آن مكان را وابسته بامر سماوی غیبی باید داشت و بعقول و افکار خود در تعین و تشخیص آن دخل نباید کرد و نیز عبادت حق معبودات و حق کسی را بدون حکم او در مصرفیے صرف نیاید کرد و نا وقتیکہ یروانہ تنخواہ از طرف او نرسد یکسے نباید داد بنا بران حق تعالی در حق حضرت آدم كه ابو الآباء نوح بشر ست و بعد ازان در حق حضرت ابراهيم كه ابو الملت است ..... و اكمل جهات و افضل امكته را برائے قبله بودن معین فرمود زیرا که کعبه معظمه مبد ترابی انسان است که ما فوق آن مبد او را بحس معلوم نمیتواند شد و چون این کار کار حس است از مدرکات او بالا تر نباید رفت چه سابق گذشت که زمین را اصل عنصری انسان است از زیر همیں نقطه یهن کرده وگسترانیده اند چون ظاهر عابد بمبد ظاهر خود متوجه شد باطن او بمبد. باطن متوجه خواهد شد بنيا برتحاذي عوالم ظـاهره و باطنه و تطابق نسخین غیب و شهادت و نیز عموجب روایات ثابت شده که از همین مکان ذرهٔ محمدیه اجابت ندا ٔ پروردگار خود فرموده است چون حکم زمین و آسمان را اثنیا طوعاً او کرها و آنچه محاذی این بقعه نور بود از هفت آسمان بمتابعت او در جواب شریك شده عرض كردند اتينا طائمين پس هر گاه كه اين بقعه و محاذات اين بقعه =

٣٧ - قوله تعالى ﴿ وما كان الله ليضيع ايمانكم ﴾ يريد انه لو ضاعت
 الصلوة لاستلزم ضياع الايمان لان المراد بالايمان هو الصلوة ابتدا -

سهم – قوله تعالى ﴿ فلنولينك قبلة ترضلها فول و جهك شطر المسجد الحرام و حيث ما كنتم فولوا و جوهكم شطره ﴾ انجاز للوعد وهو ابتداء حكم التحويل اصله خطاباً له صلى الله عليه و سلم ولامته ثم بسط وجهه ثم قال ﴿ و من حيث خرجت فول وجهك شطر المسجد الحرام و حيثما كنتم فولوا و جوهكم شطره ﴾ فكانه بيان لحكم السفر لهم ماعادة اسم ما استونف عنة فاعتبره ان شئت ـ

و من حيث خرجت ﴾ مرتين هو كقوله ﴿ من حيث اخرجوكم ، من حيث امركم الله ، خرجت ﴾ مرتين هو كقوله ﴿ من حيث اخرجوكم ، من حيث امركم الله ، من حيث سكنتم ﴾ ولا تكرار الا فيه فى المرة الثانية ﴿ وحيثما كنتم ﴾ مرتين و يريد بالافراد و الجماعة صيرورة الصلوة واحدة كما فى حديث معاذ عند ابى داؤد باتحاد جهة الجماعة كلهم او خطاباً له ولهم ، قوله ﴿ حيثما كنتم ﴾ فى الاولى اى فى مساكنكم الاصلية فذكر اولا اصل الحكم بدون ﴿ ومن حيث خرجت ﴾ و قوله ﴿ حيثما كنتم ﴾ لفرض ما اذا وقع فى

از مخلوقات شهادی در توجه به پروردگار خود از همه ذرات عالم سبقت کرده باشد دیگر از آنها در وقت عبادت روگردان شدن خلاف قدر دانی و حق شناسی است آر بے در حق امت موسوی تا زمان حضرت عیسلی و در حق انبیائیکه فیما بینهها بودند صخره بیت المقدس را برائے نکته قبله ساخته بودند ۱۲ ( فتح العزیز ص ۱۲ ۵ و ص ۵۱۳ ) برائے نکته قبله ساخته بودند ۱۲ ( فتح العزیز ص ۱۲ ۵ و ص ۵۱۳ )

المستقبل و ذكر اولا تولية من الشام الى الجنوب وهو التحويل فى الاصل ثم ذكر ﴿ و من حيث ﴾ آه لتسليته صلى الله عليه و سلم ولذا افرده و اعتبر بما اذا خصص احد بالذكر و خوطب عينا فى موضع التسلية ثم ذكر تولية اخرى لا من جهة الى جهة بل شيئاً فشيئاً ولو داخل الصلوة كراكب السفينة اذ لو لم يدكر هالا وهم انه كالراكب على الدابه فى التطوع و ذكر فى الاول عن اهل الكتاب انهم يعرفونه و ذكر فى الثانى من جانبه اى من جانب الله او أعلمه انه على الحق و قوله ﴿ و من حيث خرجت ﴾ اى در معها فى السفر او كما عند ابن كثير ' ص ٣٢٩ او كما فى الموضح ص ١٥٣ او الروض ص المسجد او ﴿ و من حيث خرجت ﴾ اى من مكة ولم تبق عند المسجد

<sup>(</sup>۱) هذا امر ثالث من الله تعالى باستقبال المسجد الحرام من جميع اقطار الارض وقد اختلفوا فى حكمة هذا التكرار ثلاث مرات فقيل تاكيد لانه اول ناسخ وقع فى الاسلام على ما نص عليه ابن عباس وغيره وقيل بل هو منزل على احوال فالامر الاول لمن هو مشاهد الكعبة و الثانى لمن هو فى مكة غائبا عنها و الثالث لمن هو فى بقية البلدان هكذا وجهه فخر الدين الرازى و قال القرطبى الاول لمن هو بمكة و الثانى لمن هو فى بقية الامصار و الثالث لمن خرج فى الاسفار و رجبج هذا الجواب القرطبى و قيل انما ذكر ذلك لتعلقه بما قبله او بعده من السياق فقال الولا ﴿ قد نرى تعلب وجهك فى السمآء فلنولينك قبلة ترضاها ﴾ الى الولا ﴿ و ان الذين اوتوا الكتاب ليعلمون انه الحق من ربهم و ما الله بغافل عما يعملون ﴾ فذكر فى هذا المقام اجابته الى طلبته و امره بالقبلة بغافل عما يعملون ﴾ فذكر فى هذا المقام اجابته الى طلبته و امره بالقبلة الى كان يود التوجه اليها و يرضاها و قال فى الامر الثانى ﴿ و من =

و ﴿ قد نری تقلب وجهك فی السا ﴾ له فول وجهك شطره فكان صلى الله عليه و سلم يطلب قبلة خرج منها ای لا يمكن الا التولية فضمن كلامه الخروج تسلية له صلى الله عليه و سلم قال ابن كثير ص ٢٧١ ج ١ تسلية للرسول صلى الله عليه و سلم و اصحابه الذين اخرجو من مكة و فارقوا مسجدهم و مصلاهم آه و يناسب المتقلب وجهه صلى الله عليه و سلم ان تكون القبلة بمكة هي الكعبة و انما جعل بيت المقدس لانه لم يكن في تلك البقعة قبلة مسلوكة غيرها لمكان اليهود ولم يكن له صلى الله عليه و سلم ان يقسم البلاد اذن مع عدم فتحها ولا ان لا يراعي بيت المقدس لعدم كونها منسوخة اذ ذاك فبقيت المدينة مشمولة بتلك القبلة و النسخ على هذا مرة واحدة ، ولقد اجاد في وجه التكوار النيسابوري و عبد الحكيم على البضاوي و في فتح

سي خرجت فول وجهك شطر المسجد الحرام و انه للحق من ربك وما الله بغافل عما تعملون ﴾ فذكر انه الحق من الله و ارتقاءه المقام الاول حيث كان موافقا لرضاء الرسول صلى الله عليه و سلم فبين انه الحق ايضاً من الله يحبه و يرتضيه و ذكر فى الامر الشالث حكمة قطع حجة المخالف من البهود الذين كانوا يتحججون باستقبال الرسول الى قبلتهم وقد كانوا يعلمون بما فى كتبهم انه سيصرف الى قبلة ابراهيم عليه السلام الى الكعبة وكذلك مشركو العرب انقطعت حجتهم لما صرف الرسول ملى الله عليه و سلم عن قبلة البهود الى قبلة ابراهيم التى هى اشرف وقد كانوا يعظمون الكعبة و اعجبهم استقبال الرسول اليها و قبل غير ذلك من الاجوبه عن حكمة التكرار وقد بسطها الرازى و غيره و الله اعلم ١٢ من الاجوبه عن حكمة التكرار وقد بسطها الرازى و غيره و الله اعلم ١٢ ( ابن كثير ص ٢٣٩ ج ١ )

العزيز شي و في الكشاف في ﴿ و لله المشرق و المغرب فاينها تولوا فتم وجه الله ﴾ و يحتمل ان يكون ﴿ و من حيث خرجت ﴾ الاول على ما وجهناه به و الثاني على الاستيناف بأعاده شي ثم رتب عليه ﴿ و حيثها كنتم ﴾ ثم ان قوله تعالى ﴿ وما جعلنا القبلة التي كنت عليها ﴾ هو بيت المقدس كقوله ﴿ ما ولهم عن قبلتهم التي كانوا عليها ﴾ و قوله ﴿ و من حيث ﴾ آه على ما قررناه يدل على ان الكعبة كانت قبلة هناك و في حاشية جامع البيان عن بدائع الفوائد و اليهود كانوا ينصبون التابوت و يصلون اليه من حيث خرجوا فاذا قدموا نصبوه على الصخرة و صلوا اليه فلما رفع صلوا الى موضعه و هو الصخرة ـ

و٣ – قوله تعالى ﴿ و من حيث خرجت فول وجهك شطر المسجد الحرام ﴾ قال من ص ٤٤٠ ج ١ و قبل الاول مقرون باكرامه تعالى اياهم بالقبلة التى كانوا يجبونها وهى قبلة ابراهيم على نبينا و عليه افضل الصلوة و السلام و الثانى مقرون بقوله ﴿ ولكل وجهة هو موليها ﴾ اى لكل صاحب دعوة قبلة يتوجه اليها فتوجهوا انتم الى اشرف الجهات التى يعلم الله انها الحق و الثالث مقرون بقطع من خاصمه من اليهود آه قلت و خصوصاً و قد وصله ههنا بقوله ﴿ لئلا يكون للناس عليكم حجة ﴾ تعليلا له بما بعد فلا بد من اعادة صدر الكلام بخلافه فيما سبق ، قال و قيل كرر ﴿ وحيثها كنتم ﴾ فحث باحداهما على التوجه الى القبلة بالقلب و البدن فى اى مكان كان الانسان نائياً كان عنها او دانيا منها و ذلك فى حال التمكن و الاختيار وحث بالاخرى على التوجه بالقلب نحوه عند اشتباه القبلة و فى حالة المسايفة و فى النافلة و فى حالة المسايفة و فى النافلة و فى النافلة و فى النافلة و فى حالة المسايفة و فى النافلة و فى النافلة و فى حالة المسايفة و فى النافلة و فى حالة المسايفة و فى النافلة و النافلة و فى النافلة و فى النافلة و فى النافلة

فى حالة السفر و على الراحلة فى السفر ، آه قلت و يتجه عليه انه لما ذكر ولله المشرق و المغرب ﴾ فاستوعب الجهات اعتقاداً لا عملا و قال ﴿ ولكل وجهة هو موليها فاستبقوا الخيرات ﴾ اوهم انه يجرى فى العمل ايضاً و خصوصاً اذا ظهر اثره فى بعض الحالات فاتبعه بقوله ﴿ ومن حيث خرجت ﴾ ليدفع هذا الوهم و عنونه بالخروج ليشمل السفر و قوله ثانيا ﴿ ومن حيث حرجت ﴾ كانه يقولها ان الامر هكذا ، هان سخن همچنين است و ينبغى ان يراجع بدائع الفوائد ـ

٣٦ – قوله تعالى ﴿ ويعلمَ الكتابِ والحَكمَة ﴾ وهى السنة، ابن كثير و در منثور، هى السنة باتفاق السلف (كتاب الروح ص ١٢٠) و كما كان الوصف القولى كثيراً ما لا يكنى و بحتاج معه الى اشارة قال ﴿ اهدنا الصراط المستقيم صراط الذين انعمت عليهم ﴾ و عليه عليكم بسنتى

(۱) ان الله سبحانه و تعالى انزل على رسوله و حيبن و اوجب على عباده الايمان بهها و العمل بما فيهما و هما الكتاب و الحكمة و قال تعالى (هو الذي بعث فى الاميين رسولا منهم يتلوا عليهم آيته و يزكيهم و يعلمهم الكتاب و الحكمة ) و قال تعالى (و الكمة ) و قال تعالى (و ادكرن ما يتلى فى بيوتكن من ايات الله و الحكمة ) و الكتاب هو القران و الحكمة هي السنة باتفاق السلف وما اخبر به الرسول عن الله فهو في و جوب تصديقه و الايمان به كا اخبر به الرب تعالى على لسان رسوله و هذا اصل متفق عليه بين اهل الاسلام لا ينكره الامن ليس منهم و قد قال النبي صلى الله عليه و سلم اني اوتيت الكتاب و مثله معه ۱۲ (كتاب الروح ص ۱۱۹ ج ۱۲۰)

و سنة الحلفان الراشدين وهي الطريقة المسلوكة لا القول فقط و عليه اقتدوا بالذين من بعدى فقال من بعدى ولو كان المراد سنته لم يقله ﴿ لقد كان لكم في رسول الله اسوة حسنة لمن كان يرجو الله و اليوم الاخر و ذكر الله كثيراً ﴾ و الحكمة من ص ٣٩٣ ج ١ عن ابن زيد وهو عبد الرحمن بن زيد بن اسلم و غيره و يوافقه ، و رجل آناه الحكمة فهو يقضى بها

(١) قوله تعالى و الحكمة ، الشريعة و بيان الاحكام ، و قال قتادة الحكمة السنة و بيان النبي الشرائع و قال مالك و ابو رزين الحكمة الفقه في الدين و الفهم الذي هو سجية و نور من الله تعالى و قال مجاهد الحكمة فهم القرآن وقال مقاتل العلم و العمل به لا يكون الرجل حكيها حتى يجمعهما و قيل الحكم القضاء وقيل ما لا يعلم الامن جهـة الرسول وقال ابن زيد كل كلمة وعظتك او دعتك الى مكرمة او نهتك عن قبيح فهي حكمة و قال بعضهم الحكمة هنا الكتاب وكررها تاكيداً وقال ابو جعفر محمد بن يعقوب كل صواب من القول ور"ث فعلا صحيحًا فهو حكمة و قال يحيى بن معاذ الحكمة جند من جنود الله يرسلها الله تعالى الى قلوب العارفين حتى يروح عنها وهج الدنيا وقيل هي وضع الاشياء مواضعها وقيل كل قول وجب فعله ـ و هذه الاقول في الحكمة كلها متقاربة و يجمع هذه الاقوال قولان احدهما القرآن و الآخر السنة ، لانها المينة لما انبهم من الكتاب و المظهرة لوجوه الاحكام و يكون المعنى و الله اعلم فى قوله ﴿ يُتِلُو عَلَيْهُم آيَاتُكُ ﴾ أى يفصح لهم عن الفاظه و يوقفهم بقرا آنه على كيفيــة تلاوته كما قال صلى الله عليه و سلم لابي أن الله أمرني أن أقرأ عليك القرآن و ذلك لان يتعلم ابى منه صلى الله عليــه و سلم كيفية ادا القرآن و مقاطعه و مواصله و فی قوله ﴿ ویعلمهم الکتاب ﴾ ای یبین لهم وجوه 🕳

و یعلمها' ص ۲٦٩ ج ۲ و لیس فیما ذکره وهو قوله و الحکمة القرآن قاله ابن مسعود و مجاهد الخ تحت قوله تعالی ﴿ یَوْتَی الحکمة من یشا ۖ ﴾ ۱۲ جامع من ص ۳۲۰ ج ۲ کثیر جدوی ـ

۲۷ – قوله تعالی ﴿ فاذکرونی آذکرکم ﴾ و عبد بن حید از ابن عباس
 رضی الله تعالی عنه در تفسیر این آیت آورده یقول الله ذکری لکم من
 ذکرکم لی یعی ذکر مرا در حق قیاس کنید از ذکر خود در حق من ـ

 احکامه حلاله و حرامه و مفروضه و مسنونه و مواعظه و امثاله و ترغیبه و ترهيبه و الحشر و النشر و العقاب و الثواب و الجنة و النار ـ و في قوله الحكمة اى السنة تبين ما في الكتاب من المجمل و توضح ما انبهم من المشكل و تفصح عن مقادير وعن اعداد بما لم يتعرض الكتاب اليـه و يثبت احكاما لم يتضمنها الكتاب ١٢ ( بحر محيط ص ٣٩٣ ج ١ ) (١) و الحكمة وضع الامور مواضعها على الصواب و كال ذلك أنما يحصل بالنبوة فلذلك فسرها بعضهم بالنبوة ولم يكن ذلك لغيره قبله كان الملك في سبط و النبوة في سبط فلما مات الشمويل و طالوت اجتمع لداؤد الملك والنبوة وقال مقاتل الحكمة الزبور وقيل العدل في السيرة وقيل الحكمة العلم و العمل به و قال الضحاك هي سلسة كانت متدلية من السهام لا يمسكها ذو عامة الا برى يتحاكم اليها فمن كان محقا تمكن منها حي ان رجلا كانت عنده درة لرجل فجعلها في عكازته و دفعها اليه ان احفظها حتى امس السلسلة فتمكن منها لانه ردها فرفعت لشوم احتياله و اذا كانت الحكمة كان ذكر الملك قبلها و النبوة بعده من باب النرقى ١٢ ( بحر ص ۲۶۹ ج ۲ )

و این روایت در معنی انا عند ظن عبدی بی مغیر ظاهر اوست ـ

۳۸ — قوله تعالى ﴿ وَلا تَقُولُوا لَمْنَ يَقْتُلُ فَى سَبَيْلُ اللهِ الْمُواتُ ﴾ موت وح آنكه بعد مفارقت از بدن از ترقی باز ماند و در مقابله همین آمده الانبیا احیا ،

(۱) روح را بد و معنی موت لاحق می شود اول انکه بعد از مفارقت بدن از ترقی باز می ماند و تاوقتیکه با بدن متعلق بود میدان ترقی بر روح او فراخ بود دوم آنکه بعضے تمتعات و تلذ ذات مثل اکل و شرب و سیرو و در که بواسطه بدن بآنها خوگر شده بود از دست او میروند و لهذا اورا نبز در شرع شریف حکم بموت میفرمایند اما درین امور فقط مثلاً می گویند که عمل نیك و بد او ختم شد و خدمت کار او یرین عمل شد و بر سعادت یا شقاوت مرد و من بعد او را تدارك مافات متصور تمامد و نیز میگریند که مال او میراث وارثان گشت زیرا که حالا او را کاری بمال اینجا نماند و زن او فارغ از نکاح گشت اگر بعد انقضاء عدت با دیگر ہے نکاح کند جائز است زیر اکہ علاقہ که با این نون داشت و بآن متمتع بود موقوف برین جسد بود و آن جسد ازوی جدا شد مانند آکه چون سوار اسپ خور را افروخت دیگر اورا حاجت زین و بوتره و لگام نماند و سوداگر چون دوکان داری موقوف کرد دیگر افزونی مال اورا مکن نیست همان اندوخته خودش با اوست لیکن موت ارواح باین دو معنی هم در غیر شهیدان راه خدا ست اما شهیدان راه خدا را و حقیقت این دو معنی موت هم نیست بل یعتی بلکه ایشان احیا یعنی زندگانند زیرا که دائما در ترقی و تضاعف اجر و ثواب آند و عمل ایشان که برآن مرده اند 🕳

۳۹ — قوله تعالى ﴿ اولئك عليهم صلوات من ربهم ﴾ يعنى عنايات خاصه تازه و لهذا محققين گفته اند كه رضا بالقضا باد و طريق است صرف و جذب ، امثله صرف تا قصة افك ـ

- = و دران جان داده حكم عمل دائمی ایسان گرفته كه گویا هنوز كرده میروند در حدیث صحیحین وارد است كه كل ابن آدم یختم علی عمله اذا مات الا المجاهد فی سبیل الله فانه یمی له عمله الی یوم القیامة ( فتح العزیز ص ۵۹۰ و ص ۵۳۰ )
- (۱) یعنی عنایات خاصه تازه از پرور دکار ایشان که مآن عنایات خوف معصیت در آخر نمی ماند و همچ گناه باوجود ان عنایات یاثیر نمیکند و صلوة در حقیقت نام همان عنایات خاصــه حضرت حق است عزوعلا كه از ضرر معصیت مطلقاً مامون می سازد و لهذا مخصوص 🤜 است اصاله بحضرات انبیا و این جماعت را نیز افاضه آن عثایات همرنگ انبيا ساخته اند فرق اينست كه در حق انبيا عليهم السلام آن عايات خاصه موجب عصمت از گناه میشود و همچ گناه از انها صادر نمیگردد و در حق این جماعت بسبب قصور استعداد همیں قدر تاثیر مینماید كه از گناه كرده يا نكرده برابر مي افتد ( فتح العزيز ص ٥٦٦ ) (٢) و لهذا محققین گفته اند كه رضا بالقضا باد و طریق است صرف و جذب، صرف آن ست کہ ہر گاہ دل آدمی بچیز ہے متعلق شود و خاطر او مآن التفات كال پزيرد حق تعالى در حق او آن چيز را باعث كلفت و اند وه و ملال گرداند چنانچه حضرت يعقوب عليه السلام را چون فرط تعلق با حضرت يوسف عليه السلام بهمرسيد برادران حضرت یوسف را محد آوردند تا ایسان را حضرت بعقبوب = عليه [17]

• ٤ - قوله تعالى ﴿ ان فى خلق السموات و الارض الى لا يات لقوم يعقلون ﴾ تدبير ' واحد در سمارات و ارضين و ارتباط باهمى و دليل

= علیه السلام جدا کردند و حضرت یعقوب کال کلفت و اندوه و ملال
کشیده آخر متفرغ برائے ذکر حق گشتند و همچنین حضرت آدم
علیه السلام را چون تعلق مفرط به بهشت بهم رسیده شیطان را
مسلط کردند تا ایشان را از بهشت بر آورده دور افگند و آنحضرت
علیه السلام را چون تعلق مفرط با قبائل و عشائر خود که اهل مکه
بودند بهم رسید ایشان را به بغض و عداوت آنحضرت صلی الله علیه
و سلم قائم کردند تا آنکه حضرت علیه السلام را باضطرار برآوردند
و هر گاه در مدینه منوره بسوی ام المومنین حضرت عائشه صدیقه
رضی الله عنها التفاتے کلی پیدا شد منافقان را بر غلانیدند تا بسبب
تهمت دروغ بیفروغ افل صفائی آن محبت را مکدر گردند و علی هذا
القیاس با جمیع بندگان برگزیده خود همین قسم معاملات واقع شده ۱۲
( فتح العزیز ص ۵۲۸)

(۱) و تطبیق این دلائل هشتگانه برین مطالب ثلاثیه بطریق عام فهم آن ست که منافع آسمانها را با منافع زمین مربوط ساختن بدون جریان تدبیر واحد درین هر دو متصور نیست بلکه در جمیع آسمانها و جمیع اقالیم مختلفه زمین همان یك تدبیر جاری و اگر در هر آسمان روحی مدبر آن آسمان میشد و در زمین روح دیگر یا ارواح دیگر بے تعلق و ارتباط باهم منافع یکے با دیگر مربوط نمی گشت پس اگر در هر آسمان و همچنین در بقاع مختلفه زمین ارواح مدبره موجود هم باشند لابد مقهور یك حکم و مسخر یك حاکم خواهند بود =

= وشایان معبودیت که مفتضی تفرد و استغناء و قهر علی کل من عدا است همان یکذات خواهد بود نه ارواح مقهوره که در اصدار خواص و آثار خود محتاج بهم مرتبه خودند و تفرد ندارند این ست طریق اثبات وحدت ازین راه اما اثبات رحمة عامه و خاصه پس پر ظاهر است زیرا که در زمین مواد قابله صور گونا گون باوضاع مختلف سماوات که بتحریك آنها بهم میرسد واحدة بعد اخری برآن مواد فائض میشوند پس معلوم شد که آن مدبر واحد هم رحمان و هم رحم است و هممچنین اختلاف روز و شب دلیل صریح بر وحدت معبود و رحمت اوست زیرا که اگر ظلمت و تاریکی بدست دیگری می بود و روشنی و تاش بدست دیگری البته محتمل می شد که هر بك ازانها روشنی را در وقت تاریکی یا تاریکی را در وقت روشنی بو جود آورد و اجتماع متنافین لازم می آمد و اگر یك از آنها در كار خود در وقت کار آن دیگر معطل میگشت و اورا مکن نمیشد که متقضائی خور را ظاهر توان کرد عاجز و زبون مگردند و قابل معبودت نمی ماند ولا اقل کا ہے خود آثار تنازع و کشاکش درین کارخانہ نمودار میگردید حالانکه تعاقب لیل و نهار و زیادت و نقصــان آنها بر یك و تیره و یك نسق مستمر و دائمی است و نیز تبادل این هر دو رنگ در عالم سبب حصول اعتدال و انتظام امر جانوران ست که دوام ظلمت مبرد عالم است در نهایت مرتبه و دوام نور و شعاع مسخن آنست در نهایت مرتبه پس معلوم شد که مدبر این کارخانه باین وجم معتدل كمال رحمت دارد بر خلق و همچنين دلالت كشيتها بر وجود وحدت معبود بسیار روشن ست چه کشتیها جوهر ارضی غالب = توحيد

توحیمه و در ( ( ایایها الناس اعبدوا ربکم ) الآیسه و در

= دارند و جوهر ارضی بلا شبه ثقیل تر از آب ست پس میاید که در ته آب فرونشیند و بر روی آب نه ایستد و اگر گـویند که هوا در اجزئے آن جَسم خشبہے بسبب تخلل می در آید و اورا خفیف می ساز وگوئیم این سبب هم لا 'بد بدیست دیگـر یست و معهذا در صورت پر کردن کشتی بسنگ و آهن و امثال ذلك کفایت نمی کند چم هوا دران وقت بغیابت قلیل است اثر او در سبك كردن این اجسام ثقیله کثیره هرگز پیش نمیرود و مانند آنکه کره مجوّف از آهن بغایت تنگ و سبك درست سازند و در آن هوا بسیار دم كرده بند کنند که البته در تم آب می نشیند پس بهتر همین است که قطع مسافت اسباب نمايند و بلا واسطـه بارادهٔ قبوم مطلق تفويض كنند و نیز اگر روح مدبر دریائی شور مفہور حکم مدبر جسم خشبی کشیتها و مدیر جسم هوای که در خلال مسام آن نفوذ کرده آن را برائے آب استاده میدارد میشد قابل عبادت نمی گشت که مدیر مقهور شایان معبودیت نیست و اگر مقهور نمی شد پس چرا بر آب دریا این همه اثقال را گردش کردن میدهد و چرا مزاحمت نمی کند پس معلوم شد کے این ہر رو مقہور حکم دیگر ہے اند کہ ہر یك را با دیگر ہے صلح انداختہ و رام ساختہ ۱۲ ( فتح العزیز ص ۸۸۰ ) (١) درنيجا بايد دانست كه هر چند حقيقت عبادت بمجرد توجم بحال نفس خود و دیدن داغ عبـودیت بر خود ظاهر و هوایدا است اما در نیجا بسبب قصور بشری و ضعف قوت فکری را ہے بسوئی معرفت معبود نشان داده اند که بسیار سهل و واضح است و حاصلش آنکه 🖚

## آخر' ﴿ او كصيب من السها ﴾ الآية \_

هر کس از اهمل عقل میداند که من در وقتے ، مدوم بوده ام بعد ازان موجود شدم و هر چه بعد از عدم موجود شود اورا خالقے میباید و خالق من نفس من نیست و نه پدر و مادر من و نه دیگر انباء جنس من زیرا که این هم ها در رنگ من عاجز اند اگر پوست بدن من بسبب صدمه خراشیده میشود نمی توانند که آنرا اعاده کنند و نبه طبائع فصول و افلاك و عناصر و کواکب زیرا که اینها نین در گرداب تغییر و تبدیل گرفتارند پس خالق چیز بست که از عجز و حدوث و تغیر و تبدل و نقصان بری است و همان ست ذات معبود و حدوث و تغیر و تبدل و نقصان بری است و همان ست ذات معبود

(۱) این ست طریق تکوّن این یعنی رعد و برق و غیره ۱۲ پیرها بر طور اهل حکمت اما نظر ایشان بسبب قصور غیر از استعداد مواد و تأثیر صور عضریه را نمی تواند دریافت لا جرم برینقدر اکتفا نموده اند و فی الحقیقت همراه این اسباب اسباب دیگر هم برای این کارخانه بلکه جمع کارخانه جات عالم درکارند که اراده و اختیار ارواح مدبره مؤکله بر این مواد و صور اند و آن ارواح را در زبان شرع ملائکه و فرشتها گریند و خصوصیات زمانی و مکانی و تخل اثر باوجود اجتماع اسباب مادیه و صوریه از اختلاف همین اراده و احتیار امت لهذا شارع علیه السلام جز و اخیر علة تامه را که تعلق اراده و اختیار ارواح مدبره است اعتبار فرموده اتمام آن کارخانه بلکه جمیع کارخانجات ارواح مدبره است اعتبار فرموده اتمام آن کارخانه بلکه جمیع کارخانجات عالم را نسبت به فعل ملائکه فرموده و ملائکه را تابع امر تکویی او تعمالی وا نموده که از طرف خود هیچ نمیکنند فلله دره ما ادق سے تعمالی وا نموده که از طرف خود هیچ نمیکنند فلله دره ما ادق سے

المائدة ﴿ وما اهل لغير الله به ﴾ ﴿ قال ابن عادل و قدم ههنا لفظ الجلالة في قوله لغير الله به و اخرت في البقرة لانها هناك فاصلة او تشبه الفاصلة بخلافها هنا لان بعدها معطوفات ، اه خطيب ) و في الانعام ﴿ او فسقاً اهل لغير الله به ﴾ فني قوله ﴿ ما اهل به لغير الله ﴾ المشتهر هو الحيوان بانه لفلان غير الله و في قوله ﴿ ما اهل لغير الله به التشهير لغير الله تعلق بهذا لفلان غير الله و في قوله ﴿ ما اهل لغير الله به التشهير لغير الله تعلق بهذا الحيوان ثم ان الاهلال لغير الله امر غير ذكر اسم عليه عند الذبح و ان كانا فسقين كالاستقسام بالازلام و كما في الانعام ص ١٣٢ و اهل الجاهلية كانوا اذا اهلوا لغير الله بقوا عليه سوا و ذكروا اسم غير الله عند الذبح او لم يذكروا شيئا واما جهال المسلمين فان تقرّبوا بنفس الذبح لغير الله و ازهاق الروح له فحرام و فعلهم الآن اهلال لغير الله بلاريب لكن هم ينتهي حكمه الروح له فحرام و فعلهم الآن اهلال لغير الله بلاريب لكن هم ينتهي حكمه

<sup>=</sup> نظره وما احلی ثمره اگر قوت فکریم انسانیم در اسباب مادیم و صوریم هر چیز تعمق نماید کمال غفلت از منتهی الاسباب او را دست دهد و معرفت مسبب هرگر میسر نشود اگر ننی اسباب بکلی نماید از کارخانه حکمت او تعالی منکر شده باشد و خلقت این همه اسباب را باطل فهمیده ﴿ سبحانك ما خلقت هذا باطلا ﴾ پس اعتقادیکه در دنیا و آخرت نافع شود همین اعتقاد است که او تعالی فاعل بلا واسطه هر متکون است اما توسیط اسباب بنا بر اجرا عادت خود میفرماید تا تعطیل هیچ از حکمت و قدرت لازم نیاید والا ـ از سبب شازیش من سودائیم » و وز سبب سوزیش سو فسطائیم ، (فتح العزیز ص ۱۱۵)

بتسمية الله عند الذبح ام لا و قوله في الانعام ص ٢٣٠ ﴿ فَكُلُوا مِمَا ذَكُرُ اسم الله عليه ﴾ آه و قوله ﴿ ولا تاكلوا مما لم يذكر اسم الله عليه ﴾ امر ورا الاهلال ثم ان قوله ﴿ انما محرّم ﴾ آه و قوله ﴿ قل لا اجد فيما اوحى الى ﴾ كلام فيما اختص به المشركون من تحليل هذه الخبائث و التحكم افتراً على الله ذكره في جامع البيان اعنى كان المقصود الاعلان بهذا في تجاههم و اما تحريم السباع فني البيت للسلمين لا في مقابلتهم و اما السباع وتحوهـا فلم ينفردوا فيها ولم يصيروا علما وما اتفق اعلان المخالفة منهم فيها فالفصر فى مقابلة التحكم و اما الاشارة الى السباع و نحوها فنى قوله تعالى ﴿ يَسْتُلُونُكُ ماذا احل لهم قل احل لكم الطيب ﴾ كما ذكره في الموضح ' ص ١٦٧ ثم ان الله تعالى سمى الجنين الميت ميتة ص ٢٣٥ و هذا يلائم مذهب ابيحنيفة فيـه وقد هجر فى الميتة معناها الاصلى و التا للنقل لكن ما ذكره الخطيب فى تفسير البحيرة وغيرها قد يلتبس به شيئا لكن اللفظ و ان لم يكن ميتة لا فان مات و فسروه بقولهم وما ولد منها ميتـا و هذا في اجنـة البحائر

<sup>(</sup>۱) قولہ تعالی ﴿ ویسٹلونك ماذا اہل لهم ﴾ الایة (ف) مواشی كا حكم تو فرما دیا پھر لوگون نے اور چیزون كو پوچها تو فرمایا كه ستھری چیزین تمكو حلال ہیں سو حضرت نے جو چیزین منع فرمائی ہیں معلوم ہوا كہ وہ ستھری نہیں ہیں جیسے كه پھاڑنے و الے جانور، چوپائے یا پرند ہے مثلا شیر یا چیتا یا باز یا چیل اور اسمیں داخل ہوئے مردار خور سار ہے كو ا وغیرہ اور جیسے گدھا اور خچر اور جیسے كیڑ ہے زمین کے مثلا چوھا و غیرہ ۱۲ (موضح شروع مائدہ) جیسے كیڑ ہے زمین کے مثلا چوھا و غیرہ ۱۲ (موضح شروع مائدہ)

و السوائب كما فى الكشاف وقد كانوا يذبحون بعضها لآلهتهم و سيما الاولاد الذكور ويحمون الاناث لنفعها و فى بعض الصور يمنعوها نساهم فان ولد ميتا سو وا و قوله تعالى ﴿ و انعام لا يذكرون اسم الله عليها افتراء عليه ﴾ الظاهر انه غير الاهلال كانوا قد خصوا بعض الانعام به و الاهلال هو جعل الحيوان لمن اهل به له و تخصيص به و جعله حجراً له بخلاف ذكر الاسم الحيوان لمن اهل به له و تخصيص به و جعله حجراً له بخلاف ذكر الاسم فانه لم يصر فى العرف جعلا بل هو كذكره فى كل امر ذى بال و راجع سورة الحج و ذكر فى الموضح من البقرة من قوله ﴿ إيابها الناس كلوا مما فى الارض حللا طيبا ﴾ وجها يفيد فى عبارة القصر و شيئا فى تفسير الفظ الانعام من او لل المائدة و انها ما هى ثم فى سورة الانعام شيئا فى وجه لفظ الانعام من او لل المائدة و انها ما هى ثم فى سورة الانعام شيئا فى وجه

<sup>(</sup>۱) قوله تعالی ﴿ 'یابھا الناس کلوا بما فی الارض حلالا طیبا ﴾ (ف)
عرب کے لوگوں نے دین ابراہیم علیہ السلام کو کئی طرح سے
بگاڑا تھا۔ اول سوائے خدا کے اوروں کو پوجنے لگے اور ان کی
نباز جانور ذبح کرنے لگے کہ وہ مردار ہوتا ہے اور کفر ہے اور
مواشی میں سے کئی چبزیں حرام ٹھرالیں جو سورۂ مائدہ اور انعام
میں بیان ہے اور گوشت خوا حلال سمجھا، ان باتوں پر اللہ تعالی
ان کو الزام دیتا ہے ۱۲ ( موضح القرآن بقرۃ )

<sup>(</sup>۲) قوله تعالی ﴿ احلت لکم بهیمة الانعام ﴾ الایه \_ مواشی یـه جانور هیں جنگل جن کو لوگ پالتے هیں کہانے کو جیسے گائے ، بکری پھر جنگل کے هرن اور نیلگاؤ و غیرہ اسی میں داخل هیں که جنس ایك هے ۱۲ ( موضح اول المائدة )

<sup>(</sup>٣) لعل المراد قوله تعــالى ﴿ قُلَ لَا اجْدُ فَيَمَا اوْحَى الْيُ مُحْـَرُمَا عَلَى =

القصر وكأنه كاف ــ

ذكر الله تعالى تحريم الميتة والدم وغيرها من البقرة و المائدة و الانعام و النحل و قال في البقرة ﴿ وما اهل به لغير الله ﴾ وفي المائدة ﴿ وما اهل لغير الله به و المنخنقة و الموقوذة و المتردية و النطيحة وما اكل السبع الا ما ذكيتم وما ذبح على النصب ﴾ فجمع بين عنوان الاهلال لغير الله و الذبح على النصب فهما متغايران و قال في الانعام ﴿ أَوْ فَسَقًا أَهُلَ لَغَيْرِ اللَّهُ بِهِ ﴾ فسماه فسقا وقال فيها ﴿ ولا تاكلوا بما لم يذكر اسم الله عليـــه و انه لفسق ﴾ فالاهلال لغير الله وعدم ذكر اسم الله عليه متقاربان ولكن الاهلال تسهير بخلاف ذكر اسم الله و انه امر وقتى كقوله تعالى ﴿ فَكُلُوا مَا امْسَكُنْ عَلَيْكُمْ واذكروا اسم الله عليه ﴾ من المائدة ولذا قال عليهـا و عليه لافادة الملابسة القوية او فيـه امساس و في به ايعــاب كله فهما متغايران لـكن الانتهاء في الحكم على الثانى و قوله ﴿ الا ما ذكبتم ﴾ راجع بحسب اللفظ الى ما خيف فوات ذبحه و تدورك و قال فی الانعام ﴿ و قالوا هذه انعام و حرث حجر لا يطعمها الا من نشاء بزعمهم و انعام حرمت ظهورها و انعام لا يذكرون اسم الله عليه افتراء عليه ﴾ و هذا الافتراء في التحريم بدون شرع ابتني عليه عدم ذكر الاسم عليها لا انه هو بعينـه وقال ﴿ وحرموا ما رزقهم الله افتراءً على الله ﴾ و قال من المائدة ﴿ ما جعل الله من بحيرة ولا سائبة ولا

<sup>=</sup> طاعم یطعمه الا آن یکون میته او دما مسفوحاً او لحم خنزیر (ف) یعنی جو جانور کهانے دستور هیں آن میں سے یہی حرام ہے ۱۲ ( موضح ـ سور انعام ) جامع

وصيلة ولا حام و لكن الذين كفروا يفترون على الله الكذب ﴾ فهذا هو الافتراء فالاهلال لغير الله حرام لكن الانتهاء في الحكم على عدم ذكر الاسم ولا يكفر مسلم بالعبارة الموهمة فيما جاء تعظيمـه وجهل هو حدوده ما لم يك كفرا بووحا وكذا في السجدة لغير الله أن لم يكن عبادة وينبغي ان يراجع حاشية الجموى من الفن الشالث من احكام الجهل مع ما قاله في القاعدة الاولى من المسجدة لغير الله و جعله في فتح العزيز من العقلي و يميل اليه ما في التحرير ص ٩٠ ج ٢ و ص ٢٠٧ ج ٣\_ و فيـه خلاف الامير اسماعيل اليمانى و الشوكافى و الاصوب عندى رأى الاول كوعد النبي صلى الله عليمه وسلم لهرقل اجرين وبالجملة الذبح على الملة ويغمض بعض اغماض فيما اشتبه على الجاهلين وما جمع بين الاهلال لغير الله و التحريم بغير شرع و اكتنى بالاول حيث ذكره او بالثانى حيث لم يذكره فهما متبادلان يندرج الثانى فى الاول و يقع بدله وافياً فهو اى فعل الاهلال من افعـال الكفار حرام لكن العبرة فى الحكم بالخوايتم فاذا ذكر اسم الله عند الذبح حلت الذبيحة وهو يختم الاهلال وهو في الآخــر ولذا قيده بكــونه عند الاكل فحيث ذكر التحريم وعنوانه ذكر الاهملال وحيث ذكر عنوان الأحلال كما في المألدة او الاكل كما في الانعام انتهني الى ذكر الاسم فدل انه المنتهلي عند الاكل وما فكك القرآن في تحريم العين وتحريم الفعل فدار بحث العلماء في نحو ﴿ حرمت عليكم امهاتكم ﴾ ﴿ وما اهل به لغير الله ﴾ فعل الجاهلية كانوا يبقون عليه الى الذبح بخلاف اهل الاسلام فلم تجئ الآية فيهم ويدور البحث كما في النكاح المحلل و نحوه و هو كثير وكذا في غير الحيوانات ولا اقول ان

الاهلال مقيد من حيث التفسير بكونه عند الذبح كما قد قيل بل الاهلال امر وعدم ذكر الاسم امر آخر ليس عين الاول قانه لا تتقيد بالذبح وهو اعلان و تشهير بانه لغير الله وكذا الذبح على النصب امر يكون عند الذبح لا قبله و لذا جمع في المائدة بين الاهلال و بينه ، فاعلمه و الله اعلم ـ

٧٤ - قوله تعالى ﴿ وعلى الذين يطيقونه طعام مسكين ﴾ من اطاق الفعل بلغ غاية طوقه او فرغ طوقه فيه كما فى روح المعانى فجعل الافعال للبلوغ قال فى موضح القرآن و يحتمل اى ﴿ وعلى الذين ﴾ آه من المريض والمسافر اذا لم يصوموا حتى ماتوا فلم يذكر عدم الصيام لانه غير مطلوب ت ص ٣١ و هو سنن القرآن فى الرخص كما فى البدائع فليس المراد فليفطروا اى بغير عذر فعدة و فدية و الايام لم تكن علينا تفوت بل لم يصوموا و ليس فى القرآن الاجازة بالافطار للطبق و انما فيه لزوم الفدية عليه و انما لم يرجع الضمير اذن ليشمل الحبلى و المرضع و جعله عمر فى غير رمضان مع الصوم كما فى الفتح ص ١٦٦ ج ٤ ولم يعلم و جه اطلاق الفدا عليه اذن و عند الشافعى رحمت الله عليه الجمع بين الصيام و الاطعام لهما كما فى الفتح و كتاب النحاس من البقرة و كذا على من اخر قضا ومضان الى الثانى ـ

٣٤ – قوله تعالى ﴿ الحر بالحر و العبد بالعبد ﴾ مفهوم ` مخالف

<sup>(</sup>۱) و مفهوم مخالف این آیت که آزاد با غلام برابر نیست و مرد با زن و همچیں غلام با آزاد و زن با مرد پس عموما مراد نیست بلکه در صورت گرفتن دیت زیرا که دیت مرد آزاد قریب دو هزار و هشت صد روپیم است و دیت زن آزاد نصف این مبلغ و دیت غلام = این

این آیت عموما مراد نیست و تقریر آن بغایت لطیف ـ

ع ع – قوله تعالى ﴿ وَلَا تَلْقُوا بَايْدِيكُمُ الَّى التَّهْلَكُمْ ﴾ لم يقل في التهلكة

= وکنیزك قیمت آنهاست اما در صورت معاوضهٔ خون بخون پس تفاوتے نیست نزد حنفیــه آزاد را در عوض غلام توان کشت بشرطیکه غلام مملوك او نباشد و مرد را بعوض زن با جماع توان كشت و اكثر مفسرين كه قتلي را بطريق تغليب شــامل مقتولان و قاتلان ساختم برابر کردن مقتولان با قاتلان مراد داشته اند درین مفهوم مخالف متردد میشوند و بعضے شافعیان آنرا بر مذہب خود دلیل می آرند و میگویند که آزاد را در عـوض غلام نبـاید کشت و حق آنست که استدلال باین مفهوم مخالف برین مذهب راست نمی آید زیرا که اگر این معنی مراد باشد عکس این هم مراد خواهد بود و آن خلاف اجماع است و نیز چون هر زن را برابر زن دیگر فرمردند کنیزك وزن آزاد برابر شـد حالانکه اگر در غلام و مرد آزاد فرق کرده شود در کنیزك و زن آزاد نیز فرق باید کرد و معهذا این مفهوم مخالف درمیان مرد و زن از هیچ جانب درست نمی افتد و هم مناقض عموم آیت ﴿ النفس بالنفس ﴾ است و منافی حدیث المسلمون تنكانوأ دمائهم آرى اگر چندكس دركشتن يك كس شريك شوند آن چند کس را در عوض آن یك کس کشتن می آید زیرا كه هر يك ازان چند كس قاتل آن يـك كس شد پس غير قاتل كشته نخواهد شد و همين است معنى قول حضرت امير المومنين عمر فاروق رضى الله عنه كه لوتمالًا عليه اهل صنعاء لقتلتهم ١٢ ( فتح العزيز ص ٦٢٧ )

لانه لم يرد اقتحامها و انما اراد ان بعدم الانفاق يصير الى التهلكة و ينتهى اليها من حيث لا يدرى ـ

وع - قوله تعالى ﴿ وَأَنْمُوا الْحُبِّجُ وَالْعُمْرَةُ لِلَّهُ ﴾ أنما عبر بالأتمام توطيـة لبيان حكم الاحصار كما في المصفى ولان المخاطبين كانوا قد احصروا نحو قوله تعالى ﴿ فاذا اطمانتُم فاقيموا الصلواة ﴾ و البداية ص ٢٨٨ ج ١ ولا نهما عبادتان طویلتان ﴿ ولا تحلقوا رؤسكم حتى يبلغ الهدى محله ﴾ فبلوغ الهدى كبلوغ نفســـه ولهذا منع من التحلل للنمتع ﴿ فَاذَا أَمَنَّمَ فَنَ تمتع ﴾ الخ ای اذا کنتم آمنین لا اذا صرتم و انما عبر به مسایرة للواقع اذا ذاك وحمله ابن كما عند الطحاوى على ان التمتع للحصر خاصة و يتوهم ايضاً بمـا عن عمر و ابنـه في الفوات عند مالك و التخريج و لعله لذا كان ينهى عن المتعة ثم معنى التمتع عند بعض ان يخرج عن الاحرام بافعال عمرة فهي للخروج عنه ولذا اختلفوا في اجزائها عن عمرة الاسلام على خلاف ما في الفتح ص ٣٤١ ج ٣ و الام ص ١١٤ ج ٢ عن ابن قدامة و به فسر الآية في المصفلے، و على هذا فالتمتع مفضول ولابد و الدم دم جبران و على طريقة من فضله فمعنى التمتع سقوط سفر الحج و ميقـاته كما فى الام ص ١١٤ ج ٢ فحط معنى التمتع في الحج لا في العمرة أو معنى التمتع فعل العمرة في اشهر الحج و هو عن ابن عمر رضي الله عنه في الموطأ او روعي ان السفر في الاصل كان للحج وتمتع بالعمرة فيه وهو غير الاعتبار الاول فانـه التفت فيه الى ان العمرة لم تكن في اشهر الحج فشرعت فيهـا و في الشـاني رعاية الى قصده لا غير ولابد من الامعان في التعبير بالتمتع و الافهو تعبير مجعول

مجعول وكان يكنى ان يقول فن جمع و آتى بهما وصـــار التمتع على هذه الاعتبارات رخصة من الافراد في السفرين و ينيغي ان يكون الدم دم جبران لكن يوكل منه لانه هدى كالمفرد فهو دم شكر في الاصل كالهدايا و الضحايا في الجمع و الافراد سواء لاشكر الجمع فانه رخصة الا ان يقال ان المعنى ﴿ فَن تَمْتُعُ بِالْعُمْرَةُ الْيُ الْحُبِّ ﴾ اى تمكن من ادائهما و وقفه الله لذالك و انما عبر يالتمتع لانهم كانوا محصرين يخاف عليهم الا يدركوا و راجع النهاية من المتعة و في القاموس و شرحه متع به ذهب به يقال لان اشتريت هذا الغلام لتمتعن منه بغلام صالح اى عن التجريد و فى المغرب المتاع النفع الحاضر و عن ابي حنيفة رحمت الله عليه كما في الهداية ان الافراد افضل من التمتع و في التفسير الكبيران لزوم الدم عند الشافعي رحمت الله عليه على الآفاقي لترك ميقات الحج و لذا يبدل بالصوم على خلاف ما في الفتح ص ٣٤٠ ج ٣ وليس بظاهر و قد يمنع كون كل رخصة مفضولا كالمسح على الخفين و القصر و الافطار للسافر و لعله يقال إن المسح من الواجب المخير لا الرخصة و الراحج في معنى الاستمتاع ما في المرفوع هذه عمرة استمتعنا بها عند مسلم ص ٧٠٤ و التخريج ص ٥٢٢ و الظاهران سياق القرآن على الرخصة انمــا هو بالنظر الى مَا كانوا عليه من ترك العمرة في اشهر الحج ثم هو غريمـة فى الحديث و فى الواقع و هو دخلت العمرة فى الحج الى يوم القيامة و نظيره في السعى ﴿ فلا جناح عليه ان يطوف بهما ﴾ مع وجوبه في الواقع ـ

7 - قوله تعالى ﴿ فَانَ خَيْرِ الزَادِ التَقْوَى ﴾ و لعل وجهه تقديم خير الزاد على التقوى هو مثل ما ذكره صاحب الكشاف فى القصص ﴿ ان خير الزاد على التقوى هو مثل ما ذكره صاحب الكشاف فى القصص ﴿ ان خير الزاد على التقوى هو مثل ما ذكره صاحب الكشاف فى القصص ﴿ ان خير الزاد على التقوى هو مثل ما ذكره صاحب الكشاف فى القصص ﴿ ان النَّا اللَّهُ اللَّا ا

خير من استاجرت القوى الامين ﴾ قال هو مثل قوله ـ الا ان خير الناس حيا و هالكا ه اسير ثقيف عندهم فى السلاسل ، فى ان العناية هى سبب التقديم قال فى الانتصاف من القصص بل هذا التعبير لا يسوغ الا فى علم الله تعالى لامر يخص العلم القديم وهو عموم تعلقه حتى لا يغرب عنه أمر فا لم يتعلق العلم بوجوده يلزم ان لا يكون موجودا اذ لو كان موجودا لتعلق به بخلاف علم الخلق ـ

<sup>(</sup>۱) ﴿ کان الناس امة واحدة فبعث الله النيين مبشرين و مندرين و انزل معهم الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه وما اختلف فيه الا الذين اوتوه من بعد ما جا نهم البينات بغيا بينهم فهدى الله الذين اوتوه من بعد ما جا نهم البينات بغيا بينهم فهدى الله المنوا لما اختلفوا فيه من الحق ﴾ (ف) بعنى الله بي كتابين اور نبى متعدد بهيجي اسواسط نهيں كه هر فرقه كو 'جدى راه فرمائى ، الله كي هان سب خلق كو ايك هى راه كا حكم هيے جس وقت اس راه سي كي طرف بچليے هيں تو الله تعالى نے نبى بهيجا كه سمجهاو اور كتاب بهيجى كه اس پر چلے جاوين ، پهر كتاب والے كتاب ميں اور كتاب بهيجى كه اس پر چلے جاوين ، پهر كتاب والے كتاب ميں اس كى مثال بي ايك راه كے قائم كرنے كو آئيں هيں ، اس كى مثال فهدى اسى ايك راه كے قائم كرنے كو آئيں هيں ، اس كى مثال فهدى

﴿ فَهْدَى الله الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحق ﴾ توجيهه عن الفراء للحق ما اختلفوا فيه ورده ص ١٣٩ ج ٢ و قراءة عبد الله لما اختلفوا

- = جیسے تندرستی ایک ہے اور مرض بے شمار ، جب ایک مرض پیدا ہوا ایک دوا اور پرہیز اس کے موافق فرمایا ، جب دوسرا مرض پیدا ہوا دوسری دوا اور پرہیز اس کے موافق فرمایا اب آخر کی کتاب میں ایسی راہ فرمائی کہ ہر مرض سے بچاؤ ہے ، یہ سب کے بدلیے کفایت ہوئی (موضح ص ۳۲ مصحف کبیر)
- (۱) وقال الفرا في الكلام قلب و تقديره فهدى الله الذين 'امنوا للحق مما اختلفوا فيه و اختاره الطبرى قال ابن عطية و دعاه الى هذا التقدير خوف ان يحتمل اللفيظ انهم اختلفوا في الحق فهدى الله المؤمنين لبعض ما اختلفوا فيه و عساه غير الحق في نفسه قال ادعا القلب على لفظ كتاب الله دون ضرورة تدفع الى ذلك عجز و سو نظر و ذلك ان الكلام يتخرج على وجهه و رصفه لان قوله فهدى يقتض انهم اصابوا الحق و تم المعنى في قوله فيه و تبين بقوله من الحق جنس ما وقع الحلاف فيه ، قال المهدوى و قدم لفظ الحلاف على لفظ الحق اهتماما اذ العناية انما هي بذكر الحلاف انتهى كلام ابن عطية وهو حسن و القلب عند اصحابنا يختص بضرورة الشعر فلا نخرج كلام الله عليه و باذنه معناه بعلمه قاله الزجاج او بأمره و توفيقه و تمكينه اقوال مرت مشبعا الكلام عليها في قوله ﴿ فانه نزله على قلبك باذن الله ﴾ و يتعلق بأذنه بقوله فهدى الله وابعد من اضمر له فعلا مطاوعا تقدير فاهتدوا بأذنه وهو قول ابى علمي اذ لا حاجة لهذا لاضمار ١٢ ( البحر ص ١٣٩ ج ٢ )
- (٢) و الاحسن ان يحمل المختلف فيه هنا على الدين و الاسلام و يدل 🕳

فیمه من الاسلام ص ۱۳۸ ج ۲ و یدل علی المعنی ما قبل الآیة ص ۲۸۰ ج ۱ کقولهم فی عمرو و قطری ذو عمرو و ذو قطری و یعنون به صاحب هذا الاسم ــ

٨٤ - قوله تعالى ﴿ قل فيهما إثم كبير و منافع للناس ﴾ فيه أنه لا
 يننى النفع عن الحرام بل يقال ﴿ و إثمهما أكبر من نفعهما ﴾

( فائده ) كشف البز دوى ص ٣٥٢ ج ٤ النبيد المثلث و نبيذ الزبيب، نقل قاضيخان فى نبيذ الفواكه و اشتراط الطبخ فيه عن الامامين و رواية هشام عنهما مهم غاية و قوله فقوله من النبيذ المثلث يحتمل ان يكون المراد منه المثلث الذي بينا ، اهـ اي اولا في العصير و نقل السمرقندي عنه ان الخر عنده هو اسم ما اتخذ من العنب و الزبيب و التمر و قال ان المتخذ من الذرة و الحنطــة ليس من الاشربة و انمــا هو من الاعذية المشوشة للعقل كالبنج و السيكران و قيل الصحيح عن ابي حنيفة رحمه الله ان القطرة من هذه الاشربة من الخر ( بحر محيط ) و لعله كان في زمانه كذالك بخلاف هذا الزمان فقد اغرقوا في حيل الصنعة وفي اللهو رجوع سفيان عن رخصة النبيذ الشديد من الكني للدولابي ص ١٥٠ و في تذكرة الحفاظ من وكيع نبيذ الكوفيين بالاضافة و قوله فى اسماعيل بن ابراهيم بن علية من التهذيب و بريدة بن سفيان فهم درجوا على عموم العنوان و تناوله و هؤلاء على تعامل بلدتهم فما صنع للاسكار فهو حرام قليله وكثيره وما اخذ للتغذى فليس كذالك الا اذا اسكر بالفعل وما اسكر كثيره فقليله حرام فيما يتخذ للاسكار صنعة

<sup>=</sup> عليه قراءة عبد الله لما اختلفوا فيه من الاسلام ( البحر ص ١٣٨ ج ٢) - ٨٠ – وكان

وكان من الاشربة المروجة للاسكار لا ما اتخذ لغيره فيفرق بين قليله وكثيره فكان الاختلاف دائرا ان الحكم على الاسم اوغيره كما فى حيوان الما و اقسام الحرير و المد و الدرهم و القرية فى الجمعة و نبيذ الوضوء بما احدث صنعة بدل شئ و البيضا مع السلت و العين مع القيمة و هناك مراتب للاختلاف كما ذكره فى الهداية من النجاسة المخففة وهو علم كبير و فى صلاختلاف كما ذكره في الهداية من النجاسة على مع وجه اشتراط التقوى على العبادة و اشتراط الطبخ و انه مفوت للخمرية وما ذكره الراغب من الخر مهم ــ

ولا تقربوهن حتى يطهرن فاذا تطهرن فاتوهن من حيث أمركم الله ، إن الله يحب التوابين و يحب المتطهرين الشكلت الآية على الناظرين و وجهوها في كتب الاصول من التعارض ولم يرض به في التحرير و الفواتح و ليس ان التخفيف في حالة و التشديد في غيرها بل كلا القرائين في كلتا الحالتين و ليس المراد بالتطهر هو الغسل بالماء او الوضوء او الاغتسال عيناكما ذهبوا اليه و انما المراد العمل في الطهارة و هو احد المعاني السبعة عشر لتفعل كما في البحراص ١٦٥ ج ١ وهو ههنا في قوله ﴿ و يحب المطهرين ﴾ لتفعل كما في البحراص ١٦٥ ج ١ وهو ههنا في قوله ﴿ و يحب المطهرين ﴾

<sup>(</sup>۱) ﴿ فَتَلَقَّىٰ آدَمَ مِن رَبِهُ كُلُمَاتَ ﴾ تلقًى تفعل مِن اللقا و هو ههنا بمعنى التجرد اى لقى آدم نحو قولهم تعداك لهذالامر بمعنى عداك و هو احد المعانى التي جا من لها تفعل وهى سبعة عشر معنى مطاوعة فعل نحو كسرته فتكسر وا لتكلف نحو تحلم و التجنب نحو تجنب و الصيرورة نحو تألم و لتلبس بالمسمى المشتق منه نحو تقمص و العمل فيه نحو تسجر =

وفى قوله ﴿ فيه رجال يحبون أن يتطهروا والله يحب المطهرين ﴾ و قوله ﴿ إنهم أناس يتطهرون ﴾ واذا كان كذالك فقد ادخل فى الآية امرين فعلا اختيارياً وغير اختيارى ولم يرد ايضاً ما اورده فى بداية المجتهد من عدم الارتباط و صار الكلام نحو قوله لا تعطه درهما حتى يشرف بيته فاذا دخله فاعطه و انما أدخل الامر الثانى ليبق للرأة موضع اجتهاد فى الانقطاع وليفيد مسامحة عنها لووقع منها تقصير فى الصلوة لاشكال الامر فعلق الحكم بفعلها الاختيارى و على المسامحة تدل احاديث و مسائل من الفقد فذكروا ان وقت الغسل من حساب الحيض فيا دون العشرة بخلاف ما بعدها ولم يعنفوا فى اجتهادها اذا انقطع فيا بين المدة كل ذلك للاشكال فأشارت الآية للاحالة على رأيها فيه ثم هذا النطهر نفس الانقطاع على اكثر الحيض بخلاف ما دونه فيحتاج الى امر فوقه من التربص و صار كالايلاء و اللعان و راجع ما دونه فيحتاج الى امر فوقه من التربص و صار كالايلاء و اللعان و راجع

استفعل نحو تبنيت الصبى و مواصلة العمل فى مهلة نحو تفهم و موافقه استفعل نحو تكبر و موافقة المجرد بحو تعدى الشبى اى عدله و الاغناء عنه نحو تكلم و الاغناء عن فعل نحو تويل و موافقه فعل نحو تولى اى ولى و الحتل نحو تعلقته و التوقع نحو تخوفه و الطلب نحو تنجز خواجمه و التكثير نحو تعطينا و معنى تلتى الكلمات اخذها و قبولها او الفهم او الفطانة او الالهام او التعلم و العمل بها او الاستغفار و الاستقالة من الذنب و قول من زعم ان اصله تلقن فابدلت النون الفاً ضعيف و ان كان المعنى صحيحا لان ذلك لا يكون الاما كان عينه ولامه من جنس واحد نحو تظنى و تقضى و تسرى اصله تظنن و تقضض و تسرر ولا يقال فى النقبل تقيى (البحر ص ١٦٥ ج ١)

الهدى وكتاب الناسخ و المنسوخ لابى جعفر النحاس وكان ابى حنيفة استنبط هذا التوقيت من ههنا ثم طرده فى المعذور و انقطاع الرجعة و ارتثاث الشهيد كما طرد اعتبار الربع فى كشف العورة و الحلق فى الحج و نقصان الاضحية و فى اعتبار تعلق الفعل بالمحل ـ

و اعلم انه لما لم تعط الشريعة حداً لا كثر الحيض اطلقت على نظيرها في التقييد بالتطهر و تركته على اجتهادها فاذا تطهرت علم انها قد طهرت و كان اصحابنا استثنوا اكثره عقلا ثم كان ذلك هو العشرة عندهم و ينبغى ان يراجع الفتح من الرجعة ايضاً و البدائع منها فقد ذكر آثاراً و الله اعلم ثم إن الانقطاع على العشرة لا ازيد ولا انقص نادر جداً لا يعترض القرآن له و علم بقوله ﴿ ولا و علم بقوله ﴿ والا كان على الاطلاق او هو كناية عن الاستمتاع فقد كثر فيه الكناية او افاد بظاهره شيئا ازيد منه وهو عدم الاستمتاع بما تحت الازار ـ

قوله تعالى ﴿ حتى يطهرن فاذا تطهرن ﴾ الطهر بالانقطاع و التطهر اخذه بالاختيار و ان بالنظافة ليس بمنخصر فى الاغتسال كما فى سبحان الله تطهرى بها و فى كتاب الناسخ ص ٦٦ و انما قيس على شئى من قول أبى حنيفة انه قال اذا طلق الرجل امرأته طلاقا تملك معه الرجعة كان له ان يراجعها من غير اذنها ما لم تغتسل من الحيضة الثالثة الا ان تطهر من الحيضة الثالثة فيدخل عليها وفت صلوة اخرى ولم تغتسل فقياسوا على هذا و الدليل على ما حدثنا احمد بن محمد الازدى قال ثنا ابراهيم بن مرزوق قال ثنا ابو حنيفة ما حدثنا احمد بن محمد الازدى قال ثنا ابراهيم بن مرزوق قال ثنا ابو حنيفة

قال ثنا سفيان عن ابن ابي نجيح عن مجاهد في قوله ﴿ وَلَا تَقْرَبُوهُنَ حَتَّى يطهرن ﴾ قال من الدم فاذا تطهرن قال اغتسان قال احمد بن محمد ولا اعلم بين العلماء في هذا اختلافاً . اله لكنهم يقولون بالاغتسال في غير الاكثر حقيقة او حكما و هو ان تصير الصلوة ديناً في ذمتها و انما يرد عليهم حكم الاكثر ( وهو تحليل في النسام ) ولم يفرق النحاس بين الاكثر وغيره و يمكن ان يكون المراد ﴿ فاذا تطهرن ﴾ اي حان التطهر او كما في الكشف الكبير و الصواب في الاسناد ابو حنيفة موسى بن مسعود الهندي كما في التهذيب و اجاد في البدايـة ص ٤٥ و المراد ﴿ لَا تَقْرَبُوهُنَ حَتَّى ﴾ آه النهي عن المباشرة ايضاً فليس النظم على منوال لا تعطه فلاناً حتى يدخل الدار فاذا دخل المسجد فاعطه ولا بدّ للحنيفة من قصره على ما دون الاكثر كيف و قد روى ابو حنیفــة ما في الكنز ص ١٥١ ج ٥ وما في الكشف من . الوضوء هو في الكنز ص ١٥٢ ج ه و كذا عند الدارمي وما رواه ابو حنيفة . فكانه ماخوذ بما رواه محمد في الموطأ من انقضاً الحيض ثم نظير الآية حقا قولنا لإ تعطوه حتى يدخل فاذا ادّخل فاعطـوه وراجع شرح المنتقى ص ٢٦٧ و الاكليل ولابد و حقيقة طهر ما يكون بلا سبب منه بخلاف التطهر فانه بمباشره منه كما في الاحكام و للحنفيـة ان يجملوه على ما يعم الوجوب و الاستحباب و قـوله ﴿ ولا تقربوهن حتى يطهرن ﴾ يريد بــه الاعتز ال بخلاف قوله ﴿ فَاذَا تَطْهُرُنُ فَاتُوهُنَ ﴾ يريدُ به الآتيانُ وهو أخص من القرب و التلبس بالفعل ايضاً اعم منه و قوله ﴿ وَلا تَقْرُبُوهُن ﴾ عطفُ على قوله ﴿ فَاعْتَرْ لُواْ النَّسَاءُ ﴾ عظف مفرد على مفرد و قوله ﴿ فَاذَا ﴾ مرتبط بما قبل [11]

لا بقوله ﴿ حتى يطهرن ﴾ و نظير حتى ص ٥٦ ج ١ خ ــ

• ٥ – قوله تعالى ﴿ وَلاَ تَتَخَذُوا آيَاتَ الله هَزُوا ﴾ الاستدلال به على النف لعب الطلاق و جده سواء كذلك الرجعة ' ص ٣٩٩ ج ١ و مسئلة

(۱) و قوله تعالى ﴿ وَلا تَتَخَذُوا آيَاتُ الله هزوا ﴾ روى عن عمر و عن الحسن عن أبي الدردا وقال كان رجل يطلق امرأته ثم يرجع فيقـول كنت لاعبا فاننز ل الله تعالى ﴿ وَلَا تَتَخَذُوا آيَاتَ الله هَزُوا ﴾ فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم من طلق او حرر او نكح فقــال كنت لاعباً فهو جادّ فاخبر ابو الدر دا ذلك تأويل الآية و انها نزلت فيــه فدل ذلك على ان لعب الطلاق و جده سوا. وكـذالك الرجعة لانه ذكر عقيب الامساك او تسريح فهو عائد اليهما و قد اكده رسول الله صلى الله عليه و سلم لما بینه و روی عبد الرحمان بن حبیب عن عطا عن ابن ماهك عن أبى هريرة ان النبي صلى الله عليــه و سلم قال ثلاث جدهن جــد و هزلهن جد الطلاق و النكاح و الرجعة و روى سعيد بن المسيب عن عمر رضى الله عنه قال اربع موجبات على كل من تكلم بهن العتاق و الطلاق و الـنكاح و النذر و روى جابر عن عبد الله بن لحي عن على انه قال ثلاث لا يلعب بهن الطلاق و النكاح و الصدقـــة و روى القــاسم بن عبد الرحمين عن عبد الله قال اذا تكلمت بالنكاح فان النكاح جده و لعبه سوا کما ان جد الطلاق و لعبه سوا و روی ذلك عن جماعة من التابعين ولا نعلم فيه خلافاً بين فقها الامصار و هذا اصل فى ايقاع طلاق المكره، لانه لما استوى حكم الجاد و الهازل فيه وكانا انما يفترقان مع قصدهما الى القول من جهـــة وجود ارادة احدهما لا يقــاع حكم ما لفظ به ـــــ

## طلاق المكره ص ١٩٣ ج ٣ -

- = و الآخر غير مريد لا يقاع كلمة لم يكن للنية تانير فى دفعه و كان المكره قاصدا الى القول غير مريد لحكمه لم يكن لفقد نية الاتقاع تاثير فى دفعه فدل ذلك ان شرط و قوعه وجود لفظ الايقاع من مكلف و الله اعلم ( احكام القرآن ص ٢٩٩ ج ١ )
- (١) فان قيل لما كان المكره على الكفر لا تبين منه امرأته و اختلف حكم الطوع و الاكراه فيه وكان الكفر يوجب الفرقة كالطلاق وجب ان يختلف حكم طلاق المكره و الطائع قيل له ليس لفظ الكفر من الفاظ الفرقة لا كناية ولا تصريحاً و انما تقع به الفرقة اذا حصل كافراً و المكره على الكفر لا يكون كافرأ فلما لم يصركافرأ باظهاركلمة الكفر على وجه الاكراه لم تقع الفرقة و اما الطلاق فهو من الفاظ الفرقة و البينونة وقد وجد ايقاعه في لفظ مكلف فوجب الا يختلف حكمه في حال الاكراه و الطوع، فان قال قائل تساوى حال الجد و الهزل في الطلاق لا يوجب تساوی حال الاکراه و الطوع فیه لان الکفر یستوی حکم جده و هزله ولم يستو حال الاكراه و الطوع فيـه ، قيل له نحن لم نقل ان كل ما يستوى جده و هزله يستوى حال الاكراه و الطوع فيـه و أنما قلنا أنه لما سوى النبي صلى الله عليه و سلم بين الجاد و الهازل في الطلاق علمنا انه لا اعتبار فيه بالقصد للايقاع بعد وجود القصد منه الى القول فاستد للنا يذلك على انه لا اعتبار فيه للقصد للايقاع بعد وجود لفظ الايفاع من مكلف و اما الكفر فانما يتعلق حكمه بالقصد لا بالقول، الا ترى ان من قصد الى الجد بالكفر او الهزل انه يكفر بذالك قبل ان يلفظ به و ان القاصد الى ايقاع الطلاق لا يقع طلاقه الا بالفظ و يبين = قوله

01 – قوله تعالى ﴿ وَ الوالدات يرضعنَ أُولادهن حولين كاملين لمن

أراد أن يتم الرضاعة \_ ثم قال \_ فان ارادا فصالاً عن تراض منهما و تشاور ﴾ فلا حرج ان ارادا أن يفطماه قبل الحولين او بعده \_ احدهما ذكره للفصال منكورا ولو كان الحولان فصالا لقال الفصال حتى يرجع ذكر الفصال اليهما لانه معهود مشار اليه فلما اطلق لفظ النكرة دل على انه لم يرد به الحولين و قد كثر في الروايات الاحالة على عنوان آخر غير الحولين كما ذكرها و قوله بعد الحولين يغاير قولنا على الحولين \_

٥٢ - قوله تعالى ﴿ فَاذَا أَمِنتُم فَاذَكُرُوا الله كَمَا عَلَمُم مَا لَمُ تَكُونُوا
 تعلمون ﴾ ذكـــره ' ابن كثير فى ص ٣٧٩ ج ١ لا يريد بهذا الذكر ذكرا

الك الفرق بينها ان الناسى اذا تلفظ بالطلاق وقع طلاقه ولا يصير كافراً بلفظ الكفر على وجه النسيان وكذلك من غلط بسبق لسانه بالكفر لم يكفر ولو سبق لسانه بالطلاق مطلقت امرأته فهدا يبين الفرق بين الامرين و قد روى عرب على و عمر و سعيد بن المسيب و شريح و ابراهيم النخعى و الزهرى و قتادة قالوا طلاق المكره جائز ١٢ ( احكام القرآن ص ١٩٣ ج ٣)

(۱) و قوله ﴿ فاذا أمنتم فاذكروا الله ﴾ اى اقيموا صلوتكم كما امرتم فاتموا ركوعها و سجودها و قيامها و قعودها و خشوعها و هجودها ﴿ كما علم ما لم تكونوا تعلمون ﴾ اى مثل ما انعم عليكم و هدلكم للايمان و علمكم ما ينفعكم فى الدنيا و الآخرة فقابلوه بلشكر و الذكر كقوله بعد ذكر صلوة الخوف ﴿ فاذا اطمأنتم فأقيموا الصلوة إن الصلوة كانت على المؤمنين كتابا موقوتا ـ ( ابن كثير ص ١٣١ ج٢ )

مخصوصاً ولا الاذكار المأثورة بعد الصلوات بل يريد عدم توقيته بالاوقات كالصلوة نعم سن النبي صلى الله عليه و سلم الاذكار بعد الصلوات لهذا من جانبه تاريلا و عملا لا انها مرادة اولا وهو المراد بقوله ﴿ واذكر ربك في نفسك ﴾ بعد الصلوة وهي قوله ﴿ وإذا قرى القرآن ﴾ و وحد الصيغة ليدل على اعتبار الانفراد ولا يوهم اعتبار الجماعة كما هو في قوله ﴿ وإذا ﴾ آه

و أمره إلى الله و من عاد فاولئك اصحاب النار هم فيها خالدون ﴾ جعلوه فى الربوا على قرب السياق و يبعد ان يقال ﴿ فله ما سلف ﴾ و يتوجه و يعترض له فلمله نحو حديث و من اسا فى الاسلام اخذ بالاول و الآخر و حديث انت على ما سلف لك من خير و فى الكشاف لو لم يتوبوا قالوا يكون ما لهم فياً للسلين \_

وله تعالى ﴿ أَنْ تَصَلَّ إِحَدَّهُمَا فَتَذَكُّرُ إِحَدَّهُمَا الْآخَرَى ﴾ لعله في الأول بمعنى كدام و في الثاني بمعنى يكيے –

\$ 0 0 0 0 0 0 0

## سورة آل عمران

ومن يفعل ذالك فليس من الله فى شى ﴾ على نحو مثقال ذرة من الايمان فى المسكة ، آل عمران ص ٢٠٩ و ٢٩٤ ان الفحش و التفحش ليسا من الاسلام فى شى جامع صغير ليس من النسك فى شى اعنى ان هذا اعتبار مقدار الوصلات إلى الايمان لا اجزائه و لكن يراجع قسم توبة المرأة الغامدية \_

70 - قوله تعالى ﴿ و اركعى مع الراكمين ﴾ تجوز فى مع عن الصحبة الزمانية الى الصحبة فى الوصف و كذا فى ﴿ و توفنا مع الابرار ﴾ و قد جوز ان يكون المعنى و أضيفى الى السجود الزكوع ايضاً لانه لم يكن عندهم ركوع كذا قاله ٬ فى البحر و هو كا بدائنا نكتة فى ﴿ إنى متوفيك و رافعك إلى ﴾ و التقديم و التاخير -

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى ﴿ و اسجدى و اركعى مع الراكعين ﴾ امرتها الملائكة بفعل ثلاثمة اشيا. من هئياة الصلوة فان اريد ظاهر الهيئاة فهى معطوفة بالواو و الواو لا ترتب فلا يسأل لم قدم السجود على الركوع الا من جهة علم البيان و الجواب ان السجود لما كانت الهيئة التي هي اقرب ما يكون العبد فيها الى الله قدم و إن كان متأخرا في الفعل على الركوع =

= فيكون اذ ذاك التقديم بالشرف و قيل كان السجود مقدما على الركوع فی شرع زکریا علیه السلام و غیره منهم ذکره ابو موسی الدمشقی و قیل في كل الملل الاملة الاسلام فجاء التقديم من حيث الوقـوع في ذلك الشرع فيكون اذ ذاك التقديم زمانياً من حيث الوقوع و هذا التقديم احد الانواع الخسة التي ذكرهـا البيانيون وكذلك التقديم الذي قبله ، و توارد الزمخشري و ان عطية على انه لا يراد ظاهر الهيئاة ... ولا ضرورة بنا تخرج اللفظ عن ظاهره و قد ذكرنا مناسبة لنقديم السجود على الركوع و استشكل ابن عطية هذا فقال و هذه الآية اشد اشكالا من قولنا قام زيد و عمرو لان قيام زيد و عمرو ليس له رتبة معلومة و قد علم إن السجود بعد الركوع فكيف جاءت الواو بعكس ذلك فى هذه الآية انتهلى \_ و هذا كلام من لم يمعن النظر فى كتاب سيبويه ، فان سيبويه ذكر ان الوا و يكون معها في العطف المعية و تقديم السابق الاحتمالات على الآخر ولا التفات لقول بعض اصحابنا المتــاخرين في ترجيح المعية على تقديم السابق وعلى تقديم اللاحق ولا فى ترجيح تقديم السابق على تقديم اللاحق و ذكر الزمخشرى توجيهـا آخر فى تاخير الركوع عن السجود فقال و يحتمل ان يكون في زمانها من كان يقوم و يسجد في صلوته ولا يركع و فيه من يركع فأمرت بان تركع مع الراكمين ولا تكون مع من لا يركع ، انتهى ـ فكأنه قيل لا تقتصرى على القيام و السجود بل اضيني الى ذلك الركوع ١٢ ( بحر محيط ص ٢٥٤ و ٥٥٧ جلد ٢ )

ولا تواله تعالى ﴿ ولا تؤمنوا إلا لمن تبع دينكم ، قل إن الهدى هدى الله ﴾ اشكلت هذه الآية على الناس و فسرها فى الموضح ' بغاية لطف فعل قوله ﴿ قل إن الهدى هداى الله ﴾ لا يتعلق بما بعده فلذا قدم و جعل قوله ﴿ قل إن الفضل بيد الله ﴾ يتعلق بقوله ﴿ أن يوتى ٓ احد ﴾ آه و فسر ﴿ او يحاجوكم عند ربكم ﴾ عجياً \_

قوله تعـالی ﴿ قل إن هدی ٰ الله أن يوتی احد مثل ما اوتيتم او يحاجوكم عند ربكم ﴾ ص ٤٩٤ ج ٢ فيه ٰ استيعاب وجوهه ـ

<sup>(</sup>۱) قوله تعالی ﴿ و قالت طائفة من أهل الکتاب آمنوا بالذی انزل ﴾ الآیة (ف) بعضے یہود نے آپس مین مشورت کی که تم صبح کو ظاهر میں مسلمان هو جاؤ اور شام کو پهر جاؤ تو شاید مسلمان بهی پهر جائیں ۔ جانیں که یه لوگ منصف تھے که اپنا دین چهوڑ کر همار ہے دین میں آئے پهر کچھ ایسی هی غلطی پائی که پهر گئے اور آپس میں کہا که دل سے هرگز یقین نه کریو مگر اپنے دین والوں کی بات تا که کسی کے دل میں سپچ اسلام نه آجاو ہے، سو الله تعالی نے ان کا فریب کھولدیا فرمایا تو کہہ هدایت وهی جو الله دے تمہار ہے فریب سے کوئی گمراہ نه هوگا، مگر تم حسد کر نے هو که آئے نبوت اور بزرگی بنی اسرائیل میں تھی، اب اور فرقسے میں کیوں هوئی، یا دین کی مددگاری میں همار سے مقابل اور کوئی کیوں هوا، سو یه الله کا فضل هے که جس کو چاها دیا، کسی کا حق نہین ۱۲ ( موضح القرآن )

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى ﴿ وَلَا تُومَنُوا إِلَّا لَمْنَ تَبَعَ دَيْنَكُم ﴾ اللام في لمن قيل =

= زائدة للتاكيد كقول ﴿ عسٰى ان يكون ردف لكم ﴾ اى ردفكم و قال الشاعرـ ما كنت اخدع للخليل بخله ٨٠ حتى يكون لي الخليل خدوعا ، اراد ماكنت اخدع الخليل و الاجود ان لا تكون اللام زائدة بل ضمن امن معنى أقر واعترف فعدى باللام و قال ابو على و قد تعدى آمن باللام فى قوله فما آمن لموسى الاذرية و آمنتم له و يؤمن بالله و يومن للومنين انتهى و الاجود ما ذكرناه من آنه ضمن معنى الاعتراف و المؤمن به محذوف وظاهر قوله ﴿ وَلَا تَوْمَنُوا إِلَّا لَمْنَ تَبَعَ دَيْنَكُمْ ﴾ انه من جملة قول طائفة اليهود لانه معطوف على كلامهم و لذلك قال ابن عطية لا خلاف بين اهل التاويل ان هذا القول من كلام الطائفة انتهى و ليس كذالك بل من المفسرين من ذهب إلى ان ذلك من كلام الله يثبت به قلوب المؤمنين لئلا يشكوا عند تلبيس اليهود و تزويرهم فاما اذا كان من كلام طائفة اليهود فالظاهر انه انقطع كلامهم اذ لا خلاف ولا شك ان قوله ﴿ قُل إِن الحداي هدى الله ﴾ من كلام الله مخاطباً لنبيه صلى الله عليه و سلم وما بعده يظهر انه من كلام الله و انه من جملة قوله لبنيـه و ﴿ أَن يُوتَى ﴾ مفعول من اجله و تقدير الكلام قل يا محمـد لاؤلئك اليهود الذين قالوا ما قالوا ﴿ إِن الهداى هدى الله ﴾ لا مار متم من الحداع بتلك المقالة و ذاك الفعل لمخافة ﴿ أَنْ يُوتَى أَحِدُ مثلُ مَا اوْتَيْتُمُ او يحاجوكم عند ربكم ﴾ قلتم ذلك القول و دبرتم تلك المكيدة اى فعلتم ذلك حسداً و خوفاً من ان نذهب رياستكم و يشارككم احد فيما اوتيتم من فضل العلم ﴿ او بِحَاجُوكُمْ عند ربكم ﴾ اى يقيمون الحجة عليكم عند الله اذ كتابكم طافح بنبوة رسول الله صلى الله عليه و سلم و ملزم لكم أن تؤمنوا به و تتبعوه و يؤيد هذا المعنى قوله ﴿ قُلُ إِنِ الفَصْلِ = بيد الله [44]

= بيد الله يؤتيه من يشاً ﴾ إلى آخره \_ و يؤيد هذا المعنى ايضاً قراءه ابن كثير أن يوتى على الاستفهام الذى معناه الانكار عليهم و التقرير و التوبيخ و الاستفهام الذي معناه الانكار هو مثبت من حيث المعنى اي المخافة ﴿ أَن يُؤْتَى أَحِدُ مثلُ مَا اوْتَيْتُمُ اوْ يَحَاجُوكُمُ عَنْدُ رِبِّكُمْ ﴾ قلتم ذلك و فعلتموه و يكون ﴿ او يحاجوكم ﴾ معطوفاً على يؤتى و أو للتنويع و اجازوا ان یکون هدی الله بدلا من الهدی لا خبراً لأن و الخبر قوله ﴿ أَن يُؤْتَى أَحِد مثل ما او تيتم ﴾ اى أن هدى الله ايتا أحد مثل ما او تیتم من العلم و یکون ﴿ او یحاجوکم ﴾ منصوباً باضمار ان بعد او بمعنی حتى اى حتى يحـاجوكم عند ربكم فيغلبوكم و يدجضوا حجتكم عنــد الله لانكم تعلمون صحة دين الاسلام و انه يلزمكم اتباع هذا ألنبي ولا يكون ﴿ او يحاجوكم ﴾ معطوفاً على يؤتى و داخلا فى خبران و أحد فى هذين القولين ليس الذي ياتي في العموم مختصًا به لان ذلك شرطه أن يكون فى ننى اوفى خبر ننى بل احد هنا بمعنى واحد و هو مفرد اذعنى به الرسول صلى الله عليه و سلم و انما جمع الضمير في ﴿ يَحَاجُوكُم ﴾ لانه عائد على الرسول و اتباعه لان الرسلة تدل على الاتباع و قال بعض النحويين ان هنا للنفي بمعنى لا التقدير لا يؤتى أحد مثل ما او تيتم و نقل ذاك أيضاً عن الفراء و تكـون أو بمعنى الا و المعنى اذ ذاك لا يوتى' احد مثل ما او تيتم الا أن يحاجوكم فان ايتاء ﴿ مَا او تيتم ﴾ مقرون بمغالبتكم و محاجتكم عند ربكم لان من آناه الله الوحى لا بد ان يحاجهم عند ربهم فى كونهم لا يتبعونه فقوله ﴿ او يحاجوكم ﴾ حال من جهـة المعنى لا زمة اذ لا يوحى الله الى الرسول الا و هو محاج مخالفيه و فى هذا القول یکون احـد هو الذی للعموم لتقدم النفی علیــه و جمع =

= الضمير في ﴿ يُحَاجُوكُم ﴾ حملًا على معنى احد كقوله تعالى ﴿ فَمَا مَنْكُمْ من أحد عنه حاجزين ﴾ جمع حاجزين حملا على معنى احد لا على لفظه اذ لو حمل على لفظـه لافرد لكن في هذا القول القول بان ان المفتوحــة تأنى للنني بمعنى لا ولم يقم على ذلك دليل من كلام العرب و الخطاب في ﴿ أُوتِيتُم ﴾ و في ﴿ يَحَاجُوكُم ﴾ على هـذه الأقول الثلاثة للطائفة السابقة القائلة ﴿ آمنوا بالذي انزل ﴾ و اجاز بعض النحوين ان يكون المعنى ان ﴿ لا يُوتَى احد ﴾ و حذفت لا لان في الكلام دليلا على الحذف قال كقوله ﴿ يبين الله لكم أن تضلوا ﴾ اى ان ﴿ لا تضلوا ﴾ وردّ ذلك ابو العبـاس و قال لا تحذف لا و أنما المعنى كرامة ﴿ إنْ تَصَلُوا ﴾ وكذلك منا كرامة ﴿ أَنْ يُوتِي أَحِدُ مثلُ مَا أُوتِيتُم ﴾ اى عمن خالف دين الاسلام ﴿ لَانَ الله لا يهدى من هو كاذب كفار ﴾ فهدى الله بعيد من غير المؤمنين و الخطاب في ﴿ او تيتم ﴾ و ﴿ يحاجوكم ﴾ لامة محمد صلى الله عليه و سلم فعلى هذا ان يوتى مفعول من اجله على حذف كراهة و يحتـاج الى تقدير عامل فيه و يصعب تقديره اذ قبله جملة لا يظهر تعليل النسبة فيها بكرامة الايتــا المذكور ، و قال ابن عطية و يحتمل ان يكون قوله ﴿ أَنْ يُوتَى ﴾ بدلا من قوله ﴿ هدى الله ﴾ و يكون المعنى ﴿ قُلْ إِنْ الهدى هدى الله ﴾ و هو ﴿ ان يوتى أحد ﴾ كالذي جا نا نحن و بكون قوله ﴿ او يُحاجُّوكُم ﴾ بمعنى او فليحاجُّوكم فانهم يغلبونكم انتهى هذا القول و فيه الجزم بلام الامر وهي محذوفة ولا يجوز ذلك على مذهب البصريين الا فى الضرورة ، و قال الزمخشرى و يجـوز ان ينتصب ان يوتى بفعل مضمر يدل عليه قوله ﴿ وَلَا تَوْمَنُوا إِلَّا لَمْنَ تَبَعَ دَيْنَكُمْ ﴾ كأنه = قيل

= قيل ﴿ قُلُ إِنْ الْهُدَى هُدَى اللَّهُ ﴾ فلا تنكروا ﴿ أَنْ يُؤْتَى مثلُ مَا اوتوا ﴾ انتهای کلامه وهو بعید لان فیه حذف حرف النهی و معموله ولم يحفظ ذلك من لسانهم و أجازوا ان يكون قوله ﴿ أَنْ يُوْتَى أَحِدُ مثل ما اوتيتم او يحاجوكم عند ربكم ﴾ ليس داخلا تحت قوله ﴿قُلُّ بُلُّ هو من تمام قول الطائفة متصل بقوله ﴿ وَلا تَوْمَنُوا إِلَّا لَمْنَ تَبَعَ دَيْنُكُم ﴾ و یکون قوله ﴿ قل ان الهدی هدی الله ﴾ جملة اعتراضیة بین ما قبلها ومًا بعدهـا و يحتمل هذا القــول وجوهاً ، احدها أن يكون المعنى ولا تصدقوا تصديقاً صحيحاً و تؤمنوا إلا لمن جاء بمثل ديكم مخافـة ﴿ ان يؤتى احـد ﴾ من النبوة و الكرامــة ﴿ مثل ما اوتيتم ﴾ و مخـافة ﴿ ان بِحَاجُوكُم ﴾ بتصديقكم اياهم عند ربكم اذا لم يستمروا عليه و هذا القول على هذا المعنى ثمرة الحسد والكفر مع المعرفة بصحة نبوة محمد صلى الله عليه و سلم الشاني ان التقدير ان لا يؤتى فحذفت لا لدلالة الكلام و يكون ذلك منتفيا داخلا في حيز الا لا مقدرا دخوله قبلها و المعنى ولا تؤمنوا لاحد ﴿ بشق إلا لمن تبع دينكم ﴾ بأنتفا ﴿ أن يوتى أحد مثل ما او تيتم ﴾ و انتقا ﴿ أن يحاجوكم عند ربكم ﴾ اى الا بانتفا كذا ، الثالث أن يكون التقدير بان يؤتى و يكون متعلقا بتؤمنوا ولا يكون داخلا في حيز الا و المعنى ولا تؤمنوا بان يؤتى أحد مثل ما اوتيتم الا لمن تبع دينكم وجاء بمثله وعاضداً له فان ذلك لا يؤتاه غیرکم و یکون معنی ﴿ او یحاجوکم عند ربکم ﴾ بمعنی الا ﴿ ان يحاجوكم ﴾ كما تقول انا لا اتركك او تقضيني حتى و هذا القول على هذا المعنى ثمرة التكذيب لمحمد صلى الله عليه و سلم على اعتقاد منهم ان النبوة لا تكون الا في بني اسرائيل، الرابع ان يكون المعنى لا =

= تؤمنوا بمحمد و تقروا بنبوته اذ قد علمتم صحتها الا لليهود الذين هم منكم و ﴿ إِنْ يَوْتِي أَحِدُ مثلُ مَا أُو تَيْتُم ﴾ صفة لحال محمد صلى الله عليه و سلم فالمعنى تستروا بأقراركم ان ﴿ قد اوتى احد مثل ما أو تيتم ﴾ او فانهم يعنون العرب يحاجونكم بالاقرار عند ربكم وقال الزمخشري في هذا الوجه و بدأ به ما نصه ولا تومنوا متعلق بقوله ﴿ ان يوتى احد ﴾ وما بينهما اعتراض اى ولا ولا تظهروا ايمـانكم بان يوتى أحـد مثل ما او تيتم الالاهل دينكم دون غيرهم ارادوا اسروا تصديقكم بان المسلمين ﴿ قد اوتوا مثل ما او تيتم ﴾ ولا تفشوه الا لاشياعكم وحدهم دون المسلمين لئلا يزيدهم ثباتًا و دون المشركين لئلا يدعوهم إلى الاسلام ﴿ او يحـاجوكم عند ربكم ) عطف على ان يؤتى و الضمير في ( يحاجوكم ) لاحد لانه في معنى الجميع بمعنى ولا تؤمنوا لغير اشياعكم ان المسلمين يحاجونكم يوم القيمة بالحق و يغالبونكم عند الله يالحجة انتهى كلامه ـ و اما احد على هذه الاقوال فان كان الذي للعموم وكان ما قبله مقدراً بالنفي كقول بعضهم ان المعنى لا يؤتى او ان المعنى أن يوتى أحد فهو جار على المألوف في لسان العرب من انه لا يأتي الا في النفي او ما اشب النفي كالنهى و ان كان الفعل مثبتا يدخل هنــا لانه تقدم النفي في اول الكلام كما دخلت من في قوله ﴿ إنْ يَنزُلُ عَلَيْكُمْ مِن ﴾ خير للمَني قبله في قوله ﴿ مَا يُودُ ﴾ و معنى الاعتراض على هـذه الاوجـه إنه أخبر تعالىٰ بان ما راموا من الـكيد و الحداع بقولهم ﴿ آمنوا بالذي انزل ﴾ الآية \_ لا يجدى شيئا ولا يصد عن الايمان من اراد الله ايمانــه لان الهداى هو هدى الله فليس لاحـد ان يحصله لاحد ولا ان ينفيه عن احد و قرأ ابن كثير ﴿ أَن يُؤْتَى احد ﴾ بالمد على الاستفهام = و خرجه [45]

= و خرجه ابو على على انه من قول الطائفة ولا يمكن ان يحمل على ما قبله من الفعل لان الاستفهام قاطع فيكون في موضع رفع على الابتداء و خبره محذوف تقدیره تصدقون به او تعترفون او نذکرونه لغیرکم و نحوه مما يدل عليه الكلام و ﴿ يَحَاجُوكُم ﴾ معطوف على ﴿ ان يُؤْتَى ﴾ قال ابو على و يجوز ان يكون موضع ان نصباً فيكـون المعنى أتشيعون او أنذكرون ﴿ أَنْ يُؤْتَى احد مثل ما اوتيتم ﴾ و يكون بمعنى ﴿ اتحدثونهم بما فتح الله عليكم ﴾ فعلى كلا الوجهين معنى الآية توبيخ من الاحبـار للاتباع على تصديقهم بأن محمداً نبي مبعوث و يكون ﴿ او يحاجوكم ﴾ في تأويل نصب ان بمعنى او تريدون ان يحاجوكم قال ابو على و احد على قرأة ابن كثير هو الذي لايدل على الكثرة و قد منع الاستفهام القاطع من ان يشيع لامتناع دخوله فى النفى الذى فى اول الكلام فلم يبق الا انه احد الذي في قولك احد و عشرون و هو يقع في الايجاب لانه في مدى واحد و جمع ضميره في قوله ﴿ او يُحَاجُوكُم ﴾ حملًا على المعنى اذ لاحد المراد بمثل النبوة اتباع فهو فى المعنى للكثرة قال ابو على و هذا موضع ينغى ان ترجح فيه قراءة غير ابن كثير على قراءة ابن كثير لآن الاسماء المفردة ليس بالمستمر أن يدل على الكثرة أنتهى تخريج ابی علی لفراءة ابن كثیر و قد تقدم تخریج قراءته علی ان یكون قبوله ﴿ انْ يُؤْتَى ﴾ مفعولًا من اجله على انْ يكونْ داخلًا تحت القول لا من قول الطائفة وهو اظهر من جعله من قول الطائفة وقد اختلف السلف في هذه الآية فذهب السدى و غيره الى ان الكلام كله من قوله ﴿ قُل إن الهداى هدى الله ﴾ إلى اخر الآية بما أمر الله به محمدا صلى الله علمه و سلم ان يقوله لامة و ذهب قتادة و الربيع الى ان هذا كله من =

= قول الله امره ان يقوله للطائفة التي قالت ﴿ وَلَا تَوْمَنُوا إِلَّا لَمْنِ تبع دینکم ﴾ و ذهب مجاهد و غیره الی ان قوله ﴿ أَن يُوتِي أَحد مثل ما او تيتم او يحاجوكم عند ربكم ﴾ كله من قول الطائفة لاتباعهم و قوله ﴿ قُلُ إِنَ الْهَـدَى هـدى الله ﴾ اعتراض بين ما قبله وما بعده من قول الطائفــة لاتباعهم و ذهب ابن جريج الى ان قوله ﴿ أَن يُوتَى أحد مثل ما او تيتم ﴾ داخل تحت الامر الذي هو قل يقوله الرسول لليهود وتم مقوله في قوله ﴿ او تيتم ﴾ و اما قوله ﴿ او يحاجوكم عند ربكم ﴾ فهو متصل بقول الطائفة ﴿ ولا تومنوا إلا لمن تبع دينكم ﴾ وعلى هذه الانحاء ترتيب الا وجــه السابقة وقرأ الا عمش و شعيب بن ابي حزة ان يوتي بكسر الهمزة بمعنى لم يعط احد مثل ما اعطيتم من الكرامة و هذه القراءة محتمل ان يكون الكلام خطاباً من الطائفة القائلة و يكون قولها ﴿ او يحاجوكم ﴾ بمعنى او فليحاجوكم و هذا على التصميم على انه لا يؤتى احــد مثل ما اوتى او يكون بمعنى الا ان يحاجوكم و هذا على تجويز ان يوتي احد ذلك اذا قامت الحجة له هذا تفسير ابن عطية لهذه القراءة و هذا على ان يكون من قول الطائفة و قال ايضاً فى تفسيرها كانه صلى الله عليب، و سلم يخبر امت، ان الله لا يعطى احدا ولا اعطى فيما سلف مثل ما اعطى امة محمد من كونها وسطا فهذا التفسير على انه من كلام محمد صلى الله عليه و سلم لامته و مندرج تحت ﴿ قُل ﴾ و على التقسير الاول فسرها الزمخشري قال و قرئ ﴿ ان يوتى احمد ﴾ على ان السافية و هو متصل بكلام اهل الكتاب اى ﴿ وَلَا تُومَنُوا إِلَّا لَمْنَ تَبَعَ دَيْنَكُمْ ﴾ و قولوا لهم ما يُوتى أحد مثل ما اوتیتم حتی یحاجـوکم عند ربکم ای ما یؤتون مثله فلا یحـاجوکم ، = قوله

۸0 – قوله تعالی ﴿ و اذ اخذ الله میشاق النبیین ﴾ قد احسن فی تفسیره من ص ۵۰۸ ج ۲ و قرأ عبد الله ﴿ لیبینونه ﴾ بغیر نون التاکید ۱۲ ( بحر محیط ص ۱۳۶ ج ۳ ) ـ
 من قراءة عبد الله \_ و ان قراءة الى و ابن مسعود ﴿ و اذ اخذ الله من قراءة عبد الله \_ و ان قراءة الى و ابن مسعود ﴿ و اذ اخذ الله ـ

= قال ابن عطية و قرأ الحسن ان يوتى احد بكسر التا على اسناد الفعل الى احد و المعنى ان انعام الله لا يشبه انعام احد من خلقه و اظهر ما فى هذه القراءة ان يكون خطاباً من محمد صلى الله عليه و سلم لامته و المفعول محذوف تقديره ان يوتى احد احداً انتهلي ولم يتعرض ابن عطية للفظ ان فى هذه القراءة أهى بالكسرام بالقتح و قال السجاوندى وقرأ الا عمش ان يوتى و الحسن ان يوتى احداً جعلا ان نافية و ان لم تكن بعد إلا كقوله تعالى ﴿ فيما ان مكناكم فيه ﴾ و أو بمعنى الا أن و هذا يحتمل قول الله عز وجل و مع اعتراض قل قول اليهود انتهى ، و فى معنى الهدى هنا قولان احدهما ما أوتيه المؤمنون من التصديق برسول الله صلى الله عليـه و سلم و الثاني التوفيق و الدلالة الى الخير حتى يسلم او يثبت على الاسلام و يحتمل عند ربكم وحهين احدهما ان ذلك في الآخرة و الثانى عندكتب ربكم الشاهدة عليكم و لكم و اضاف ذلك الى الرب تشريفاً وكان المعنى او يحـاجوكم عند الحق و على هذين المعنيين تدور تفاسير الآيـة فيحمل منها على ما يناسب من هذين المعنيين ١٢ ( البحر المحيط من ص ٤٩٤ الى ص٤٩٧ جلد ٢ )-

(۱) قوله تعالى ﴿ و اذ أخذ الله ميثاق النبيين ﴾ مناسبة هذه الآية لما قبلها انه تعالى لما نقى عن اهل الكتاب قبائح اقوالهم و افعالهم وكان مما =

= ذكر أخيرا إشتراهم بآيات الله ثمنا قليلا وما يؤول امرهم اليه في الآخرة و أن منهم من بدل في كتابه و غير وصف رسول الله صلى الله عليــه و سلم و نزة رسوله عن الأمر بان يعبد هو او غيره بل تفرد الله تعالى بالعبادة أخذ تعالى يقيم الحجة على اهل الكتاب وغيرهم بمن انكر نبوته و دینه فذکر اخذ المیثاق علی انبیائهم بالایمان برسول الله صلی الله علیه و سلم و التصديق له و القيام بنصرته و افرارهم بذلك و شهادتهم على انفسهم و شهادته تعالى عليهم بذلك و هذا العهد مذكور في كة هم و شاهد بذلك انبياؤهم و قرأ ابي و عبد الله ﴿ ميثاق الذين اوتوا الكتاب بل النبيين ﴾ وكذا هو في مصحفيهما و روى عن مجاهد انه قال هكذا هو القرآن و اثبات النبيين خطأ من الكاتب و هذا لا يصح عنه لان الرواة الثقاة نقلوا عنه انه قرأ النيبين كعبد الله ابن كثير وغيره وان صح ذلك عن غيره فهو خطأ مردود باجماع الصحابة على مصحف عثمان و الخطاب بقوله واذ اخذ يجوز ان يكون النبي صلى الله عليه و سلم امره ان يذكر اهل الكتاب بما هو في كتبهم من اخذ الميثاق على النبيين و يجوز ان يتوجه الى اهل الكتاب امروا ان يذكروا ذلك و على هذين التقديرين يكون العامل اذكر او اذكروا و يجوز ان يكون العامل في اذ قال من قوله تعالى ﴿ قَالَ أَاقِرْتُم ﴾ وهو حسن اذ لا تكلف فيه ، وقيل و بجوز ان يكون معطوفاً على ما تفدم من لفظ اذ والعامل فيها اصطفى وهذا بعيد جداً و ظاهر الكلام يدل على ان الله هو الآخذ ميثاق النبيين فروى عن على و ابن عباس و طاؤس و الحسن و الســدى ان الذين اخذ ميثانهم هم الانبياء دون انمهم أخذ عليهم أن يصدق بعضهم بعضاً و ان ينصر بعضهم بعضاً و نصرة كل نبى لمن بعده توصية من آمن به ان ينصره = اذا

= اذا أدرك زمانه و ينبو عن هذا المعنى لفظ ثم جاكم رسول الى آخر الكلام و قال ابن عباس ايضاً فيها روى عنه اخذ ميثاق النييين و امهم على الايمــان بمحمد صلى الله عليه و سلم و نصره و اجتزأ بذكر النبيين من ذكر اممها لان الامم أتباع للانبيا و يدل عليه قول على رضى الله عنه ما بعث الله نبياً الا اخذ عليه العهد في محمد صلى الله عليـــه و سلم و امره باخذ العهد على قومه فيـه بأن يومنوا به و ينصروه إن أدركوا زمانه و روی عن ابن عباس ایضاً انه تعالی لما آخرج ذریــة آدم من من صلبه اخذ الميثاق على جميع المرسلين ان يقروا بمحمد صلى الله عليه و سلم و على هذين القولين يكون قوله ﴿ ثُم جاكم رسول ﴾ عنى به واحد وهو محمد صلى الله عليه و سلم ولا يكون جنساً و يبعد قول ابن عباس ان الميثاق كان حين اخرجهم من ظهر آدم كالذر قرأ حمزة لما آتيناكم لان الظاهر ان ذلك كان بعد ايتا الكتاب و الحكمة و ميثاق مضافِ الى النبيين فيحتمل ان يكون النبيون هم الموثوقون للعهد على امهم و يحتمل ان يكونوا هم الموثق عليهم و الذي يدل عليه ما قبل الآية من قوله ﴿ مَا كَانَ لَبَشِرَ أَنْ يُوتِيهِ اللَّهِ ﴾ الآية \_ وما بعدهــا من قـوله ﴿ و من يتبع غير الاسلام دينــا ﴾ انـــ المراد بقــوله ﴿ ثُم جَاءُكُم رَسُولُ ﴾ هو محمد صلى الله عليــــه و سلم و لذلك جاء مصدقًا لما معكم و كثيرًا ما وصف بهذا الوصف في القرآن رسولنا صلى الله عليه و سلم الا ترى الى قوله ﴿ ثُم جاءهم رسول من عند الله مصدق لما معهم نبذ فریق ﴾ وكذلك وصف كتابه بانه مصدق لما في كتبهم واذا تقرر هذا كان المجاز في صدر الآية فيكون على حذف مضاف اى واذ اخذ الله ميثاق إتباع النبيين على سبيل التعظيم لهذا =

ميثاق الذين اوتوا الكتاب﴾ و لعله عليه قراءتهما في ﴿ و إِن من اهل الكتاب } إلا ليؤمنن به قبل موتهم ﴾ -

قوله تعالى ﴿ وَإِذَ أَخَذَ الله مِيثَاقَ النبيين ﴾ الآية ـ ص ٥٥ اللام للاستغراق و من يجيئهم يكون بعدهم ولا بد كقولك جئتهم و قوله ﴿ ثم جا كم رسول مصدق لما معكم ﴾ رسول معين لا اى رسول و كونه مصدقا لما معهم علم فى رسولنا صلى الله عليه و سلم ﴿ كَا ذَكْرَه فى المعاملات ص ٤٦ ) كما فى ص ٨ ﴿ و آمنوا بمآ أنزلت مصدقا لما معكم ولا تكونوا أول كافر به ﴾ و كما فى ص ١٤ ﴿ ولما جامهم كتاب من عند الله مصدق لما معهم ﴾ لا كقوله ﴿ أفكلها جائكم رسول بما لا تهولى انفسكم ﴾ بل كما فى ص ١٤ ﴿ وهو الحق مصدق لما معهم ﴾ و كما فى ص ١٥ ﴿ مصدق لما بين يديه ﴾ و كما فيه ﴿ ولما جاءهم رسول من عند الله مصدق لما معهم ﴾ و كما فيه ﴿ ولما جاءهم رسول من عند الله مصدق لما معهم ﴾ و كما فيه ﴿ ولما جاءهم رسول من عند الله مصدق لما معهم ﴾ و محدة الله مصدق لما معهم ﴾ و كما فيه ﴿ ولما جاءهم رسول من عند الله مصدق لما معهم ﴾ و محدة الله مصدق لما معهم ﴾ و كما فيه ﴿ ولما جاءهم رسول من عند الله مصدق لما معهم ﴾ و محدة الله مصدق لما معهم ﴾ و كما فيه ﴿ ولما جاءهم رسول من عند الله مصدق لما معهم ﴾ و كما فيه ﴿ ولما جاءهم رسول من عند الله مصدق لما معهم ﴾ و كما فيه ﴿ ولما جاءهم رسول من عند الله مصدق لما معهم ﴾ و كما فيه ﴿ ولما جاءهم رسول من عند الله مصدق لما معهم ﴾ و كما فيه ﴿ ولما جاءهم رسول من عند الله مصدق لما معهم ﴾ و كما فيه ﴿ ولما جاءهم رسول من عند الله مصدق لما معهم ﴾ و كما فيه ﴿ ولما جاءهم رسول من عند الله مصدق لما معهم ﴾ و كما في و قراءة ﴿ وإذ أخذ الله

الميثاق او يكون الماخوذ عليهم الميثاق مقدراً بعد النيين التقدير ﴿ وَإِذَ اللَّهُ مِيثَاقَ النيينِ ﴾ على انمهم و يبين هذا التاويل قراة عبد الله و ابى ميشاق الذين أوتوا الكتاب و يبين ايضاً ان الميشاق كان على الامم قوله تعالى ﴿ فَن تولَى الله بعد ذلك فاولئك هم الفاسقون ﴾ و محال هذا الفرض فى حق النيين و انما ذلك فى حق الاتباع ١٢ ( البحر صهذا الفرض فى حق النيين و انما ذلك فى حق الاتباع ١٢ ( البحر صهدا منه جه ٢ )

<sup>(</sup>۱) الله نے اقرار لیا نبیوں کا یعنی نبیوں کے مقدمہ میں بنی اسرائیل سے اقرار لیا ۱۲ ( موضح ص ۵۹ مصحف کبیر )

 <sup>(</sup>۲) وهو قوله ﴿ السمّ \* الله لآ إله إلا هو الحي القيوم \* نزل عليك = ميثاق

ميثاق الذين اوتوا الكتــاب ﴾ لان النبوة كانت انحصرت في ذرية ابراهيم عليه السلام فأريد اتحاد السلسلتين ولوكان المراد ثم جائم رسول اي رسول لكان حق النظم ان يقال وإذ أخـذ الله ميثاق النيين أن يصدق بعضهم بعضاً و بالجملة النظم و السياق و السباق يدل على ان المراد رسول معين وهو رسولنا صلى الله عليه و سلم كما في قوله تعالى سابقا ﴿ إِن أُولَى النَّاسُ بَابِرَاهُمِ للذين اتبعوه و هذا النبي و الذين 'امنوا ﴾ آه ـ و قوله ﴿ أَن يُؤْتَى أَحَدُ مثل ما او تیتم ﴾ و کما فی قوله لا حقا ﴿ کیف یهدی الله قوما کفروا بعد إيمانهم و شهدوا أن الرسول حق ﴾ آه و قوله بعد ذلك ﴿ و فيكم رسوله ـ و میشاقه الذی واثقکم به ﴾ ص ۱۰۷ و ص ۱۸ و ص ۷۶ و ص ۱۷۱ ميثاق الكتاب، وما ذكره في الموضح في تفسير الآية هنا الا ظهر منه ما ذكره` فی ص ۸ من الهامش و کما فی ٔ ص ۸۵ وما ذکره ٔ فی ص ۱۰۸ هو فی عهد عقد آخراً كما في المعاملات ص ٤٨ و ص ١١٩ من التحقيق الثاني و الغاية ص ۱۱۱ انه في ۲۸ من سفر التثنية ، و امّا الآية الاولى فاحا لوها على ١٨

الكتاب بالحق مصدقا لما بين يديه و أنزل التوراة و الانجيل ٥ من قبل
 هدى للناس و أنزل الفرقان ﴾ الآية ( آل عمران ) ١٢

<sup>(</sup>۱) توریت میں نشان بتایا تھا کہ جو کوئی نبی اٹھے ، اگر وہ توریت کے سچا کہے ، نہیں تو جھوٹا ہے ۱۲ کو سچا کہے تو جانو وہ سچا ہے ، نہیں تو جھوٹا ہے ۱۲ ( موضح ص ۸ مصحف کبیر )

<sup>(</sup>٢) و هو قوله تعالى ﴿ 'يايها الذين اوتوا الكتلب آمنوا بما نزلنا مصدقاً لما معكم ﴾ ١٢ ( نسآء ) \_

<sup>(</sup>٣) و هو قُولُه تعالى ﴿ وَلَقَدَ اخَذَ اللَّهُ مَيْثَاقَ بَنِي اسْرَائِيلُ ﴾ الآية ( مانده )

منه وكذلك صرّح بالعهدين فى مسالك النظر للعلامة سعد بن حسن الاسكندر انى و اراد بما عند قرب و فاة موسى عليه السلام ما فى ٣٣ من التثنية \_

و انما عبر بقوله ﴿ ولما جامهم رسول من عند الله مصدق لما معهم ﴾ آه ـ ولم يقل ارسل اليهم لانهم كانوا من قبل مؤمنين فلم يناسب التعبير الا بما قال ولكونهم مؤمنين من قبل يعبر بكونه مصدقا لما معهم ، ولا يجب أن تتخد آية الميثاق بآية ص ١٦٩ مل يحب اعمال كل آية في موضوعها. و توفية حقها و ما ذكرة ابن كثير في تفسير الآية فأحسن منه ما ذكره من الصف و الانشرح و اختاره في سيرة ابن اسحلق ص ٣٩ ج ٢ ـ

ثم ان قبل ان خاتم الانبياء لم يحتمع مع احد منهم و انما ادرك عيسلى عليه السلام فقط لكونه حياً بخلاف سائر الانبياء فتفسير الآية على هسذا كلام فرضى يصان عنه القرآن و انما المراد ان الانبياء وصوا انمهم ان يؤمنوا بخاتم الانبياء اذا جاءهم وقد جاءهم وهو الذي يتبادر مر. آية الاعراف و الايمان و ان امكن بالمتأخر لكن النصرة لايتصور و الايمان يجب علينا ايضاً بالانبياء السابقين لا نفرق بين احسد من رسله وقد جاء في علينا ايضاً بالانبياء السابقين لا نفرق بين احسد من رسله وقد جاء في المتأخر ايضا قبل قد وقع الاجتماع ايضا في المسجد الاقصلي و لعله لذلك ومع انه لا يضرنا في مسئلة ختم النبوة و انما يضر في كونه صلى الله عليه و سلم نبي الانبياء فيقال ان العالم من الاول الى الآخر شخص واحد لا عالم

<sup>(</sup>۱) وهو قوله تعالى ﴿ الذين يتبعون الرسول النبي الامى الذي يجدونه مكتوبا عندهم فى التوراة والانجيل ﴾ الآية ( اعراف )

بحسب زمان زمان بل مجموعة شخص له مبدأ و غاية فهو صلى الله عليه وسلم كان في القوس النزولي مبدأ و في العروجي غاية و التأخر للغاية يظهر في عالم الزمان بالتأخر الزمانى فكان صلى الله عليه و سلم كالامام الاكبر وهم كالولاة ـ ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ النَّبِينَ لَمَ آ أَنيتُكُمْ مِن كُتُبِّ وَحَكُمَةً ثُمَّ جَاكُمُ رسول مصدق لما معكم لتومين به و لتنصرنه ﴾ الآية \_ ولا يخفى ما نوه بنبوته صلى الله عليه و سلم في عالم الارواح بخلاف سائر الانبياء يظهر ذلك من بشارات الانبياء كما يعلم من رسائل من دخل فى الاسلام من الاحبار و لذا احيتج الى تسميته باسم هناك من قبل وهو احمد فهذا يدل على ان المراد بالآية هو صلى الله عليه و سلم \_ ظاهر النظم ان الله تعالى اخذ هذا الميثاق من النبيين باجمعهم و جعل كلهم فى جانب و جعل الرسول الجاثى اليهم فى جانب آخر ، فلذا عبر عنهم بالنبيين و عبر عنـه بالرسول ليفيد هذه المغايرة و ان كان بعض الانبياء في انفسهم رسلا فجعلهم في العنوان انبياء و ان كانوا رسلا ليدل على المقابلة و تنعقد هي بين الانبياء و منهم الرسل و بين ذلك الرسول كقوله تعالى ﴿ وَ لَـٰكِنَ رَسُولَ اللهِ وَ خَاتُمُ النَّذِينَ ﴾ فأدخلهم في العنوان العام و دل على رسالتهم بقوله ﴿ من كتاب ﴾ و على متعلقات النبوة بقوله ﴿ و حَكُمَةً ﴾ و جعلهم في العنوان انبيا و ان كانوا رسلا دليل على ان من بقي وهو الذي عبر عنــه بالرسول هو واحد لا موزع فالرسول في الاية متعين لا فرد منتشر و الا لدخل هذا الرسول ايضاً في من اخذ منه الميثاق و افضى الى ركة ولاوهم انه اخذ من خاتم الانبياء لمن بعده و العياذ بالله فالآية مبنية على ختم النبوة كاية ﴿ و أَــكن رســول الله و خاتم النبيين ﴾ وكان حق

الكلام اذن ان يقول ﴿ و اذ اخذ الله ميثاق النبيين ﴾ ان يصدق بعضهم بعضا ليعم المتقدم و المتاخر ثم ما الوجه في افراد الرسول مع أنَّ الاوفق اذن جمعه ولو قال من النبيين و الرسل لم يدل على وجه ذلك و لـكان ﴿ ثُم جاءُكم رسول ﴾ كالمكرر وبقى الذهن حيران في الوجه ولو اخذ هذا الميثاق من النييين للرسل لكان من الانبياء للرسل الماضين كل نبي لرسوله وقد قال ﴿ ثم جاكم رسول ﴾ بلفظ التراخي فهو من المتقدمين اللتأخر و لاخذ من المتأخر للتقدم ظاهر بخلاف عكسه فهو كقوله تعـالى ﴿ فَاذَا سُويَتُهُ وَ نَفَخْتُ فَيْمُ من روحي فقعوا له ساجدين ﴾ ثم تصديق المتأخر للتقدم قد يتحقق باللسان (و يوجد الاختلاف في كل فرقة الا الانبياء عليهم السلام فانه لا خلاف بينهم فلعله هذا هو المراد بتصديق بعضهم بعضا ولو قولا ) و فوقه بالموافقة فى عمله ولو فى الجملة و فوقه بأمضا. بعض عمله وهو قوله صلى الله عليه و سلم وعليكم خاصة اليهود ان لا تعتدوا في السبت و رجم اليهودبين على حكم التوراة فيهم و نحن احق بموسى منكم و استقبال بيت المقدس فى المدينة اذ كانت القبلة هناك بيت المقدس بعملهم على تقسيم حكم القبلة على احتلاف البلاد اذ ذاك الى ان تقررت الشريعه العامة ولم يكن شي اظهر في اظهار الموافقة من القبلة عند اهل القبلة حسًّا فبقدر اظهار الموافقة روعي هذا ثم تقررت الشريعة الاصلية ، ثم ان عيسى عليه السلام نائب من كل انباء بي اسرائيل لتحقيق هذا الميثاق فلذا ارجع و ليس سبيل الى اظهار تصديق المتقدم للتاخر الا بأرجاعـه وهو وجه شهود الانبياء ليلة الاسراء ثم ان هذا الميثاق يوم الميثاق من جمع الانبياء لامن كل واحد واحد فى زمانه وايضاً لرسول بحئ متراخبا

متراخيا و لذا كانت عيسى عليه السلام و بينه صلى الله عليه و سلم فترة ، و هذا الابمان و النصرة بين كما فى الاعراف ﴿ الذين يتبعون الرسول النبى الابى الذى يجدونه مكتوبا عندهم فى التوراة و الانجيل ﴾ الآية ـ الى ان قال ﴿ فَالذَينَ آمَنُوا بِهِ وَعَرْرُوهُ وَ نَصْرُوهُ وَ اتبعوا النور الذى انزل معه اولئك هم المفلحون ﴾ من فريق لآخر من نبى لرسوله المتقدم ولقد اجاد فيه فى البحر من ص ٣٠٤ ج ٤ مع ما ذكره فى الموضح من الغرض فى الآية

(١) و الامي الذي هو على صفة امة العرب ، انا امة امية لا نكتب ولا نحسب ، فاكثر العرب لا يكتب ولا يقرأ قاله الزجاج وكونه امياً من جملة المعجز و قيل نسبـة الى ام القرى وهي مكة و روى عن يعقوب وغيره انه قرأ الأمى بفتح الهمزة و حرج على انه من تغيير النسب والاصل الضم كما قيل في النسب الى امية اموى بالفتح او على انه نسب الى المصدر من ام و معناه المقصود اى لان هذا النبي مقصد للناس و موضع ام و قال ابو الفضل الرازي و ذلك مكه فهو منسوب اليها لكنها ذكرات ارادة للحرم او الموضع و معنى ﴿ يجدونه ﴾ اى يجدون و صفه و نعته ، قال التبريزي في التوراة اي . سأقيم له بنياً من اخوتهم مثلك و اجعل كلامي فی فیه و یقول لهم کل ما اوصیته ، و فیها ، و اما النبی فقد بارکت علیه جدا جدا و سأدّخره لامـة عظيمـة ، و فى الانجيل . يعطيكم الفارقليط آخر يعطيكم معلم الدهر كله و قال المسيح انا اذهب و سيأتيكم الفارقليط روح الحق الذي لا يتكلم من قبل نفسه و يمدحني و يشهد لي ، ١٢ ـ ( بحر محيط ص ٤٠٣ ج ٤)

<sup>(</sup>۲) شاید حضرت موسی علیه السلام نے اپنی امت کے حق میں دنیا =

و وجـــه النعت بالاى فى الرواية عرب روح المعانى ص ٤٢٥ ج ٧

اور آخرت کی نیکی جو مانگی مراد یه تهی که سب امنوں پر مقدم رهیں دنیا اور آخرت میں، فرمایا که میرا عذاب اور رحمت کسی فرقه پر مخصوص نہیں سو عذاب اسی پر ہے جس کو الله چاہے، اور رحمت سبکو شامل ہے لیکن وہ رحمت خاص لکھی ہے ان کے نصیب میں جو الله کی ساری باتیں یقین کریں گے یعنی آخری امت کی سب کتابوں پر ایمان لاوین گے ۔ سو حضرت موسی علیه السلام کی امت مین سے جو کوئی آخری کتاب پر یقین لائے وہ پہنچے اس نعمت کو اور حضرت موسی علیه السلام کی دعا ان کو لگی ۱۲ (موضح)

(۱) قوله تعالى ﴿ و وضع الكتاب وجيء بالنيين و الشهداء ﴾ و فى بعض الاثار انه يؤتى باللوح المحفوظ وهو يرتعد فيقال له هل بلغت اسرافيل وهو يرتعد فيقال له هل بلغت اللوح ؟ فيقل نعم يا ربّ ! فعند ذلك يسكن روع اللوح ثم يقال لاسرافيل فانت هل بلغت جبرائيل ؟ فيقول نعم يا ربّ ؟ فيؤتى بجبرائيل وهو يرتعد فيقال له هل بلغت اسرافيل ؟ فيقول نعم يا ربّ ؟ فعند ذلك يسكن روع اسرافيل ثم يقال جبرائيل فانت هل بلغت ؟ فيقول نعم يا ربّ ! فيؤتى المرسلين وهم يرتعدون فيقال لهم هل بلغكم جبرائيل أنعم يا ربّ ! فيقول نعم ! فيسكن عند ذلك روع جبرائيل ثم يقال لهم فهل انتم فيقولون نعم ! فيقال للامم هل بلغكم الرسل ؟ فيقول كفرتهم بلغتم ؟ فيقولون نعم ! فيقال للامم هل بلغكم الرسل ؟ فيقول كفرتهم فيقال لهم من يشهد لكم ؟ فيقولون النبي الاسل الحال و يشتد البلبال فيقال لهم من يشهد لكم ؟ فيقولون النبي الامي و امته فيؤتى بالامة = فيقال لهم من يشهد لكم ؟ فيقولون النبي الامي و امته فيؤتى بالامة = فيقال لم من يشهد لكم ؟ فيقولون النبي الامي و امته فيؤتى بالامة =

## و الكنز ' ص ۲۳۳ جلد ٦ و ص ۲۳۰ جلد ٦' و راجع المستدرك

- = المحمدية فيشهدون لهم انهم بلغوا فيقال لهم من أين علمتم ذلك ؟ فيقولون من كتاب انزله الله تعالى علينا ذكر سبحانه فيه ان الرسل بلغوا ايمهم و يزكيهم النبي عليه الصلوة و السلام و ذلك قوله تعمالي ﴿ وكذالك جعلناكم امــة و سطــا لتكونوا شهدآ على الناس و يكون الرسول عليكم شهيدا ﴾ و من هنا قيل المراد بالشهدا \* في الآية امة نبينا صلي الله عليه و سلم ۱۲ ( روح المعانی ص ۲۵۵ ج ۷ ) ـ
  - (١) تخرج يوم القامة ثلة غرّ محجلون فيسدون الافق نورهم مثل نور الشمس فينادى مناد النبي الامى فيتخشخش لها كل نبي اى فيقال محمد و امتــه فيدخلون الجنة ليس عليهم حساب ولا عذاب ثم تخرج ثلة اخرى غر محجلون نورهم مثل نور القمر ليلة البدر فيسدون الافق فينادى مناد النبي الامي فيتخشخش لها كل بني امي فيقال محمد و امته فيدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب ثم تخرج ثلة اخرى نورهم مثل نور اعظم كوكب في السها فتسد الافق فينادي مناد النبي الامي فيتخشخش لها كل نبي امي فيقال محمد و امته فيدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب ثم يجي ربك عزوجل ثم يرضع الميزان و يؤخذ في الحساب ١٢ (طب عن ابي امامة) و سندہ جید ( کنز العال ص ۲۳۲ ج ٦ )
    - (٢) نحن آخر الامم و اول من يحـاسب اين الامـة الامية و نبيهـا فنحن الآخرون الاولون ( عن ابن عباس رضي الله عنه ) (كنز العمال ص (77 77.
    - (٣) اخبرنا ابو زكريا العنبرى ثنا محمد بن عبد السلام ثنا اسحلق بن ابراهيم انبأ جرير عن عطاء بن السائب عن سعيد بن جبير عن ابن عباس =

ص ٣٢٧ج ٢ ولا بد ولعله يكنى فيه الايمان من سابق اذا كان مشتاقا له كما في القصص ﴿ إنا كنا من قبله مسلمين ﴾ وليس نحو قوله تعالى ﴿ و الملائكة بعد ذالك ظهير ﴾ فانه فى نحو ما سنح فى سورة التحريم لا فى متعلقات النبوة وكذا آية البقرة ﴿ افكلما جا كم رسول بما لا تهواى انفسكم ﴾ هى خطاب لبنى اسرائيل لا للانبيا و فلا يوجد بين الموضعين ثم قوله ﴿ فمن تولى بعد ذالك فاولئك هم الفاسقون ﴾ اما بالنظر الى الامم فقد اشير اليهم فى قوله ﴿ و اخذتم على ذالكم اصرى ﴾ او اخبار عن الواقع بعد ذلك لا داخل فى جملة الكلم السابق و راجع المستدرك ص ٣٧٣ ج ٢ و الكنز أ

(٢) عن على رضى الله عنه قال لم يبعث الله نبيا آدم عليه السلام فمن بعده =

رضى الله عنه فى قوله تعالى ﴿ و اختار موسى قومه سبعين رجلا لميقاتنا ﴾ قال دعا موسى عليه السلام فبعث الله سبعين فجعل دعائه حين دعاء لمن آمن بمحمد صلى الله عليه و سلم و اتبعه قوله ﴿ و اغفرلنا و ارحمنا و انت خير الغافرين ﴾ ﴿ فساكتبها للذين يتقون ويوتون الزكوة و الذين يتبعون ﴾ محمداً صلى الله عليه و سلم هذا حديث صحيح الاسناد ولم يخرجاه ( المستدرك ص ٣٢٢ ج ٢ )

<sup>(</sup>۱) اخبرنا محمد بن على الشيابى بالكوفة ثنا احمد بن حازم الغفارى ثنا عبيد الله بن موسى انبأ ابو جعفر الرازى عن الربيع بن انس عن ابى العالية عن ابى بن كعب رضى الله عنه قال كان روح عيسى بن مرجم من تلك الارواح التى اخذ عليها الميثاق فى زمن آدم فارسله الله الى مرجم فى صورة بشر ﴿ فتمثل لها بشرا سويا قالت ابى يكون لى غلام ولم يمسسنى بشر ولم اك بغيا ﴾ فحمل الذى يخاطبها فدخل من فيها، هذا حديث صحيح الاسناد ولم يخرجاه ( مستدرك ص ٣٧٣ ج ٢)

ص ۲۳۸ ج ۱ -

ثم قوله ﴿ فاشهدوا وانا معكم من الشاهدين ﴾ لعل شهادة الامة المرحومة كما في الفتح من التفسير وكذلك جعلناكم امة و سطا منا لجميع الانبيا و جزاء الاحسان و عليه قوله تعالى في السورة ايضا ﴿ كنتم خير امة اخرجت للناس ﴾ ولم يقل في الناس او منهم فراعه و قيل و عليه قوله في السورة ايضا ﴿ و ليعلم الله الذين آمنوا و يتخذ منكم شهدا اله والله اعلم و تحقيق حقيقة الشهادة على طريقة علما الحقائق في روح المعانى ص ١٢٤ج ٢ واتحقيق حقيقة الشهادة على طريقة علما الحقائق في روح المعانى ص ١٢٤ج ٢

الا اخذ عليه العهد في محمد ائن بعث وهو حي ليؤمن به و لينصرنه و يأمره فياخذ العهد على قومه ثم تلا ﴿ واذ اخذ الله ميثاق النبين لما التيتكم من كتاب و حكمة ﴾ الآية \_ الى قوله ﴿ قال فاشهدوا و انا معكم من الشاهدين ﴾ عليكم و عليهم ﴿ فَن تولى ﴾ عنك يا محمد بعد هذا العهد من جميع الامم ﴿ فاولئك هم الف سقون ﴾ العاصون في الكفر ١٢ من جرير \_ (كنز العمال ص ٢٣٨ ج ١)

<sup>(</sup>۱) تحت قوله تعالى ﴿ و من يطع الله و الرسول فاولئك مع الذين انعم الله عليهم من النبيين و الصديقين و الشهدآء و الصالحين ﴾ و نقل بعض تلامدة مولانا الشيخ خالد النقشبندى ( قد سرّه ) عنه انه قرر يوما ان مراتب الكمال اربعة نبوة و قطب مدارها نبينا صلى الله عليه و سلم ثم صديقية و قطب مدارها ابو بكر الصديق رضى الله عنه ثم شهادة و قطب مدارها عمر الفاروق رضى الله عنه ثم ولاية و قطب مدارها على كرم الله تعالى وجهه وان الصلاح فى الآية اشارة الى الولاية فسأله بعض الحاضرين عن عثمان رضى الله فى اى مرتبة هو من المراتب عنصف الحاضرين عن عثمان رضى الله فى اى مرتبة هو من المراتب عن

وقد امتارت هذه الامة بأمور منها كما فى المواهب و الكنز ص ١٠٨ ج ٦ انهم يكونون فى الموقف على كوم ، وفى شرحه قال ابن عبد السلام و هذه اى الشهادة خصوصية لم تثبت لغيرهم اهـ و فيه قال ابن القيم فهذه الامة اسبق الامم خروجاً من الارض و اسبقهم الى اعلى مكان فى الموقف و الى ظل العرش و الى فصل القضا و الى الجواز على الصراط و الى دخول الجنة اهـ العرش على حدة من سائر الامم ولقد اجاد فى كتاب الروح ص ٢٦٦ منه

الثلاث بعد النبوة فقال انه رضى الله عنه قد نال حظا من رتبة الشهادة وحظا من رتبة الولاية وان معنى كوبه ذا النورين هو ذلك عند العارفين اهدن. و الصنف الثالث الشهدا تولا هم الله تعالى بالشهادة وجعلهم من المقربين وهم اهل الحضور مع الله تعالى على بساط العلم به فقد قال سبحانه ﴿ شهد الله انه لآ اله إلا هو و الملائكة و اولو العلم قائمًا بالقسط ﴾ الآية \_ فجمعهم مع الملائكة في بساط الشهادة فهم موحدون عن حضور الهي و عناية ازلية ١٢ (روح المعاني ص ١٣٤ ج ٢)

(۱) تبعث الناس يوم القيامة فأكون انا و امتى على تل و يكسونى ربى حلة خضرا مُم يؤذن لى فاقول ماشا الله ان اقول فذلك المقام المحمود \_ (حم طب كو ابن عساكر عن كعب بن مالك رضى الله عنه ) (كنز ص ١٠٨ ج ٦)

(۲) و هذا شبیه القصة بقصة قوله تعالی ﴿ و إِذَ اخذ الله میثاق النبیین لما

آتیتکم من کتاب و حکمة ثم جائم رسول مصدق لما معکم لنؤمن به ﴾

فعل سبحانه ما انزل علی الانبیا من الکتاب و الحکمة میثاقا اخذه

من اعهم بعدهم یدل علی ذلك قوله تعالی ﴿ ثم جام رسول مصدق =

الاسمال الاس

= لما معكم لتؤمن به و لتنصرنه ﴾ ثم قال للامم ﴿ أأقررتم و أخذتم على ذلكم اصرى قالوا أقررنا ، قال فاشهدوا و انا معكم من الشاهدين ﴾ فجعل سبحانه بلوغ الامم كتابه المنزل على انبيائهم حجة عليهم كأخذ الميثاق عليهم و جعل معرفتهم به اقراراً منهم ، قلت و شبيـه به ايضا قوله تعالى ﴿ وَاذْكُرُوا نَعْمَةُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَ مَيْثَاقُهُ الذِّي وَ اتَّقَاكُمْ بِهِ اذْ قَلْتُم سمعنا و اطعنا ﴾ فهدا ميثاقه الذي اخذه عليهم بعد ارسال رسله اليهم بالايمان به و تصديقه ، و نظيره قوله تعالى ﴿ و الذين يوفون بعهد الله ولا ينقضون الميشاق ﴾ و قوله تعمالي ﴿ الم اعهد اليكم يا بني آدم ان لا تعبدوا الشيطان انه لكم عدو مبين وان اعبدوني هذا صراط مستقيم ﴾ فهذا عهده على ألسنة رسله و مثله ﴿ و اذ اخذ الله ميثاق الذين او توا الكتاب لتبيننه للناس ولا تكتمونه ﴾ و قوله تعالى ﴿ واذ اخذنا من النبيين ميثاقهم و منك و من نوح و ابراهيم و موسى و عيسى بن مريم و اخذنا منهم ميثاقا غليظا﴾ فهذا ميثاق اخذه منهم بعد بعثهم كما اخذ من اعمهم بعد انذارهم و هذا الميثاق الذي لعن سبحانه من نقضه و عاقبه بقوله تعالى ﴿ فَمَا نَقْضُهُم مِثَاقَهُمُ لَعْنَاهُمُ وَ جَعَلْنَا قَلُوبُهُمْ قَاسِيَّةً ﴾ فاتما عاقبهم بنقضهم الميثاق الذي اخذه عليهم على ألسنة رسله وقد صرح به فی قوله تعالی ﴿ و اذ اخذنا میثاقکم و رفعنا فوقکم الطور خذوا ما آتیناکم بقوة و اذکروا ما فیه لعلکم تنقون ﴾ ولما کانت هذه الآیة و نظيرها في سورة مدنية خاطب بالتذكير بهذا الميثاق فيها اهل الكتاب فانه ميثاق اخذه عليهم بالايمان به و برسله ولماكانت هذه آية الاعراف فى سورة مكية ذكر فيها الميثاق و الاشهاد العام لجميع المكلفين بمر. اقر بربوبيته و وحدانيته و بطلان الشرك وهو ميثاق و اشهاد تقوم =

وعن الحسن بن يحيى الجرجاني في تبيين اختصاص في اضافة الميثاق الى النبيين وقصر في انه ما خوذ على ايديهم من انمهم فراجعه وقد اشار اليه السلف كما في الدر المشور عنهم من تردّدهم في القراءة مع ما تكلم عليه في البحر و بالجملة هناك مواثيق من الحلق كلهم حين قال لهم ((الست بربكم قالوا بلي)) و من امم الانبياء لهم و من اهل الكتاب و من الانبياء انفسهم كما في الاحزاب فلا ينبغي ان يخلط بينها و يهدر بعضها \_

واعلم ان الذى يذكره الصوفية من الوساطة فى النبوة فلعل المراد به صلى الله عليه وسلم انفتح به باب النبوة فهو الفاتح لغلقه و من كان فاتحا لباب جعل اماما فيه كمن سن سنة حسنة لا على اصطلاح اهل المعقول من ما بالذات وما بالعرض و اذن هو الحاتم صلى الله عليه و سلم و ليشرح به حديث عرباض و ان ذكروا فى آية الاحزاب روايات فى نبوة سائر الانبيا فقد تكون نبوته صلى الله عليه و سلم متقدمة و يكون فاتحاً لبابها و الله اعلم كما انه صلى الله عليه و سلم فاتح لباب الشفاعة فى الآخرة ثم بعد فتحها يشفع الانبيا الامهم اصالة وقد اشار اليه عيسى عليه السلام كما فى الرسالة من ص ٢٠٧ فنبواتهم

به عليهم الحجة و ينقطع به العذر و تحل به العقوبة و يستحق بمخالفته الاهلاك فلا بد ان يكونوا ذاكرين له عارفين به و ذلك ما فطرهم عليه من الاقرار بربوبيته و انه ربهم و فاطرهم و انه مخلوقون مربوبوت شم ارسل اليهم رسله يذكرونهم بما فى فطرهم و عقولهم و يعرفونهم حقه عليهم و امره و نهيه و وعده و وعيده \_ و نظم الآية انما يدل على هذا من وجوه متعددة الح .... ١٢ ( كتاب الزوح ص ٢٦٦)

ايضاً متقدمة على الوجود العنصرى لكن نبوة خاتم الانبيا اقدم ولذا قدم في آية الاحزاب و لعله اشار اليه عمر رضي الله عنه كما في المواهب من الوفاة وما عن الشيخ الاكبر في شرح المثنوي ص ٦٧ ج ٢ و قال محقق ان الكتب السابقة دعوى و دليلها القرآن وهو دليل بنفسه و لهذا أنتهت الشهادة الى الامة المرحومة وصارت دليلا للسابقين فكانوا امروا بالايمان به و بنصرته ولما اندرجوا فى امة عيسى عليه السلام شرعا كان انسلاكه و نزوله فينا حكما على من تحته و من اندرج في حكمه فنصرته ان جعل الدين واحداً و ماذا بعده و هذا كأندراج حكومة تحت حكومة الى ان انتهت الى' اعلىٰ دخل من هو فيها تحت فيها هو فوق حكما واعتداداً لا بفعل زائد كالداخل في الداخل فى الشبى ـ ولا يناسبه قوله تعالى ﴿ قال أأقررتم و أُخذتم على ذَالِكُمُ اصرى ﴾ فإن الظاهر أن المراد الاقرار اللساني ولا من الآبا فقط والا لم يناسبه ﴿ قَالُوا أَقْرَرُنَا ﴾ فان الظاهر منه وقوعـه قولًا لا تنزيلًا لاقرار الآباء منزلة اقرار الابناء وكذا قوله ﴿ فَاشْهَدُوا وَ أَنَا مَعْكُمْ مِنَ الشَّاهِدِينَ ﴾ ولعله لم يقل أأقررتم به لكون المقصود نفس التفوه منهم والا فليس يتوهم منهم عدول عن المصداق و اذا كان الغرض صريح الاقرار اللساني فلعله يبعد ان يكون تحقق من الامم نعم تحققه من الانبياء واضح فاعلمه، ثم عهد أن الانبياء بخاتم الانبياء و قبلته كان سابقا من زمن آدم عليه السلام الى عيسى عليه السلام فراجع الفتح في بناء آدم عليه السلام بيت الله من ص ٢٩١ ج ٦

<sup>(</sup>۱) و ليس أبراهيم عليه السلام أوّل من بي الكعبة ولا سليمان عليه السلام أوّل من بني بيت المقدس فقد روينا أن أوّل من بني الكعبة =

و ص ٢٨٥ ج ٦ و اقامة هود عليه السلام و صالح عليه السلام هناك و دعوة

= آدم عليه السلام ثم انتشر ولده في الارض فجائز ان يكون بعضهم قد وضع بيت المقدس ثم بني ابراهيم الكعبة بنص القرآن وكذا قال القرطبي رحمه الله أن الحديث لا يدل على أن أبراهيم و سليهان عليهما السلام لما بنيا المسجدين ابتدأ وضعهما لها بل ذالك تجديد لما كان أتسسه غيرهما ..... فذكر ابن هشام في كتاب التيجان ان آدم لما بني الكعبة امره الله بالسير الى بيت المقدس وان يبنيه فبنـــاه و نسك فيه و بناء آدم عليه السلام للبيت مشهور وقد تقدم قريبا حديث عبد الله بن عمرو ان البيت رفع زمن الطوفان حتى بو"اه الله لا براهيم و روى ابن ابي حاتم عن طريق معمر عن قتادة قال وضع الله البيت مع آدم لما هبط ففقد اصوات الملائكة و تسييحهم فقال الله له يا آدم أنى قد اهبطت بيتا يطاف به كما يطاف حول عرشي فانطلق اليه فخرج آدم الى مكة وكان قد هبط بالهند و مدّ له فى خطوة فاتى البيت فطاف به وقيل أنه لما صلى الى الكعبة أمر بالتوجه الى بيت المقدس فأتخذ فيه مسجدًا وصلى فيه ليكون قبلة لبعض ذرّيته ١٢ (فتح ص ٢٩١ ج ٦) (۱) و روی ابن ابی حاتم من حدیث عبد الله بن عمرو بن العاص، قال لما كان زمن الطوفان رفع البيت وكان الانبيا. عليهم السلام يحجونه ولا يعلمون مكانه حتى بوأه الله لابراهيم عليـه السلام و اعلم مكانه و روى البيهتي في الدلائل من طريق اخرى عن عبد الله بن عمرو مرفوعا بعث الله جبرائيل الى آدم فا مره بينا البيت فبناه آدم ثم امره بالطواف به و قیـل له انت او ل النـاس و هذا او ّل بیت وضع للنـاس = ابرهيم [44]

ابراهيم عليه السلام و بشارة موسى وعيسى كما لا يخنى ولم اجد ذكر نوح في هذا المرام نعم في الدر المنثور من ص ١٢٥ ج ١ فكانت معرفة خاتم الانبيا حاصلة لهم وكون قبلة و شريعته هي القبلة و الشريعة الكبرى ادركوه او لم يدركوه (جعل الله الكعبة البيت الحرام قياما للناس) قلذا جاء بعنوان (ثم جا كم رسول مصدق لما معكم ) قد ادركه بعضهم ولم يدركه بعضهم لكن قد اجتمعوا به ايضاً و قوله تعالى (واذ جعلنا البيت مثابة للناس و امنا) و (إن اول بيت وضع للناس للذي ببكة ) يريد به انه مركز لدائرة الامور والله اعلم و راجع الدر المنثور من قوله تعالى (إن اول بيت ) من

= وروى عبد الرزاق عن ابن جريج عن عطا ان آدم علية السلام اول من بنى البيت وقيل بنته الملائكة قبله ـ وعن وهب بن منبه الول عن من بناه شيث بن آدم عليه السلام و الاول اثبت ١٢ ( فتح البارى ص ٢٨٥ ج ٦)

(۱) و اخرج ابن جرمج عن الحسن فى الآية قال إن اوّل بيت وضع للناس يعبد الله فيه للذى ببكة و اخرج ابن الى شيبة و احمد و عبد بن حميد و البخارى و مسلم و ابن جرير و البيهتى فى الشعب عن ابى ذر قال قلت يا رسول الله اتى مسجد وضع اول ؟ قال المسجد الحرام قلت ثم اى ؟ قال المسجد الاقصى ، قلت كم بينهما ؟ قال اربعون سنة ، و اخرج ابن المنذر عن الحسن فى الآية قال اوّل قبلة اعملت للناس المسجد الحرام و اخرج ابن المنذر و الارزقى عن ابن جريج قال بلغنا ان البهود قالت بيت المقدس اعظم من الكعبة لانة مهاجر الانبياء و لانه فى الارض المقدسه ، فقال المسلمون بل الكعبة اعظم فبلغ ذلك =

آل عمران و ایضاً ان قوله ﴿ ثم جا کم ﴾ یدل علی انه و إن جاء بعد تقرر شریعتکم و مع کونکم علی الحق ایضاً او کما ذکره فی البحر عن ابن عطیه فی قراءه الله من ص ۱۲ ه ۲ ، لا بد لکم من نصره فبعضهم نصروه بالقول و بعضهم بالفعل فلذا عبر به ولم یقتصر الامر علی ادراکه فکانوا ما شین علی شریعة لهم عهد بشریعة کبری و لعله لولا هذه الآیة لم یکن هاك ما یدل علی ختم شرائعهم بشریعته صلی الله علیه و سلم فان الختم الزمانی المجرد ما یدل علیه ، و قوله ﴿ لتؤمن به ﴾ لجعل الشریعة واحدة ﴿ إن الدین

النبى صلى الله عليه و سلم فنزلت ﴿ إِن اوّل بيت وضع للناس للذى بيكة مباركا ﴾ الى قوله ﴿ فيه آيات بينات مقام ابراهيم ﴾ و ليس ذلك فى بيت المقدس ﴿ وَمَن دخله كان آمنا ﴾ وليس ذلك فى بيت المقدس ﴿ وَمَن دخله كان آمنا ﴾ وليس ذلك لبيت المقدس، المقدس ﴿ وَمَنه على الناس حَج البيت ﴾ وليس ذلك لبيت المقدس، و اخرج البيهتى فى الشعب عن ابن عباس قال قال رسول الله صلى الله عليه و سلم اول بقعة و ضعت فى الارض موضع البيت ثم مهدت منها الارض وان اوّل جبل وضعه الله على وجه الارض ابو قريس ثم مدت منه الجبال ( در منثور من قوله تعالى إن اول بيت الآية )

<sup>(</sup>۱) و أمّا توجيه قرآه سعيد بن جبير و الحسن لما ، فقال ابو اسحنق اى لما آتاكم الكتاب و الحكمة اخذ الميثاق و تكون لما تووّل الى الجزاء كما تقول لما جثتنى اكرمتك ، انتهى كلامه قال ابن عطية و يظهران لما هذه هى الظرفية اى لما كنتم بهذه الحال رؤساء الناس واما ثلهم اخذ عليكم الميثاق اذ على القادة يؤخذ فيجئ على هذا المعنى كالمعنى فى قراءة حمزة ١٢ (بحر محيط ص ٥١٢ ج ٢)

عند الله الاسلام ﴾ فلما كان اطاعة المتقدم للتأخر بعد كون المتقدم على الحق ايضاً و تقرره عليه و مضيه عليه نادراً و عزيزاً على الانفس عبر بقوله ﴿ ثم جاكم ﴾ اى من كان ولم تعرفوه بعد و انما عرف بعد المجئي مثلا و كان ناسخا لبعض ما جثم به ايضاً مثلا و راجع في ايمان الانبيا ، به صلى الله عليه و سلم ما في المواهب ص ٣٤٩ ج ٨ ولا بد و الكنز ص ١٠٤ ج ٦

<sup>(</sup>۱) وعند ابن زنجوية فى فضائل الاعمال (احد تصانيفه) عن كثير بن مرة الحضرى قال قال رسول الله صلى الله عليه و سلم تبعث ناقة ثمود (يوم القيامة) لصالح فيركبها من عتد قبره حتى توا فى به المحشر و انا على البراق اختصصت به من دون الانبياء يومئذ ( فإنهم يركبون على الدواب ) و يبعث بلال رضى الله عنه على ناقة من نوق الجنة ينادى على ظهرها بالاذان حقا فإذا سمعت الانبياء و اممها و اشهدات محمدا رسول الله ، قالوا و نحن نشهد على ذلك ١٢ ( المواهب اللدنية ص ٣٤٩ ج ٨، طبع بالمطبعة الازهرية المصرية سنة ١٣٢٨ هـ)

<sup>(</sup>۲) أنى عند الله فى أم الكتاب لخاتم النبيين و أن آدم لمنجدل فى طينة و سأخبركم بتأويل ذلك دعوة أبى أبراهيم و بشارة عيسى بى و رويا أمى التي رأت حين وضعت أنه خرج منها نور أضاعت له قصور الشام وكذلك أمهات النبيين يرين (حم طب ك حل هب عن عرباض بن سارية رضى الله عنه (كنز ص ١٠٤ ج ٦) أنه ليس شئ من السها و الارض الا يعلم أبى رسول الله الا عاصى الجن و الانس (حم و الدارمي و الضياء عن جابر و الكنز ص ١٠٤ ج ٦)

## وص ۱۰۳ ج ۲ و ص ۱۱۶ ج ۲ مع الدر المشور ص ۱۱۷ ج ۳۳

- (۱) اخذ الله عز وجل منى الميثاق كما اخذ من النيين ميثاقهم و بشر بى المسيح عيسى بن مريم و رأت اى فى منامها انه خرج من بين رجليها سراج اضامت له قصور الشام ( طب و ابو نعيم فى الدلائل و ابن مردويه عن أبى مريم الغسانى ) كن ص ١٠٣ ج ٦-
- (۲) ولما اقترف آدم الخطيئة قال يا رب اسألك بحق محمد الاغفرت لى فقال الله تعالى وكيف عرفت محمداً ولم اخلقه بعد قال يا رب لانك لما خلقتنى بيدك و نفخت في من روحك رفعت رأسى فرأيت على قوائم العرش مكتوبا آلا الله الا الله محمد رسول الله ، فعلمت انك لم تضف اسمك الا أحب الخلق اليك فقال الله عزوجل صدقت يا آدم اله الاحب الخلق الي واذا سألتنى بحقه فقد غفرت لك ولولا محمد ما خلقتك (كنز ص ١١٤ ج ٦)
- (٣) و اخرج ابو بكر بن ابی عاصم فی كتاب السنة و ابو نعیم عن انس رضی الله عنه قال قال رسول الله صلی الله علیه وسلم ان موسی علیه السلام كان يمشی ذات يوم فی الطريق فناداه الجبار عزوجل يا موسی! فالتفت يمينا و شمالا فلم ير احداً ثم ناداه الثانية يا موسی بن عمران! فالتفت يمينا و شمالا فلم ير احداً و ار تعدت فرائصه ثم نودی الثالثة يا موسی بن عمران! انی انا الله ، لا اله الا انا فقال لبيك لبيك فحر تله ساجداً فقال ارفع راسك يا موسی بن عمران فرفع راسه فقال يا موسی ان احببت ان تسكن فی ظل عرشی يـوم لا ظل الا ظلی كن لليتيم ان احببت ان تسكن فی ظل عرشی يـوم لا ظل الا ظلی كن لليتيم كالاب الرحيم و كن للارملة كالزوج العطوف يا موسی بن عمران و ص

## و ص ۱۲۳ ج ۳ و ينبغي ان يراجع =

ارحم ترحم، یا موسی کما تدین تدان، یا موسی بنی بنی اسرائیل انه من لقینی و هو جاحد بمحمد صلی الله علیه و سلم ادخلته النار فقال و من احمد؟ فقال یا موسی و عزتی و جلالی ما خلقت خلقا اکرم علی منه کتبت اسمه مع اسمی فی العرش قبل ان اخلق السموات و الارض و الشمس و القمر بألنی سنة و عزتی و جلالی ان الجنة محرمة علی جمیع خلق حتی یدخلها محمد و امته قال موسی و من امة احمد؟ قال امته الحمادون یحمدون صعوداً و هبوطا و علی کل حال یشدون او ساطهم و یطهرون اطرافهم صائمون بالنهار رهبان بالیل اقبل منهم الیسیر و ادخلهم الجنة بشهادة ان لا اله الا الله قال اجعلی بنی تلك الامة قال نبیها منها قال اجعلی من امة ذلك النبی قال استقدمت و استأخر یا موسی و لکن ساجمع بینك و بینه فی دار الجلال (در منثور ص ۱۱۷ ج ۳)

(۱) و اخرج ابو الشيخ عن ابن عباس قال فيما ناجني موسى ربه فيما و هب الله لمحمد و امته حيث قرأ التوراة و اصاب فيها نعت النبي صلى الله عليه و سلم و امته قال يا رب، من هذا النبي الذي جعلته و امته اولا و آخرا؟ قال هذا محمد النبي الامي العربي الحرمي التهامي من ولد قاذر بن اسماعيل جعلته اولا في المحشر و جعلته آخرا ختمت به الرسل، يا موسى اختمت بشريعته الشرائع و بكتابه الكتب و بستنه السنن و بدينه الاديان قال يا رب ا انك اصطفيتني و كلمتني ا قال يا موسى انك صفييي وهو حبيبي يا رب ا انك اصطفيتني و كلمتني ا قال يا موسى انك صفييي وهو حبيبي ابعثه يوم القيامة على كرم اجعل حوضه اعرض الحياض و اكثرهم و ارداً و اكثرهم تبعا، قال رب لقد كرمته و شرفته قال يا موسى =

= حق لی ان اکرمه و افضله و افضل امته لانهم یؤمنون بی و برسلی كلهم و بكلمتي كلها و بغيبي كله ما كان فيهم شاهداً ( يعني النبي صلى الله عليه و سلم ) ومن بعد موته الى يوم القيامة ، قال يا ربِّ هذا نعتهم؟ قال نعم ! قال يا ربّ و هبت لهم الجمعة اولاً متى ؟ قال بل لهم الجمعة دون امتك قال ربّ ! إنى نظرت فى التوراة الى نعت قوم غرّ محجلين فن هم؟ امن بني اسرائيل هم ام من غيرهم؟ قال تلك امة احمد الغرّ المحجلون من آثار الوضوء قال يا رّب اني وجـدت في التوراة قوما يمرون على الصراط كالبرق والريح فمن هم؟ قال تلك امة احمد ، قال اني وجدت في التوراة قوما يصلون الصلوات الخس فمن هم؟ قال تلك امة احمد قال يا ربِّ اني وجدت في التوراة قوماً يتزرون الى انصافهم فن هم؟ قال تلك امة أحمد .... قال يا رب اني وجدت في التوراة نعت قوم شاهرين سيوفهم لا ترد لهم حاجة قال تلك امة أحمد .... قال يا رب انى وجدت فى التوراة قوما اذا ارادوا امراً استخماروك ثم ركبوه فمن هم قال تلك امة احمد .... قال يا رب اني وجدت في التوراة قوما يحجون البيت الحرام لا ينأون عنــه ابدأ ولا يقضون منه وطرا ابدا فمن هم؟ قال تلك امة أحمد ..... قال يا رب أبي وجدت في التوراة نعت قوم يقاتلون في سبيلك صفوفا زحوفا يفرغ عليهم الصبر افراغا فمن هم ؟ قال تلك امة احمد .... قال أبي وجدت في التوراة نعت قوم يذنب احدهم الذنب فيتوضأ فيغفرله ويصلي فتجعل الصلوة له نافلة بلا ذنب فن هم ؟ قال تلك امة احمد ٠٠٠٠٠ قال يا رب اني وجدت في التوراة نعت قوم يشهدون لرسلك بمــا بلغوا فمن هم! قال تلك امــة أحمد ..... قال يا رب اني وجدت في التوراة = روح

= روح المعانى ' ص ٢٣٠ ج ٨ للراد بالمجنى و ص ٢٠٦ ج ٧ انه لم يؤمن

= نعت قوم الغنائم لهم حلال وهي محرمة على الامم فن هم؟ قال تلك امة أحمد . . . . . قال يا رب! انى وجدت نعت قوم الرجل منهم خير من ثلاثين بمن كان قبلهم فن هم؟ قال تلك امة احمد يا موسى الرجل من الامم السالفة اعبد من الرجل من امة محمد بثلاثين ضعفاوهم خير منه بثلابين ضعفا بايمانه بالكتب كلها . . . . . قال يا رب انى وجدت فى التوراة نعت قوم وهبت لهم الاستر جاع عند المصيبة و وهبت لهم عند المصيبة الصلوة و الرحمة و الهدى فمن هم؟ قال تلك امة احمد . . . قال يا رب انى وجدت فى التوراة نعت قوم اذلة على المؤمنين اعزة على الكافرين فمن هم؟ قال تلك امة أحمد . . . . قال يا رب! انى وجدت فى التوراة نعت قوم اذلة على المؤمنين اعزة على الكافرين فمن هم؟ قال تلك امة أحمد . . . . قال يا رب! انى وجدت فى التوراه نعت قوم حلماء علما كادوا ان يبلغوا بفقههم حتى اكونوا انبياء فمن هم؟ قال تلك امة احمد يا موسى اعطوا العلم الاول يكونوا انبياء فمن هم؟ قال تلك امة احمد يا موسى اعطوا العلم الاول و الآخر ( الحديث الطويل ) ( در منثور ص ١٢٣ ج ٣)

(۱) قوله ﴿ كذالك ما آتى الذين من قبلهم من رسول إلا قالوا ساحر او مجنون ﴾ و استشكلت الآية بانها تدل على انه ما من رسول إلا كذب مع ان الرسل المقررين شريعة من قبلهم كيوشع عليه السلام لم يكذب و اجاب الامام بكذبوا و كذ آدم عليه السلام ارسل ولم يكذب و اجاب الامام بقوله لا نسلم ان المقرر رسول بل هو نبي على دين رسول ومن كذب رسوله فهو يكذبه ايضاً و تعقب بان الاخبار وكذا الآيات دالة على ان المقررين رسل و ايضاً يبتى الاستشكال بآدم عليه السلام و قد اعترف هو بانه ارسل ولم يكذب و اجاب بعض عن الاستشكال بالمقررين على المقررين على المؤردين المؤردين على المؤردين المؤردين على المؤردين على المؤردين على المؤردين على المؤردين على المؤردين المؤردين على المؤردين المؤردين على المؤردين على المؤردي

احد بنبي غيره عليه الصلوة و السلام قبل ظهوره و أنما قال فى آل عمران ﴿ وَإِذَ أَخَذَ اللَّهِ ﴾ بصيغة الغائب و فى الاحزاب ﴿ وَإِذَ اَخَذَنَا ﴾ بصيغة المتكلم لانه فى الاوّل تذكير لاهل الكتاب وكان معهوداً عندهم من سابق ولم يكن لهم اعلاما مر. ولو مرة فحكاه حكاية الغائب و فى الاحزاب خطاب للنبي صلى الله عليه و سلم فشافهه بالتكلم -

ثم اذا كان المراد فى الاصل تعليم الامم فى صورة اخذ الميثاق من الانبياء اكتنى بالاقرار اللسانى من الانبياء و بمجرد التفوه منهم فان العمل فى الاصل من انمهم فلذا طلب الاقرار بالميثاق، و الا فالغرض العمل به لا مجرد الاقرار و قولهم (قالوا بلى لا ليس مجرد اقرار بالميثاق بل احتاجوا اليه لجواب السوال ولا بد فاعلمه ولذا اختصر فيه ولم يذكر متعلقه وكذا فى قوله (خذوا ما آتيناكم بقوة و اسمعوا قالوا سمعنا و عصينا ) جواب لا انطاق بالاقرار و لعلم قد وقع لسانا ايضاً من بنى اسرائيل فى قوله ( وإذ اخذنا ميشاقكم لا تسفكون دمآ كم ولا تخرجون انفسكم من دياركم ثم أقررتم و انتم تشهدون و مع هذا لم يذكر انه طلب و سئل منهم الاقرار ثم قوله ( وأخذتم على ذا لكم اصرى ) لعل المراد به ايضاً الاقرار به اذ ذاك فلا يرد ان المناسب

بان الایة انما ندل علی ان الرسل الذین اتوا من قبلهم کلهم قد قبل فی حقهم ما قبل ولا یدخل فی عموم ذلك المقررون لان المتبادر من اتیان الرسول قوما مجیئه ایاهم مع عدم تبلیغ غیره ایاهم ما آتی به من قبله و ذلك لم یحصل للقرر شرع من قبله كما لا یخفی ۱۲ (روح المعانی ص ۲۳۰ ج ۸)

و تاخذون لانه لم يوخذ من الامم فى الميثاق الآول و قال ابن اسحنق من ص ١٥١ ج ١ ﴿ وأخذتم على ذالكم اصرى ﴾ اى ثقل ما حملتكم من عهدى فجعله مأخوذا من الانبياء ان يودوا ذلك الىكل من آمن بهم وصدقهم فلم يترك الامم ايضاً و ان كان الماخوذ منهم الانبياء و اذن فالماضى هو المناسب ولا يرد عليه انتشار (و اوضح فى الكشاف كونه بمعنى القبول فى الثانى و ابن جرير) فى معنى الاخذ و مصداقه فى آية لان الاول متعلق بالميثاق و الثانى متعلق بالاصر وهو نتيجة الميثاق فافترقا و لعل حج البيت خصوصية للانبياء ولم تكن أنمهم مامورين به كالامة المرحومة فراجع ما فى الدر المنثور عن وهب ص ١٣٤ ج ٣ من الاعراف و روح المعانى ص ١٣٨ ج ٣

<sup>(</sup>۱) و جا" من خبر اخرجه البيهتي في الدلائل عن وهب بن منبه قال ان الله تمالي اوحي في الذبور يا داؤد انه سيأتي من بعدك بني اسمه أحمد و محمد لا أعضب عليه ابدا ولا يعصيني ابدا وقد غفرت له قبل ان يعصيني ما تقدم من ذنبه وما تأخر و امته مرحومة اعطيتهم من النوافل مثل ما اعطيت الانبياء \_ و افترضت عليهم الفرائض التي افترضت علي الانبياء و ذلك اني و الرسل حتى يا توني يوم القيامة و نورهم مثلي نور الانبياء و ذلك اني افترضت عليهم ان يتطهروا إلى كل صلوة كما افترضت علي الانبياء قبلهم و امرتهم بالغسل من الجنابة كما امرت الانبياء قبلهم و امرتهم بالحج كما امرت الانبياء قبلهم يا داؤد اني فضلت امرت الانبياء قبلهم يا داؤد اني فضلت امرت الانبياء قبلهم يا داؤد اني فضلت امرت الانبياء فبلهم كلهم أعطيتهم ست خصال لم اعطها غيرهم من الامم كاهم أعطيتهم ست خصال لم اعطها غيرهم من الامم كاهم أعطيتهم الاخرتهم من شئ طيبة به المناهم فلهم قودم ﴿ قدمو ﴾ الآخرتهم من شئ طيبة به المناهم فلهم قودم ﴿ قدمو ﴾ الآخرتهم من شئ طيبة به المناهم فلهم قودم ﴿ قدمو ﴾ الآخرتهم من شئ طيبة به

فهذا الایمان لما کان کما یکون فی الشی فی النظر و الاعتبار و العلم ظهر بعض آثاره کذالك فی البرزخ و الله اعلم ولو لم یکن نحو حدیث لو کان موسی حیث آه لکان لقائل أن یقول ان قوله ﴿ ثم جائم ﴾ اعم من المجی فی عهده و بعده و کذا لا یلائم نحو قوله ﴿ افکل جائم رسول بما لا تهوی انفسکم ﴾ ثم ان قوله ﴿ مصدق لما ممهم ﴾ هل هو مغایر لنحو قول عیسی علیه السلام ﴿ و مصدقا لما بین یدی من التوراة ﴾ فانه قصره علی التوراة و عین و هذا عام وهو علیه السلام کان بحتاج إلی التصریح به بخلافه صلی الله علیه و سلم و راجع مصدق من مفتاح کنوز القرآن و البحر و کأنه اطرد هذا و الظاهر ان المراد بالرسول المصدق هو خاتم الانبیا صلی الله علیه و سلم و الظاهر این المراد بالرسول المصدق هو خاتم الانبیا صلی الله علیه و سلم و الظاهر این المراد بالرسول المصدق هو خاتم الانبیا صلی الله علیه و سلم و انسلاك ایضاً است میثاق النبین هو الماخوذ منهم والا فبذریعتهم کایة الاعراف فلا بد ان كل الامم لهم ارتباط بخاتم الانبیا صلی الله علیه و سلم و انسلاك فلا بد ان كل الامم لهم ارتباط بخاتم الانبیا صلی الله علیه و سلم و انسلاك ملی الله علیه و سلم و ما نظرنا آیة الاحزاب ترجح ههنا ما هناك

انفسهم عجلته لهم اضعافا مضاعفته ولهم عندى اضعافا مضاعفة و افضل من ذلك و اعطيتهم على المصائب إذا صبروا و قالوا إنا لله و إنا اليه راجعون الصلوة و الرحمة و الهدى إلى جنت النعيم فان دهونى استجبت لهم فاما ان يروه عاجلا و اما ان اصرف عنهم سواً و اما ان ادخره لهم فى الآخرة يا داؤد من لقيني من امنة محمد يشهد ان لا اله إلا انا وحدى لا شريك لى صادقا بها فهو معى فى جنتى و كرامتى و من لقيني وكذب محمداً وكذب بما جاء و استهزأ بكتابي صببت عليه فى قبره العذاب صبا و ضربت الملائكة وجهه و دبره عند منشره فى قبره أدخله فى الدرك الاسفل من النار ١٢ (روح المعانى ص ١٣٨ ج ٢)

و الا اورث انتشاراً من 'ههنا إلى ثم و الله أعلم و راجع من الاعراف ﴿ و يضع عنهم إصرهم و الاغلال التي كانت عليهم ﴾ فقد فسره الاكثر عن ابن جرير بالعهد كما في آخر البقرة وكذا في آل عمران و هذا يؤيد انه على الامم و لعله هو الذي في الكنز ' ص ١١٣ ج ٦ وهو في المستدرك من ص ٤١٥ ج ٣ و روح المعاني " ص ٨١ ج ٨ و فسره ابن زيد كما

<sup>(</sup>۱) يا معشر اليهود ارونى اثنى عشر رجلا منكم يشهدون ان لا اله الا الله وان محمدا رسول الله يحط الله عن كل يهوى تحت اديم السماء العضب الذى غضب عليهم فلم يحببه احد منهم فقال ابيتم فو الله لايا الحاشر و انا العاقب و انا المقنى كذبتم او آمنتم ( طب ك عن عوف ابن مالك كن العال ص ١١٣ ج ٦)

<sup>(</sup>۲) اخرج ابو یعلی و الطبرانی و الحاکم بسند صحیح عن عوف بن مالك الا شجمی قال انطلق النبی صلی الله علیه و سلم و انا معه حتی دخلنا کنیسه الیهود یوم عیدهم فکرهوا دخوانا علیهم فقال لهم رسول الله صلی الله علیه و سلم ارونی اثبی عشر رجلا منکم یشهدون ان آله إلا الله وان محمدا رسول الله یحط الله تعالی عن کل یهودی تحت ادیم السا الغضب الذی علیه فسکتوا فما اجابه منهم احد ثم رد علیهم علیه الصلوة و السلام فلم یجبه احد فقال ابیتم فو الله لانا الحاشر و انا العاقب و انا المقنی آمنتم او کذبتم ثم انصرف صلی الله علیـه و سلم و انا معه حتی کدنا ان نخرج فاذا رجل من خلفه فقال کما انت یا محمد فاقبل فقال کدنا ان نخرج فاذا رجل من خلفه فقال کما انت یا محمد فاقبل فقال ذلك الرجل ای رجل تعلمونی فیکم یا معشر الیهود ؟ قالوا و الله ما نعلم فینا رجلا اعلم بکتاب الله ولا افقه منك ولا من ایبك ولا من

في البحر بما في ﴿ غلت ايديهم ﴾

وه تعالى ﴿ إِن الدين عند الله الاسلام ﴾ كون الاسلام السلام الله تعالى دائما لا كما ذكره السيوطى السيوطى الله تعالى دائما لا كما ذكره السيوطى السيوطى الله تعالى دائما لا كما ذكره السيوطى الله تعالى دائما لا كما دائما لا كما ذكره السيوطى الله تعالى دائما لا كما ذكره السيوطى الله تعالى دائما لا كما دائما كما دائما لا كما دائما لا كما دائما كما كما دائما كما كما دائما كما دائما كما كما دائما كما كما دائما كما كما دائما كما دائما كما دائما كما كما دائما كما كما دائما كما كما دائما كما كما دائما كما كما دائما كما دائما كما كما دائما كم

• ٦ - قوله تعالى ﴿ قُلُ فَاتُوا بِالتَّوْرَاةُ فَاتَّلُوهَا إِنَّ كُنَّتُم صَدَّقَينَ ﴾

= جدك قال فانی اشهد بالله انه النبی الذی تجدونه فی النوراة و الانجیل فقالوا كذبت ثم ردوا علیه و قالوا شرا فقام رسول الله صلی الله علیه و سلم و انا و ابن سلام فانزل الله تعالی ﴿ قل أرایتم اِن كان من عند الله و كفرتم به و شهد شاهد من بنی اسرائیل ﴾ الآیة \_ ( روح المعانی ص ۸۱ ج ۸ )

(۱) قوله ﴿ قال إنى جاعلا، للناس إماما قال ومن ذریتی قال لا ینال عهدی الظالمین ﴾ (ف) بنی اسرائیل بهت مغرور اس پر تهیے که هم اولاد ابراهیم هیں اور الله تعالی نے ابراهیم کو وعدہ دیا کہ نبوت اور بزرگی تیر ہے گھر میں رہے گی اور هم ابراهیم کے دین پر هیں اور اس کا دین هر کوئی مانتا ہے، اب الله تعالی انکو سمجهاتا ہے کہ الله کا وعدہ ابراهیم کی اولاد کو ہے جو نیك راہ پر چلین اور اس کے دو بیٹے تھے پیغمبر اور ایك مدت اسحاق کی اولاد میں برزگی رهی ، اب اسماعیل کی اولاد میں پہونچی اور اس کی دعا ہے بزرگی رهی ، اب اسماعیل کی اولاد میں پہونچی اور اس کی دعا ہے دونون کے حق میں اور فرماتا ہے کہ دین اسلام همیشه ایك ہے سب پیغمبر اور سب امتیں اسی پر گذرین وہ یہ کہ جو حکم الله بھیجے پیغمبر کے هاتی سو قبول کرنا ، اب مسلمان هیں اسی راہ بھیجے پیغمبر کے هاتی سو قبول کرنا ، اب مسلمان هیں اسی راہ بھیجے پیغمبر کے اس سے پھر ہے ہو کر (موضح)

وهو نحو قوله تعالى في المائدة ﴿ قُلْ يَا اهْلُ الْكُتَابِ لَسَتُمْ عَلَى شَيَّ تَقْيَمُوا ا التموراة و الانجيل وما انزل اليكم من ربكم ﴾ و نحوه لايرد على من قال ان التحريف قـد وقع في كتب العهـد القديم و الجديد لان القرآن العزيز مهيمن على الكتب السابقة و قال قبله في المائدة ايضاً ﴿ و انزلنا اليك الكتاب بالحق مصدقًا لما بين يديه من الكتاب و مهيمنا عليه ﴾ (و لعله لهذا جمعها البخاري في التفسير ) فما صدقه منها كالنبوات و احكام الجنايات و غير ذلك فهو صادق وما كذبه منها كقولهم عزير ابن الله و المسيح ابن الله فهو كاذب وما سكت عنه نسكت عنه وكذا علمنا في الحديث ثم لو قال تعالى ايتوا بالحصّة الفلانية من التوراة لكان تطويلا بلا طائل ولم يكن نافعا في الالزام اذ كانوا يقولون يؤمنون ببعض ويكفرون ببعض ولوا علن انا لا نسميه توراة لمكان التحريف فيه لا نسحب على كلها وهو خلاف الواقع فكان الانفع الاخصران يلزموا بما كان صحيحاً من تلك الكتب و يكذبوا فيما حرفوا منها لا ترك اسمائها و راجع ذيل الفــارق٬ ص ۲۸ و ص ٤١٪ و الفتح من ١٣٦ ج ١٣ و هداية الجياري في من هامش الذيل و ص ٤٠

<sup>(</sup>۱) ايها المصنف افما خجلت حيما سميت رسالتك بالاقاويل القرآنية وهو الدى اخرس عند نطقه الفصحاء و فحول العلماء و طأطات لبلاغته رؤس العظاء و الخطباء و ختمت بصاحبه الرسل و الانبياء ايكون هذا القران اقاويل يا ايها المؤلف اسمع بعضا من بلاغة هذا القرآن العربي ولا سيا في حق المسيح من المدائح و لكم من النصائح بعد ذكر ما تنسب انت للسيح من القبائح و في الانجيل من الافتراء و الفضائح و هاك ما اتلوه عليك اولا من كتبكم و عقيدتكم ..... و في كتب تفاسيركم قالوا ما العلم العليا من الولا من كتبكم و عقيدتكم ..... و في كتب تفاسيركم قالوا ما

= مضمونه ان الله نزل عن کرسی عرش عظمته و دخل فی مریم ثم خرج منها و بعد أن ترعرع و تعلم في مدارس اليهرد زعموا إنه ادعى الالوهية فعند ذلك بزقت بوجهه اسفال اليهود و لطم وجهه الكافر العنود و بعد ان البسوء تاج الشوك و هزأت به الفجار و هلست لحيته الاشرار و بعد هذا وهذا صلبوه بين لصين عنوة و دخل الجحيم بعد ان صار لعنة وكل هذا لاجل ان يغفر خطايا فرعون و هامان و عبدة الاوثان و اهرق دمه عن دم التيوس و الثيران ، ثم بعد هذا التحقير و القدح كله قالوا بأنه جلس على كرسي الربوبية في السها يدبر الامر كيف ما يشا و اما ما جا به القرآن الكريم المنزل من الرحمان الرحيم قال الله تعمالي في سورة الانبياء ﴿ وَ الَّنَّى احصنت فرجها فنفخنا فيها من روحنا و جعلناها و ابنها آیة للمالمین ﴾ و قال فی سورة مریم ﴿ قال إِنَّى عبد الله آتانِی الكتاب و جعلني نبيا و جعلمي مباركا أينما كنت ﴾ و قال فيهما ايضاً ﴿ وَالسَّلَامُ عَلَى يُومُ وَلَدْتَ وَ يُومُ أُمُوتَ وَ يُومُ ابْعَثُ حَيًّا ، ذَاكُ عيسى ابن مريم قول الحق الذي فيـــه يمترون ﴾ و في سورة الصف ﴿ وَإِذْ قَالَ عَيْسَى أَبِنَ مُرْيَمَ يَا بَنِي أَسُرَائِيلَ إِنَّى رَسُولَ اللَّهِ البُّكُم مَصْدَقًا لما بين يدى من التوراة و مبشراً برسول ياتى من بعد اسمه أحمد فلما جآهم بالبينات قالوا هذا سحر "مبين ﴾ و في آخر سورة التحريم ﴿ و مريم ابنة عمران التي احصنت فرجها فنفخنا فيه من روحنا وصدقت بكلمات ربها وكتبه وكانت من القانتين ﴾ و في سورة المـائدة ﴿ إِذْ قَالَ اللَّهُ يا عيسى بن مريم اذكر نعمتي عليك و على والدتك إذ ايدتك بروح القدس تكلم النباس في المهد وكهلا ، وإذ علمتك الكتب و الحكمة و التوراة و الانحيل، و ذ تخلق من الطين كهيئة الطير باذني فتنفخ = فيها

= فيها فكون طيراً باذني و تبرئ الاكمه و الابرص باذني و إذ تخرج الموتى باذني ر إذ كففت بني اسرائيل عنك إذ جئتهم بالبينات فقال الذين كفروا ﴿ وَ آتَيْنَا عَيْسَى بَنْ مُرْيِمُ الْبَيْنَاتُ وَ أَيْدَنَاهُ بُرُوحِ القَدْسُ ﴾ و في سورة آل عران ﴿ إِذْ قَالَتَ المَلائكَةُ إِنْ اللَّهُ يَبْشُرُكُ بَكْلُمَةً مَنْهُ اسْمُهُ الْمُسْيِحِ عيسي مريم بن و جيهاً في الدنيا و الآخرة و من المقربين و يكلم الناس في المهد وكهلا و من الصالحين ﴾ إلى أن قال ﴿ إِنَّ مثل عيسى عند الله كمثل آدم خلقه من تراب ثم قال له كن فيكون ﴾ و في سورة المائدة ﴿ وَ مِنَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارَى ۚ أَخَذَنَا مِيثَاقِهِم فَنُسُوا حَظًّا مَا ذَكُرُوا بِه و في سورة المائده ايضاً ﴿ يَا اهْلِ الْكُتَابِ قَدْ جَاكُمُ رَسُولُنَا يَبَيْنِ لَكُمْ كثيراً بما تخفون من الكتاب ﴾ و فيها ايضاً ﴿ لقد كفر الذين قالوا إن الله هو المسيح بن مريم ، قل فن يملك من الله شيئًا إن اراد أن يهلك المسيح بن مربم و امه و من في الارض جميعًا ﴾ و فيهـا ايضاً ﴿ يَا أَهِلَ الْكُتَابُ قَدْ جَاءُكُم رَسُولُنَا يَبِينَ لَكُمْ عَلَى فَتَرَةً مِنَ الرَّسُلُ أَنْ تقولوا ما جانا من بشير ولا نذير﴾ و في سورة الانبياء ﴿ وْ قَالُوا اتحد الرحمان ولداً ، سبحانه بل عباد مكرمون ، لا يسبقونه بالقول وهم بامره بعملون ، يعلم ما بين ايديهم وما خلفهم ولا يشفعون إلا لمن ارتضَى وهم من خشيته مشفقون ، و من يقل منهم إنى إله من دونـه فذالك بجزيه جهنم كذالك نجرى الظالمين ﴾ و قال فيها ﴿ و لقد آتينا موسى و هارون الفرقان ضيآ. و ذكراً للتقين ﴾ إلى أن قال فيها ﴿و هذا ذكر مبارك أنزلناه أفانتم له منكرون و لقد آتينا إبراهيم رشده من قبل وكنا به عالمين ﴾ انتهى ـ ابعد هذا و هذا مجال للؤلف أن يفترى =

= على فحول علما المسلمين و القرآن المبين و ينكر المحسوسات بقوله في رسالته في الفصل الثاني من القسم الاوّل ما ملخصه . إن المسلمين لما ظهر لهم بطلان قولهم في نسخ الكتاب المقدس قالوا ان الانجيل الحقيقي مفقود و الموجود ليس اصليا فان هذه الدعوى من المسلمين و اهية لا دليل لهم و الى الآن لم يات احدهم ببرهان على ذلك و استند في رده على المسلمين بآيات كريمات من القرآن العظيم بانها تنبي أن الانجيل كان موجوداً فى زمن خاتم الانبياء ولم يزل باقيا إلى اليوم ولو كان الانجيل مفقوداً كما امر الفرآن اهل الكتاب باتباعه و العمل به ، انتهني قول المؤلف اقول لقد اعلن 'هذا المؤلف عن ضعف رأيه بقوله ان المسلمين لما ظهر لهم بطلان قولهم في نسخ الكتاب المقدس قالوا إن الانجيل الحقيق مفقود إلى آخر ما قاله من الافنزاء ليت شعري ايّ شي ظهر على بطلان النسخ مل تبدل القرآن او فقد او الموجود بايدينا جمعتـه الخلسة فابطلوا منه النسخ كما فعلت اليهود بتوراتهم و النصاري بأ ناجيلهم و بحث النسخ ياتي في البحث الثاني على النسخ من رسالة ابحاث المجتهدين ، فراجعه فهو امامك و إما اصرار المؤلف على ان التـوراة و الاسفـار و الانجيل لم تفقد فعجيب و غرب لانه انكار للحسوسات وهو نا شي من العناد ولا سما صدور هذا الانكار من مثل هذا المؤلف الذي هو من رؤسا البر و تستنت لانه هو ادری من غیره بمذهبه وکیف لا و علما البرو تستنت كلهم متفقون على فقد ان التوراة من الدنيا في وقت ما و انهم جمعوها بعد مدة من الإفواه و اصابوا في جمع البعض منه و اخطئوا في البعض وضم عليه تحريفهم عنادأ عند ظهور المسيح و احمد صلى الله عليهما و سلم وكذلك فقـــدان الانجيل الاصلى العبراني في المنسوب إلى = [44] مي

= متى الحوارى من مكتبة الاسكندرية و الموجود فى زماننا ترجمة ذلك المفقود والى الآن وهم محتلفون فى تعبين المترجم من هو والقرائن القطعية تدلك على ان اصل الانجيل عبراني وما عداه فهو منقول منه او ترجمة عليه لان اصل الانجيل واحد ليس اربعة ولا خمسة ولا سبعين كما كانت في صدر النصرانية و قال بعض ضعفه العقول من الاساقفة المتقدمين ان اصل الانجيل روماني و البعض منهم قال بانه سرياني و البعض بغير لغة وهو قول ضعيف جداً ظاهر البطلان و الكُلُّ باطل عقلًا و نقلًا كما ان كافة علما هم من المتقدمين وجمهوراً من المتأخرين اجمعوا على ان الانجيل الاصلى عبرانى و هو المنسوب الى متى وما عداه فرع منه و يشهد لهم المحسوس وبداهة العقل تحكم بان الانجيل عبراني لان الكتب السهاوية نزلت بلسان القوم و عيسي عبراني من أشراف بني اسرائيل وهو القائل بنص الانجيل (لم ارسل الا الى خراف اسرائيل الضالة) فهل يعقل ان ياتي بانجيل روماني او هندي او عربي الي قوم لا يعرفون إلا اللغة العدانية كما ان التوراة والزبور والاسفار عبرانية والاناجيل الاربعة الموجودة كلها مترجمة من لغات متعددة لم يكن فيها عبرانية واما المبراني الموجود في زمانناكله مترجم من السريانية او من البرومانية ولم يكن فيهـا نسخة عبرانية اصلية حتى تكون مأخذاً و مداراً للتطبيق ثم اننا اوردنا في الفـارق روايات كثيرة عن مفسريهم وعلــائهم من المتقدمين و المتاخرين ولا سما من علما البر و تستنت تشهد على وقوع الزيادة و النقصان في الاناجيل و البعض منهم عــين الآيات الزائدة و المدسوسة و البعض اعلن التحريف وكذالك رحمة الله الهندي و السيد نعمان آفندی الولاسی قدس الله ارواحهم فانهم اشبعوا فی هذا البحث =

= و وضحوا اسما. الكتب المنقولة منها و اسماء علمائهم أيسوغ لك ايهــا المؤلف الانكار و القول بان المسلمين الى الآن لم يات احد منهم ببرهان وكتب فحول علمائهم منشورة تدرس في المسكونة وهي مشحونة من تلك البراهين الساطعــة و الدلائل القاطعة على فقد ان اصل الانجيل و فساد اناجيلكم الموجودة لست أدرى ماذا يريد هذا المؤلف من البراهين ازيد مما اتت به العلما و القرآن المبين ايظن ان الناس عميان او اعـــتراهم دا. النسيان عن كتب الردود من فحول العلماء كابن تيمية و القرا في و ابن القم و الولاسي و الهندي و القرطبي و ابن حزم و الرازي و امشالهم كثيرون و هي مشحونة من تلك القرائن الدالة علي فساد كتبهم و اظن لو حضر المسيح عليـه السلام بذاته وقال لهم ان اغلب ما في هـذه الإناجيل مكذوب على' لقالوا له انت لست المسيح ولا نُصدَّقك إلا ان تدعى الالوهية و تقر بانك كنت مصلوبا و لعنة عن خطايا العالم ، واختتم كلامي بقوله تعالى عزوجل ﴿ سَجَانَ رَبُّكُ رَبِّ الْعَزَّةُ عَمَّا يصفون و سلام على المرسلين و الحمد لله رب العالمين ﴾ و هنا تم البحث الثاني من ذيل كتاب القارق ـ ( ذيل الفارق ص ٢٥ ج ٣٠ )

(۲) (البحث الثانى فى انه هل نسخ القرآن التوراة و الانجيل) يلزم هنا ان نبسط للقراء تعريف النسخ وما هو وكيف فاقول ان النسخ عند العلماء هو عبارة عن انقضاء المدة المعينة فى علم الله تعالى لاجراء تلك الاحكام التى تكون عملية محتملة للوجود و العدم غير مؤبدة و تسمى الاحكام المطلقة ولا يطرأ النسخ على الادعية كالزبود و الاقرار بوجود صانع العالم ولا على الامور الحسية كضوء النهار و ظلمة الليل ولا الاحكام الواجبة على كل مكلف من البشرك ( آمنوا بالله ولا الاحكام الواجبة على كل مكلف من البشرك ( آمنوا بالله ولا الشركوا

= تشركوا ﴾ ولا على القصص و الاخبار التي قصهـا الله تعالى في كتبه المبزلة على الانبيا الماضية وما سيكون في الآتية كقول عيسي عليه السلام ياتيكم فارقليط آخر اي رسول آخر غيره ولا على الوعد و الوعيد في الآخرة ولا على الاحكام المؤيدة ثم ان النسخ لا يخل بشرف الكتب المقدسة لان الناسخ و المنسوخ كلام الله حتى انه يوجد في الايات القرآنية ما هو منسوخ بآيات آخر وهو كتاب واحد فاذا عرفت فاعلم ان القرآن الكريم لم ينسخ كافة ما في الكتب المقدسة بل كذب بعض الآيات الني داستها الخلسة و صدق البـض الصحيح و نسخ بعضاً من الاحكام الغير مؤبدة و ذلك بمقتضى حكمة الله و سنته الجارية بين الخليقية و مراعاة للزمان و المكان كما هو مسلم ولا تراع بذلك و اما الآيات الدالة على النسخ فكقول الله تعالى في سورة البقرة ﴿ قولوا آمنا بالله وما انزل إلينا وما انزل إلى إبراهيم و اسماعيل و اسحلق و يعقوب و الاسباط وما اوتی موسی و عیسی وما اوتی النبون من ربهم لا نفرق بین أحد من رسله و نحن له مسلمون فان آمنوا بمثل ما آمنتم به فقـــد اهتدوا و إن تولوا فأنما هم في شقــاق فسيكفيكهم الله وهو السميع العليم ﴾ و في سورة آل عمران ﴿ و من يبتغ غير الاسلام دينا فان يقبل منه و هو في الآخرة من الخاسرين ﴾ و فيهـا ايضاً ﴿ إِنَّ الدين عند الله الاسلام وما أختلف الذين اوتوا الكتــاب إلا من بعد ما جامهم العلم بغيا بينهم ﴾ و في سورة سبا ﴿ وما أرسلناك إلا كافة للناس بشيراً و نذيراً ﴾ و في سورة الاعراف ﴿ قل 'يابِها النَّـاس إني رسول الله اليكم جميعًا ﴾ و في سورة النخل ﴿ إِن هـذا القرآن يقص على بني اسرائيل ﴾ و في سورة الكهف ﴿ و ينذر الذين قالوا اتخـذ الله =

= ولداً ﴾ وكثير من الآيات الدالة على النسخ و البعض مرنقله في بعض الابحاث من هذه الرسالة فيا ايها المؤلف هذه آيات صريحة ظاهرة المعنى بان الخليقة كلها مجبورة على اتباع القرآن و الله صرح بانه لا يقبل من احد إلا أن يؤمن بسيد الأكوان (صلى الله عليه وسلم) و يخضع لاحكام القرآن أيصح بعد كل هذا ان تموه على ضعفة العقول و تنادى بان القرآن لم ينسخ الكتب بل يأمر المسلمين باتباع التـوراة و الاناجيل المرفوضة منكم و لنذكر الآيات التي استند عليهـا المصنف ليختلس بهـا عقول ضعيني الرأى قال في سورة البقرة مخاطباً لبني اسرائيل ﴿ و آمنوا بما أنزلت مصدقا لما معكم ﴾ و فيها ايضاً ﴿ مصدقا لما بين يديه ﴾ و فى سورة آل عمران ﴿ نزل عليك الكتاب بالحق مصدقا لما بين يديه ﴾ و فى سورة النسا ﴿ يايها الذين اوتوا الكتاب آمنوا بما انزلنا مصدقًا لمَّا معكم ﴾ و في سورة يونس ﴿وما كان هذا القرآن أن يفتري ْ من دون الله و للكن تصديق الذي بين يديه و تفصيل الكتباب ﴾ و في سورة المائدة ﴿ و أنزلنا إليك الكتنب بالحق مصدقا لما بين يديه من الكتاب و مهيمنا عليه ﴾ و فيها ايضاً ﴿ يَا أَهُلُ الكتابُ لَسَمَ عَلَى شئ حتى تقيموا التوراة و الانجيل وما انزل إليكم من ربكم ﴾ ثم بعد هذه الآيات روى روايات عن علماً المسلمين لا اساس لهـا فلا نجيبه عنها لانها من الاكاذيب عليهم ولو نقله من كتاب معين لاجبناه واما الآيات المار ذكرها فواجب على كل مسلم ان يؤمن و يصدق بان التوراة و الانجيــل كلام الله و من يكذبهما و يجحدهما فهــو من الكافرين ولا يتردد في هذا فرد من افراد المسلمين و معنى قوله مهيمنا عليه اي رقيباً و شاهداً عليه وهو كذلك فان القرآن لم يترك حرفاً و احداً من = خفايا [48]

= خفايا دسائسهم و ملاعيبهم في كتبهم الاوشهد عليهم بها و اظهرها فكان ای رقیب علی کتبهم و ای شاهد علی فضائحهم ثم إنی لاتردد فی ان هذا المصنف اما ان يكون جاهلا او متجاهلا إذ لا يلزم من تصديق القرآب الكتب المنزلة قبله براءة هذه التوراة و الاناجيل الاربعة و الرسائل الموجودة الآن بايديهم من التحريف و التبديل و النسخ ولا يلزم ايضاً وجوب اتباعها فقوله هذا مغالطة على ضعفة العقول وهو خلاف الظاهر و المحسوس و الحق أن المفهوم من سياق هذه الآيات المار ذكرها ان التصديق كان لثبوت صحة نزولها من الله تعالى فقط لا لبراءة هــــذه الكتب الموجودة من التحريف و التبديل و النسخ ولو لزم من التصديق وجود المصدق به للزم من تصديق الرسل وجودهم حين التصديق و هذا فاسد و لعل المؤلف يزعم ان لفظ النسخ يفهم منه نسخ ما في الكتابين جميعاً من التوحيد و الوعد و الوعيد و أنه يسقط شرفهما ولا يلزم الايمان بهما و هذا فكر عاطل لان المقصد من النسخ من تعريف في مبدأ البحث و المراد منه إن الدين الاحمدي جب ما قبله من الاديان بقوله تعالى كما مرّ آنف ﴿ و من يبتغ غير الاسلام ديناً فلن يقبل منه ﴾ فهذا هو النسخ اى انقضا مدة تلك العمليات الغير مؤبدة ١٢ ( ذيل الفارق من ص ٤٠ إلى ص ٤٣ ) -

(٣) ( قوله بحرفون يزيلون ) لم ار هذا موصولا من كلام ابن عباس من وجه ثابت مع ان الذى قبله من كلامه و كذا الذى بعده و هو قوله دراستهم تلاوتهم وما بعده و أخرج جميع ذلك ابن ابى حاتم من طريق على بن أبى طلحة على ابن عباس و قد تقدم فى باب قوله كل يوم هـو فى شان عن ابن عباس ما يخالف ما ذكر هنا وهو تفسير =

🛥 یحرفون بقوله یلزیلون نعم اخرجه ابن ایی حاتم من منبه و قال ابو عبيدة في كتاب الجاز في قوله ﴿ يحرفون الكلم عن مواضعه ﴾ قال يقلبون و يغيرون و قال الراغب التحريف إلا مالة و تحريف الكلام ان يجعله على حرف من الاحتمال بحيث يمكن حمله على و جهين فاكثر ـ ( قوله لیس احد یزیل لفظ کتاب الله من کتب الله عزّوجل و لکنهم يحرفونه يتأوّلونه عن غير تاويله ) في رواية الكشميهني يتأوّلونه على غير تاويله قال شيخنا ابن الملقن في شرحـه هذا الذي قاله احد القولين في تفسير هذه الآية وهو محتاره اي البخاري وقد صرح كثير من اصحابنا بان اليهود و النصاري' بدلوا التوراة و الانجل و فرعوا على ذلك جواز امتهان اوراقهما وهو يخالف ما قاله البخاري هنا، انتهى كلامه وهو كالصريح فی ان قوله و لیس احـد الی آخره من کلام البخاری ذیل به تفسیر ابن عباس وهو يحتمل ان بقية كلام ابن عباس في تفسير الآية و قال بعض الشراح المتأخرين اختلف في هذه المسئلة على اقوال احدهما انها بدلت كلها وهو مقتضي القول المحكي بجواز الامتهان وهو افراط وينبغي حمل اطلاق من اطلقه على الاكثر و الافهى مكابرة و الآيات و الاخبار كثيرة في أنه بقي منها أشياء كثيرة لم تبدل من ذلك قوله تعالى ﴿ الذين يتبعون الرسول النبي الامن الذي يجدونه مكاتبوباً في التوراة و الانجيل ﴾ الآية \_ وعلى ذلك قصة رجم اليهود بين و فيه وجود آية الرجم و يؤيده قـوله تعالى ﴿ قُلُ فَاتُو بِالتُّورَاةُ فَاتَّلُوهُا انْ كُنتُم صَلَّدَتَينَ ﴾ ثانيها ان التبديل وقع و لكن فى معظمها و ادلته كثيرة و ينبغي حمل الاول عليه ثالثها وقع فى اليسير منها و معظمها باق على حاله و نصره الشيخ تتى الدين بن تيمية في كتابه الرد الصحيح على من بدل دين المسيح رابعها == انما

= انما وقع التبديل و التغيير في المعاني لا في الالفاظ وهو المذكور هنا و قد سئل ابن تيمية عن هذه المسئلة مجرداً فاجاب في فتاوية ان للعلماء في ذلك قولين و احتج للثاني من اوجه كثيرة منها قوله تعالى ﴿ لا مبدل لكلماته ﴾ وهو معارض بقوله تعالى ﴿ فَمَن بدله بعد ما سمعه فأنما إنَّمه على الذين يبدلونه ﴾ ولا يتعين الجمع بما ذكر من الحمل على اللفظ في النني وعلى المعنى في الاثبات لجواز الحمل في النني على الحكم و في الاثبات على ما هو أعم من اللفظ و المعنى و منها ان نسخ التوراة في الشرق والغرب والجنوب والشال لا يختلف ومن المحال ان يقع التبديل فيتوا رد النسخ بذالك علىٰ منهاج واحد و هذا الاستدلال عجيب لانه اذا جاز وقوع التبديل جاز اعدام المبدل و النسخ الموجودة الآن هي التي استقر عليها الامر عندهم عند التبديل و الاخبار بذلك طافحة اما فيها يتعلق بالتوراة قلان بخت نصر لما غزا بيت المقدس و اهلك بني اسرائيل و مزقهم بين قتيل و اسيروا عدم كتبهم حتى جاء عزير فاملاها عليهم و اما فيما يتعلق بالانجيل فان الروم لما دخلوا في النصرانية جمع ملكهم اكابرهم على ما في الانجيل الذي بايدهم و تحريفهم المعاني لا ينكر بل هو موجود عندهم بكثرة و انما النزاع هل حرفت الالفاظ او لا وقد وجد في الكتابين ما لا يجوز ان يكون بهذه الالفاظ من عنـ د الله عزوجل اصلا وقد سرد ابو محمـد بن حزم في كتابه الفصل في الملل و النحل اشياء كثيرة من الجنس من ذلك انه ذكر ان في اول فصل فى اول ورقة من توراة اليهود التى عند رهبانهم و قرائهم و عاناتهم و عيسوبهم حيث كانوا في المشارق و المغارب لا يختلفون فيها على صفة واحدة لو رام احد أن يزيد فيها لفظة أو ينقص منها لفظة لا فتضح =

\* \* \* \*

= عندهم متفقاً عليها عندهم إلى الاخبار الها رونية الذين كانوا قبل الخراب الثاني يذكرون انها مبلغة من اولئك الى غرر الهاروني و ان الله تعالى قال لما اكل أدم من الشجرة هذا آدم قد صاركو احد منا في معرفة الخير و الشر و ان السحرة عملوا لفرعون نظير ما ارسل عليهم من الدم و الضفادع و انهم عجزوا عن البعوض و ان ابنتي لوط بعد هلاك قومه ضاجعت كل منهما اباها بعد ان سقته الخر فوطئ كل منهما فحملتا منه الى غير ذلك من الامور المنكرة المستبشعة و ذكر في مواضع آخر ان التبديل وقع فيها الى ان اعدمت فأملاها عزر المذكور على ما هي عليه الآن ثم ساق اشيا من نص التوراة التي بايديهم الآن الكذب فيها ظاهر جدا ثم قال و بلغنا عن قوم من المسلمين ينكرون ان التوراة و الابحيل اللين بايدي اليهود و النصاري محر فان و الحامل لهم على ذلك قلة مبالاتهم بنصوص القرآن و السنة و قد اشتملا على انهم ﴿ يحرفون الكلم عن مواضعـه و يقولون على الله الكذب وهم يعلمون و يقولون هو من عند الله وما هو من عند الله و يلبسون الحق بالباطل و يكتمون الحق وهم يعلمون ﴾ و يقال لهؤلا المنكرين قد قال الله تعالى في صفة الصحابة ﴿ ذَٰلُكُ مِثْلُهُمْ فِي التَّوْرَاةُ وَمِثْلُهُمْ فِي الْاَبْحِيلِ كُزْرَعِ أَخْرِجِ شطأه ﴾ الى آخر السورة وليس بايدى اليهود و النصارى شئ من هذا و يقال لمن ادعى ان نقلهم نقل متواتر قد اتفقوا على ان لا ذكر لمحمد صلى الله عليه و سلم في الكتابين فان صدقتموهم فيها بايدهم لكونه نقل نقل المتواتر فصدقوهم فيها زعموه ان لا ذكر لمحمد صلى الله عليه و سلم ولا لاصحابه و الا فلا يجوز تصديق بعض و تكذيب بعض مع مجيئهما مجيئًا و احداً ، انتهى كلامـه و فيه فوائد وقال الشيخ بدر الدين = الزركشي [40]

= الزركشي اغتر بعض المتأخرين بهذا يعني بما قال البخاري فقال ان في تحريف التوراة خلافا هل هو في اللفظ و المعنى او في المعنى فقط و مال الى الثاني و رأى جواز مطالعتها وهو قول باطل ولآ خلاف انهم حرفوا و بدلوا و الاشتغال بنظرها وكتابها لا يجوز بالاجماع وغضب الني صلى الله عليه و سلم حين رأى مع عمر رضى الله عنه صحيفة فيهـا شي من التوراة و قال لو كان موسى حيـا ما و سعـه الاتباعي ولو لا انه معصية ما غضب قلت ان ثبت الاجماع فلا كلام فيه وقد قيده بالاشتغال بكتابتها ونظرها فاراد من يتشاغل بذلك دون غيره فلا يحصل المطلوب لانه يفهم انه لو تشاغل بذلك مع تشاغله بغيره جاز وان آراد مطلق التشاغل فهو محل النظر و فى وصفة القول المذكور بالبطلان مع ما تقدم نظر ايضاً فتد نسب لو هب بن منبه وهو من اعلم الناس بالتوراة و نسب ايضاً لابن عباس ترجمان القـرآن وكان ينبغي له ترك الدفع بالصدر و التشاغل بردا دلة المخالف التي حكيتها و في استدلاله على عدم الجواز الذى ادعى الاجماع فيها بقصة عمر رضى الله عنــــه نظر ايضاً سا ذكره بعد تخربج الحديث المذكور و قد اخرجه احمد و البزاز و اللفظ له من حديث جابر قال نسخ عمر رضي الله عنه كتاباً من التوراة بالعربية فجاً به الى النبي صلى الله عليــه و سلم فجعل يقرأ و وجه رسول الله صلى الله عليه و سلم يتغير فقــال له رجل من الانصــار و يحك يا ابن الخطاب الاترى وجه رسول الله صلى الله عليه و سلم فقال رسول الله صلى الله علية و سلم لا تسألوا إهل الكتاب عن شي فانهم لن يهدوكم وقد ضلوا و انكم اما ان تكذبوا بحق او تصدقوا بباطل و الله لو كان موسى بين اظهركم ما حل له الا ان يتبعني و في سنده جابر الجعني 🕳

 وهو ضعیف ولاحمد ایضاً و ایی یعلی من وجه آخر عن جابر ان عمر رضى الله عنمه اتى بكتاب اصابه من بعض كتب اهل الكتاب فقرأه على النبي صلى الله عليه و سلم فغضب فذكر نحوه دون قول الانصارى و فيه و الذي نفسي بيده لو ان موسى حيا ما و سعه الا ان يتبعني و في سده مجالد بن سعید وهو لین و اخرجه الطبرانی بسند فیه مجهول و مختلف فيه عن ابي الدردا عام عمر رضي الله عنه بجوا مع من التوراة فذكر بنجوه و سمى الانصارى الذى خاطب عمر عبد الله بن زيد الذى رأى الاذان و فيه لو كان موسى بين اظهركم ثم اتبعتموه و تركتمونى لضللم ضلالا بعيداً او اخرجه احمد و الطبراني من حديث عبد الله بن ثابت قال جاء عمر رضي الله عنه فقال يا رسول الله ابي مررت باخ لي من بني قريظة فكتب لى جوامع من التوراة الااعرضهـا عليك قال فتغير وجه رسول الله صلى الله عليه و سلم الحديث و فيه و الذى نفس محمد بيده لو اصبح موسى فيكم ثم اتبعتموه وتركتمونى اضللتم وأخرج ابو يعلى من طريق خالد بن عرفطة قال كنت عند عمر رضي الله عنه فجاءً ه رجل من عبد القيس فضربه بعصامعه فقـال مالى يا امير المؤمنين قال انت الذي نسخت كتاب دانيال قال مرنى بأمرك قال انطلق فامحه فلمَن بلغني انك قرأته او اقرأته لانهكنك عقــوبة ثم قال انطلـقت فانتسخت كتاباً من اهل الكتاب ثم جئت فقال لى رسول الله صلى الله عليه و سلم ما هذا قلت كتاب انتسخته لنزداد به علماً الى علمنا فغضب حتى احمرت و جنتاه فذكر تصة فيها يايها الناس أنى قد اوتيت جوامع الكلم و خواتمه و اختصر لى الكلام اختصاراً و لقد اتيتكم بها بيضاء نفية فلا تتهوكوا و في سنده عبد الرحمن بن اسحاق الواسطي وهو == ضعيف

 ضعیف و هذه جمیع طرق هذا الحدیث وهی و ان لم یکن فیها ما یحتج به لكن بحموعها يقتضي ان لها اصلا و الذي يظهر ان كراهـــة ذلك للتنزية لا للتحريم و الاولى في هذه المسئلة التفرقة بين من لم يتمكن و يصر من الراسخين في الايمان فلا يجوز له النظر في شئ من ذلك بخلاف الراسخ فيجوز له ولا سما عند الاحتياج الى الرد على المخالف ويدل على ذلك نقل الائمة قديمًا وحديثًا من التوراة و الزمهم اليهود بالتصديق بمحمد صلى الله عليه و سلم بما يستخرجونه من كتابهم ولولا اعتقادهم جواز النظر فيه لما فعلوه و تواردوا عليه و اما استدلاله للتحريم بما ورد من الغضب و دعواه انه لو لم يكن معصية ما غضب منه فهو معترض بانه قـد يغضب من فعل المكروه و من فعل ما هو خلاف الاولى اذا صدر بمن لا يليق منه ذلك كغضبه من تطويل معاذ صلوة الصبح بالقراءة و قد يغضب بمن يقع منه تقصير في فهم الامر الواضح مثل الذي سأل عن لقطة الابل وقد تقدم في كتاب العلم الغضب في الموعظة و معنى في كتاب الادب ما يجوز من الغضب ــ

= ومراد البخارى بقوله يتأولونه انهم يحرقون المراد بضرب من التاويل كما لو كانت الكلمة بالعبرانية تحتمل معنيين قريب و بعيد وكان المراد القريب فانهم يحملونها على البعيد و نحو ذلك ١٢ - ( فتح البارى ص ٢٣٤ ج ١٣ ) -

(٤) و هذه البشارة مطابقة لما في صحيح البخاري انه قيل لعبد الله بن عمر اخبرنا ببعض صفات رسول الله صلى الله عليـــه و سلم فى التوراة فقـــال انه لموصوف في التوراة بيعض صفته في القرآن . يايها النبي إنا أرسلناك شاهدا ومبشرا ونذيراً وحرزاً للاميين انت عبـدى ورسولي سميتك المتوكل ليس بفظ ولا غليظ ولا صخاب بالاسواق ولا يجزى بالسيئة السيئة ولكن يجوى بالسيئة الحسنة ويعفو ويغفر ولن اقبضه حتى اقم به الملة العموجا فافتتح به اعينا عميا و آذا ناصا و قلوبا غلف بان يقولوا لا اله الا الله و قوله ان هذا في التوراة لا يريد به التوراة المعينة التي هي كتاب موسى' فان لفظ التوراة و الانجيل و القرآن و الزبور يراد به الكتاب المعينة تارة ويراد به الجنس تارة فيعبر بلفظ القرآن عن الزبور و بلفظ التوراة عن القرآن و بلفظ الانجيل عن القرآن ايضاً و في الحديث الصحيح عن النبي صلى الله عليه و سلم خفف على داؤد القرآن فكان ما بين أن تسرج دابته الى أن يركبها يقرأ القرآن فالمراد به قرأه وهو الزبور وكذلك قوله في البشارة التي في التوراة نبيا اقيم لبني اسرائيل من اخوتهم انزل عليـه توراة مثل توراة موسى وكذلك في صفـة امته صلى الله عليه و سلم في الكتاب المتقدمة اناجيلهم في صدورهم فقوله اخبرنی بصفة رسول الله صلی الله علیه و سلم فی التوراه اما ان یرید به التوراة المعينة او جنس الكتب المتقدمـــة و على التقديرين فاجابة = عبد الله [41]

= عبد الله بن عمر بما هو في التوراة اى التي هي اعم من الكتاب المعين فان هذا الذي ذكره ليس في التوراة المعينة بل هو في كتاب اشعياكا حكيناه عنه ١٢ ( هدايه الحياري ص ٤ )

و من العجب آنهم و النصاري يقرون أن التوراة كانت طول مملكة بني اسرائيل عند الكاهن الاكبر الهاروني وحده و اليهود تقر أن سبعين كاهنا اجتمعوا على اتفاق من جميعهم على تبديل ثلاثة عشر حرفا من التوراة و ذلك بعد المسيح في عهده القياصرة الذين كانوا تحت قهرهم حيث زال الملك عنهم ولم يتولهم ملك يخافونه و ياخذ على ايديهم ومن رضى بتبديل موضح واحد من كتاب الله فلا يؤمن منه تحريف غيره و اليهود تقر إيضاً إن السامرة حرفوا مواضع من التوراة وبدلوهــا تبديلا ظاهراً وزادوا و نقصوا و السامرة تدعى ذلك عليهم و اما الانجيل فقد تقدم أن الذي بايدي النصاري منه أربع كتب مختلفة من تاليف اربعة رجال يوحنها ومتى ومرقس ولو قا فكيف ينكر تطرق التبديل و التحريف اليهـا و على ما فيها من ذلك فقد صرفهم الله عن تبديل ما ذكرنا من البشارات بمحمد بن عبد الله و ازالته وان قدروا على كتانه عن اتباعهم و جهالهم و في التوراة التي بايديهم من التحريف و التبديل وما يجوز نسبته إلى الانبياء ما لا يشك فيه ذو بصيرة و التوراة التي انزلها الله تعالى على موسى برئة من ذلك ففيها عن لوط رسول الله انه خرج من المدينة و سكن في كهف الجبل و معه ابنتاه فقالت الصغرى للكبرى قد شاخ ابونا فارقدى بنا معه لناخذ منه نسلا فرقدت معــه الكبرى ثم الصغرى ثم فعلتا ذلك في الليلة الثانية و حملتًا منه بولدين تواب و عمون فهل بحفن ان يكون نبي كريم على الله يوقعه الله تعالى =

= سبحانه في مثل هذه الفاحشة العظيمة في آخر عمره ثم يذيعها عنه و يحكيها للامم و فيها ان الله تجلي لموسى في طور سينا و قال له بعد كلام كثير أدخل يدك فى حجرك و اخرجها مبروصة كالثلج و هذ امن النمط الاول و الله سبحانه لم يتجل لموسى و انما امره أن يدخل يده في جبيبه و اخبر انه تخرج بیضا من غیر سو ای من غیر برص و فیها ان هارون هو الذی صاغ لهم العجل و هذا ان لم يكن من زياداتهم و افترامهم فهارون اسم السامري الذي صاغمه ليس هو بهارون اخي موسى و فيها ان الله قال لابراهيم اذبح ابنك بكرك اسحنق وهذا من بهتهم و زياداتهم فى كلام الله فقد جمعوا بين النقيضين كان بكره هو اسمعيل فانه بكر اولاده و اسحـٰـق انما بشر به على الكبر بعد قصة الذخ و فيهـا و رأى الله ان قد كثر فساد الآدميين في الارض فندم على خلقهم و قال سأذهب الآدمي الذي خلقت على الارض و الحشاش و طيور السماء لاني نادم على خلقتها جداً تعالى الله عن افك المفترين و على يقول الظالمون علواكبيراً و فيها تصارع مع يعقوب فضرب به يعقوب الارض و فيهـا ان يهود ابن يعقوب النبي زوج ولده الاكبر من امراة يقــال لها تامار فكان ياتيها مستدبراً فغضب الله من فعله فاماته فزوج يهودا ولده الآخر بها فكان اذا دخل بها امني على الارض علماً بانه ان اولدها كان اول الاولاد يدعى باسم أخيه و منسوباً الى اخيه فكره الله تلك من فعله فاماته فامر بها يهودا باللحاق ببيت ابيها الى ان يكبر شيلا ولده ويتم عقله ثم ماتت زوجة يهودا و ذهب الى منزل له ليجز غنمه فلما اخبرت تامار لبست زيّ الزوانى وجلست على طريقة فلما مربها خالها زانية فراودها فطالبته بالاجرة فوعدها بجدي و رمي عندها عصاه و خاتمـه فدخل بهـا = فعلقت

= فعلقت منه بولد ومن هذا الولد كان داؤد النبي فقد جعلوه ولد الزنا كما جعلوا المسيح ولد الزنا ولم يكفهم ذلك حتى نسبوا ذلك الى التوراة و کما جعلوا ولدی لوط ولدی زنا ثم نسبوا داؤد و غیره من انبیائهم الى ذينك الولدين و اما فريتهم على الله و رسوله و انبيائه و رميهم لرب العالمين و رسله بالعظائم فكثير جداً كقولهم ان الله استراح في اليوم السابع من خلق الساوات و الارض فانزل الله على رسوله وكذبهم بقوله ﴿ وما مسنا من لغوب ﴾ و قولهم ﴿ إِنَّ الله فقير و نحن اغنيا ﴾ و قولهـم ﴿ يَدَ اللَّهُ مَعْلُولَةً عَلَى أَيْدِيهِم وَ لَعَنُوا بَمِـا قَالُوا ﴾ و قولهم ﴿ إِنَ اللَّهُ عَهِدُ إِلَيْنَا انَ لَا نُومِنَ لُرْسُولُ حَتَّى يَاتَّيْنَا بَقُرِبَانَ تَاكُلُهُ النَّارُ ﴾ و قولهم ﴿ لَن تَمْسَنَا النَّارِ إِلَّا آيَامًا معدودةً ﴾ و قولهم أن الله بكي على الطوفان حتى رمدت عيناه وعادته الملائكة وقولهم الذي حكيناه آنفا ان الله ندم على خلق بني آدم و ادخلوا هذه الفرية في التوراة و قولهم فى بعض دعا صلواتهم انتبه كم تنام يا رب استيقظ من رقدتك فتجرؤا عَلَى رَبِ العَالَمَينَ بَهْذُهُ المُناجَاةُ القبيحـة كانهم ينخونه بذلك ليتنخى لهم ويحتمى كأنهم يخبرونه انه قد اختار الخمول لنفسه و احبا به فيهزونه بهذا الخطاب للنباحة واشتهار الصيت قال بعض اكابرهم بعد اسلامه فترى احدهم اذ اتلى هذه الكلمات في الصلوة يقشعر جلده ولا يشك ان كلامه يقع عند الله بموقع عظيم و انه يؤثر في ربه و يحركه لذلك و يهزه و ينخيه و عندهم في توراتهم ان موسى صعد الجبل مع مشائخ امته فابصروا الله جهرة و تحت رجليه كرسي منظره كمنظر البلور و هذا مرب كذبهم و افترائهم على الله وعلى التوراة و عندهم فى توراتهم ان الله سبحانه لما رأى فساد قوم نوح و ان شرهم قد علا ندم على خلق البشر =

= في الارض و شق عليه و عندهم في توراتهم ايضاً ان الله ندم على تمليكه شاؤل على اسرائيل و عندهم فيها ان نوحا لما خرج من السفينة بني بيت مذبح و قرب عليه قرابين و استنشق الله رائحته من القتار فقال في ذاته لن اعاود لعنة الارض بسبب الناس لان خاطر البشر مطبوع على الرداءة و ان الهلك جميع الحيوان كما صنعت قال بعض علمائهم الراسخين في العلم من هداه الله تعالى إلى الاسلام لسنا ترى ان هذه الكفريات كانت في التوراة المنزلة على موسى ولا نقول ايضاً ان اليهود ايضاً قصدوا تغييرها و افسادها بل الحق اولى ما اتبع قال و نحن نذكر حقيقة سبب تبديل التوراة قال علماء القوم و احبارهم يعلمون ان هـذه التوراة التي بايديهم لا يعتقد احد من علمائهم و احبارهم انها عين التوراة المنزلة على موسى بن عمران البتة لان موسى صان التوراة عن بني اسرائيل ولم يبثها فيهم خوفًا من اختلافهم من بعده في تاويل التوراة المؤدى الى انقسامهم احزاباً و انما سلمها الى عشيرته اولاد لاوى قال و دليل ذلك قول التوراة ما هذه ترجمته وكتب موسى هذه التوراة و دفعها الى ائمة بنى لاوى وكانوا بنو هارون قضاة اليهود و حكامهم لان الامامة و خدمة القرايين و البيت المقدس كانت فيهم ولم يبد موسى من التوراة لبي اسرائيل الا نصف سورة و قال الله لموسى عن هذه السورة و تكون لى هذه السورة شاهدة على بني اسرائيل ولا نني هذه السورة من افواه اولادهم و اما بقية التوراة فد فعها إلى اولاد هارون و جعلها فيهم و صانها عمن سواهم فالأئمة الهـارونيون هم الذين كانوا يعرفون التوراة ويحفظون اكثرها فقتلهم بخت نصر على واجد من هيا كلهم يوم استولى على بيت المقدس ولم تكن التوراة محفوظة على السنتهم بلكان كل واحد من الهارونين = يحفظ [44]

و راجع الفتوحات ص ٤٦١ ج ٣ و اليواقيت\ ص ١٠٥ و روح المعانى ً

= يحفظ فصلا عن التوراة فلما رأى عزرا ان القوم قد احرق هيكلهم وزالت دولتهم و تفرق جمعهم و رفع كتابهم جمع من محفوظاته و من الفصول التي يحفظها الكهنة مالفق منه هذه التوراة التي بايديهم و لذلك بالغوا في تعظيم عزرا غاية المبالغة و قالوا فيها ما حكاه الله عنهم في كتابه و زعموا الن النور على الارض الى الان يظهر على قبره عند بطائح العراق لانه عمل لهم كتابا يحفظ دينهم فهذه التوراة التي بايديهم على الحقيقة كتاب عزرا و ان كان فيها او اكثرها ما ليس من التوراة التي انزلها الله على موسى قال و هذا يدل ان الذي جمع هذه الفصول التي بايديهم رجل جاهل بصفات الرب تعالى وما ينبغي له وما النجوز عليه فلذلك نسب الى الرب تعالى ما يتقدس و يتنزه عنه وهذا الرجل يعرف عند اليهود بعاذر الوراق ١٢ (هداية الحياري على هامش ذيل الفارق ص ٢٧ الى ص ٤١) -

- (۱) فان قبل كيف دخل التبديل و التغيير للتوراة مع ما ورد ان الله كتب التوراة بيده فالجواب ان التوراة لم تتغير فى نفسها و انما كتابتهم اياها و تلفظهم بهالحقها النغيير فنسبة مثل ذلك الى كلام الله تعالى مجاز قال تعالى ﴿ يحرفونه من بعد ما عقلوه وهم يعلمون ﴾ فهم يعلمون ان كلام الله تعالى معقول عندهم و لكنهم ابدوا فى النزجمة عنه خلاف ما فى صدرهم و فى مصحفهم المنزل عليهم فانهم ما حرفوا الا عند نسخهم من الاصل و ابقوا الاصل على ما هو عليه ليبتى لهم و لعلمائهم بعدهم العلم ١٢ ( اليواقيت ص ١٠٢ ج ١ )
- (٢) قوله تعـالى ( ويقولون على الله الكذب ) اى فى نسبتهم ذلك =

= الى الله تعالى تعريضاً و تصريحاً ( وهم يعلمون ) انهم كاذبون عليـــه سبحانه وهو تسجيل عليهم بان ما افتروه عن عمد لاخطأ وقيل يعلمون ما عليهم في ذلك من العقاب روى الضحاك عن ابن عباس رضي الله عنهما ان الآیة نزلت فی الیهـود و النصاری جمیعاً و ذلك انهم حرفوا التوراة و الانجيل و الحقوا بكتاب الله تعالى ما ليس منــه و روى غير واحد انها في طائفة من اليهود وهم كعب بن الاشرف و مالك و حيى بن اخطب و ابو ياسر و شعبة بن عمرو و الشاعر غير و اما هو الحجة عليهم من التوراة و اختلف الناس في ان المحرف هل كان يكتب في التوراة ام لا فذهب جمع الى انه ليس فى التوراة سوى كلام الله تعالى و ان تحريف اليهـود لم يكن الا تغييرا وقت القرام او تاويلا باطـلا للنصوص و اما انهم يكة ون ما برومون فى التوراة على تعدد نسخها فلا واحتجوا لذلك بما اخرجه ابن المنذر و ابن ابى حاتم عن وهب بن منبه انه قال ان التوراة و الابجيل كما الرلها الله تعالى لم يغير منهما حرف و لكنهم يضلون بالتخريف و التاويل وكتب كانوا يكتبونها من عند انفسهم و يقولون ان ذلك من عند الله وما هو من عند الله تعالى و اماكتب الله تعالى فانها محفوظة بان النبي صلى الله عليه و سلم كان يقول لليهود الزاما لهم ايتوا بالتوراة فاتلوها ان كنتم صادقين وهم يمتنعون عن ذلك فلو كانت مغيرة الى ما يوافق مرامهم ما امتنصوا بل وما كان يقول لهم ذلك رسول الله صلى الله عليه و سلم لانه يعود على مطلبه الشريف بالابطال و ذهب آخرون الى انهم بدلوا وكتبوا ذلك في نفس كتابهم و احتجوا على ذلك بكثير من الظواهر ولا يمنع من ذلك تعدد النسخ اما لاحتمال التواطئ او فعل ذلك في البعض دون البعض == و كذا

= وكذا لا يمنع منه قول الرسول لهم ذلك لاحتمال علمه صلى الله عليه و سلم ببقاء بعض ما بق بغرضه سالماً عن التغيير اما لجهلهم بوجه دلالته او لصرف الله تعمالي اياهم عن تغييره و اما ما روى عن وهب فهـو على تقدير ثبوته عنه يحتمل ان يكون قولًا عن اجتهاد و ناشئًا عن عدم استقراء تام وبما يؤيد و قوع التغيير في كتب الله تعمالي و انها لم تبق كيوم نزلت وقوع التناقض في الاناجيل و تعارضها او تكاذبها و تهافتها و مصادمتها بعضها ببعض فانها اربعة اناجيل الاول انجيل متى و هو من الاثني عشر الحواريين و انجيله بالغة السريانية كتبه بارض فلسطين بعد رفع المسيح الى السهاء بثماني سنين وعدة اصحاحاتهه ثمانية و ستون اصحاحا و الشانى انجيل مرقس وهو مِن السبعين وكتب انجيله بالفية الغرنجيية بمدينة رومية بعد رفع المسيح باثنتى عشرة سنة و عدة اصحاحاته ثمانيـة و اربعور اصحاحاً و الثالث انجيل لوقاً وهو من السبعين ايضاً كتب أبحيله بالفة اليونانية بمدينة الاسكندرية بعد ذلك وعدة اصحاحاته ثلاثة و ثمانون اصحاحا و الرابع انجيل يوحنا وهو حبيب المسيح كتب انجيله بمدينة اقسس من بلاد رومية بعد رفع المسيح بثلاثين سنسة و عدة اصحاحاته في النسخ القبطـة ثلاثة و ثلاثون اصحاحا و قد تضمن كل أنجيل من الحكايات و القصص ما اغفله الآخر و اشتمل على امور و اشياء قد اشتمل الآخر على نقيضها او ما يخالفها و فيها ما تحكم الضرورة بانه ليس من كلام الله تعالى اصلا فمن ذلك ان متى ذكر ان المسيح صلب و صلب معه لصان احدهما عن يمينه و الآخر عن شماله و انهما جميعا كانًا يهزآن با المسيح مع اليهود و يعيرانه و ذكر لوقًا خلاف ذلك فقال أن احدهما كان يهرأ به و الآخر يقول له اما تتتي الله تعــالي' ، =

= اما نحن فقد جوزينا و اما هذا فلم يعمل قبيحا ثم قال للسيح يا سيدى اذكرنى فى ملكوتك فقال حقا انك تكون معى اليوم فى الفردوس ولا يخفي ان هــذا يؤول الى التناقض فان اللصين عند متى كافران و عند لوقا احدهما مومن و الآخر كافر و اغفل هذه القصة مرقس و يوحنا و منه ان لوقا ذكر انه قال يسوع ان ابن الانسان لم يات ليهلك نفوس الناس ولكن ليحي و خالفه اصحابه و قالوا بل قال ان ابن الانسان لم يأت ليلتى على الارض سلامة لكن سيفا ويضرم فيها ناراً ولا شك ان هذا تناقض، احدهما يقول جاء رحمة للعلمين و الآخر يقول جاء نقمة على الحلائق اجمعين ومن ذلك ان متى قال قال يسوع للتلاميذ الاثنى عشر النم الذين تكونون فى الزمن الآتى جلوسا على اثنى عشر كـرسياً تدينون اثني عشر سبط اسرائيل فشهد للكل بالفوز و البرعامة في القيامة ثم نقض ذلك متى و غيره و قال مضى واحد من التلاميذ الاثبى عشر وهو يهوذا صاحب صندوق الصدقة فارتشى على يسوع شلاثين درهما وجاء بالشرطي فسلم اليهم يسوع فقـال يسوع الويل له خير له ان لا يولد و منه ان متى ايضاً ذكر انه لما حمل يسوع الى فيلاطس القائد قال اى شر فعل هذا فصرخ اليهود و قالوا يصلب يصلب فلما رأى عزمهم و انه لا ينفع فيهم اخذ ماء و غسل يديه و قال انا برئ من دم هذا الصديق و انتم ابصروأ كذب يوحنا ذلك فقال لما حمل يسوع اليه قال لليهود ما تريدون قالوا يصلب فضرب يسوع ثم سلمه اليهم ٠٠٠٠٠ الى غير ذلك مما يطول فاذا وقع هذا التغيير والتحريف في أصول القسوم و متقدمیهم فما ظنك فی فروعهم و متأخر یهم ـــه

و اذا كان فى الانابيب حيف و قع الطيس فى صدور الصعاد = - ١٥٢ – ١٣٨١ ص ص ٦١٥ ج ١ و الحاصل ان المراد فاتوا بالتوراة من هذا المقام و فيما نحن فيه ولا يريد جميعها و اسمها يطلق على الكل و الجزع كاسم القران فاعلمه و الواقع انها اسم لكتاب الله الحق من جانبه لا الصحيفة الموجودة فى ايديهم فكل موضع كان منها حقا استشهد به وما كان مدسوساً كشف حاله او الكتاب نوع من علمه وكلامه تعالى لا الصحيفة كما ذكر فى قوله تعالى و وقضينا إلى بنى اسرائيل ﴾ او المراد احكامها بعضها كما ذكره فى مقدمة الحقانى و الوجه فى تعظيم التوراة حين اتى بهاكالوجه فى طواف عمرة القضاء مع كون الصور فيه و كتعظيم كتاب من فنون الباطلة فيه آيات القرآن لا كما زعمه صاحب الانوار الاحمدى و على هذا فمن استدل على اطلاق الابن كما راحع الفتح ص ٣٧٦ ج ٣ و الرسالة الاولى من رسائل الحافظ ابن تيمية كله ص ٨٠ ـ

<sup>=</sup> و ياليت شعرى هل تنبه ابن منبه لهذا ام لم يتنبه فقــال ان التوراة و الانجيل كما انزلها الله تعالى سبحان الله هذا من العجب العجاب ١٢ ( روح المعانى ص ٦١٥ و ص ٦١٦ ج ١ )

<sup>(</sup>۱) (قوله و فيه الآلهة ) اى الاصنام و اطلق عليه الآلهة باعتبار ماكانوا يزعمون و فى جواز اطلاق ذلك وقفة و الذى يظهر كراهته وكانت تماثيل على صور شتى فامتغ النبى صلى الله عليه و سلم من دخول البيت وهى فيه لانه لا يقر على باطل ولانه لا يحب فراق الملائكة وهى لا تدخل ما فيه صورة ١٢ ( فتح البارى ص ٢٧٦ ج ٣ )

<sup>(</sup>٢) وكذلك قوله ﴿ وليحكم أهل الانجيل بما أبزل الله فيه ﴾ هو امر من الله على الله على

= يؤمر على لسان محمد صلى الله عليه و سلم قيل قبل هذا أنه قد قيل ليس في العالم نسخة بنفس ما انزل الله في التوراة و الانجيل بل ذلك مبدل فان التوراة انقطع تواتره و الانجيل انما اخذت عن اربع ثم من هولاً من زعم ان كثيراً بما في التوراة و الانجيل باطل ليس من كلام الله و منهم من قال بل ذلك قليل و قيل لم يحرف احد شيئًا من حروف الكتب و انما حرفوا معانيها بالتاويل و هذان القولان قال كلا منهما كثير من المسلمين و الصحيح القول الثالث وهو أن في الارض نسخــا صحيحة وبقيت الى عهد النبي صلى الله عليه و سلم و نسخاً كثيرة محرفة ومن قال انه لا يحرف شئ من النسخ فقد قال ما لا يمكنه نفيه و من قال جميع النسخ بعد النبي صلى الله عليه و سلم حرفت فقد قال ما يعلم خطا و القرآن يأمرهم ان يحكموا بما انزل الله في التوراة و الانجيل و يخبر ان فيهما حكمه و ليس في القرآن خبر انهم غيروا جميع النسخ واذا كان كذلك فنقول هو سبحانه قال ﴿ وليحكم أمل الانجيل بما أنزل الله فيمه ﴾ وما انزله الله هو ما تلقوه عن المسيح فاما حكايته لحاله بعد ان رفع فهو مثلها في التوراة ذكر وفات موسى عليـه السلام ومعلوم ان هذا الذي في التوراة و الانجيل من الحبر عن موسى و عيسى بعد توفیهها لیس هو بما انزله الله و بما تلقوه عن موسی و عیسی بل هو بما كتبوه مع ذلك للتعريف بحال توفيهها و هذا خبر محض من الموجودين بعدهما عن حالها ليس هو بما انزله الله عليهما ولا هو مما امرا به في حياتهما ولا بما اخبرا به الناس ١٢ ( الفرقان من رسائل ابن تيمية ص ٨٠)

71 - قوله تعالى ﴿ وَلَتَكُنَ مَنْكُمُ امّةً يَدْعُونَ إِلَى الْحَيْرِ ﴾ الآية - ص ٦٢ استنبط منه حديثه صلى الله عليه و سلم لاتزال طائفة من امتى ظاهرين على الحق و حديثه صلى الله عليه و سلم الجهاد ماض إلى يوم القيامة و هذا فى غاية اللطف من صاحب الموضح و يستنبط منه قتل المرتد و فستر وهذا فى غاية اللطف من صاحب الموضح و يستنبط منه قتل المرتد و فستر قوله تعالى ﴿ لا إكراه فى الدين ﴾ عجيباً و نسقه من قوله تعالى ﴿ الْمُ تَرَا إِلَى الذين خرجوا من ديارهم ﴾ و قوله تعالى ﴿ و قاتلوا فى سبيل الله ﴾ إلى الذين خرجوا من ديارهم ﴾ و قوله تعالى ﴿ و قاتلوا فى سبيل الله ﴾

- (۱) قوله تعالی ﴿ و لَتَكُنَ مَنْكُمْ ﴾ الآیة ۔ (ف) معلوم هوا كه مسلمانوں میں فرض ہے ایك جماعت قائم رہے جہاد كرنے اور دین كا تقید ركھنے كو ، تا خلاف دین كوئی نكر ہے اور جو اس كام پر قائم هوں وهی كامیاب هیں اور یه كه كوئی كسی سے تعرض نه كر ہے د موسی بدین خود و عیسی بدین خود ، یه راہ مسلمانی كی نہیں ١٢ ( موضح القرآن )
- (۲) قوله تعالی ﴿ لا إکراه ﴾ الآیة ۔ (ف) یعنی جہاد کرنا یه نہیں که زور سے اپنا دعوی قبول کرواتے هیں بلکہ جس کام کو سب نیك کہتے هیں اور کرتے نہیں وهی کرواتے هین ۱۲ (موضح القرآن) وله تعالی ﴿ الم تر إلی الذین خرجوا ﴾ الآیة ۔ پہلی امت میں هوا هے که کئی هزار شخص گهر بارو لیکر اپنے وطن کو چھوڑ نکلے ان کو ڈر هوا غنیم کا اور لڑنے سے جی چھپایا یا ڈر هوا وبا کا اور یقین نه هوا تقدیر کا ، پھر ایك منزل میں پہنچکر سارے مرگئے ، پھر سات دن کے بعد پیغمبر کی دعا سے زندہ هوگئے که آگے کو توبه کرین ۔ یہاں اس واسطے فرمایا کہ جہاد سے جی چھپانا ے توبه کرین ۔ یہاں اس واسطے فرمایا کہ جہاد سے جی چھپانا ے

إلى قوله تعالى ﴿ ولولا ٰ دفع الله الناس بعضهم ببعض لفسدت الارض ﴾ و سلسله فى غاية البرهان إلى قوله ﴿ و الكافرون هم الظالمون ﴾ و فى الموضح إلى قوله الله الله الله الله المتبادر اذ ﴿ مثل الذين ينفقون أموالهم فى سبيل الله ﴾ و هو المتبادر اذ ﴿ لا إكراه ﴾ ننى ماض اى ما وقع فى الدين ليس باكراه لا نهى مستقبل -

٢٧ – قوله تعالى ﴿ ليسوا سوآ من أهل الكتاب امه قائمة يتلون اليت الله آنا الليل وهم يسجدون ﴾ من آل عمران قال فى المظهرى و ايضاً صيغة يتلون للجمع و التالى فى صلوة العشا انما هو الامام دون القوم الا مجاذا و هذه نكتة جيدة و عليه سياق ﴿ فاقرأوا ما تيسر من القرآن ﴾ و فيه من ص ٣٩٤ ج ١ استدلال على انه لم يكن اطلاق ابن الله مستندا إلى الكتاب \_

٧٣ - قوله تعالى ﴿ أَلَنَ يَكَفَيْكُمْ أَنْ بَمَدَكُمْ رَبُّكُمْ بِثَلَاثُهُ آلَآف مِن المَلاثِكَةَ

منزلین ، بلی ان تصبروا و تتقوا و یاتوکم من فورهم هذا بمددکم ربکم بخمسة

<sup>=</sup> عبث ہے موت نہیں چھوڑتی ۱۲ (موضح القرآن)

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى ﴿ولولا دفع الله الناس﴾ الآية \_ (ف) نادان لوگ كهتے هيںكه لڑائى كرنى نبيوں كا كام نهيں \_ اس قصه سے معلوم هوا كه جهاد هميشه رها ہے اور اگر جهاد نه هو تو مفسد لوگ ملك ويران كرين ۱۲ ( موضح القرآن )

<sup>(</sup>۲) قوله تعالى ﴿ مثل الذين ينفقون ﴾ الآية ـ اب پهر يهاں سے جهاد كا مذكور ہے ـ اور الله كى راہ ميں خرچ كرنے كا ١٢ ( موضح القرآن )

آلاف من الملائكة مسومين مع ان الامداد بخمسة ليس بتا بل هو مشروط بلى فيه للتخلص لما بعده لا لايجاب ما قبله فاعتبره، بقيت آية الانفال و فيها الوعد من الله بخلاف الآية الاولى من آل عمران فليس فيها تصريح بالوعد وكلها ببدر فان احدا وحاله لا يناسب انزالهم و في الكشاف من الانفال ان مردفين متبعون غيرهم من الملائكة \_

75 – قوله تعالى ﴿ وَجَهَ عَرَضُهَا السَّمَـُونَ وَ الْاَرْضَ ﴾ لما كانت الجنة فوق السّأوات كقبة فوق قبة حاذى بين الداخل و الحنارج كالدوائر على مركز واحد و فى الكشاف عن ابن عباس رضى الله عنهما كسبع سماوات و سبع ارضين لووصل بعضها ببعض و اليواقيت ص ٣٢٨ و راجع ما ذكره فى المظهرى فيه من حيز الجنة و النار ص ١٥٠ ج ١-

(۱) قوله تعالى ﴿ و جنة عرضها السموات و الارض ﴾ قال الامام ابو طاهر القزويني في كتابه سراج العقول في الباب الخامس و الثلاثين منه اعلم ان الجنة او سع من الساوات و الارض و ذلك قوله تعالى ﴿ و جنة عرضها السموات و الارض ﴾ ذكر المفسرون في معنى عرضها و جوها و فسروها بالعرض الذي هو ضد الطول ثم اشكل عليهم ان الجنة بعرضها الذي هو مثل عرض الساوات و الارض كيف تسعها السا و زادوا في بيان ذلك بما يزيد اشكالا ولا يحل اشكالا \_ و الذي اراه ان معنى عرضها اظهارها لاهلها بسموتها و ارضها كما عرضت هذه الدنيا بسماواتها و ارضها على اهلها و انه من عرضت المتاع للبيع و مثله بسماواتها و ارضها على اهلها و انه من عرض الله جهنم للكافرين فكذلك عرض الجنة للمؤمنين و هذا امر ظاهر لا اشكال فيه و روى الحاكم = عرض الجنة للمؤمنين و هذا امر ظاهر لا اشكال فيه و روى الحاكم =

70 - قوله تعالى ﴿ وما محمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسل ﴾ قال في البحر ص ٦٨ ج ٣ و في مصحف عبد الله رسل بالتنكير و بها قرأ ابن عباس و قحطان بن عبد الله و وجهها انه موضع تبشير لامر الني صلى الله عليه و سلم و تنظير تيسير لامة في معنى الحيوة ( اى للذين تحيروا بساع خبر موته ) ومكان تسوية بينه و بين البشر في ذلك و هكذا يتصل في اماكن الاقتضاء بالشبي الاقتفاء به و منه ﴿ و قليل من عبادى الشكور وما آمن معه إلا قليل ﴾ إلى غير ذلك ذكر هذا الفرق بين التعريف و التنكير في نحو هذا المساق ابو الفتح آه إما التسلية في المثالين فظاهر لانه لما كان من سنـة الله تقليل بسط الهداية ففيه تسلية للهداة و اما فيما نحن فيه فيحوج إلى عناية و اعتبـار مفهوم ای خلت من قبله رسل و بنی قلیل کعیسی علیه السلام و محمد صلى الله عليـه و سلم واحد منهم و بالجملة هو كقولنا خرج من هذه البلدة علما لا نحو جانى علما. فالمراد رسل من بني آدم لا رسل من بين المرسلين و يحتمل ان يريد انهم كانوا قليلين فان الكرم قليل و هذا منهم

<sup>و صححه ان أعرابياً قال يا رسول الله ارأيت قوله تعالى ﴿ و جنة عرضها السماوات و الارض ﴾ فاين النار؟ فقال رسول الله عليه و سلم ارأيت الليل اذا جاء فاين يكون النهار قال الله اعلم فقال كذلك الله يفعل ما يشاء فان قيل فما معنى قوله ﴿ عرضها السهاوات و الارض ﴾ جعل السهاوات و الارض عرضها فالجواب هذا جائز في اللغة كما قال الشاعر هو وجه نوره البدر التهام اى كنور البدر فيكون المعنى هنا كعرض السها و الارض تصديقه ما في سورة الحديد من قوله ﴿ و جنة عرضها كعرض السهاء و الارض م ١٥٨ ﴾ اليواقيت ص ١٦٦ ج ٢ )</sup> 

و التسلية كما يكون بكون كثير على شأنه كذلك يكون بان الخيار قليل كابل مائة لاتكاد تجد فيها راحلة فقد ميزه الله بان جعله منهم و هذا يكنى فى التسوية ثم فى التسلية و يراجع البحرا ص ١٠٥ ج ٧ و ص ٤٦٨ ج ٨ ولو قرر مراد ابى الفتح كما فى ص ١٢٣ ج ٣ ( فان كذّ بوك فقد كذّ ب رسل من قبلك ﴾ حيث قبل و نكر رسل لكثرتهم و شياعهم و مرفقبلك متعلق بكذب آه – لكان اوضح فكا نه اراد الشياع ولا يحوج إلى اعتبار الكثرة وهو احس مما فى تلخيص المفتاح اى ذو و عدد كثير و ذوو آيات عظام او اراد ابو الفتح ان المعروف فى رد الكلية الالحلق بامثلة و فده و عدد منها اى مضت بخلافها عدة من الامثلة و هذه هى المحاورة فى الحاق بامثلة و شى بشى لا تجشيم كلية مقابلها فان المخالف اذا زعم كلية فالا حسن نقضها لا غير من معارضة \_ ثم انه لا يحوج تنكير رسل الى اعتبار مفهومه المخالف بان لا يخلو بعضم و يكون بالنسبة إلى بعضهم الاخرين بل هو حكم على

<sup>(</sup>۱) و قال قتادة عزى الله نبيه و سلاه بقوله ﴿ ما يقال لك إلا قد قيل للرسل من قبلك ﴾ و مثله ﴿ كذلك ما أتى الذين من قبلهم من رسول إلا قالوا ساحر او مجنون ﴾ ولما ذكر تعالى الملحدين فى آياته و انهم لا يخفون عليه و الكافرين بالقرآن ما دل على تعنتهم وما ظهر مر تكذيهم و قولهم هل انزل بلغة العجم فقال ﴿ ولو جعلناه قرآنا اعجمياً ﴾ اى لا يفصح ولا تبين معانيه لهم لكونه بلغة العجم او بلغة غير العرب لم يتركو الإعتراض و لقالوا لولا فصلت آياته اى يينت لنا و اوضحت حتى نفهمها ـ ١٢ ( البحر ص ٥٠٢ ح ٧ )

رسل غير معهودين ولا مفهوم له فى انفسهم و دعوى كون جزئى تحت كلى قد تكون لا دليل عليها بخلاف التمثيل فقد لا يحوج الى تبحشم و يكون الحاقا وكلاهما طريقتان من الحجة عند النظار و الاول قياس شمول و ليس مفيداً الابضم الصغرى و الثانى قياس علة وهو كدعوى الشئ بيينة و ثبت \_

ثم محصل الآية تجويز الموت عليه صلى الله عليه و سلم و وقوعه على من خلا و خاطب بمثلها في حق عيسي عليه السلام من المائدة و قال ﴿ ما المسيح ابن مريم إلا رسول قد خلت من قبله الرسل و امه صديقـــة كانا يا كلان الطعام انظر كيف نبين لهم الآيات ثم انظر أبي يوفكون ﴾ فخاطب فى زمانه صلى الله عليه و سلم الموجودين اذ ذاك بما يجوز وقوع الموت على المسيح عليه السلام و مضيه على من خلا فاذن اتحد زمانهما عليهما الصلوة و السلام و وقع حكم تحقق الموت على من خلا من ذلك الزمان وهو واحد لا أنه بالنسبة اليه عليه السلام زمان كونه على الارض كما أنه كذلك بالنسبة اليه صلى الله عليه و سلم فانه مبنى على فرض موته عليه السلام و اخذه من هذه الآية نحو مصادرة على المطلوب و بناء على شي قبل اثباته و اخذه في الدليل مسلمًا من قبل وهو من أغلاط الوهم ولو كان بنا الآية الثانية على موته عليه السلام قبل ذلك لكان العدول الى نحو الاستدلال باكل الطعام وغيره من سمات البشريـة في غاية الساجـة و الركة و جعل البديهي نظرياً و ايقاع الناس في امر موته عليه السلام في مغالطة لا يتخلصون منها ابدآ كما تقول فى رجل قدمات انه يمكن موته كيف يكون مغلطة و مهملا فني الآيتين امكان الموت لمن قيلتا له ثم لوكان في آية ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولَ ﴾ 18.1

لو قوعه على عيسى كانتا متنافيتين فاذا كان زمانهما و احداً جمعنا بينهما و قلنا خلا من كان قبل كليهما ثم ان الحلو هو من الايام الحالية وهو باعتبار الزمان و قد مضى زمانه عليه السلام واذا داتا على حياتهما فى زمان لفقنا كلا من جزئين و قلنا وما محمد آه ما المسيح آه قد خلت من قبلهما \_

وقد كرر الخطاب فى تلك الآيات لأهل الكتاب و بلغ فيه كل مبلغ و مع هذا لم يطبق المفصل ولم يصب المحز بصدع موته عليه السلام و مثله فى اعتبار زمان الخطاب ما فى الاحقاف ﴿ واذكر أخا عاد إذ أنذر قومه با الاحقاف و قد خلت النذر من بين يديه و من خلفه ﴾ ولا يظهر ما فى البحر ص ٦٢ ج ٨ من الوجه الاول و فى الاحقاف ﴿ قل ما كنت بدعا من الرسل ومآ أدرى ما يفعل بى ولا بكم إن أتبع إلا ما يوحلى إلى وما أنا إلا نذير مبين ﴾ فننى ان يكون بدعا منهم ثم انه ليس المراد بالخلو موتهم لانه يريد تمهيد مقدمه ارب سنة ارسال المرسلين قد تقررت من قبله و هذا ايضاً واحد منهم يكون على شانهم لا غير كقوله تقررت من قبله و هذا ايضاً واحد منهم يكون على شانهم لا غير كقوله

<sup>(</sup>۱) تحت قوله ﴿ وَاذَكَرُ الْحَا عَادَ ﴾ الآية ـ و فى ذكر هذه القصة اعتبار لقريش و تسلية للرسول اذكذبه قومه كماكذبت عاد هوداً عليه السلام و الجملة من قوله ﴿ وقد خلت النذر ﴾ وهو جمع مذير ﴿ من بين يديه و من خلفه ﴾ يحتمل ان تكون حالا من الفاعل فى النذر من بين يديه وهم الرسل الذين تقدموا زمانه و من خلفه الرسل الذين كانوا فى زمانه و يكون على هذا همنى من خلفه اى من بعد انذاره و يحتمل ان اعتراضاً بين انذار قومه و ان لا تعبدوا و المعنى و قد انذر من تقدمه من الرسل و من تأخر عنه مثل ذلك فاذكرهم ١٢ (البحر ص ٦٢ ج ٨)

(سنة من قد ارسلنا قبلك ) فيريد انه قد كان قبله رسل ولا يريد به موتهم من اول الامر و الا لفات التمهيد فافهمه فالحلو مضى الشئ من تحت العين مرة و تكرراه و الانقراض و الموت خارج من مفهومه يراجع النهاية ص ٣٥٣ ج ١ و القاموس ص ٣٢٥ ج ٤ و المفردات ص ٣٤٥ ج ١ نعم انما ظهر هذا الانقراض في مثل ﴿ تلك امة قد خلت لها ما كسبت ولكم ما كسبتم ولا تسألون عماكانوا يعملون ﴾ لان سياقها في انه لا تمسك لكم بها فأريد الانقراض من حيث محط الكلام و ههنا اريد تقرر السنة اولاً

<sup>(</sup>١) (خلاً ) ( س ﴿ في حديث الرويا ) اليس كلكم يرى القمر مخلياً به يقال خلوت به و معه و اليه و اخليت به اذا انفردت به ای کلکم يراه منفرداً لنفسه كقوله لا تضارون في رؤيته ( س ه و منه حديث ام حبيبة ) قالت له لست لك بمخلية اي لم اجدك خاليا من الزوجات غيري و ليس من قولهم امرأة مخلية اذا خلت من الزوج (س م و في حديث جابر) تزوجت امراة قد خلا منها ای کبرت و مضی معظم امرها ( و منه الحديث) فلما خلا سني و نثرت له ذابطني تريد انهاكبرت واولدت له ( ه \* و في حديث معاوية القشيري ) قلت يا رسول الله ما آيات الاسلام قال ان تقول اسلمت وجهي الى الله و تخليت التخلي التفـرغ يقال تخلى للعبادة وهو تفعل من الخلو و المراد التبر من الشرك و عقد القلب على الايمان ، (وهي و منه حديث انس) انت خلو من مصيبتي الخلو بالكسر الفـارغ البـال من الهموم و الحلو ايضاً المنفرد ( و منه الحديث ) اذا كنت اماما او خلوا ( هـ ، و منه حديث ابن مسعود ) اذا ادركت من الجمعة ركعـة فاذا سلم الامام فاخل و جهك و ضم = اليها

= اليها ركعة يقال اخل امرك و اخل بامرك اى تفرغ له و تفرد به و ورد فی تفسیره استتر بانسان او بشی وصل رکعــة اخری' و یحمل الاستترار أن لا يراه الناس مصليا أفاته فيعرفوا تقصيره في الصلوة أو لان النــاس اذا فرغــوا من الصلوة انتشروا راجعين فامره ان يستتر بشئ لئلا ليمروا بين يديه ( و في حديث ابن عمر ) في قوله تعـالي ﴿ لَيْقَضَ عَلَيْنَا رَبُّكُ ﴾ قال فخلي عنهم اربعين عاما ثم قال اخسئوا فيها ولا تكلمون اى تركهم و اعرض عنهم (و فى حديث ابن عباس) كان اناس يستحيون ان يتخلوا فيفضوا الى السها يتخلوا من الخلاء وهو قضا الحاجة يعني يستحيون ان ينكشفوا عند قضا الحاجة تحت السها (ص ه و في حديث تحريم مكة) لا يختلي خلاها الحلا مقصور النبات الرطب الرقيق ما دام رطباً و اختلاؤه قطعه و اخلت الارض كثر خلاها فاذا يبس فهو حشيش ( س ﴿ و منه حديث ابن عمر ) كان يختلي لفرسه ای یقطع له الحلا (و منه حدیث عمر و بن مرة) اذا اختلیت في الحرب هام الاكابر اي قطعت رؤسهم ( و في حديث معتمر ) سئل مالك عن عجين يعجن بدروي فقال ان كان يسكر فبلا فحدث الاصمعي به معتمرا فقال او كان كما قال ـــه

راى فى كف صاجه خلاة – فتعجنه و يفزعة الجرير الخلاة الظائفة من الخلا و معناه ان الرجل يند بعيره فياخذ باحدى يديه عشبا و بالاخرى جسلا فينظر البعير اليهما فيلا يدرى ما يصنع و ذلك أنه اعجبتة فتوى امام مالك و خاف التحريم لاختلاف الناس في المسكر فتوقف و تمثل بالبيت (س و حديث ابن عمر ) الخلية ثلاث كان الرجل فى الجاهلية يقول لزوجته انت خلية فكانت تطلق =

= منه وهي في الاسلام من كنايات الطلاق فاذا نوى بها الطلاق وقع يقال رجل خلى لا زوجة له و امرأه خلية لا زوج لها ( س ه ومنه حدیث عمر رضی الله عنه ) انه رفع الیه رجل قالت له امرأته شبهنی فقال كانك ظبية كانك حمامة فقالت لا ارضى حتى تقول خلية طالق فقال ذلك فقال عمر رضى الله عنه خذ بيدها فانها امرأتك اراد بالخلية هنا الناقة تخلى من عقالها و طلقت من العقال تطلق تطلق فهي طالق وقيل اراد بالخلية الغزيرة يوخذ ولدها فيعطف عليه غيرها وتخلي للحي يشربون لبنها و الطالق الناقة التي لاخطام عليها و ارادت هي فخادعته بهذا القول ليلفظ به فيقع عليه الطلاق فقال له عمر خذ بيدها فانها امرأتك ولم يوقع عليها الطلاق لانه لم ينو به الطلاق وكان ذلك خداعا منه (و فی حدیث ام زرع)کنت لك كابی زرع لام زرع فی الالفة ، و الرفاء لا فى الفرقة و الحلاء يعنى انها طلقها و إنا لا اطلقك ( ه ه و في حديث عمران عاملا له على الطائف كتب اليه ان رجالا من فهم كلمونى فى خلايا لهم اسلموا عليها و سألونى أن احميالهم الخلايا جمع خلية وهو الموضع الذي تعسل فيه النحل كأنها الموضع التي تخلي فيهــا أجوافها ( و منه حديث الآخر ) في خلايا العسل العشر ( و في حديث على وخلاكم ذم مالم تشردوا يقال افعل ذالك وخلاك ذم اى اعذرت و سقط عنك الذم ( و في حديث بهز بن حكم ) انهم ليز عمون انك تنهى عن الغي و تستخلي به اى تستقل به و تنفرد ( و منه حديث ) لا يخلو عليها احد بغير مكة الالم يرافقاه يعني الما واللحم اي ينفردبهما يقال خلي' و أخلي' و قيل يخلو يعتمد وأخلي' اذا انفرد ( س ه و منه الحديث ) فاستخلاه البكاء اى انفرد به و منه قولهم أخلى = فلان [[13]

= فلان على شرب اللبن اذا لم يأكل غيره قال ابو موسى قال ابو عمر وهو بالخاء المعجمة و بالحاء لا شيى ١٢ ( نهاية ص ٣٥٥ )

(٢) ( خلا ) المكان خلوا و خلا و اخلى و استخلى فرغ و مكان خلا ما فيه احد و إخلاه جعله او وجده خالياً و خلا وقع في موضع خال لا يزاحم فيه كأخلي وعلى بعض الطعام اقتصر و استخلى المك فاخلاه و به و استخلی به و خلا به و الیـه و معه خلوا و خلا و خلوة سأله ان یجتمع به فی خلوه ففعل و آخلاه معه و وجدهما خلوین بالکسر خالیین وکغی الفارغ ج خلیون و اخلیا و من لا زوجة له او الحلو بالكسر الخلي ايضاً وهي خلوة و خلوج اخلاء و الحالى العرب و العربة ج اخلاً و خلى الامر و تخلى منه و عنه و خالاه تركه و الخلية و الخلى ما يعسل فيه النحل او مثل الراقود من طين او خشبة تنقر ليعسل فيها او اسفل شجرة تسمى الخزمة كانه راقود و الحلية من الابل المخلاة للحلب او الني عطفت على ولد او خلت من ولدها فتستدر بغيره ولا ترضعه بل تعطف على حوار تستدر به من غير ارضاع او التي تنتج وهي غزيرة فيجر ولدها من تحتها فيجعل تحت اخرى و تخلي هي للحلب او ناقة او ناقتان او ثلاث يعطفن على واحد فيدررن عليه فيرضع الولد من غير واحدة و يتخلى اهل البيت بما بتى اى يتفرغ و المطلقـة مر. عقال و السفينة العظيمة أو التي تسير من غير أن يسيرها ملاح أو التي يتبعها زورق صغير وكنـاية عن الطلاق وخلا مكانه مات ومضي و عن الامر ومنه تبرأ وعن الشيئ ارسله و به سخر منه و خلا من حروف الاستشناء و انا منه فالج بن خلاوة بالفتح اى خلاء برى و الخلاوة بطن من تجيب منهم مالك بن عبيد الله بن سيف الخلاوي و الخلاء =

فيقاس بها فهذا اللفظ جا في كلا المرادين وكثر في المراد الاول سنة الله الني قد خلت و قد خلت سنة الاولين و قد عبر في الاحقاف بالحلو كما مرة و عبر عنه في فصلت بالمجئ ﴿ فَانَ أَعْرَضُوا فَقُلَ أَنْذُرْتُكُمْ صَاعْقَةً مثل صاعقة

- = المتوضا و المكان لا شئ به و خلاءك اقبى لحيائك اى منز لك اذا خلوت فيه الزم لحيائك و جانى خلو زيد اى خلوهم منه اى خالين منه ١٢ ( قاموس ص ٣٢٥ ج ٤ )
- (٣) (خلا) الحلا المكان الذي لاساتر فيه من بنا و مسكن و غيرهما و الحلو يستعمل في الزمان و المكان لكن لما تصور في الزمان المضي فسر اهل اللغة خلا الزمان بقولهم مضى و ذهب قال ﴿ و ما محمد إلا رسول قد خلت من قبلهم المثلات ، تلك امة قد من قبلكم سنن إلا خلا فيهما نذير ، إلا مثل أيام الذين خلوا من قبلهم ، و إذا خلوا عضوا ، يخل اكم وجه أبيكم ﴾ اى تحصل لكم مودة ابيكم و اقباله عليكم و خلا الانسان صار خاليا و خلا فلان بفلان صار معه في خلا و خلا اليه انتهلي اليه في خلا قال ﴿ و إذا خلوا إلى شياطينهم ﴾ و خليت فلانا تركته في خلا ثم يقال لكل ترك تخلية فحلوا سبيلهم و ناقة خلية عنلاة عن الحلب و امرأة خلية عنلاة عن الزوج و قبل للسفينة المتروكة بلا ربان خاية و الحلي من خلاة الهم نحو المطلق في قول الشاعر ـــه تطلقه طوراً و طوزا تراجع \_ــ في قول الشاعر ـــه تطلقه طوراً و طوزا تراجع \_ـ و الحلا الحشيش المتروك حتى يبس و يقال خليت الحلا حززته و خليت و الحلا الحشيش المتروك حتى يبس و يقال خليت الحلا حززته و خليت

و الخلا الحشيش المتروك حتى يبس و يقال خليت الحلا جززته و خليت الدابة جررت و منه استعير سيف يختلى اى يقطع ما يضرب به قطعه للخلا ١٢ ( مفردات ص ٣٤٥ "ج ١ )

عاد و ثمود إذ جاءتهم الرسل من بين أيديهم و من خلفهم ﴾ فسوى بين الخلو و الجبى و الحاصل انه الحاق فى تحقق الوجود على طريقة وضع المقدم ليفيد وضع التالى لا فى تحقق الموت ، ثم ان الخطاب مع المخلصين الذين كانوا تحيروا فى الامركما يدل عليه السياق بانه رسول من الرسل قد خلوا و بقيت شرائعهم ولم بكن مر موتهم موت سنتهم فقيم تحيركم و فى آية المسيح لما لم تكن للموت فهى للالحاق بسنة قد تقررت وهى عدم كون الرسل آلهة لا فى الموت و فى آية محمد قوله ﴿ أَفْنَ مات او قتل ﴾ للاستنتاج لا التفصيل فلا يقال ان الخلوا نحصر فيها ثم اللام للجنس اى هو الدخيل فى الحط لانه عنون برسول و رسل لكن الجنس لا بنا فى الاستعراق و انما الفرق فى اعتبار المحط لا فى الوقوع ...

77 - قوله تعالى ﴿ و قالوا لو نعلم قتالاً لاتبعناكم ﴾ ما ذكره فى الموضح فى ص ٧١ لطيف جداً اى ما هو بقتال حتى نقاتل و انما هو سو تدبير فصاروا بهذ اللفظ اقرب للكفر من الايمان و ذكر فى ص ٥ ان النفاق هو النردد و ص ص ١٩٠٠ -

<sup>(</sup>۱) قوله تعالی ﴿ لو نعلم قتالا لانبعناکم ﴾ (ف) یه بھی منافقون کا کلام تھا کہ ہم کو معلوم ہو الڑائی یعنی ظاہر میں کہا کہ جسوقت الڑائی دیکھیں گے تو شامل ہونگئے یا کہا کہ ہم لڑئی کے قائد ہے سے واقف نہیں اور دل میں طعن دیا کہ ہماری مشورت نہیں مانتے ان کو لڑائی معلوم نہیں ۔ اسی لفظ سے کفر کے قریب ہوگئے ۔ اور ایمان سے دور ۱۲ (موضح)

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى ﴿ او كصيب من السماء \_ الى قوله \_ وإذا اظلم عليهم =

- = قاموا) (ف) یعنی دین اسلام میں آخر سب نعمت ہے، اور اول کچھ محنت ہے، جیسے مینہ آخر اسی سے آبادی ہے اور اول کچھ محنت ہے ، جیسے مینہ آخر اسی سے آبادی ہے اور اول کڑك اور بجلی ہے اور جو لوگ منافق ہیں وہ اول کی سختی سے ڈر جاتے ہیں اور ان کو آفت سامنے آتی ہے اور جیسے بجلی میں کبھی اجالا ہے اور کبھی اندھیرا ہے اسی طرح منافق کے دل میں کبھی اقرار ہے اور کبھی انکار (فائدہ) اللہ تعالی نے شروع میں کبھی اقرار ہے اور کبھی انکار (فائدہ) اللہ تعالی نے شروع سورت سے یہاں تک تین لوگون کا احوال فرمایا ، اول موہ رب دوسر سے کافر جن کے دل پر مہر ہے یعنی قسمت میں ایمان نہیں تیسر سے منافق جو دیکھنے میں مسلمان ہیں اور دل ان کا ایك طرف نہیں ۱۲ (موضح)
- (٣) قوله تعالى ﴿ الذين يتربصون بكم فان كان لكم فتح من الله قالوا الم نكن معكم و إن كان للكافرين نصيب قالوا ألم نستحوذ عليكم و نمنعكم من المؤمنين ﴾ الآية ـ (ف) اس سے معلوم هوا كه جو شخص راه حق ميں هو اور گمراهوں سے بھى بنائے ركھے يه بھى نفاق ھے ١٢ ( موضح )
- (٤) لعل المراد قوله تعالی ﴿ یحلفون بالله لکم لیرضوکم ﴾ (ف) کسی وقت حضرت صلی الله علیه و سلم ان کی دغا بازی پکڑنے تو مسلمانون کے رو برو قسمیں کھانے که همارے دل میں بری نیت نه تھی تاکه ان کو راضی کرکے اپنی طرف کریں نه جاناکه یه فریب بازی خدا اور رسول کے ساتیم کام نہیں آئی ( موضح ) او قوله تعالی و لئن سالتھم لیقولن إنما کنا نخوض و نلعب قل أبا لله و آیاته و رسوله

= و رسوله کنتم تستهزؤن ﴾ (ف) جوکوئی دین کی باتوں میں ٹھٹھا کرے اگرچه دل سے منکر نه هو وه کافر هوا نہیں تو منافق البته هوا۔ دین کی بات میں ظاهر و باطن با ادب رهنا ضرور هے ١٢ موضح ، جامع » •

\*\*\*

## سورة النساء

٦٧ – قوله تعالى ﴿ فان شهدوا فامسكوهن فى البيوت حتى يجعل الله لهن سبيلا ﴾ شرحه حديث مسلم خذوا عنى خدوا عنى ، و آيات فى كتمان اليهود آية الرجم و كشف الله تعالى اياها ـ

ما على المحصنات من العذاب ﴾ ص ' ٢٢٣ ج ٣ - كما سيق الكلام من الاول فى ترغيب نكاح الحرائر و قال ﴿ و من لم يستطع منكم طولا أن ينكح المحصنات المؤمنات فيها ملكت أيمانكم من فتياتكم المؤمنات ﴾ و قال بعده ﴿ فانكحوهن باذن أهلهن ﴾ وهم الموالى و قال ﴿ و آ توهن اجورهن بالمعروف ﴾ فذكر المهر ثم قال ﴿ فاذا احسن ﴾ الآية \_ وهو شرط جا بعد قوله تعالى ﴿ فانكحوهن ﴾ فكائه قيل فاذا احسن بالنكاح فان اتين بعد قوله تعالى ﴿ فانكحوهن ﴾ فكائه قيل فاذا احسن بالنكاح فان اتين و اجابهم بما دل أن التزوج و لذا سأل الصحابة عن الامة اذا زنت ولم تحصن و اجابهم بما دل أن التزوج قيد فى الحد فافهمه فان الكلام قد مناك فى النزوج كما من لا أن التزوج قيد فى الحد فافهمه فان الكلام قد السلمة عليها نصف حد الحرة المسلمة و قد ضعف هذا القول بان المسلمة عليها نصف حد الحرة المسلمة و قد ضعف هذا القول بان المسلمة عليها نصف حد الحرة المسلمة و قد ضعف هذا القول بان =

الصفة

= الصفة لهن بالايمان قد تقدمت في قوله ﴿ مَنْ فَتَيَاتُكُمُ المؤمنات ﴾ و فكيف يقيال في المؤمنات فاذا اسلمن قاله اسماعيل القاضي و قال ابن عطية ذلك غير لازم لانه جائر ان يقطع في الكلام ويزيد فاذاكن على هذه الصفة المتقدمة من الايمان فان اتين فعليهن و ذلك سائغ صحيح انتهى و ليس كلامه بظاهر لان اسلمن دخلت عليه اداة الشرط فهو مستقبل مفروض التجدد و الحدوث فيما يستقبل فلا يمكن أن يعبر به عرب الاسلام لأن الاسلام متقدم سابق لهن ثم انه شرط جاء بعد قوله تعالى ﴿ فَانْكُحُوهُن ﴾ فكأ نه قيل فاذا احصن بالنكاح فان اتين و من فسر الاحصان هنا بالاسلام جعله شرطاً في وجوب الحد فلو زنت الكافرة لم تحد و هذا قول الشعبي و الزهري و غيرهما و قد روى عن الشافعي و قالت فرقة هو التزويج فاذا زنت الامة المسلمة التي لم تنزوج فلا حدّ عليها قاله ابن عباس و الحسن و ابن جبير و قتادة و قالت فرقة هو التزوج وتحدّ الامة المسلمة بالسنة تزوجت او لم تتزوج بالحديث الثابت فی صحیح البخاری و مسلم وهو انه قبل یا رسول الله الامة اذا زنت ولم تحصن فاوجب عليها الحد قال الزهرى فالمتز وجة محدودة بالقرآن و المسلمة غير المنزوجة محدوده بالحديث و هذا السؤال من الصحابة يقتضي انهم فهموا أن معني فاذا احصن تزوجن وجواب الرسول يقتضي تفرير ذلك ولا مفهوم لشرط الاحصان الذي هو النزوج لانه وجب عليـه الحد بالسنة و ان لم تحصن و انما نبه على حالة الاحصــان الذي هو النزوج لئلا يتوهم ان حدما اذا تزوجت كحد الحرة اذا احصنت وهو الرجم فزال هذا التوهم بالاخبار انه ليس عليها الا نصف الحد الذى يجب على الحرائر اللواتى لم يحصن بالنزويج وهو الجلد خمسين و المراد =

كان فى النروج و وجهه فى الموضح و غيره بنكتة اخرى ص' ١٦٩ ج ٢ فائدة شرط الاحصان فى قوله تعـالى ﴿ فاذا احصن فان أتين بفـاحشة

العذاب الجلد قوله تعالى ﴿ وليشهد عذابهما طائفة من المؤمنين ﴾ ولا يمكن ان يراد الرجم لان الرجم لا يتنصف و المراد بفاحشة هنا الزنا بدليل الزام الحد و الظاهر انه يجب نصف ما على الحرة من العذاب و الحرة عذابها جلد مائة و تغريب عام فحد الامة خمسون و تغريب ستة اشهر و الى هذا ذهب جماعة من التابعين و اختاره الطبرى و ذهب ابن عباس و الجمهور الى انه ليس عليها الاجلد خمسين فقط ولا تغرب فان كانت الالف و اللام فى العذاب لعهد العذاب المذكور فى القرآن فهو الجلد فقط و ان كانت للعهد فى العذاب المستقر فى الشرع على الحرة فهو الجلد و التغريب \_ ١٢ ( البحر ص ٢٢٣ ج ٣ )

(۱) فان قيل فما فائدة شرط الله الاحصان في قوله ( فاذا أحصن ) وهي محدودة في حال الاحصان و عدمه ؟ قيل له لما كانت الحرة لا يجب عليها الرجم الا ان تكون مسلمة متزوجة اخبر الله تعالى انهن وان احصن بالاسلام و بالتزويج فليس عليهن اكثر من نصف حدّ الحرة ولولا ذلك لكان يجوزان يتوهم افتراق حالها في حكم وجود الاحصان و عدمه فاذا كانت محصنة يكون عليها الرجم و اذا كانت غير محصنة فنصف الحد فأزال الله تعالى توهم من يظن ذلك و اخبرانه ايس عليها الانصف الحد في جميع الاحوال فهذه فائدة شرط الاحصان عند ذكر حدها ولما اوجب عليها نصف حد الحرة مع الاحصان علمنا انه اراد الجلد اذا الرجم لا يتنصف ١٢ ( احكام القرآن ص ١٦٩ ج ٢) فعليهن المهاد الاحصان عليها

فعليهن نصف ما على المحصنات من العذاب ﴾ اى اسلس او تزوجن دفع ان يتوهم افتراق حالها فى حكم وجود الاحصان و عدمه كالحرة و هو يجوز كل المعانى المنقولة كعموم المشترك و حقيقة الاحصان فى باب من المبسوط و لفظ من الموطأ لمحمد فى احصان الامة و قد فسره فى الموضح من و المحصنات و من النور ايضاً شيئاً

79 – قوله تعالى ﴿ وَ الْحَصَنْتِ مِنَ النِّسَاءُ إِلَّا مَا مُلَّكَ أَيَمَانُكُمْ ﴾ اشكل امره على العلنا كما في الهدى لان ظاهره ان ملك اليمين لا يفترق عن ماك المتعة فيلزم ان من ملك امة منكوحة ان يفسد نكاحها على زوجها وقد ذهب اليـه بعض السلف و حمله الشــافـمي رحمـــه الله على الملك بالسبي في الام و لعل تمامه انه خطاب لمجموع المسلمين بالنسبة الى مجموع الكفار لا لكل واحـد و نظير قوله تعـالي ﴿ و إن فاتكم شي من ازواجـكم إلى الكفار فعاقبتم ﴾ و السبب في المهاجرة المسلمة عندهم هو الاسلام كما ذكره فى احكام القرآن من الممتحنة و اوردوا على تعليل الحنفيـة للفرقة بتبـاين الدارين الله خلاف ما او مأ اليــه النص بالاعتبار ولهم أن يقولوا أن السبب في المهاجرة المسلمة هو الاسلام عندنا ايضاً ولذا تقع الفرقة عندنا باسلام احد الزوجين و ابا الاخر وان في دار الاسلام فهذا سبب و السبب في المسبية عندنا هو الملك ايضاً بشرط انتف ملك المتعة عليها وهو عندنا بالاحراز و إذا جامت الآية في حكم دار بالنسبة إلى دار اخرى فهو تباين الدارين فنعديه إلى من هاجرت ذمية او صارت ذمية حيث تبين فهذا سبب ثان ولكن تركوا ذكر الانواع و عللوا بالجنس ولم يكن وقع له الايماء فاوردوا

عليهم ما اوردوا و هذا كاعتراض صاحب التحرير فى اعتبار جنس العلة فى عين الحكم و جواب صاحب المسلم عنه و الحاصل ان مقابلة الدار بالدار هو النباين وان سبيا معاً فقد ملكت و لكن ملك المتعة قد يفترق عن ملك اليمين فى دار الاسلام ـ راجع الهدى ص ٩١ ج ٢ جوهر ـ وقد ذكر التقبيد فى الاحزاب فقال ﴿ وما ملكت يمينك عا أفا الله عليك ﴾

•٧ - قوله تعالى من النسا ﴿ آيابِها الذين آمنوا لا تقربوا الصلوة وأنتم سكارى ﴾ لا بد من تقدم نزوله على آية المائدة على ما يدل عليه سبب نزوله وكذا فيما يرى قوله ﴿ وَلا جَنَّا إلا عابري سبيل حتى تغتسلوا ﴾ كأن الجنابة اعتبرت من النجاسات لا من الاحداث فقط فسيقت مع السكر تنفيراً ثم ان كانت آية المائدة متقدمة على باقى هذه الآية كما اختــاره في المظهري خلافاً لما اختاره ابن كثير فوجهه و الله اعلم ان قوله ﴿ وَلا جَنَّا إلا عامري سبيل حتى تغتسلوا ﴾ لو اقتصر عليه كان موهما لعدم جواز التيمم وكان قد نزل في المائدة قوله ﴿ وَ إِنْ كُنتُم مُرضَى ﴾ آه ـ قبل ذلك فالحق في النساء ايضاً لا للتعليم بل لدفع الوهم و نظير هذا التكرار ما فى آية الصوم فى حكم القضاء ثم قال فى المظهرى وقوله تعالى ﴿ مُرضَى ٰ او عني سفر ﴾ تفصيل للجنب تقدير الكلام و إن كنتم جنباً مرضى' او على سفر ثم عطف على المقدر يعنى ﴿جنباً ﴾ قوله ﴿ أو جا أحد منكم من الغائط ﴾ فعلى مذا فقوله ﴿ و إن كنتم مرضى ﴾ آه ـ من الاحداث كما أن قوله ﴿ أُو جَاءُ أَحَدُ مَنْكُمُ مِنَ الْغَائِطُ ﴾ مِن الاحداث ايضاً وعند فقد ان الماء يصار في كلهـا الى التيمم و اذا اخذنا الملامسة بمعنى المــاشرة فصاعدآ — 1V£ —

فصاعداً لم يتكرر مع ما قبله و الظاهر انه انما ارسل قوله ﴿ و إِن كُنتُم مرضى ۖ ﴾ آه ـ عن قيد الجنابة ليشيع و يحتمل ان يكون فى الحدث الاصغر ايضاً ثم قوله ﴿ أو جاء أحد منكم من الغائط ﴾ يقابل ما قبله اى و إن كنتم مرضى فى صورة الجنابة فلذا جاء باو وكذا جاء بقوله ﴿ أو لا مستم النساء ﴾ ليشيع و يحمله كل على تحقيقه وهو ايضاً مقابل لما قبله فى بعض الصور فجاء باو ايضاً فهو تباين جزئى -

دلك ﴾ لما ذكر عدم المغفرة عن الموت على الكفر فى آيات و اعلن به ويغفر ما دون تركه ههنا لانها شيآن و ان كان حكم الشرك هو الكفر شرعا لكنه لا ينافى تغايرهما فالشرك قد يجتمع مع الاقرار بوجود البارى كما كان ذلك فى مشركى العرب وهم المخاطبون بأمثال هذا فهو كالجرائم و من اكبرها بعد قبول سلطنة سلطان يخلاف الكفر فقد يكون بجحود البارى اصلا و يلحق به الكفر برسله كجحود امارة نواب السلطان فانه كجحود سلطنة عرفا فلم يعامل مع البارى هناك شيئا بخلافه فى الشرك فهذا هو وجه تخصيصه بالذكر لا ان الكفر اهون ولما كان الكفر في اللعمة للحادة و المشاقمة و المجحود و عنون به فكيف بننى المغفرة بعده و اى حاجة اليه بخلاف ما اذا عنون بوصف الشرك و رعاية حقائق اللغة و العنوانات مهتم فى القرآن فاعله -

مذاهب الشرك من كلام الامام الرازي رحمه الله ص ٢٧٦ ج٧

<sup>(</sup>۱) تحت قوله تعالى ﴿قُلُ ادْعُوا الَّذِينَ زَعْمَمُ مِنْ دُونَ اللهِ لَا يَمْلَكُونَ ﷺ - ١٧٠٥ -

بحيث يظهر منه انه ما السبب الطبعي عندهم \_

∨۷ – قوله تعالى ﴿ وما أرسلنا من رسول إلا ليطاع باذن الله ﴾
 فيه تفسير الرسول ص' ۲۸۳ ج ۳ –

- مثقال ذرة فى السماوات ولا فى الارض ﴾ الآية \_ و قال ابو عبد الله
   الرارى المذاهب المفضية الى الشرك اربعة \_
- (الف) قائل ان الله خلق الساوات و جعل الارض و الارضيات فى حكمها و نحن من جملة الارضيات فنعبد الكواكب و الملائكة الساوية وهم النهنا و الله الههم فابطل بقوله (لا يملكون مثقال ذرة فى الساوات) كما اعترفتم ( ولا فى الارض ) خلاف ما زعمتم ـ
- (ب) و قائل السهاوات من الله استبداداً و الارضيات منه بواسطة الكواكب فانه تعالى خلق العناصر و التركيبات التى فيها بالانصالات و حركات و طوالع فجعلوا مع الله شركا فى الارض و الاولون جعلوا الارض لغيره فابطل بقوله ﴿ وما لهم فيهما من شرك ﴾ اى الارض كالسه لله لا لغيره ولا لغيره فيهما نصيب ـ
- (ج) و قائل التركيبات و الحوادث من الله لكن فوض الى الكواكب و فعل الماذون ينسب الى الآذن و يسلب عن المأذون له فيـه جعلوا الساوات معينة لله فابطل بقوله ﴿ و ما لهم منهم من ظهير ﴾
- (د) وقائل نعبد الاصنام الني هي صور الملائكة ليشفعوا لنا فابطل بقوله ﴿ وَلَا تَنفَعَ الشَّفَاعَةَ ﴾ الجملة \_ وال في الشَّفَاعَة الظَّاهِرِ انها للعموم اي شفاعة جميع الخلق و قيل للعهد اي شفاعة الملائكة التي زعموها شركاء و شفعاء ( انتهى و فيه بعض تلخيص ) بجر ص ٢٧٦ ج ٧ -
- (۱) و قال ابو عبد الله الرازى و الآية دالة على انه لا رسول الا و معه == - ١٧٦ – [٤٤] قوله

γγ – قوله تعالى ﴿ فَا لَكُمْ فَى المُنافقينَ فَتُتَيْنَ ﴾ صدر الكلام بحكم المنافقين ثم ضمنه حكم الهجرة و قال ﴿ فلا تتخذوا منهم اوليا على يهاجروا في سبيل الله ﴾ ثم ذكر القتل لمن تولى ثم استشى القوله ﴿ إلا الذين يصلون إلى قوم بينكم و بينهم ميشاق ﴾ الآية ـ نحو ما وادع رسول الله صلى الله عليه و سلم هلال بن عويم الاسلى او سراقة بن مالك المدلجي كا عند المظهري و ابي جعفر النحاس و راجع الوفا ص ٥٥١ ج ١ و الكنز الكنز

<sup>=</sup> شريعة (يكون مطاعا فى تلك الشريعة و مطبوعا فيها ، اذ لو كان لا يدعوا الا الى شرع من قبله لم يكن هو فى الحقيقة مطاعا بل المطاع هو الرسول المتقدم الذى هو الواضع لتلك الشريعة و الله تعالى حكم على كل رسول بانه مطاع انتهى ملا يعجبي قوله الواضع لتلك الشريعة و الاحسن ان يقال الذى جا بتلك الشريعة من عند الله ( البحر المحيط ص ۲۸۳ ج ٣ )

<sup>(</sup>۱) عن الحسن ان سراقية بن مالك المدلجي حدثهم ان قريشا جعلت في رسول الله صلى الله عليه و سلم و ابي بكر رضى الله عنه اربعين اوقية فييها نا جالس اذ جائن رجل فقال ان الرجلين الذين جعلت قريش فيهها ما جعلت قريب منك بمكان كذا وكذا فاتيت فرسى وهو فى المرعى فنفرت به ثم اخذت رمحى فركبته فجعلت اجر الرمح مخافة ان يشركني فيها اهل الما فلما رأيتهما قال ابو بكر هذا باغ يغينا فالتفت الى النبي صلى الله عليه و سلم فقال اللهم اكفناه بما شئت قال فوحل فرسى و انا لني جلد من الارض فوقعت على حجر فانقلب فقلت ادع الذي فعل بفرسي ما ارى ان يخلصه و عاهده على ان لا يعصيه

ص ۲٤١ج ١ او كما عند ابن كثير' ص ١٥٦ ج ٣ او هم بنو خزيمة

= فدعا له فحلص الفرس فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم أراهنه انت لى فقلت نعم قال فهلهنا قال فعمى عنا الناس و اخذ رسول الله صلى الله عليه و سلم الساحل مما يلي البحر فكنت اوَّل النهار لهم طالباً و آخر النهار لهم و قال لى اذا استقررنا بالمدينه فان رأيت ان تاتينا فاتنا فلما قدم المدينة و ظهر على اهل بدر و احد و اسلم الناس و من حولهم بلغني انه يريد أن يبعث خالد بن الوليد الى بني مدلج ، فأتيته فقلت له انشدك النعمة فقال القوم مه: فقيال رسول الله صلى الله عليه و سلم دعوه فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ما تريد؟ فقلت بلغي انك تريد ان تبعث خالد بن الوليد الى قومى فانا احبّ أن تدعوهم فان اسلم قومهم اسلموا معهم وان لم يسلموا لم يخشن صدور قومهم عليهم فاخذ رسول الله صلى الله عليه و سلم بيد خالد بن الوليد فقال له أذهب معه فاصنع ما يريد فان اسلمت قريش اسلموا معهم فانزل الله تعالى ﴿ وَدُوا لُو تكفرون كما كفروا ﴾ حتى بلغ ﴿ إلا الذين يصلون ﴾ الآية \_ قال الحسن فالذين حصرت صدورهم بنو مدلج فن وصل الى بني مدلج من غيرهم كان في مثل عهدهم ( ش و ابن ابي حاتم و ابن مردويه و ابو نعيم في الدلائل) و سنده حسن (كنز ص ٢٤١ ج ١)

(۱) ثم استثنى الله من همؤلا فقال ﴿ إلا الذين يصلون إلى قوم بينكم و بينهم و بينهم ميشاق ﴾ اى الا الذين لجئوا و تحبزوا إلى قوم بينكم و بينهم ميثاق مهادنة او عقد ذمّة فاجعلوا حكمهم كحكمهم و هذا قول السدى و ابن زيد و ابن جرير و قد روى ابن ابى حاتم حدثنا ابو سلة حدثنا و ابن خرير و قد روى ابن ابى حاتم حدثنا ابو سلة حدثنا حماد بن سلة عن على بن زيد بن جدعان عن الحسن ان سراقة = ماد بن سلة عن على بن زيد بن جدعان عن الحسن ان سراقة و بنو

و بنو بكر ثم ذكر وجه عدم القتال معهم و هو اعتزالهم عن قتالنا و لعله عند الاعتزال لا يجب القتال و ان جاز و هذا بنا على ان قوله تعالى ﴿ و القوا اليكم السلم ﴾ تقديم السلم لاصلح على الضابطة ثم لما ذكر قتل هؤلا ذكر في المقابلة ﴿ وما كان لمؤمن أن يقتل مؤمنا إلا خطأ ﴾ فسد هذا الباب ذكر الجصاص عن بعضهم ان الاستثنا متصل في قتل مسلم بظن انه حربي ثم رده بانه ليس خطأ عند القاتل و يمكن ان يجاب بان عنده انه ظهر مسلماً تجعله الشريعة خطأ فاذن هو عمد مبنى على الخطأ و لهذا الاعلام استثنى متصلا و عليه ما في شرح السير و المستثنى منه هو القتل بالاختيار لا القتل بالعمد

ابن مالك المدلجى قال لما ظهر النبى صلى الله عليه و سلم على الهل بدر واحد و اسلم من حولهم قال سراقة بلغى انه يريد ان يبعث خالد ابن الوليد الى قومى بنى مدلج فأتيته فقلت انشدك بالله النعمة فقالوا مه فقال النبى صلى الله عليه و سلم دعوه ما تريد قال بلغى انك تريد ان تبعث الى قومى و انا اريد ان توادعهم فان اسلم قومك اسلموا و دخلوا فى الاسلام و ان لم يسلموا لم تجز بقلوب قومك عليهم فاخذ رسول الله صلى الله عليه و سلم بيد خالد بن الوليد فقال اذهب معه فافعل ما يريد فصالحهم خالد على ان لا يعينوا على رسول الله صلى الله عليه و سلم و ان اسلمت قريش اسلموا معهم فانزل الله تعالى ﴿ ودّوا لو تكفرون و ان اسلمت قريش اسلموا معهم فانزل الله تعالى ﴿ ودّوا لو تكفرون من طريق حماد بن سلمة و قال فانزل الله ﴿ إلا الذين يصلون إلى قوم من طريق حماد بن سلمة و قال فانزل الله ﴿ إلا الذين يصلون إلى قوم بينكم و بينهم ميثاق ﴾ فكان من وصل اليهم كان معهم على عهدهم و هذا انصب لسياق الكلام ( ابن كثير ص ١٥٦ ج ٣)

و الخطأ في عرفِ الفقه ان يريد فعلا فيقع فعل آخر لا هذا الذي في القرآن فسموه خطأ في القصد وكان بما اجازه الشرع بخلاف قتل الابن و حز رقبة المقضى عليه بالرجم و انما هو كالتحرى فى القبلة ثم قوله ﴿ ومن قتل مؤمناً خطأ ﴾ آه ـ ليس على معنى اذا كان الامر مكذا فالحكم هذا و الالذكر الفا. و انما المعنى على طريقة لا يقع هذا و ان وقع فحكمه آه قوله ﴿ فَانَ كَانَ ﴾ أى القتيل ولا يقال ان المرجع المؤمن لتقييده فيما بعد بقوله ﴿ وهو مؤن ﴾ و الفا للتفصيل و التقسيم على الاحوال و ليس المرادان يكون القتيل مقما فى دار الاسلام وهو في النسب من ذلك القوم و الا لكان مهاجراً لم يفرط فلا يهدرد مه بل توضع الدية في بيت المال و ليس النظر في الكلام الي انه لیس له اهل کما کان لمن قبله و انما الوجه اقامته هناك و عدم الهجرة و به انقطعت الولاية كما ذكره فى الانفال لكن لم يسقه ههنـا مساق النعى كما ساقــه هناك ثم ظهر ان المراد المقتول مطلقاً فان كان معاهداً من قوم معاهدين فاهله هم الكفار وكان الحكم فيه عندنا كدية المستامن و ان كان مسلما مهاجراً مِن قوم معاهدين فاهله هم المسلمون و توضع في بيت المــال و لذا سكت عن قيد ايمانه تعميما ثم رايت شيخزاده حام حوله و اوضح منه عند الخفاجي و قال البيضاوي ان كـونه معاهداً كـكونه مسلما حكمـا ولذا وقع التقابل بينهما ـ ثم هل الوجه ان العصمة المقومة بالدار فيسرى الى المال بالاولى اولا بالاولى كما فى فتح القدير او ضرورة الالتباس و الاوّل ذكره الحنفية كما في الهداية لكن لا في المال عموما بل في نحو الربوا و الثاني ذكره الشافعي كما فى فتح البارى و راجع ما اخرجه ابن ابى شيبـة و غيره [63] من

من حاشية المظهري ص ٦٦٩ و يحتمل ان لا تكون الفا في قوله فانكان للتفصيل بان تكون متعلقة بقوله ﴿ و من قتل مومناً ﴾ و شقا له بل متعلقة بما قبل على ما ذكرنا ان الضمير راجع الى القتيل لا الى المؤمنين فكان من مسائل القتيل مطلقاً و من احكامه و على هذا يجرى قوله ﴿ و إن كان من قرم بينكم و بينهم ميثاق ﴾ آه \_ فهذا اى القتيل فى هذه الجملة إذن غير المسلم و أنما هو المعاهد ذكره في المدارك والا لاضطررنا في قوله ﴿ فدية مسلمةٌ الى أهله ﴾ إن أهله هم مر كانوا مسلمين كيلا يلزم التوارث بين المسلم و الكافر وهو بعيد و ان ذكره فى الكبير و ابى السعود مع ما عند البخارى من نكاح من اسلم من المشركات و انما هو استيفاً لاحكام القتيل مطلقــا لا تفصيل احوال القتيل المسلم فقط و راجع الجوهر من دية الذمى و البدائع والمبسوط ثم ذكر بعـد ذلك قتل المؤمن عمداً فاستوعبت الآيات احكام القتليٰ اجمعها و يمكن ان يكون الى قوله ﴿ إِلَّا خطا ۚ ﴾ احكام القتل و جوازه و عدم جوازه ثم من قوله ﴿ و من قتل مؤمناً خطأ ﴾ آه ـ شروع فى احكام القتيل و لزوم الدية و الكفارة ثم عاد فى قوله ﴿ و من يقتل مؤمناً متعمداً ﴾ الى ما قبله ولذا غاير فذكر بصيغـة المضـارع فهو شرط بخلاف قوله ﴿ و من قتل مؤمناً ﴾ آه \_ فهو موصول متضمن للشرط كا نه وقع للماضي فغاير لهذا و الله اعلم \_

وحذف قيد الخطأ فى قوله فان كان من قوم عدولكم فذهب اليه الصاحبان منا كما فى ردّ المحتمار من المستأمن و راجع ردّ المحتمار من ان الحمد الحمد التوارث بين المسلمين و الروض ص ١٧ ج ٢

و فى ردّ المحتار من بحث الامان ان من قتل بمن امنه المسلمون فعلى القاتل الدية و هـذا فى غير المستأمن المعروف و المعـاهد و ابن كثير ص ١٥٩ ج ٣ و راجع الاكليل \_

٧٤ ــ قوله تعالى ﴿ وَ إِنْ كَانَ مَنْ قُومَ بَيْنَكُمُ وَ بَيْنِهُمْ مَيْثَاقَ فَدَيَّةُ مَسَلَّمَةً

إلى أهله ﴾ شرح سـير ص ٨٨ ج ١ ـ انا برئ من كل مسلم يقيم بين اظهر المشركين رد المحتار من التعزير و قطع الطريق وما يوجب القود،

و بطل امان ذمى و اسير و شخص اسلم ثمة ولم يهاجر الينا درمختار – ثم نقل فى البحر عن الذخيرة انه لا يصح امانه فى حق باقى المسلمين حتى كان لهم ان يغيروا عليهم اما فى حقه فصحيح دد المحتار و شرح سير ص ١٩٢ ج ١ و محل عدم الحد بالقطع على المستأمن فيما اذا كان منفردا الما اذا كان مع القافلة فانه يحد ولا يصير شبهة –

فلو على المستأمن فلا حد لكن يلزمه النعزير و الجس باعتبار اخافة الطريق و اخفاره ذمة المسلمين ـ

و يجب قتل من شهر سيفا على المسلمين يعنى فى الحال ـ و ذكر بحثا ان اهل الذمة كالمسلمين

<sup>(</sup>۱) وقوله ﴿ فَانَ كَانَ مِن قُومَ عِدُولَكُمْ وَ هُو مُومِنَ ﴾ اى اذا كان القتيل مومناً ولـكن اولياء من الكفار اهل حرب فلادية لهم و على القاتل تحرير رقبة مومنة لا غير \_ و قوله ﴿ و إن كان من قوم بينكم و بينهم ميثاق ﴾ الآية \_ اى فان كان القتيل اولياء اهل ذمة او هدنة فلهم دية قتيلهم ( ابن كثير ص ١٥٩ ج ٣ )

شرح سير كبير ص ٢٤٢ ج ٣ و ص ٣٤٣ ج ٣ ولو قالوا اعينونا على المسلمين بقتال او بتكثير سواد على ان نخلى سبيلكم لم يحل لهم هذا لانه لا رخصة لهم فى قتال المسلمين بحال \_ ص ٢٤٢ ج ٣ و ان قالوا لهم قاتلوا معنا المسلمين و الا قتلناكم لم يسعهم القتال مع المسلمين \_ و ص ٢٣٦ ج ٣ مع ما ذكر فى ص ٣٣٢ ج ٣ \_

ص ١٣٥ ج ٤ و الذي يوضح الفرق ان امان الخوارج يثبت في حق اهل العدل ص ٩٦ ج ٢ و ص ٣٦٠ ج ١ و ص ١٧٣ ج ١ فكذلك امان اهل العدل يثبت في حق الخوارج عملا بقوله صلى الله عليه و سلم يسعى بذمتهم ادناهم و ص ١٣٣ ج ٤ و في ردّ المحتار اى اذا آمن رجل حر او امرأة حرة كافراً او جماعة او اهل حصن او ينة صح امانهم ولم يجز لاحد من المسلمين قتالهم آه ـ فلانا بالموادعة قد الزمنالهم ترك التعرض و ان لا يظلم احد من المسلمين و الخوارج منهم اه ـ و الذي يظهر ان هذا ادا وادعوا من جانب كافة المسلمين لا من جانبهم فقط ـ و قصة ادى بصير و ابى جندل في الفتح ص ٢٦٠ ج ٥ لعله لانهم لم يكونوا متحيزين الى الامام ولا امان من الاسير ـ كذا يستفاد من شر ص ١١٣ ج ٤ و لكن يراجع ص ٢٤١ ج ٣ و ص ٢٤ ج ٤ ـ

شرح السير ص ٨ ج ٤ لان الدار انما تكون دار حرب و دار ذمة و دار امان بالمنعة ـ و ص ٤٧ ج ٤ و كذلك ان كانت الموادعة مؤبدة و فى الفتح ص ٢٥١ ج ٥ و فى الهندية عن الاختيار اكثر منه و الهداية و الخانية و فى الجوهر باب المهادنة الى غير مدة ص ٢١٤ ج ٢ ذكر فيمه

معاملة خيبر \_ فقيل لا تجاوز عشر سنين على ما فى هـذا الحديث وهو قول الشافعى و الجمهور و شرح سير ص ٥٩ ج ٤ و ص ٢٢ ج ٤ و ص ١٧٧ ج ٤ و كانت الموادعـة موقتـة و ص ٣٠٤ ج ١ و يراجع ص ١٢٧ ج ٦ -

ص ۱۱۱ ج ٤ ولو ان الامام وادع اهل بلدة من اهل الحرب عمال او بغير مال ثم قصدهم مسلم او ذمى بظلم فعلى الامام دفع ذلك عنهم ولو اغار عليهم قـوم من اهل الحرب لم يكن عـلى امام المسلمين ان يدفع ظلمهم عنهم و ص ١١٠ ج ٤ و ص ٢٤٨ ج ٤ لانه لم يصر دار الاسلام بتلك الموادعة ـ ص ١١٣ ج ٤ و لكن الجـواب ان نقول هذا حكم ثبت بالنزام الامام فانمـا يظهر في حق الامام و في حق من كان تحت ولايتـه عين التزم و ص ١١٤ ج ٤ -

ص ۲۱۱ج ؛ فان ابى الا ان يعطوه ذلك نصا اعطوه ذلك و زادوا فى الصلح كلمة تنقض السلح ـ و التورية ص ۱۷۸ ج و ص ۳۸۶ ج ۱ مع ص ۳۱٤ ج ۱ -

ص ٣٠٤ ج ١ و المطلق فيما يحتمل التابيد بمنز لة المصرح بذكر التابيد فكا نهم قالوا آمنونا ابداً \_ و فى الهندية ان النبذ بحسب الامان ان منتشراً و ان من واحد وكذا فى فتح المعين و لكن يراجع شرح السير ص ١٦٦ ج ٤ لكن هذا بحسب فهم المعاهدين يظهر فى النبذ لا غير \_

ص ٩٨ ج ٣ و ان كان الاسراء قد نبذوا الى اهل الحرب بالمحاربة و المسئلة بحالها فلا بأس للستأمنين اذا عادوا اليهم ان يقتلوا من قدروا - المسئلة بحالها فلا بأس للستأمنين اذا عادوا اليهم ان يقتلوا من قدروا - المسئلة بحالها فلا بأس للستأمنين اذا عادوا اليهم ان يقتلوا من قدروا

عليهم، القار مع اهل الحـرب ص ١٧٨ ج ٣ و ص ٢٢٤ ج ٣ و ص ٢٢٨ ج ٣ و ص ٢٢٨ ج ٣ و ص ٢٢٠ ج ٤ و ص ٢٦٠ ج ٤ و ص ٢٦٠ ع و ص ٢٢٠ و ص ٢٢٠ ع و ص ٢١٠ ع و ص ٢٢٠ ع و ص ٢١٠ ع و ص ٢١٠ ع و ص ٢١٠ ع و ص ٢١٠ ع و ص ٢٢٠ ع

ص ۲۰۲ ج فاما المصر الذي الغالب عليه اهل الذمة مثل الحيرة و غيرها ليست فيها جمعة ولا حدود تقام فانهم لا يمنعون من احداث ذلك فيها و ص ۲۰۸ ج ٣ و ص ۱۹۲ ج ٣ و ص ۲۰۵ ج ٣ و ص ۲۰۰ ج ٣ اقامة الحدود على اهل الذمة ص ٢٠٦ ج ١ مع ص ٢٦٠ ج ٣ - ص ٣٢١ ج ٣ ولان المسلمين اذا لم يقدروا على اجراء حكم المسلمين الا برضاء اهل الذمة كان اهل الذمة هم الذين يجرون احكام المسلمين و عدم وجوب الهجرة ص ٣٢٠ ج ٤ و ص ٣٢٣ ج ٤ و ص ٣١٩ ج ٤ و احكام وحوب الهجرة ص ٣٠٠ ج ٤ و ص ٣٢٠ ج ٢ و ص ٣١٩ ج ٢ و احكام

ص ١٧٤ ج ٤ ظهر المسلمون على ارض كان المشركون ظهروا عليها فحضر اصحابها ـ

المسلمين لا بحريها الا المسلمون ـ

وله تعالى ﴿ و من يقتل مؤمنا متعمداً فجزاء جهنم خالدا فيها ﴾ ص ٢٦٦ ج ٣ قال اى ابن عباس رضى الله عنه معنى متعمداً اى مستحلا قلت وجهه ان الاقدام على الكبيرة مالم يشتهر عند الناس ان هناك انفكاكا بينه و بين الاستحلال يبقى الانسان به على الاسلام مع ذلك الفعل لا يكون الا مع استحلال و يظهر ذلك في كلامهم فلا يسئلون في هذا العصر حكم تارك الصلوة و قد يسئلون عمن عقد على منكوحة الغير متعمدا فاذا سئلوا

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى ﴿ و من يقتل مؤمناً ﴾ الآية ـ نزلت فى مقيس بن =

= صبابة حين قتل اخاه هشام بن صبابة رجل من الانصار فاخذ له الرسول صلى الله عليه و سلم الدية ثم بعثه مع رجل من فهر بعد ذلك فى امرما فقتله مقيس ورجع الى مكة مرتداً و جعل ينشد \_\_\_ه

قتلت به فهراً و حملت عقله 🐞 سراة بني النجار ارباب فارع حللت به و تری و ادرکت ثورتی 🐞 و کنت الی الاوثان اول راجع فقال صلى الله عليه وسلم لا اؤ منه في حل ولا حرم وامر بقتله يوم يوم فتح مكة وهو متعلق بالكعبة وهذا السبب يخص عموم قوله تعالى ﴿ و من يقتل ﴾ فيكون حاصاً بالكافر او يكون على ما قال ابن عباس وقال معنى متعمدا اى مستحلا فهـدا يؤول ايضا الى الكفر واما اذا كانت عامة فيكون ذلك على تقدير شرط كسائر التوعدات على سائر المعاصى و المعنى فجزاءه ان جازاه اى هو ذلك و مستحقه لعظم ذنب هذا مذهب اهل السنة و يكون الخلود عبارة في حق المؤمن العاصي عن المكث الطويل لا المقترن بالتـابيد اذ لا يكـون كذلك الا في حق الكفار و ذهبت المعتزلة الى عموم هـذه الآية و انها مخصصة بعمومها لقـوله ﴿ و يغفر ما دون ذلك لمن يشآء ﴾ و اعتمدوا على ما روى عن زيد بن ثابت انه قال نزلت الشديدة بعد الهينة يريد نزلت ﴿ ومن يقتل مؤمنا ﴾ بعد ﴿ و يغفر ما دون ذلك ﴾ فكا ُنه قيل و يغفر ما دون ذلك الا من قتل عمداً وقد نازعوا في دلالة من الشرطية عـلي. العموم \_ و قيل هو لفظ يقع كثيراً للخصوص كقوله ﴿ و من لم يحكم بما أنزل الله فاولئك هم الكافرون ﴾ و ليس من حكم من المؤمنين بغير ما انزل الله بكافر و قال الشاعر ـــه

و من لا يذد عن حوضه بسلاحه ه يهدم ومن لا يظلم الناس يظلم = - ١٨٦ – = واذا سلم العموم فقد دخله التخصيص بالاجماع من المعتزلة و اهل السنة فيمن شهد عليه بالقتل عمدا او أقر بأنه قتل عمدا وآتي السلطان او الاوليا فاقم عليه الحد وقتل فهذا غير متبع في الآخِرة والوعيد غير صائر اليه اجماعا للحديث الصحيح من حديث عبادة انه من عوقب في الدنيا فهو كفارة له ، و هذا تخصيص للعموم و اذا دخله التخصيص فيكون محتصا بالكافر ويشهد له سبب النزول كما قد مناه ولم تتعرض الاية لتوبة القاتل و تكلم فيها المفسرون هنا فقالت جماعة لا تقبل توبته روى ذلك عن ابن مسعود و ابن عمر و ابن عباس رضي الله عنهم وكان ابن عباس رضى الله عنه يقول الشرك و القتل سهمان من مات عليهما خلد وكان يقول هذه الآية مدنية نشخت التي في الفرقان لانها مكيـة وكان ابن شهاب اذا سأله من يفهم منه انه قتل قال له توبتك مقبولة ومن لم يقتل قال لا توبة للقائل و روى عن ابن عباس رضي الله عنه فی تفسیر عبد بن حمید نحو من کلام ابن شهاب و عن سفیان کان اهل العلم اذا سئلوا قالوا لا توبه له وقال الزنخشري و ذلك محمول منهم على الاقتداء بسنة الله في التغليظ و التشديد و الا فكل ذنب بمحو بالتوبة و ناهيك بمحو الشرك دليلا و في الحديث من أعان على قتل مسلم مؤمن بشطر كلمة جاء يوم القيامة مكتوب بين عينيه آيس مر. رحمة الله و العجب من قوم يقرأون هذه الآية و يرون ما فيها و يسمعون هـذه الاحاديث القطعيـة وقول ان عبـاس مع التوبة ثم لا تدعهم اشعبيتهم وطاعيتهم الفارغة واتباعهم هواهم وما يخيل اليهم مناهم ان يطمعوا في العفو عن قاتل المؤمن بغير توبة ﴿ افلا يتدبرون القرآن ام على قلوب اقفالها ﴾ ثم ذكر الله تعالى التوبة في قتل الخطأ لما =

= عسى أن يقع من نوع تفريط في ما يجب من الاحتياط و التحفظ فيه حسم للاطاع و اي حسم و لكن لا حياة لمن تنادي ـ ( فان قلت ) هل فيها دليل على طرد من لم يتب من اهل الكبائر (قلت ) ما ابين الدليل فيها وهو تناول قوله و من يقتل ايّ قاتل كان من مسلم اوكافر تائب او غـير تائب الا ان التائب اخرجـه الدليل فمن ادعى اخراج المسلم غير التـائب فليأت بدليل مثله انتهى كلامـه ، وهو على طريقة الاعتزاليـة والترض لمخالفيـه بالسب والتشنيع و اما قوله ما آبين الدايل فيها فليس ببين لان المدعى هل فيها دليل على خلود من لم يتب من الكبائر و هذا عام في الكبائر و الآية في كبيرة مخصوصة وهي القتل لمؤمن عمداً وهي كونها اكبر الكبائر بعد الشرك فيجوز ان تكون هذه الكبيرة المخصوصة حكمها غير حكم سائر الكبائر مخصوصة كونها اكبر الكبائر بعد الشرك فلا يكون في الآية دليل على ما ذكر فظهر ان قوله ما ابين الدليل منها غير صحيح و اختلفوا في ما به يكون قتل العمد و في الحر يقتل عبداً مؤمناً هل يقتـص منه و ذلك موضح فى كتب الفقه وانتصب متعمداً على الحال من الضمير المستكن في يقتل و المعنىٰ متعمداً قنله و روى عبـدان عن الـكســاني تسكين تا. متعمداً كأنه يرى تو الى الحركات و تضمنت هذه الآيات من البلاغة و البيان و البديع انواعا التتميم في ﴿ وَمِن اصْدَقَ مِن الله حَدَيثًا ﴾ و الاستفهام بمعنى الإنكار في ﴿ فَمَا لَكُمْ فِي الْمُنافقينِ ﴾ و في ﴿ أَتُرِيدُونِ أَنْ تَهْدُوا ﴾ و الطباق في ﴿ أَن تُهـدُوا مِن اصْلِ اللهِ ﴾ و التجنيس الماثل في ﴿ لُو تكفرون كا كفروا ﴾ و في ﴿ بينكم و بينهم ﴾ و في ﴿ حصرت صدورهم ﴾ و فى ﴿فَانَ اعْتَرَلُوكُمْ وَ القُوا إِلَيْكُمُ السَّلُمُ ﴾ و فى ﴿ سبيلا = هل [{\\}

هل استحل اجابوا نعم تعمد و قد او ضحه شیخ مشائحنا الشاه عبد العزیز الدهاوی رحمه الله فی فتح العزیز من البقرة تحت قوله تعالی ﴿ بلی من کسب سیئة و احاطت به خطیئته فاولئك أصحاب النار هم فیها 'خلدون ﴾ لكن تعیین تلك المرتبة بما عبر به هو رحمه الله مشكل فلیفوض الی الله

وكلما أرادوا إلى الفتنة اركسوا فيها فان لم يعنزلوكم ﴾ الآية و الاعتراض في ﴿ ولو شآ الله لسلطهم ﴾ و التكرار في مواضع و التقسيم
 في ﴿ و من قتل ﴾ الى آخره و الحـذف في مواضع - ( بحر ص
 ٢٢٦ ج ٣ ) -

(۱) بلی یعنی چنین نیست که شهارا بر کفر و معاصی شمیا عذاب ابدی نباشد زیرا که کفر مے شایان مغفرت نیست و قاعدهٔ مقرره شریعت است که ﴿ من کسب سیئة ﴾ یعنی هر که کسب کند گذاهے را اگرچم آن گذاه صغیر باشد و کمتر از تحریف کتاب و اخذ رشوت باشد و لفظ سیئة در اصل سیوة بود از سایسؤ که واوی است نه یائی واؤرا یا کردند و یارا دریا ادغام کردند سیئة شد ﴿ و أحاطت به خطیئته ﴾ و احاطه کرد با وگذاه او وحد احاطم آنست که اول آن گذاه از جوارح بدل رسد و تلذذ عظیم ازان بردادر بعد ازان استحسان آن گذاه در دل جاگیرد و انکار قبح آن بخاطر نشیند پس کفر لازم آمد و بدون این حد احاطم نیست زیرا که معنی احاظم آن است که انسان را از هر جهت مستور سازد، و انسان قدرت بر خلاص ازان نباید و گذاه تاوقتیکه اورا مستحسن و مباح نمی داند دل را فرونگرفته است و طاعات را برهم نه زده و خلاص ازان

= به توبه و ندامت ممکن نیست و هر که را گناه احاطم کرد کافر شد ﴿ فاولئـك أصحاب النار ﴾ پس آن گروه ملازمان دوزخند كه هرگز ازان جدًا نمی شوند ﴿ هم فیها اخلدون ﴾ یعنی ایشان دران دوزخ همیشه باشندگانند تا آن مدت که انتها ندارد چم جائے آنکه روز هائے معدودہ باشند زیرا کہ تاوقتیکہ ایشان گناہ می کردند و بدل ازان بنزار میشدند و بر آن ندامت می کردند دل ایشاری گناه گار نود پس گناه ایشان را احاطم مکروه بود نه طاعات ایشان حبط شده و مستور گشته توقع آن بود که بعد از چشیدن عذاب خلاص شوند حالا هيچ وجه خلاصي نماند وچرا عذاب اينها هميشه و جاوید نباشد حالانکه ایشان در طرف مقابل مؤمنین و صالحین افتاده اند ﴿ وَ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمْلُوا الصَّلَّحَـاتُ ﴾ يعني وكسانيكم ايمـان آوردند و عملهائے شائشة کردند پس دلهای ایشان نیز از گناه پاك است و بدن ایشـان نیست نیز بنـــور عمل صــالح منــور لا جرم ﴿ اُولَئُكُ أَصِحَابِ الْجِنَةُ ﴾ يعنى اين گروه ملازمان بهشتند كه جامي قدس و طهارت ست ﴿ هُمْ فَيُهَا 'خَلِدُونَ ﴾ يعني أيشان در أن بهشت همیشه باشند کانند پس چنانکه جزامے این فریق دائم ست غیر منقطع جزامے فریق دیگر کہ در ہر دو امر یعنی عمل و ایمان صالح مخالف ایشان افتاده الد نیز دائم باشد والا تقابل مرتفع شود آری کسانیکم ایمان دارند و عمل صالح ندارند جزامے ایشان مرکب از جزامے هر دو فریق است لیکن باین صورت که اول ایشان را عذاب خواهند كرد باز بدار الشواب نقل خواهند نمـود و اگر بالعكس مي كردند خلاف حکمت می شد که نواخته را نباید انداخت و هر که عمل = و أفوض

و افـوض امرى الى الله ان الله بصير بالعباد مع ما ذكره فى البحـر من'

= صالح دارد و ایمان ندارد بظاهر محتمل ست لیکن فی الواقع محال زیراکه عمل صالح را عمل صالح بودن شروط است با ایمان واذا فات الشرط فات المشروط و لهذا صدقات و خیرات کفار را عمل صالح نتوان گفت اگرچم بصورت مشابهت بعمل صالح دارد چون صورت اسپ چوبین و شیر قالین و لهذا درحق اعمال ایشان آمده که ﴿ أعالهم کسراب بقیعة یحسبه الظمآن مآ ﴾ بالجملة نظام عالم تمام نمی شود مگر بوعده ثواب دائم و عقاب دائم واین وعده مقتضی ایفا است اگر احتمال خلف هم باشد هیچکس بر موجبات ثراب اقدام نکند واز موجبات عقاب نترسد ۱۲ ـ ( تفسیر فتح العزیز سوره بقره ص موجبات عقاب نترسد ۲۰ ـ ( تفسیر فتح العزیز سوره بقره ص

(۱) و مناسبة هذه الآية بما قبلها انه لما حلل ما حلل و حرم ما حرم ثم اتبع بذكر من اخذ مالا من غير وجه و انه ما ياكل فى بطنه الا النار و اقتضى ذلك انتظام جميع المحرمات من الاموال ثم اعقب ذلك بذكر من اتصف بالبر و اثنى عليهم بالصفات الحميدة التى انطووا عليها اخذ يذكر تحريم الدما و يستدعى حفظها و صونها فنبه بمشروعية القصاص على تحريمها و نبه على جواز اخد مال بسببها و انه ليس من المال الذى يؤخذ من غير وجهه وكان تقديم تبيين ما احل الله وما حرم من الماكول على تبيين مشروعية القصاض لعموم البلوى بالماكول لان به قوام البنية و حفظ صورة الانسان ثم ذكر حكم متلف تلك الصورة لان السابقة بعيد منه وقوع دلك وكان ذكر تقديم ما تعم به البلوى اعم السابقة بعيد منه وقوع ذلك وكان ذكر تقديم ما تعم به البلوى اعم

## ص ۹ ج ۲ و ص ۲ ه ۲ و خصوصا =

= و نبعه ايضاً على انه و ان عرض مثل هذا الامر الفضيع لمن اتصف بالبر فليس ذلك مخرجا له عن البر ولا عن الايمان و لذلك ناداهم بوصف الايمان فقال ﴿ 'يايها الذين آمنوا كتب عليكم القصاص في القتليٰ ﴾ ۱۲ ( بحر ص ۹ ج ۲ )

(١) وقد تضمنت هذه الآيات الشريفة ان البر ليس هو تولية الوجوه قبل المشرق و المغرب بل البر هو الاتيان بمـا كافه الانســان من تكاليف الشرع اعتقىاداً و فعلا و قولا فمن الاعتقاد الايمان بالله و املئكته الذين هم و سائط بینه و بین انبیائه و کتبه النی نزلت علی ایدی الملائکة و انبيائه المتقين تلك الكتب من ملائكته ثم ذكر ما جاءت به الانبياء عن الله في تلك الكتب من ايتا المال و اقامة الصلوة و ايتا الزكوة و الايفاء بالعهد و الصبر في الشدائد ثم اخبران من استو في ذلك فهو الصابر المتقى ولما كان تعـالى قد ذكر قبل ما حلل وما حرم ثم اتبع ذلك بمن اخذ مالا من غير حله و وعده بالنار و اشار بذلك الى جميع المحرمات من الاموال ثم ذكر من اتصف بالبر التام و اثني عليهم بالصفات الحميدة التي انطووا عليها اخذ تعالى يذكر ما حرم من الدماء و يستدعي صونها وكان تقديم ذكر الماكول لعموم البلوى بالاكل فشرع القصاص ولم يخرج من وقع منه القتل و اقتص منه عن الايمان الا ترى قد ناداه ياسم الايمان و فصل شيئًا من المكافاة فقال ﴿ الحر بالحر و العبد بالعبد و الانثى بالانثى ﴾ ثم اخبر ذلك انه اذا وقع عفو من الولى و يزيل الاحن لان مشروعية العفـو تستـدعي على الثالث و التحاب و صفـاء البواطن ثم ذكران ذلك تخفيف منه تعالى اذ فيه صون نفس القاتل = - 197 -[{\}] من

= من ص ۱۹۸ ج ۳ و ينبغى ان يعتمد على ما فى روح المعانى فان ما فى فتح العزيز مشكل و الذى يظهران مصداق الآية هو الكافر و ان كانت باعتبار المفهوم اعم كما فى النمـل و الاسراء \_

= بشئ من عرض الدنيا ثم توعد من اعتدى بعد ذلك ثم اخبر ان فى مشروعية القصاص حيوة اذ من علم انه مقتول بمن قتل وكان عاقلا منعه ذلك من الاقدام على القتل اذ فى ذلك اتلاف نفس المقتول و اتلاف نفس قاتله فيصير بمعرفته بالقصاص متحرزاً من ان يقتل فيقتل فيحيى بذلك من اراد قتله و هو فكان ذلك سبباً لحياتهما ١٢ - ( البحر ص ٢٥ ج ٢ )

(۱) تحت قوله تعالى ﴿ إنما التوبة على الذين يعملون السوم بجهالة ثم يتوبون من قريب ﴾ الآية \_ ولا تكون الجهالة هذا التعمد كما ذهب اليه الضحاك و روى عن مجاهد اجماع المسلمين على ان من تعمد الذنب و تاب تاب الله عليه و اجمع اصحاب رسول الله صلى الله عليه و سلم على ان كل معصية هي بجهالة عمداً كانت او جهلا و قال الكلي بجهالة اي لا يجهل كونها معصية و لكن لا يعلم كنه العقوبة و قال عكرمة رضى الله عنه امور الدنيا كلها جهالة يعنى ما اختص بها و خرج عن اطاعة الله و قال الزجاج جهالته من حيث آثر اللذة الفانية على اللذة الباقية و الحظ العاجل على الاجل و قيل الجهالة الاصرار على المعصية و لذلك عقبه بقوله ﴿ ثم يتوبون من قريب ﴾ و قيل معناه فعله غير مصر عليه فاشبه الجاهل الذي لا يتعمد الشي \_

و قال الما تريدي جهل الفعل الوقوع فيه من غير قصد =

٧٦ - قوله تعالى ﴿ إِنَ الذِينَ تَرَفَا هُمَ المُلائِكَةُ ظَالَمَى أَنْفُسُهُمْ قَالُوا فَيْمَ كُنتُم ﴾ الآية - ص ١٤٤ - ظهر لى بعد مدة ان الآية لا تدل على وجوب الهجرة من دار الحرب بمجرد اسم دار الحرب و انما هى دليل على وجوبها اذا لم يتمكن من اقامة دينه هناك و تمكن فى موضع آخر منها و الاحاديث الدالة على عدم الوجوب حيث تمكن من اقامة دينه و مثله ذكر العلما من الحكم فى المسئلة و ص ٤٧٢ -

٧٧ – قوله تعالى فى صلوة الخوف ﴿ فَا ُقْمَتَ لَهُمَ الْصَلُو ٰ أَ ﴾ بنا على القامة الصلوة بحقوقها من جانبه صلى الله عليه وسلم و قوله تعالى ﴿ فليصلوا

= فيكون المراد منه العفو عن الخطأ و يحتمل قصد الفعل و الجهل بموقعه اى انه حرام او فى الحرمة اى قدر هى فيرتكبه مع الجهالة بحاله لا قصد الاستخفاف به و النهاون به و العمل بالجهالة قد يكون عن غلبة شهوة فيعمل لغرض اقتضا الشهوة على طمع انه سيتوب من بعد و يصير صالحا و قد يكون على طمع المغفرة و الاتكال على رحمته و كرمه و قد تكون الجهالة جهالة عقوبة عليه ١٢ ( البحر ص ١٩٨ ج ٣ )

(۱) یه حال فرمایا ان کا جـو کافرون کے ملك میں دل سے مسلمان هیں اور ظاهر نہیں هـوسکتے ان کے ظلم سے تو اگر اپنی کمائی آپ کرتے هیں اور سفر کی تدبیر سے واقف هیں تو ان کا عذر قبول نہیں اور ملك میں جا رهیں زمین الله کی کشادہ ہے اور اگر ناچار هیں پرائے بس میں تو امید ہے کہ معاف هوں (فائدہ) اس سے معلوم هوا کہ جس ملك میں مسلمان کھلا نه رہ سکے وهاں سے هجرت فرض ہے ۱۲ ( موضح القرآن )

معك ﴾ اى كيفها تيسر ولو بغير اقامة الحقوق فاذا كان هذا هو المحط فلعله لا يدل اذن على تمام صلوته ثم قال ﴿ فاذا اطهانتم فاقيموا الصلوة ﴾ اى بادا حقوقها حيث قد اطها نوا و قال الزمخشرى قوله تعالى ﴿ وليهاخذوا حذرهم و اسلحتهم ﴾ هو نحو قوله تعالى ﴿ و الذين تبوّ ؤا الدار و الايمان ﴾ و عليه فيما اظن ﴿ وامسحوا بروسكم و ارجلكم ﴾ و انما قال فيما بعد ﴿ خذوا حذركم ﴾ مفردا لمقابلة ﴿ أن تضعوا اسلحتكم ﴾ و لعله من مجازاة ﴿ العرب لا القرآن و نحوه ﴿ إن أراد أن يهلك المسيح ابن مريم و امه ﴾ -

✓ حقوله تعالى ﴿ فاذكروا الله قياما و قعودا و على جنوبكم ﴾
 كأنه لا يريد الاستمرار عليه بل يريد عدم القصر على حالة كما فى الدعاء
 ص` ٣٤٦ -

و في الكشاف من النساء عن الحسن اخرجه في روح المعاني هل الكتاب € و في الكشاف من النساء عن الحسن اخرجه في روح المعاني ص ١٨٢ ج ٢ ليس الايمان بالتميي و لكن ما وقر في القلب و صدقه العمل اهـ و هذا كلام جزيل بجعل العمل زائدا على عرف اهل المعقول و ان جعل جزءًا على طريقة العرف و هو الذي دعا بعضهم الى تقسيم الاجزاء الى حقيقة و عرفية و مرفية العرف و هو الذي دعا بعضهم الى تقسيم الاجزاء الى حقيقة و عرفية و مرفية و مرفية و مرفية و مرفية و مرفية و مرفية العرف و هو الذي دعا بعضهم الى تقسيم الاجزاء الى حقيقة و عرفية و مرفية و م

<sup>(</sup>۱) یعنی خوف کے وقت اگر نماز میں کو تاہی ہو تو بعد نماز کے اور طرح اللہ کو یاد کرو ایك نماز میں قید یہ ہے کہ وقت ہی پر چاہیے اور اللہ کی یاد ہر حال میں درست ہے ۱۲ (موضح) (۲) قولہ ﴿ و بریدون أن یفرقوا ﴾ الآیة ۔ (ف) یہاں سے ذکر =

و فی ص ۱۰۲ ف ۳ کانه یشیر إلی ان متعلق ﴿ فبما نقضهم ﴾ آه ـ قوله ﴿ حرمنا علیهم طیبات احلت لهم ﴾ و کان قوله ﴿ فبظم ﴾ لیس زائداً علی ما ذکر بل ما ذکر هو الظلم ولذا لم یعطف بالواو وقد یدور بالبال ان جزا و فبما نقضهم ﴾ مع ما عطف علیه یؤخذ من قوله ﴿ بل طبع الله علیها ﴾ و ان جزا و و قولهم إنا قتلنا المسیح ﴾ آه ـ یؤخذ من قوله ﴿ و إن من أهل الکتاب إلا لیؤمن به قبل مؤته ﴾ و فی غایة البرهان ان المتعلق ﴿ یسئالك أهل الکتاب ﴾ آه ـ ای تعنقهم فی السوال ناشئ من هذه الحسال التی ذکرت فی قوله ﴿ فبما نقضهم ﴾ آه ـ وله وجه ایضاً من هذه الحسال التی ذکرت فی قوله ﴿ فبما نقضهم ﴾ آه ـ وله وجه ایضاً فقد عاد الیه بعد فی قوله ﴿ إن اوحینا إلیك ﴾ الی آخر ما قال و فی ص ۱۱۷ ﴿ لولا ینهاهم الربانیون و الاحبار ﴾ عن قولهم الاثم ـ

∧ - قوله نعالى ﴿ و إِن من اهل الكتاب إلا ليؤمن به قبل موته ﴾ 
 لما كان ضمير موته الى عيسى عليه السلام فضمير به ايضاً اليه و الا لزم انتشار الضائر ثم قوله ﴿ ليؤمن به ﴾ صيغة استقبال باجماع النحاة و اللام لام جواب القسم لا لام الابتداء التى تكون للحال و معناه يأتى بالايمان للم حواب القسم لا لام الابتداء التى تكون للحال و معناه يأتى بالايمان للم الديناء التى تكون للحال و معناه يأتى بالايمان للم الديناء التى تكون للحال و معناه يأتى بالايمان للم الديناء التى تكون للحال و معناه يأتى بالايمان للم الديناء التى تكون للحال و معناه يأتى بالايمان للم الديناء التمان المناسم للم الديناء التمان المناسم للم الديناء التمان المناسم للم الديناء التمان المناسم للمناسم ل

ھے یہود کا ، قرآن میں اکثر ان کا اور منافقوں کا ذکر اکٹھا ھی
 فرمایا کہ اللہ کا ماننا یہی ہے کہ زمانے کے پیغمبر کا حکم مانے ،
 اس بغیر اللہ کا ماننا غلط ہے ( موضح )

<sup>(</sup>۱) قوله تعالی ﴿ فِظْمُ مِن الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات احلت لهم ﴾ (ف) يعنی اوپر سے سب شرارتيں ان کی جو ذکر کیں ، بعض پہلے هوئیں اور بعض پبچھے ، ليکن بحمل يه که گناه پر دلير تھے اس واسطے ان کو شريعت سخت رکھی که سرکشی ٹوٹے ١٢ (موضح) واسطے ان کو شريعت سخت رکھی که سرکشی ٹوٹے ١٢ (موضح) به ا

به ای ایمان خواهد آورد بوی لا آنه لیکونن مؤمنا به ای ایمــان خواهد داشت بوي و الفرق بينهما ان الاول لاحداث الفعل و الفعل حدث ، و الثاني للاتصاف به وهو مستمر في عمره فن التحريف ما قاله ذلك الزنديق الشتي إن المعنى انه ليكونن مؤمنا به او هو مؤمن بعدم القتل واقعاً ذلك قبل موته ثم لو قال وان من النصادى مثلا لاقتصر عليهم و ايضاً هم مؤمنون به قبل ذلك ولو قال وان منهم لاقتصر على المذكورين سابقاً ولم يذكر انه فيما يومنون به لانه لا يدعوا الى الايمان به بعد النزول على طريقـة الانبيا و انما يلزم ذاك من وظائفه و اعماله بعد النزول كوضع الجزية و جعل الدين كله لله و به جامت الاحاديث لا بازيد منه فالايمان به هو الإيمان بانه عيسى و معرفته و ان كان اضطراريا في حق من تبع الدجال و انه ما كان مات ونحـو ذلك من متعلقاته فانه قد ذكر فيها قبل ايضاً عدة من متعلقاته لا يريد اطاعته فقط و أنما اردت ان ايمان المسلمين و النصارى به حاصل من قبل فلم يحدث لهم ايمان به حينتذ فالمراد ايمان بـه يكون محطه بعض متعلقاته و اليهود هم الذين لم يؤمنوا به اولا فاضطرهم اليه آخراً قبل موته و يندرج فيه طرح كل ما كفروا به في متعلقاته من القتل وغيره ـ

واذ لم تذكر الاحاديث ايمان كلهم به بل ذكرت صيرورة الدين كله لله اى اذهاب اليهودية و النصرانية و افراد الاسلام دينا و احداً على الارض من اديان الساوية فالايمان به هو نحو ما ذكرنا فى النصارى و اهل الاسلام بمعرفة الوجه و الاطاعة كمعرفة بنى غير مبعوث الى قوم و فى حق اليهود الذين تبعوا الدّجال معرفة الذات و قد كانوا سعوا فى قتله فانتقم الله منهم

على يده كسنته في كثير من انبيائه وقد كان بتي هذا الامر ـ

ثم ان القرآن ذكر رفعه اليه و جعله مستمراً حتى وصله بذكر ما قبل موته و انه حينئذ لا يكون الا الايمان به فذكر له حالين فقط كونه فيهم و عيشه اذ ذاك و عيشه حين الايمان به معهم فليس له عيش ثالث على الارض كما زعمه ذلك الشتى و بما ذكرنا من وصل الرفع و استمراره بما قبل موته خرج اهل الكتاب الذين هلكوا قبل نزوله من النظم فانه لما ذكر الرفع ولم يذكر ما يغيره بعد كان هو الى ان يذكر الايمان به قبل موته ولو كان بتى عيشا ثالثا لتناول نص الايمان به اهل الكتاب حينئذ ايضاً ولم يقع فاعله ـ

ثم انه لم يذكر الايمان به حين نزوله فوره بل ذكر قبل موته فيكون في عرض كونه فيهم و اليهود الذين يقتلون هم الذين كانوا تبعوا الدّجال وكانوا معه في المعركة فكانوا في حكمه في القتل و كما كان هو غير داخل في الايمان كذلك اتباعه فهم خارجون كالدجال او هو وان كان من اليهود لا يقال انه من اهل الكتاب وكذا من صدقه لم يبق من اهل الكتاب وكذا من اتخذه مسيحاً حينئذ هل يصدق عليه انه تبعه على شبهة ما في كتابه بل هو مسيح ضلالة قد جلس موضع مسيح الهداية فيقتله ييده وينكشف انه لم يكن مسيح الهداية فكذا حكم اتباعه و انما هم نحو سبعين الفاً وهو جزء من مائة جزء من اليهود الآن ومن تبع الدّجال منهم قد بدل دينه ولم يبق من اهل الكتاب و صار عند اهل العرف ايضا غير اهل الكتاب بل اتخد دينا آخر يعرفون به والدّجال دعوة جديدة لا ينتحل الكتاب بل اتخد دينا آخر يعرفون به والدّجال دعوة جديدة لا ينتحل الكتاب

الكتاب اصلا ولا يدعو اليه و من تبعه لم يتبعه على الكتاب بل لكونه من نسل اليهود ولذا قال كتابى لعمر والاه اليهود ولم يزد عليه و ان كان عندهم ان المسيح المنتظر لا ياتى بشريعة و يرد الملك لهم و لكن قد بدل الدّجال و تبعوه فلم يبنوا على الكتاب ـ

ثم لما قيد الايمان بكونه قبل موته فليس هو اذن الا الايمان بذات عيسى عليه السلام بحيث يندرج فيه بعض متعلقاته الذى الحدوا فيه ولا دخل لهذا القيد الا فى الايمان بذاته و نفسه لا فى الايمان بعدم القتل مثلا اى بهذا المفهوم فقط فانه لا يفوت بموته و بالجملة ليست الاحاديث تفسيرا للآية سوا بسوا بل فيها بيان بعض ما يقع حينئذ وهو شاكلة الاحاديث مع القرآن لا شرح لفظى ولا تدل الاحاديث ايضاً انه لا يبق كافر حينئذ بل ان عيسى يضع الجزية ولا يبق دين على اعطا الجزية وهو الذى يكون اراده الشافعي رحمه الله حيث ذكر ليظهره على الدين كله و يكون هذا اى اذهاب دين اهل الكتاب على يده بنفسه احسن ما يليق \_

وقد يتوهم ان اهل الكتاب بالنسبة الى عيسى انما هم اليهود و اما النصارى فانما لهم الكتاب منه وجد بوجوده لا قبله وقد يقال ان النصارى و ان هم مؤمنون به من قبل لكنه ايمان غيب و المراد بالآية ايمان شهادة و ذلك انما يتحقق حين نزوله فدل هذا من هذا الوجه ايضاً على نزوله لان القرآن يقول باحداث الايمان به و الا فقد كانوا مؤمنين به من قبل فلا بد ان يكون اراد نزوله حتى يصدق الاحداث و قد كان النصارى اختلفوا فيه كما ذكر فرفع تلك الاغلاط ليضاً داخل في مسمى هذا الايمان

فصدق الاحاديث من هذا الوجه ايضاً ــ

و لما كان المراد احداث ايمان الشهادة خرج الذين هلكوا قبل نزوله من عموم اللفظ بهذا الوجه ايضاً و قد يقال ان النصارى اهل كتاب بالنسبة الى التوراة ايضاً لانها كتابهم ايضاً و فيها اى فى كتب العهد العتيق اصل بشارته و اما الانجيل فنه ـ

ثم ان ثمانية من الضائر للفرد راجعة اليه اى الى شخصه لهظاً و ان كان فى قوله ﴿ و إِن الدِينِ اختلفوا فيه لنى شك منه ما لهم به من علم ﴾ باعتبار متعلقاته و الصواب ايضاً ان الضمير فى قوله ﴿ و لكن شبه لهم ﴾ راجع اليه ايضاً كما فى قوله تعالى ﴿ فتمثل لها بشراً سويا ﴾ الى صاحب الواقعة ولا يحوج الى طرفين كتشيه فن البيان اى مثل لهم من حسبوه عيسى ذكره الراغب رحمه الله لا يريد بقوله ﴿ من ﴾ من حيث المصداق غير عيسى و انما هـو ضيق عبارة و كما يقال تصور زيد فى المرآة و صورته بارجاع الضمير الى و ان كان الشبح و الصورة شيئاً ثانيا لكن يرجع الضمير الى الاصل فني تشيه البيان يراعى طرفان غيرين لهما مشاركة فى شي ثالث و ههنا اقامـة مثال الشي مقامه و ايحاده لا انهما موجود ان من قبل شبه احدهما بالاخر فالتصوير باب آخر ــ

و منه ﴿ هو الله الحالق البارئ المصور ﴾ و قوله ـــه اريد لانسى فكرها فكا تما ــهـ تمثل لى ليلي بكل مكان و لقطع اخطار الظرفين اسند الفعل الى المفعول به فني المعروف نشر الى الحارج و في المجهول طي الى الداخل فكذا الضميران في قوله ﴿ و إِنَ الْحَارِجِ وَ فِي الْمُجِهُولُ طَي الله الداخل فكذا الضميران في قوله ﴿ و إِنَ مَنَ

من أهل الكتـاب إلا ليؤمنن به قبل موته ﴾ لعيسني عليه السلام ويحوى الايمان به اشياء من متعلقاته ولما كان له عليه السلام كونين فيهم و عملين معهم كانت له شهادتان عليهم ذكر الاولى في المائدة ﴿ وكنت عليهم شهيداً ما دمت فيهم فلما توفيتني كنت أنت الرقيب عليهم و أنت على كل شي شهيد ﴾ فهذه على ما قبل رفعه و ذكر الثانية في النسآ ﴿ و إِنْ مِن أَهِلِ الكتابِ إِلا ليؤمن به قبل موته و يوم القيامة يكون عليهم شهيداً ﴾ فذكر التوفى في آل عمران لختم كونه فيهم و قطع المعاملة معهم ولا يبقى بعده شهيداً عليهم فهذا محطه دلت عليه آية المائدة لا لاثبات الحياة بهذا اللفظ حتى يجتهد في اثباتها بهذا اللفظ كما يفعله المسلمون الآن في مقابلة ذلك الشتى و ذكر الرفع للتكريم وبيان ما اراده به عليه السلام و التطهير بين بنفســه لا يحتاج الى غرض يظهر في هذا الصدد ولزم من المجموع الانجاء و ان لم يصدع به و على طريقة ذلك الشتى يلزم تناقض آيتي المائدة و النساء فانه ياخذ في آية النساء الايمان بعدم القتل الواقع ذلك العدم قبل موته الواقع بعد سبع و ثمانين سنة حتف انفه و يجعل ذلك الابمان مستمراً الى يوم القيامة فالشهادة ايضاً كذلك وقد نفيت في المائدة \_

وقد يتمال ان الآيات دلت على عداوة اليهود معه و دل هذا على نحو من عدم انتقاعهم بعد النزول ايضاً كالدجال و اتباعه او بعض آخر من لم يؤفق للايمان به ان وجد بخلاف النصارى فهم على اغلاط ستزول لا على عداوة لا تزول فأشار القرآن الى هذا ايضاً فلا يقلقك امر الاستغراق في القرآن و ذكر حربه مع اليهود في الاحاديث مع بعض القرائن الكونية

ان الكفر على وجه الارض يدوم ولا يستاصل راسا ـ

ولو قال احد ان ايمان اليهود به ايمان معروف في الشرع و أنه من حق الفوات السابق لامن حق هذا الزمان و مواجبه لما بعد فانه بني سابق رجع اليهم كما في الحديث لم يمت و أنه راجع اليكم فيدخل الايمان به في جملة الايمان و على قراءة ابى قبل موتهم فيأول احداث الايمان كما فى المستقبلين الآتين من اتمة و يكون ايمانهم ان المسيح المنتظر آت ولا بد وهو ايمان بالغيب ـــه و اعلم فعلم المر ً ينفعه ، ان اليهود كانوا قائلين بالقتل و الصلب و النصاري كانوا محتلفين في امره ولا عبرة بمـا اخترعه بولس و اتباعــه وما كان احد قائلا بالموت حتف انفه فرد القرآن على اليهود اشد رد و ذكر ﴿ إِنَّ الدِّينِ اختلفُوا فيه ﴾ وهم النصارى ﴿ لَنَّي شُكُ منه ما لهم به من علم إلا اتباع الظن ﴾ و الواقع ان اليهود ما قتلوه يقينا بل رفعـــه الله اليه فهذا الذي صنعه القرآن فلوكان على هذا التقدير التوفى بمعنى الاماتة ايضاً لكني ايضاً في الرد عليهم ويكون مستقبلا متى قدر و ذلك في آل عمران و يقال في المائدة ان له شهادتين شهادة على ما قبل الرفع وهو المسئول عنه فيها و شهاة على ما بعد النزول وهو في النساء فذكر الجواب في المائدة اعم و يكون قدم التوفي في آل عمران للحاجة اليه اولا فان التوفي من صور الموت و مكرهم في صورته فهو ان اقسام الباب الذي جرى البحث فيه مخلاف الرفع فروعي في الرد وهو مكر الله ترتيب المردود وهو مكرهم وان كان في الوقوع آخرا و في المائدة احيل عليه لان الجواب تم بقوله ﴿ وكنت عليهم شهيدا ما دمت فيهم ﴾ بمنطوقه و مفهومـه و اكتنى به

عن زمان الرفع ایضاً ولم یذکروه و ذکر آخر حاله آخراً و ختم علیه اجمال عله \_ وقد یقال قد اندرجت فی قوله شهادة زمان الرفع ایضاً وهو عدم القول لهم الاما امر به وهذا یکنی و الشهادة فی زمان الکون فی امة علیهم مضمون یتضمن الرقابة شیئا و فی آیة ﴿ فکیف إذا جثنا من کل امة بشهید و جئنا بك علی اهؤ آلا مشهداً ﴾ مضمون آخر فی مشهود به آخر یکون علی الغائبین ایضاً \_ ای تلك الشهادة تکون علی الغائبین ایضاً یکون علی الغائبین ایضاً حال اجمالا بخلاف شهادة عیسی علیه السلام فهی علی النبع و بعرض الاعمال اجمالا بخلاف شهادة عیسی علیه السلام فهی علی ما فی عرض حیاته وقع \_

وليس من محط السياق الاتيان بلفظ لا يجامع الموت اصلاحي يطالب بان ريبرز الصدع بلفظ الحيوة كما يطالب ذلك الشتى او بانه كان على القرآن ان ياتى بلفظ لا يجامع الموت ولا ياتى بلفظ التوفى الذي بجامعه و ذلك لان محطه ننى القتل و الصلب و ليس من محطه اثباث الحيوة اصالة و الحيوة هي عقيدة الاسلام و ليس كلام القرآن و سياقه بالنظر اليهم بل بالنظر الى اليهود و النصاري \_

ثم وثب ذلك الشتى و اوجد انه عليه السلام صلب وعذب غاية العذاب حتى زعموه مقتولا و انصرفوا فانزله بعض المعتقدين فيه و غاب الى الكشمير و بتى حيا مدة طويلة ثم مات هناك حتف انفه فيطالب المسلمين ان ياتى القرآن بلفظ يرد عليه صريحا وهو لفظ الحيوة و ان لا ياتى بلفظ يوهم او قد يجامع الموت وهو لفظ التوفى و يزعم ان المقام نرد هذا عليه ولم يرد و ابتى مجالا ولا يفهم الشتى ان سياق القرآن لا يدخله فى قبيل

ولا دبير ولا الهلا لان يرد عليه بل الهلا لان يوصله الى دار البوار وقد او صله ولا ايضاً يخاطبه احد من السلف بالرد عليه و انما يدخل الشتى نفسه فى البين انهم لم يردوا علية و انما كلامهم مع اليهود و النصارى لا غير ـ

و بالجملة ان اثبات الحياوة الذي هو ضد الموت حتف انفه وهو عقيدة الاسلام ليس مسوقا له قصداً اوليا بل لزم من بيان الواقع بحيث لاخفا فيه و انما المسوق له الرد على اليهود فى اشيا و اجزا ادعوها و الموت حتف انفه ليس عقيدة احد منهم حتى كان على القرآن ان ينزل بلفظ الحيوة الذي هو ضده بل هو خارج من المبحث بل لو قال احد ان المناسب هو لفظ التوفى الذي قد بجامع الموت ولا ينافيه لئلا يوهم الحياوة ابداً و ننى الموت دائما و يبقى جواز الموت عليه حين قدر لما كان بعيداً فالدرج فيه الموت دائما و يبقى جواز الموت عليه حين قدر لما كان بعيداً فالدرج فيه نكتة الايتان بهذا اللفظ مع كونه موهما و عدم الايتان بلفظ الحيوة -

و ذلك انه ليس الغرض دفع هذا الايهام ولا نني الموت راسا فلا تتعب نفسك ان تدخل معنى الحيوة في لفظ التوفى او ان تبرزه من القرآن بل اكتف بعدم القتل و الرفع حينئذ ثم بالايمان به قبل موته المقدر بعد نزوله فلما لم يكونوا قائلين بالموت حتف انف ليس على القرآن ان يقول مامات او هو حي مثلا ولا يقال ايضاً انه لم اطلق لفظ التوفى لو كان حياً فانه في مقابلة اليهود الذين اتدعوا القتل و الصلب لا لاثبات الحيوة في مقابلة من هو قائل بالموت حتف انفه فنني القتل و الصلب بحيث يلزم منه اثبات الحيوة امر، و اثبات الحيوة قصداً او ليا في مقابلة القائل بالموت حتف انفه امر آخر فالاول انما يحصل مجاوبة بايراد النفي عابهها و نني قولهم المنقول انفه امر آخر فالاول انما يحصل مجاوبة بايراد النفي عابهها و نني قولهم المنقول

بقوله و قولهم ﴿ إِنَا قَتَلْنَا الْمُسْلِحِ عَيْسَى بن مُرْيَم رَسُولُ اللَّهُ ﴾

فادخل النفي على عين ما نقله عنهم ولم يبال بلفظ يجمامع الموت و إن مستقبلا في آل عمران ولا يدخل في هذا المقصود عنوان لفظ الحيوة وما لا يجتمع مع الموت اصلا فلا تتعب نفسك بابراز عبارة مقترحة للشق انه لم لم يجئ بكذا و جاء بكذا و ذ'لك لانه ليس خطاب القرآن معه حتى يراعي اقتراحه \_

اريد أنه لو كان احد هناك تفوه بانه مات حتف أنف عين ما غاب من بينهم لبرز فى جوابهم لفظ الحيوة و أنه مامات حيثذ وهو عقيدة الاسلام لم ينعقد البحث مع اليهود بهذا العنوان و أنما قالوا بالقتل فنفي يقيناً فطابق قولهم فى الجواب بما أنعقد الكلام به معهم و هذا الذى أردته ببحث الحيوة فافهمه ..

و لما كان المقصور بالرفع و غايته التوفى بمعنى الاستيفاء قدمه فى آل عمران على الرفع فى الاعلام كما فى القصد و ان كان تحققه همها بالرفع و ذكر فى النساء الرفع لانه المنافى للقتل لا الاستيفاء و احال فى المائدة على التوفى لانه بلقصود بالرفع او الاصل فى النساء ننى القتل مقابلا له ثم ذكر ما هو الواقع ولو ذكر التوفى بمعنى الاماتة موتا طبعياً لدل على مضيه و ليس بواقع بعد فاعلمه \_

و اعلم ايضاً ان هناك نسبا لمدلول اللفظ الى ما صدقاته كالانسان اسم جنس عند اهل اللغة و نسبته الى زيد وكالضاحك بالنسبة اليه هو زائد على حقيقته صاذق باعتبار حصته فى زيد و ذلك فى اسما الاعيان على اصطلاح

النحاة و اما اسما المعانى كالتوفى فهو زائد على مسمى الرفع و حقيقته يلزم منه و ان لم يكن عينه و مدلوله هو مصداقه فاذا اطلاق ذلك اللفظ في آل عمران ان كان على مرمى و معنى تناول الحق و العارية من عواريه المستودعة كما فى تعزيته صلى الله عليه و سلم معاذاً فى ولده ـــه

و تراکضوا خیل الشباب و حاذروا من ان ترد ً فانهن عسواری

فهو او قل العمل كما هو كذلك في الاعلام به و يكون استيفا لعاديته منهم الى حضرته ولا يكون ايماء الى الوفاة و ان كان فيه ايماء فحاذر ان تترجمه بالاماتة فتفوت غرض النظم من عدم المبادمة بلفيظ الاماتة و الكنياية عنه بل ترجمته اللفظية على كل حال هو الاستيفاء مهماكان صورته فان الاتيان بعنوان يليق بالمقام باب مستقل و امر معتني به لا يفوت اصلا فعلى هذا ايضا هو اول في الاعلام شرع في مسهاه من او ل ما و عدبه فعلى هذا ايضا هو اول في الاعلام شرع في مسهاه من او ل ما و عدبه وهو تناوله الى حضرته كان مر ماه ماكان وهو الذي اراده الزيخشري فادرج الاماتة في الكناية ادراجا ولم يرض بمعني الاماتة ابتدا في النظم و ذلك امر يراعيه البليغ النبيه دع الجاهل و السفية واذا فهمت هذا الكلام و وفيت امر يراعيه البليغ النبيه دع الجاهل و السفية واذا فهمت هذا الكلام و وفيت حقو فلا تتعب نفسك ان هذا اللفظ لم يكن مناسبا للقام و تجهد ان يكون مرفوعا من البن ـ

قال الزمخشرى ﴿ إِنَى مَتُوفِيكَ ﴾ اى مستوفى اجلك و معناه انى عاصمك من ان يقتلك الكفار و مؤخرك الى اجل كتبته لك و بميتك حتف انفك لا قتلا بايديهم آه ـ فقسره بمادته من باب الاستقعال و قوله و معناه

و معناه يريد حاصل المقام وما جرى في سلسلة الواقعة لا تفسيره لفظياً فانه مرض فيها بعد ولم يرضه ان يكون تفسيرا ابتداء حيث قال و بميتك في وقتك بعد النزول من السهاء و رافعك الآن آه ـ ولا يخني على البليغ انه اذا اختار البارع المتكلم لفظاً للكناية فالتصريح بالمكنى عنمه ابتداء تفويت مقصوده و قد عدل عنه قصدا للاخفاء من الله تعالى قد عدل من لفظ الاماتة لئلا يباده و يواجه عيسى به في مقابلة اليهود بل ذكر التناول ثم ليجرما يجرى او الاستيفاء وقد احسن الزيخشرى في ﴿ فبلغن أجلهن ﴾ من البقرة في التغبير و انشد ــــه

كل حى مستكمل مدة العمر و مود اذا انتهى آمده و السر الامر ايضاً ان التوفى و انكان بمعنى التناول فهو فى الاكثر و فى سنة الله باماتة لانه تعالى قرنه بالرفع فاستراح عيسى عليه السلام بسماع بحوعه من اجالة الفكر فى مآله راحة الابد لاته تعالى استوفاه الى حضرته و رفعه للانجاء فليكن بعد ذلك ما اراده و قدره فاسترح انت ايضاً من اتعاب نفسك فى هذا الموضوع و الى الله ترجع الامور ـ و قلت فيه ــه من اتعاب نفسك فى هذا الموضوع و الى الله ترجع الامور ـ و قلت فيه ــه

كا خذ الشى لم يشكر عليه و ان من بعد فاعلم سعدويه و يكنى ان يبوه له بييه كنصر الله جاء تجاء ميه يكن فى الكون اقر بمورديه

و جـوه لم تكن اهلا لخير توفنا مع الابرار يـاثى فاوّل ما بدا فى الفعل و فى ولم يك ذاك مشتهرا لموت بعنوان لمعنى ليس وضعـــاً

<sup>(</sup>١) وقد احسن في الكليات من مع ولم يتعرض له احد غيره ــ

و حبز كما يجاز الشي حفظاً فدلول و مرى في المعانى ففهوم الخطاب يكون عرضا او استوفى على وقت مسمى و مثل في الجدار و شمس قبه و آواه الى ماوى لديسه و عنوان يليق بدون كيسه بلا نطق يلوح من الوجيه بلا نطق يلوح من الوجيه و اعمال و شبه فادراى هي

فیأخذ منهم عیسی الیه علی هذا و ذا من مرمیه او الایم استوی النیسه فیومی ان ذا من بعدلیه ولا اخراج یکنی عنه ویه مصاحبه تحقق عند وقت فلم یق التحیر مرس مداه و یمکن ان یکون بدون لفظ توهم ای تمثله و اسلم

\*\*\*\*\*

## سورة المائدة

٨٢ – قوله تعالى ﴿ و طعام الذين اوتوا الكتاب حلَّ لَكُمْ وَ طَعَامُكُمْ ۖ حل لهم ﴾ ص ١٦٧ ، خرج مخرج الانصاف كما يصلح ثالث بين المتخالفين او كما يصالح مع الكفار و يعرض عند الاختلاف امر فيه مناصفة سلموا او لم يسلموا و نظيره من الممتحنة ﴿ واستلوا ما أنهتم و ليستلوا ما أنفقوا ﴾ و وجهـه فی المظهری عن البیضا وی بتوجیه آخر و راجع الهدی ص ۳۵۵ ج ٤ و المصنى المسوى ص ١٤٧ ج ٢ و لقد احسن فيه في فتح البيــان١ جدا قال الزجاج و يحل لكم ان تطعموهم بخلاف الانكاح ـ

(١) قوله تعالى ﴿ و طعام الذين اوتوا الكتاب حلَّ لكم ﴾ الآية ـ بخلاف الذين تمسكوا بغير التوراة و الابحيل كصحف ابراهيم فلا تحل ذبائحهم والحاصل ان حل الذبيحة تابع لحل المناكحة على التفصيل المقرر فى الفروع و الطعام اسم لما يوكل و منه الذبائح و ذهب اكثر اهل العلم الى تخصيصه هنا بالذبائح و رحجه الخازن و في هذه الآية دليل على ان جميع طعام اهل الكتاب من غير فرق بين اللحم و غيره حلال للسلمين و ان كانوا لا يذكرون اسم الله على ذبائحهم و تكون هذه الآية مخصصة لعموم قوله تعـالی ﴿ وَلَا تَاكُلُوا بما لم يذكر اسم الله عليـه ﴾ و ظاهر هذا =

= ان ذبائح اهل الكتاب حلال و إن ذكر اليهودي على ذبيحته اسم عزبر و ذكر النصارى على ذبيحته اسم المسيح و اليه ذهب أبو الدردا و عبادة بن الصامت و ابن عباس و الزهرى و ربيعـة و الشعى و مكحول و قال على رضى الله عنه و عائشة و ابن عمر اذا سمعت الكتابي يسمى غير الله فلا تاكل وهو قول طاؤس و الحسن وتمسكوا بقوله تعالى ﴿ وَلا تاكلوا مما لم يذكر اسم الله عليه ﴾ و يدل عليه ايضاً قوله تعالى ﴿ وما به اهل لغير الله ﴾ و قال مالك رحمه الله انه يكره ولا يحرم و سئل الشعبي وعطا عنه فقالا يحل فان الله قد احل ذبائحهم وهو يعلم ما يقولون فهـذا الحلاف اذا علمنا ان اهل الكتاب ذكروا على ذبائحهم اسم غير الله و اما مع عدم العلم فقــد حكى الكيا الطبرى و ابن كثير الاجماع على حلها لهذه الآية و لما ورد في السنة من اكلة صلى الله عليه وسلم من الشاة المصلية التي اهدتها اليه اليهودية وهو في الصحيح وكذلك جراب الشحم الذي اخذه بعض الصحابة من خيبر وعلم بذلك النبي صلى الله عليه و سلم وهـو فى الصحيح ايضاً وغير ذلك و المراد باهل الكتاب هنا اليهود و النصارى و قيــل ومن دخل فى دينهم من سائر الامم قبل مبعث النبي صلى الله عليـه و سلم فأما من دخل بعـده وهم متتصر كالعرب من بى تغلب فلا تحل ذبيحتهم و به قال على رضى الله عنه و ابن مسعود رضي الله عنه و مذهب الشافعي ان من دخل في دين اهل الكتاب بعد نزول القرآن فانه لا تحل ذبيحته وسئل ابن عباس عن ذبائح نصارى العرب فقال لا بأس بها ثم قرأ ﴿ و من يتولهم منكم فانه منهم ﴾ و به قال الحسن و عطا بن ابي رياح و الشعبي و عكرمة وهو مذهب الى حنيفة و اما المجوس فذهب الجمهور الى آنها لا توكل = ذبانحهم

= ذبائحهم ولا تنكح نسائهم لانهم ليسوا باهل كتاب على المشهـور عند اهل العلم وكذا سائر اهل الشرك من مشركي العرب و عبدة الاصنام و من لاكتــاب له و حالف فى ذلك ابو ثور و انكر عليــه الفقهــاء ذلك حتى قال احمد رحمه الله ابو ثور كاسمه فى هذه المسألة ـ وكأنه تمسك بما يروى عن النبي صلى الله عايه وسلم مرسلا انه قال في المجوس سنوا بهم سنة اهل الكتاب ولم يثبت بهذا اللفظ و على فرض ان له اصلا ففيـه زيادة تدفع ما قاله وهي' قوله • غير آكلي ذبائحهم ولا ناكحي نسائهم ، و قد رواه بهذه الزيادة جماعة بمن لا خبرة له بفن الحديث من المفسرين و الفقها ولم يثبت الاصل ولا الزيادة بل الذي ثبت فى الصحيح ان النبي صلى الله عليـه و سلم اخذ الجرية من مجوس هجروا ما بنو تغلب فكان على بن الى طالب ينهى عن ذبائحهم لانهم عرب وكان يقول انهم لم يتمسكوا بشئ من النصرانية الا بشرب الخمر و هكذا سائر العرب المتنصرة كتنوخ و جذام و لخم و عاملة و من اشبههم قال ابن كثير وهو قول غير واحـد من السلف و الخلف و روى عن سعید بن المسیب و الحسن البصری انهماکانا لایریان باساً بذبیحة نصاری بنى تغلب و قال القرطبي رحمـه الله و قال جمهور الامـة ان ذبيحة كل نصرانی حلال سواء کان من بنی تغلب او من غیرهم و کذالک الیهود قال ولا خلاف بين العلماء ان ما لا يحتــاج الى زكوة كالطعام يجوز اكله و زعم قوم ان هذه الآية اقتضت اباحة ذبائح اهل الكتــاب مطلقاً و ان ذكروا غير اسم الله فيكون هذا ناسخا لقوله تعالى ﴿ ولا تاكلوا مما لم يذكر اسم الله عليه ﴾ و ليس الامر كذلك ولا وجه لنسخه ( و طعامكم حل لهم ) اى و طعام المسلمين حلال لاهل الكتاب =

مر النصب عطف على المفسولات بتقدير فعل يصل اليه او باختيار التضمين كا خرجوا عليه آيات و اسلوب القرآن عليه كثير بالاحالة على الفهم فى تقدير ما يصدق فى المقام ويرتبط به الكلام لا استيعاب ما لا يحتاج اليه لحض تصحيح الاطلاق و ان كان بالجر فالمسح هو الافضاء بالماء الى المحل و يصدق على الغسل و ليس ههنا اشتراك لفظى بل معنوى يعين جزئياته خصوصية المحال كالنضح للبحر بموج بالنسبة اليه و للبعير و للثوب مثلاً و منه النقل عن ابى زيد الانصارى تمسحنا اى توضأنا و قول العرب مسح لارض المطر و الباء للايماء الى الماء كا فى فتح البارى عن القرطبي و اما امرار اليد المبتلة فعرف حادث بعد ما تعورف المسح على الرأس و الحفين و انما عبر بالمسح ليدل على ان هذا القدر لابد منه و انه اقل ما بحب فى و ظيفة الرجلين و ليتي مادة لمسحها فى بعض الحالات وهو حال التخفف و الوضوء

على

و فيه دليل على انه يحوز للسلمين ان يطعموا اهل الكتاب من ذبائجهم وهذا من باب المكافاة و المجازاة و اخبار المسلمين بأن ما يأخذرنه منهم من اعواض اللطعام حلال لهم بطريق الدلالة الا اتزامية و هذا يدل على انهم مخاطبون بشريعتنا قال الزجاج معناه و يحل لكم ان تطعموهم من طعامكم فجعل الخطاب للؤمنين على معنى ان التحليل يعود على اطعامنا اياهم لا اليهم لانه لا يمتنع ان يحرم الله تعالى ان تطعمهم من ذبائحنا و قيل ان الفائدة في ذكر ذلك ان اباحة المناكخة غير حاصلة من الجانبين و اباحة الذبائح حاصلة فيهما فذكر الله ذلك تنبيها على التمييز بين النوعين ١٢ ( فتح البيان ص ٢١ ج ٣)

على غير حدث للقيام الى الصلوة وكان صلى الله عليه و سلم يتوضأ لكل صلوة فلذا لم يقيد الآية بالحدث ليبقي مادة له وهو قول على رضى الله عنه عند الطحاوي و غيره و هذا وضوء من لم يحدث و اصله عند البخاري من الاشربة مر. للب الشرب قائمًا فقسم الاربعـة الى مغسولين و ممسوحين وهذان سقطاً في التيمم و في وضوء بين الوضوئين في لفظ عند مسلم ص ٦٢ و ص ١٣٤ في صلوة الليل عن ابن عباس رضي الله عنـه و في لفظ ثم غسل وجهه ويديه ثم نام فحسن جمع الرجلين مع الراس في العنوان ليبتي مادّة هذه الصورة فوظيفة الرجلين الغسل و لهذا غياه بقوله ﴿ الى الكعبين ﴾ ولا يرتبط بالمسح اصلا لكن عبر عنه بالمسح و هـذا العنوان اثر وظهر في صور لا ان المراد في قراءة الجر هو حالة التخفف ابتداء نعم لو لم تكن هذه القراءة وكان صرح بلفظ الغسل كان فيه توهم ان لم تبق للسح صورة ثم لو جاءت الاحاديث بعد التصريح به فى الآية بالمسح كانت معارصة و جرى تشاجر فابقى بالعنوان مادة له وعدة و ايما يظهر فى محله و هـذا اسلوب معجز و الحاصل انه لو لا هذه القراءة لم يذهبوا الى المسح في يعض الصور ايضاً كما لو لم يكن قوله تعالى ﴿ وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين ﴾ و ان كان منسوخا لم يذهبوا الى الفدية فى بعض الصور فابقاءه ولو منسوخاً يفيد و يظهر فيها فما من منسوخ الا وفى ابقاء فى التلاوة فوائد ــ

ثم ان فريضة غسل الرجلين كان قبل نزول الآية بخو ثمانية عشر سنة فاتت بالايما الى صور وقد تردد بعض السلف بعد نزولها فى المسح على الخفين حتى بلغهم الامر فلم يفهموا غير الغسل و اخذوا المسح مرب

الاحاديث ..... هذا و يجوز على تقدير الجرا ضمار فعل مناسب او اعتبار التضمين ايضاً و قيل النصب على المعية و تكون امراً و احداً معتبراً بين اثنين فى القيام او الوقوع لا امرين ـــه

وكنت ويحيى كيدى واحد نرى جميعاً و نراى معاً (موارد)
و منه جا محمد و الحنيس و جا البرد و الجبات و استوى الما و الحشهة
لو تركت الناقة و فصيلتها لو خلى و طبعه و مالك و زيداً ولو خلى و شأنه
عما اعتبر فيه المجموع من حيث المجموع لا الجميع و لعله منه ( إن أراده
أن يهلك المسيح عيسى بن مربم و امه و من فى الارض جميعاً ) و جميعاً
بمنى معاً ( فاجمعوا أمركم و شركامكم ) من البحر ص ١٧٩ ج ٥،
إ يا جبال أوبى معه و الطير ) من البحر ص ٢٦٣ ج ٧ كانه على مسئلة

<sup>(</sup>۱) وقال ابو على و قد تنصب الشركاء بواو مع كما قالوا جاء البرد و الطيالسة ولم يذكر الزمخشرى فى نصب و شركاء كم غير قول ابى على انه منصوب بواو مع و يتبغى ان يكون هذا التخريج على انه مفعول معه من الفاعل وهو الضمير فى فاجمعوا الا من المفعول الذى هو امركم و ذلك على اشهر الاستمالين لانه يقال اجمع الشركاء ولا يقال جمع الشركاء امرهم الا قليلا ولا اجمعت الشركاء الا قليلا وفى اشتراط صحة جواز العطف فيما يكون مفعولا معمه خلاف فاذا جعلناه من الفاعل كان اولى المراح و يحرص ۱۷۹ ج ه )

<sup>(</sup>۲) وقرأ الجمهور و الطير بالنصب عطفاً على موضع يا جبال قال سيبويه و قال الكسائل و قال ابو عمر و باضمار فعل تقديره و سخرنا له الطير و قال الكسائل عطفاً على فضلا اى و تسبيح الطير و قال الزجاج نصبه على انه == عطفاً على فضلا اى و تسبيح الطير و قال الزجاج نصبه على انه == عطفاً على فضلا اى و تسبيح الطير و قال الزجاج نصبه على انه == عطفاً على فضلا اى و تسبيح الطير و قال الزجاج نصبه على انه == على القدود و تسبيح الطير و قال الزجاج نصبه على القدود و تسبيح الطير و قال الزجاج نصبه على القدود و تسبيح الطير و قال الربيات و تسبيح الطير و تسبيح الم تسبيح الطير و تسبيح الطير و تسبيح الطير و تسبيح الطير و تسبيح ا

القدوة عندنا بالجواب بعده و نحوه من سورة ص و لعله منه ﴿ فَدَرَهُمُ وَمَا يَفْتُرُونُ وَ مَن يَكُذُب بِهِذَا الحديث و مَا يَفْتُرُنَى و مِن يَكُذُب بِهِذَا الحديث و ذَرَنَى و المكذبين ﴾ و لعل من هذا الباب اياك و الاسد نحو ما فى جمع الجوامع شا نك و الحج اغرا و تحذيراً ولم يسند الاستوا الى الخشبة و الطريق و النيل لكونها من قبل كذلك فنصب \_

و بالجملة هو فى النصب على المفعول معه و فى الجر ايضاً على المعيمة لا النشريك فاعلمه و تكون فى عطف المفردات ايضاً فى كما واو الصرف و المعية كما فى ﴿ و لما بلغ معه السعى ﴾ و كما فى اسلمت مع محمد ثم رأيت سيبويه صرح به فى ص ١٥١ و ص ١٣٨ ـ فتدل على انهها قرنيتان تثبتلف معاً و تسقطان كذلك وقد ظهر هذا الاعتبار فى حديث يكفيك الوجه و الكفين عند البخارى و غيره و لعل الجر على الجوار لمثل هذه النكتة لا مجرد توجيه اعراب بل على حد انت اعلم و مالك بالرفع بحو مالك و زيداً من حذف الخبر فى المعنى و بحث الواو و العمدة من ايجاب التكبير و افتناح من حذف الخبر فى المعنى و بحث الواو و العمدة من ايجاب التكبير و افتناح الصلوة و القسطلاني و راجع الفوائح ص ٣٨٥ ج ١ و تنوير الحوالك ص ١٠٤ مرفوعا من كتاب عمرو بن حزم و المسند ص ٣٣٣ ، ٣٦٦ ج ١ و انما اختار لفظ المسح لان الغسل على صرافة معناه و قد كان معمولا عندهم فى الوجمه و اليدين من قبل و ليس تعبديا بخلاف الرأس و الرجلين فانها تعبديان فيناسب هناك لفظ يقرب الاصطلاح كالولضوء فيقال تمسح بالما اغتسل تعبديان فيناسب هناك لفظ يقرب الاصطلاح كالولضوء فيقال تمسح بالما اغتسل تعبديان فيناسب هناك لفظ يقرب الاصطلاح كالولضوء فيقال تمسح بالما اغتسل تعبديان فيناسب هناك لفظ يقرب الاصطلاح كالولضوء فيقال تمسح بالما اغتسل تعبديان فيناسب هناك لفظ يقرب الاصطلاح كالولضوء فيقال تمسح بالما اغتسل

<sup>=</sup> مفعول معــه انتهى و هذا لا يجوز لان قبله معه ولا يقتضى الفعل اشنين من المفعول معه الا على البدل او العطف فكما لا يجوز جاء زيد مع عمر و مع زينب الا بالعطف كذلك هكذا (البحر ص ٢٦٣ج٧)

و للصلوة توسُّماً قال ابو زيد المسح في كلام العرب يكون مسحاً وهو اصابة الما ويكون غسلا يقال مسحت يدى بالما اذ اغسلتها فهو كالالفاظ الشرعية المصطلحة عليها لانه لم يكن مسح الراس وغسل الرجلين معمولا عندهم ولا يقال ان الاعتبار لمناط الحكم لا لصورة اللفظ كما في التحرير ص ٢٢٥ج ٣ لانه قد یکون خلاف ذلك کما فی المسلم ص ۲۱۸ ج ۱ و ص ۲۲۷ ج ١ و هو في التحرير ص ٢٢٠ ج ١ و الغسل باب واحد و المسح يخرج على وجوه من ازالة الاثر و التبريك كما في ﴿ فسبح باسم ربك العظيم ﴾ اجعلوها في ركوعكم مع ان الاسماء الحسني كثيرة ذكره في نيل الاوطار وكاختيـار صاحب الهداية استعيذ بالله و يراجع المسند ص ٧٨ ج ١ وهــو توسع و اختصار على وجه ميّ مُسحة من ملاحة راجع المستصنى ص ٢٣١ ج ١ ولا بد و ذلك كلفظ الصلوة و في الفتح من الوتر و استحبات غسل الوجه و اليدين لمن اراد النوم وهو محدث و لعله المراد بالوضوء للجنب ص ٣٣١ ج ٢ (فَانَدَة) ص ٢٥١ ج ٢ فاخبر انه فعل المفروض فى مسح الناصية

[05]

و مسنح

<sup>(</sup>۱) و المختار عندنا انه لا سبيل الى انكار تصرف الشرع فى هذه الاساى ولا سبيل الى دعوى كونها منقولة عن اللغة بالكلية كما ظنه قوم و لكن عرف اللغة تصرف فى الاساى من وجهين احدهما التخصيص ببعض المسميات كما فى الدابة فتصرف الشرع فى الحج و الصوم و الايمان من من هذا الجنس ، اذ للشرع عرف فى الاستعمال كما للعرب ١٢ - (مستصفى ص ٣٣١) مطبوع المطبعة الاميرية بمصر سنة ١٣٢٢ه هـ (مستصفى ص ٣٣١) مطبوع المطبعة الاميرية بمصر سنة ١٣٢٢هـ بن شعبة انه مسح على ناصيته و عمامته و فى بعضها على جانب =

و مسح على العامة و ذلك جائز عندنا ـ

٨٤ – قوله تعالى ﴿ فَتَيْمُمُوا صَعَيْدًا طَبِياً ﴾ (فَالَّذَةُ ) هُمْ كَاهُ آيت تیمم در مائده نزد اکثر مقدم است از آیت نسا ٔ پس وجه تکرار آنکه آیت اولی مسوق برائے امر وضوء و غسل است و بوقت عدم و جدان ما در امر تيمم و آيت ثانيه در اصل برائے ﴿ لا تقربوا الصلوة و اتم سكاري حتى تعلموا ما تقولون ﴾ و بمناسبت آن ﴿ وَلا جَنْباً إِلّا عَارِي سبیل حتی تغتسلوا ﴾ ای غمیر عابری سبیل و اکنون اگر تیمم اعاده نکردند بے تـو هم آن بود که جائز نماند چنانکه در جنابت بسوی فاروق اعظم رضي الله عنه نسبت كرده شده لا جرم اعاده كردند و هدايت كردند که تیمم بحـال خود باقی است مانند آنکه در آیات صوم ﴿ فَمَن کَانَ منكم مريضاً أو على سفر فعدة من أيام اخر ﴾ به همچو وجه مكرر فرموده اندکه ذکر آن در ما قبل رمضان و ترك در ما بعد متصلا موجب تو هم نسخ آن بود همچنیں اگر در نسا کر نکردہ شدے موہم شدے چہ لاحق برائے سابقنا سخ در آن زمان بود وکانوا یاخذون بالآخر فالآخر و الاحدث فالاحدث امراً ـ و فروق ما بين آيتين اينكه در اولى امر است بوضوء و غسل و تیمم نه نهی از ادا مسلوة بحالت حدث بر خلاف ثانیه و در = عمامته و في بعضها وضع يده على عمامته فاخبر انه فعل المفروض في مسح الناصية و مسح على العامـة و ذلك جائز عندنا و يحتمل ما رواه بلال ما بين في حديث المغيرة ، و اما حديث ثوبان فمحمول على معنى حديث المغيرة ايضاً بان مسحوا على بعض الرأس و على الغامة و الله اعلم ١٢ ( احكام القرآن ص ٣٥١ ج ٢ )

**<sup>—</sup> ۲۱۷ —** 

اولی وضوء هم مذکور است بر خلاف ثانیه و در اولی ﴿ و إِن كُنتُم جنبا فاطهروا ﴾ آمده كه در اغتسال باعتبار ظاهر مفهوم منحصر نيست بخلاف ثانیه که بحقیقت اغتسال در ان امر رفته و نص در اسم آن شده و این امر بسا موهم شدی و اقرب آنکه صلوة در آیت ثانیه بمعنی موضع صلوة باشد چنانکه در عبرانی صلوتا و در آیت حج ﴿ ولولا دفع الله النـاس بعضهم ببعض لهدمت صوامع وبيع وصلوات ومساجد يذكر فيها اسم الله كثيراً ﴾ ذكره في تاريخ النشريع الاسلامي أو يحمل على الاستخدام كما ذكره فى الكليات و آخرون، و برين تقدير توان گفت كه تجنيب مساجد از صببان و مجانین از جمله اولی ماخوذ است چنانکه در سنن ابن ماجه آمده است و دگر احکام مسجد هم ، و يحتمل كه در جمله تانيه مراد آن باشد که در حال جنابت تمادی مکنید و بحتمل که صالح این همه وجوه باشد و عموم مشترك آن است كه در لفظ مفرد باوضاع متعدده باشد نه اینکه در سیاق بارادهٔ وجـوه عدیده واقع شود که اینکوته کثیر است و بانهی از قرب صاوة در موضع وی است نه از فعل بل اتیان بسوی وی و ممچنین ﴿ ولا جنباً \_ و \_ إلا عابری سبيل ﴾ بسوی آن نه در مسجد و اگر از ﴿حَيٰ تَغْتَسَلُوا﴾ موخر کردندی استثناء ازان بودے و مقصود از جنباً هست و عمدة القارى از باب الجنب يخرج و يمشى فى السوق و غيره شاهد وی در عمده از باب اذا صلی لنفسه فلیطول ماشا و زواند ص ۱۷۰ و حدیث اسود بن سریع با آنکه قوی نیست یحتمل که ایشان را تیمم از جنابت معلوم نباشد پس برائے ایشان آیت ثانیه متضمن این حکم نازل شد

شد و در اولی احتمال آن بود که تیمم از حدث اصغر باشد لا غیر بر خلاف ثانیه و جنابت عام است از ملامست اگر بمعنی جماع باشد و بحتمل که مباشرت فاحشه را متناول باشد و نیز جنابت امریست که بر عرف اوشان ماند و بذکر ملا مسة سبی معلوم شد و باستثنا ﴿ عابری سبیل ﴾ معلوم نشد که چه کنند محتمل ماند که تاخیر کنند یا همچنین ادا کنند بر خلاف ﴿ أو علی سفر ﴾ و نیز آنجا سفر متناول شد حدث اصغر و اکبر را و شاید چون در ثانیه نهی از قربت صلوة بود استثنا منجز سد بر خلاف اولی که سیاق در امر بود و حاجت انجاز چندان نیست و چون استثنا معلل بعدم و جدان ما است متناول مرض و غیره هم شد و اشاره بسوئے همه رفت و استثنا از نهی چندان ملائم است که از امر چندان نیست چه از امر موهم دعوت بسوئے ترك است و ص ۲۹۲ ج ۱ از بحر محیط مراجعت کرده آید و ص ۲۹۲ ج ۱ –

<sup>(</sup>۱) و هنا ثلاث جمل جملة الامر بالذكر و جملة الامر بالشكر و جملة النهى عن الكفران فبدأ او لا بجملة الذكر لانه اريد به الثنا و المدح العام و الحمد له تعالى و ذكر له جواب مترتب عليه و ثنى بجملة الشكر لانه ثنا خاص على شئ خاص و قد اندرجت تحت الاول فهو بمنز لة التوكيد فلم يحتج الى جواب و ختم بجملة النهى لانه لما أمر بالشكر لم يكن اللفظ ليدل على عموم الازمان ولا يمكن التكليف باستحضار الشكر فى كل زمان فقد يذهل الانسان عن ذلك فى كثير من الاوقات و نهى عن الكفران فقد يذهل الانسان عن ذلك فى كثير من الاوقات و نهى عن الكفران لانه النهى يقتضى الامتناع من المنهى عنه فى كل الازمان و ذلك ممكن لانه من باب الغروك ١٢ ( بحر ص ٤٤٧ ج ١ )

<sup>(</sup>٢) و قد تضمنت هذه الآيات الكريمة اخبار الله تعالى أنه اخذ الميثاق =

٨٥ – قوله تعالى ﴿ قُلْ فَنْ يَمْلُكُ مِنْ اللَّهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادُ أَنْ يُهِلِّكُ

المسيح بن مريم و امه و من فى الارض جميعاً ﴾ ان اراد به ان كان اراد لم يدل على حياته عليه السلام فى زمان الخطاب و ان اراد فى اى وقت تعلقت ارادته لم يدل ايضاً على الحيوة ثم استقبال ان يهلك بالنسبة الى ان اثراد كقولهم سرت حتى ادخل البلد و انكان مضى بالنسبة الى زمان التكلم و ان اراد بقوله ان اراد الاستقبال بالنسبة الى زمان التكلم على الجادة فى الشرط دل على حياته عليه السلام فى زمان الخطاب و اشكل فى المعطوف فاته يكون شريكا للعطوف عليه فى تسلط الفعل عليه و يخرج على المفعول معه لو فهم حقيقته وهو نفس المصاحبة عند الفعل و ان لم يصلح العطف بان يكون المسيح بين ظهرانيهم ولا يستطيع احد شيئا فيرد الفعل على المصاحب مع وجود مصاحبة المصاحب و قد لا يرد الفعل عليه مع كونه المصاحب مع وجود مصاحبة المصاحب و قد لا يرد الفعل عليه مع كونه مصاحباً و قد ذكروه فى با المصاحبة فى نحو اشتريت الفرس بسرجه فقد لا يكون السرج مشترى وهو على حد قوله تعالى ﴿ وكاين مِن نبي فتل معه يكون السرج مشترى وهو على حد قوله تعالى ﴿ وكاين مِن نبي فتل معه يكون السرج مشترى وهو على حد قوله تعالى ﴿ وكاين مِن نبي فتل معه يكون السرج مشترى وهو على حد قوله تعالى ﴿ وكاين مِن نبي فتل معه يكون السرج مشترى وهو على حد قوله تعالى ﴿ وكاين مِن نبي فتل معه يكون السرج مشترى وهو على حد قوله تعالى ﴿ وكاين مِن نبي فتل معه يكون السرح مشترى وهو على حد قوله تعالى ﴿ وكاين مِن نبي فتل معه يكون السرح مشترى و مو على حد قوله تعالى ﴿ وكاين مِن نبي فتل معه يكون السرح مشترى و مو على حد قوله تعالى ﴿ وكاين مِن نبي فتل مع يكون السرح مشترى و مو على حد قوله تعالى ﴿ وكاين مِن نبي فتل مع يكون المه يكون المه يكون المه يكون المه يقونه يكون المه يكونه المه يكون المه يكون المه يكونه المه يكون المه يكون المه يكونه المه يكونه المه يكونه المه يكونه المه يكونه يكون المه يكونه يكون المه يكونه المه يكونه المه يكونه المه يكونه المه يكون المه يكونه المه ي

= على بنى اسرائيل بأقراه العبادة لله و الاحسان الى الوالدين و الى ذى القربی و البتای و المساكین و بالقول الحسن للناس و اقامة الصلوة و ایتا الزکاة و انهم نقضوا المیثاق بتولیهم و اعراضهم و انه اخذ علیهم ان لا یسفکوا دما هم ولا یخرجون انفسهم من دیارهم و انهم اقر و النزموا ذلك فكان المیثاق الاول پتضمن الا وامر و المیثاق الثانی یتضمن النواهی لان التكالیف الالهیة مبنیة علی الاوامر و النواهی و كان البد بالاوامر آكد لانها تتضمن تروكا و الافعال اشق من الـتروك البد بالاوامر آكد لانها تتضمن تروكا و الافعال اشق من الـتروك

ريون

ربيون كثير فما وَهنوا لمآ أصابهم. في سبيل الله وما ضعفوا وما استكانوا على قراءة قتل مبنيا للفعول و ارجاع ضميره الى النبى و جملة ( معه ربيون كثير ) حال ف وهنوا اى هؤلاء الربيون الذين لم يقتلوا وهو احد التفاسير ذكره فى البحر اولا من ص ٧٧ ج ٣ فاتقن مفاد المفعول معه و يكفى فى ( أمه ومن فى الارض جميعاً ) فرض المصاحبة فان الكلام فى اصله مفروض ، فان قبل فان فرض موته من قبل فى البحث فى فرض الارادة و قد وقع المراد و مضى قبل ان البحث فى الارادة و نفس القضاء يكثر فى القرآن و يصدع بانه لا مرد لقضائه فهو بحث فى نفس مرحلة القضاء و المشية ،

ثم ما نحن فيه امر مفروض البتة فانه قد زاد ﴿ و من فى الارض جميعاً ﴾ وهو بالنسبة اليهم مفروض ولا بد و لعل هذا هو الذى فهمـــه

(۱) و یکون قوله معه ریبون محتملا ان تکون جملة فی موضع الحال فیرتفع ربیون بالابتدا و الظرف قبله خبره ولم یحتج الی الواو لاجل الضمیر فی معه العائد الی ذی الحال و محتملا ان پرتفع ربیون علی الفاعلیة بالظرف و یکون الظرف هو الواقع حالا التقدیر کائناً معه ربیون و هذا هو الاحسن لان وقوع الحال مفرداً احسن من وقوعه جملة و قد اعتمد الظرف لکونه وقع حالا فیعمل وهی حال محکیة فکذلك ارتفع ربیون بالظرف و ان کان العامل ماضیاً لانه حکی الحال کقوله تعالی (کلبهم باسط ذراعیه ) و ذلك علی مذهب البصریین و اما الکسائی و هشام فانه یجوز عندهما اعمال اسم الفاعل الماضی غیر المعرف بالالف و اللام من غیر تاویل بکونه حکایة حال ۱۲ (البحر ص ۷۲ ج ۳)

فی البحر' ص ٤٤٩ ج ۳ فلم يتوجه للاشكال اصلا ــه او ست سلطان هر چم خواهد آن كند عالمـــ را در د م و يران كنــد

وقوله تعالى ﴿ وما تشآ ون إلاّ أن يشآ الله ﴾ جعل كل العالم مخاطباً ضربة فتوزعت المشيئة على الازمنة ماضياً وحالا و مستقبلاً فهو للاستمرار وإن كان اللفظ مستقبلاً وفي التلخيص فدخولها على المضارع في ﴿ ولو يطيعكم في كثير من الامر لعنتم ﴾ لقصد استمرار الفعل فيا مضى وقتاً فوقتاً ـ

و لعل جميعاً ايضاً للصاحبة على قول لا للاستغراق فقط و راجع

(۱) هذا رد عليهم و الفا في فن للعطف على جملة محذوفة تضمنت كدبهم في مقالتهم التقدير قل كذبوا و قل ايس كا قالوا فن يملك و المعنى فن يمنع من قدرة الله وارادته شيئا اى لا احد يمنع ما اراد الله شيئا ان اراد ان يهلك من ادعوه إلها من المسيح و امه و في ذلك دليل على انه و امه عبدان من عباد الله لا يقدران على رفع الهلاك عنهما بل تنفذ فيها ارادة الله تعالى و من تنفذ فيه لا يكون الها و عطف عليهما و من في الارض جميعا عطف العام على الخاص ليكونا قد ذكرا مرتين مرة بالنص عليهما و مرة بالاندراج في العام و ذلك على سييل التوكيد و المبالغة في تعلق نفاذ الارادة فيهما و ليعلم انهما من جنس من في الارض لا تفاوت بينهما في البشرية و في ذلك اشارة الى حلول الحوادث فيهما و الله سبحانه و تعالى منزه ان تحل به الحوادث و ان يكون محلا لها و في هذا ردّ على الكرامية ١٢ ( البحر ص ٤٤٩ ج ٣)

الصبان و عنده مات زید و طلوع الشمس و منه ﴿ فَنْرَبِّي وَ مَنْ خُلَقْتُ و حيداً ﴾ \_

و الآية على وزان قوله تعالى ﴿ وَلُو شَآءٌ لَمُدُّكُمُ اجْمُعَيْنِ ، وَلُو شَآءٌ الله لجعلكم امة و"احدة ' ولو شآ الله لجمعهم على الهـ دى ' ، ولو شآ لجعلهم امة واحدة ﴾ و على وزان ما فى الفتح ﴿ قل فمن يملك لكم من الله شيئاً إن أراد بكم ضراً أو أراد بكم نفعاً ﴾ والاحزاب ﴿ قل من ذا الذي يعصمكم من الله إن أراد بكم سوء أو أراد بكم رحمة ﴾ او الرعد ﴿ و إذا اراد الله بقوم سوءً فلا مرد له وما لهم من دونه من وال ﴾ و عدد كثير ــ وما ذكره النحـاة في المفعول معه من اشتراط دخول معنى المفعول فقد تركه ابن هشام كما في الاشباه و النظائر من كلامه على قولهم انت اعلم وما لك ثم رأيت سيبويه صرح به في ص ١٥١ و ص ١٣٨ و لعمله

<sup>(</sup>١) ولو قلت • انت و شأنك ، كنت كانك قلت انت و شأنك مقرونان وكل امرئ و ضيعته مقرونان لان الواو فى معنى مع ههنا يعمل فيما بعدها ما عمل فيها قبلها من الابتداء و المبتداء و مثله انت اعلم وما لك فامما اردت انت اعلم مع مالك و انت اعلم و عبد الله اى انت اعلم مع عبدالله ١٢كتاب سيبويه ص ١٥١ ج ١ طبعة اولى في المطبعة الكبرى الميرية ببولاق مصر سنة ١٣١٦ هـ)

<sup>(</sup>٢) و حذفوا الفعل من آياك لكثرة استعالهم آياه في الكلام فصار بدلا من الفعل و حذفوا كحـذ فهم حينشذ الآن فكا نه قال احذر الاسـد و لكن لابد من الواو لانه اسم مضموم الى آخر ، و من ذلك رأسه و الحائط كأنه قال خل اودع رأسه مع الحائط فالرأس مفعول =

اراد في ص ١٥٠ احسن المعنى لا غير ـ

ثم ذكر الاهلاك في مصاحبة امه و من في الارض ابلغ من ايقاع الاهلاك على الجميع وهمو المراد بقوله ﴿ فدرني و من خلقت وحيداً ﴾ و اعلم أن قولهم جا البرد و الجبات لو لزم فيه بحبى الجبات ايضا فلا من الدلالة و انما ذلك فيه لان المصاحبة لا تتأتى بدونه فيه بخلاف قولهم لو تركت الناقة و فصياتها لرضعتها فيتحقق فيه المصاحبة بدون ان يورد فعل

= والحائط مفعول معه فانتصبا جميعـا و من ذلك قولهم شانك والحج كانه قال عايك شانك مع الحج و من ذلك امر و نفسه مكانه قال دع امرأ مع نفسه فصارت الواو في معنى مع كما صارت في معنى مع في قولهم ما صنعت و احاك ، و ان شئت لم يكن فيه ذلك المعى فهو عربى جيد كانه قال عليك راسك و عليك الحائط وكانه قال دَع امرأ و دع نفسه فليس ينقض ما اردت في معنى مع من الحديث و مثل ذلك يدركه الليل و الليل محــذر منه كما كان الاسد محتفظاً منه و من ذلك قولهم مازِ رأسك و السيف كما تقول رأسك و الحائط وهو يحـدّره كانه قال اتق راسك و الحائط ١٢ (كتاب سيبويه ص ١٣٨ ج ١) (١) و يدلك على ان الاسم ليس على الفعل في صنعت انك لو قلت اقعد و اخوك كان قبيحاً حتى تقول انت لانه قبيح ان تعطف على المرفوع المضمر فاذا قلت ما صنعت انت ولو تركت هي فانت بالخيــار ان شئت حملت الآخر على ما حملت عليـه الاول و ان شئت حملتـه على المعنى الاول ١٢ (كتاب سيبويه ص ١٥٠ ج ١) الترك 07]

النرك على الفصيلة ثم ان التحدى بطلب المنعة و الحماة عند اظهار القوة انما يكون فى مقدر لا محقق فاراد اهلاكه فى ظهرانى هؤلاً المنعة لا اهلاك كل فرادى فرادى وليس الاهلاك فى حق الحيوان الا اماتته لا شئى ازيد فلا يقال فى من اريد ان اهلكه و يراجع المفردات للراغب ص ٢٦٧ ج ٤

(١) ( هلك ) الهلاك على ثلاثة اوجه افتقاد الشيّ عنك وهو عنــد غيرك موجود كقوله تعالى ﴿ هلك عنى سلطانيه ﴾ و هلاك الشئ باستحالة و فساد كقوله ﴿ يهلك الحرث و النسل ﴾ و يقال هلك الطعام و الثالث الموت كقوله ﴿ إِنَّ امْرُ مُعْلَى ﴾ و قال تعال مخبرًا عن الكفار ﴿ وَمَا يهلكنا إلا الدهر ﴾ ولم يذكر الله الموت بلفظ الهلاك حيث لم يقصد الذم الا في قوله ﴿ حتى إذا هلك قلتم لن يبعث الله من بعده رسولا ﴾ و ذلك لفائدة يختص ذكرها بما بعد هذا الكتاب قال الهلكناها افهم يؤمنون إلا نحر. مهلكوها قبل يوم القيامة وغير ذلك من الآيات و الرابع بطلان الشئ من العالم و عدمه رأسا و ذلك المسمى فناء المشار اليه بقوله ﴿ كُلُّ شَيَّ هَالُكُ إِلَّا وَجَهِّهُ ﴾ و يقال للعذاب و الخوف و الفقر الحلاك و على هذا قوله ﴿ وَمَا يَهَلَّكُونَ إِلَّا انفُسُهُمْ وَمَا يُشْعُرُونَ وكم أهلكنا قبلهم من قرن ، وكم من قرية اهاكناها ، افتهلكنا بما فعل المبطلون ، أفتهلكنا بما فعل السفها منا فهل يهلك إلا القوم الفاسقون ﴾ هو الهلاك الاكبر الذي دل النبي صلى الله عليه و سلم بقوله لا شركشر بعده النـــار و قوله ﴿ مَا شَهْدُنَا مَهُلُكُ أَهُلُهُ ﴾ و المهلك بالضم الاهلاك و التهلكة ما يودى الى الهلاك قال الله تعالى ﴿ ولا تلةوا بايديكم إلى التهلكة ﴾ و امرأة هلوك كانها تتهالك فى مشيها =

## و القاموس' ص ٣٢٤ ج ٣ ـ

## = كا قال الشاعر \_

## مریضات او بات التهادی کا نها تخاف علی احشائها ان تقطعا

وكنى بالهلوك عن الفاجرة لتمايلها و الهالكى كان حداداً من قبيلة هالك فسمى كل حداد هـالكيا و الهلك الشئ الهـالك ١٢ ( مفـردات ص ٢٦٧ ج ٤ )

(۱) (هلك ) كضرب و منع و علم هلكا بالضم و هلاكا و هلوكا و تهلوكا بضمهها ومهلكة وتهلكة مثلثتي اللام مات واهلكه واستهاكه وهلكه و هلكه و يهلكه لازم متعد و رجل هالك من هلكي و هلك و هلاك وهوالك شاذ و الهلكة محركة و الهلكاء الهلاك و هلكة هلكاء توكند ولا ذهبن فاما هلك واما ملك بفتحها ويضمهما اي اما ان اهلك واما ان املك و استهلك المال انفقه و الهلكه باعه و المهلكة و بثلث المفازة و الهلكون كحلزون و تكسر الها الارض الجدبة و ان كان فيها ما ويقال هناه ارض هلکین و ارض هلکون اذا لم تمطر منلذ دهر و الهلك محرکة السنون الجدبة الواحدة بهاء كالهلكات وما بين كل ارض الى الني تحتها الى الارض السابعة وجيفة الشئي الهـالك وما بين اعلى الجبل و اسفله وهوا بین کل شیئین و الشنی الذی یهوی و پسقیط و الهلوك كصبور الفاجرة المتساقطة على الرجال و الحسنة التبعل لزوجها ضد و الرجل السريع الانزال وافعل ذلك اما هلكت هلك بالضات بمنوعة وقد تصرف و قد قیل هلکت هلکه ای علی کل حال و عن الکسائی 🛨

من المائدة خطابا لاهل الكتاب ولم يرسل اليهم غير فترة من الرسل ﴾ من المائدة خطابا لاهل الكتاب ولم يرسل اليهم غير بني اسرائيل حتى توخذ الفترة منه فهو يدل على انه ليس فى زمان الفترة بنوة خالد بن سنان و اتياكل بنته الى نبينا صلى الله عليه وسلم كما فى الاصابة فلعلها بالوسائط وقد يدل عليه ما ذكره من اصلابه فانها قليلة بالنسبة الى ما ينبغى و ص ٤٠٠ ﴿ لتنذر قوما مآ أناهم من نذير من قبلك ﴾ و ص ٥٣٠ ويس من الكشاف و حاشية مظهرى ص ٣٤٤ ج ٢ ثم رأيته فى في بيان القرآن ص ١٨ من المائدة و الحفاجى على الشفاء و على البيضاوى ص ٣٤٠ ج ٤ و ص ١٥٧ ج ٥ و و حالماني المناه على المائدة و الحفاجى على الشفاء و على البيضاوى ص ٣٤٠ ج ٤ و ص ١٥٧ ج ٤ و و حالماني ص

الدجال فاما هلك الهلك فان ربكم ليس باعور هكذا بال والتهاكة كل ما عاقبته الى الهلاك وادى تهلك بضم التاء والهاء وكسر اللام المشددة ممنوعا الباطل و الاهتلاك و الانهلاك رميك نفسك فى تهلكة و المهتلك من لا هم له الا ان يتضيفه الناس و الهلاك الذين ينتابون الناس ابتغا معروفهم و المنتجون الذين صلوا الطريق كالمهتلكين و الهالكي الحداد و الصيقل لان اتول من اعمال الحديد الهالك بن اسد وتهالك على الفراش تساقط و المرأة فى مشيتها تمايلت و الهالكة النفس الشرهة وقد هلك يهلك هلاكا و فلان هلكة بالكسر من الهلك كعنب ساقطة من السواقط و الهيلكون المنخل لا اسنان له ج و الهالوك سم الفار و نوع من التراثيث ١٢ ( قاموس ص ٣٢٤ ج ٣)

(١) تحت قوله تعالى ﴿ لتنذر قوما ما أتاهم من نذير من قبلك ﴾ =

= و المراد بهؤلا القوم قيل العرب و ظاهر الآية انهم لم يبعث اليهم رسول قبل نبينا صلى الله عليه و سلم اصلا و ليس بمراد للاتفاق على ان اسماعيل عليه السلام كان مرسلا اليهم وكانه لتطاول الامد بين بعثته عليه السلام و بعثة نبينا صلى الله عليه و سلم ( اذ هينهما أكثر من الني سنة و في الحاوى للسيوطي ما يدل على ان بينهما نحواً من ثلاثة الآف سنــة اه منه ) بكثير و اندراس شرعه و عدم وقوف الاكثرين في اغلب هذه المدة على حقيقته قيل ذلك و قيل ان ذلك لما صرحوا به من ان حكم بعثة اسماعيل عليه السلام قد انقطع بموته و انه لم يرسل اليهم بعده نبي سوى النبي صلى الله عليه و سلم قال ابن حجر رحمه الله فى المنح المكية من المقرر أن العرب لم يرسل اليهم رسول بعد اسماعيل عليه السلام و ان اسماعيل انتهت رسالته بموته و ادعى قبيل هذا الاتفاق على ان إبراهيم عليه السلام و من بعده اى سوى اسماعيل عليه السلام لم يرسلوا للعرب ورسالة اسماعيل اليهم انتهت بموته اه فكانه لقلة لبث اسماعيل عليـه السلام فيهم و انقطاع حكم رسالته بعد و فاته فيما بينهم و بقائهم الامد الطويل بغير رسول مبعوث فيهم نني اتيان النذير اياهم من قبُّله صلى الله عليه و سلم و ذكر العلامة ابن حجر فى المنح ايضاً ما يفيد ان كل رسول بمن عدا نبينا صلى الله عليه و سلم تنقطع رسالته بموته و ليس ذلك خاصاً باسماعيل عليه السلام و يفهم من كلام العز بن عبد السلام في اماليه ان هذا الانقطاع ليس على اطلاقه فقد قال :\_

• فائدة ، كل بنى انما ارسل الى قومه الا سيدنا محمد صلى الله عليه و سلم فعلى هذا يكون ما عدا قوم كل نبى من اهل الفترة الا ذرية البنى السابق عليه فانهم مخاطبون ببعثة السابق الا ان تدرس = 

- ۲۲۸ - [٥٧]

= شريعة السابق فيصير الكل من اهل الفترة اهـ وهو وكذا ما نقلناه عن العلامة ابن حجر عندي الآن على اعراف الرد و القبول و لعل الله تعالى يشرح صدري بعد كالتحقيق الحق في ذلك وقيل ان موسى و عيسى عليهما السلام كما ارسلا لبني اسرائيل ارسلا للعرب فالمراد بنفي هذا الاتيان الفترة التي بين عيسي و نبينا عليهما السلام و زمنها علي ما روى البخاري عن سلمان الفارسي رضي الله عنه ستائة سنة و في كثير من الكتب انه خمسائة و خمسون سنة و نفي اتيان بني بين زماني اتيــان نبينا و اتيان عيسي عليهما السلام هـو ما صححه جمع من العلماء لحديث « لا نبى بينى و بين عيسى ، و قال بعضهم ان بينهما اربعة انبياء ثلاتة من بني اسرائيل و واحد من العرب وهو خالد بن سنان و قيل غير ذلك و اختـار البعض ان المراد بهؤلاء القوم العرب المعاصرون له صلى الله عليه و سلم اذ هم الذين يتصور الذاره عليه السلام آياهم دون اسلافهم الماضين و لعله الاظهر و عدم ايتان نذير آياهم من قبله صلى الله عليه وسلم على القول بانتهاء حكم رسالة الرسول سوى نبينا صلى الله عليه و سلم بموته ظاهر و اما اذا قبل بعدم انتهائه بذلك و بقائه حكما لرسالة الرسول يجب على من علمه من ذراري المرسل اليهم الاخذبه من حيث انه حكم من احكام ذلك الرسول الى ان يأتي رسول آخر فيوخذ به من حيث انه حكم من احكامه او على الوجه الذي يامر به فيه من النسبة اليه او من نسبته الى من قبله او يترك ان جاء الثاني ناسخا له ـ فالمراد بعدم أتيان النذير أياهم عدم وصول ما أتى به على الحقيقة اليهم ولا يمكن أن يراد بهؤلاء القوم العرب مطلقا ويقال بأنهم لم يرسل اليهــم قبل رسول الله صلى الله عليـــه و سلم احد اصلا لظهور بطلانه =

٣٦٠ ج ٦ و المستدرك و ان ثبت انه بعد عيسى فوجه لا بنى بينى و بينه انه بمن لم نقصصهم عليك و عليه بنى حديث الاسراء و الشفاعة و ترجمته فى الاصابة ص ٩٥٩ ج ٢ و الاسد و التجريد و الدائرة من خالد و فيها وعده بالحيوة بعد الموت الذى يستحيل عند هذا المداعى و فى المستدرك رفع نعش مرون و فى حيوة الحيوان من العنقاء و العير ذكر خالد و المروج للسعودى

مرح من الذين قالوا آمنا بافواههم ولم تومن قلوبهم ﴾

( فائدة ) اعلم ان الايمان محله القلب قال تعالى ﴿ و قلبه مطمئن بالايمان ، كتب في قلوبهم الايمان ، ولم تؤمن قلوبهم ﴾ ( ماندة ) ﴿ ولما يدخل الايمان في قلوبكم ﴾ ( حجرات ) و قد قرن كثيرا بالصالحات ﴿ إِنْ الذين آمنــوا و عملوا الصالحات ﴾ و قليلا من المعاصى ﴿ و الذين آمنوا ولم يهاجروا ، و ان طائفتان من المؤمنين اقتتلوا ﴾ و متعلقه اى المؤمن به قد تكون الاعمال ايضا باعتبار اعتقادها فلذلك يطلق عليها ايضا و الاسلام تسليم نفسه الى الله و رسوله و اطاعتها ثم هناك مقامات مقام التمييز للافتراق في الواقع ﴿ وَ لَـكُن قُولُوا أُسلِّمنا ﴾ و مقام الهداية الى الاحتياط و التفويض = و منافاته لقوله تعالى ﴿ و إن من امه الا خلا فيها نذير ﴾ و العرب اعظم امة وكذا لقـوله تعالى ﴿ لتنذر قوما ما أنذر آبائهم ﴾ بنـاء على ان ما فيه ليست نافية وهو على القول بان ما فيه نافية مؤول بحمل الآبا. على الآبا الاقربين ولا يكاد يجوز في ما ههنا ما جاز فيها من من الاحتمال في آية ﴿ آيس ﴾ بل المتعين فيها النفي ايس غير و تكلف غیرہ مما لا ینبعی فی کتاب اللہ ۱۲ ( روح المعانی ص ۳۶۰ ج ٦ ) الى

الى الله و منه او مسلما و هذا اذا حكى حال آخر فلا يخرج الحاكي عن رتبته و ليحكم بالظاهر فقط و حسابه على الله و مقام مدح فيحسن بالامور الغائبة لانه الاخلاص والنصـوع ﴿ الذين يومنون بالغيب ﴾ و مقام هداية من جانب المتكلم ابتداء و تعليمه لمن يدخل في الاسلام فيحسن اطلافة على الاعمال أيضاً لانه لا يعلمه الناقص ابتداء من عنده كقوله عليه السلام سباب المسلم فسوق و قتاله كفر لما ذكر الفسوق للسباب و هوا دون اطلق على الاشد كفرا او هو من شأن الكفار او هو ناظر الى حديث عصموا مني دما هم و اموالهم فاذا اعطاه الاسلام امان او عصمة فتعرص له احد فقد اخذه كافرا واذ ليس هو فالاول و هو حديث من قال لاخيه ياكافر فقد باء به احدهما على قاءدة جزا سيئة سيئة مثلها وكحديث لا ترجعوا بعدي كفارآ يضرب بعضكم رقاب بعض وكرجوع اللعن، و منه حديث وفد عبد القيس بخلاف الحكاية عن آخر بق حديث جبرئيل فلما لم يعرفه النبي صلى الله عليه وسلم ولم تكن هناك قرينة انه يريد الدخول في الاسلام ابتداء وعرف انه يعرف لفظ الايمان بخلاف و فد عبـد القيس ففيـه أندرون ما الايمان بالله و بالجملة ههنا السائل هو الذي المدأ به فهو قد وصل اليه لفظه فجرى المجيب على ان عند السائل علماً به و اجاب بما هو جذره وهو الايمان بما غاب عنا فان الامر الذي بعد في عقد القلب اطاعة و تسلما لاختيــار العبد هو هذا و بالجلة لما لم يعلم من السائل ههنا انه يسأل ليعمل بنفسه و انه ليس عنده علم به قبل ذلك جرى الجواب على الاصل لما ان السؤال لمحض جمع العلم و ادخاره عنده لا لتدريبه و تمشيته على العمل ــ و قول البخاري باب اذا

لم يكن الاسلام على الحقيقة كانه استثناء من ما حققه في الابواب السابقة و قوله كفردون كفر اى قد يكون كذلك لا انه كلية و قوله ولا يكفر صاحبها اى لا يقال انه كافر بل به شئ من الكفر وهو من شان اعماله لا من شان اعمال الايمان و اما حديث جبريل فكائه عنده بعض شئ و ليس منتهى ما جا في المسألة و بعض العلم لا كل ما انتهى اليه الامر - لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن ، صغير ص ١٨٧ و الفتح ص

لا يزبى الزابى حين يزبى وهو مؤمن، صعير ص ١٨٧ و الفتح ص ٢٥ ج ١٢ عن امير المؤمنين على رضى الله عنه مع تاويله و فيه تروك كا في الكنز ص ١٠٣ ج ١ و المتروك اسمعيل بن يحيى التيمى من رجال اللسان و احسن منه في الزوائد ص ١٩ و اختاره الدارى ص ١٤٥ و كتاب الايمان ص ١٣١ ، و حديث الخيلود لمن شرب سما في الخلود البرزخي و الخلود من ثلاثة دنيوى و برزخي و اخروى ثم ظهر ان المراد خلود هدنه الافعال ما داموا في النار لا خلودهم ـ

فقال ای عبد الرحمر... بن ابی حاتم ما لابی بکر ای ابن خزیمهٔ و الکلام انما الاولی بنا و به ان لا نتکلم فیما لا نتعلمه ، کتاب الاسما و الصفات ص ۳۰۰ ، و راجع فیه الروایة عن احمد رحمه الله فی الانکار علی من قال لفظی بالقرآن غیر مخلوق ص ۱۹۸ و الروایة عن ابی حنیفة و صاحبیه ص ۱۸۸ فی ان القرآن غیر مخلوق بل من قال به فهو کافر اه و ان الشافعی اراد بهذا الاکفار کفراً دون کفر ص ۱۹۲ مع ما فی شرح الموطأ ص ۸۱ ج ۶ و الاتحاف ص ۶ ج ۲ و قول ابی حنیفة فی النزول ینزل بلا کیف صابونی ص ۳۲۰ و الروایة عن نعیم بن حماد عن نوح بن ینزل بلا کیف صابونی ص ۳۲۰ و الروایة عن نعیم بن حماد عن نوح بن ابوا

ابي مريم عن ابي حنيفة في الاستواء على العرش ص ٣٣٠ بما يبري نوحاً عما رموه به و يغير ما ذكروا عن نعيم في ثلب ابي حنيفة و راجع تذكرة الحفاظ من ترجمة ابي يوسف و ص ٣١١ و انه لا يقول ايماني كا يمان جبرئيل وكذا في رّد المحتمار عن ابي حنيفة لكنه في الخلاصة عن محمد من فصل العبادات من الكراهيته من الايمان في باب الطلاق الصريح وكذا في التمهيد السالمي عن المنتقي للحاكم و راجع الرسائل الكبري ص ٣٠ ج ١ وهو من رجال القرن الخامس تلميذ تلميذ الحلواني كما فيه ص ١٩٠ و راجع ترجمة مقاتل بن سلمان من التهذيب وكتاب العلو للذهبي لأتمتنا الثلاثة و فتــاوى ابن تيمية ص ٦٦ ج ٣ من اقامة الدليل و اشيع منــه في المجلد الخامس ص ١٠ عن محمد بن الحسن رحمه الله و رسائله و ذكر فيها استتابة ابي يوسف لبشر المريسي في مسئلة الاستواء ص ٤٣٩ ج ١ و ان الفقه الاكبر للحكم بن عبدالله ابي مطيع البلخي كما في كتاب العلو و رسالة الحازمي المتاخر التي مع العقيدة الولسطية بل جلدت معها لا كما في فتح المعين من نكاح الكافر ص ٩٠ ومسئلة التكوين في الفتاوي ص ١٧٩ ج ١، وله ذكر في اسانيد سنن الدار قطى من تعليقه و ص ٣١٥ ج ٢ من التهذيب و ص ٣١١ ج ٢ من التذكرة ـ

و اعلم ان كلمة لا اله الا الله كانت انحصرت فى دعوة الانبياء و عبدة الاوثبان الصراط المستقيم ص ٢١٩ و ان كانوا يعبدون ليقربوهم الى الله زلنى وكان لهم ان يقولوها تاويلا لكن كانت متروكة عندهم وكانت صارت شعار الحنيفية ومن تلقاها تلقاها من الانبياء قال تعالى ﴿ولَّن سالتهم من خلقهم ليقولن الله ﴾ وقال ﴿ انهم كانوا اذا قيل لهم لا اله الا الله يستكبرون ﴾ فكل من قالحاً فقد صدق الانبياء باعتبار الواقع اذ ذاك وكذلك اقتصر عليها في اكثر الاحاديث وراجع ما ذكره في رد المحتار من اوائل الارتداد و ص ۲۶۹ ج ۱ وما ذكره فى المواهب من اختصاص الاسلام بهذه الامة \_

و الحاصل ان هــــذه الكلمة انما وردت في رد الاشراك في العبادة باعتبار غـرض المتكلم و حال المخاطب لا في ما ذكره في السنوسية الكبرى و ان كان المختار في اسم الجلالة ما ذكره في كتاب الاسماء و الصفات ص ١٢ ج ٧٧ فهو فيه لا في لفــظ اله و راجع ما نقله شارح مسلم عن ابن الصلاح ص ٤٣ ويرد عليه ما صحح من امتحانهم كما في الفتح من الجنائز من اولاد المشركين و راجع النرمذي ص ٨٣ ج ٢ و الذي يظهر ان البخاري أنما خص حديث أبي سعيد بباب تفاضل أهل الايمان في الاعمال لما جاء فيه فيقبض قبضة من النار فيخرج منها قوما لم يعملوا خيراً قبط فدل على ان من قبلهم عملوا خيراً بخلاف و راجع من ص ۲۷۸ ج ۱۱ اف ص ٣٨٢ ج ١١ حديث انس رضي الله عنه فلم تجبى فيــه هذه الزيادة وما في الفتح ص ٣٨٢ ج ١١ رواية بالمعني و لفظه عند مسلم و البخاري ص ١١١٨ لا بين هذا القول و لفظ الايمان الا ان يكون عند ابان عند خ ص ١ ـ

و على هذا فادخال الشافعين لاستيفاء الاقسام في النجاة مع الشافعة و بدونه وهو يدل على انه اطلق الايمان على خير زائد على التصديق او اراد البخاري ان حديث ابي سعيد اللفظ الاصلى فيه الايمان لعدم ذكر لا اله الا الله فمه

فيه و ظهر باللفظ الآخر فيه أن المراد به الخير و حديث أنس بعكس ذلك يدل على زيادة الخير على مجرد الايمان فجعل الايمان متنا و الخير شرحا وهو اهل الايمان في الاعمال و هـذا رعاية لقوله قول و عمل ثم هـو ايمان في حديث انس فبوتب لقوله يزيد و ينقص و لعل من نسب الى الارجاء من اهل السنة أنما هو لتركه الاستثناء في الايمان و من استثنى فقد راعي الاعمال كما في الاتحاف ص ٢٦٧ \_ ٢٧٩ و أنما العبرة بالخواتيم و هذا يدل على أن قولهم قول و عمل ای لا بد منه – ثم ان اکثر آیات القرآن فی زیادة ایمان بمؤمن به الی ایمان بمؤمن به قبله کما فی الکنز ص ۲۳۲ ج ۱ کما عن ابي حنيفة في الاتحاف ص ٢٦١ ج ٢ و العمدة وهذا خارج عن البحث وكذا زيادة صورته المثالية كنهاء عمل عند الترمذي المرابط بغد موته وراجع العمدة ص ١٢٨ ج ١ ثم ان قول السلف يزيد و ينقص لكنه ترتيب على ما ليس بمـذكور في النظم و بنا على امر خارج الطيب و ان كان ظاهراً ايضاً في الزيادة لذكر لا اله الا الله فيه الذي هو التصديق و على هذا ترجمة البخارى على حديث ابي سعيد اشارة الى ان الخير زائد على التصديق نشأ من الاعمال لوضوح سياقه فيه على حديث انس باعتبار اطلاق الايمان عليه وراجع الفتح ص ٣٧٢ ج ١١ لكن ليس للاعمال ذكر فيه فى السيــاق للامام الهام البخاري كما في خلاصة الاثر ص ٣٠٥ عن صاحب نفح الطيب عن السياق، لما ارادوا به ان الطاعة و المعصية سبب لاجز امكن ان يراد به انه خیر زائد علی التصدیق کما قرروا فی حدیث ابی سعید و انس ای خبر كان و ان اطلق عليه لفظ الايمـان فيخرج بما نحن فيه ولا يبق الا

بحث النها، و ان كان السبب في البعض نزول امر لكن جرى في الآخر على زيادة في الايمان شيئا على ص ٤٨٢ شئ كزيادة ضدة الكفر و الاعراب أشد كفراً، و ان الذين آمنوا ثم كفروا ﴾ اه - الا ان يكون كما في الرسائل ص ٣٩ج ١ وكذا في طبقات الشافعية من ذكر البخارى رحمه الله و يدل على زيادة في الاعمال انفراد صورها في الآخرة عنه كما في ص ١٨٨ ج ٣ – و قد نسب في مسند الخوارزي ص ٢٧٩ شعرين لابي حنيفة رحمه الله و اسنده في شرح الاحياء من كتاب العلم ﴿ و من يعمل من الصالحات وهو مومن ﴾ الآية ، ترجمة البخارى باب تفاضل اهل الايمان في العمل هو كقولنا تفاضل اهل الايمان في العمل هو كقولنا تفاضل العمل النعاة في البلاغة و حلاوة الايمان عند كرأس زيد و رجله و يده –

وقوله كفر دون كفر الذى يظهر به انه اراد كفراً اسفل من كفر وكلاهما مما يطلق عليه الكفر لظلمات بعضها فوق بعض لما فى العمد ص ٢٣٤ ج ١ ان فى بعض الاصول وكفر بعد كفر (والعمدة ص ١٢٦ عن اللالكائى) ولا يريد به معنى اقرب و انكان فى الواقع كذلك واما هو بمعنى غير و قوله فيما بعد ولا يكفر صاحبها اى اذا كان هناك كفردون كفر اى غير كفر فلا يكفر مرتكب المعاصى اطلاق وانما يطلق عليه حيث اطلق عليه السمع و حينئذ لا يريد بقوله وما يحذر من الاصرار على التقاتل كالفعل عند النحاة و العصيان من غير توبة تخريج تاويل فى اطلاق الكفر و انما يريد تحذير المرجئ ان يختم له بالشر ولا يشعر او تجويذ الاستشنا فى الايمان خ ص ٢٤ قوما دون قوم اى كفر غير معروف (وكام القرآن وهى قرآن)

غير كفر معروف وهي في روح المعاني ص ٣١٣ ج ٢ و ص ١١٠ ج ٧ وحديث ابي سعيد الذي اخرجه في هذه الترجمة في تفاضلهم بحسب
الاعمال وهو عنده في التوحيد في ﴿ وجوه يومئذ ناضرة إلى ربها ناظرة ﴾
مبسوط و ابسط منه عند مسلم في الرؤية ثم يلزمه زيادة الايمان و نقصانه
على اختياره من كون الاعمال ايمانا فترجم به فيها بعد ولم يرد هتاك بحرد
التصديق كما قرره في الفتح نعم يدخل في زيادة الايمان في عمل قلب وعمل
جارحة فهو داخل تحت عموم الترجمة لامراد كل من خصوصاً و لفيظ
الحديث اخرجوا من كان في قلبه مثقال حبة من خردل قيل المراد به من
التصديق و على هذا فمن قال لا اله الا الله ولم يعمل خيرا قط انه يخرجه
المتديق و على هذا فمن قال لا اله الا الله ولم يعمل خيرا قط انه يخرجه
الله تعالى برحمته هو من قاله ذاهلا حكاه القسطلاني في كلام العرب مع
الانبيا في التوحيد او وجدد اللفظ و اهمل العمل بمقتضاه ولم يتخالج قلبه
بتصميم ولا مناف آه ـ

وقيل عمل حكاه النووى وهـو غير التصديق وغير عمل الجـارحة (من الذين قالوا آمنا بافواههم ولم تؤمن قلوبهم اولئك كتب الله فى قلوبهم الايمان ) و جعل فى الهداية من صلوة الجنازة محل الايمان القلب وكذا فى التوضيح عن المشائخ من المحكوم عليه و فى الزواجر فى خاتمة الاخلاص عن الطبرانى نية المؤمن خير من عمله و عمـل المنافق خير من نيته وكل يعمل على نيته فاذا عمل المؤمن عملا نار فى قلبه نور وعليه فالخير نماء الايمـان وهو فى الزوائد ص ٢٤ \_\_

و قبل اثر فى القلب يعود عليه عن عمل الجــارحة حكاه فى الفتح - ٢٣٧ – فى الرقاق فى حديث الشفاعة و عندى انه اثر فى القلب ورا التصديق و ورا اعماله الاخر ينبت من قول لا اله الا الله ص ٢٩٨ ج ١١ و استشماره كالصبايغه فى الاذكار و الحضور و الاحسان عند الصالحين و يحتمل ان يكون المراد النية للعمل بعد النصديق و اما التصديق فقد اندرج فى قول لا اله الا الله ولم يرد به بجامعة الاقرار اللسانى مع التصديق كما ذكره فى الفتح ص ٩٦ ج ١ ، و اما الحكمة فى اختصاص اخراجهم بالله مع ان بعض من تقدمهم ايضا لم يعمل عمل جارحة فالله اعلم بها لو لم يأذن فى الشفاعة لهم و لمل ما حكاه القسطلانى رحمه الله مراده ايضاً ما قررت و راجع فيه رواية عند ابن ماجة فى ذهاب القرآن و العلم من الفتن و قواه فى الفتح ص ١٣ ج ١١ و يخالفه ما فى الفتح ص ١٣ ج ١١ فراجع و ص ٦ من الزوائد ـ

و أنما قلت ما قلت لان الخردل ينبغى ان يكون من توابع الايمان و ثمرته و الاخلاق الحسنة الاخر قد توجد فى الكافر ايضاً ثم هل المراد بقول السلف اى الايمان قول و عمل انه بحموعهما او ان الايمان عقد يساءده و يشهد به و يصدقه القول و العمل و هذا الاخير هو الذى يظهر و الله اعلم و على الاول فنحو قوله تعالى ﴿ آمنوا و عملو الصالحات ﴾ استقصاء حال و مزيد تصوير و التصديق ليس هو وقوع النسبة اضطراراً فى الذهن بل من افعال القلب الاختيارية الارادية على شاكلة عامة نظائره و الفعل عند العرب للحتى كما فى خلق افعال العباد ص ٨٤ على حلاف اصطلاح النحاة و راجع العمدة ص ٩٧ ج ٢ و ص ١٢٣ ج ١ و ملى الصدو حكة

حكمة و ايماناً و نحو لا يومن احدكم آه ـ على تنزيل الناقص منزلة المعدوم ولا يقدر فيه الكمال فى النظم على حد قول الشاعر ـــه اذ الناس ناس و الزمان زمان

و راجع رواية احمد فی الفتح ص ٣٨٥ ج ١١ و حاشية المرجانی من حسن الماموربه ولا يظهر ما قاله الحميدی كما فی شرح المواهب ص ٣٨٧ ج ٨ و يوافقه ما فی الزوائد ص ٣١ و يتدرج الايمان من القلب الی الجوارح علی عكس الاسلام فهما فی مسافة ذهابا و ايابا و راجع الفتاوی لابن تيمية ص عكس الاسلام فهما فی مسافة ذهابا و ايابا و راجع الفتاوی لابن تيمية ص حكس الاسلام فهما فی مسافة ذهابا و ايابا و راجع الفتاوی و احكام القرآن ص ٢٧١ ج ٢ و قوله تعالی ﴿ اولئك هم المؤمنون حقا ﴾ و احكام القرآن ص ٢٧١ و ص ١٣٢ و ص ١٣٤ و

ثم يعطى لهؤلاء نور كما ذكره فى الفتح للآخرين ص ٣٩٣ ج ١١ ام لا اكثر الاحاديث و الالفاظ انهم لا يعرفون كما فى الفتح ص ٣٩٧ ج ١١ وص ٣٩٩ ج ١١ و انهم هم الذين امتحشوا و تحريم اكل النار لمن خرج قبلهم بمن عمل خيراً كما فيه ص ٣٩٩ ج ١١ عن عياض لا كما وقع عن الراوى فى حديث مسلم ص ١٠١ ج ١ عن ابى هريرة وكذا عند البخارى عند الراوى فى حديث مسلم ص ١٠١ ج ١ عن ابى هريرة الله وكذا عند البخارى عند المؤرة في باب الصراط جسر جهنم و فى ﴿ وجوه يومئذ ناضرة إلى ربها ناظرة ﴾ و راجع لفظ حديث انس عند مسلم ص ١٠٩ خ ١١١٨ و ص ناظرة ﴾ و راجع لفظ حديث انس عند مسلم ص ١٠٩ خ ١١١٠ و ص على الصراط و لعل الفتح ص ٢٩٤ ج ١١ من ان النور عند الجواز على الصراط و لعل ادخال الشافعيين فى من قبلهم وان كان ذلك بخلق على الصراط و لعل ادخال الشافعيين فى من قبلهم وان كان ذلك بخلق ( كما عند النرمذى ص ١٩ ج ٢ ) ما يعرفرن بها لنرغيم المشركين حين عيروا الموحدين كما فى الفتح ص ٣٩٧ ج ١١ و ص ٣٨٣ ج ١١ و ايضا فى

صدر حدیث ابی سعید ذکر انهم کانوا یصلون معنا و یصومون و یحجون فیحتمل ان یکون ترجم نظراً الی هذا بخلاف حدیث انس فلیس فیه هذا نعم فیه من قال لا اله الا الله و کان فی قلبه من الخیر ما یزن ذر"ة وهذا خیر فی القلب زائد علی التصدیق وهو مع هذا ایمان عنده ـ

ثم انه لم يجمع في حديث انس الا بين قول لا اله الا الله و بين الخير فيحتمل ان يكون عنوانا و معنونا و عبر عنهما فى لفظه الثانى بالايمان فليس الحنير على هـذا في حديثه زائداً عليـه الا انه ابرز في الرابعة قول لا اله الاالله مستقلا لمن يعزوه في جذر قلبه فكان قول لا اله الا الله مع الخير في لفظ بدلا عن الايمان في لفظ و اما حديث الى سعيد فلم يتعرض فيه لقول لا اله الا الله و انما وضع الترتيب في الحير في لفظ و الايمــان في لفظ فالباب عليه بالنظر الى صدره و تقسم الخير هو تقسيم الايمان لا الاعمال و اما تقسيمه في حديث انس و افراز مرتبة قول لا اله الا الله فهو ایضاً كذلك و لیس ینبغی ان يحلل بين الشيی و بين نموه فيؤضع شيأين و ان وقع فى لفــظ له الحير زائداً على قول لا اله الا الله مرتبة النجــالة و المراتب السابقة مراتب قوية فهي مراتب شئ لا شئ و شئ ولم اجدها في الفتح ص ٦٨ ج ، وكذا العمدة اخرجوا من قال لا اله الا الله وعمل من الحير ما يزن ذرّة و انما هو عند مسلم ص ١٠٧ ج ١٠٩ بدون لفظ عمل ثم هذا ايضاً لضيق فى العبارة و افرازه بالمراتب وكذا قوله لم يعملوا خيراً قط لا يدل على المغايرة و قد ادخل النسائي حديث ابي سعيد في زيادة الايمان مع انه اخرجه مع صدره مختصراً وما خذ ما نقل عن مالك ونقله [7.]

فى الاتحاف عن ابى حنيفة ايضاً حديث معاذ عند ابى داؤد الاسلام يزيد ولا ينقص كما فى الفتح ص ٣٤ ج ٤ منتخب حديث رفع الامانة من جذر قلوب الرجال فقد يدل على النقصان فى الايمان و ان كان زائداً على مجرد التصديق \_

ثم ما قررنا في آخر الكلام ان الخير ايس زائداً على الايمان و انما المراتب مراتب كنائه يرد عليه قوله لم يعملوا خيراً قط فانه يدل على من قبلهم عملوا خيراً بالمقابلة و مراتب النماء و الذي ظهر آخراً ان الحبير أي خير كان زائد على مجرد التصديق اطلق عليه الايمان ايضاً ، لا يقال انها من عملهم الا باعتبار اسباب التحصيل و تقييد قوله لم يعملوا خيراً بعمل الجارحة خلاف السياق فان الظاهر انه انما نني ههنا ما ذكره سابقا لكن الذي ظهر ان المقابل لما قبله من الخير هو قوله فيما بعد هؤلاء عتقا الله الذين ادخلهم الله الجنة بغير عمل عملوه ولا خير قدموه فالمقابل للخير فيما قبل هو قوله لا خير قدموه فيما بعد لا قوله بغير عمل عملوه و ترجمة البخــارى تفاضل اهل الايمان في الاعمال و اخراجه حديث ابي سعيد في الباب بدون صدره من طريق يحيى بن عمارة لا يدل على انه حمل الخير على العمل لاحتمال ان يكون لمح الى طريق عطاء بن يسار وفيه صدر الحديث و أيضاً لا يلزم من طريق عطا وضي الله عنه ان يكون الخير زائداً على الايمان و ان ذكر الصلوة و الصوم و الحج لانها اسباب نشأ منها زيادة فى الايمان ثم جرى على مراتبه فتلك الزيادة زيادة على مجرد التصديق و نما في الايمان فبعض الزيادات في الايمان كنها الشجرة و اغصانها و بعضها كثمرتها لا تعد جزئها

فالظاهر أنه أنما ترجم بالنظر إلى قوله لم يعملوا خيرا قط و هو عمل يزيد في نما الايمــان وعليه حديث الترمذي في باب ان للنــار نفسين عن انس اخرجوا من النار من ذكرني يوما او خانني في مقام اهـ. و قرره الغزالي ايضاً و يشير اليه ما في الفتح ص ٢٧٨ ج ١١ و عليه قوله تعالى ﴿ يوم ياتي بعض آيت ربك لا ينفع نفساً إيمانها لم تكن امنت من قبل أو كسبت فى إيمانها خيراً ﴾ و الظاهر ان نما الايمان ايمان و بعض الاخلاق من الامامة تجتمع معه ولا تنبت منه و الاعمال ثمرات و قد تزيد في نمائه وهذا هو مراد الشافعي رحمه الله بما في الفتح ص ٤٤ ج ١ يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية واراد البخارى بقوله وان المعرفة فعل القلب انه يعتد بها ما لم يكن للقلب اختيار في اسباب تحصيلها لا ان المعرفة عين الفعل وهو المراد بما عن ابن حنيفة في الاتحاف ص ٢٤٢ ج ٢ عن الحارثي صاحب المسند كا فيه ص ١٤ - ٢٨١ ج ٢ ﴿ فتكون لهم قلوب يعقلون بها ﴾ فتح ص ١١٩ ج ١١ و بما عن ابن كلاب فيه ص ٢٤٣ ج ٢ وعن الاشعرى ص ٢٤٩ ج ٢ ـ ثم ان اكثر من قال يزيد و ينقص اراد ينمو بالطاعة ويذيلُ بالمعصية و هذا كما ترى ليس من فروع كونه قولا و عملا و مثله فى شرح الاحياء ص ٢٦٩ ج ٢ و ص ٢٥٥ ج ٢ عن حذيفة رضي الله عنه ـ

و ايضاً ليست اليهودية نفس اتباع التوراة بل صاروا الى الغضب فى الحالة الراهنة و الحنيف من يقصد و جهمة واحدة او اليهودية و النصرانية ليست من القاب المدح بخلاف اهل الكتاب و الروض ص ٢٦ ج ٢ وت ص ٢٢٩ ج ٢ و مسلم و عند الترمذي الحياء من الايمان و الايمان في الجنة و المحتاب عند الترمذي الحياء من الايمان و الايمان في الجنة و مسلم و عند الترمذي الحياء من الايمان و الايمان في الجنة و مسلم و عند الترمذي الحياء من الايمان و الايمان في الجنة و مسلم و عند الترمذي الحياء من الايمان و الايمان في الجنة و مسلم و عند الترمذي الحياء من الايمان و الايمان في الحياء و مسلم و عند الترمذي الحياء و مسلم و عند الترمذي الحياء من الايمان و الايمان في الحياء و مسلم و عند الترمذي و الترمذي و

وقد يسهل بما في كتاب الايمان ص ١٢٢ ﴿ و وجدوا ما عملوا حاضرا ﴾ و الكنز ص ١٨ ج ١ و الترغيب ص ١٥ و الميزان ص ١٠٠ ج ٢ قوله تعالى ﴿ ما كان ﴾ آه ـ اى لم يكن ذلك المفضول و انما كان حنيفا افضل اى مسددا على الحق فاختاروه او انهم دعوه اليهم او سالوا من اتبع فقال بل ملة ابراهيم فقالوا كان يهوديا فقال آه ـ من المغنى من صرح بملته بأسمه و قيد ولم يطلق بان يقول حنيف فقط و انما ارادوا انه لا بد ان يسحب على النزام الطاعة في كل الاعمال بالمرة تسعاً و تسعين لم تنقص او لم تزد ـ

ثم انه اذا لم يدخل الجنة من فى قلبه مثقال حبة خردل من كبر كا عند النرمذى من البر و الصلة وماله عدم دخول الكبر الجنة فكيف يدخل الايمان جهنم و لعل هذا اقوى شبه المرجئة و حملوا احاديث الوعيد على نحو ما فى الفتح ص ١٩٦١ و لعل الامرا ما على الاماتة كما فى الفتح ص ٤٠٤ ج ١١ او على نزع الايمان كما فى الفتح ص ١٥ ج ١١ و تعبير المشركين اياهم كما فيه ص ١٩٧ ج ١١ على حال آخر و الغرة و التحجيل عنده ص اياهم كما فيه ص ١٩٩ ج ١١ و ص ١٩٩ ج ١١ او بنا على المعرفة السابقة لهم ولا يخنى ان ما فى الفتح ص ٥٠ ج ١٦ عن ابن عباس يدل على تجزئ الايمان و ان بعضه قد يخرج مع بقائه مؤمنا ايضا وهو ملحظ الحنفية فى نفيهم الزيادة فى اصله لا فى نوره وقد وقع هذا فى الفتح ص ١٥ ج ١٢ وكذا باعتبار الآثار فى حديث و ذلك اضعف الايمان ان لم يرد ان نفسه صار ضعيفا بترك الامر بالمعروف و فى الصارم المسلول ان

اصل الايمان في القلب و العمل فرعه بل فيـه من موضع أن قولهم الايمان قول وعمل ای عمل القلب فراجعه فهرسه و لکنه علی نحـو ما فی کتاب الايمان ص ٨٨، ٨٨ و عن محمد بن نصر ص ١٣٠ ـ و اذا تقررت النسبة بين العقد و العمل نسبة الاصل و الفرع فالعطف فى قول السلف قول و عمل كما في الواسطية ص ١٠٠ ج ١ مع ما في كتاب الايمان ص ١٣٢ ج ٤٨ و ص ٧٤ يرجع الى ما نسب للحنفية ويكون قد انوا بحقيقة الامر و للايمال حكم لا ينفك عن العاصى المؤمن و ان دخل جهنم مدة و حقيقة عند الله ينتقل كالاقتصاص باخمذ الحسنات وطرح السيئات ودعاية الاسلام فى حديث هرقل شرحه فی شرح المواهب ص ۳۸۵ ج ه و ان الله هو الذی سماهم به صوراً محسوسة ، وكالطست المملو كما عنـد النرمذي ص ١٢٦ ج ٢ و ص ۱۲۹ و راجع الميزان من عبد الله بن معاذ الصنعاني و راجع كتاب الايمان ص ٧٩ ، ٧٧ اختصاص هذه الامة بلقب الاسلام و الانبياء السابقين و اولادهم به لا انمهم كما يظهـر من حديث هرقل اسلم تسلم و من ما كان ابراهم يهوديا ولا نصرانيـا و ان اليهودية و النصرانية القاب غير الانبيـا. الافتراض الله تعالى عليهم ما افترضه على الانبياء كما في الخصائص ص ١٤ ج ١١ و ص ٢١٣ و لسوء صنيع الامم السابقة كما ضلوا عن الجمة و القبلة وان ابراهیم بعث لرد الشرك و استیصاله و آن موسی و عیسی آنما بعثـا الى بني اسرائيل ولم يكونوا مشركين و ان الاسلام لهذه الامة كعبد الله لنبيها مع ما في الفتح ص ٣٥ ج ٢ عن المسند، تفسير أن الامر أنف على قول بعض القدرية من كتاب الايمان ص ١٥٤ و ص ١٥٦ و الـكلام في الزيادة [4.] - YEE -

الزيادة و النقصان أكثره من مقتضى الحال فجعله آخرون عقيدة و علما ممن قال بهما ، اراد ان لا يسترسلوا في ترك الاعمال اذا قيل انه لا زيارة ولا نقصان بها و هذا لازم ذلك في العرف العام و من انكر اراد ان لا يتوهم انتقاص التصـديق التوحيد الذي لا بد منه و إنه لا يقال في تفاضل السور و الانبياء النقصان و انما يقال النفاضل و كما يخاف من الاول ان لا يبالوا بالاعمال حتى قال النبي صلى الله عليه و سلم لمعاذ اني اخاف ان يتكلوا (خ) و عند (ت) ذر الناس يعملون ثم انه فد جآء ﴿ اينِ دادوا إِيمانا مع إيمانهم ﴾ ولم بجئ اطلاق النقصان اي لفظه فكان اخذاً باللازم وكما يقول احد انه لما جآ ﴿ بيدك الحير ﴾ ثبت ان له يداً كما ترى انما جآ منمنا لا قصداً فحصل جواب الحافظ ابن تيمية رحمه الله ان ارجآء بعض الفقها من بدع الاقوال ص ١٦٠ لا بدع العقائد ثم كما يلزم رعاية التصديق ايضا فعدم المبالاة في كلا الطرفين محــذور وهل يثبت ما عن ابن عمر في روح المعاني ص ۲۰۳ ج ۳ و فی خلق افعال العباد ص ۸۱ عن عبد الله بن عمر رضی الله عنه ويمثل القرآن يوم القيامة رجلا فيشفع لصاحبه وهو على الانفصال و اطلاق التفاضل عن عبد الله بن المبارك في كتاب الايمان ص ٨٩ و جعل في ص ١٣٢ ص ١٢٣ الطباعة والمعصبة سيبًا لاجز فقرب منه ما في ص ١٦١ و ١١٨ عن بعض الففها و يبعد عما في ص ٧٥ و تمثل الايمان ص ٨٣٥ ج ه في شرح المواهب ثم لما كان لا بد في الاقرار من النزام الطاعة وكان هو كالحكسة العملية لا النظرية بالاجماع فهل الاتيان بالاعمال وفاءبما وعد و التزم و بأزد يلدها و انتقاصها ازد ياد الايمان و انتقاصه وهي

معه على نسبة الاغصان من الشجرة او هو شئ تنبت منه الاعمال كنسبة الثمرة الى الشجرة او الشجرة الى النواة فان كان الكلام في المسمى فكما في كتاب الايمــان ص ١٤٨ و ان كان المــراد انه لا بدّ منها فاجماع فأشار السلف الى التلازم في الوجـود و بعض الفقها الى التغاير في المسمى ثم أنه يترشح من قول احمد رحمه الله في الفتح ص ٢٣٥ ج ١٢ ان الايمان كالتوبة و البيعة فهي امور كما في كتاب الايمان عنـه ص ١٥٧ و ١٥٩ وعن أبي ثور وعند ابي حنيفة امر واحد و افضل الاعمال لا شرط و وسيلة فقط كما ذكروا في تكليف الـكافر بالفروع وعلى تقــدير كونه امراً واحداً هل ارادوا بالنظر الىكونه تصديقا للخبر والمخبر نني الزيادة و النقصان او ارادوا نغي انبساطه في الباطر\_ او جعلوا هناك اصلا و فرعا هذا هو في عقيدة الطحـاوي ولا يحسن التعبير بالنمرة بل بالأثر عن الاعمال فان النمرة اخرما يكون من اطـوار الشجرة فهي المقصودة بخلاف الايمــان مع الاعمال فانه حسن لذاته ولها كالجميل يحبّ الجمال فمن قال لا يزيد ولا ينقص هل نفي التعدد او اراد انه لا بد ان يكون محيطاً بكل الاعمال ضربة لا ان يكون النزام بعضها ثم من قال يزيد وينقص او هم تحمل الاضمحلال في نفس التصديق و من قال لا وكف عن قوله بالطاعة و المعصية لم يوهم شيئا وانما هو كحديث الترمذي ص ٣٦ ج ٢ ثم اجمل على آخرهم فلا يزاد فيهم ولا ينقص منهم ابدا والله لا ازيد على هذا ولا انقص و يخرج اطلاقـه على الاعمال على المبالغة لا الجاز كما ذكره الصبان في اسلمت على ما سلف لك من خير اي كان بعين الرضا منه تعالى كما نقل عن الاشعرى في ابي بكر الصديق وهو 757 -

وهو كالتوسيع الى مدة التامل في اهل الفترة عند الماتر يدية كما في ردّ المحتار من نكاح الكافر حتى العاطفة بشرط ان يترتب عليه السلام كما فى الفتح ص ۹۲ ج ، وهو الوجه فی تضعیف اجر الکتابی اذا اسلم و علی ا فى قوله على ما سلف و التنكير فى خير من يراعى ولا بدع فى حكم الله هذا على سبيل التوقف ثم انه يلزم من حمل العلماء مثقال ذرة من أيمان على خير زائد هو على قول حسن نية مثلا ان لا يوزن نفس الايمان و ايضا لو كان يوزن لكان يوزن مع الكفر و العياذ بالله ولا وقوع لهذا و انما توزن الحسنات مع السيئآت و حديث البطاقة كانه لا اله الا الله زائداً على الايمــان صدر عن اخلاص طاحت السجلات معه فكان الاعان اصل ما يضاف الله اعمال اخر ولا يوزن مع السيآت بل تنضم معه كما فى الدنيا و انما يجرى الموازنة بين المنفصلين احدهما عن الآخر و في حديث البطاقة بلي ان لك عنـ دنا حسنة فكانها غير الايمان و فيه ولا يثقل مع اسم الله شئ فكاُّنه من الاذكار وفيه من امتى فكا نه سلم له ذلك من قبل و راجع الفتح ص ٤٤٩ ج ١٣ و شرح المواهب ص ٣٨٧ ج ٨ و خروج هذه الكلمة عن القلب الغافل كس جيل معلق من تحته وح يحتمل ان يكون التبعيض في مثقـال ذرة من ايمان في مراتب الانصباغ بالحقيقة الايمانية و التعلق بها وانكانت فى نفسها غير زائدة ناقصة وهو كانحطاط الصلوة الى العشر و ان كانت غير زائدة و ناقصة باعتبار الاركان و الشرائط و اما الآثار فبعد ذلك ــ

و الحافظ ابن تيمية رحمه الله ص ١١٦ ينكركون الايمان بمعنى التصديق بل لا عنده ايضا الا اذا كان موصولا باللام وكانه مسامحة بين اللغويين حيث لم يحدوا مرادفا للايمان ففسروه بالتصديق و يؤيد ذلك تعلقه بالمفردات في نحو قوله تعالى ﴿ كُلُ المن بالله و ملائكته وكتبه و رسله ﴾ و الا لاختص بالجل و على فحص الحنفية مرتبة وهو مدار النجاة و افردوها بالكلام ولم يهملوا النظر الى التعدد ايضاكا نقله في الكشاف عن ابى حنيفة وحمه الله في آيات الزيادة و اذا كان الايمان قريبا من قولنا گرويدن عنده لا راست كو داشتن وهو معني التصديق فهو ايضا ليس عين العمل و ان كان اقرب منه و الحاصل انه نظر بعضهم الى مفهومه و بعضهم الى لوازمه في التحقق وهو كثير في المكارم وهو في نفسه امر واحد له انسحاب على في التحقق وهو كثير في المكارم وهو في نفسه امر واحد له انسحاب على الاعمال كالنذر و الميعة و العهد و العقد له تعلق بالمعقود عليه كالبيع يسرى اليه الزيادة و النقصان من الطاعة و المعصية لا انه عين الطاعة فهو سراية لا فوات جزء -

حدیث صلصلة الجرس فی الوحی یظهر من الاحادیث انه صوت الوحی کاشد ما یکون من صوت الحدید علی الصفا کما فی الفتح ص ۱۳۸۰ ج ۱۳ فینتهی به جبریل حیت امر کما فیم ص ۱۳۳ ج ۱۳ فینتهی به جبریل حیت امر کما فیم ص ۱۳ ع ج ۸ و کتاب الاسا و الصفات و خلق افعال العاد ص ۸۷ و ۸۷ و ۸۹ -

و قول ابی حنیفة فی النزول ینزل بلا کیف صابونی ص ۳۲۰ و الروایة عنی نعیم بن حماد عن نوح بن ابی مربم عن ابی حنیفة فی الاستوا علی العرش ص ۳۰۳ بما یبری نوحا عما رموه به و یغیر ما ذکروا عن نعیم فی ثلب ابی حنیفة و راجع تذکرة الحفاظ من ترجمة ابی یوسف و ص ۳۱۱ فی ثلب ابی حنیفة و راجع تذکرة الحفاظ من ترجمة ابی یوسف و ص ۳۱۱ و انه

و انه لا يقول أيماني كايمان جبريل وكذا في ردّد المحتار عن أبي حنيفة لكنه في الخلاصة عن محمد من فصل العبادات من الكراهية من الأيمان في باب الطـلاق الصريح وكذا في التمهيد السـالمي عن المنتقى للحـاكم و راجع الرسائل الكبرى ص ٣٠ ج ١ وهو من الرجال القرن الخامس تليذ تُليذ الحلواني كما فيه ص ١٩٠ و راجع ترجمة مقاتل بن سلمان من التهذيب و ص ٣١١ ج ٢ من التذكرة و ترجمة اسحـاق بن ابراهيم بن كامجرا من الميزان و ترجمة سعيد بن سالم القداح مع ترجمة عبد الجيد بن ابى روّاد منه ومن التهذيب وكتاب الفقة الاكبر لاهل البيت و الفتح ص ٢٩٠ ج ١٣ من عبارة الصابوني و تاريخ العيني وكذا في العبركما في هامش السعاية صَ ١٨٣ ج ٢ وهو الراوى لحديث عدم الزيارة و النقصان في الايمان كما في الميز أن و من محمد بن كرام \_ و أن الأيمان قول و عمل يزيد و ينقص عند بعض الحنفية كابراهيم ابن يوسف و احمد بن عمران الليموسكي كما في طبقــات الحنفية \_

مبالغة الحنفية فى العمل بالعموم فى الاحوال ص ٣٠ ج ١٢ فتح و لعل كلام الذى تكلم به انما هو القرآن لا الاذكار و إن جائت من السا وكذا غير القرآن من الكتاب و الله اعلم ثم رأيته فى التاج من الوحى و هذه المرتبة هى التى جعلها الحافظ ابن تيمية رحمه الله كلام الله وهو مذهب السلف و ابى حنيفة كما فى شرح الفقه الاكبر من بين الاقوال و طرح مرتبة الكلام النفسى فانها اوسع مالم يكتس لفظاً و راجع الفتح ص ١٣٠ فى الكلام لغير مخاطب و للكلمات صور نزلت اذ صعدت

فالصعود فى ابتدا بضع و ثلثين ملكا لحمد رفاعة ايهم يصعد بها اوّل وهو لفظ النسائى وعند مسلم ص ٢١٩ و ٦٨ ايهم يرفعها وعليه قوله صلى الله عليه و سلم اقبلو البشرى اذ لم بقبلها بنوتميم و مثله فيما اخال لا يرمى رجل رجلا بالفسوق ولا يرميه بالكفر الا ارتدت عليه ان لم يكن صاحبه كذلك خ ص ٨٩٣ فالكلمات بما تنقل وتحول من موضع الى موضع و الكلام النفسي كما عند الاشعرية ثابت عقلا ولم يتعرض في السمع اليه و أنما ذكر الكلام اللفظى اذا تكلم به بالفعل و جزئياته حادثة لا مخلوقة الاجماع عـلى الحدوث و نقل في الرسائل ص ١٠٢ ج ١ و المخلوق هـ و المنفصل عند السلف ذكره البخاري في ص ۱۱۱۶ وص ۱۱۱۰ و ص ۱۱۲۷ من قول ابن عيينة وعند الماتريدية يكون متكلما بهذا الكلام اللفظي ايضا في الازل كما كان خالقاً قبل ان يخلق وكما عنده عن ابن عباس ص ٧١٧ ف ص ٣٨٥ ج ١٣ وص ٣٨٢ وقد ذكر المتكلمون ايضا في موضع ان الخلق هو فى المنفصل حيثها تكلموا على الفرق بين الخلق و الكسب و الصراط المستقم ص ۲۰۰ و راجع فی تکلم الله تعالی بالوحی ص ۱۹۶ ج ۸ من ابن کثیر و ص ٣٣٧ ج ٧ من فتح البيان و احكام القرآن ص ٣٨٧ ج ، و الاتحاف ص ٢٦١ ج ١ وكتاب الايمان ص ٥٣ و تعريف الاصوليين للقرآن و رجوع الامام في القراءة ثم ان عبارة الفقه الاكبر لا تنني الزيادة و النقصان في الايمان الا بالاعتبار اصله وهو ان يكون جازمًا لا يقصر عنه وكأنه كالمعنى الاول لليقين لا يتفاوت كما ذكره الغزالي و ما حكاه عن الطحاري هو ان الايمان واحد و اهله في اصله سوا و النفاضل في الخشية و التق و مخالفة الهوى

الهوى و ملازمة الاولى و راجع التمهيد لابى شكور و اوضح مسئلة التقليــد فى الايمان رمراد المعتزلة لوجوب المعرفة و توسط فيـه من رسالة الفطرة من الرسائل الكبرى مع كتاب الإيمان ص ٨٩ وكأنهم سمعوا استيلائـه على الباطن زائداً على اصله و عليه ما حكاه شارح الفقه الاكبر عن الطحاوى و يحمل عليه عبارة الوصيـة و اتما ما قرره في المسايرة من ان المــاهية غير متفاوتة والشخصيات زائدة عليها وهذا على رأى من يزعم ان التشخص زائد عليها و أن التشكيك أنما هو التفاوت في الصدق الكلي فأنما يليق بكلام المتفلسفة ولا يجدى بكلام الأيمـة فانما يليق بهم ان يكونوا تكلموا في الما صدقات و هناك تفيتش هل الايمان من الافعال الاختياريه بعد العلم او تأكدا لعلم حتى يصير ارادة و على الثانى قأنهم تكلموا فى المقام الاول و لعله غير مسئلة وجوب المعرفة في الفتح ص ٢٩٩ ج ١٣ اي العلم اليقيني و مثله فى لفيظ اليقين و المعرفة وكون التصديق المنطقي من لوا حق العلم ثم معكونه من لواحق العلم كونه غير التصديق اللغوى وهو الايمان الشرعى رأى بعض فراجع الاتحـاف ص ٢٤٩ ج ٢ و غيره فان كان عملا فقد تكلموا في اصله و ان زاد بعد و ان كان علما يصير عملا فقد تكلموا في اوله و راجع حديث جندب التأكد علماً عند ابن ماجه في الايمان و معنى اليقين من أوائل الاحياء وما يذكره في الاحياء من تركب الخلق من العلم و الحال و ت ص ٩٠ ج ٢ و في روح المعاني من ﴿ الذين يؤمنون بالغيب ﴾ و فى كتاب الايمان ص ٧٥ وص ١١٦ و حاصل ذلك منع حصول التصديق للماند فانه ضد الانكار و آنما الحاصل له المعرفة التي هي ضد النكارة و الجهالة

وقد اتفقوا على ان تلك المعرفة خارجة عن التصديق اللغوى وهو المعتبر في الايمان نعم اختلقوا في انها هل هي داخلة في التصور ام في التصديق المنطقي فالعلامة الثاني على الاول و انه يجوز ان تكون الصورة الحاصلة من النسبة التامة الخبرية تصوراً و ان التصديق المنطقي بعينه التصديق اللغوى،

و صدر الشريعة على الاخير فان الصورة الحاصلة من النسبة التمامة الحبرية تصديق قطعا فان كان حاصلا بالقصد و الاختيار بحيث يستلزم الاذعان و القبول فهو تصديق لنوى و ان لم يكن كذلك كمن وقع بصره على شى فعلم انه جدار مثلا فهو معرفة يقينية و ليس بتصديق لغوى فالتصديق اللغوى عنده اخص من المنطقى ..

و التقسيم الصحيح للعلم ان يقال انه اما علم بحصول المحمول للوضوع اولا على هذا و اما الاذعان او الاعتقاد او الايقاع او التصديق فامور لاترادف الادراك نعم تتحقق ص ٢٣٩ ج ٢ هناك ولذا اشتبه الامر. فما سمعوه تصديقا علم و إنما يحصل باسبابه و الغلط في تسميته بالتصديق و في تفسيره بالاذعان و نجوه فان هذا لا يرادف الادراك و ان لزم هما ذكره خسرو في حاشية التلويح ص ١٦٤ مساعة ذكر مثله في الاتقان قليل محمولان حصول بنفسه و حصول بصورته وهو العلم عندهم و على هذا فحصول التصديق بنفسه شي ورا العلم عندهم و على هذا فحصول التصديق بنفسه شي ورا العلم عندهم و المحمولة أنه المرقة لا تزيد ولا تنقص \_

ثم ان من قال باتحاد العلم و المعلوم لا يمكنه ان يقول ان الاذعان – ٢٥٢ – ٢٣] علم فان متعلقه القضية اعنى النسبة التامة و القضية تتحقق في حالة الشك ايضا. و لهذا لم يعبروا بان النسبة معلوم التصديق و انما قالوا انها متعلقه و الوقوع و اللاوقوع انكان هو النسبة التامة فهو وقوع او لاوقوع ذهني و الصدق و الكذب من الاحتمالات العقلية الجمامعة مع القضية لا مدلولهما و قول القائل علمت ان زيداً قائم انما هو باعتبار الوقوع الخارجي على طريقة من قال ان الالفاظ موضوعة للصور الخارجية وان الاسم عين المسمى و هذا اراد من قال ان متعلق التصديق المحكى عنه ومن قال ان العلم غير المعلوم لا يمكنه أيضًا أن يقول أن الاذعان علم فأن علم أجزا القضية قدتم قبله نعم الاذعان يترتب على كمال العلم بمتعلقات المقام و ان لم تكن من اجزا القضيه ثم اذا قوى صار ارادة و يندرج في اسباب علمت ان زيداً قائم علمه بمتعلقات المقام فلا يدل هذا على ان التصديق علم فان الصورة قد حصلت في التخييل و أن لم يثبت عنده حصول المحمول للوضوع و الصدق بعدو لهم أن يضعوا الكلام في معلومية هذا المحصول \_

مه − قوله تعالى ﴿ وكيف يحكمونك و عندهم التوراة فيها حكم الله ﴾ هذه الآيات فى الرجم و اذا كان النظم محوجا الى قصة وجانت فى ذخيرة النقل التحقت بحكم النظم ولا بد و انما لم يصرح بالرجم لانه كان انعقدت صورة المناظرة فلو صرح به لم بنته الامر الى التسوراة و قالوا وضعته انت فى كتابك و قوله ﴿ يحكم بها النبيون الذين أسلموا ﴾ المراد به نبينا صلى الله عليه و سلم كما ذكره عن عدة الجصاص و وضع وصف عنوانى ينحصر فى الحسارج فى واحد اوقع من التسمية كانه علم فيه ومن قال نزلت الآيات

ف الدية بين بني النضير و بني قريظة على ما روى عن ابن عباس فبالنظر الى الاية التالية ﴿ وَكَتَبَنَا عَلَيْهُمْ فَيْهِا أَنْ النَّفْسُ ﴾ الآية ـ والا فقد روى عنه ما ذكرنا سابقا ايضا ؛ و قال في الفذلكة ﴿ و أَنزلنا إليك الكتاب بالحق مصدقا لما بين يديه من الكتاب ومهيمنا عليه ﴾ وكذا قوله تعالى ﴿ أُو يَجْمُلُ الله لهن سبيلًا ﴾ وعد انجره بما في المائدة و النور كما في حديث عبادة بن الصامت فالرجم في حكم المذكور في المائدة و الموعود فى النساء فاعلته وكانه لم يصرح بشرط الاحصان لان اليهود رجموا وهم غير محصنين على حكم التوراة كما ذكره الجصاص و لعله عند ما كان جعل السبيل في شرعنا موعودا ولاحكام التوراة نحو وجود في حق اليهود وليس ذكرها وتردادها لمحض الالزام وهو في المائدة ﴿ لُولًا يَنْهُلُهُمُ الرَّبَانِيُونَ وَالْأُحْبَارِ عن قولهم و أكلهم السحت لبئس ما كانوا يصنعون ﴾ او كان تحكيما بان يظهر ما هو الحـق فى كتــابهم كما يقع فى زماننا من التحكيم لا الى رأى نفسه بل يكشف ما عندهم فقط \_ فلم يناسب اذن التصريح به و الا لقالوا شرطوه فيما بينهم تخفيفا وقد يسنح ان الرجم تركه على حكم التسوراة وما يجرى فيه من الاجتهاد ولم ياخذه القرآن من عنده كأنه من الآصار الباقية فهو من شويعة التـوراة لامن شريعة القرآن ابتدا. فليترك على التــوراة وما يدور فيه من البحث في الشرائط ابهاما وقد تعرض للحرية و النزوج في النساء وهماكانا ينبعي التعرض لهما بخلافكونه مكلفا فانه عام جلي ثم تقييد الزانى بعدم الاحصان غير مربوط في البلاغة لمنافا تهما ظاهراً -

ثم ان الاحصان بتكفل الحكومة بحف ظ الاسباب وليس ذلك

في الاما ولا سيما عند الحنفية لاشتراطهم اقرار المولى في الحكم و لعله عليه ﴿ ذلك أدنى' أن لا يعرفن فلا يؤذين ﴾ وكذا في اهل الكتاب لجواز وقوع الرق عليهم وهو ما يفيد العفة والشرافة من اسبابها و ذرائعها او ان الحكومة متكفلة بحفظ الانساب في حق قومها وهم كانوا مسلمين عند نزول التوراة بخلاف وقت نزول القرآن وكل حكومة متكفلة بحفظ الانساب فى قومهم لا في غيرهم فاهل الكتباب محصنون عندهم لا عندنا تركناهم وما يدينون فلو كان حكم لم يمكنــه الا بالحق ولو اعرض لقــالوا اخذ طريق سلامــة و ارضاً الفريقين و استحادا مر . كل و هذا لا يليق بالمحق فأجيز له فى الاعراض و دل على ان آية في الرجم لا في الدية ﴿ مُصنين غير مسافحين ﴾ كتخدائي كنان ﴿ وَلا تَكْرَهُ وَا فَتِياتُكُمْ عَلَى الْبَغَّاءُ إِنْ أَرْدُنْ تَحَصَّنَّا ﴾ و قلما يتحول العفيف زانياً من بعد الا اذا لحقـه خذلان – و راجع ما ذكره في الجواهر النقي من باب من يلا عن من الازواج وكذا الجصاص و لعله لا ينافى ايضا قوله تعالى فى المـائدة ﴿ وَ الْحَصَّنَاتُ مِنَ الَّذِينَ اوْتُواْ الكتاب من قبلكم ﴾ يعنى العفائف،

ثم انكشف ما بين سنة الفجر و فرضه سنة ١٣٥٠ ه ٧ جمادى الاولى يوم الاحد ان الله تعالى قد اشار الى عدم الاحصان الآن بقوله فيما بعد ﴿ و الزانية لا ينكحها إلا زان أو مشرك ﴾ و منه اخذ من اشرك بالله فليس بمحصن و هذا الاحصان قد فسره فى شرح الكنز و حاشيته من الاستيلاد وكانه ليس ننى الغقه و النزوج و انما هـو وصف كالثمرة يقال به انه كتخدا و كدبانوا و منها قول السرخسى رحمة الله فى المبسوط و ان الرتقاء

لا تحصئه وحديث انها لا تحصنك عنده اى و ان كانت محصنة فى نفسها عند البعض كما عنده ايضا و اذن لا يخالف ﴿ و المحصنات من الذين اوتوا الكتاب ﴾ و اختـار ابو يوسف فى كتاب الحراج سوى الزانيـة بالمشركة وهي غير محصنة و انما اخذ غائباً ليكونوا مخاطبيه فودعهم على حالهم و دلت انه كان لم ينكح قبله لانه سد الباب ولم يذكر الفسخ لو كان قبله فالكلام مبنى على عدمه كأن النكاح و السفاح لا يجتمعان و الحكمـة الثانية باعتبــار الخبر ظاهرة بخلاف الاولى فهي ما دام على الزنا فان اراد نكاحها فقد نافاه و الظـاهر في المقــابلة الزاني لا تنكحـه إلا زانيــة أو مشركة تجفــيراً للآخر لا بيان امتناع الاول لكنـه اراد انه لا حق له ان اراد فالاولى بين الحجر و بيان الامتناع و ذلك لان فعل النكاح منسوب الى الرجل وهو قد يرغب فنني في الاولى فاعليته و قصر على مفعوليتها لبيان انه لا حق له ولم يعكس في الثانية كذلك بان ينغي فاعليتها ويقصر على مفعوليته ومن ههنا تكلموا في مفاده و راجع بعض و جزم ذلك الى الثانيـة لانه لم يات علىٰ سنن واحد و تبع ذلك في الثانية الزام الآخر بالزنا لا في الاولى واذ صرح بالدية فالآية الاولى التي فيها عدم الذكر في الرجم لا غير -

النيون الذين أسلموا ﴾ واريد باجرائها التعرض باليهود وانهم بعدا من ملة الاسلام التي هي دين الانبيا كلهم في القديم و الحديث و ان اليهودية بمعزل منها و قوله ﴿ الذين اسلموا للذين هادوا ﴾ مناد على ذلك و الربانيون و الاحبار الزهاد و العلما من ولد هارون الذين التزموا طريقة النبيين و جانبوا

و جانبوا دين اليهود \_\_\_

م م م - قوله تعالى ﴿ و ليحكم أهل الانجيل بما أنزل الله فيه ﴾ ص ١٨١ و مثله فيما قبل فى اليهود فيه اشكال ظاهر و اوله فى الكشاف و قلنا ليحكم وهو بعيد و لعل الزام اهل الكتاب بالعمل بما فيه معقول مع ص ١٨٧ ثم ظهر انه يمكن ان يكون المراد حكم اهل الذمة فيما بينهم بدون تحاكم الينا وهو ترك لهم وما يدينون لاابقآ كما فى نكاح الكافر من الهداية ثم رأيته فى الصارم المسلول ص ١٩٩ و الجواب الصحيح ص ٣٨٤ ج ١ و آية ال عمران ﴿ الم تر الى الذين اوتوا نصيبا من الكتاب يدعون الى و آية ال عمران ﴿ الم تر الى الذين اوتوا نصيبا من الكتاب يدعون الى كتاب الله ليحكم بينهم ﴾ و فى جامع البيان قراءة ﴿ وليحكم ﴾ \_

من قبله الرسل ﴾ كانه مبنى على عدم موته حين الخطاب للنصارى وهو عهده صلى الله عليه و سلم مع تفسير الخطيب ص ٣٠١ ج ١ و القياس على الرسل لا يدل على موته حالا و انما يدل على جوازه عليه ولهذا قال

<sup>(</sup>۱) تحت قوله تعالى ﴿ آياهل الكتاب قد جائم رسولنا يبين لكم على فترة من الرسل ﴾ الآية \_ قال البقاعى و لعله عبر بالمضارع فى ﴿ يبين ﴾ اشارة الى ان دينه و بيانه لا ينقطع اصلا بحفظ كتابه فكلما درست سنة منح الله تعالى بعالم يرد الناس اليها بالكتاب العزيز المعجز القائم ابدا، فلذلك لا يحتاج الامر الى بنى مجدد الا عند الفتنة التى لا تطيقها العلما وهى فتنة الدجال و ياجوج و ماجوج ١٢ ( السراج المنير للخطيب)

﴿ وما محمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسل أفائن مات ﴾ آه ـ ففرضه لانه لم يتحقق ولوكان موت عيسى عليه السلام قد وقع لذكره لانه مفحم ولم يحتج الى فرضه فى ان يهلك المسيح ابن مريم و امه ولم يقل فان خلا فرقا بين الموت و الخلو -

مه و توله تعالى ﴿ إيابها الذين آمنوا لا تحرموا طيبات ما أحل الله لا ولا تعتدوا إن الله لا يحب المعتدين ﴾ من المائدة ﴿ قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الاخر ولا يحرمون ما حرم الله ورسوله ولا يدينون دين الحق من الذين اوتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يدوهم صاغرون ﴾ حقيقة التحريم المنع فكل من امتنع من شئ مع اعتقاده الامتناع منه فقد حرمه آه ـ احكام القرآن ص ١١٨، ٢٦٦ ج ١ و منه حديث مسلم و احللت الحلال و حرمت الحرام و حديث الترمذي ص ١٩ ج ٢ ﴿ و من احياها فكاتما احيا الناس جميعا ﴾ و خ ص ١٠١٤ و عدم التحليل إيضا كذلك ﴿ و يحل لهم الطيبات و يحرم عليهم الخبائث ﴾ ( اعراف ) ﴿ قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده و الطيبات من الرزق - ومن الابل اثنين و من البقر اثنين قبل ما الذكرين حرم أم الانثيين أما اشتملت من الرق - ومن عليه المنتين أما اشتملت من الرقاء و من البقر اثنين قبل من حرم أم الانثيين أما اشتملت من الرقاء و من المنتم المنتون و من البقر اثنين قبل من حرم أم الانثيين أما اشتملت المنتون و من البقر اثنين قبل من حرم أم الانثيين أما اشتملت المنتون و من البقر اثنين قبل من من المنتون و من البقر اثنين قبل من المنتاب المنتون و من البقر اثنين قبل من البقر اثنين قبل من المنتون و من المنتون و من البقر اثنين قبل من المنتون و من

عليه أرحام الانثيين ﴾ الآية \_ من الانعام ﴿ لم تحرم ما أحل الله لك ﴾ عن مسند الهشم بن كليب مع ما عنـد ابن كثير ص ١٨ ج ١٠ ﴿ إِلاَّ ما حرم إسرائيل على نفسه ﴾ و التحريم هوبالامتناع وما في الهدى فليس عند الحنفيـة ﴿ و البدن جعلناها لكم من شعائر الله لكم فيهـا خير فاذكروا اسم الله عليها صواف ﴾ من الحج و اتفقوا على اشعار البقر كما في الفتح خلافًا لما في رد المحتار وقد اتخذ البقر ايضًا ﴿ إِلَمًا ﴾ كفعل السامري ـ ( فَانَّدَةً ) وقد تكرر من المشركين سوال ترك الدم لآلهتهم فلم يقبل و لسنا مقرين لابي بكر الاستعلان من الصحيح في جوار ابي بكر و بعد ان كتب كتابا بين المسلمين و اليهود في السنة الاولى قال واذا لقيتم احدا منهم فاضطروه الى اضيق الطريق و هو من الاحاديث المتاخيرة وامر بالاكثار من آمين ليغيظهم لانبه لم يكن وقع الموادعـة على ترك مثله وكانوا يخونون وكانوا يعلمون انهم المغضوب عليهم و انهم الضالون و يقرون بذلك كما في حديث زید ابن عمر و بن نفیل و عند النصاری ان عیسی علیه السلام صار کفارة و عذب في جهنم أياما و صار ملعونا اياما و العياذ بالله تعمالي من هـذه العقيدة ، ﴿ يعيظ الكفار \_ ليغيظ بهم الكفار ﴾

وصلح الحديبية وقع فى حال قوة الاسلام لان فيه الاستشارة من المسلمين فى الميل الى عيالهم و ذراريهم و لانه قدر ان يخرج من اصلابهم المسلمين و فيه اهدا مجمل لابى جهل و ذلك لرعاية الحرم و فى سورة الفتح لئلا يصيبوا من بها من المستضعفين و قد تكفل الله لكونه فتحا فكان بما علم عاقبته كوفد ثقيف حيث شرطوا ان لا يحشروا ولا يعشروا كما عند

ابى داؤد مع اختلاف فى مراده و مكرز قد تكفل لابى جندل لحفظه قال انا له جارو اخذ بيده فادخله فسطاطا ـ و عند مسلم فقالوا يا رسول الله انكتب هذا قال نعم انه من ذهب منا اليهم فابعده الله و من جاء منهم الينا فسيجعل الله له فرجا و مخرجا و قال لابى بصير اصبر و احتسب فان الله جاعل لك فرجا و مخرجا و فى رواية ابى المليح من الزيادة انت رجل وهو رجل و معك السيف قال فى الفتح فذل المشركون من حيث ارادوا العرة و اقهروا من حيث ارادوا الغلبة اه ـ

وقد ذكر محمد رحمه الله القتال على نرك الاذان و الحتان وكون البدنة بقرة ايضا نقل عن الحليل كما فى العمدة و هذا من حيث اللعة و اما فى الاحكام فلا فرق ثم الاشعار قد يكون بالتقليد ايضا عند العراقيين كما فيها عن ابن قرقول \_

وقد شاع فى الشريعة خلاف اهل الكتاب فى لبس النعال فى الصاوة و صوم عاشورا (قالوا انه يوم تعظمه اليهود و النصارى قال آه) مع التاسع وغير ذلك و القيام للجنازة و ان اليهود و النصارى لا يصبغون فخالفوهم و خالفوا المشركين احفوا الشوارب و اعفوا اللحى لا يزال الدين ظاهراً ما عجل الناس الفطر لان اليهود و النصارى و على النهى عن الوصال بانه صوم النصارى و عن الصلوة عند الطلوع و الغروب ببنها حينتذ يسجد لها الكفار وامر فى نزول الحجر ان لا يشربوا من آبارها و ان يهريةوا ما استقوا و يعلفوا الابل العجين و عن على رضى الله عنه نهانى ان اصلى فى ارض بابل فانها ملمونة و ترك الافاضة قبل الغروب و الافاضة من جمع فى ارض بابل فانها ملمونة و ترك الافاضة قبل الغروب و الافاضة من جمع

قبل اشراق ثبير ولا تصوموا يوم السبت الا فيما افترض عليكم وان لم يحد احدكم الا لحا عنب او عود شحرة وكان يصوم يوم السبت و يوم الاحد اكثر ما يصوم من الايام و يقول انهما يوما عيد للشركين فانا احب ان اخالفهم (صراط مستقيم)

ان اعظم المسلمين جرما من سأل عن شئ لم يحرم فحرم من اجل مسئلته من الاعتصام من الصحيح ولو تركتموه لكفرتم و بسند حسن عن الى امامة مثله (فتح هناك)

الصلح جائز بین المسلمین الا صلحا احل حراما او حرم حلالا (تخریج هدایه)

من اشترط شرطا ليس في كتاب الله فهو باطل \_

١٩٥ — قوله تعالى ﴿ احل لكم صيد البحر و طعامه ﴾ ص ١٩٥ من الموضح، و راجع المظهرى و الكنز ٢ ص ٢٤٣ و حرمة الطافى عند المالكية و الحنابلة في الاكليل ص ٢٦ الصيد بالنسبة الى الصائد فقيط و الطعام

<sup>(</sup>۱) ﴿ احل لکم صید البحر ﴾ الآیة ۔ (ف) احرام میں دریا کا شکار
یعنی مچھلی حلال ہے اور دریا کا کھانا یعنی جو مچھلی پانی سے جدا
ہو کر مرگئ اس نے نہیں پکٹری وہ بھی حلال ہے فرمایا کہ یه
تمہارے فائدہ کو رخصت دی، پھر کوئی نه سمجھے کہ حج کے
طفیل سے حلال ہے فرما دیا کہ اور سب مسافرون کے فائدہ کو
مچھلی اگرچہ تالاب میں ہو وہ بھی شکار دریا ہے یہ حکم شکار
کا معلوم ہوا احرام کے اندر اور احرام میں قصد ہے مکہ کا،
اس شہر مکہ اور گرد پیش میں ہمیشہ شکار مارنا حرام ہے

بالنسبة الى غيره ايضا وحديث احلت لنا ميتنان رمزله فى الجامع الصغير بالصحة ليس بالنسبة الى بنى اسرائيل فان الحوت كان حلالا لهم ايضا بل باعتبار ترك الذبح و الاقوام ايضا لا يأكلمون الا الحوت و الحماصل ان المذاهب فى اكل المحرم صيد البر لا تمشى فى البحر و ياخذه الناس طعاما باقيا ولذا قال و للسيارة فالحوت صيد و طعام -

وه - قوله تعالى ﴿ إيابها الذين امنوا شهادة بينكم ﴾ هى شهادة بالنسبة الى الموصى ما دامت لنفعه شهادة لغوية كالاشهاد عند الالتقاط او الرجعة وان لم تكن لاحد على آخر فقد تكون الشهادة لحفظ الواقعة ولهذا قال شهادة بينكم ولم يقل شهادة فلان ، فلا يرد ان الوصيين ليسا بشاهدين ولو سلم فالشاهدان لا يحلقان فانها لم يحلفا مالم يتها فاذا انها خرجا من وصف الشهادة له ﴿ إذا حضر أحدكم الموت حين الوصية ﴾ قد يكون الموت بلا وصية و الوصية بلا موت فذكرهما مقرونا لهذا ﴿ إثنان ذوا عدل منكم أو آخران من غيركم ﴾ و لكن آخران من غيركم هو ﴿ إن ضربتم في الارض فاصابتكم مصيبة الموت ﴾ فهو قيد في آخران و اما اثنان

<sup>=</sup> بلکه شکار کو ڈرانا اور بھگانا بھی ـ (موضح)

<sup>(</sup>۲) (من مسند الصديق رضى الله عنه ) عن انس عن ابى بكر الصديق فى قوله تعالى ﴿ احل لكم صيد البحر و طعامه ﴾ قال صيده ما حوت عليه و طعامه ما لفظ اليك (ابو الشيخ و ابن مردويه) و عن ابن عباس رضى الله عنه قال خطب ابو بكر الناس فقال احل لكم صيد البحر و طعامه متاعالكم قال فطعامه ما قذف منه (عبد بن حميد و ابن جرير) (كنز العال ص ٢٤٣ ج ١)

ذوا عدل منكم فلعله يعم الحضر ﴿ تحبسونهما من بعــد الصلوة فيقسمان بالله إن ارتبتم ﴾ فقيد الاقسام بالارتياب و ذان ليسا بشاهدين بل مدعى عليهما ﴿ لَا نَشْتَرَى بِهِ ثَمْنًا ﴾ اى بالله او بالقسم ﴿ وَلُو كَانَ ذَا قَرِبِي ﴾ اى المشهود له كانهما يريدان انا برآ. من غرض في الشهادة لقرببنا فكيف لنا انفسنا فلم يذكر انفسهما كأنه ليس البحث فيه فانه منفي بلا ريب عندهم ـ و ارجع الضمير في القرآن لمن يستقيم في المعنى كقوله ﴿ ثُم عرضهم على الملائكة ﴾ اى المسميات و ان ذكر سابقا الاسماء لا المسميات و كقوله ﴿ تجرى من تحتها الانهار ﴾ و كما في جامع البيان ص ٣٧٤ ﴿ ولا نَكْنتُم شهادة الله انا اذا لمن الأثمين ﴾ سمياها شهادة الآن ايضا على زعمهما او ارادا ما ذكرا أول مرة قبل ارتياب الورثة ﴿ فَانَ عَثْرَ عَلَى أَنْهِمَا اسْتَحْقًا إِنَّمَا ﴾ لم يقل على أنهما أثما و أن كان مختصراً ترتيباً على قولهما ﴿ إِنَا أَذَا لَمَنَ الأَثْمَينَ ﴾ و الناس يكسبون في المعاملات مالا وهم كسبا آثماً ، فاستحقىا ذلك بافواهما ذكره ابو السعود ﴿ فَاخْرَانِ يَقُومَانَ مَقَامُهُمَا مِنَ الذِينِ اسْتَحَقَّ عَلَيْهُمْ الاوليان ﴾ على المبي للفعول عند اكثر القرا. و انما لم يختصر و قال من اوليا الميت او الورثة مثلا ليدل على ان ورود الحلف عليهم لوصف انه ورد الاستحقاق عليهم فكانوا مدعى عليهم في المعنى و العبرة للعني كما في الهداية من الدعوى فذكر وصف توجُّه الحلف عليهم فعليهم في قوله استحق عليهم نائب الفاعل كما في لسان العرب و قوله الاوليــان بدل من آخران و انمــا جا م بصورة بدل لاستيناف النظر اليـه اشار اليه ابن كثير ص ٢٢ ج ٤ بقوله و ليكونا من اولياً من يرث ذلك المال او ولما قال في فريق استحقا

آئماً علم ان هناك فريقا استحق عليهم ذلك الاثم فأخذ منه الوصف بقوله ﴿ مَنَ الَّذِينَ اسْتَحَقَّ عَلَيْهِم ﴾ اخذاً للجهول مِن المعروف و قال ابو السعود ان الاوليان هو نائب الفاعل وكان الظاهر ان يقول من الذين استحقا عليهم اى اورد حق اقامـة الاوليين عليهم ولو لم يقل الاوليان لم يعلم لم استحقا اى الزم عليهم الاوليان بالحلف فني ما قبله استحقاق و ههنا استحقاق اولاً على اقامة الظاهر مقام المضمر و انما المعنى استوجب عليهم و استحق الاوليان فالاوليان ههنا بدل اثما فوضع المظهـر موضع المضمر وعلى ما قلنـا يبقى الاستحقاق فما مر مغايراً لابي السعود و لعله زعم انه لا يجئي استحق زيد أتماعلي عمرو واستحق عليه ومنحصر فيها قاله وههناعلي شاكلة آنما الامر انهما استحقا اثما و وقع ذلك ضرراً على الاوليا الا ان يقال كان هنــاك يمعنى الاستيجاب و'ههنا بمعنى اخـذ الحق كما هو الظاهر فتبدلت الشاكلة فيقال لا و الضمير للاثم و نقول حينشذ ان المعنى استحق اى الاثم عليهم و الظاهر ما قاله ابو السعود اى الزم عليهم الاوليــان وهما فى الواقع هما آخران يقومان لان قولنا استحق زيد اثما على عمرم كانه مجعول وقد يقال انه كقوله تعالى ﴿ ولهم على ذنب ﴾

واما قراءة حفص ﴿ من الذين استحق عليهم الاوليان ﴾ على المبنى للفاعل اى حصلا الآن حق الحلف على الاولياء فتنبدل شاكلة الاستحقاق لكن تبقى المشاكلة فى ان الآخرين الاولين استحقا أثما و هذان الآخران استحقا فى مقابلتها حلفا و وصفهها بالاوليين فهها استحقا و هذان استحقا معلوم ثم بدله معلوم فلا يضر الاختصار فيها استحقا اى هو غير ما استحقا معلوم ثم بدله معلوم فلا يضر الاختصار فيها استحقا اى هو غير ما استحقا السابقان

السابقان فلا يكون ذلك المستحق اثما انما يكون برأ و الله اعلم\_

وقد يتوهم مما في شرح القاموس و لسان العرب استحقت الناقة القاحا و استحق لقاح الناقة انه يجئ لازما ايضا ﴿ فيقسان بالله لشهادتنا أحق من شهادتهما ﴾ سمياها شهادة مشاكلة او لانها لما كانت اصوبكانت لليت لا عليه فهي شهادة له و سيما اذا كانت الشهادة بمعنى الحلف ههناكما ذكره ابن جرير لكنه اعتبار آخر لا يحتاج الى ان يعود الى حال الميت و يعبر بها بالاضافة اليه و يجوز لكل احد ان يخلف آخر في مخاطباتهم اذا اراد التوثق فكيف لا عند الاتهام وهو كالتعبير بالشهادة في اللعان \_

و نسب ابن كثير الى الايمة الثلاثة غير احمد انه منسوخ عندهم و ليس بذاك و انما نسب اليهم النسخ تخريجا من قولهم بعدم جواز شهادة الكافر على المسلم و الا فليسا شاهدين فقط و انما هما شاهدان و صيان كا ذكره ولو وقع فى السفر كذا فالحكم عندنا الآن كذا فهما شاهدان اسما و صيان فى الواقع كما عن السدى عنده ص ٢٤ ج ٤ و عنده فيه باسناد فيه سنيد هو الحسين انها محكمة عن النحفى بخلاف ما فى الآثار لمحمد و بالجملة هى اخبار لاشهادة قبله الورثة او ردوه وكذا آية المائدة ﴿ فان جا وك فاحكم بينهم أو أعرض عنهم ﴾ ليت بمنسوخة عندنا فانه يصح عندنا تولية فاحكم بينهم أو أعرض عنهم ﴾ ليت بمنسوخة عندنا فانه يصح عندنا تولية الكافر يحكم بين اهل الذمة \_

﴿ وما اعتدینا انا إذا لمن الضالمین ﴾ هذا اوكد من الآثمین والحاصل انها و صیان ان اعتبر انه قال لهما افعلا كذا وكذا وهما شاهدان ان اعتبر انه قال لهما اشهدا بكذا و بكذا ثم لما لم یعد الیه كسب مال و انما عاد الیه

نفع انفاذ قوله قال شهادة بينكم كانها لوضوح الواقعة ان لم تنسب الى الموصى لهم وقـد یکونون غیر عالمین بهـا فهی اذن شهادة البین و قال ابن کثیر اختار بعد العصر لاجتماع المسلمين ثم كان هذان الحاضران حصلا حق الشهادة لمكان علمها وكان وقوعها على الورثة ثم لما عثر على انهما استحقا اثما حصل الاوليان الآن ذلك الحق عليهم في مقابلة الحــاضرين و أنما اعتبر قيد الآن لمكان المقابلة و التحول كما في قـولهم استنوق الجمل فالسين بالنسبه الى الحاضرين وعليهم بالنسبة الى الورثـة و أنما يشكل الامر لانه يذهب الوهم الى ان الاستحقاق على شاكلة ما قبله و انمــا هو فى مقابلته و الغرض ان القياس كان ان يكون الامر الى الورثة لانهم اعلم لكن الحاضرين استحقا عليهم لمكان الحضور ثم لما عثر انها استحقا اثما لا برا استحق الآن في مقابلة الحاضرين الاوليان فعلى لا لان الاوليين اضراهم بل لورود الوجوب عليهم لاغير و الله اعلم – و يمكن ان يختصر الكلام بدون لحاظ المقابلة و اعتبار قيد الآن و التحول و يقال على قراءة حفص ﴿ من الذين استحق عليهم الاوليان ﴾ اى ﴿ فَآخران يقومان مقامهما من الذين استحق ﴾ اى القيام عليهم الاوليان وهو ايضا من وضع المظهر موضع المضمر و الذين يستحق عليهم الاوليان لا يكونون الامحقين فلم يبق الفريق الثاني مجهولا - و أنما لم يقل من الذين استحقا منهم لانهم لو قال كذا بقيا مبهمين كما كانا ولم يزدهما هذا الوصف شيئًا من التعريف و أنما يعرفهما أنهما الاوليان نعم لو قال من الذين استحقوا بصيغـة الجمع لكان شيئا و أنما لم يقل من الذين استحق منهم أى من بينهم الاوليان لانه قد قال اولا من الذين فكان ذكر منهم ثانيا تكراراً و ایضا

و ايضا عليهم ادخل فى انه حال الجملة بخلاف منهم فلا يزيد على انه حالها و تعريفها بحال الجملة ههنا اولى و السين كما فى قولهم استطال عليهم و يبقى فى نظم القرآن و الوصف المذكور فيه انتظار الى الواقع و الشاهد لانه ليس على طريقة المصنفين اكتفاء باللفظ بل يستمد فيه بما وقع ايضا ـ ثم رأيت على طريقة المصنفين اكتفاء باللفظ بل يستمد فيه بما وقع ايضا ـ ثم رأيت عند المهايمي ان الضمير فى استحق راجع الى القسم المفهوم من فيقسمان وفى اللسان اتيان على بعد الاستحقاق فانتقل من الاستحقاق الى من وقع عليه فصدر ثم موقع و لله الحمد \_

. . ; 

## سورة الانعام

وهو الذي يتوفئكم بالليل آهـ يعلم منه أن التوفى هو اخذ حق كان له وكانه استرداد شئ كان له و اذا ارجع شيئه الى قبضه لم يبق مراقبة و محاسبة لما بعده له و انما قال ﴿ و يعلم ما جرحتم بالنهار ﴾ اذا ارسله و لعله النهار الماضي و هذا كجعل المجاهد من رجال السلطنة فكل مؤنة عليها و اذن ظهر وجه هذا اللفظ من بين القاظ الاربع في آل عران ولذا اكتنى به في المائدة فان انتها خدمة الشهادة انما يكون بارجاعه عليه السلام كارسال سلطان و احدا من رجاله لعمل فيعمل ثم ارجاء، فينتهي وهو ههنا البلاغ و الشهادة ـ

وله تعالى ﴿ فلما جنّ عليه الليل ﴾ الآيات حمله العارف تاج الدين الهندى من خلفاء الخواجه باقى بالله على مسئلة التجلى كالتجلى في الشجرة وكذا في المبدأ و المعاد انه عليه السلام مقامه في تجلى الافصال و ان الشمس و القمر آيتان من آيات الله و ان عبداً غير عبد الله كعيسى عليه السلام و وضع الاصنام في الكعبة فلم يضر شرفها وكونهما مكورين لانهما ليسا من عالم الاخرة لا للقهر و قد يقال ان عين الشمس و القمر من التجليات و من عالم المثال و قد يقال ان الملكوت هو عالم غير عالم من التجليات و من عالم المثال و قد يقال ان الملكوت هو عالم غير عالم

الشهادة \_

و الظاهر ان هذا الكلام على التخييل كما قسم التمثيل الى هذه الاقسام فى موضعه و لسان حال لا لسان قال و عنوان بيان كما فى نسخ الصلوات و التى ليل يراد من قوله ﴿ فلما جن عليه الليل ﴾ معرفا لعله ليس ليلة معينة ولا واقعة جزئية وانما هو تخييل للانتقالات الفكرية و تعريف من الله لحضرته تدريجاً ولا يلزم دفعة و انما هو كالعلم الحضورى ولا يضرب لمثلها وقت معين وقد قال ﴿ وكذلك نرى إبراهيم ملكوت السموات و الارض ﴾ كما قال فى آخر الاعراف فى حق العموم و قد نقلت فى صفحة ﴿ وما خلقت الجن و الانس ﴾ عن الا بريز مالا من بد عليه \_

من ما القد احسن غاية الاحسان فى قوله تعالى ﴿ قَالَ الْهَذَا رَبِّ ﴾ من ص ١٣٢ و حاصله ان قول إبراهيم عليه السلام لم يكن لغيره بل هو قول فى النفس و فى مرتبة التصور مع صحة الايمان وكونه و ديعة فى ناحية من القلب كما يبحث النظار استدلالا فى امر مع انهم يكونون مؤمنين به فهو استدلال نظرى و بحث فى الدايل فقط \_

<sup>(</sup>۱) وسألته رضى الله عنه عن قوله تعالى فى حق إبراهيم عليه السلام في ألما جن عليه الليل راى كوكبا قال أهدذا ربى الى اخر الآية مل كان هذا من إبراهيم عليه السلام استدلالا لنفسه و نظراً فى مصنوعات الله عز وجل لير تتى به الى الحق او هو استدلال لقومه على سبيل التبكيت و التسكيت لهم فاورد دعواهم على سبيل التسليم ثم كر عليها بالابطال فان المفسرين رضوان الله عليهم اختلفوا فى ذلك فقال رضى الله عنه كان ذلك منه على سبيل الاستدلال لنفسه و لكن ليس حسل الاستدلال لنفسه و لكن ليس

= كاستدلال سائر الناس فان استدلال انبيا عليهم السلام ليس كا ستدلال سأتر الناس الخ فانهم عليهم السلام في غاية المعرفة بالله تعالى وعلى كمال العبودية له عزّوجل ونهاية الخوف والخضوع له تعالى لما طبعث عليه ذواتهم من معرفة الحق و الميل اليـــه و انمــا معنى استدلال إبراهيم عليه السلام في هذه الآية هو انه يطلب ان يرى بعين رأسه كان يراه في باطنه و بصيرته فهـو يعرف الله تعالى المعرفة التامة بالبصيرة ويريد ان تخرج بصيرته الى بصره فجمل يطلب ببصره في هذه الموجـودات ما يناسب معروفه في بصيرته فنظر الى النيرات المذكورات في الآية فوجدها لا تناسب المنزه المقدس سبحانه فتبرأ منها جميعاً الى ما يعرفه ببصيرته وهو الذي فطر السموات والارض جميعـا سبحانه ومثـال ذلك على سبيل التقريب كمثل ولى مفتوح عليه نظر ليلة تسع وعشرين الى الهلال فرآه ببصيرته قد استهل ثم نظر اليه ببصره فلم يراه فجمل يطلب ببصره مع من يطلبه فمن نظر اليه ولا يعرف ما في باطنه قد يظن به انه على شك في استهلال الشهر كسائر من يطلب من الحاضرين و من علم ما فى بصيرته ايقن بانه جازم بأستهلاله و انه مشاهد ببصيرته و انه طابه معنا أنما هو لتحصيل مشاهدة البصر لا غير بخلاف غيره من الحاضرين فانه على شك في استهلاله ظاهراً و باطناً فهذا هو الفرق بين استدلال الانبياء عليهم الصلوة والسلام واستدلال المحجـــوبين فيجب تتزيه استدلال الانبياء عليهم الصلوة والسلام عن الجهل بالله والشك فيــه وكل ما ينافى العلم الضرورى به عَنزوجل للعصمـة التي خصوا بها وهي تنافى الشك و الجهل به تعالى لانهما نوعان من الكفر وهم عليهم السلام معصومون من الصغائر فكيف بالكبار فكيف بما هو من نوع الكفر =

٩٩ – قوله تعالى ﴿ النار مثوالكم خالدين فيها إلا ما شآء الله ﴾
 الآية \_ من الانعام' ص ٢٢٠ ج ٤ و من هود ' \_

= قلت هذا كلام في غاية العرفان ( ابريز ص ١٣٢ )

(١) قوله تعالى ﴿ النار مثواكم ﴾ اى مكان ثوائكم و اقامتكم قال الزجاج وقال ابو على هو عندى مصدر لا موضع و ذلك لعمله في الحــال التي هي خالدين الموضع ليس فيـه معنى فعل فيكون عامــلا و التقدير النــار ذات ثوائكم انتهى و يصح قول الزجاج عــلى اضهار يدل عليــه مثواكم اى يثوون خالدين فيها و الظاهران هذا الاستثناء من الجملة التي يليها الاستثناء و قال ابو مسلم هو من قوله ﴿ و بلغنا اجلنا الذي اجلت لنا ﴾ اى الامن اهلكتـه و اخترمته قيل الاجل الذي سميتـه لـكفره و ضلاله و هذا ليس بجيد لانه لو كان على ما زعم لكان التركيب الا ما شئت ولان القول بالاجلين اجل الاخترام و الإجل الذي سماه الله باطل و الفصل بين المستشى منه و المستشى بقوله ﴿ قال النَّار مَثُواكم خالدين فيها ﴾ و في ذلك تنافـر التركيب و الظاهران هذا الاستثنـا مراد حقیقة و لیس بمجاز و قال الزمخشری او یکون من قول الموتور الذي ظفر بواتره ولم يزل يحرق عليه انيابه وقمد طلب اليه ان ينفس عنه خناقه اهلكني الله ان نفست عنك الا اذا شئت و قد علم اله لا يشاء الا التشني منه باقصي ما يقدر عليه من التعنيف و التشديد فيكون قوله الا اذا شئت من اشد الوعيد مع تهكم بالموعد لخروجه في صورة الاستثناء الذي فيــه اطماع انتهى واذا كان استثناء حقيقــة فاختلفوا في الذي استثنى ما هو فقال استثاء اشخاص من المخاطبين وهم من آمن = [77] **— ۲۷۲ —** 

= فى الدنيا بعذاب كان من هؤلا الكفرة ولما كان هؤلا صنفا ساغ فى العبارة عنهم ما فصار كقوله ﴿ فَانْكُحُوا مَا طَابُ لَكُمْ مِنَ النَّسَاءُ ﴾ حيث وقعت ما على نوع من يعقل و هـذا القول فيـه بعـد لان هذا خطاب المكفار يوم القيامة فكيف يصح الاستثناء فيمن آمن منهم في الدنيا وشرط من اخرج بالاستثناء اتحاد زمانه و زمان المخرج منه فاذا قلت قام القوم الا زيداً فمناه الا زيداً فانه ما قام ولا يصح ان يكون المعنى الا زيداً فانه ما يقوم في المستقبل وكذلك سأضوب القوم الا زيداً معناه الا زيداً فإنى لا اضربه في المستقبل ولا يصح ان يكون المعنى الا زيداً لرنى ضربته امس الا ان كان الاستثناء منقطعاً فانه يصوغ كقوله تعالى ﴿ لا يذوقون فيها الموت الا الموتة الاولى ﴾ اى لكن الموتة الاولى في الدنيا فانهم ذاقوها \_ و قال قوم المستثنى هم العصاة الذين يدخلون النار من أهل التوحيد أي الا النوع الذي دخلها من العصاة فانهم لا يخلدون في النار و قال قوم الاستثناء من الازمان اي خالدين فيها ابدأ الا الزمان الذي شاء الله ان لا يخلدون فيها و اختلف هؤلاء في تعيين الزمان ، فقال الطبري هي المدة التي بين حشرهم الي دخولهم النار و ساغ هـذا من حيث العبارة بقوله ﴿ النار مثواكم ﴾ لا يخص بصيغتها مستقبل لزمان دون غيره و قال الزمخشري الا ماشا الله اى يخلدون في عذاب الابدكله الا ماشا الله اى الاوقات التي ينقلون فيها من عذاب النار الى عذاب الزمهرير فقد روى انهم يدخلون واديأ من الزمهرير ما يميز بعض اوصالهم من بعض فيتعاوون و يطلبون الرد الى الجحيم و قال الحسن الا ماشا الله من كونهم فى الدنيا بغير عذاب هذا راجع الى الزمان اى الا الزمان الذي كانوا فيه في الدنيا بغير =

= عذاب و يرد هذا القول ما يرد عـلى من جعله استثناء من الاشخاص الذين آمنوا في الدنيا و قال الفرا الا يمعني سوى و المعني سوى ما يشاء من زيادة في العذاب و يجيى الى هذا الزجاج و قال غيره الا ماشا الله من النكال و الزيادة على العذاب و هذا راجع الى الاستثناء من المصدر الذي يدل عليه معنى الكلام اذالمعنى تعذبون بالنار خالدين فيها الا مأشا الله من العذاب الزائد على النار فانه يعذبكم به و يكون اذ ذاك استثنا منقطعا اذ العذاب الزائد على عذاب النار لم يندرج نحت عذاب النار و الظاهران هذا الاستثناء هو من تمام كلام الله للخاطبين و عليه جاءت تفاسير الاستثناء و قال ابن عطية و يتجه عندى في هذا الاستثناء ان یکون مخاطبة للنبی صلی الله علیه و سلم و امته و لیس بما یقال یوم القيامة و المستثنى هِـو من كان من الكفرة يومئذ في علم الله كاأنه لما اخبرهم انه يقال للكفار مثواكم استشى لهم من يمكن ان يؤمن بمن يرونه يومئذ كافر او يقع ما على صفه من يعقل و يويد هذا التاويل اتصال قوله ﴿ إِن رَبُّكُ حَكْمِمُ عَلَيمٍ ﴾ اى من يمكن ان يؤمن منهم انتهاى وهي تاویل حسن و روی عن ابن عباس انه قال هذه الآیة توجب الوقف في جميع الكفار و قيل و معنى ذلك آنها توجب الوقف فيمن لم يمت اذ قـد يسلم و روى عنه ايضا انه قال جعل امرهم في مبلغ عـذابهم ومدته الى مشيئته حتى لا يحكم الله فى خلقه وعنـه ايضا انه قال فى هـذه الآية أنه لا ينبغي لاحد أن يحكم على الله في خلقـه لا ينبر لهم جنة ولا ناراً ، قال ابن عطية الاجماع على التخليد الابدى في الكفار ولا يصح هذا عن ابن عبـاس رضي الله عنه انتهي و قد تعلق قوم. بظاهر هذا الاستثناء فزعموا إن الله يخرج من النار كل بر و فاجر = و مسلم

= و مسلم وكافر و ان النار تخلو و تخرب و قد ذكر هذا عن بعض الصحابة ولا يصح ولا يعتبر خلاف هولا ولا يلتفت اليه ١٢ ( البحر ص ٢٢٠ ج ٤ )

(٢) و المراد بهذا التوقيت التابيد كقول العرب ما اقام ثبير و مالاح كوكب و وضعت العرب ذلك للتابيد من غير نظر لفناء ثبير او الكوكب او عدم فنائهما وقيل سماوات الآخرة و ارضها وهي دائمة لابد يدل على ذلك ﴿ يوم تبدل الارض غير الارض ﴾ و قوله ﴿ و أورثنا الأرض نتبوا من الجنـــة حيث نشآ ﴾ و لابه لابد لاهل الآخرة بما يقلهم و يظلهم امِا سمآ يخلقها الله او يظلهم العرش وكل ما اظلك فهو سما وعن ابن عباس ان الساوات و الأرض فى الآخـرة يردان الى النور الذي اخذتا منــه فهما دائمتان ابداً في نور العرش و الظاهر ان قــوله ﴿ إِلَّا مَاشًا ۗ رَبُّكُ ﴾ استثناء من الزمان الدال عليـه قوله ﴿ خالدين فيها ما دامت الساوات و الارض ﴾ و المعنى الا الزمان الذي شآء الله تعالى فلا يكون فى النار ولا الجنة و يمكن ان يكون هذا الزمان المستثنى هو الزمان الذي يفصل الله بين الخلق يوم القيامــة اذا كان الاستثنــاً ع من الكون في النار و الجنَّة لانه زمان يخلو فيَّه الشقِّ و السعيد من دخول النار و الجنــة و اما اذا كان الاستثناء من الخلود الخ من الخلود فيمكن ذلك بالنسبة الى اهل النــار و يكون الزمان المستثنى هو الزمان الذي ذات اهل النار العصــاة من المــؤمنين الذين يخرجون من النــار و يدخلون الجنة فليسوا خالدين فى النار اذ قد اخرجوا منها و صاروا فى الجنة و هذا روى معناه من قتادة و الضحاك و غيرهما و يكون الذين شقوا شاملا للكفار وعصاة المسلمين واما بالنسبة الى اهل الجنــة =

 فلا يتأتى منهم ما تاتى فى اهل النار اذ ليس منهم من يدخل الجنة ثم لا يخلد فيها لكن يمكن ذلك باعتبار أن يكون أريد الزمان الذي فأت اهل النار العصاة من المـؤمنين او الذي فات اصحـاب الاعراف فانهم بفوات تلك المدة التي دخل المؤمنون فيها الجنة و خلدوا فيها صدق على العصاة المؤمنين و اصحاب الاعراف انهم ما خلدوا فى الجنة تخليد من دخلها لاول وهلة و يجوز أن يكون استثناء من الضمير المستكن في الجار والمجرور او في خالدين و تكون ما وافعية على نوع من يعقل كما وقعت فى قوله ﴿ فَانْكُحُوا مَا طَابِ لَكُمْ مِنَ النِّسَا ۗ ﴾ او تكون واقعة على من يعقل على مذهب من يرى وقوعها على من يعقل مطلقا و يكون المستتى في قصة النار عصاه المؤمنين و في قصة الجنة هم او اصحاب الاعراف لانهم لم يدخلوا الجنة لاول وهلة ولا خلدوا فيها خلود من دخلها اوَّل وهلة ، و قال الزمخشري فان قلت ما معنى الاستثناء في قولة إلا ما شا وبك وقد ثبت خلود اهل الجنة و النار في الآية من غير استثناء ( قلت ) هو استثناء من الخلود في عذاب النار و من الخلود في نعيم اهل الجنة و ذلك ان اهل النار لا يخلدون فى عذاب النار وحده بل يعذبون بالزمهرير و بانواع من العذاب يساوى عذاب النار و بمــا هو اغلـظ منها كلها وهو سخط الله عليهم و خسئوه لهم و اهانته اياهم و هكذا اهل الجنة لهم مع تبوأ الجنة ما هو اكبر منها و اجل موقعاً منهم وهو رضوان الله تعالى كما قال ﴿ وعد الله ﴾ الآية \_ الى قوله ﴿ و رضوان من الله اكبر ﴾ ولهم ما يتفضل به عليهم سوى ثواب الجنة ما لا يعرفكرفه الا هو فهو المراد بالاستثناء و الدايل عايه قوله ﴿ عطاء غير مجذوذ ﴾ و معنى قوله فى مقابلته ﴿ ان ربك فعال = [74]

= لما يريد ﴾ انه يفعل باهل النار ما يريد من العذاب كما يعطى اهل الجنة عطاء الذي لا انقطاع له فتامله فان القرآن يفسر بعضه بعضا ولا يخد عنك عنه قول المجبرة المراد بالاستثناء خروج اهل الكبائر من النار بالشفاعة فان الاستثناء الثاني ينادى على تكذيبهم ويسجل بافترائهم وما ظنك بقوم نبذوا كتاب الله ورا ظهورهم لما روى لهم بعض الثوابت عن عبد الله بن عمر و بن العاص رضي الله عنه ليأتين على جهم يوم تصفق فية ابوابها ليس فيها احد و ذلك عنــد ما يلبثون فيها احقــابا وقد بلغي أن من الضلال من اعتبر هذا الحديث فاعتقد أن الكفار لا يخلدون في النار و هذا و نحوه و العياد بالله من الخذلان المبين زادنا الله هداية الى الحق و معرفة بكتابه و تنبيها عن ان نغفل عنه و لأن صح هذا عن أبي العباص رضي الله عنبه فمعناه يخرجون من النار إلى برد الزمهرير فذلك خلو جهنم وصفق ابوابها انتهى وهو على طريق الاعتزال من الاستثناء في اهل النار من كونهم لا يخلدون في عذاب النار اذ ينقلون الى الزمهرير فلا يصدق عليهم انهم خالدون في عذاب النيار فقد يتمشى و اما ما ذكره من الاستثناء في اهل الجنة من قوله خالدين فلا يتمشى لانهم مع ما اعطاهم الله من رضوانه وما تفضل عليهم به من سوى ثواب الجنة لا يخرجهم ذلك عن كونهم خالدين في الجنــة فلا يصح الاستثناء على هذا بخلاف اهل النار فانه لخروجهم من عذابها الى الزمهرير يصح الاستثناء و قال ابن عطية و اما قوله ﴿ إِلَّا مَاشَّآءُ ربك ﴾ فقيل فيه ان ذلك على طريق الاستثناء الذي ندب الشرع الى استعاله في كل كلام فهو على نحو قوله ﴿ لتدخلن المسجد الحرام =

= إن شآء الله 'امنين ﴾ استثناء في واجب و هذا الاستثناء هو في حكم ا الشرط كانه قال ان شا الله فليس يحتاج ان يوصف بمتصل ولا منقطع و قيل هو استثناء من طول المدة و ذلك على ما روى ان جهنم تخرب و يعدم اهلها و تخفق ابوابها فهم عـلى هذا يخلدون حتى يصير امرهم الى هذا وهذا قول محيل و الذي روى و نقل عن ابن مسعود و غيره أنها تخلو من النار و انما هو الدرك الاعلى المختص بعصاة المؤمنين وهو الذي يسمى جهنم وسمى الكل به تجـوزا و قيــل الا بمعنى الواو فمعنى الآية \_ وما شآ الله زائداً على ذلك و قيل الا فى هذه الآية بمعنى سوى و الاستناء منقطع كما تقول لى عندك الف درهم الا الالف التي كنت اسلفتك بمعنى سوى تلك الالف فكأنه قال ﴿ خالدين فيها ما دامت السموات و الارض ﴾ سوى ما ِشا الله زائداً على ذلك و يؤيد هذا التاويل قوله تعالى بعد هذا ﴿ عطا عَير مجذوذ ﴾ و هذا قول الفراء وقيل سوى ما اعدلهم من انواع العـذاب بمـا لا يعرف كالزمهرير وقيل استثناء من مدة السموات و الارض التي فطرت لهم في الحيوة الدنيا وقيل في البرزخ بين الدنيا و الآخرة و قيل في المسافات التي بينهم فى دخول النار اذ دخولهم أنما هو زمرا بعد زمر و قيل الاستشاء من قوله فني الناركانه قال الا ما شــا وبك من تاخير قوم عن ذلك و هـذا قول رواه ابو نصرة عن جابر او عن ابي سعيـد الخدري ثم اخبر منبها على قدرة الله تعالى فقال ﴿ إِن ربك فعال لما يريد ﴾ انتهى و قال أبو مجلز إلا ما شاء ربك أن يتجاوز عنه بعذاب يكون جزاؤه الحلود في النار فلا يدخله النار و قيل معني ﴿ إِلَّا مَا شَاءُ رَبُّكُ ﴾ كما شاء ربك قيل كقـوله ﴿ ولا تنكحوا ما نكح 'اباءكم من النساء إلا ما = قو له

الانعام ص ١٠٠ جوله تعالى ﴿ قُلُ تَعَالُوا أَتَلَ مَا حَرَمَ رَبِكُمُ عَلَيْكُم ﴾ من آخر الانعام ص ٢٤٨ ج ٤ قال كعب الاحبار هذه الآيات مفتتح التوراة وهي العشر كلمات تم ذكر تقدير وما امركم به بعد ما حرم ربكم عليكم و قبل ان لا تشركوا به شيئا و بالوالدين احسانا ليصدق على الاوامر و مثله كثير

= قد سلف ﴾ اى كما قد سلف ( البحر ص ٢٦٣ ج ٥ )

<sup>(</sup>١) قوله تعالى ﴿ قُلُ تَعَالُوا أَتَلُ ﴾ الخ لما ذكر تعالى ما حرمـوه افترا. عليه ثم ذكر ما اباحه تعالى لهم من الحبوب و الفواكه و الحيوان ذكر ما حرَّمه تعالى عليهم من اشياء نهاهم عنها وما اوجب عليهم من اشياء امرهم بها و تقدم شرح تعالوا في قوله تعالى ﴿ إلى كلمة ﴾ و الخطاب في قل للرسول و في تعالوا قيل للشركين وقيل لمن بحضرة الرسول من مؤمن وكتابي و مشرك و سياق الآيات يدل على انه للشركين وان كان حكم غيرهم في ذلك حكمهم امره تعالى ان يدعو جميع الخلق الى سماع ما حرم بشرع الاسلام المبعوث به الى الاسود و الاحمر و اتل اسرد و اقص من التـــلاوة وهي اتبــاع بعض الحروف بعضــا و قال كعب الاحبار هذه الآيات مفتتح التوراة بسم الرحم الرحم ﴿ قُلْ تَعَالُوا اتل ما حرم ربكم عليكم ان لا تشركوا به شيئًا ﴾ الى آخر الآية، وقال ابن عباس هـذه الآيات هي المحكمات التي ذكرها الله تعالى في سـورة آل عمران اجتمعت عليها شرائع الخلق ولم تنسخ قط في ملة وقد قيل انها العشر كلمات المنزلة على موسى عليـه السلام و ما بمعنى الذي وهي مفعولة بأتل ای اقرأ الذی حرمـه ربکم علیکم و قیل مصدریة ای تحریم ربکم و قیل استفهامیـه منصوبة بحرم ای ایّ شی حرم ربکم و یکون =

فى القرآن من حذف ما يناسب المعطوف فيقدر و منه ﴿ و المسحوا برؤسكم و ارجلكم ﴾ وكثير و ذكر من ص ٣٠٥ ج ٤ من الاعراف فيه مذهبين للنحاة فيا عطف على شئ بحرف عطف و الفعل لا يصل اليه و الصحيح منها التضمين لا الاضار آه -

= قد علق اتل و هذا ضعیف لان اتل لیس من افعال القلوب فلا تعلق و علیکم متعلق بحرم لا باتل فهـو من اعمال الثانی و قال ابن الشجری ان علقته بأتل فهو جید لانه اسبق وهو اختیار الکوفیین فا تقدیر اتل علیکم الذی حرّم ربکم ۱۲ ( البحر ص ۲۶۸ ج ٤ )

(۱) و أو على بابها من كونهم سألوا احد الشيئين و آنى او بما رزقكم الله عاما و العطف بأو يدل على ان الاول لا يندرج فى العموم و قيل او بمعنى الواو لقولهم ان الله حرمها و قيل المعنى حرم كلا منهما فاو على بابها وما رزقكم الله عام فيدخل فيه الطعام و الفاكهة و الاشربة غير الما و تخصيصه بالثمرة او بالطعام او غير الما من الاشربة اقوال ثانيها للسدى و ثالثها للزمخشرى قال او بما رزقكم الله من غيره من الاشربة لدخوله فى حكم الافاضة فقال و يجوز ان يراد و القوا علينا بما رزقكم الله من الطعام و الفاكهة كقوله ـــه

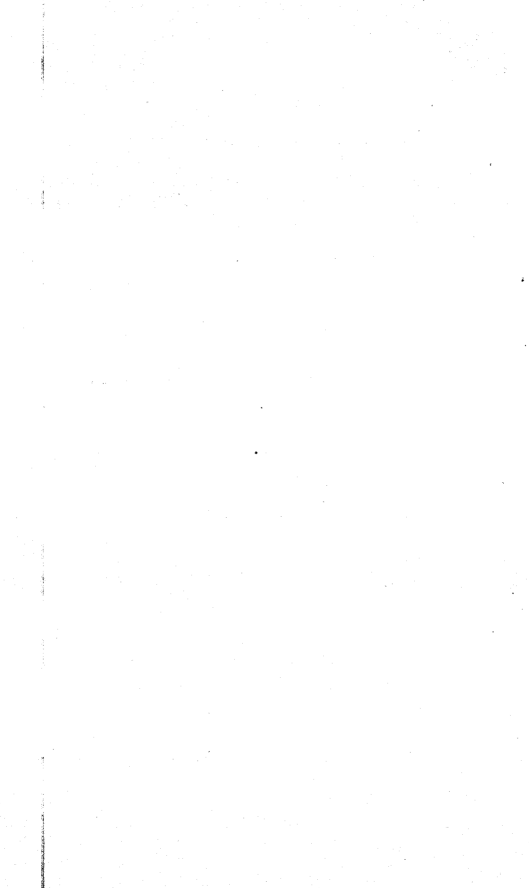
علفتها تبنا و ما باردا ،

و انما يطلبون ذلك مع ياسهم من الاجابة اليه حيرة في امرهم كما يفعله المضطر الممتحن انتهى و قوله و انما يطلبون الى آخره هو كلام القاضى و قد قدمناه و يجوز ان يراد و القوا علينا بما رزقكم الله من الطعام و الفاكهة يحتمل وجهين احدهما ان يكون افيصوا ضمن معنى القوا = و الفاكهة يحتمل وجهين احدهما ان يكون افيصوا ضمن معنى القوا = قوله

۱۰۱ – قوله تعالى ﴿ يَوْمَ يَاتَى بَعْضَ 'آيَاتَ رَبَكُ ﴾ من آخر الانعام' ص ۲۰۹ ج ٤ مفهومه آنه ينفع الايمان السابق وحده او السابق و معه الحير آه اى لنقييده بهذا اليوم ففهومه آنه قبل ذلك على خلافه ـ

- = علينا من الماء او مما رزقكم الله فيصح العطف و يحتمل وهو الظاهر من كلامه ان يكون اضمر فعلا بعد او يصل الى بما رزقكم الله وهو القوا و هما مذهبان للنحاة فيما عطف على شئ بحرف عطف و الفعل لا يصل اليه و الصحيح منهما التضمين لا الاضمار على ما قررناه فى علم العربية ( البحر ص ٣٠٥ ج ٤ )
- (1) منطوق الآية انه اذا أتى هذا البعض لا ينفع نفسا كافرة ايمانها الذى اوقعته اذ ذاك ولا ينفع نفسا سبق ايمانها وما كسبت فيه خيرا فعلق ننى الايمان باحد وصفين اما ننى سبق الايمان فقط و اما سبقه مع ننى كسب الخير و مفهومه انه ينفع الايمان السابق وحده او السابق و معه الخير و مفهوم الصفة قوى فيستدل بالآية لمذهب اهل السنة من ان الايمان لا يشترط فى صحة العمل ۱۲ ( بحر محيط ص ۲۵۹ ج ٤)

\$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$



## سورة الاعراف

١٠٢ – قوله تعالى ﴿ و نادى ' أصحاب الجنة أصحاب النار ﴾ الآية ص ' ٣٠٠ ج ٤ و فى آخر الكلام ﴿ و نادى ' أصحاب النار أصحاب الجنة ﴾
 الآية - وهما ندا آن من عموم لعموم ثم بينهما ندا آن من أصحاب الاعراف

<sup>(</sup>۱) عبر بالماضى عن المستقبل لتحقق وقوعه و هذا الندا فيه تفريع و توييخ و توقيف على مآل الفريقين و زيادة فى كرب اهل النار بان شرفوا عليهم و بخلق ادراك اهل النار لذلك الندا فى اسماعهم و قال الزمخشرى و انما قالوا لهم ذلك اغتباطا بحالهم و شماتة باهل النار و زيادة فى غمهم و ليكون حكايته لطفا لمن سمعها وكذلك قول المؤذن بينهم ان لغته الله على الظالمين وهو ملك يامره الله تعالى فينادى بينهم يسمع اهل الجنة و اهل النار و أتى فى اخبار أهل الجنة ما وعدنا بذكر المفعول و فى قصة اهل النار ما وعد ولم يذكر مفعول وعد لان اهل الجنة مستبشرون بحصول موعودهم فذكر واما و عدهم الله مضافا اليهم ولم يذكروا حين سألوا اهل الجنة متعلق و عد باسم الخطاب فيقولوا ما و عدكم ليشمل كل موعود من عذاب اهل النار و نعيم اهل الجنة و تكون اجابتهم بنعم تصديقا لجيع ما وعد الله بوقوعه فى الآخرة للصنفين =

لخصوص (و ناداى أصحاب الجنة أن سلام عليكم لم يدخلوها وهم يطمعون الى لم يدخلها اصحاب الاعراف بعد وهم يطمعون ان يدخلوها وليس حالا من اصحاب الجنة فانه انما يحسن وصفهم به بعد ان دخلوها اولا اقل ان يكون بعد ان تحققوه واذ اسلموا عليهم سلام التحية فكأن اصحاب الاعراف يستأنسون بهم وهو الطمع فنشأمنه ( لم يدخلوها وهم يطمعون ) وعليه دعاؤهم فيما بعد ( و اذا صرفت أبصارهم تلقآء أصحاب النار قالوا ربنا لا تجعلنا مع القوم الظالمين ) فهذا الدعاء لانهم لم يدخلوها بعد و ايضا عنون في صدر الكلام و آخره باصحاب الجنة لمن قد دخلها فهو في وسطه ايضا في صدر الكلام و آخره باصحاب الجنة لمن قد دخلها فهو في وسطه ايضا

٣٠٠ - قوله تعالى ﴿ و ناداى أصحاب الاعراف رجالا ﴾ اى عدداً غير معينين لا عمومهم وهم بصدد جهنم لا ان دخلوها فلذا لم يعنونهم باصحاب النار ﴿ أَ اهؤلاءُ الذين أقسمتم لا ينالهم الله برحمة ادخلوا الجنة لا خوف عديكم ولا انتم تحزنون ﴾ مقولة اصحاب الاعراف و المراد بهؤلاء بعض اصحاب الجنة لا كلهم بمن كان المتكبرون من اصحاب السبيل الى جهنم يستهين بهم نشأ هذا الوصف من وصف اولئك بالاستكبار و قوله ﴿ ادخلوا الجنة لا خوف عليكم ولا انتم تحزنون ﴾ من اصعب الاجزاء ههنا وهو الجنة لا خوف عليكم ولا انتم تحزنون ﴾ من اصعب الاجزاء ههنا وهو

<sup>=</sup> و یکون ذلک اعترافا منهم بحصول موعود المؤمنین ایتحسروا علی ما فاتهم من نعیمهم اذ نعیم اهل الجنة نما یخزبهم و یزید فی عذابهم و یحتمل ان یکون حذف المفعول الذی للخطاب لدلالة ما قبله علیه و تقدیره فهل و جدتم ما وعد ربکم ـ ۱۲ (البحر ص ۳۰۰ ج ٤)

- ۲۸۶ -

مقول من جانب الله حكاه اصحاب الاعراف بحذف رابط الحكاية على السلوب القرآن فيه كثيراً و قد تعورف ذلك لهم و اسنده فى النحل الى الملئكة وكذلك فى الزمر وفى الزخرف اسنده الى نفسه بمثل هذا العنوان وكذلك فى قاف و الحجر و حذف القول فى بعضها للعروفية او ابهاما للقائل وكذلك جرى الامر فى اسناد الاتيان ..... و اسناد التوفى ... وكذلك فى الاحاديث فى اسناد الداء ولا يحسن ان يكون مقولة اصحاب الاعراف فى الاحاديث فى اسناد النداء ولا يحسن ان يكون مقولة اصحاب الاعراف لانه ليس من رتبتهم هذا التبشير بهذا الاسباغ يعنون ان هؤلاء اصحاب هذا المقول قد قيل لهم من جانب الله تعالى هذا وكأن الحذف اشارة الى ان اولئك الرجال ايضا قد عرفوه من قبل فليس اخباراً لهم من اول الامراحى ينقل القول بل هو معهود لهم إيضا فاشير لما عهد اى انتم ايضا عالمون به لا تحتاجون الى الاعلام منا \_

و اسلوب نظم القرآن اسلوب خطاب الولاة و اولى الامر و الحكام يكثر فيه الالتفات لا كنا قلى القصص من تجشم عملين نقل اصل المنقول و زيادة روابط النقل فيفوت شأن الامر و الحكم شفاها و يصير قصة محضة و راجع البحر ص ٣٢٠ ج ١ عن ابن عطية و ص ٢١٤ ج ١ -

الـــم تر انی یوم جو سویقة ی دعوت فنادتنی هنیــدة ما لیا فاحرز المعنی و نکب عن ندا مینیدة مالك انتهی کلامه وهو تخریج =

<sup>(</sup>۱) تحت قوله تعالى ﴿ من كان عدّوا لجبريل ﴾ الح و قال ابن عطية يحسن فى كلام العرب ان يجرز اللفظ الذى يقوله المامور بالقول ويحسن ان يقصد المعنى بقوله فيسرده مخاطبته له كما تقول قل لقومك لا يهينوك فكذلك هذه الآية و نحو من هذا قول الفرزدق ـــه

١٠٤ – قوله تعالى ﴿ فَخَذَهَا بَقُوهُ وَ أَمْ قُومُكُ يَاخِذُوا بَاحْسُهَا ،

و اتبعوا أحسن ما انزل اليكم من ربكم ﴾ ص ٢٧٤ هذا المضاف كل المضاف اليه لا بعضه النار اليه في الكشاف و منه ﴿ بعض الذي يعدكم ﴾

الكشاف و حكمة البعث ص ١٠٥ و صحت كل شئ فساكتبها للذين يتقون € محتى وسعت كل شئ فساكتبها للذين يتقون € كانها كانت منتشرة فى الاولى جمعها فى الآخرة للتقين لانها دار الميز و هذا الذى يناسبه المضارع و المماضى ثم فى هامش الموضح فائدة عظيمة و وافقه فى الكشاف و حكمة البعث ص ٤٥٧ و ص ٢٩٨ -

﴿ و رحمتی وسعت كل شئ ﴾ المراد سعتها بحیث لا تضیق عن احد وهو العقیدة ومن هذه الایات اخذت لا ان كلا قد صار مرحوما كما زعمه ابلیس و اما قوله تعالى ﴿ وسع ربى كل شئ علما ﴾ فان هناك كل شئ قد علم لخاصة العلم و ان رحمتی سبقت غضی باعتبار الابتـدا و كل شئ قد علم لخاصة العلم و ان رحمتی سبقت غضی باعتبار الابتـدا و ان روست کل شئ

لنحن الآلی قلتم فانی ملتتم ، برؤیتنا قبل اهتمام بکم رعبا التقدیر قلتم نقاتلهم ـ ۱۲ ( البحر ص ۲۱۶ ج ۱ )

<sup>=</sup> حسن و یکون اذ ذاك الجملة الشرطية معمولة للفظ قل لا لقول مضمر وهو ظاهر الكلام ١٢ ( البحر ص ٣٢٠ ج ١ )

<sup>(</sup>۲) تحت قوله تعالى ﴿ كلوا من طيبات ما رزقناكم ﴾ وههنا قول محذوف اى وقلنا كلوا و القول يحذف كثيراً و يبقى المقول و ذلك لفهم المعنى و منه ﴿ اكفرتم ﴾ و حذف المقول و ابقا القول قليل و ذلك ايضا لفهم المعنى قال الشاعر ـــه

لا الانتها، وقد قال تعالى ﴿ فان كذبوك فقل ربكم ذو رحمة واسعة ولا يرد باسه عن القوم المجرمين ﴾ و فى المؤمن ﴿ ربنا وسعت كل شئ رحمة و علما ﴾ يريدون علما بما ينبغى وما لا ينبغى ولا يريدون بيان مرتبة الصفات و قال ﴿ و إذا جآءك الذين يؤمنون بآياتنا فقل سلام عليكم كتب ربكم على نفسه الرحمة أنه من عمل منكم سو بجهالة ثم تاب من بعده و اصلح فانه غفور رحيم ﴾ وكتابته على نفسه او وضعه اللوح على العرش و ان كان مقدما و منسحبا على كل القوانين كالاختيار السلطاني لانها ليست من صفات الذات بل من الافعال وكذلك قال فى آية الاعراف ﴿ فساكتبها للذين يتقون ﴾ كأنه بالاختيار و قد قال فى صدر الآية ﴿ قال عذابى اصيب به من اشا و رحمتى وسعت ﴾ آه –

الغيب الستكثرت آه ـ فيه ان كما ان عدم القدرة على النفع و الضرر الغيب الستكثرت آه ـ فيه ان كما ان عدم القدرة على النفع و الضرر مستمر الى الوفاة و بعدها كذلك علم الغيب منتف و تجلى كل شئ الا يستلزم الاحاطة به و انما هو عرض كما ذكره في ( الا تدركه الابصار ) بل الابصار كانه ليس بعلم فلذا لم يحيئ في حديث قرب النوافل بي يعلم كما جا بي يسمع و بي يبصر و قوله (و عنده مفاتح) يريد ان اصول هذه الجنس و ضوابطها لم يعلم احدا و كذا سائر اصول التكوين بخلاف اصول التشريع و انما علم من التكوين جزئيات بدون اصولها و ليس بعلم كعلمنا المتشريع و انما علم من التكوين جزئيات بدون اصولها و ليس بعلم كعلمنا الخرول علم بالفروغ اجمالا و الا عكس و علمت ما في السماوات كما جاورتكم الاصول علم بالفروغ اجمالا و الا عكس و علمت ما في السماوات كما جاورتكم

الملائكة فى مناقب عثمان عند الثرمذى من مناقب عبد الله بن سلام و العرض كالعرض فى قوله تعالى ﴿ و علم 'ادم الاسمآء كلها ثم عرضهم على الملائكة ﴾ كقوله و لكن انما ذلك العرض فى الحساب و قوله تعالى ﴿ و لما يعلم الله الذين جاهدا منكم و يعلم الصابرين ﴾ وكذا اطلاق صيغة الماضى فيه مع اليهامـه الانقطاع لان معناه وقع الحادث فعلم ولما يعلم اى لما يقع الحادث راجع الصبان ص ٢١٨ ج ٣ ـ

فالعلم كناية عن الوقوع لا الصورة كقول القائل لا اعفو عنك حتى اعلم انك رجعت ﴿ اتنبؤن الله بما لا يعلم فى الساوات ولا فى الارض ﴾ اعلم انك رجعت ﴿ والنبؤن الله بما لا يعلم فى الساوات ولا فى الارض ﴾ منح يوم الجمعة

غرة رمضان سنة ١٣٤٣ هجرية ان جمع اللفطين لافادة انه اذا فات الاستماع للخطبة مثلا للبعد لا يجوز تفويت الانصات وهو السكوت لها كالمستمع واذا كان هذا في الجهرية مع عدم الاستماع حقيقة انتهض ما قاله الشيح ابن الهمام رحمه الله في الانصات للسرية وكائه لهذا يجبى هذان اللفظان قرينين في اكثر المواضع \_

وقد يقال اسمعته فلم يستمع يريدون حقيقته لا صورته او استمع اذا لم يكن هناك مانع فالاستماع عند الاسماع قد وقد فلذا جمعهما و لعله عليه ﴿ إِنْكَ لَا تَسْمَعَ الْمُوتَى ﴾

۱۰۸ — قوله تعـالی ﴿ وَاذْکــر رَبِكُ فَى نَفْسُكُ ﴾ كقـــوله ذكروا الله ــــه

جسے عیش میں یاد خدا نه رہی جسے طیش میں خوف خدا نه رہا — ۲۸۸ – ۲۸۸ [۷۲]

ص ٣٠٠ ﴿ وَاذْكُرُوا الله كثيراً ﴾ اكثروا ذكر هاذم اللذات \_ بهذا القبد ههنا فقط و اما في المزمل و الدهر ﴿ واذكر اسم ربك ﴾ و هناك احوال استحضار الله في النفس و اجراء ذكره على القلب و ذكر اللسان فهنا لم يرد الثاني وقوله تعالى ﴿ وادعوا ربكم تضرعا وخفيـة ﴾ فللاستحباب و الا فقد قال في الذكر ﴿ و دون الجهر من القول ﴾ و الفرق بين الدعا والذكر اعتباري ان اراد اقباله عليه فدعا و الله رقيب لا يغفل فاستحب الاخفاء ﴿ اذْ نَادَ ٰي رَبُّهُ نَدُا ۚ خَفَيا ﴾ اعنى لا يليق الجهـر لغرض الاقبـال و اما الذكر فلاحيا القلب و تنويره ، ﴿ قُلُ ادْعُوا اللَّهُ أُو ادْعُوا الرَّحْمُـٰنِ أَيَّا مَا تَدْعُوا فله الاسماء الحسني ولا تجهـــر بصلاتك ولا تخـافت بهــا و ابتــغ بين ذلك سبيلا ﴾ فالدعاء ليسمع المدعـو و اما الذكر فمن احب رجلا اكثر ذكره و قوله ﴿ بالغدو و الاصال ﴾ ص ٢١٣ ﴿ يدعون ربهم بالغداوة و العشي﴾ و ص ٣.٥ و انما لم يقل و فوق السر و دون الجهر لان مقصوده نني الجهر لا غير وهو اختصار في اللفظ يبينه الواقع كقوله ﴿ و سبح بحمد ربك قبل طلوع الشمس ﴾

وقد يقال ان الذكر فى هذه الاية هو فى ذلك الآن فكان جزئيا بخلاف نحو ﴿ فَاذَا قَضَيْمُ الصّلُوة فَاذَكُرُوا الله قياما و قعودا و على جنوبكم ﴾ فهو ذكر باللسان لا تذكر او لم يعرف من السلف مراقبة فنى آية الاعراف حالتا الذكر و لعل التضرع يختص به كما للسائل و فى الجامع ص ٢٢٧ ان خيار عباد الله الذين يراعون الشمس و القمر و النجوم و الاظلة لذكر الله ان ذكرنى فى نفسه ذكرته فى نفسى و حمله الرازى رحمه الله على الحضور على

نظیر ما ذکره الزمخشری فی قوله ﴿ اولم يَنفكروا فی أنفسهم ﴾

﴿ وَاذَكُرُ رَبُّكُ فَي نَفْسُكُ ﴾ الذي ظهر فيه الآن هو إن الذكر في النفس ليس مو التذكر كقوله ﴿ و الذين اذا فعلوا فاحشة أو ظلموا انفسهم ذكروا الله ﴾ فانه في ذلك الآن ولا القراءة في النفس و الاجراء لكلمات الذكر على القلب بل المراد به الاجراء على اللسان سرا و مخافتة كالصلوة السرية و قوله و دون الجهر هو الجهر في عرف الفقها و ذلك انه لو اكتني بقوله واذكر ربك بدون القيد اى فى نفسك لاحتمل التذكر فلما ذكره علم ان المراد بقوله فى نفسك معـادلة و دون الجهر وان فى نفسك طرف و دون الجهر طرفه الآخر ولو كان المراد التذكر لخلا الكلام عن ذكر الاول و ليس بلطيف و قوله ﴿ و دون الجهر ﴾ اذن عطف على قوله ﴿ في نفسك ﴾ عطف الظرف على الظرف لا على قوله ﴿ تضرعا و خيفة ﴾ بادعاء أنهما الطرف الاول فانه غیر ظاهر و لیس دون بمعنی سنوی و الا لکان الا ظهر حـذف و او العطف و اما اجرا كلمات الذكر على القلب فـلم يتعرض له فى القرآن و الحديث كثيراً فان كان فهو حكم التذكر في الشرع بتي الصورتان و صنار الحاصل كقوله ص ٣٠٠ ﴿ وَاذْكُرُوا اللَّهِ كَثْيُرا ﴾ وكقوله ﴿ كَيْ نَسْبَحِكُ كثيراً ونذكرك كثيراً ﴾ وكقـوله من آخر الانبيا ﴿ إِنَّ يَعْلُمُ الْجَهْرُ مِنْ القول و يعلم ما تكتمون ﴾ و كحديث ان ذكرنى فى نفسه آه ﴿ و مساجد يذكر فيها اسم الله كثيراً ﴾ ص ٥٧١ و ص ٨١٦،٧١٨ و مع تفسير الخطيب ص ٢٠٦ ج ٣ و نزل الابرار ص ٨ و قوله تعالى ﴿ اذْكُرُكُمْ ﴾ على طريقة الورد منه تعالى على نظير ما في الحصن ص ١٩٦ و من سجى الله

عشرا آه من الجامع الصغير وهو عند ابن كثير ص ٩٤ ج ٨ و ص ٢٩٦ ج ٧ -

ثم ما ذكره بعض المالكية في حديث اقرأ بها في نفسك يا فارسى من الاجراء لعله ليس تاويلا منهم و أنما هو على بعض الاقوال في مقدار الاسرار فراجع و من في قوله من القول متعلق بالجهر كما في آية الانبياء او حال من دون الجهر كقوله في الحج ﴿ و هـدوا إلى الطيب من القول ، لا يحب الله الجهر بالسوم من القول ﴾ و فى اول طه ' ﴿ و إِن تجهر بالقول فانه يعلم السرّ و اخنيٰ ﴾ و اراد بالقول السكلام و النطق لا القول لله ثم انه ذكر ﴿ وَاذَكُر ﴾ بصيغه المفرد لانه لم يراع فيه الجماعة بخلاف ﴿ وَإِذَا قرئ القر'ان ﴾ فهو للقتدين في الصلوة و ليس كآخر سورة الانشقاق ونحوه فى توبيخ الكافرين و لعل من ذهب الى وجوب سجدة التلاوة يذهب الى وجوب الاستماع وما فى العلو للذهبى ص ١٢٠ و ذكركم الله فى من عنــده عزاه في الحصن لابن ماجه لا للصحيح ذكر جزئي بالمباهاة لا ورد على طريقة ﴿ فَاذَكُرُونَى أَذَكُرُكُم ﴾ ولم اجد هذا اللفظ عند ذوق الا في حديث آخر عند مسلم \_

ជា ជា



# سورة الانفال

١٠٩ – قوله تعـالى ﴿ إِلَّا متحرفاً لقتال أَو متحيزاً ﴾ الآية - فيه تعجيل الاستثناء و منه فى المزمل و ص ٤٧١ –

۱۱۰ – قوله تعالى ﴿ واعلموا أنما غنمتم من شئ فان لله خمسه ﴾
 ص' ٤٣٠ ج ٣ فى الاموال سوى الارضين و فى الارضين اذا اختار الامام

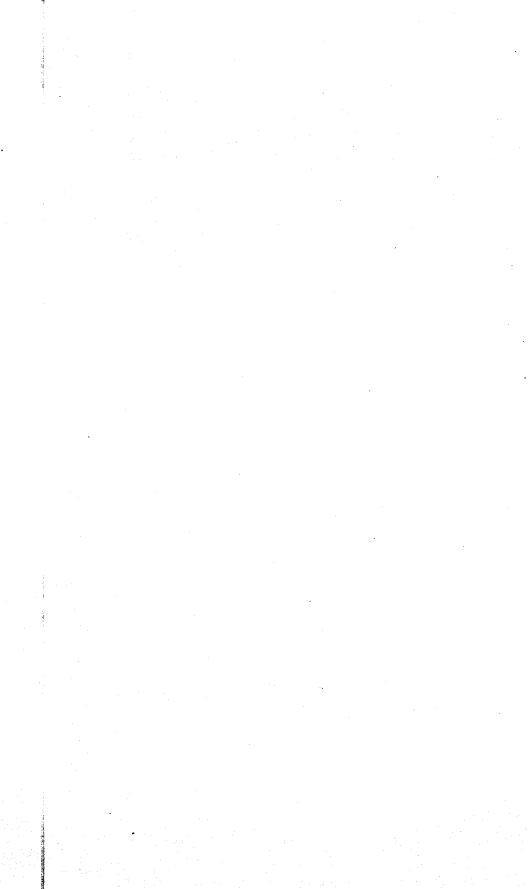
(۱) قوله ﴿ واعلموا انما غنمتم من شي ﴾ الآيـة ـ قال ابو بكر لما فتح عمر رضى الله عنه العراق سأله قوم من الصحابة قسمته بين الغانمين منهم الزبير و بلال و غيرهما فقال ان قسمتها بينهم بتى آخر الناس لا شي لهم و احتج عليهم بهذا الاية الى قوله ﴿ و الذين جا وا من بعدهم ﴾ و شاور عليا و جماعة من الصحابة فى ذلك فاشاروا عليه بترك القسمة و ان يقر اهلها عليها و يضع عليها الخراج ففعل ذلك و وافقته الجماعة عند احتجاجه بالآية و هذا يدل على ان هذه الآية غير منسوخة وانها مضمومة الى آية الغنيمة فى الارضين المفتتحة فان راى قسمتها اصلح عنهم فيها فعل لانه لم تكن هذه الآية ثابتة الحكم فى جواز اخذ الخراج منهم فيها فعل لانه لم تكن هذه الآية ثابتة الحكم فى جواز اخذ الخراج منهم فيها فعل لانه لم تكن هذه الآية ثابتة الحكم فى جواز اخذ الخراج منهم فيها فعل لانه لم تكن هذه الآية ثابتة الحكم فى جواز اخذ الخراج منهم فيها حتى يستوى الآخر و الاول فيها لذكروه له و اخبروه بنسخها =

ذلك، و منذهب مالك فى من اسلم ص ٤٣١، ص ٤٣٦ ج ٣ ويدل على ان الحوف على المال و الاهل لايبيح التقية ان الله فرض الهجرة على المؤمنين ولم يعذرهم فى التخلف لاجل اموالهم و اهلهم \_

= فلما لم يحاجوه بالنسخ دل على ثبوت حكمها عندهم و صحة دلالتها لديهم على ما استدل به عليه فيكون تقدير الآيتين بمجموعهما ﴿ واعلموا انما غنمتم من شي فان لله خمسه ﴾ في الاموال سوى الارضين و في الارضين اذا اختـار الامام ذلك ، وما افاءالله على رسـوله من الأرضين فلله وللرسول ان اختار تركها على ملك اهلها و يكون ذكر الرسول ههنــا لتفويض الامر عليه في صرفه الى من رأى فاستدل عمر رضي الله عنه من الآية بقوله ﴿كيلا يكون دولة بين الاغنياء منكم﴾ و قوله ﴿والذين جاموا من بعدهم ﴾ وقال لو قسمتها بينهم لصارت ﴿ دُولَةُ بَيْنِ الْاغْنَيَا. منكم ﴾ ولم يكن لمن جاء بعدهم من المسلمين شي وقد جعل لهم فيها الحق بقوله ﴿ و الذين جاءُوا من بعدهم ﴾ فلما استقر عنده حكم دلالة الآية وموافقة كل الصحابة على اقرار اهلها عليها ووضع الخراج بعث عثمان حنيف وحذيفة بن البمان فمسحا الارضين ووضعا الخراج عـلي الاوضاع المعلومة ووضعا الجرية على الرقاب و جعلاهم ثلاث طبقات اثنى عشر و اربعة و عشرين و ثمـانية و اربعين ثم لم يتعقب فعله هذا احد بمن جاء بعده من الأئمة بالفسخ فصار ذلك اتفاقاً ١٢ ( احكام القرآن ص ٤٣٠ ج ٣)

(۱) و اختلف اهل العلم فى احكام الارضين المفتتحة عنوة فقـــال اصحــابنا و الثورى اذا افتتحها الامام عنوة فهو بالخيار ان شاء قسمها و اهلها = - ۲۹۶ – النصر ﴾ آه- وله تعالى ﴿ و إِن استنصروكم فى الدين فعليكم النصر ﴾ آه- لا يلزم ان يكون هذا الاستنصار فى ظلم لحقهم من الكفار بل يمكن ان يكون بلا ظلم فلا ينصروهم على المعاهدين راجع ابن كثير ص ٣٤١ ج و ص ٣٣٨ ج و و ما عند الظلم فكل مظلوم ينصر ولو فى دار الاسلام من مسلم على مسلم -

= واموالهم بين الغانمين بعد اخراج الخمس وان شاء اقر اهلها عليها و جعل عليها و عليهم الخراج و يكون ملكا لهم و يجوز بيعهم و شرائهم لها و قال مالك ما باع اهل الصلح من ارضهم فهو جائز وما افتتح عنوة فانه لا يشترى منهم احد لان اهل الصلح من اسلم منهم كان احق بارضه وماله و اما اهل العنوة الذين اخذوا عنوة فمن اسلم منهم احرز له اسلامه نفسه و ارضه للسلمين لان بلادهم قد صارت فبا للسلمين و قال الشافعي ماكان عنوة فخمسها لاهله و اربعة اخماسها للغانمين فمن طاب نفساً عن حقه للامام ان يجعلها وقفا عليهم ومن لم يطب نفساً فهو احق بماله ١٢ ـ احكام القرآن ص ٤٣١ ج ٣



### سورة التوبة

۱۱۲ — قوله تعالى ﴿ برآء من الله و رسوله إلى الذين عاهدتم من المشركين ﴾ راجع الهدئ ص ٣٢ ج ٤ و الاحكام ص ١٩٥ '٢٠٠ ج ١ و الكتز ص ٢٤٢ ج ١ و رعل و ذكوان بمن كان معهم عهد فغدروا فسيحوا اى من كان معاهداً او غيره لكن يراجع الفتح ' ص ٣٠١ ج ٧

(۱) و قد بين ابن اسحاق فى المغازى عن مشائخه و كذلك موسى بن عقبة عن ابن شهاب اصحاب الطائفتين وان اصحاب العهد هم بنو عامر و راسهم أبو ابر عامر بن مالك بن جعفر المعروف بملاعب الاسنة و ان الطائفة الاخرى من بى سليم وان عامر بن الطفيل وهو ابن اخى ملاعب الاسنة اراد الغدر بأصحاب النبى صلى الله عليه و سلم فدعا بنى عامر الى قتالهم فامتنعوا و قالوا لا نخفر ذمة ابى برا فاستصرخ عليهم عصية و ذكوان بن سليم فاطاعوه و قتلوهم و ذكر لحسان شعرا يعيب فيه ابا برا و يحرضه على قتال عامر بن الطفيل فيما صنع فيه فعمد ربيعة بن ابى برا الى عامر بن الطفيل فطعنه فارداه فقال له عامر بن الطفيل ان عشت نظرت فى امرى وان مت فدى لعمى قالوا و مات ابو برا عقب ذلك اسفا على ما صنع به عامر بن الطفيل و عاش عامر بن الطفيل بعد ذلك و مات بدعا النبى صلى الله عليه و سلم كما قدمته ( فتح ص ٢٠٠١ ج ٧ )

لا يريد به من لم تبين له المدة و انمـا بني الكلام على انهم لم يثبتوا او لا يثبتون على ايمــانهم لقوله ﴿ الا تقاتلون قوما نكثوا أيمــانهم ﴾ و قوله ﴿ وَ إِنْ نَكَثُوا أَيْمَانِهِم مَنْ بَعْدَ عَهْدُهُم ﴾ والحاصل انه رضى ان يقلل العهد و یضیق فیه و معهدا لم ینه عنه فبتی غیر مرضی و غیر منهی عنـه کتعدد الازواج غير منهى عنه مع انه لا يستطيع العدل ولو حرص وكمسئلة اتيان النساء الى المساجد في الاحاديث فذكر من نكث و من يخاف منه النكث و ذكر من شانهم و ان لم يقع ﴿ كيف و ان يظهروا عليكم لا يرقبوا فيكم إلا ولا ذمة ﴾ و ذكر من نيتهم ﴿ و إن لم يفعلوا يرضونكم بافواههم و تابياً قلوبهم ﴾ و ذكر فسقهم بقوله ﴿و اكثرهم فاسقون ﴾ فهذه افعالهم و شانهم و ذكر نفس الكفر ايضا بقوله ﴿ كيف يكون المشركين عهد عند الله و رسوله ﴾ لكنه استانف الكلام عليه بعده بقوله ﴿كيف و إن يظهروا﴾ آه ـ فجملة هـذه الاسباب سبب البراءة و ليس المـدار بيان المدة وعدي و بعد البراءة اربعة اشهر لهم لينظروا في امرهم قوله ﴿ عاهدتُم ﴾ لا يظهر ما ذكره ابن هشام في سيرته انه العهد العام بعدم التعرض في الحرم و الحرم لكلهم فانه ليس على المعاهدة و انما كان على الملة الابراهيمية قوله ﴿ إِلاَّ الذين عاهدتم من المشركين ثم لم ينقصوكم شيئًا ولم يظاهروا عليكم احداً فاتموا اليهم عهدهم إلى مدتهم ﴾ انما المراد و المدار لم ينقصوكم شيئا لا المدة فان اتمامها فى معرض الحكم لا فى معرض وصفهم فاذاكانت المدة قد بينت ولم ينقصوا شيئًا فقد يفيد الاتمام بخلاف ما اذا لم تبين و الحال انه يخاف منهم النكث و قال ابن جرير مرة ان الاربعة اشهر لمن كان له عهد و نكث و انسلاخ

و انسلاخ الحرم ای بانسلاخ المحرم لمن لم یکن له عهد ـ

و پراجع التفسير المظهرى على الاشهر الحرم ﴿كيف يكون للشركين عهد عند الله و عند رسوله﴾ اما ان يريد عهدا يعقد فى المستقبل و الاستثناء منقطع او اراد استيناف الكلام على السابق ببيان وصف آخر فيهم لا انهم غير من قبلهم \_

قوله ﴿ إنهم لا أيمان لهم ﴾ اى لا يراعون ايمانهم لقوله ﴿ وان نكثوا ايمانهم ﴾ لا انه لا عبرة بايمانهم لكفرهم او كما فى جامع البيان و البراءة لمن عاهدوا و الاذان عام ثم البراءة لمن عاهدوا لعله استظهار فى حق من نكث وقد ذكر فى شرح المواهب انه صلى الله عليه و سلم خير قريشا قبل الفتح عند قتلهم خراعة فى خصال و بعض من كان دخل فى صلح الحديبية كان لم ينكث وهذا الكلام مبنى على انه كانت بينت المدة فى الحديبية و الا فكا فى الموضع ملى راجع الفتح ما ص ١٩٧ ج ٦ ﴿ و إن

<sup>(</sup>۱) ﴿ برائة من الله و رسوله ﴾ الآية ۔ (ف) چھٹے برس حضرت کو مکے کے لوگون سے صلح ہوئی تھی اور بھی کئی فرقہون سے ﴿ إِنَا فَتَحَنا ﴾ میں بیان ہے اور عرب کی بہت سی قومون سے صلح تھی جب مکہ فتح ہوا اس سے بعد ایك برس حکم نازل ہوا کہ کسی مشرك سے صلح نه رکھو اور یه بات حج کے دن یعنی عید قربان کو سب حج کے قافلہ میں پکار دو کہ سب کو خبر پہونچے اور صلح کا جواب دیکر چار مہینے فرصت دی کہ اسمیں خواہ لڑائی کا سر انجام کرین یا وطن چھوڑ جاوین یا مسلمان ہون ۱۲ موضح القرآن سر انجام کرین یا وطن چھوڑ جاوین یا مسلمان ہون ۱۲ موضح القرآن (وان جنحوا للسلم جنحوا طلبوا السلم فاجنح لھا) ای ان ہذہ الآیة =

= دالة على مشروعية المصالحة مع المشركين و تفسير جنحوا بطلبوا هو للصنف وقال غيره معنى جنحوا مالوا وقال ابو عبيدة السلم والسلم واحد وهو الصلح وقال ابو عمرو السلم بالفتح الصلح و السلم بالكسر الاسلام و معنى الشرط في الآية ان الامر بالصلح مقيد بما إذا كان الاحظ للاسلام المصالحة اما اذا كان الاسلام ظاهراً عـلى الكفر ولم تظهر المصلحة في المصالحة فلا \_ ذكر في حديث سهل بن ابي حثمة في قصة عبد الله بن سهل و قتله بخيبر و الغرض منه قوله انطلق الى خيبر وهي يومئذ صلح و فهم المهلب من قوله في آخره فعقله النبي صلى الله عليه وسلم من عنده انه يوافق قوله في الترجمة و المصالحة مع المشركين بالمال ققال انما وداه من عنده استئلافاً لليهود و طمعا في دخولهم في الاسلام و هذا الذي قاله يردّه ما في نفس الحديث من غير هذا الطريق فكره النبي صلى الله عليه وسلم ان يبطل دمه فانه مشعر بان سبب اعطائه ديته من عنــده كان تطييباً لقلوب اهله و يحتمل ان يكون كل منهما سبيــا لذلك و بهذا تتم الترجمة و اما اصل المسألة فاختلف فيه فقال الوليد بن مسلم سألت الاوزاعي عن موادعه امام المسلمين اهل الحرب على مال يؤديه اليهم فقال لا يصلح ذلك الا عن ضرورة كشغل المسلمين عن حربهم قال ولا بأس ان يصالحهم على غير شيئ يؤدونه اليهم كما وقع في الحديبية و قال الشافعي رحمـه الله اذا ضعف المسلمون عن قتــال المشركين جازت لهم مهادنتهم على غير شئ يعطونهم لان القتل للسلمين شهادة وان الاسلام اغرض من ان يعطى المشركون على ان يكفوا عنهم الا في حالة مخافة اصطلام المسلمين لكثرة العدو لان ذلك من معاني الضرورات وكذلك اذا اسر رجل مسلم فلم يطلق الا بفدية جاز = جنحو ا [00]

جنحوا للسلم ﴾ و فائدة التقييد' و ص ٢٠٠ ج ٦ ﴿ و إِمَا تَخَافَن مَن قُومُ خيانة فانبذ اليهم على سوآء ﴾ الآية \_

فقوله ﴿ واذات من الله و رسوله إلى الناس ﴾ فى غيرهم و قوله و قوله ﴿ إلا الذين عاهدتم من المشركين ثم لم ينقصوكم شيئا ولم يظاهروا عليكم احداً ﴾ يعم العرب و غيرهم و الماضى و المستقبل و قوله ﴿ فان تبتم فان تابوا و اقامو الصلواة و آتو الزكواة ﴾ مرتين لانسياق ربط الكلام اليه ثلاث مرات والغرض اخراجهم من جزيرة العرب او الاسلام او وضع الجزية على اهل الكتاب مع اخراجهم منها بعد ذلك ، بق الاشكال فى قوله ﴿ كيف يكون للشركين عهد عند الله و عند رسوله إلا الذين عاهدتم عند المسجد الحرام فما استقاموا لكم فاستقيموا لهم ﴾ فان العلم فى هذا الوصف هم قريش وقد نكثوا و فتحت مكة ولم يكونوا عند نزول برائة وهو سنة تسع مشركين فعلوه على بعض بطون من غيرهم لم ينكثوا او لا يشفى و كا نهم داءوا انه لم يبق لهذا الوصف مصداق بعد اسلام قريش غيرهم فانحصر فيهم ولو

<sup>= (</sup> فتح ص ۱۹۷ ج ٦ )

<sup>(</sup>۱) اى طرح اليهم عهدهم و ذلك بان يرسل اليهم من يعلمهم بان العهد انتقض قال ابن عباس رضى الله عنه اى على مثل و قيل على عدل وقيل اعلمهم انك قد جاربتهم حتى يصيروا مثلك فى العلم بذلك وقال الازهرى المعنى اذا عاهدت قوما فخشيت منهم النقض فلا توقع بهم بمجود ذلك حتى تعلمهم ١٢ ( الفتح ص ٢٠٠ ج ٦ )

كان نزول الآية قبل الفتح لكان محمولا عند الشافعي رحمه الله على أن مكة فتحت على حكم الصلح السابق كما قرره الطحاوى عنه خلاف ما فى فتح البارى آنه للامان الحادث وآنه معاملة الصلح وآنكان حقيقة عنوة ويكون محمولا عندنا على هذه المعاملة و المراعاة \_ و يمكن ان يكون المراد ﴿ كيف يكون للشركين عهد ﴾ آه اي بعد ماكانت افعالهم و صفاتهم ما ذكره وهو الاغلب فيهم وان لم يقع فهو قليل فبي الحكم على الاغلب وهل يمكن ان يكون المراه ﴿ الا الذين عاهدتم عند المسجد الحرام ﴾ أى فيما مضى فقد مضى و قوله ﴿ فَمَا استَقَامُوا لَكُمْ فَاسْتَقْيَمُوا لَهُمْ ﴾ راجعاً الى المشركين الذين استنكر إن يكون لهم عهد لا الذين عاهدوا عند المسجد الحرام و الاستقامة امر ورا أتمام العهد لا يقال لا يلائمه الاستيناف بقوله ﴿ كَيْفَ وَ إِنْ يَظْهُرُوا عَلَيْكُمْ ﴾ آه ـ فانه على كلا التقديرين راجع اليهم لا غير و ايضًا لماكانت الاستقامة امراً آخر لم ينافه قوله ﴿ كيف وان يظهروا ﴾ لانه في نغي العهد لا الاستقامة موقتة وقوله بعد ﴿ وَإِنْ نَكْسُوا أَيْمَانِهِم ﴾ اي كانت وقعت مع استبعاد ان يكون عهد لهم او المراد بالاستقامة هو المشي على العهد مع من هو عنه غير المسجد الحرام و انما لم يصرح و قال ﴿ فَأَنَّمُوا اليَّهُمْ عَهُدُهُمْ ﴾

لانه لا يلائم في العبارة تصديره بقوله ﴿ كيف يكون للشركين عهد ﴾ و الحاصل انه استبعد ان يكون لهم عهد و ان يوفوا و معهذا اذا وقع كان حكمه الوفاء ثم قال في 'هؤلاء ﴿ فان تابوا ﴾ آه - وهو ظاهر و قال في مقابلته ﴿ و إن نكثوا ايمانهم من بعد عهدهم ﴾ آه - فصرح بالعهد ههنا لا عند سياق الاستبعاد و الحاصل انه جعل الواقع في هذه الآيات انهم نكوا

نكثوا او شانهم هذا و بني عليه البراءة و جعل العهد مفروضا ان وقع فحكمه الاستقامة ما استقاموا ، ثم ظهر ان المراد بقوله ﴿ إِلَّا الَّذِينَ عَاهِدتُم عَنْدُ المسجد الحرام فما استقاموا لكم فاستقيوا لهم ﴾ هو الاستثناء المنقطع فلا يريد استثنا متصلا من قوله ﴿ كيف يكون للشركين عهد ﴾ بان يثبت بالاستثنا ان لهم عهداً عند الله و عند رسوله و انما كان مضى فقال ﴿ عاهدتم ﴾ على الماضي بل يريد اثبات حكم الاستقامة و استثناءه وهو غير العهد اذ العهد مع من من شأنه الوفاء بخلاف الاستقامة فانها امر دائر مع استقامتهم جزئيا لا يتوقف على العهد و الثقة وقد قال النحاة ان الاستثناء منقطع اذا لم يكن من جنس السابق او كان من جنسه وكان الحكم مغـايراً و اذن هذا الحكم لقريش ايضا رعاية للحرم على مذهب الى حنيفة من ترك التعرض لمن في الحرم و على قوله تعالى ﴿ وَلَا تَقَاتُلُوهُمْ عَسْدَ الْمُسْجَدُ الْحُرَامُ حَيْنٌ يَقَاتُلُوكُمْ فيه فان قاتلوكم فاقتلوهم ﴾ آه ـ و انما قال ﴿ فَمَا استَقَامُوا لَكُمْ فَاسْتَقْيَمُوا لهم ﴾ دون أن يقول فاستقيموا لهم ما استقاموا لكم لان قوله فاستقيموا لهم لم يكن مرغوبا فيه فاخره و آذن تحصل ان في الآيات طائفتين و ينبغي ان يراجع الفتح ص ٢١ج ٤ و العمدة ٢ ص ١٤٥ ج ١ ولا بد في القرآن

<sup>(</sup>۱) ( وهو حرام بحرمة الله ) اى بتحريمه و قيل الحرمة الحق اى حرام بالحق المانع من تحليله ـ و استدل به على تحريم القتل و القتال بالحرم فاما القتل فنقل بعضهم الاتفاق على جواز اقامة حد القاتل فيها على من اوقعه فيها و خص الخلاف بمن قتل فى الحل ثم لجأ الى الحرم و من نقل الاجماع على ذلك ابن الجوزى و احتج بعضهم بقتل =

= ابن خطل بها ولا حجة فيه لان ذلك كان في الوقت الذي أحلت فيه للنبي صلى الله عليه وسلم كما تقدم و زعم ابن حرم ان مقتضى قول ابن عمر و ابن عباس و غيرهما انه لا يجوز القتل فيها مطلقا و نقل التفصيل عن مجاهد و عطا و قال ابو حنيفة لا يقتل في الحرم حتى يخرج الى الحل باختیاره لکن لا بجالس ولا یکلم و یوعظ و یذکر حتی یخرج و قال ابو یوسف یخرج مضطراً الی الحـل و فعـله ابن الزبیر و روی ابن ابي شيبة من طريق طاؤس عن ابن عباس من اصاب حداً ثم دخل الحرام لم يجالس ولم يبايع وعن مالك و الشافعي يجوز اقامة الحدة مطلقا فيها لان العاصى هتك حرمة نفسه فابطل ما جعل الله له من الامن و اما القتال فقال الماوردي من خصائص مكة ان لا يحارب الهلها فلو بغوا على الهل العدل فان المكن ردهم بغير قتال لم يجز وان لم يمكن الا بالقتال فقال الجمهور يقاتلون لان قتال البغاة من حقوق الله تعالى فلا يجوز اضاعتها و قال آخرون لا يجوز فتالهم بل يضيق عليهم الى ان يرجوا الى الطاعة قال النووى و الاول نص عليه الشافعي رحمه الله و اجاب أصحابه عن الحديث بحمله على تحريم نصب القتال بما يعم اذاه كالمنجينق بخلاف ما لو تحصن الكفـار في بلد فانه يجـوز قتالهم على كلّ وجـه و عن الشافعي قول آخر بالتحريم اختاره القفال و جزم به في سرح التلخيص وقال به جماعة من علماً الشافعية و المالكية قال الطبري من أتى حداً في الحل و استجار بالحرم فللامام الجاؤه الى الخروج منه و ليس للامام ان ينصب عليه الحرب بل يحاصره و يضيق عليه حتى يذعن للطاعة لقوله صلى الله عليه وسلم و أنما احلت لي ساعة من نهار وقد عادت حرمتها اليوم كحرمتها بالامس فعلم انها لا تحل لاحد [٧٦]

= لاحد بعده بالمعنى الذي حلت له به وهـو محاربة اهلهـا و القتل فيهـا و مال ابن العربي الى هذا و قال ابن المنير قد اكد النبي التحريم بقوله حرمه الله ثم قال فهو حرام بحرمة الله ثم قال ولم تحل لي الاساعة من نهار وكان اذا اراد التاكيد ذكر الشيئ ثلاثاً فال فهذا نصّ لا يحتمل التاويل و قال القرطبي ظاهر الحديث يقتضي تخصيصه صلى الله عليه وسلم بالقتال لاعتــذاره عما ابيح له من ذلك مع اهل مكة كانوا اذا ذاك مستحقين للقتال والقتل لصدهم عن المسجد الحرام و اخراجهم اهله منه وكفرهم و هذا الذي فهمه ابو شريح كما تقدم و قال به غير واحد من اهل العلم و قال ابن دقيق يتاكد القول بالتحريم بان الحديث دال على ان الماذون للنبي صلى الله عليه و سلم فيه لم يوذن لغيره فيه و الذي وقع له انما هو مطلق القتال لا القتال الخاص بما يعم كالمنجينق فكيف يسوغ التاويل المذكور و ايضا فسياق الحمديث يدل على ان التحريم لاظهمار حرمة البقعة تحريم سفك الدماء فيها و ذلك لا يختص بما يستاصل ١٢ ( الفتح ص ٤١ ج ٤ )

(۲) استدل ابو حنيفة بقوله لا يحل ﴿ لمن بؤون بالله و اليوم الآخر ﴾ ان يسفك بها دما على ان الملتجى الى الحرم لا يقتل لانه عام يدخل فيه هذه الصورة و حكى ابن بطال اختلاف العلما فيمن اصاب حداً من قتل او زنا اوسرقة فقال ابن عباس و عطا و الشعبى ان اصابه فى الحرم اقيم عليه الحد و ان اصابه فى غير الحرم لا بحالس ولا يد انى حتى يخرج فيقام عليه لان الله تعالى جعله آمنا دون غيره فقال ﴿ و من دخله كان آمناً ﴾ و قال آخرون اذا اصابه فى غير الحرم ثم لجأ اليه يخرج ويقام عليه الحد ولم يحضروا مجالسته ولا مسامعته وهو مذهب =

العزيز من رعاية حالات فى الاوصاف المذكورة فيه فلا يجرد النظر الى الاوصاف فقط و ان لم يقع الامر كالفقه ولا لبيان الوقائع فقط كالتاريخ و هذا هو وجه الاشكال فيتوهم من قوله (كيف يكون للشركين عهد عند الله ) انه استيصال للعهد بوصف الشرك وليس مكذا و انما هو نعى عليه لحالهم اذ ذاك وان سلم المؤمنين واحدة

= ابن الزبير و الحسن و مجاهد و قال آخرون لا يمنع من اقامة الحد فيه و الملتجي اليه يقام عليه الحد الذي وجب عليه قيل ان يلجأ اليه و هو مذهب عمرو بن سعيد كما ذكر في الحديث و حكى القرطبي رحمه الله ان ابن الجوزي حكى الاجماع فيمن جني في الجرم انه يقاد منه و فيمن جني خارجه ثم لجأ اليه عن ابي حنيفة و احمد انه لا يقام عليه قلت مذهب مالك و الشافعي يقام عليه و نقل ابن حزم عن جماعة من الصحابة المنع ثم قال ولا مخالف لهم من الصحابة ثم نقل عن جماعة من التابعين موافقتهم ثم شنع على مالك و الشافعي رحمه الله فقال قد خالفا في هذا هولاء الصحابة و الكتاب و السنة واحتج بعضهم لمذهبهما بقصة ابن خطل و اجیب عنها باوجـه احدها انه ارتد و قتل مسلمـا و کال يهجو النبي عليــه الصلوة و السلام ، الثانى انه لم يدخل في الامان فانه استثناه وامر بقتله وان وجد معلقا باستار الكعبة الثالث انه كان ممن قاتل و اجاب بعضهم بانه انما قتل في تلك الساعة الني ابيحت له وهو غريب فان ساعـة الدخول حين استولى' عليها واذعن اهلها وقتل ابن خطل بعد دلك و بعد قوله و من دخل المسجـد فهو آمن وآد دخل لكنه استثناه مع غيره ١٢ ( العمدة ص ١٥٤٤ ج ١ )

لا يسالم مؤمن دون مؤمن في قتال في سبيل الله الا على سوا و وعدل يينهم فنهى عن افتيات بعض المسلمين على بعض و قوله فمن اخفر مسلما آه عند خ اى بعد ما تحقق العهد بالرضا اذ لا فرق بين المسلمين من حيث انه شريف او وضيع ولا تفاوت بين دما هم ثم انه في السيرة مقول للشركين من حيث المعاهدة لا من حيث المسئلة و الفقها جعلوا الحديث في الامان ليلا يكون عذراً ولكن يرد ان صلح واحد ايضا يتضمن الامان كا في الحدى ص ١٥ ج ٤ و راجع رد المحتار من اول استيان الكافر ولكن قد يقال ان الامان وقتي بخلاف الصلح فيتحمل الامان من واحد اصالة لا ضمنا و لفظ السعى يدل على انه غنهم \_

و راجع الهدى من احكام غزوة الفتح و حكم الحرم منها ص ٣٣٦ ج ٤ و ذكر فى ص ٣٥٠ ج ٦ ان البراءة نزلت سنة ثمان و هذا خلاف ما ذكره فى حجة ابى بكر سنة تسع و خلاف ما ذكر غيره ـ

و الحاصل ان النعی بنا عملی الواقع اذ ذاك لا ان الكلام كان قاصراً اكملناه بالتقیید ( راجع الهدی ص ۱۳۹ ج ٤) ذلك مثل ذمة المسلمین واحدة یسعی بها ادناهم بنا علی الواقع اذ ذاك من تحیز المسلمین كلهم الی النبی صلی الله علیه و سلم و كذا اذا نحیزوا الی امام بعده و عاهد هو بنا لا تقیید یدل علیه قوله یرد علیهم اقصاهم و قصة ابی بصیر و ابی جندل و اصحابها ص ۱۵ ج ٤ ، من الهدی ص ۱۸۷ ج ٤ و الهدی ص ۱۸۰ ج ٤ و الكنز ص ۲٤۲ ج ۱ مع قصة عبد الرحمن بن عوف مع امیة عند ح من الوكالة و عثمان مع عبد الله بن ابی سرح ، هذا مع ان الله تعالی عند ح من الوكالة و عثمان مع عبد الله بن ابی سرح ، هذا مع ان الله تعالی

قد قطع الولاية بين من هاجر وبين من لم يهاجر فدل على تعدد الولايات وراجع ما ذكره الخطابي فى باب ابى داؤد الامام يستجن به فى العهود وفى سيرة ابن هشام ص ١٧٨ ج ١ او شرح المواهب ص ١٦٨ ج ٤ ولا يقتل مؤمن مؤمنا فى كافر ولا ينصر كافر على مؤمن و ان ذمة الله واحدة يجير عليهم ادناهم فجعلها واحدة من حيث انها لله \_

١١٣ ـ قوله تعالى ﴿ كَيْفَ يَكُونَ لِلشَّرَكَيْنِ عَهْدَ عَنْدَ اللَّهِ وَعَنْدَ رَسُولُهُ

إلا الذين عاهدتم عند المسجد الحرام فما استقاموا لكم فاستقيموا لهم ﴾ ليس الاستقامة وفاء للعهد السابق لانهم كانوا انقضوه من قبل بل رعاية الحرم وهو الذى اخذ به الشافعي رحمه الله في فتح مكة -

المسئلة ما فى السير الكبير لا ما فى الجامع الصغير و النجاسة فيهم ازيد من نجاسة الشرك و فيه مستثنيات عند الضرورة و عليه وجوب الغسل بعد الاسلام كا فى الروض من اسلام عمر رضى الله عنه و نزح البئر بوقوعه كا فى رد المحتار عن ابى حنيفة رحمه الله و مع هذا لاتسرى الى الارض كا فى حديث وفد ثقيف عند الطحاوى و قوله ﴿ فلا يقربوا المسجد الحرام ﴾ مخصوص به و ان كانت العلة عامة فانه انما اراد ان سائر المساجد لم يكن لكافرين فيها دعوى و انما كانوا يدعون هذا فى المسجد الحرام فرموا و منعوا و انه لا حق لهم فى الحج و العمرة و بولغ فى قوله ﴿ فلا يقربوا ) مع ان الغرض اخص و لست اريد قصره على الغرض بل بين بين ثم اذا منوا من هذا الحاص لم يكن فى التعليل ادخل من انهم نجس فعلل به منعوا من هذا الحاص لم يكن فى التعليل ادخل من انهم نجس فعلل به

ولا يطرد فى سائر المساجد وكان الامر انه استثناء احوال و فى شمول العموم لها اختلاف الاصوليين لا تأويل النجاسة من اول الامر بل يدار الامر على اللفظ او على الغرض ان وضح من خارج كالاحاديث الظاهر انه يؤلف بين النظم و المورد وهو الواقع فى قوله تعالى ﴿ فاعتزلوا النساء فى المحيض ولا تقربوهن حتى يطهرن ﴾ و الغرض الجماع و النظم ما رأيت و الحكم عند الاكثر الاستمتاع بما فوق الازار وكان الامر فيه ايضا على الاستثناء و انما بولغ فى النظم للتحذير و التنجيب و الله اعلم و راجع المسند ص ١٩٣٩ ج ٣ و التنجيب و الله اعلم و راجع المسند ص ١٩٣٩ ج ٣ و التنجيب و الله المشرك نجس و قال تعالى ﴿ وهم لا ينجس و قال فى سجدة التلاوة و ان المشرك نجس و قال تعالى ﴿ وهم يصدون عن المسجد وما كانوا أوليآؤه ان اوليآؤه إلا المتقون ﴾ و قال ﴿ والله عائم ما كان لهم أن يدخلوها إلا خاتفين ﴾ و يمكن فيه ان يكون نعيا عليهم لحالهم لا تعليم حكم للسلمين فيهم و الله اعلم –

110 — قوله تعالى ﴿ وَ لَقَدَ قَالُوا كُلُمَةُ الْكُفُرُ وَكُفُرُوا بَعَدُ اسْلَامُهُمْ ﴾ لا يريد به ابطان الكفر في الاسلام كالدخل ذكره في الموضح ' ص ٦٣ وهو في غاية اللطف \_

<sup>(</sup>۱) قوله تعالی ﴿ یوم تبیض وجوه و تسود وجوه، فاما الذین اسودت وجوههم أکفرتم بعد إیمانکم ﴾ الآیة ۔ (ف) معلوم هواکه سیاه مونهه ان کے هیں جو مسلمانی میں کفر کرتے هیں یعنی مونهه سے کلمه اسلام کہتے هیں اور عقیده خلاف اسلام کے رکھتے هیں ۔ سب فرقے گمراه یہی حکم رکھتے هیں ۱۲ (موضح)



#### سورة يونس

١١٦ – قوله تعالى ﴿ قُلُ أَتَنْبَنُونَ اللَّهُ بِمَا لَا يَعْلَمُ فَي السَّمْنُواتُ وَلَا في الارض ﴾ و ص ٨٦٨ يريد الزامهم بأنهم يدعون علمهم ازيد من علم الله اى هل هو غير عالم و انتم عالمـون او يريد اتنبئونه بمـا لم يقع قال الخطيب و هـذا مثل مشهور في العرب فان الانسان اذا اراد نني شي عن نفسه يقول ما علم الله ذلك منى و مقصوده انه ما حصل ذلك الشبي منــه قط ولا وقع اه و راجع الكليات ص ٤٤٨ ولا بد وقد ذكر البيضاوي و الخطيب' وجوهاً في قوله تعالى ﴿ و ليعلم الله الذين آمنوا ﴾ ولا يخني (١) قوله تعالى ﴿ و ليعلم الله الذين آمنوا ﴾ اى اخلصوا ايمانهم من غيرهم فان قيل ظاهر هذه الآية ان الله تعالى أنما فعل فعل تلك المداولة ليكتسب هذا العلم وذلك في حقه محال و نظير هذا الاشكال قوله تعالى ﴿ ام حسبتم أن تدخلوا الجنة ولما يعلم الله الذين جاهدوا منكم ﴾ وقوله ﴿ وَلَقَدُ فَتُنَّا الَّذِينَ مَنَ قَبَّلُهُمْ فَلَيْعَلِّمِنَ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَّقُوا وَ لَيْعَلِّمُن الكاذبين ﴾ و قوله ﴿ لنعلم أي الحزبين أحصى لما لبثوا امدا ﴾ وقوله ﴿ وَلَنْبُلُونَكُمْ حَتَّى نَعْلُمُ الْمُجَاهِـدِينَ مَنْكُمْ ﴾ و قوله ﴿ إِلَّا لَنْعُلُّمْ مِنْ يَتَّبِع الرسول﴾ و قوله ﴿ليبلوكم أيكم أحسن عملا﴾ فظاهر هذه الآيات =

ان هناك شيأين العلم و المعلوم فى الشاهد و جعل الشئ من حيث هو معلوما تحليل عقلى و انما فى المعدوم علم فقط نعم يقال انه علم لذلك المعدوم علم غيب لا علم شهادة ، و راجع معنى الشهادة من المظهرى من قوله ﴿ شهادة بينكم ﴾ و ذكر عن المتريدى ان نحو قوله ﴿ و ليعلم ﴾ اى كائناً وقد اجاد فى الكشاف فى قوله تعالى ﴿ و لما يعلم الله ﴾ من آل عمران و فى المدارك من قوله ﴿ إلا لنعلم من يتبع الرسول ﴾ من القبلة و نحو علمت زيداً قائماً لاظهار العلم به وكثير الافادة رقوع القيام كفائدة الحبر ولا زمها -

النهار ﴾ موله تعالى ﴿ و يوم يحشرهم كان لم يلبثوا إلا ساعة من النهار ﴾ و البواقيت ص ٢٩٣ و الفتـوحات ٤٠٨ ج ١ و ص ٥٧٢ ، ٨٦٢ ، ٥٢٤ و كذا من النازعات فهو فى لبث الدنيا و تنزيل فلا يوهم انه يدل على نومهم

يدل على انه تعالى انما صار عالما بحدوث هذه الاشياء عند حدوثها و اجاب المتكلمون عنها بان الدلائل العقلية دلت على انه تعالى يعلم الحوادث قبل وقوعها فثبت ان التغير فى العلم محال الا ان اطلاق لفظ العلم على المعلوم و القدرة على المقدور بجاز مشهور يقال هذا علم فلان و المراد معلومه وهذه قدرة فلان و المراد مقدوره فكل آية يشعر ظاهرها بتجدد العلم فالمراد تجدد المعلوم واذا عرف هذا فهذه الآية محتملة لوجوه احدها ليظهر المخلص من المنافق و المؤمن من الكافر و ثانيها ليعلم اولياء الله و اضاف الى نفسه تفخيا و ثالثها ليحكم بالامتياز فاوقع العلم مكان الحكم بالامتياز لان الحكم لا يحصل الا بعدد العلم و رابعها ليعلم ذلك واقعاكما كان يعلم انه سيقع لان المجازاة تقع على الواقع دون المعلوم الذي لم يوجد ١٢ ( السراج المنير ص ٢٠٦ج ١)

فى القبر بلا عذاب و ليتأمل فى قصة عزير و اصحاب كهف كيف لم يتحققوا و الاصل فى القبر حال النوم و فيه مستثنيات كثيرة لا يحيط بها علمنا و آية الاسراء فى تسبيح كل شى هو فى حيوته على ما يليق به ذكره الخطيب عن السيوطى نظا وهو الظاهر من حديث وضع الجريدتين على القبر وكأن تسبيح الطعام فى الحديث على خرق العادة و الله اعلم و عند مسلم من اواخره انها مركة شفاعته \_

و یراجع ابن کثیرا ص ۱۹۳ ج ۱ و قبلنـا سبح الجودی و الحمد

(١) تحت قـوله تعالى ﴿ ثُم قست قلوبكم من بعد ذلك فهى كالحجارة او أشد قسوة و ان من الحجارة ﴾ الآية \_ و قال ابن ابي حاتم حــدثنا ابي حدثنا هشام بن عمار حدثنا الحكم بن هشام الثقني حدثني يحيي بن يعقوب في قـوله تعالى ﴿ و إن من الحجارة لما يتفجر منه الانهار ﴾ قال كثرة البكا ﴿ و إِن منها لما يشقق فيخرج منه المـــا ﴾ قال قليل البكا ﴿ و إِن منها لما يهبط من خشية الله ﴾ قال بكا القلب من غير دموع العين وقد زعم بعضهم ان هذا من باب المجاز وهو اسناد الخشوع الى الحجارة كما اسندت الارادة الى الجدار فى قوله تعالى ﴿ يُرَيِّدُ انْ ينقض ﴾ قال الرازي و القرطي و غيرهما من الأثمـة ولا حاجـة الى هذا فان الله تعالى يخلق فيها هذه الصفة كما في قوله تعالى ﴿ إِنَا عَرَضْنَا الامانة على الساوات و الارض و الجبال فابين ان يحملنها و أشفقن منها و حملها الانسان ﴾ وقال ﴿ تسبح له الساوات السبع و الارض و من فيهن ﴾ و قال ﴿ و النجم و الشجر يسجدان ، او لم يروا إلى ما خلق الله من شئ يتفيا ظلاله ﴾ الآية ﴿ قالتا أتينا طائعين ، لو انزلنا هذا =

وكذا ص ٢٩٨ ج ٧ و الظاهر العمـوم و فى الجريدتين بركة يده الكريمـة ما دامتا رطبتين ﴿ من بعثنا من مرقدنا ﴾ و انما جا م بما لا بمن لافادة الشياع و الابهام ـ

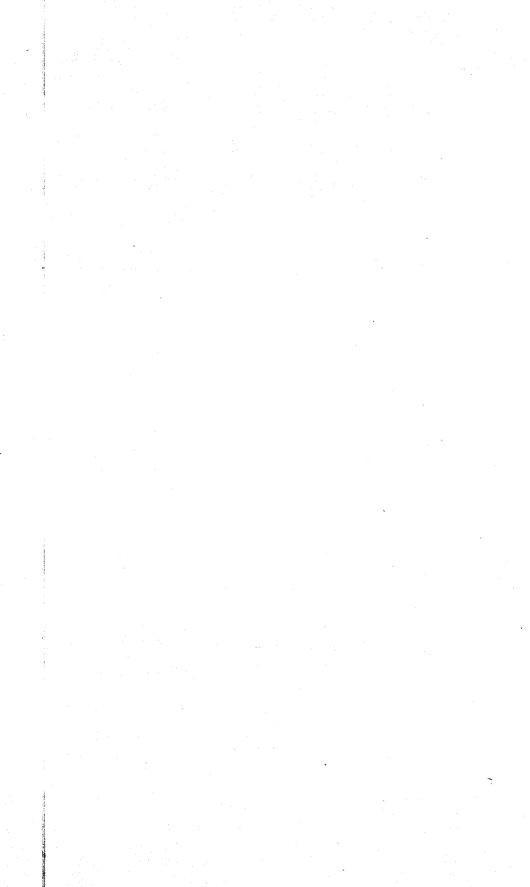
القسط وهم لا يظلمون الذى يلصق بالقلب ان مثل هذا النظم ليس بالقسط وهم لا يظلمون الذى يلصق بالقلب ان مثل هذا النظم ليس للكلية الاولى بل للشانية ولو كان اقتصر على الاولى لصلحت كلية و نحوه قوله تعالى ﴿ وهم من كل حدب ينسلون ﴾ نعم آية ﴿ ولقد بعثنا فى كل امة رسولا أن اعبدوا الله و اجتنبوا الطاغوت فمنهم من هدى الله و منهم من حقت عليهم الضلالة ﴾ حجة ظاهرة وقد قيل فيها ايضا انه لم يقل الى كل من امة ، و يقال فيها ان محط الفائدة قوله ﴿ أن اعبدوا الله ﴾ اى كل من جامهم قال كذا لا اتيانهم كل امة ثم رأيت فى مفردات الراغت فى معنى الامة ما يشنى ـ

<sup>=</sup> القران على جبل لرأيته ﴾ الايـة ـ ﴿ و قالوا لجلودهم لم شهدتم علينا قالوا أنطقنا الله ﴾ الاية ـ و فى الصحيح هذا جبل يحبنا و نحبه و كحنين الجذع المتواتر خبره و فى صحيح مسلم انى لاعرف حجرا بمكة يسلم على قبل ان ابعث انى لاعرفه الآن و فى صفة الحجر الاسود انه يشهد لمن استلم بحق يوم القيامة و غير ذلك بما فى معناه ١٢ ( ابن كثير ص استلم بحق يوم القيامة و غير ذلك بما فى معناه ١٢ ( ابن كثير ص

<sup>(</sup>۱) و الامة كل جماعة يجمعهم امرما اما دين واحد او زمان واحد او مكان واحد او مكان واحد او مكان واحد او مكان واحد المر الجامع تسخيراً او اختيارا و جمعها امم و قوله تعالى ﴿ وما من دابة فى الارض ولا طائر يطير بجناحيه = المم و قوله تعالى ﴿ وما من دابة فى الارض ولا طائر يطير بجناحيه = قوله

العسذاب الاليم ﴾ فلم يؤمن فرعون بطيب نفسه بل اذا ادركه الغرق فرد العسذاب الاليم ﴾ فلم يؤمن فرعون بطيب نفسه بل اذا ادركه الغرق فرد وهو الاصل فى ايمان البأس و لعل دّس الطين فى فيه مبنى على امكان قبوله ولا يبعد قبل الموت و انما اشكل على الناس طرد القواعد و ص ١٢١ وص ٣٥٥ و ص ٧٩٠ ــ

= الا امم امثالكم ﴾ اى كل نوع منها طريقة قد سخرها الله عليها بالطبع فهى من بين ناسجة كالعنكبوت و بانية كالسرفة و مدخرة كالنمل و معتمدة على قوت وقته كالعصفور و الحمام الى غير ذلك من الطبائع التي تخصص بهاكل نوع و قوله تعالى ﴿ كَانَ النَّاسُ امَّةُ وَاحِدَةً ﴾ اي صنفاً واحداً و على طريقة واحدة في الكفر و الضلال و قوله ﴿ وَلُو شُـاءُ رَبُّكُ لجعل الناس امة واحدة ﴾ اى فى الايمان و قوله ﴿ ولتكن منكم امـة يدعون الى الخير ﴾ اى جماعة يتخيرون العمل و العمل الصالح يكونون اسوة لغيرهم و قوله ﴿ إِنَا وجدنا أَبَآنَا عَلَى امَّهُ ﴾ اى على دين مجتمع قال ع وهل يأثمن ذو امة وهو طائع وقوله تعالى ﴿ وادكر بعد امة ﴾ اى حین و قرئی بعد امة ای بعد نسیان و حقیقة ذلك بعد انقضاء اهل عصر او اهل دین و قوله ﴿ إِن إِبراهِيمِ كَانَ امَّةً قَانَنَا لَلَّهُ ﴾ ای قائمًا مقام جماعة في عبادة الله نحو قولهم فلان في نفسه قبيلة وروى انه بحشر زيد بن عمرو بن نقيل امة وحده و قوله تعالى ﴿ ليسوا سواء من اهل الكتــاب امة قائمة ﴾ اى جماعة و جعلها الزجاج ههنا للاستقامة و قال تقديره ذو طريقة واحدة فترك الاضمار ١٢ ( مفردات راغب ص ٢٣ )



## سورة هود

<sup>(</sup>۱) ﴿ قال النار مثواكم ﴾ اى ماواكم و منزلكم انتم و اياهم ﴿ خالدين فيها سكنا مخلدا الا ما شا الله قال بعضهم يرجع معنى الاستثناء الى البرزخ و قال بعضهم هذا رد الى مدة الدنيا و قيل غير ذلك من الاقوال التى سياتى تقريرها عند قوله تعالى فى سورة هود ﴿ خالدين فيها ما دامت السموات و الارض إلا ما شا وبك إن ربك فعال لما يريد ﴾ و قد روى ابن جرير و ابن ابى حاتم فى تفسير هذه الآية من طريق عبد الله بن صالح كاتب الليث حدثنى معاوية بن صالح عن على بن ابى حاتم بن ابى طلحة عن ابن عباس ﴿ قال النار مثواكم خلدين فيها إلا ما شا الله إن ربك حكيم عليم ﴾ قال ان هذه الآية آية لا ينبغى لاحد ان يحكم على الله فى خلقه ولا ينزلهم هذه الآية آية لا ينبغى لاحد ان يحكم على الله فى خلقه ولا ينزلهم جنة ولا ناراً ١٢ ( ابن كثير ص ١٢٩ ج ٤ )

واحدة صورة من العذاب او الثواب فاستثنى اى الا ما شا الله صنع من التقليبات كما في ص ٧٠٦ فهناك تخليـد وقت لا تخليد حال وقـد فسر به قوله تعالى ﴿ ولدان مخلدون ﴾ اى لا يرتفعون عن هذا الحد ، و راجع ص ۷۹۳ و فرقا بین خلود الحق تعالی و بین خلود النــاس فانه لیس علی صفة واحدة و جعله فى الموضح كالدائمة اللاضرورية ـ و ان كان القرآن لم يصرح بخروج العصاة الا نحو ما فى مريم حتى احتج الخصوم بقوله ﴿ وما هم بخارجین من النار ﴾ فلا بد ان بجری هناك استثناء مع ص ۱۷۷ وانما يذكرفيه نحو المغفرةو ثقل الموازين لالملغروج بعد التطهير واليضا لايسوق الملكلام عِلى اقسام الولودين بل على اعتبار ان هناك دار خلد و دار خلد وعليه جاء بما لا بمن فلو لم يستثن لا وهم الحلود لكل و راجع ص ٨١٥ و ۸۲۱ و انما بجری فی القرآن لقب المومن ای غیر عاص و لقب العـاصِی و لقب الكافر ولا يفرض صريحا مؤمنا عاصياً الا نجو ﴿ و ان طائفتــان من المؤمنين اقتتلوا ﴾ فلا يحتاج الى ذكر خروجه راجع ﴿ صِ ٢٨ ج ٤ من الخِطيب من سورة محمد ﴿ وَلا تَبْطَلُوا أَعْمَالُكُم ، وَإِنْ طَائْفِتَانَ ﴾ آهِ ـ في الضرب بالايدي لا السيوف و لعله ابسط ما في القِرآنِ فلهذا تعرض للثنيا ههنا ثم اختصر في سائر المواضع ولحقه هناك استثناء و راجع اليولقيت ص

<sup>(</sup>۱) يمل الحسن بالمعاصى و الكبائر و قال ابو العالمية كان اصحاب رسول الله صلى الله عليه و سلم يرون انه لا يضر مع الايميان ذنب كا لا ينفع مع الشرك عمل فنزلت هذه الآية فخافوا الكبائر ان تجبط الاعمال ( السراج المنير ص ۲۸ ج ٤ )

ا ۱۲۱ – قوله تعالى ﴿ وَأَقَمَ الصَّلُوةَ طَرَقَ النَهَارِ وَزَلْفاً مِنَ اللَّيلَ ﴾ فذكر التثنية ليكتنف جافي النهار بخلاف قوله ﴿ و اطراف النهار ﴾ فانه كقولنا فى اوائل هذا الكتاب و اواخره جمع لئلا ينحصر فى الحقيق شم ان الطرف لا يكون الا واحداً فجمعه لما ذكرنا بخلاف الزافة \_

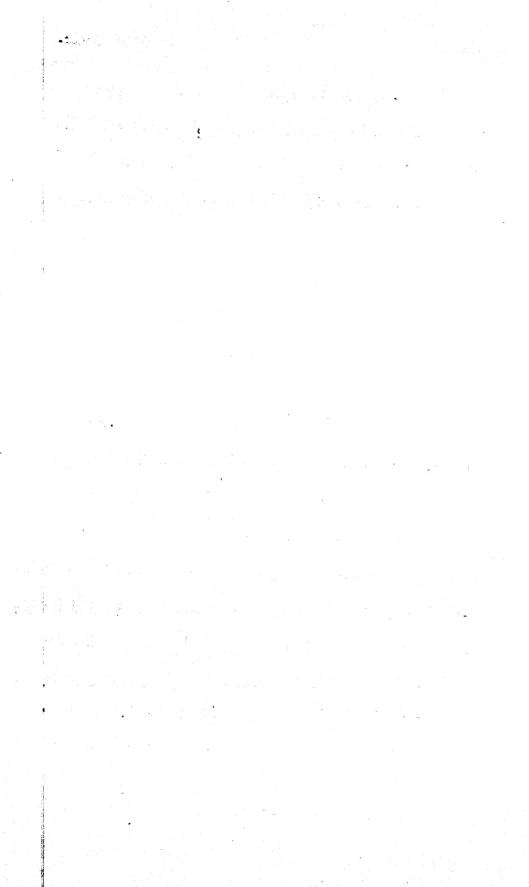
• • • • • • • • • • • • •

## سورة يوسف

۱۲۲ — قوله تعالى ﴿ ما كان ليأخذ أخاه فى دين الملك ﴾ يدل على اختلاف الاحكام باختلاف الدور و يرشح لمسئلة الهجرة و راجع الابريز عما وقع لاخوة يوسف عليه السلام من ص ١٣٥ ــ

۱۲۳ — قوله تعالى ﴿ و خروا له سجداً ﴾ ذكر فى الموضح ان ناسخ السجدة التعظيمية لغير الله هو قوله تعالى ﴿ و أن المساجد لله ﴾ الآية \_ وكأنه المراد بما فى الاعراف ﴿ عند كل مسجد ﴾ اى الصلوة و على ذلك حمله هناك و من الجن قوله تعالى من بنى اسرائيل ﴿ اولئك الذين يدعون يبتغون الى ربهم الوسيلة ﴾ آه ـ يدل على ان المراد بالوسيلة المعنى العرفى و عليه حمله فى الموضح فى قوله تعالى ﴿ وابتغوا اليه الوسيلة ﴾ و حصره فى النبى و فى حاجة اخذ الدين \_

000000000000000



#### سورة النحل

۱۲۶ – قوله تعالی ﴿ و لَـكُن كانوا أنفسهم يظلمون ﴾ مواقع لكن للاستدراك مواقع لكن اللاستدراك ص ۲۱۵ ج ۱ و هل مثلها بل فی قوله ﴿ بل رفعه الله اليه ﴾ و الجواب نعم بل هی فوق لكن كما فی تحریر الاصول و شرحه ص ۱۰۱ ج ٤ لانه مقیس فی كل فعل لازم ان یعدی بالهمرة نحو ضحك زید و اضخكته و اوضح منه فی الكشف ص ۱۲۹ ج ۲ –

(۱) لكن هنا وقعت احسن موقع لانه تقدم قبلها ننى و جا بعدها ايجاب نحو قوله تعالى ﴿ وما ظلمناهم و لكن ظلموا أنفسهم ﴾ وكذلك العكس نحو قوله تعالى ﴿ الا إنهم هم السفها و لكن لا يعلمون ﴾ اعنى ان يتقدم ايجاب ثم يجئ بعدها ننى لان الاستدراك الحاصل بها انما يكون يدل عليه ما قبلها بوجه مّا ، و ذلك انه لما تقرر انه قد وقع منهم ظلم فلما ننى ذلك الظلم ان يصل الى الله تعالى بقيت النفس متشوقة و متطلعة الى ذكر من وقع به الظلم فاستدرك بان ذلك الظلم الحاصل منهم انما كان واقعا بهم واحسن مواقعها ان تكون بين المتضادين و يليه ان تقع بين الخلافين ونى هذا الاخير خلاف بين النتحويين أ ذلك تركيب عربي ام لا و ذلك نحو قولك ما زيد قائم = النحويين أ ذلك تركيب عربي ام لا و ذلك نحو قولك ما زيد قائم =

= و لكن هو ضاحك و قد تكلم عـلى ذلك فى علم النحو و اتفقوا على انها لا تقع بين المتهاثلين نحو ما خرج زيد ولكن لم يخرج عمرو وطباق الكلام ان يثبت ما بعد لكن على سبيل ما نني قبلها نحو قوله تعالى ﴿ وَمَا ظَلَمْنَاهُمُ وَلَكُنَ ظُلُّمُوا أَنْفُسُهُمْ ﴾ لكن دخلت كانوا هنا مشعرة بان ذلك من شانهم و من طريقتهم ولانها ايضا تكون فى كثير من المواضع تستعمل حيث يكون المسنـد لا ينقطع عن المسند اليه نحـو قوله تعالى ﴿ وَكَانَ اللهُ بَكُلُّ شَيَّ عَلَيْمًا ﴾ فكانَ المعنى و لكن لم يزالوا ظالمي انفسهم بكثرة ما يصدر منهم من المخالف ت ويظلمون صورته صورة المضارع وهو ماض من حيث المعنى وهذا من المواضع التي يكون فيهـا المضارع بمعنى المـاضى ولم يذكره ابن مالك فى التسهيل ولا فيما وقفنا عليه من كتبه و ذكر ذلك غيره و قدم معمول الخبر عليه هنا وهو قوله ﴿ انفسهم ﴾ ليحصل بذلك توافق رؤوس الآى و الفواصل و ليدل على الاعتناء بالاخبار عمن حل به الفعل و لانه من حيث المعنى صــار. العامل في المفعول توكيداً لما يدل عليه ما قبله فليس ذكره ضروريا ربان التوكيد ان يتأخر عن المؤكد و ذلك انك تقول ما ضربت زيداً ا ولكن ضربت عمرا فذكر ضربت الشانية افادت التباكيم لان لكن موضوعها ان يكون بعدها منافيا لما قبلها ولذلك يجوز ان تقول ما ضربت زيداً ولكن عمرا فلست مضطراً لذكر العامل فلماكان معى قوله ﴿ وَ لَكُنَ كَانُوا أَنْفُسُهُمْ يُظْلُمُونَ ﴾ في معنى ﴿ وَ لَكُنَ ظُلُمُوا أَنْفُسُهُم ﴾ كان ذكر العامل في المفعول ليس مضطراً اليه اذ لو قيل وما ظلمونا ولكن انفسهم لكان كلاما عربيا ويكتني بدلالة لكن ان ما بعدها مناف لما قبلها فلما اجتمعت هذه المحسنات لنقديم المفعول كان تقديمه = قو له

الاخصر لتبين للناس ما نزل اليهم اولا بعد البلاغ و البيان ثانيا و الا لكان الاخصر لتبينه للناس ( و لعلهم يتفكرون هـو القياس او الاعتبار ) و هو قوله تعالى ﴿ ثم إن علينا بيانه ﴾ بعد قوله ﴿ ان علينا جمعه و قرآنه ﴾ قوله تعالى ﴿ ثم إن علينا بيانه ﴾ بعد قوله ﴿ ان علينا جمعه و قرآنه ﴾ المكرا و رزقا ﴾ ص ٢٦٦ لاخراج الطيب من الخبيث كما ذكره فى الموضح لا امتنان بالسكر \_

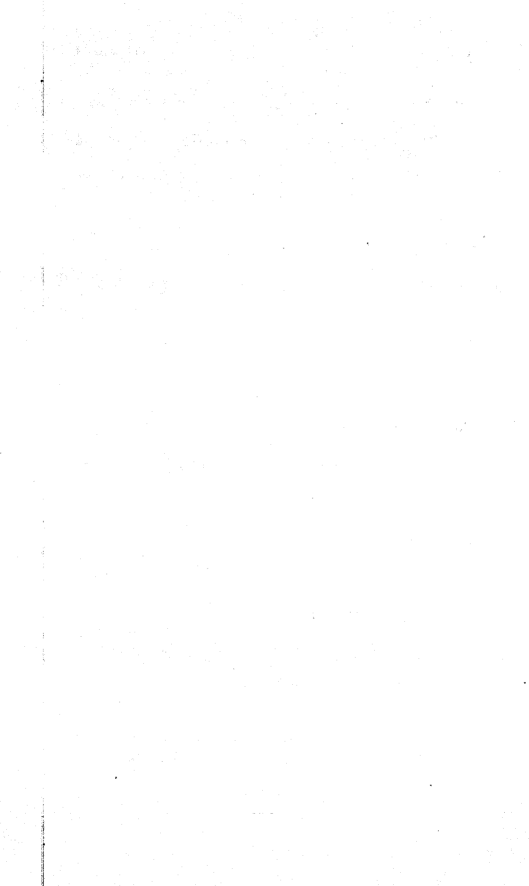
۱۲۷ – قوله تعالى ﴿ ثُم يَتُوفُـٰكُم وَ مَنْكُم مَنْ يُرِدَ إِلَى أَرْذُلُ الْعَمْرِ ﴾ يجوز ان يكون و منكم تحت التوفى لا عديلا له ـ

۱۲۸ — قوله تعالى ﴿ وَالله جعل لكم من أَنفَسكُم أَزُواجاً ﴾ ص ٢٦٣ ميكن على هذا ان يكون المراد بآية الاعراف ص ٢٨٧ ﴿ من نفس واحد ﴾ في طعام واحد ﴾ وكذا من آية النساء ص ١١٥ وص ٧٠١ -

مه ۱۳۰ – قوله تعالى ﴿ إِنَمَا جَعَلَ السَّبَ عَلَى الذَّيْنِ اخْتَلَفُوا فَيْهِ ﴾ يفسره الحديث فى الصحيح و هل كان سبتهم فى الجمعة فراجع جامع البيان ص ٤٤٥ و الترمذى من صلوة حفظ القرآن \_

<sup>=</sup> هنا الافصح (البحر ص ٢١٥ ج ١)

<sup>\*\*\*</sup> 



## سورة الكهف

ا ۱۲۱ – قوله تعالى ﴿ قَالَ الذينَ عَلَمُوا عَلَى أَمَرُهُمُ لَنْتَخَذَنَ عَلَيْهُمُ مُسَجِدًا ﴾ يصلى فيه المسلمون يتبركون بمكانهم كشاف و نحو منه فى الجلالين و اجاد فى بيان القرآن ' \_

(۱) جو لوگ اپنے چاھے ہو ہے کام پر غالب (اور قارر) تھے (یعنی اہل حکومت کہ وہ اسوقت دین پر تھے ) انہوں نے کہا کہ ہم تو ان کے پاس ایک مسجد بنا دیں گے (تاکہ مسجد اس بات کی بھی علامت رہے کہ یہ لوگ عابد تھے ، انکو کوئی معبود نہ بنالیے جیسا کہ دوسری عمارات میں پرستش کا احتمال ہے ) ف پس مسجد بنانا اس مصلحت کیلئے اور دوسر ہے مفاسد بند کرنے کے لئے تھا ۔ سو اگر کسی زمانہ میں مسجد بنانے میں بھی کوئی مفسدہ ہونے لگے تو وہ بھی ناجائز ہوگی جیسا کہ قواعد شرعیہ شاہد ہیں ۔ پس آیت اباحت فی نفسہ سے زائد پر دال نہیں اور شاید اس تنازع کے ذکر کرنے سے بھی ان کی حفاظت نعشوں کی اور پھر بنانے مسجد سے ان کی حفاظت معبودیت بیان فرمانا مقصود ہو تاکہ معلوم ہو جا ہے کہ انہوں نے ہم پر توکل کیا اور اطاعت کی ہم نے ہر طرح سے کیسی حفاظت کی ۲ (بیان القرآن مجتائی ص ۲۰۱ جلد ۲ سنة ۲۹۲۹ع)

\*\*\*\*

### سورة مريم

الآية - اشكل القرآن العزيز ينوه كثيرا بحفظه و صونه وحمد ارتباطه بما قبله و لعله ان القرآن العزيز ينوه كثيرا بحفظه و صونه وكثير من حاله و صار حاله هذا دعوى مناسبة بكل مقام و ان لم يجر له ذكر و نفس نزوله دعوى كونه من الله و سيما اذاكان نزوله على هيئة غريبة لا يرى المبلغ فصار التحدى به كثيراً و تقدير قولوا لان كثيرا منه مقول على السنة العباد فلم يبق غريبا و لعل نحوه قوله ﴿ لا تحرك به لسانك ﴾ الآية - فان متعلقات القرآن في اثنا و نزوله كانها من جملة الدعموى وهو انه من الله و منه بعد ذلك في خاتمة مرجم ﴿ وَانْهَا يَسِرناه بلسانك ﴾ الآية - ومنه من آخر اطمه ﴿ ولا تعجل بالقرآن من قبل أن يقضى اليك وحيه ﴾ ومنه من آخر اطمه ﴿ ولا تعجل بالقرآن من قبل أن يقضى اليك وحيه ﴾

وراجع ما ذكره فى الموضح من اول لقان من امر المناسبة وما ذكره من الكهف على قوله ﴿ و اذِ قال موسى لفته ﴾ و منه فى يس ﴿ وما عليم ﴾ علمناه الشعر وما ينبغى له ﴾ و منه فى ص و قل هو نبؤا عظيم ﴾

- (۱) قوله ﴿ ووصینا الانسان بوالدیه ﴾ الآیة ۔ (ف) یه کلام بیچ میں الله تعالی فرماتا ہے لقمان نے بیٹے کو ماں باپ کا حق نه کہا تھا کہ اپنی غرض معلوم ہوتی الله تعالی نے شریك سے پیچھے اور نصیحتوں سے پہلے ماں باپ کا حق فرما دیا کہ بعد الله کے حق کے ماں باپ کا حق ہے باپ نے الله کا حق بتایا، الله نے باپ کا ، اور رسول اور مرشد کا حق الله هی کی طرف میں ہے که اسی کے ناثب ہیں ۱۲ موضح ۔
- (۲) اوپر ذکر ہوا تھاکہ کافر اپنی دنیا پر مغرور مفلس مسلمانوں کو ذلیل سمجھکر حضرت سے چاہتے تھے کہ ان کو اپنے پاس نه بٹھاؤ تو هم بیٹھیں اسی پر دو بھائیون کی کہاوت بیان کی اور دنیا کی کہاوت بیان کی اور ابلیس کا خراب ہونا اپنے غرور سے ، اب قصه فرمایا موسی اور خضر کا اللہ کے لوگ اگر بہتر بھی ہوں تو آپ کو کسی سے بہتر نہیں کہتے ۔ رسول نے فرمایا موسی اپنی قدوم میں نصیحت فرمانے تھے ایك شخص نے پوچھا کہ یا موسی علیه السلام تم سے زیادہ بھی کسی کو علم ہے کہا بجھکو معلوم نہیں یہ بات تحقیق تھی پر اللہ کی خوشی تھی کہ یوں کہتے بچھ سے بند ہے اللہ کے بہت ہیں سبکی خبر اسی کو ہے ، تب وحی آئی کہ ایك بندہ ہمارا ہے دو دریا کے ملاپ پاس اسکو علم زیادہ ہے تجھ سے، موسی علیه السلام ہے

وقد كثر فى السور التصدير بذكر حال القرآن فراعه \_ و قال ابن كثير فى البقرة كل سورة افتتحت بالحروف فلا بد ان يذكر فيها الانتصار للقرآن \_

(فائدة) التكرار فى القرآن العزيز انما يكون بقدر مشترك و بقدر مغاير و قلما يكون مكررا محضاً ولو لم يكثر الاول لما سهل تفسير بعضه ببعض ولا توفير مآخذ الاحكام و الفوائد اريد به انه يؤخذ من لفظ حكم ومن لفظ آخر آخر فى موضوع مشترك فيصير كمتن و شرح و الا لكان كمتن صرف و يؤخذ من التكرار الاعتناء و الاهتمام بشان ذلك المضمون كما يقال ذكرت الصلوة ازيد من تسع مائة مرة و الموضح من آخر الزمر -

و يدل القرآن العزيز بما لا يرتبط بعضه ببعض علما وهو ان الامور التى قصر علمنا عن ابدا المناسبة فيها بينها ارتباطات و علائق لا يحيط بعلمها الا علام الغيوب ـ و نظيره الا دون قصورنا عن فهم مناسبات بين احكام الفقه و ان بينها سلسلة و يفهمها المجتهد الفقيه فهى عندنا جزئيات منتشرة و عنده تحت اصل و تلك منضبطة و فى قصص ما غبر عبر و لعل بعض

نے دعاکی کہ بجھکو اسکی ملاقات میسر ہو حکم ہواکہ ایك مچھلی تل کر ساتھ لو تو جہاں مچھلی گم ہو وہاں وہ ملے ١٢ موضح - (٣) قولہ تعالی ﴿ وما علمناہ الشعر وما ینبغی له ﴾ الی قوله ﴿ و یحق القول علی الکفرین ﴾ (ف) جس میں جان ہو یعنی نیك اثر پکڑتا ہو اس کے فائدہ کو اور منکروں پر الزام اتار نے کو ١٢ موضح ہو اس کے فائدہ کو اور منکروں پر الزام اتار نے کو ١٢ موضح (٤) قولہ تعالی ﴿ واذ قال ربك الملائكة انی خالق بشراً من طین ﴾ (ف) ایك یه بھی فرشتوں کی تکرار تھی جو بیان فرمایا ١٢ موضح – ایك یه بھی فرشتوں کی تکرار تھی جو بیان فرمایا ١٢ موضح – ایك یہ بھی فرشتوں کی تکرار تھی جو بیان فرمایا ١٢ موضح – التعلیات التعلی

**华驻飞机**蒙古城

التعلیمات فی القصص و کذا نحو ما فی غایة البرهان ص ٦٦ فکا ته اذ ذاك علی کل حال بیال و المبلغ ایضا کالمتکلم فقیل وما نتیزل واذا کان نزوله علی هیئة غریبة مشتملا علی دعوی کونه من الله فنفس نزوله مقام اعادة دعواه و ذکر صفته ـ

و في نحو ﴿ حافظوا على الصلوات ﴾ انه كالحاتمة لما قبله و الفاصلة عما بعده لان بعض جزئياته منسوخ فختم فيما قبل بهذه الفاصلة ـ

ويراجع فيها تكرر من الخلق و التصوير في القرآن نظم الانفطار وفي ربط آيات إلماعون ما في المعارج و المدثر :

\*\*\*

# سورة الأنبياء

١٣٤ – قوله تعالى ﴿ لُو كَانَ فَيْهِمَا آلِمَةَ إِلَا اللهِ لِفُسَدَتَا ﴾ من الانبياءُ ص' ٣٠٥ ج ٦ اوضح فيه ان إلا لاتستقيم للاستثناء بأزيد بما في كتب

<sup>(</sup>۱) ولا يجوز النصب على الاستشاء لوجهين احدهما انه فاسد فى المعنى و ذلك انك اذا قلت لو جاءنى القوم الا زيداً لقتلتهم كان معناه ان القتل امتنع لكون زيد مع القوم فلو نصب فى الآية لكان المعنى فساد الساوات و الارض امتنع لوجود الله مع الآلهة و فى ذلك اثبات =

النحووبين فساد المعنى ولقد فسرته آية المؤمنون ' ص ٤١٧ ج ٦ ﴿ وَمَا كَانَ معمه من اله اذا لذهب كل إله بما خلق و لعلى العضهم على بعض سبحان الله عما يصفون ﴾

= الاله مع الله واذا رفعت عـلى الوصف لا يلزم مثل ذلك لان المعنى لو كان فيهما غير الله لفسدتا و الوجمه الثاني أن آلهة هنا نكرة و الجمع اذا كان نكرة لم يستثن منه عند جماعة من المحققين لانه لا عموم له محيث يدخل فيـه المستثنى لولا الاستثناء انتهى واجاز ابو العباس المبرد في الا الله ان يكون بدلا لان ما بعد لو غير موجب في المعنى و البدل فى غير الواجب احسن من الوصف وقد امعناه الكلام على هذه المسئلة في شرح التسهيل و قال الاستاذ ابو على الشلوبين في مسئلة سيبويه لو كان معنا رجل الا زيد لغلبنا ان المعنى لوكان معنا رجل مكان زيد لغلبنا فالا بمعنى غير التي بمعنى مكان وقال شيخنا الاستاذ ابو الحسن بن الصائغ لا يصح المعنى عندى الا ان تكون الا في معنى غير الذي يراد بها البدل ای لوکان فیهما آلههٔ عوض واحد ای بدل الواحد الذی هو الله لفسدتا ً وهذا المعنى اراد سيبويه في المسئلة التي جاء بها توطئة ـ انتهى ( البحر ص ۳۰۵ ج ۲ )

(١) ثم نفى اتخاذ الولد وهو ننى استحالة وننى الشريك بقوله ﴿ وَمَا كَانَ مَعُهُ من آله ﴾ اى وما كان معــه شريك فى خلق العالم و اخــتراعهم ولا فى غير ذلك مما يليق به من الصفات العلى فنني الولد تنبيه على من قال الملائكة بنيات الله و نني الشريك في الالوهيـة تنبيه على مر\_ قال الاصنام آلهة و يحتمل ان يراد به ابطال قـول النصاري و الثنوية =

و آية الاسراء' ص ٤٠ ج ٦ ﴿ قُلُ لُو كَانَ مُعَهُ آلِهُةً كَمَا يَقُولُونَ إذا لابتغوا الى ذى العرش سبيلا ، سبحانه و تعالى عما يقولون علوآكبيرًا ﴾

= و من ولد و من إله نني عام يفيد استغراق الجنس ولهذا جاء ﴿ إِذَا لَدُهُبُ كل إله ﴾ ولم يات التركيب اذا لذهب الآله و معنى لذهب أي لانفرد كل إله بخلفه الذي خلق و استبد به و تميز ملك كل واحد عن ملك الآخر وغلب بعضهم بعضا كحال ملوك الدنيا واذا لم يقع الانفراد و النَّفَالُبُ فَاعْلُمُوا انْهُ إِلَّهُ وَاحْدُ وَاذَا لَمْ يَتَقَدَّمُهُ فِي اللَّفْظُ شُرْطُ وَلَا سوال سائل ولا عدة قالوا فالشرط مخذوف تقديره ولوكان معه آلهة و أنما حذف لدلالة قوله ﴿ وماكان معه من اله ﴾ عليه و هذا قول الفرّاء زعم انه اذا جاء بعدها اللام كانت لو وما دخلت عليه محذوفة وقد قررنا تخريجا لها على غير هذا في قوله ﴿ واذا لاتخذوك خليلا ﴾ في سورة الاسراء و الظاهران مافي بما خلق بمعنى الذي و جوز ان تكون مصدرية ( البحر ص ٤١٧ ج ٦ )

(١) ولما ذكر تعالى نسبة الولد اليهم ورد عليهم في ذلك ذكر قولهم انه تعالى معه آلهة ورد عليهم وقرأ ابن كثير و حفص عما يقولون بالياء من تحت و الجمهور بالتاء و معنى ﴿ لابتغوا الى ذى العرش سبيلا ﴾ الى مغالبته و افساد ملكه لانهم شركاءه كما يفعل الملوك بعضهم من بعض وقال هذا المعنى او مثله ابرن جبير و ابو على الفــارسي و النقــاش و المتكلمون ابو المنصور وغيره و على هذا تكون الآية بياناً للتمانع كما في قوله ﴿ لُوكَانَ فِيهِمَا آلِهُ اللَّهِ اللَّهِ لَفُسِدِتًا ﴾ وياتي تفسيرها ان شاء الله تعالى و قال قتادة ما معناه لابتغوا الى التقرب الى ذي العرش =

الوالد التعریض مراد به معناه الحقیق و یشار به الی المعنی الآخر المقصود و قسم الایراد معناه الحقیق بل ضرب مثلا للعنی الذی هو مقصود التعریض فیکون من مجاز التمثیل و منه قول إبراهیم علیه السلام ﴿ بل فعله کبیرهم هذا ﴾ عروس الافراح ص ۲۶۲ ج ٤ -

۱۳۳۹ – قوله تعالى ﴿ وَآنَ هذه امتكم امة واحد و أنا ربكم فاتقون ﴾ ص ٥٨٥ خطابا لجميع الرسل فالذين واحد وكذا قوله تعالى ﴿ إِنّ هذه المتكم امة واحدة و انا ربكم فاعبدون ﴾ ساق هذه الآية ص ٥٨٥ فى خطاب الرسل اجمعين و اوضع فى الموضح ' هناك كون هذه الشريعة خاتمة \_

= و الزلنى لدیه و کانوا یقولون ان الاصنام تقربهم الی الله فاذا علموا انها تحتاج الی الله فقد بطل کونها آلهة و یکون کقوله ﴿ اولئك الذین یدعون یبتغون الی ربهم الوسیلة أیهم اقرب﴾ ( البحر ص ٤٠ ج ٦ ) (۱) هر پیغمبر کے هاتم الله نے جو اس وقت کے لوگوں میں بگاڑ تھا اسکا سنوار فرمایا ہے ، پیچھے لوگوں نے جانا ان کا حکم جدا جدا ہدا ہدا موضح ہے ۔ آخر همار سے پیغمبر صلی الله علیه وسلم کے هاتم سب بگاڑ کا سنوار اکٹھا بتا دیا ۔ آب سب دین مل کر ایك دین هوگیا ۱۲ موضح

φ φ φ φ **φ** φ φ φ φ φ φ φ φ

# سورة الحج

۱۳۷ - قوله تعالى ﴿ يُوم ترونها تذهل كل مرضعة عما ارضعت ﴾ من الحج ان كان عند نفخ الصور فظاهر وان كان بعد البعث كما فى حديث ابى سعيد فكما ذكره الخطيب فى تفسيره عن البقاعى \_

- (۱) وقال البقاعي في المرضعة هي من مات مع ابنها رضيعاً و في ذات الحمل من ماتت حاملاً فان كل احد يقوم على ما مات عليه و هذا اولى فاني في حال كتابتي في هذا المحل حضر عندي سيدي الشيخ عبد الوهاب الشعراني فذكرت له هذين القولين فانشرح صدره لترجيح هذا الثاني ١٢ ( السراج المنير للخطيب الشربيني رحمه الله ص ٤٣٨ ج ٢ )
- (۲) و سألته رضى الله عنه عن مسئلة الغرانيق و قلت هل الصواب مع عياض و من تبعه فى نفسها او مع الحافظ ابن حجر فانه اثبتها (بعده نص كلام الحافظ رحمه الله) فقلت للشيخ رضى الله عنه فما هو الصحيح عندكم فى هذا الموضع الضيق فقال عندكم فى هذا الموضع الضيق فقال رضى الله عنه الصواب فى القصة مع ابن العربى و عياض و من علامية.

و افقها لا مع ابن حجر و قط ما وقع للنبي صلى الله عليه و سلم شئ من مسئلة الغرانيق و آنى لاعجب احيانا من كلام بعض العلماء كهذا الكلام الصادر من ابن حجر و من وافقه فانه لو وقع شئ من ذلك للنبي صلى الله عليه و سلم لارتفعت الثقة بالشريعة وبطل حكم العصمة و صار الرسول كغيره من احاد الناس حيث كان للشيطان سلاطة عليه و على كلامه حتى يزيد فيه مالا يريده الرسول صلى الله عليه وسلم ولا يحبه ولا يرضاه فأى ثقة تبقى في الرسالة مع هذا الامن العظيم الخ ص ١٤٣ م قلت للشيخ رحمه الله و نفعنا به ما الصحيح عندكم في تفسير

قوله تعالى ﴿ وَمَا أُرْسَلْنَا مِنْ قَبِلُكُ مِنْ رُسُولُ وَلَا نِي إِلَّا إِذَا تَمَى الَّقِ الشيطان في امنيته ﴾ وما هو نور الآية التي تشير اليه فقال رضي الله نورها الذي تشير اليه هو ان الله تعالى ما ارسل من رسول ولا بعث نبياً من الانبياء الى امنة من الامم الا و ذلك الرسول يتمنى الايمــان لامته ويحبه لهم ويرغب فيه ويحرص عليه غاية الحرص ويعالجهم عليه اشد المعالجة و من جملتهم في ذلك نبينا صلى الله عليه و سلم الذي قال له الرب سبحانه و تعالى ﴿ فلعلك باخع نفسك على آثارهم إن لم يؤمنوا بهذا الحديث أسفا ﴾ و قال تعالى ﴿ وما أكثر الناس ولو حرصت بمؤمنین ﴾ و قال تعـالی ﴿ أَفَانَتُ تَكُرُهُ النَّاسُ حَتَى يَكُونُوا ا مؤمنين ﴾ الى غير ذلك من الآيات المتضمنة لهذا المعنى ثم الامة تختلف كما قال تعالى ﴿ وَ لَكُنَ اخْتَلْفُوا فَمُنَّهُمْ مِنْ آمِنَ وَمُنَّهُمْ مِنْ كُفُرٍ ﴾ فأما من كفر الخ ، فقد التي اليه الشطان الوساوس القادحة له في الرسالة الموجبة لكغره وكذا المؤمن ايضا لا يخلو من وساويس لانها لازمة للايمان بالغيب في الغالب وانكانت تختلف في الناس بالقلة و الكثرة = و بحسب - 448 -

= و بحسب المتعلقات اذا تقرر هذا فعنى تمنى انه يتمنى الايمان لامته و يحب لهم الحير و الرشد و الصلاح و النجاح فهذا امنية كل رسول و نبى و القاء الشيطان فيها يكون بما يلقيه فى قلوب امه الدعوى من الوساويس الموجبة للكفر بعضهم و يرحم الله المؤمنين فينسخ ذلك من قلوبهم و يحكم فيها الآيات الدالة على الوحدانية و الرسالة و يبتى ذلك عزوجل فى قلوب المنافقين و الكافرين ليفتتنوا به فخرج من هذا ان الوساويس تلتى اولا فى قلوب الفريقين معاً غير انها لا تدوم على المؤمنين و تدوم على المؤمنين و تدوم على الكافرين قلت و هذا التفسير عندى من ابدع ما يسمع و ذلك لا يتبين الا بجلب بعض التفاسير التى قيلت فى الآية ثم ينظر فيا بينها و بين تفسير الشيخ رضى الله عنه فالتفسير الاول ما سبق فى رواية ابن ابى صالح كاتب الليث بن سعد و قد سبق ما فيه من مخالفة العمونية و من مخالفته للعموم الذى فى صدر الآية فانه فسرها بخصوص مسئلة الغرانيق و اللفظ عام فى كل رسول و نى \_

التفسير الثماني قال ابو محمد مكى قال الطبرى تمنى اى حدث نفسه فالقى الشيطان فى حديثه على جهة الحيلة فيقول لو سالت الله ان يغنمك كذا ليتسع المسلمون والله يعلم الصلاح فى غير ذلك فيبطل الله ما يلقى الشيطان و قد نقل الفرا و الكسائى تمنى بمعنى حدث نفسه اه قلت ولا يخنى ما فيه وكيف يصح ان يتحيل الشيطان على النبي صلى الله عليه وسلم وهو صاحب البصيرة الصافية التى يستنير منه الكون كله ثم ما ذكره لا يناسب العموم الذى فى اول الآية ولا التعليل الذى فى آخرها كا لا يخنى و الله تعالى اعلم التفسير الثالث قال البيضاوى الا اذا تمنى اذا زورنى نفسه ما يهول القي الشيطان فى امنيته فى تشهيه ما يوجب =

لما فسره بعضهم بالتلاوة جعل مراده انهم يزيغون به فجعله على شاكلة المحكمات و المتشابهات سوا وهو تفسير حسن وقد احسن ايضا فى البحرا ص ٣٨١ ج ٦

اشتغاله فى الدنيا كما قال عليه السلام و انه ليغان على قلبى فاستغفر الله فى يوم سبعين مرة الى آخر ما ذكره بما لا يناسب سياق الآية ولا تنزيه مقام الرسالة و بالجملة فالتفسير الصحيح للآية هو الذى يوفى بثلاثة امور العموم الذى فى اولها و التعليل الذى فى آخرها و يعطى للرسالة حقها و ليس ذلك بحسب ما وقفت عليه الا فى تفسير الشيخ رضى الله عنه و الله تعالى اعلم ١٢ ( الابريز ص ١٤٤)

(۱) لما ذكر انه تعالى يدفع عن الذين آمنوا و انه تعالى اذن لمؤمنين فى القتال و انهم كانوا اخرجوا من ديارهم و ذكر مسلاة رسوله صلى الله عليه و سلم بتكذيب من تقدم من الامم لانبيائهم وما آل اليه امرهم من الاهلاك اثر التكذيب و بعد الامهال و امره ان ينادى الناسر و يخبرهم انه نذير لهم بعد ان استعجلوا بالعذاب و انه ليس له تقديم العذاب و لا تنياه تاخيره ذكر له تعالى مسلاة ثانبة باعتبار من مضى من الرسل و الانبياء وهو انهم كانوا حريصين على ايمان قومهم متمنين لذلك مثابرين عليه و انه ما منهم احد الا وكان الشيطان يراغمه بترثين الكفر لقومه وبث ذلك اليهم و القائمه فى نفوسهم كما انه صلى انله عليه و سلم كان من احرص الناس على هدى قومه وكان فيهم شياطين كالنضر بن الحادث يلقون لقومه وللوافدين عليه شبها يثبطون بها عن الاسلام و لذلك جا قبل هذه الآية ﴿ و الذين سعوا فى اياتنا معاجزين ﴾ و سعيهم بالقائه الشبه فى قلوب من استمالوه و نسب ذلك الى الشيطان لانه هو المغوى الشبه فى قلوب من استمالوه و نسب ذلك الى الشيطان لانه هو المغوى الحرك

= و المحرك شياطين الانس للاغواء كما قال ﴿ لاغوينهم ﴾ و قيـل ان الشيطان ههنا هو جنس يراد به شياطين الانس و الضمير في امنيته عائد على الشيطان اى فى امنية نفسه اى بسبب امنية نفسه و محذوف التي محـذوف لفهم المعنى وهو الشر و الكفر و مخـالفـة ذلك الرسول او النبي لان الشيطان ليس يلتي الخير و معنى فينسخ الله ما يلتي الشيطان اى يزيل تلك الشبهـة شيئا فشيئا حتى يسلم الناس كما قال ﴿ و رأيت النـاس يدخلون في دين الله أفواجا ﴾ و يحكم الله آياته اي معجزاته يظهرها محكمة لا لبس فيها ليجعل ما يلتي الشيطان من تلك الشبه ... ٠٠٠ و زخارف القول فتنــة لمريض القلب و لقــاسيه و ليعلم من اوتى العلم ان ما تمني الرسول و النبي من هـ داية قومه و ايمــانهم هو الحق و هذه الآية ليس فيها اسناد شئ الى رسول الله صلى الله عليــه و سلم انما تضمنت حالة من كان قبله من الرسل و الانبياء اذا تمنوا وذكر المفسرون في كتبهم ابن عطية و الزمخشري فمن قبلهما و من بعدها ما لا يجوز وقوعـه من آحاد المؤمنين منسوبا الى المعصوم صلوات الله عليـه و اطالوا في ذلك و في تقريره سوالا و جوابا وهي قصة سئل عنهـا الامام محمد بن اسحاق جامع السيرة النبوية فقال هذا من وضع الزنادقة و صنف كتابا فيه \_ و قال الامام الحافظ ابو بكر احمد بن الحسين البيهقي هذه القصة غير ثابتة من جهة النقل و قال ما معناه ان رواتها مطعون عليهم وليس في الصحاح ولا في التصانيف الحديثية شي بما ذكروه فوجب اطراحه و لذلك نزهت كتــابى عن ذكره فيه و العجب من نقل هذا وهم يتلون في كتاب الله تعالى ﴿ و النجم اذا هو اى ، ما ضل صاحبكم وما غو 'ى ، وما ينطق عن الهو 'ى ، إن هو إلا وحي يوحي ﴾=

و قال الله تعالى آمراً لنبيه ﴿ قل ما يكون لى أن ابدله من تلقا نفسى إن أتبع إلا ما يوحى إلى ﴾ و قال تعالى ﴿ ولو تقول علينا بعض الاقاويل ﴾ الآية \_ و قال تعالى ﴿ لولا أن ثبتناك لقد كدت تركن اليهم ﴾ الآية \_ فالتثبيت واقع و المقاربة منفية و قال تعال ﴿ كذلك لنثبت به فوأدك ﴾ و قال تعالى ﴿ سنقرئك فلا تنسى ﴾ و هذه نصوص تشهد بعصمتة واما من جهة المعقول فلا يمكن ذلك لان تجويزه يطرق الى تجويزه في جميع الاحكام و الشريعة فلا يؤمن فيها التبديل و التغيير و استحالة ذلك معلومة ١٢ ( بحر ص ٢٨١ ج ٢)

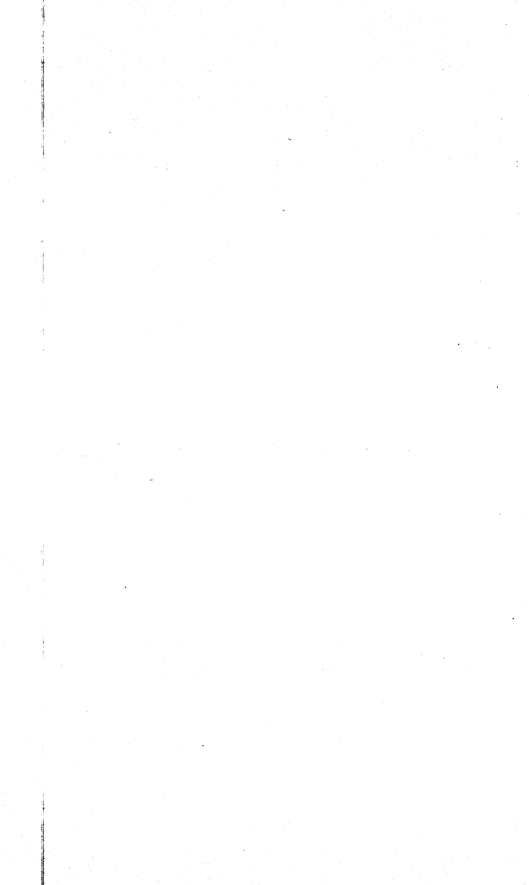
\*\*\*

### سورة المؤمنون

۱۳۹ – قوله تعالى ﴿ فَن ثقلت مواذينه ﴾ من الموضح ص ٢٤٥ بغاية لطف و حكمة البقاء فى البرزخ ص ٢٢٦ و صورة ايصال الشواب الى الاولياء ص ٢٣٤ و ص ٤٦٠ و ص ٤٦٠ و ص ٢٢٩ و العطف على التعليلات ص ٢١٩ و الفرق بين الخلافة و الامامة و الفتوحات ص ٥٣٨ ج ٣ ـ

وقد المنتمون وص ٦٩٥ ومثل ما فى الكشاف من الروم فى الحلالين من ينس \_

<sup>(</sup>۱) ﴿ فَمَن ثَقَلَت مُوازَینَه فَاوَلَئُكُ هُمَ المَفْلَحُونَ ﴾ (اعراف) ف\_ هر شخص کے عمل لکھے جاتے ہیں مُوافق ز کے ، وہی کام ہے کہ صدق اور محبت سے مُوافق حکم کیا اور بر محل کیا تو اس کا وزن بڑھ گیا اور دکھاوے کو اور ریس کو کیا یا مُوافق حکم نه کیا یا ٹھکانے پر نه کیا تو وزن گھٹ گیا۔ آخرت میں وہ کاغذ تولیں گے جس کے نیک کام بھاری ہوے تو برے کام بخشے گئے اور ہلکے ہو ہے تو پکڑا گیا ۱۲ موضح۔



#### سورة النور

١٤١ – قوله تعمالي ﴿ الزانية و الزاني فاجلدوا كل واحمد منهما مائة جلدة ﴾ (نور) و الذي يظهر في حد الزنا انه انما تعرض للجلد صريحا و للرجم ايما في المائدة للترغيب في تقليله حتى ندب تلقينه الرجوع و اعتنى به الشرع و الجلد لا بد منه وكائن الشرع رغب فيه فاعلنـه بخلاف الرجم فاو ما اليه ثم التغريب وكائنه بدل الحبس و الرجم زائدان عليه قد يكونان وقد لا وقد يسقط الرجم بشبهة المحل و الفعل و العقد و دعوى أنها زوجته وان كانت زوجة لغيره وان بدوں بينـة وكذا فى السرقة بدعوى انها ملكه و قد بوب الطحاوي على صور منها و روى وقد ذكره البخاري في الترجمة من الكفالة ان عمر عذر بالجهالة و مع ذلك جلده مائة فجعل الجلد لا بد منه للحصن و ان سقط الرجم بشبهة وكذلك للبكر الجلد متعين و التغريب قـد يكون وقد لا وبيع الامـة بدل من التغريب وعلى هذا الحديث البكر بالبكر جلد مائة و تغريب عام و الثيب بالثيب جلد مائة و الرجم ليس منسوخا و المراد انه لا يخلو الأمر من المذكور ــ

ثم ان التغريب انما يليق بالرجل لا بالمرأة فلها الحبس و بحبسها ينتنى الفاحشة فاستأصل السبب بخلاف حبسه فقد تبقى منها فليست آية النساء

ايضا منسوخة بل بقى بعض فروعها و قوله البكر بالبكر لعل المراد البكر متصلا و معتبراً بالبكر لا زانيا بها حتى يشتمل الصور كلها و اليه يشير لفظ رواية عند الطحاوى و علم بذلك انه لم لم يتعرض فى آية الجلد لقيد الاحصان فانه فكر ما لا بد منه للحصن ايضا وهو الجلد و ترك ما احب تقليله وهو انهم يتهارجون كما فى الفتح و احتيال الدر له و حديث نعان بن بشير عند الطحاوى صححه الحاكم و وافقه الذهبي وهو على ما قلنا ـ و رجم الكتابي على حكم التوراة و بقا حكمها فى حقهم نظيره الاختلاف فى شحوم ذبائحهم لنا وكذا الاختلاف فى نكاح التغليبة و من لحق بهم بعد التحريف و فى هذا العصر بعد نسخ فى نكاح التجوس على نكاح المحارم او التفريق كما راه عمر رضى الله عنه كتابهم و ابقاء المجوس على نكاح المحارم او التفريق كما راه عمر رضى الله عنه

ثم ان قطع الطريق و البغى يرجعان الى قتل النفس و الارتداد الى الكفر الاصلى و ان افترقا فى القتل و القتال و الزنا ايضا يرجع الى اعدام النفس و الحاق الولد بالكفار فى عدم تكفل الحكومة بحفظ انسابهم وكأنهم ليسوا من عالمنا وحمو قوله تعالى ﴿ و الذين لا يدعون مع الله إلها آخر ولا يقتلون النفس التى حرم الله إلا بالحق ولا يزنون ﴾ وهو حديث ابى داؤد من وطى السبايا كيف يورثه وهو لا يحل له وكيف يستخدمه وهو لا يحل له و عليه حديثه الآخر من الرجل يتزوج المرأة فيجدها حبلى و الولد عبد لك و كان ولد الامة كالعدم عندهم لا يحمى الزمار ولا يقاتل كا فى قصة عنترة بن شداد ـ

ثم الحرية و العقل و البلوغ فى الاحصان ظاهر و اما الاسلام فلان اكثر الحدود لم يجروها على غيرهم اذا كانت من حقوق الله و اهل الكتاب — ٣٤٣ —

محصنون فى ما شاركونا فيـه كالنكاح و العفة بخِلاف الملة فهم محصنون فى حقها لا فى حقنا ـ

فائدة : قوله صلى الله عليه وسلم لا ادرى الحدود كفارة ام لا، اصرح ما يعارضه في الكنز من ص ٢٥ ج ١ من حديث عمرو بن شعيب عن ابيه عن جده و ص ٨٠ ج ٣ فمن فعل من ذلك شيئا فاقيم عليه حده فهو كفارة له وادون منه ما فيه من ص ٨٦ ج ١ فمن اصاب منكم حدا فعجلت له العقوبة و في لفظ عقوبته فهو كفارة اذ يحتمل ان يريد به جريمة غير الحد المعروف في الفقه كما عند البخاري ص ١٠٠٨ فياه رجل فقال يا رسول الله اني اصبت حداً فأقه على قال اليس قد صليت معنا فان الله قد غفرلك حدك و كما قبل في حديث ص ١٠١٧ منه لا عقوبة فوق عشر ضربات الا في حد من حدود الله \_

ثم فى الكنز من ص ٢٥ج ١ و من انتقص منهن شيئا فادركه الله فى الدنياكان عقوبته وهو فى المستدرك ايضا من تفسير الانعام و العقوبة غير الكفارة ولا ينافيها و انما حسن ترتيبه على الانتقاص لا على الاصابة و عند البخارى و من اصاب من ذلك شيئا فا خد به فى الدنيا فهو كفارة له و طهور آه من ص ١٠٠٤-

وظاهر الادراك و الاخذ انه من حيث لا يدرى ساويا و ذلك في المصائب ظاهر و في الحدود لانه كان يكتم موجباتها فأخذ على رغمه و الظاهر ان الحديث جاءعاما ايضا و خاصا ايضا اخذ بالعموم مرة وسحباله عليه و مرة لا ادرى لانه لم يكن عنده صلى الله عليه و سلم دليل خصوصى

و المسألة ظنية و فى المصائب لا وجه غير الكفارة اذ لم يظهر له سببها بخلاف الحدود و قوله تعالى فى المائدة ﴿ فَمَن تصدق به فهو كفارة له ﴾ فسره فى الكمالين تبعا للكشاف و غيره ان من عنى له فهو كفارة اى للجانى وهو الظاهر لا ما ذكره فى الجلالين فلم يذكر فى القصاص كفارة وأ وهم بالمفهوم المخالف و قال فى النساء ﴿ إلا ان يصدقوا ﴾ وقد يقال انه لترغيب العافى فيكون كفارة لجرائمه السابقة و قد يقال انه لدفع توهم انه لا يكفر عن الجانى فى صورة العفو و انما يكون فضلا للعافى فذكر انه من حقوق العباد يجرى فيه العفو و المتبادر انه كفارة لمن جى –

و الذي يظهر انه صلى الله عليه و سلم لم ينزل عليه في خصوص الحدود شي وكونها كفارة بأسمها وقد نص عليها القرآن ولم يذكر كونها كفارة فبقيت المسألة مبهمة كما في كون تبع مؤمنا وكون ذي القرنين نبيا كي خديث لا ادرى عند الحاكم مع كون الثلاثة في القرآن وهو وجه تخصيصها بالذكر و انما اراد صلى الله عليه و سلم بتعجيل العقوبة و الاخذ في الدنيا امرا اعم فهو معلوم من حيث العموم لا من حيث الخصوص و نظيره مسألة الحر عند البخاري من ص ٢١٩ وسئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن مسئلة الحر فقال ما انزل على فيها شي الا هذه الآية الجامعة الفاذة في مسئلة الحر فقال ما انزل على فيها شي الا هذه الآية الجامعة الفاذة في نعمل مثقال ذرة خيراً يره ﴾ و ايضا الافتراء و البهت ليس فيه حد و في الكنز من ص ٨٢ ج ١ و لا يعضه بعضا معضا ـ

ثم انه قد ورد كذلك فى عموم الذنوب كما فى الفتح من رواية الترمذى و صححه الحاكم من اصاب ذنبا فعوقب به فى الدنيا فانه اكرم من الترمذى و صححه الحاكم من اصاب ذنبا فعوقب به فى الدنيا فانه اكرم من الترمذى و صححه الحاكم من الترمذي و صححه الحاكم من الترمذي و صححه الحاكم الترمذي و صححه الترمذي و صحح

ان يثنى العقوبة على عبده فى الآخرة وقوله فى عدم ارادة المصائب الدنيوية انها لا تنافى الستر فمع اصابة بالمصائب الدنيوية هو مستور عليه اذ لا يظهر تفضيحه معها ولا منافاة بين الستر و الاصابة بها ظم اريد بالستر عدم الاصابة مع عدم المنافاة بين وجوديهما ولم عبر بالستر عن عدمها و الجواب ان الستر عدم التفضيح مع الاصابة بها لا عدمها رأسا او اعم او التجاوز يعنى مع ان فى السياق معادلة و مقابلة فى صورة الستر لا ينبغى ان يصاب بشى رعاية للقابلة فى سياق الحديث \_ و انت تعلم ان المراد بالستر عدم التفضيح وهو عند الحفظ ايضا كذلك لكن اراد مع ذلك عدم التفضيح بعدم العقاب فى الدنيا و لعل الحنفية انما قالوا انها ليست موضوعة لها ثم اختلط الام على المتأخرين كا فى السواك \_

و فرق معنوى فى العموم و الخصوص ان فى الحصوص يجزم بكون الحدود كفارة و انها كفارة كاملة و انها لعلها موضوعة لذلك بخلاف العموم فانها على ذلك كسائر نظائرها من المصائب كفارة فى الجملة و دل هذا على ان العموم ظى و انه يتمسك به اذا لم يكن هناك خصوص و قد يكون قطعيا فيا علم ارادة العموم كحديث اصاب كل عبد الله صالح و كالنذر و اليمين و البيعة عما يذم فيه الرجوع بعد القول فيتمسك فيه باللفظ او العهد مع احد او الدعاء عما فيه معاملة مع الغير او الامر بيده ــ

ثم ان حدیث عمرو بن شعیب عن ابیه عن جده ذکره فی الفتح عن تاریخ ابن ابی حثیمة و قال رجاله ثقات ولم یذکر لفظه الخاص و احاله علی نحو حدیث عبادة ـ

و اذن فلفظه مضطرب و الذي مرعن الكنز عزاه لابن عدى أيضا وهو ينقل غرائب الراوى على طريقته و في عامة الالفاظ في الكنز ليس فيها اقامة الحد و في بعضها التصريح بانه ليلة العقبة ولم تكن الحدود يومئذ و انه كبيعة النساء كان مشبها بها و المراد الاخذ في الدنيا بكل ما اخذ به فى عامـة الالفاظ فليس عاما و خاصاً بل كلا و جزءاً و يحتمل فى ان اقىم عليه حده ما اصابه من الله او اقيم عليه مع ما اصابه سماويا ولا بد ان يكون الله اراد ذلك و ذلك فما لم يشرعه ظاهراً بل خفياً تكوينا على الغيصلة الالهية فلو صرح باقامة الحد فات العموم المقصود و انه ليس العقاب كله الى الآخرة و مصائب الدنيا سدى و لعل الغرض ان كل ما يصيبه فى الدنيا كفارة ولكن من هـذه الجريمـة لا ان الحدود لم يذهب سدى وما اخذناه بالحد كذلك لان الحكومة لها الاخذ لا يخني وجهه بخلاف المصائب من حيث لا يدرى-و بالجملة ينبغي ان يوخذ بالعموم كما عنــد البخارى وغيره فليس عاما مبهما و خاصاً مفسراً بل كحـيث النقصّان في الصلوة فان اصابوا فلكم ولهم و ان اخطأوا فلكم وعليهم من انتشار الفاظه فى الوقت وغيره و الاعتماد على العموم اذًا كان مقصوداً و مراداً و صادقاً اخذا بالارجح فى الاسناد و المتن وما عند الطحاوى من السرقة من استتابة السارق فهو و ان كان محتملا للستقبل لكن الاستغفار فيه أنما يناسب الماضي وكذا التوبة في قصة الغامدية وما غر الاسلى على الماضي ـ

الزانى لا ينكح إلا زانية أو مشركة ﴾ قد يقال ﴿ الزانى لا ينكح إلا زانية أو مشركة ﴾ قد يقال اله فى غير المسلمين لقوله بعد ﴿ و حرم ذلك على المؤمنين ﴾ فهذان غير المؤمنين ﴾ والمراد - ٣٤٦ —

و المراد بالزانية و المشركة تغاير هذين الوصفين و اعتبارهما مستقلا في العرف و الشاهد لا تباين الموصوف وقد يقال أنه عبر عن غير الزاني بالمؤمن تفظيعاً للزنا ثم المراد بالزاني المعتباد لذلك و اما قوله فيها قبل ﴿ الزانيبة و الزاني فاجلدواكل واحد منهما ﴾ فلما جرى الحد عليهما هناك انقضي الاس وكيف و الحدود كفارة و يبقى الاحصان بعد اللعــان و آنما قرن بينهما على عادة القرآن العزيز اذا نزل اشياء في وقائع متغايرة ضم بعدها بعضها الى بعض بأدنى مناسبة كما فى الموضح ص ٧٠٩ ج ١٣ و اذن فقوله لا ينكح حجر على الخبيث ان ينكح طيبة و نهيي و خبر عن النهيي او خبر عن العـادة و لذا نكر في ﴿ إِلَّا زَانِيةً ﴾ ليدل انها ليست معينة بل آية كانت و انما لم يقل الزاني او المشرك آه لان الآية ليست مسوقة لبيان عدم الجواز بين المسلم وغيره وآنما المراد بيأن مسئلة الزانى ثم سوى الزانيـة بالمشركة تشنيعا و تفظيعاً وكانه لم يكن يوجد الزانى اذ ذلك الا فى غير المسلمين وان حدث بعد ذلك متله فبني التعبير على الوقتين فلم يذكر في هــذه الآية من حدّ ولم يفصح بكون المتعود لذلك من المسلمين اذ هو مستأصل في نظر الشرع فلا يتعرض لتفاصيل احكامه في البقاء بحيث يوهم بقاءه و تصوره ، ثم ظهر ان المراد ﴿ أو مشركة ﴾ اى ان كان الزاني مشركا و انما لم يفصح بالقيد لانه لا يريد الا بيان حكم الزنا اعم من ال يكون من مشرك فاوماً للتعميم ولم يجعل الكلام مسوقاً له و هذا من بدائع النظم و قال ﴿ الزانية و الزاني ﴾ آه \_ ليدل على انه منهما واقعة تدخل تحت الحكم بالشهادة و قال فيما بعد ﴿ الزاني ﴾ آه ـ لى من اشتهر به وان لم يشهد عليه ولذا لم يعطف وكان الامر ان اجتمعا

فيها فاما لهذا و اما لذا لكن عند ابى داؤد لا ينكح الزانى المجلود إلا مثله مع ان الزانى فى العرف لا يقال إلا للتعود و من حمل النكاح على الوطئ فالوجه ان لا ينكح الا ان يطا على حد « تحية بينهم ضرب وجيع ، لان الزانى لا يقتصر على النكاح و انما مقصوده الوطئ فنكاحه و طئ و قد صح عن ابن عباس رضى الله عنه ان المراد بالنكاح الوطئ ، كما عند ابن كثير قال و هذه الآية كقوله تعالى ﴿ محصنات غير مسافحات ولا متخذات أخذان ﴾ و قوله ﴿ محصنين غير مسافين ولا متخذات ﴾

ثم قوله و حرم ذلك اى النكاح على نية تسليم تلك العادة ﴿ الحبيئات للخبيئين و الطيبات للطيبين ﴾ و قيل و قال اى وصل الى درجة الحرمة بخلاف ما قبله كما في الموضح ان الاشارة الى الجملة الثانية فقيط لان كون الزانية تحت عفيف ديائة بخلاف مؤدى الاولى و ذكر المشركة دليل على ان المراد مثل قصة عناق لامن حد وكيف ترى الامر فى الغامدية وما تعلم فى حديث لو كنت راجماً احداً بغير بينة لرجمت فلانة عند ابن ماجه و غيره و اثبات العادة من حيث الحكم مشكل و حمله فى روح المعانى على ما قبل الحديبية عند ما كان نكاح المشركة جائزاً -

ثم ان المسوق له هو قوله و حرم ذلك لا قوله ﴿ الزانى ﴾ آه - و انما المراد به و دعه على حاله لا تشريع له و التشريع بالحجر انما هو للعفيفة و العفيف ولو كان تشريعا او هم تصوره فى الاسلام فاستأصله بقوله ﴿ وحرم ذلك على المؤمنين ﴾ ثم ان الحرمة تجامع الصحة ولم ارلفظا فى العربية ترادف عرفنا فى الهند الذى نعبر عنه ب هونا و كذا فى الفارسية درست شد و رواشد عرفنا فى الهند الذى نعبر عنه ب هونا و كذا فى الفارسية درست شد و رواشد

ولا يقولون نماز شد فقط ـ ثم ان الصحة لا تدخل فى النص من حيث النطق و أنما فيه اعدام النكاح و استيصاله نعم بحث اجتهادى ـ

الا ما ظهر منها ﴾ ص الدين زينتهن إلا ما ظهر منها ﴾ ص الدينة ما تكسبه لا الوجه و الكفان ﴿ وليضربن بخمرهن على جيوبهن ﴾ الى من فوق الراس الى تحت الذقن و الالم يسم خمارا و لقوله ﴿ يدنين عليهن من جلابيبهن ﴾ ثم قال ص ٩٩٥ ﴿ ولا يضربن بارجلهن ليعلم ما يخفين من زينتهن ﴾ فعلم ما الزينة و قوله ﴿ إلا ما ظهر منها ﴾ استتنا منقطع لا يريد انهن يبدينه بل بذا هو بنفسه و راجع حاشية جامع البيان ص ٣٠٨ و ابن كثير ﴿ ص ٨٠ ح ٧ و الاكليل ص ٣٣٤ و الجلباب

(۱) وقوله تعالى ﴿ ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها ﴾ اى ولا يظهرن شيئا من الزنية للاجانب الا مالا يمكن اخفاء قال ابن مسعود رضى الله عنه كالرداء و الثياب يعنى على ماكان يتعاطاه نساء العرب من المقنعة التي تجلل ثيابها وما يبدو من اسافل الثياب فلا حرج عليها فيه لان هذا لا يمكنها اخفاءه و نظرة فى زى النساء من ازارها مما لا يمكن اخفاءه و قال بقول ابن مسعود الحسن و ابن سيرين و ابو الجوزى و ابراهيم النخعى و غيرهم و قال الاعش عن سعيد بن جبير عن ابن عباس رضى الله عنه ﴿ ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها ﴾ قال وجهها و كفيها و الحاتم و روى عن ابن عر و عطاء و عكرمة و سعيد بن جبير و ابى الشعثاء و الصحاك و ابراهيم النخمى و غيرهم نحو ذلك بن جبير و ابى الشعثاء و الصحاك و ابراهيم النخمى و غيرهم نحو ذلك و يحتمل ان يكون تقسيراً للزينة التى نهين عن ابدائها كما قال ابو اسحاق السبيعى عن ابى الاخوص عن عبد الله قال فى قوله ﴿ ولا يبدين عن الدائها كما قال ابو اسحاق السبيعى عن ابى الاخوص عن عبد الله قال فى قوله ﴿ ولا يبدين عن الدائها كما قال ابو اسحاق السبيعى عن ابى الاخوص عن عبد الله قال فى قوله ﴿ ولا يبدين عن الدائها كما قال ابو اسحاق السبيعى عن ابى الاخوص عن عبد الله قال فى قوله ﴿ ولا يبدين عن الدائها كما قال به يه الله عن الدائها كما قال به يه الدين عن ابدائها كما قال ابو اسحاق السبيعى عن ابى الاخوص عن عبد الله قال فى قوله ﴿ ولا يبدين عن ابدائها كما قال به يه الله عن ابدائها كما قال فى قوله ﴿ ولا يبدين عن ابدائها كما قال فى قوله ﴿ ولا يبدين عن ابدائها كما قال فى قوله ﴿ ولا يبدين عن ابدائها كما قال فى قوله ﴿ ولا يبدين عن ابدائها كما قال فى قوله ﴿ ولا يبدين عن ابدائها كما قال فى قوله ﴿ ولا يبدين عن ابدائها كما قال فى قوله ﴿ ولا يبدين عن ابدائها كما ولا يبدين عن ابدائها كما قال فى قوله ﴿ ولا يبدين عن ابدائها كما ولا يبدين عن ابدائها كما ولا يبدين عن ابدائه الماهم ولا يبدين عن ابدائه المائه ولمائه ولمائ

عند الخروج من البيت كما عنده ص ١٣٤ ج ٨ بخلاف الخار عنده في من البيت كما عنده لله من حرم زينة الله التي أخرج لعباده

= زينتهن ﴾ الزينة القرط و الدملوج و الخلخـال و القلادة و في رواية عنه بهذا الاسناد قال الزينة زينتان فزينة لا يراها الا الزوج الخاتم و السوار و زينة يراها الاجانب وهي الظاهر من الثياب و قال الزهري لا يبدين لهولا الذين سمى الله بمن لا يحل له الا الاسورة و الاخرة و الاقرطة من غير حسر و اما عامة الناس فلا يبدو منها الا الحواتم وقال مالك عن الزهري الا ما ظهر منها الحاتم و الحلخال و يحتمل ان ابن عباس و من تابعــه ارادوا تفسير ما ظهر منهــا بالوجه و الكفين وهندا هو المشهور عند الجهور ويستأنس له بالحديث الذي رواه ابو داؤد في سننه حدثنا يعقوب بن كعب الانطاكي و مؤمل بن الفضل الجواني قالا ثنا الوليد عن سعيد بن بشير عن قتادة عن خالد بن دريك عن عائشة ان اسماء بنت ابي بكر دخلت على النبي صلى الله عليه و سلم وعليها ثيباب رقاق فاعرض عنها و قال يا اسماء إن المراة اذا بلغث المحيض لم يصلح ان يرى منها الا هذا و اشار الى وجهه وكفيه لكن قال ابو داؤد و ابو حاتم الرازي هو مرسل خالد بن دریك لم یسمم من عائشة رضي الله عنها و الله اعلم ( ابن كثير ص ٨٠ج ٧ ) (١) قال على بن ابي طلحة عن ابن عباس رضي الله عنه امر الله نسآ المؤمنين اذا خرجن من يبوتهن في حاجة ان يغطين وجوههن من فوق ووسهن بالجلابيب ويبدين عينا واحداً ١٢ ( ابن كثير ص ١٣٤ج ٨ ) (٢) قوله تعالى ﴿ و ليضربن بخمرهن على جيوبهن ﴾ يعنى المقانع يعمل ==

ـ لحا ضيقات ضاربات على صدورهن لتوارى ما تحتها من صدورها و تراثبها ليخالفن شعار نسآ اهل الجاهلية فانهن لم يكن يفعلن ذلك بل كانت المراة منهن تمر بين الرجال مسفحة يصدورها لا يواريه شئي و ربما اظهرت عنقها و ذوائب شعرها و اقرطة اذ انها فامر الله المؤمنات أن يسترن في هيآتهن و احوالهن كما قال تعالى ﴿ 'يايها النبي قل لازواجك و بناتك و نسآ المؤمنين يدنين عليهن من جلابيبهن ذلك أدنى' أن لا يعرفن فلا يؤذين ﴾ و قال في هذه الآية الكريمة ﴿ وليضربن بخمرهن على جيوبهن﴾ و الخر جمع خمار وهو ما يخمر به اى يغطى به الرأس وهو التي تسميها النَّاس المقانع ، قال سعيد بن جبير ﴿ وليضربن ﴾ و لیشددن بخمرهن علی جیوبهن یعنی علی النحر و الصدر فلا بری منه شي و قال البخاري حدثنا احمد بن شبيب حدثنا ابي عن يونس عن ابن شهاب عن عروة عن عائشة رضي الله عنه قالت يرحم الله نسـآء المهاجـرات الاول 🗘 انزل الله ﴿ وليضربن بخمرهن على جيوبهن ﴾ شققن وطهن فاختمرن به و قال ايضا حدثنا ابو نعيم حدثنا ابراهيم بن نافع عن الحسن بن مسلم عن صفية بنت شيبة ان عائشة رضى الله عنها كانت تقول لما نزلت هذه الآية ﴿ وليضربن بخمرهن على جيوبهن ﴾ اخذن ازرهن فشققنها من قبل الحـواشي فاختمرن بها وقال ابن ابي حاتم حدثنا ابي حدثن احمد بن عبد الله بن يونس حدثى الزنجى ابن خالد حدثنا عبد للله بن عثمان بن حيثم عن صفية بنت شيبة قالت بينا نجن عند عائشة رضي الله عنها قالت فذكرنا نساء قريش و فضلهن فقالت عائشية ان لنساء ريش لفضلا و انى و الله ما رايت افضل من نساء الانصار اشد تصديقا لكتاب الله ولا ايمانا بالتنزيل لقد انزلت =

والطبيات من الرزق ﴾ وهذا الاستثناء لما يكون بغير ارادة مما هو بارادة كقوله ﴿ وما كان لمؤمن أن يقتل مؤمنا إلا خطأ ﴾ ويحتمل ايضا ان يكون قوله ﴿ ولا يبدين زينتهن إلا لبعولتهن ﴾ آه ـ استينافا بما قبله باعادة المستثنى منه و المستثنى كليهما و قال بنحوه فى الاحزاب و ان كان سياقه فى امهات المؤمنين و فى تفسير سورة النور لابن تيمية انهن بعد ما اختمرن امرن بادنا الجلابيب و الخار و الجلباب لا يريد بهما كونهما متعدداً و ان كانا فى الواقع كذلك بل يريد تحصيل هذين المقصدين اى ستر الجيب و الادناء و ان حصلا بثوب واحد فذكر الخار و الجلباب اتفاق لا قصدى ـ و قوله ﴿ ذلك أذنى أن يعرفن فلا يوذين ﴾ عند الخروج من البيت و دل قوله ﴿ ذلك أذنى أن يعرفن فلا يوذين ﴾ عند الخروج من البيت و دل قوله ﴿ من ورا محاب ﴾ انه حجاب شخص ـ ثم ان ادنا الجلباب سياقه فى غرض المرقة فلا يوذين مخلاف ضرب الخار فانه لغرض الستر فتغايرا و ايضا الادنا وائد غلى ضرب الخار \_

و في حديث اتيان النساء في المساجد للصلوة متلفعات ولا يعرفهن

احد هذه المعرفة انها من هي و هذا ايضا مطلؤب كما ان المعرفة في قول الله تعالى ص ٧٢٣ ﴿ ذلك أَدْنِي أَنْ يَعْرَفْنَ فَلَا يُؤْذِينَ ﴾ على شاكلة اخراي مطلوبة ـ

﴿ ذلك أدنى أن يعرفن ) ص ٢٥٠ ج ٧ لتسترهن بالعفة فلا يتعرض لهن لا أن يعرفن انهن حرائر حتى يلزم ان يتعرضوا للاما وقد يقال ان السياق في نفس الزين هل يجوز ابدائها لا فى الاعضاة و أن استنبط حكمها ايضا والحاجة ماسة الى الاول ايضا ﴿ ولا يبدين زينتهن ﴾ ص ٤٤٤ ج ٦ و ذكر الزينة دون مواضعها مبالغة فى الامر بالتصون و التستر لان هذه الزين واقعة على مواضع من الجسد لا يحل النظر اليها لغير هؤلا وهى الساق و العضد و العنق و الراس و الصدر و الآذان فنهى عن ابدا الزين نفسها ليعلم ان النظر لا يحل اليها لملابستها تلك المواقع بدليل النظر اليها غير ملابسة لها ـ

(فائدة) جلباب در آیت حجاب باعتبار تعامل مخصوص بحالت خروج از بیت بوده باشد چنانچه از حدیث عیدین پیدا است بخلاف خمار و ضرب آن برجیوب که در حالت خروج نبود و همچنین امر غض بصر محالت بروز است ـ

<sup>(</sup>۱) ﴿ ذَلَكَ أَدَنَى أَنْ يَعْرِفْنَ ﴾ لتسترهن بالعفة فلا يتعرضن لهن ولا يلقين بما يكرهن لان المرأة اذاكانت فى غاية التستر و الانصام لم يقدم عليها بخلاف المتبرجة فانها مطموع فيها ١٢ ( بحر محيط ص ٢٥٠ ج ٧ )

## اشعار في حجاب الجاهلية

| فاليــوم حــين برزن للنظــار | قد كن يخبــان الوجوه تسترا   |
|------------------------------|------------------------------|
| يخلن اما و الا مــا حــرائر  | و نسوتكم فى الروع باد وجوهها |
| وراد حواشيها مشاكهة الدم     | علون بانماط عتــاق وكلــة    |
| و القين الوصــاوص للعيــون   | ارين محـاسنا وكتمن اخري      |
| زوج عليه ڪلة و قرامهــا      | من كل محفوف يظل عصيـه        |

\*\*\*

# سورة الفرقان

١٤٤ – قوله تعالى ﴿قل ما يعبؤبكم ربى لولا دعائكم فقد كذبتم ﴾ فسره فى الكشاف بان معنى فقد كذبتم اى لم تفعلوا الدعا وكذا فسره قوله ﴿ وما كان الله معذبهم وهم يستغفرون ﴾ على ننى الاستغفار بخلاف ما فى الجلالين ــ

s er kilk kings.

# سورة النمل

١٤٥ — قوله تعـالى ﴿ إِنْكَ لَا تَسْمَعُ الْمُونَىٰ ﴾ و قلت ــــه قد صح فيه لنا الآثار في الكتب لا يسمعون ولا يصغون للادب كما تقرر في الاذهان من عطب كمرقد فيه تشبيه لمطلب به يشبه للتقرير في نوب نعم باطــراف يبــدو كمقتضب صلوتهم وكذكر الرب من رغب فوجه السمع للافعـال من ارب ولو يكون اننز اعب فمر. عجب نزول رب على العرش استوى فهب تدوم تبقى بها للسجــدة العجب كعين حامية للناظر الارب اذا هدى السمع او عقل لمطلب فتلك جـــرى طــلوع نحــوه اجب و الشمس قد طلعت من بين ما سحب

سماع موتى كلام الخلـق قاطبـــة وآية النـــفي في نني انتفاعهـم فوضح الامر بالمعروف عندهم و انه ليس رکن ثم عنـــدهم و ذلك الامر نفس الامر في نظر وما لذاك كلام مفــرر نسقــا و قد يقال حيوه الخلق في شغل و تلك بعد حبوة الاصل آتسة وكل عرف اذا ماكان عن لطف كسجدة الشمس والاظلال ثم يلي وقمد يراد بجرى الشمس حالتها و جریها مثل جری الماء من شبه و ليس يخرق عند الغيب ظاهره و أهل عرف أذا للهيأة أصطلحوا كصخرة رفعت في هجرة سردت

و ذكر فى فاطر ان المراد بقوله ﴿ وما انت بمسمع من فى القبور ﴾ هم الاجساد لا الارواح و يؤيده حديث ابن حبان فى اعلام الموفقين من عذاب القبر ـ

0000000000000000

#### سورة القصص

١٤٦ – قوله تعالى ﴿ وَ لَمَا وَرَدُ مَا مُدَيِّنَ ﴾ كما الفلاة ـ

• • • • • • • • • • • • • •

#### سورة العنكبوت

العنكبوت شرحه ذهبت النبوة و بقيت المبشرات فلا رسول بعدى ولا نبى العنكبوت شرحه ذهبت النبوة و بقيت المبشرات فلا رسول بعدى ولا نبى و لكن رسول الله و خاتم النبيين و كذا قوله تعالى ﴿ و من اظلم بمن افتراى على الله كذبا أو قال اوحى إلى ولم يوح اليه شي و من قال سانزل مثل ما أنزل الله ﴾ شرحه حديث ثلاثين دجالا ـ

الكشاف و انما قال و لذكر الله اكبر ﴾ من العنكبوت \_ قال فى الكشاف و انما قال و لذكر الله ليستقل بالتعليل كا نه قال و للصلوة اكبر لانها ذكر الله \_

\*\*\*

# سورة الروم

۱۶۹ – قوله تعالى ﴿ يعلمون ظاهراً من الحيوة الدنيا ﴾ ص١٣٣ و ٦٨٣ من الموضح فسره فى الكشاف بما يفيد ـ

- (۱) ﴿ یعلمون ظاہراً ﴾ الآیة ۔ (ف) یعنی ظاہر دنیا میں جسکا غلبہ دیکھیں کہیں اللہ اسی سے خ ش ہے ۱۲ موضح ـ
- (۲) قوله ﴿ يعلمون ﴾ بدل من قوله ﴿ لا يعلمون ﴾ و فى هذا الابدال من النكتة انه ابدله منه و جعله بحيث يقوم مقامه و يسد مسده ليعلمك انه لا فرق بين عدم العلم الذى هو الجهل و بين وجود العلم الذى لا يتجاوز الدنيا و قوله ﴿ ظاهراً من الحيو'ة الدنيا ﴾ يفيد ان للدنيا ظاهراً و باطنا فظاهرها ما يعرفه الجهال من التمتع بزخارفها و التنعم بملاذها و باطنها و حقيقتها انها مجاز الى الآخره يتزود منها اليها بالطاعة و الاعمال الصالحة و فى تنكير الظاهر انهم لا يعلمون الا ظاهراً واحداً من جملة الظواهر ١٢ (كشاف ص ١٨٥ ج ٢)

• ١٥٠ – قوله تعالى ﴿أُولَمْ يَتَفَكَّرُوا فَى انفسهم مَا خَلَقَ الله السَّمَاوُاتُ وَ الاَرْضُ وَمَا يَنْهُمَا إِلَّا بَالْحَسَقُ وَ اجْلُ مَسْمَى ﴾ ص ٢٨٦ من الموضح فه حدوثها و فنائها ـ

0 **0** \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$

#### سورة لقإن

101 – قوله تعالى ﴿ و فصاله فى عامين ﴾ من لقان ص ١٨٧ ج ٧ و اجمعوا على اعتبار العامين فى مدّة الرضاع فى باب الاحكام و النفات و اما فى تحريم اللبن فى الرضاع فخلاف مذكور فى الفقه ـ و مثله فى الاحقاف و قال من البقرة ص ٢١٢ج ٢ و قال غيره ذكر الحولين ليس على التوقيت الواجب و أنما هو لقطع المشاجرة بين الوالدين و جمهور الفقها على انه يجوز الزيادة و النقصان اذا رأيا ذلك ـ

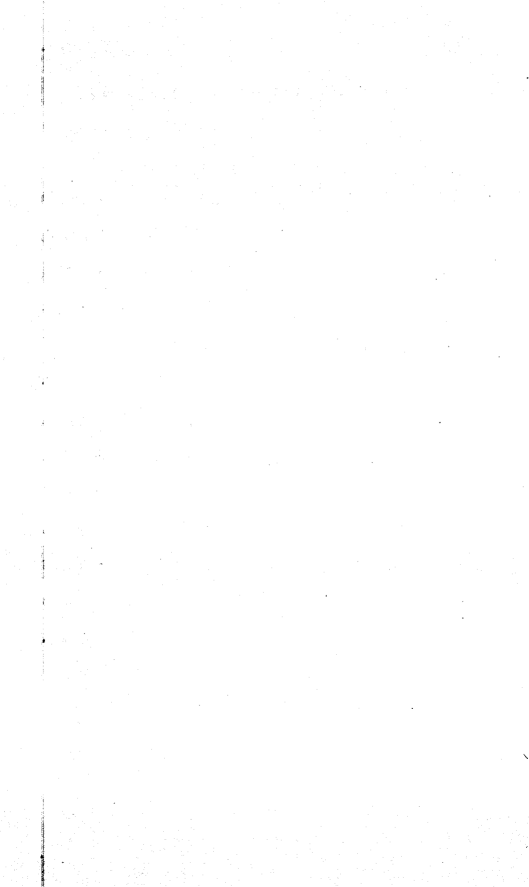
(۱) قوله (اولم یتفکروا) الآیة ۔ (ف) یعنی هر چیزکو ایك ابتدا اور انتہا ہے۔ انسان حیوان درخت کو تو نظر آتا ہے ۔ آسمان میں هر گردشکی ایك مدت ہے مہینے میں یا برس یا بارہ برس پر ختم ہے جو هر چیز میں صفت ہے سو سارے جہان میں ہے اپنے وقت پر اسکو فنا ہے ۔ پھر یه ابتدا انتہا کھیل نہیں ، کچھ اس سے منظور ہے ، وهی آخرت میں نظر آئیگا ۱۲ موضح ۔

و قال ص ٢١٧ ج ٢ و اما بعد تمامها فمن دعا الى الفصل فله ذلك الا ان يلحق المولود بذلك ضرر يكون ذلك توسعة بعد التحديد ـ

لما كان بين الواقع من مدة الحمل و عدم لحوق الضرر بالفطام و بين الحكم الشرعى ههنا عموم و خصوص وجهى فحدد الامر بالوسط و اجيز الزيادة و النقصان فلا يرد لم خص مدة الحمل اقلها فى الاحقاف بالذكر مع انها قليل فى الوقوع و ذلك لانها قد تظهر فى بعض الاحكام و ههنا قد اختلط الامر فى الواقع و الحكم فذكر شيئا فى الجملة منها ـ

واعلم ان السياق في لقان و الاحقاف ليس في بيان الحكم بل لبيان الواقع و هو دائر وكيف يبني الواقع في العالم على ما شرعه بعد فبني الامر على الجملة بخلاف البقرة فسياقها في الحكم و قد اشكل الامر على ابن عباس في ﴿ وحمله و فصاله ثلاثون شهراً ﴾ فجعل ما زاد في الجمل نقصه من الفصال و الامر انه على الجملة لا غير ولو اراد في البقرة الفصال قبل الحولين لكان التقييد به لازما و قد نقل عنه ههنا انه بعد الحولين ايضاً فالحولان نصب شرعي وسط قد يتخلف الواقع عنه فتعرض له في قوله ﴿ فان ارادا فصالا عن تراض منها و تشاور فلا جناح عليها ﴾ ولم يقل و ان ليشمل ما بعد الحولين ايضاً -

• • • • • • • • • • • • •



#### سورة السجدة

اليه فى يوم كان مقداره الف سنة ﴾ ص ٢٠٤ ـ فهذا كما فى الكشاف يوم كان مقداره الف سنة ﴾ ص ٢٠٤ ـ فهذا كما فى الكشاف يوم عروج الامر وما فى المعارج ﴿ تعرج الملائكة و الروح اليه فى يوم كان مقداره خسين الف سنة ﴾ فى عروج الملائكة و الروح وكائه عمر الدنيا على نسق ما فسر فى الكشاف الآية الاولى ' \_

احسن الكلام € فلا تكن في مرية من لقائه ﴾ احسن الكلام عليه في البحر من السجدة ° ص ٢٠٥ ج ٧ و يراجع قوله تعالى ﴿ فلا تكن

(۱) لما قرر الاصول الثلاثة الرسالة و بدء الخلق و المعاد عاد الى الاصل الذى بدأ به وهو الرسالة التى ليست بدعا فى الرسالة اذ قد سبق قبلك رسل وذكر موسى عليه السلام لقرب زمانه و الزاما لمن كان على دينه ولم يذكر عيسى لان معظم شريعته مستفاد من التوراة و لان اتباع موسى لا يوافقون على نبوته و اتباع عيسى متفقون على نبوة موسى و الكتاب التوراة و قد قرأ الحسن فى مُرية بضم الميم و الظاهر ان الضمير عائد على موسى مضافا اليه على طريق المفعول و الفاعل محذوف ضمير الرسول اى من لقائك موسى اى فى ليلة الاسراء اى شاهدته حقيقة وهو =

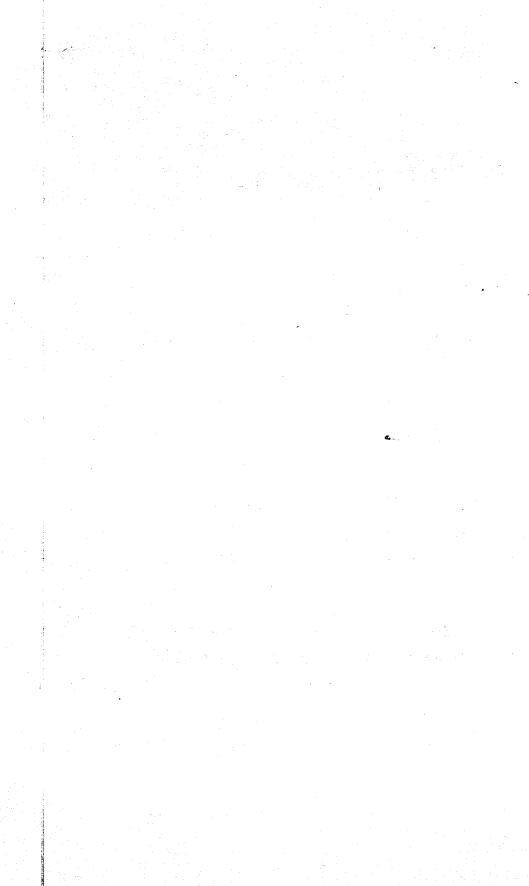
فی مریة منه ﴾ من اوائل هود' ص ۲۱۱ ج ٥ فانه یقرب منه و من

= النبي الذي اوتي التوراة وقد وصفه الرسول فقال آدم طوال جعدكا ُنه مر. \_ رجال شنوءة حين رآه ليلة الاسراء قاله ابو العبالية و قتادة و جماعة من السلف و قال المبرد حين امثحن الزجاج بهذه المسئلة و قبل عائد على الكتاب فاما مضاف اليه على طريق الفاعل و المفعول محذوف اى من لقاء الكتاب موسى و وصوله اليـه و اما بالعكس اى من لقاء موسى الكتب و تلقيه و قيل يعود على الكتنب على تقدير مضمر اى من لقا مثله اى انا اثبناك مثل ما آتينا موسى و لقناك عثل ما لقن من الوحى فلا تك في شك من انك لقنت مثله ولقيت نظيره و نحوه أ من لقائه قوله ﴿ و اتك لتلتي القرآن ﴾ و قال الحسن يعـود على ما ﴿ تضمنه القول من الشدة و المحنــة التي لتي موسى و ذلك ان اخباره بانه آتى موسى الكتاب كانه قال ﴿ ولقد آتينا موسى ﴾ • ذا العب الذي انت . بسبيله فلا تمتر انك تلقي ما لتي هو من المحنة بالناس انتهى و هذا قول: بعيد و ابعد من هذا من جعله عائداً على ملك الموت الذي تقدم ذكره و الجملة اعتراضية و قيل عائد على الرجوع الى الآخرة و فى الكلام تقديم و تاخير و التقدير ﴿ثُمُ الى ربكم ترجعون فلا تكن في مرية من لقائه ﴾ اى من لقاء البعث و هذه انقال كان ينبغي ان ينزه كتابنا عن نقلهـــا و لمكن نقلها المفسرون فاتبعناهم ( البحر ص ٢٠٥ ج ٧ )

آخر الانعام ص' ٢٥٥ ج ؛ ﴿ ثُم 'اتينا موسى الكتاب تماما على الذى أحسن و تفصيلا لكل شيء لعلهم بلقآء ربهم يؤمنون ﴾

و ذكرت تفسير آية ﴿ و لقـد 'اتينا موسى الكتاب فلا تكن فى مرية من لقائه ﴾ من السجدة فى هامش عقيدة الاسلام ص ٦٨ وكذا وجه ﴿ و قبله يا رب إن اهؤ آلا وم لا يؤمنون ﴾ من الزخرف فى هامش ص ٢

= و لكن أكثر الناس لا يؤمنون ﴾ و الذي يظهر في تفسير هذه الآية انه تعالى لما ذكر الكفار ﴿ و انهم ليس لهم الا النار ﴾ اعقب بضدهم وهم المؤمنون وهم الذين على بينة من ربهم و الشاهد القرآن و منه عائد على ربه و يدل على ان الشاهد القرآن ذكر قوله ﴿ و من قبله ﴾ اي و من قبل القرآن كتاب موسى فمعناه انه تظافر على هدايته شئيان كونه على امر واضح من برهان العقل وكونه يوافق ذلك البرهان هذين الكتابين الاللهيين القرآن و النوراة فاجتمع له العقل و النقل و الاشارة باولئك الى من كان على بينة راعى معنى مع فجمع و الضمير في به يعود الى التوراة او الى القرآن او الى الرسول ثلاثة اقوال ـ و الاحزاب جميع الملل قاله ابن جبير او اليهود و النصارى قاله قتادة او قريش قاله السدى او بنو امية و بنو المغيرة بن عبدالله المخزومي و آل ابي طلحة بن عبيدالله قاله مقاتل و قال الزیخشری یعنی اهل مکه و من ضامهم من المتحزبین على رسول الله صلى الله عليه و سلم انتهى ١٢ (بحر محيط ص ٢١١ ج ٥) (١) قوله تعالى ﴿ لعلهم بلقاء ربهم يؤمنون ﴾ أى لعلهم بالبعث يؤمنون فالايمان به هو نهاية التصديق اذ لا يحب بالعقل لكنه يجوز في العقل و اوجبه السمع ١٢ ( بحر محيط ص ٣٥٦ ج ٤ )



### سورة الاحزاب

105 – قوله تعالى ﴿ وَمَا جَعَلَ أَزُواجَكُمُ اللَّىٰ تَظَاهُرُونَ مَنَهُ امْهَاتُكُمْ ﴾ من الاحزاب ـ شرحه فى الموضح علم منه انه كان منهم جعلهم اياهن امهات كتحريم اشياء من عند انفسهم افتراء على الله كما ذكر فى الانعام و الحرث الحجر لا على التشبيه اللغوى و ارادته فعلم به وجه كونه زورا والا فالتشبيه فيما هو بيده انشاء لا يقال فيه انه زور فاعلمه ولا يتخلص اذن ان الكفارة لحض الزجر كما ذكره الحافظ ابن تيمية رحمه الله و الا لكانت فى سائر ما افتروا \_

<sup>(</sup>۱) کفر کے وقت جورو کو کوئی ماں کہتا تو ساری عمر وہ اس سے جدا ہوتی اور کسی کو بٹیا کر بولتا تو سچا بیٹا ہو جانا۔ اللہ تعالی نے یہ دونوں حکم بدل دئے۔ جورو کو ماں سورہ قد سمع اللہ میں آئیگا اور لے پالک کا حکم آگے بیان ہے ، ان دو کیساتی تیسری بات یہ بھی سنا دی کہ ایسی باتیں کہنے کی بہتیری ہیں ان پر عمل بات یہ بھی سنا دی کہ ایسی باتیں کہنے کی بہتیری ہیں ان پر عمل نہیں ہو سکتا۔ جیسے مستقل مرد کو کہتے تھے کہ اس کے دو دل نہیں موضح ہیں۔ چھاتی چیر کر دیکھو تو کسی کے دو دل نہیں ۱۲ موضح القرآن۔

الاحزاب، المسلمات الآية من الاحزاب، الكلام في صفاتهما ليدل على انهم في المواضح ما يفيد في اطناب الكلام في صفاتهما ليدل على انهم و اياهن سوا في كل شي و ان لم يذكرن كل مرة فليعلم هذا مرة واحدة ـ واياهن سوا في كل شي و ان لم يذكرن كل مرة فليعلم هذا مرة واحدة ـ واياهن سوا في كل شي و ان لم يذكرن كل مرة فليعلم هذا مرة واحدة ـ واياهن سوا في كل شي و ان لم يذكرن كل مرة فليعلم والكن رسول

الله و خاتم النيين ﴾ يريد ان كونه ابا نسيباً لاحدكم شئ ناقص فليس له معكم هذه العلاقة بل له معكم علاقة كونه رسولا اليكم و نبيكم فحسب فوضع التعلق الاعلى و الاشمل موضع الانزل و بدله و الامر الالهى بدل الامر الاناسى ولا يريد جواب قولهم انه ابتر كما زعمه بعض الجاهلين بل المقام مقام تقرير جواز نكاحه منكوحة زيد اذا قضى منها وطرا اى نزل عنها كما فى الموضح و فى الكشاف معنى كونه آخر الانبياء انه لا ينبا احد بعده عيسى عن نبى قبله.

<sup>(</sup>۱) ﴿ ان المسلمین و المسلمات ﴾ الآیة ۔ حضرت کی ایك بیوی نے کہا تھا کہ قرآن مجید میں سب ذکر ہے مردوں کا عور توں کا کہیں نہیں اس پر یہ آیت اتری نیك عور توں کی خاطر کو ۔ نہیں تو حکم جو مردوں پر کہا سو عور توں پر بھی آیا ۔ ہر بار جدا کہنے کی حاجت نہیں ۱۲ موضح ۔

<sup>(</sup>۲) ﴿ مَا كَانَ مَحْدَ أَبَا أَحَدَ ﴾ الآية . (ف) حضرت كى اولاد يا لؤكِ گذرگئے يا بيٹياں رهيں كوئى مرد هوا نهيں يعنى كسى كو اس كا بيٹا نه جانو مگر رسول الله كا هے اس حساب سے سب اس كے بيٹے هيں اور پيغمبروں پر مهر هے اس كے بعد كوئى پيغمبر نهيں يه بڑائى اس كو سب پر هے ١٢ موضح ۔

۱۵۷ – قوله تعالی ﴿ هُو الذي يَصَلَّى عَلَيْكُمُ وَمَلاَئَكُتُهُ ﴾ آه ـ ص ۷۹۵ ، ۷۹۳ ﴿ الذين يحملون العـرش و من حـوله يسبحون بحمد ربهم و يؤمنون به و يستغفرون للذين آمنوا ﴾ ذكر الخطيب فيـه كلاما حسنا ص'

= (٣) فان قلت كيف كان آخر الانبيا و عيسى ينزل فى آخر الزمان؟ قلت ا معنى كونه آخر الانبيا انه لا ينبأ احد بعده و عيسى بمن نبئ قبله و حين ينزل ينزل عاملا على شريعة محمد صلى الله عليه و سلم مصليا الى قبلته كا نه بعض امته ١٢ كشاف ص ٢١٥ ج ٢ مطبعة بهيه مصر سنة ١٩٢٥ ع ـ

(۱) ولما بين الله تعالى ان الكفار بالغوا فى اظهار العداوة لمؤمنين بقوله 

هما يجادل فى آيات الله ﴿ وما بعده بين تعالى ان الملائكة الذين هم حلة العرش و الحافون حوله يبالغون فى اظهار المحبة و النصر للؤمنين فقال تعالى ﴿ الذين يحملون العرش ﴾ وهو مبتدا و قوله ﴿ و من حوله ﴾ عطف عليه وقوله ﴿ يسبحون ﴾ خبره ﴿ بحمد ربهم ﴾ اى المحسن اليهم قال شهر بن حوشب حملة العرش ثمانية اربعة منهم يقولون سبحانك اللهم و بحمدك فلك الحمد على حلمك بعد علمك و اربعة منهم يقولون سبحانك اللهم اللهم و بحمدك فلك الحمد على عفوك بعد قدرتك قال وكانهم يرون ذنوب بنى آدم ، و قيل انهم اليوم اربعة فاذا كان يوم القيامة امر الله تعالى باربعة اخر كما قال تعالى ﴿ و يحمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثمانية ﴾ و هم من اشراف الملائكة و افضلهم لقربهم من محل رحمة ربهم وليس لهم كلام غير التسبيح و التحميد و التكبير و التمجيد وهم يقولون سبحان ذى العزة و الجبروت سبحان ذى الملك و المكوت سبحان

٠٨٠ ج ٣ و ص ' ٢٦٨ ج ٢ من طه ﴿ الله الا هو ﴾ آه \_

المن الذي لا يموت سبوح قدوس رب الملائكة و الروح ـ وهم خشوع لا يرفعون طرفهم وهم اشد خوفا من اهل السياء السياء السابعة و اهل السياء السابعة اشد خوفا من اهل السياء التي تليها و التي تليها اشد خوفا من التي تليها ١٢ انتهى ملخصا و جامع و (السراج المنير ص ٣٨٠ ج ٣) (ال ولما عظم تعالى حال القرآن و حال رسوله صلى الله عليه و سلم بما كلفه اتبع ذلك بما يقوى قلب رسوله صلى الله عليه و سلم من ذكر احوال الانبياء تقوية لقلبه في الابلاغ كقوله تعالى ﴿ و كلا نقص عليك من أنباء الرسل ما نثبت به فؤادك ﴾ و بدا بموسى عليه السلام لان فتنته كانت اعظم الفتن ليتسلى قلب الرسول صلى الله عليه وسلم و يصبر على حل المكاره فقال تعالى ﴿ وهل أتاك حديث موسى ﴾ الآية ـ ١٢ على حل المكاره فقال تعالى ﴿ وهل أتاك حديث موسى ﴾ الآية ـ ١٢ (السراج المنير ص ٣٦٨ ج ٢)

#### سورة يس

القمر المام في الانتصاف من تنقيح معنى الادراك و تبعية النهار لليل و من ص ١٥٧ من الموضح ان الكواكب كلها في السهاء الدنيا لسباحتها ينفسها في مداراتها ـ

109 – قوله تعالى ﴿ و الشمس نجرى لمستقر لها ذلك تقدير العليم ﴾ \_\_ه

گردون پشتے کہ خم شدہ از بہر رکوع

خورشید سرمےکه در سجود است اینجا

جريها ثم سجـــدة حســا منتهى الارض خل امريكا

مستقر قيامــة آيا واقتباس الحديث لاتيكا

يعنى لو لم يكن مثلا مبدأ الحركة فى الشمس ولكن خالفت اوضاعها بالنسبة الى الارض فهل تكون مسنداً اليها عرفا و يكون الجرى فعلا لها كيا يقال فى مات زيد و مرض و سقط الحجر او الانسب ان ينقض ذلك العرف و راجع مختلف الحديث ص ٣٨ يكون سجدتها عند وصولها الى

منتهى المعمورة قطعا للنظر عن امريكا و ان اريد فى الآية بمستقرها القيامة فالحديث ذكر شيا من القرآن ثم انتقل الى مضمون مستقل و يكون المراد بحريها شئ من حركاتها المذكورة فى الهيأة الجديدة فانطبقت الآية على الهيأتين على طريق من عموم المشترك \_

و ان جعل غروبها بالنسبة الى كل قطر سجوداً انتزاعياكما في الظلال فذلك لوحدتها و تعدد المضاف اليه كما في الطلوع بين قرنى الشيطان لزم ذلك ـ

و فى الرعمد ﴿ و سخر الشمس و القمر كل يجرى لاجل مسمى ﴾ وكذا فى لقمان و فاطر و الزمر

ما بدا للعموم خذه كما نفس امر و خل تفكيكا كالحديث: الحديث فيزنة ثم حجم وكيف ياتيكا

و الذي يظهر ان الامور التعليمية غير الطبيعية بعضها كالامور الانتزاعية لا المادية لها واقع آخر كالمحاذات و الموازاة و زوالها و الظل و سيره جعلها الحكما و بين المجرد و المادي و حلولها طرياني فلا تنقسم ولا تقسم و لذا لا ترد الادلة الهندسية على ابطال الجز الانها من الانتزاعيات و حلول طرياني ( ولو شآ و لجعله ساكنا ) لهذا الواقع العام و ان كان في الاصل بتغيير المنشأ لكنه باب مستقل وكلها ليس من وجود الشيى في نفسه بل معتبراً بالنسبة الى غيره كالرائي في المناظر فلذا وقع فيها اغلاط و تفاوت و ليعلم بالنسبة الى غيره كالرائي في المناظر فلذا وقع فيها اغلاط و تفاوت و ليعلم

ان اهل العرف انما اطلقوا جرى الشمس على هيأة معهـودة وكذا الطلوع و الغروب و هذه الهيأة باقية فلا يفسنح ذلك العرف و يجارى معه وكاته حقيقة عرفية ـ

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

#### سورة الصافات

اشكل اتصاله بما قبله جدا فقيل انه من قوله ﴿ سبحان الله عما يصفون اشكل اتصاله بما قبله جدا فقيل انه من قول الملائكة و ليس له موقع بالبال النحن المسبحون ﴾ كله من قول الملائكة و ليس له موقع بالبال لان قوله فى البين ﴿ إلا عباد الله المخلصين ﴾ قد مر قبل ذلك فى السورة ثلاث مرات و فى كلها هناك من قول الله وفك الشاكلة ليس له بال على البال و الذى يظهر ان قوله ﴿ إلا عباد الله المخلصين ﴾ من قول الله ﴿ وما تعبدون ﴾ آه ـ وجه الاستثناء ثم ﴿ وما منا إلا له مقام معلوم ﴾ من قول عباد الله المخلصين اى يقولون و كثر مثل هذا فى القرآن العزيز كقوله ﴿ و إذ يرفع ابراهيم القواعد ـ آه ـ ربنا تقبل منا إنك انت السميع العليم ﴾ لانصباب الغرض الى المقول لا استيفاء المتعلقات و نحوه فى المثل السائر

ص ٢٠١، ١٩٦ و نبه عليه الاشمو ني اواخر الحال ص ١٤٤ ج ٢ –

(١) ( الوجه الثانى ) الاستثناف بغير اعادة الاسماء و الصفات و ذلك كقوله تعمالی ﴿ وَمَالَى لَا اعبد الذي فطرني و اليه ترجعون أ أتخذ من دونه الهـة إن يردن الرحملن بضر لا تغن عنى شفاعتهم شيئا ولا ينقذون، إنى إذا لني ضلال مبين إنى امنت بربكم فاسمعون قيل ادخل الجنة قال يا ليت قومي يعلمون بما غفرلي ربي و جعلني من المكرمين ﴾ فمخرج هذا القول مخرج الاستيناف لان ذلك من مظان المسئلة عن حاله عند لقاً ربه وكائن قائلًا قالكيف حال هذا الرجل عند لقاً ربه بعد ذلك التصلب في دينه و التسخى لوجهه بروحه فقيل ﴿ قيل ادخل الجنة ﴾ ولم يقل قيل له لانصباب الغرض الى المقول لا الى المقول له مع كونه معلوما وكذلك قوله تعالى ﴿ ياليت قومي يعلمون ﴾ مرتب على تقرير سوال عما وجد و من هذا النحو قوله عزوجل ﴿ يَا قُومُ اعْمَلُوا عَلَى مَكَاتُنَّكُمُ إني عامل فسوف تعلمون من ياتيه عذاب يخزيه و من هو كاذب وارتقبوا إنى معكم رقيب﴾ و الفرق بين اثبات الفا في سوف كقوله تعالى ﴿ قِلْ يـا قوم اعملوا على مكانتكم إنى عامل فسوف تعلمون من ياتيه عذابً يخزيه و يحل عليه عذاب مقم ﴾ و بين حذف الفاء ههنا في هذه الآية ان اثباتها و صل ظاهر بحرف موضوع للوصل و حذفها وصل خُفي تقديري بالاستيناف الذي هو جواب سوال مقدركا نهم قالوا فماذا يكوان اذا عملنا نحن على مكانتنا وعملت انت فقال سوف تعلمون فوصل تأرة بالفــاً و تارة بالاستينــاف للتفنن في البلاغة و اقوى الوصلين و ابلغهما الاستثناف وهو قسم من اقسام علمالييان تتكاثر محاسنه فاعرفه انشاء الله 🖶

و أن

و من عباد الله المخلصين الملائكة ايضا فلا يرد ما ورد في سبب نزوله لانه ايضا مثال من الامثلة و همذا كما جا في اختصام الملائكة في الحديث من الكفادات و غيرها مع انه في آخر صاد من اختصام الملائكة اي بحثهم كما ذكره المهايمي رحمه الله في آدم عليه السلام وكذا ما جا في الحديث في قوله تعالى من السبا ﴿ ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن اذن له حتى اذا في قوله تعالى من السبا ﴿ ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن اذن له حتى اذا في قلوبهم ﴾ فما ثبت في الحديث مثال من الامثلة يضم الى مما اقتضاه اتصال النظم كما شاع هذا في آثار الصحابة \_

و صرح ابن كثير بان الاختصام في الحـديث ليس تفسيراً للآية

<sup>=</sup> تعالى ١٢ ( المثل السائر ص ١٩٦)

<sup>(</sup>۲) و اما القسم الآخر فانه لا يظهر فيه قسم الفعل لانه لا يكون هذاك منصوب يدل عليه وانما يظهر بالنظر الى ملائمة الكلام فما جا منه قوله تعالى (وعرضوا على ربك صفا لقد جئتمونا كا خلقناكم اول مرة ) فقوله (لقد جئتمونا) يحتاج الى اضمار فعل اى فقيل لهم لقد جئتمونا او فقلنا لهم و قد استعمل هذا فى القران الكريم فى غير موضع كقوله تعالى (ويوم يعرض الذين كفروا على النار أذهبتم طيباتكم فى حياتكم الدنيا ) فقوله (أذهبتم طيباتكم فى حياتكم الدنيا ) يحتاج الى تقدير المضمر وكذلك ورد قوله تعالى (ووصينا الانسان بوالديه حسنا وان جاهداك على أن تشرك بى ما ليس لك به علم فلا تطعها ) فقوله (وان جاهداك على أن تشرك بى ما ليس لك به علم فلا تطعها ) ان جاهداك على أن تشرك بى ما ليس لك به علم فلا تطعها ) ان جاهداك على أن تشرك بى ما ليس لك به علم فلا تطعها ) ان جاهداك على أن تشرك بى ما ليس لك به علم فلا تطعها ، ١٢

وكائن المراد ان الملائكة قد يقع فيهم بحث فى التحقيق كما وقع فى معاملة آدم و الكفارات وكذا ﴿لا تحرك به لسانك لتعجل به ﴾ فى كل متعلقات القرآن من القراءة و بيان اوقات المغيبات لا ينبغى فيه المسارعة من المتعلم بل يكله الى المعلم ولا يدخل فى امره ولا يسأل ايان يوم القيامة و يفوض الامر الى الله فعل ما شاء متى شاء \_

وقال الخفاجي ان اصله ﴿ وما منهم الا له مقام معلوم ﴾ فصرف حكاية الى التكلم من لفظهم وهذ الذي ارادوه بالحكاية كحكاية الجلة بعد القول بعينها او بتغير يسير وهو الحكاية المصطلحة عندهم لها فصل في الالفية وقد فكرها الرضى من افعال القلوب ص ٢٤١، ٢٤٠ و منه في الاعراف ﴿ ادخلوا الجنة لا خوف عليكم ولا اتتم تحزنون ﴾ حذف قد قيل لهم استحضاراً للحال وقد اوضح في الكشاف حكمة الاعراف و السيا هناك و منه في ق ﴿ و إِنَّا لَنْحَن الصافون ﴾ تعريف الطرفين لمكان نحن و الالحسن و انا لصافون ثم هو كقولهم نحن الذين بايعوا محمداً ... فهو للتعيين نحو من التائب فيقال زيد التأثب اي زيد الذي تاب لتعيين المبتدأ من هو وهو غير ظهور الاتصاف و غير هل سمعت بالبطل فهو البطل اكتفوا به في المعرفتين .... وغير هل سمعت بالبطل فهو البطل اكتفوا به في المعرفتين .... ويد الذي تب بود اذ بهر معهود تيش

عکس و <u>مے</u> از بھر تعیینکیست**آ**نکسای اجل هست در تقدیر جنگ سعد وسید خاسته

ورنه در ملفوظ اینگونه نمی باشـد کمل ﴿ وما منا إلا له مقـام معلوم ﴾ من الصافات ص ۲۷۹ ج ۷ ان ۲۷۶ — ان لم يكن فى الاصل وما منهم كما ذكره الخفاجى فقد بنى على ما قبله من قصة الملائكة و مثله وقع فى سب ص ٢٧٧ ج ٧ فاشكل على المفسرين و تقدير القول فيه على نكتة قوله فى البقرة ﴿ ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم ﴾ من نقل المحكى عنه على حاله و حذف روابط الحكاية وقد يفع كثيراً ان الرجل ينقل قصة و يقول من عنده فى البين شيئا لمخاطبه بدون تفريق بين الحكاية و الخطاب ولا يخل \_

\*\*\*\*

## سورة الشوري

171 — قوله تعالى ﴿ وَمَاكَانَ لَبَشَرَ أَنْ يَكُلُمُهُ اللّهِ إِلّا وَحَيّاً أَوْ مَنَ وَرَآ مُحَابِ أَوْ يُرسَلُ رَسُولًا فَيُوحَى بَأَذَنَهُ مَا يَشَآ أَنَهُ عَلَى حَكَيْمٍ ﴾ اى الا بطريق الوحى فهو مصدر ابيان النوع ولما اسنده الى نفسه و قابله بما بعده فهو الالقا في القلب و النفث في الروح يقظة كان او مناما فامتاز عن قسميه بهذا ﴿ أَوْ مِنْ وَرَا مُحَابِ ﴾ اى او تكليها من ورا محجاب بان قسميه بهذا ﴿ أَوْ مِنْ وَرَا مُحَابِ ﴾ اى او تكليها من ورا محجاب بان لا يرى المتكلم و يسمع صوتا غييا كما سمع موسى عليه السلام او يكون وقع لحاتم الانبيا في ليلة الاسرا و \_

(أو يرسلُ رسولا) فيوحى ذلك الرسول ولما اسند الايحاء اليه فهو كلام منه يخفيه من غيره لا القذف في القلب فامتاز بهذا عن الوحى الاول و انما قابل الوحى بالايحاء لان الاول من الله بلا واسطة فيفهم منه صورة تناسب حضرته بخلاف ارسال الملك فانه يتكلم كا يتكلم الرجل مشافهة او يأتى في مثل صلصلة الجرس وكلاهما ليسا قذفا في القلب فبهذه القرينة امتاز الاول عن الثالث وليس مقابلة الشي بنفسه فالاول تصرف غيبي في مدارك الذي بخلاف الثالث فانه اسماع كلام يسمعه ولم يذكر اليه بعد فيوحى مدارك الذي بخلاف الثالث فانه اسماع كلام يسمعه ولم يذكر اليه بعد فيوحى لانه لم يذكر المرسل اليه في قوله ( او يرسل رسولا ) فجرى الكلام على نسقه و الحاصل ان الوحى بلا واسطة و الايحاء بواسطة لا بد ان يكون عتازين بأنفسها فعلى هذا اكتنى وليس مقابلة الشي لنفسه –

وقد يقال ان القذف فى القلب كما يكون من الله يكون النفث فى الروع من روح القدس و الالهام من الملك فالوجه ان المقابل هو الارسال فقط ثم عمل ذلك المرسل ايضا الايحا ولما كان هو ايضا ايحاء فى الواقع فلا بد ان يطلق عليه ايضا و الا لاوهم الكلام انحصاره فى الاول وكان خلاف الواقع ...

وقد يقال ان ارسال الرسول هو فى صورة تمثله بشرا بخلاف صلصلة الجسرس فانه نزوله على القلب بدون واسطة السمع لكلام معهود سواء كان الصوت لللك بالوحى ام حفيف الاجنحة و الظاهر الاول و سلسلة على صفوان لامتداده فى الساوات متداركا وهو صفة صوت الوحى الا ان يقال ان صوت اجنحتهم ايضا عمتد من العلو الى السفل و الظاهر من حديث يقال ان صوت اجنحتهم ايضا عمتد من العلو الى السفل و الظاهر من حديث الها اللها الها اللها ال

ابن مسعود فى التوحيـد معلقـا هو الاول فاعلمـه و صلصلة الجرس ههنـا كنقرات التلغراف لادا الرسالة و ليعلم ان الهام الملك بغير رويته و الا فهو تكليم على المعروف و فتح العزيز من قوله تعالى ﴿ فانه نزله على قلبك ﴾

# سورة الزخرف

المجال المن تعالى ﴿ وَاسْئُلُ مِن أَرْسَلْنَا مِن قَبْلُكُ مِنْ رَسَلْنَا ﴾ يستدل به على حياوة الانبيا. و الا فيمكن ان يكون السوال عن حالهم ـ ( ص ٨٣٧ )

۱۹۲ – قوله تعالى ﴿ وَلُو نَشَآءَ لَجَعَلْنَا مَنْكُمَ مَلَائُكُمْ فَى الاَرْضَ ﴾ فكيف بابقا عيسى عليه السلام فى السماء – ( ص ۸۳۹ )

۱۹۶ – قوله تعالى ﴿ وَإِنْهُ لَعْلَمُ لَلْسَاعَةَ ) مسند احمد ' ص ۳۱۷

<sup>(</sup>۱) حدثنا عبد الله حدثنى ابى ثنا هاشم بن القاسم ثنا شيبان عن عاصم عن ابى رزين عن ابى يحيى مولى ابن عقيل الانصارى قال قال ابن عباس لقد علمت آية من القرآن ما سألنى عنها رجل قط فى ادرى اعلمها الناس فلم يسألوا عنها ام لم يفطنوا لها فيسالوا عنها ثم =

عن ابن عباس ﴿ تكلم الناس في المهد ﴾ مسند ص ٤٣٦ج ٢ -

القرآن لم يسالك عنها رجل قط فلا تدرى أعلمها الناس فلم يسألوا عنها القرآن لم يسالك عنها رجل قط فلا تدرى أعلمها الناس فلم يسألوا عنها القرآن لم يسالك عنها رجل قط فلا تدرى أعلمها الناس فلم يسألوا عنها الم لم يفطنوا لها فقلت اخبرنى عنها و عن اللآتى قرأت قبلها قال نعم ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لقريش يا معشر قريش انه ليس احد يعبد من دون الله فيه خير وقد علمت قريش ان النصار ي تعبد عيسى بن مريم وما تقول في محمد فقالوا يا محمد الست تزعم ان عيسى كان نبيا و عبداً من عباد الله صالحا فلئن كنت صادقا فان آلهتهم لكما تقولون قال فانزل الله عزوجل ﴿ ولما ضرب ابن مريم مثلا اذا قومك منه يصدون ﴾ قال قلت ما يصدون قال يضجون و انه لعلم للساعة قال هو خروج عيسى بن مريم عليه السلام قبل يوم القيامة ١٢ لسند احمد ص ٢١٥ ، ٣١٨ ج ١)

(۱) (فى حديث الشفاعة يوم القيامة ) فياتون عيسى فيقولون يا عيسى انت رسول الله وكلمته القاها الى مريم و روح منه قال هكذا هو وكلمت الناس فى المهد فاشفع لنا الى ربك الاترى الى ما نحن فيه الا ترى ما قد بلغنا الحديث (مسند ص ٤٣٦ج ٢)

\*\*\*\*\*

# سورة الفتح

۱۹۵ — قوله تعالى ﴿ معرة بغير علم ۗ ﴾ ص ۱۷۵ ـ فيه لحوق تبعة فيما هو قبيح وان لم يعلم به فهو كونى لا تشريعى ـ

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

# سورة الحجرات

177 – قوله تعالى ﴿ قالت الاعراب 'امنا قل لم تؤمنوا و لـكن قولوا أسلمنا ﴾ يريد ان الايمان اقصى العلى ينبغى للانسان ان يتبصر فى هذه الدعوى ولا يريد انهم كانوا منافقين ــ

١٦٧ – قوله تعالى ﴿ و ازلفت الجنة للتقين و برزت الجحيم للغوين ﴾ فعبر عن الجحيم بما يفيد انه كامن يبرز و فى داخل الارض على نحوستة و ثلاثين ميلا نار شديدة وازلاف الجنة يكون بازلاف اهلها اليها و يقال

ان اول ما يتركب من الاثير يكون غازا ثم يخمد ظاهره فعلى هذا فى كل الاثير نار ثم يلبس رماداً و راجع ما ذكره فى الكالين من قوله تعالى ﴿ وجئ يومئذ بجهنم ﴾

**ទំខស្**ជាប់ ដោយស្ត្រ**ជ្**ទ

#### سورة ق

۱۹۸ – قوله تعالی ﴿ ذلك يوم الخلود لهم ما يشآؤون فيها و لديناً مزيد ﴾ و ف' ص ١٠٥ ج ٨ و آخر فاطر من الموضح ـ

(۱) قوله تعالی ﴿ ذلك يوم الحلود ﴾ (ف) اس دن جس كو جو ملا سو هميشه هے اس سے پہلے ايك بات پر ٹھيراو نه تھا ١٢ ﴿ لهم ما يشآؤون فيها ﴾ (ف) جو نعمتيں ان كے خيال ميں نہيں ١٢ موضح –

(۲) لعل المراد قوله تعالی ﴿ الذی أحلنا دار المقامة من فضله ﴾ الآیة به (ف) رهنسے کاگھر اس سے پہلسے کوئی نه تھا۔ هر جگه چل چلاؤ تھا اور روزی کا غم اور دشمنسوں کا اور رنج و مشقت، وهاں پہونچکر سب گئے ۱۲ (موضح) « جامع «

# سورة الذاريات

179 — قوله تعالى ﴿ وما خلقت الجن و الانس إلا ليعبدون ﴾ قال الشيخ رفيع الدين الدهلوى رحمه الله تعالى الغاية غايتان غاية النوع و غاية الشخص و ايضا اشرف و غيره فالمعنى ما خلقت هذين النوعين الالعبادة و اما غاية الاشخاص فقد تكون تعمير الدارين و نحوه و قال ابو البقا فى الكليات من الارادة ص ٥٠ ليس المراد به وقوع العبادة بل الامر بها وهو ارادة التكليف و فصله فراجع ـ

قوله تعالى ﴿ وما خلقت الجن و الانس إلا ليعبدون ﴾ قيل ان الغاية غاية خلقه نوع و غاية خلق الاشخاص فالمعنى انى ما خلقت هذين النوعين الاللعبادة و الالم اخلقها و الاشخاص قد تكون لاغراض اخر كتعمير الدنيا و ايضا هناك غاية كال و مطلق غاية و ايضا غاية تكوين و غاية تشريع و قال ابو البقاء ما خلقتها الا لان آمرهما بالعبادة و قال بعض الاذكياء هذا كما يقال ما نصبت هذه المدرسة الا لقصد التعليم فامر الطلبة التعلم و هذا هو الذي طلب منهم فان لم يتعلموا لم يضر فى قوله اى الامرالذي طلب من الجن و الانس بعد ان تكفل لرزقهما و غيره ولم يدع اليهما الذي طلب من الجن و الانس بعد ان تكفل لرزقهما و غيره ولم يدع اليهما هى العبادة وحدها هى العبادة وحدها

كما يقال ما امرك الذي فوض اليك الا هذا \_ وقد يقال ان هناك تعلقين العلق ارادة لا يتخلف المراد منه و تعلق آخر و هذه الآية يتبادر منه انه الاول و انه من ذيول الخلق لا يتخلف المراد منه وقد تصلح بهذا السياق بعينه لان تكون المتعلق الآخر كقوله ﴿ و أقم الصلوة لذكرى ﴾ وكتخلف الاغراض في المواضع و انما تبادر لانه ذكر صفة الخلق فيتوهم انه بالايجاب و راجع علم الكتاب ص ٣٢٥ وما ذكره في اليواقيت من ان نظر الرب

(١) قوله تعمالي ﴿ وما خلقت الجن و الانس إلا ليعبـدون ﴾ هر چنـد هرچه موجود است از مخلوقات مدام مصروف طاعت و عبادت حق تعالى است عموما و اطلاقا كه ﴿ ان من شيم إلا يسبح بحمده ، ولله يسجد من في الساوات والارض طوعا وكرها و ظلالهم بالغدو والاصال) اما او سبحانه تخلیق جن و انس را برأ مے عبادت خویش تخصیصا ازاں جہت بیان فرمودہ کہ منظور ازین عبادت عبادت خاصہ است که موقوف علیـه ظهور آن تشخصات اجنه و ناس ست و علة غائی از موجود کردن حقیقت انسانیه و ماهیت جنیه همیں عبادت مخصوصه است که باین طــور خاص هیچ بکے از مخلوقات حق تعــالی را 🕯 پرستیدہ بلکہ بالذات مقصود برائے ظہور این عبادت تخلیق حضرت انسان است و در ضمن آن ماهیت جنیه که کالجـز ٔ ماهیت انسـانیهٔ است نیز داخل است و تقدیم کلمهٔ جن برکلمهٔ انسکه در آیهٔ مذکورهٔ واقع است باعتبار تقدم جزء است بر كل نه بسبب اولويت جن از انس برائے عبادت حق تعالی که افراد جنیه از افراد انسانیه نهج پرستش و عبـادت آموخته اند و ایمان برسول خـدا علیه السلام 🖛 TAY.

"الى القطب قصداً و حديث أنما ترزقون بضعفاتكم و حديث الابدال من

 آورده اند ﴿ قل اوحى إلى انه استمع نفر من الجن فقالوا إنا سممنا قرآنا عجبًا يهدى إلى الرشد فامنا به ولن نشرك بربنــا أحدا ﴾ و چون طریق این عبادت خاصه مخصوص نوع جن و انس است او سبحانه در آیة مرقومه تخصیص این هر دو نوع مخلوق خود برائے عبادت خویش بیان فرموده و مراد آنست که درین نوع جن و انس چنین عبادت ظهور خواهد کرد و بعض افراد این هر دو نوع باین عبادت خاصه مشغول خواهند بود و اگرچه در جمیع افراد اینها استعداد بجا آوردن این عبادت ودیعت فرموده است اما بعمل آوردن در قسمت هرکه مقدرگشة همانکس بعمل می آرد والا این چه معنی داردکه او تعالی اینها را برائے عبادت خویش بیداکردہ باشد و اینها خلاف آن نمایند ما شا ٔ الله کان وما لم یشأ لم یکن و اگر مراد از عبادت عبادت عامه كه نصيب هر موجود است باشد يعني فقط تبعيت اراده و مشيت الهي عموماً مقصود بود پس تخصيص جن و انس نيست بلکه مراد بیان عبادت همه مخلوقات است چنانچه گوتی همه جن و انس برائے همیں کار آفریدہ شدہ اند یعنی تمام عالم برائے همیں کار آفریدہ گشة و این قسم دلالت جزء برکل در محاورات همه زبانها شائع است بر متبع پوشیده نخواهمد بود کما قال الله عـروجل ﴿ الله تُور السَّاوات و الارض ﴾ قاراد به انه نوركل الموجودات لا نور الساوات و الارض فقـط و انحضر نوره بهما لانه نور جميع المخلوقات بنور وجوده وهو خالق الأشياء كلها فاقهم ١٢ ( علم الكتاب ص ٣٢٥ )

المواهب والاول عند الترمذي في الجهاد و عند خ منه و الفتوحات ص ٣٣ ج ٤ و ص ٣٩٣ ج ٤ -

ولا يخنى ان قوله تعالى ﴿ وما خلقت الجن و الانس إلا ليعبدون﴾ على ظاهره فانه يعلم كل احد انه خلقها لها بلا ريب و لكن لم يفعلا فلصت الآية من السؤال و انما يكون السؤال عقليا و المعنى انى خلقت كل الاشياء للعبادة و خلقتها ايضا لها و فى الفتوحات ص ٤٦٦ ج ٣ وما خلقه الله الا عبداً فلم يرد عبادة الشرائع و انما اراد الاقرار بالعبدية ولا ينكره الا من ادعى الربوية او اعتقد الدهرية و عبادة الشرائع سمعيه لا تعلق لها بالتكوين و الخلق و ص ٣٤٩ ج ١ و خصوصا ص ١٥٩ ج ٣ و ص بالتكوين و الحلق و ص ٣٤٩ ج ١ و خصوصا ص ١٥٩ ج ٣ و ص صورة و العبادة وو ح لتلك الصورة العملية التى انشأها المكلف و ص ٤٤٥ ج ٢ و وجه تخصيصها بالذكر فى الموضح ص ٧٤٥ ان تكليفها على خلاف هواهما يخلاف سائر الاشياء ثم رايت ما يشنى فى روح المعانى و نحو منه هواهما يخلاف سائر الاشياء ثم رايت ما يشنى فى روح المعانى و نحو منه

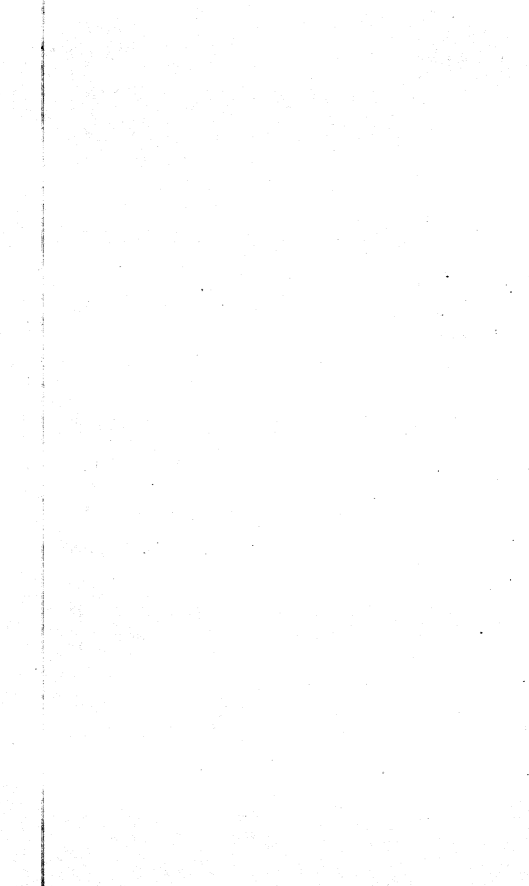
## فى ذيل' ﴿ قُلْ كُلُّ يَعْمُلُ عَلَى شَاكُلتُهُ ﴾ الآية \_

- = ظاهر قوله تعالى ﴿ و لقد ذرأنا لجهنم كثيراً من الجن و الانس ﴾ يدل على ارادة المعاصى من الكثير ليستحقوا بها جهنم فينا فى ارادة العبادة لكن لما كان خلقهم على حالة صالحة للعبادة مستعدة لها حيث ركب سبحانه فيهم عقولا و جعل لهم حواس ظاهرة و باطنة الى غير ذلك من وجود الاستعداد جعل خلقهم مقيا بها مبالغة بتشبيه المعد له الشيئ بالغاية و مثله شائع فى العرف الا تراهم يقولون للقوى جسمه هو مخلوق للصارعة و للبقر هى مخلوفة للحرث و فى الكشف ان افعاله تعالى تنساق الى الغايات الكالية و اللام فيها موضوعها ذلك و اما الارادة فليست من مقتضى اللام الا اذا علم ان الباعث مطلوب فى نفسه وعلى هذا لا يحتاج الى تأويل فانهم خلقوا بحيث يتأنى منهم العبادة و هدوا اليها و جعلت تلك غاية كالية لحلقهم و تعوق بعضهم عن الوصول اليها لا يمنع كون الغاية غاية و هذا معنى مكشوف ، انتهى فنامل ١٢ (روح المعانى ص ٢٢١ ج ٨)
- (۱) وقال بعض المتأخرين من فلاسفة الاسلام المتصدين للجمع برايهم بين الشريعة و الفلسفة ان ذات الانسان بحسب الفطرة الاصلية لا تقتضى الا الطاعة و اقتضاءها للعصية بحسب العوارض الغريبة الجارية لجرى المرض والخروج عن الحالة الطبيعية فيكون ميلها للعصية مثل ميل منحرف المزاج الاصلى الى اكل الطبين وقد ثبت في الحكمة ان الطبيعة بسبب عارض غريب تحدث في جسم المريض مزاجاً خاصا يسمى مرضا فالمرض من الطبيعة بتوسط العارض الغريب كما ان الصحة منها و في الحديث

 القدسى انى خلقت عبادى كلهم حنفاء وا نهم انتهم الشياطين فاجتالتهم عرب دينهم و في الاثر كل مولود يولد عـلى الفطرة فابواه يهودانه و ينصرانه و يمجسانه اى بواسطة الشياطين او المراد بهم ما يعم شياطين الانس و الجن او الشياطين كنياية عن العوارض الغريبة فالخلق او لم يحصل لهم مس من الشيطان ماعصوا و لبقوا على فطرتهم لكن مسهم الشيطان ففسدت عليهم فطرتهم الاصلية فاقتضوا اشياء منافية لهم مضادة لجوهرهم البهبي الالهي من الهيات الظلمانية و نسوا انفسهم وما جبلوا عليه ولولا المزعجات من الليالي ، لما ترك القطاطيب المنام و لذا احتــاجوا الى رسل يبلغــونهم آيات الله تعالى و يسنون لهم ما يذكرهم عهد ذواتهم من نحو الصلوة و الصيام و الزكوة و صلة الارحام ليعودوا الى فطرتهم الاصلية و مقتضى ذواتهم البهية و يعتدل مزاجهم و يتقوم اعوجاجهم ..... و لذا قيل الانبياء اطبا. وهم اعرف بالدا و الدوا ثم ان ذلك المرض الذي عرض لذواتهم و الحالة المتنافية التي قامت بهم لولا ارــ وجـدوا من ذواتهم فبولا لعروضها لهم و رخصة فى لحوقهما بهم لم يكونا يعرضان ولا يلحقان فاذا كان بما تقتضيه ذواتهم ان تلحقهم امور منافية مضادة لجواهر هم فاذا لحقهم تلك الامور اجتمعت فيها جهتان الملاممة والمنافاة اماكونها ملائمة فلكون ذواتهم اقتضتها و اماكونها منافية فلانها اقتضتها عل أن تكون منافيـة لهم فلو لم تكن منافية لم يكن ما فوض مقتضى لها بل امرا آخر و انظلُّ الى طبيعتها \_ (٢) التي تقتضي يبوسة حافظة لاى شكل كان حنى صارت ممسكة للشكل القسرى المنافى لكرويتها الطبعيـة و منعت عن العود اليهـا فعروض ذلك الشكل للارضية لكونها مقسـورة من 😑 NI,

و الا سهل ان يقال ان العبادة مثل الخشوع فى الصلوة قلما يحصل و مع هذا لا يهمل الامر به ولا شرع الصلوة له تخلف كثيرا و راجع فى هذه الآية ايثار الحق ص ٣٨١ ـ

= وجه و مطبوعة من وجه فالانسان عند عروض مثل هذا المنافي متلذذ متألم سعيد شتى ملتذ و لكن لذة المـه سعيد و لكن سعادتـه شقاوته و هذا لعمرك امر عجييب لكنه اوضح بنمط غريب و مر. تأمل و انصف ظهر له ان لا ملحض لكثير من الشبهات في هذا الفصل الا بالذهاب الى القول بالاستعداد الازلى و ان لكل شئ حالة في نفســه مع قطع النظر عن سائر الاعتبارات لا يفاض عليه الا هي لئلا يلزم انقلاب العلم جهلا وهو من اعظم المستحيلات و الاثابة و التعـذيب تابعان لذلك فسبحان الحكيم المالك فتثبت فكم قد زلت في هذا المقيام اقدام اعلام كالاعلام نسأل الله تعالى ان ينور افهامنا و يثبت اقدامنا ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم ثم اعلم انه روى عن ابي بكر الصديق رضي الله عنه انه قال لم ار في القرآن ارجى من هذه الآية لا يشاكل بالعبد الا العصيان ولا يشاكل بالرب الا الغفران قال ذلك حين تذاكروا القرآن فقال عمر رضي الله عنه لم ار آية ارجى من التي فيها ﴿ غافر الذنب و قابل التوب ﴾ قدم الغران قبل قبول التوبة وقال عثمان رضى الله عنه لم ار آية ارجى من ﴿ نبئ عبادى إنى أنا الغفور الرحيم ﴾ و قال على كرم الله تعالى وجهه لم ار ارجى من ﴿ يَا عَبَادَى الذين أسرفوا على أنفسهم ﴾ الآية \_ و قيل في الارجى غير ذلك و يسم عليك ان شاء الله تعالى لكن ما قاله الصديق لا يتاتى الا على تقدير ان يراد كل احد مطلقاً يعمل على شاكلته فافهم (روح المعانى ص ٥٧٩)



## سورة النجم

١٧٠ – قوله تعالى ﴿ وَ النَّجَمَ إِذَا هُورًى ﴾ اخذ من السَّاويات لان الكلام فيما بعد في خبر السها و في الاسراء الى السهاوات العلى الى سدرة المنتهى الى ان قال ﴿ إِن هُو إِلَّا وَحَى يُوحَىٰ ﴾ فهذه فذلكَ هذه الآيات و ابهم الموحى فيه لانحصاره في الله تعالى و الوحى الرسالة و ذكر الاوصاف التي تنحصر في موصوف ابلغ من تسميته كما في قولهم مررت باكرم القوم ثم قال ﴿ علمه شدید القو'ی ﴾ فانتقل الی المعلم بعد ذکر الموحی و جعلها اثنين موحياً و معلما ثم ذكر اوصاف المعلم لان الكلام اذن مع اهل مكة وكانوا لا يعرفون جبرئيل فذكر صفته و فعله و هذه اوصافه في سورة التكوير راجع ما في شرح القاموس من الكروبيين وكائنه تعديل سند الوحي وبيان صفة اتيانه و صورته فانه اذا قيل يأتيه الملك يهجس بالبال انه كيف يأتي فقال انه قادر على ذلك و انه ذو مرة سوى مبارك الصورة لا يؤنس من مثله الا الخير و انه يدنو و يتدلى فذكر نعته و صفته و حليته وكيفية اتيانــه قال ابن القيم ذو مرة اي جميـل المنظر حسن الصورة ذو جلالة ليس شيطانا اقبح الخلق صورة بل هـو اجمل الخلـق و اقواهم و اعظمهم امانة و مكانـة

عند الله قال و هذا تعديل لسند الوحى و النبوة و تزكية له كما ذكر نظيره في سورة التكوير فوصفه بالعلم والقوة وجمال المنظر وجلالته وهذه كانت اوصاف الرسولين الملكي و البشري اهـ و كان هذا من اول تقرير مع من خاطبهم فبسطه شیئا و قد قیل کما ذکره البیضاوی و غیره ان فی قوله تعالی ﴿ فَتَدُّلُوا ﴾ اشارة الى انه ما تجاوز عن مكانه فانه استرسال مع تعلـق كتدلى الثمرة اه و هذا كنور عظيم منبسط في الجو تصاغر و دخل من كرة فرآه الناظر غير منفصل عن موضعه وكانه نحو بيان لما ذكره في تمثل جبرئيل بشراً و يفيد ههناكما ذكره السهيلي ما رواه ابن سنجر مسنداً الى شربح بن عبيته ( و لغله يكون أسناده كما في ص ٢١٨ ج ١ وهو في الدر المنشور ض ١٧٤ ج ٦ و ص ٩٢ ج ١ ) قال لما صعد النبي صلى الله عليه و سلم الى السماء ﴿ فأوحى الى عبـده ما اوحى ﴾ فلما احس جبريل بدنو الرّب ختر سـاجداً فلم يزل يسبح سبحـان رب الجبروت و الملكوت و الكبريا. و العظمة حتى قضى الله الى عبده ما قضى قال ثم رفع رأسه فرأيته في خلقه الذي خلق عليه منظوما اجنحته بالزبر جدو اللؤلوء والياقوت فخيــل الى ان ما بين عينيه قد سد الافقين وكنت لا اراه قبل ذلك الاعلى صور محتلفة وكنت اكثر ما اراه على صورة دحية بن خليفة الكلبي وكان احيانا لا يراه قبل ذلك الاكما يرى الرجل صاحبه من ورا الغربال اهـ

قوله ﴿ فاوحى ٰ إلا عبده مآ أوحى ٰ ﴾ الضمير فيه لله تعالى لا الجبريل فعند الطبرى فاوحى الله الى ما اوحى و نحو منه عند مسلم ص ١٩ وكذلك عند البخارى من طريق شريك ابن ابى نمر وكذلك من طريق البحارى من عربية البحاري البحاري من عربية البحاري البحاري

ثابت عن انس عند احمد ( مسند ص ۱۶۹ ج ۳ ) كما نقله ابن كيه وله ص ٦ و ص ٨ من طريق آخر عن انس ايضا و يدل هذا على ابن قوله تعالى ﴿ فَاوْحَىٰ إِلَى عَبْدُهُ مَلَ أُوحِلَى ﴾ عن انس فى ليلة الاسراء من غير طريق شريك ايضا فنى المواهب و روى ابن خزيمة باسناد قوى عن انس قال رأى محمد ربه اه و روح ١ المعانى ص ١١٧ ج ٣ او هو اخذ بالعموم او اقتباس و راجع ما عن ابن مسعود رضى الله عنه عند ابن كثير اص ٣٢٥ ج ٩ و راجع ما عن ابن مسعود رضى الله عنه عند ابن كثير ص ٣٢٥ ج ٩

<sup>(</sup>۱) و نقل المناوی ان الکمال ابن الهمام سئل عما رواه الدار قطی و غیره عن انس من قوله صلی الله علیه و سلم رأیت ربی فی احسن صورة بنا علی حمل الرؤیة فی الیقظة فاجاب بان هذا حجاب الصورة انتهی وهو التجلی الصوری الشائع عند الصوفیة و منه عندهم تجلی الله تعمالی فی الشجرة لموسی علیه السلام و تجلیه جل و علا للخلق ﴿ یوم یکشف عن سلق ﴾ وهوا وان تجلی بالصورة لکنه غیر متقیدبها ﴿ و الله من ورائهم عمیط ﴾ و الرؤیة النی طلبها موسی علیه السلام غیر هذه الرؤیة و ذکر بعضهم ان موسی علیه السلام کان یری الله تعالی الا انه لم یعلم ان ما بعضهم ان موسی علیه السلام کان یری الله تعالی الا انه لم یعلم ان ما بها رایت ربی فی صورة شاب وفی بعضها زیادة له نعلان من ذهب ۱۲ بها رایت ربی فی صورة شاب وفی بعضها زیادة له نعلان من ذهب ۱۲ ( روح المعانی ص ۱۱۷ ج ۳ مطبوع المطبعة الکبری المنیریة بمصر سنة ۱۳۰۱ هجری )

<sup>(</sup>۲) و قال ابن ابی حاتم حدثنا ابو زرعة حدثنا مصرف بن عمرو الیامی ابو القاسم حدثنا عبد الرحمن ابن محمد بن طلحة بن مصرف حدثنی ابی عن الولید وهو ابن قیس عن اسحق بن ابی الکهتلة اظنه ذکره =

من طريق اسحاق بن ابى الكهتله وهو فيه ص ٣٣١ ج ٩ عن احمد ايضا وهو فى المسند ص ٤٠٧ ج ١ و ليس هذا انتشاراً فى الضائر ولا انفكاكا

- = عن عبد الله بن مسعود ان رسول الله صلى الله عليه وسلم لم ير جبريل فى صورته الا مرتين اما واحدة فانه ساله ان يراه فى صورته فسد الافق و اما الثانية فانه كان معه حيث صعد فذلك قوله تعالى ﴿ وهو بالافق الاعلى ﴾ ١٢ ( ابن كثير ص ٣٢٥ ج ٩ )
- (۱) و قال الامام احمد حدثنا ابو النصر حدثنا محمد بن طلحة عن الوليد بن قيس عن اسحاق بن ابي الكهتلة قال محمد اظنه عن ابن مسعود انه قال ان محمداً لم ير جبريل في صورته الا مرتين اما مرة فانه سأله ان يريه نفسه في صورته فاراه صورته فسد الافق و اما الاخرى فانه صعد معمه حين صعد به و قوله ﴿ وهو بالافق الاعلى ثم دنا فتدلى فكان قاب قوسين أو أدنى فاوحى إلى عبده مآ أوحى ﴾ فلما اخبر جبريل ربه عزوجل عاد في صورته و سجد فقوله ﴿ ولقد رآه نزلة اخرى عند سدرة المنتهى عندها جنة الماوى إذ يغشى السدرة ما يغشى ما زاخ البصر وما طغى لقد رآى من آيات ربه الكبرى ﴾ قال خلق جبريل عليه السلام هكذا رواه الامام احمد وهو غريب ١٢ ( ابن كثير ص
- (۲) حدثنا عبد الله حدثنى ابى ثنا ابو النضر ثنا محمد بن طلحة عن الوليلد بن قيس عن اسحق ابن ابى الكهتلة قال محمد اظنه عن ابن مسعود انه قال ان محمداً لم ير جبريل فى صورته الا مرتين اما مرة فانه سأله ان يريه نفسه فى صورته فاراه صورته فسد الافق و اما الاخرى فانه صعه

فى النظم فان هذا الوصف منحصر فى الله تعالى و انه قد جعل هناك موحياً و معلماً و انه لما اختيار رسولا انتهى الامر الى المرسل آخر او لم يكن الرسول موحيا بل المرسل هو الموحى على شاكلة قوله ﴿ أو برسل رسولا فيوحى باذنه ما يشاء ﴾ و اما المقابلة بين قوله وحياً و غيره ثم قوله ﴿ فيوحى كَانُه من المجرد و المزيد و راجع الفتوحات ص ٩٣ ج ٢ و ص ١٠٢ ج ٢ و ص ٤٩٣ ج ٢ و ص ١٠٢ ج و ص ١٠٨ ج و انما هى سلسلة مرتبة بعضها اثر بعض فى الخارج و الانتهاء الى الله وهو فذلكة ايضا كما فيما قبله فى قوله ﴿ إنه هو إلا وحى يوحى ﴾ وهو استيناف فذلكة ايضا كما فيما قبله فى قوله ﴿ إهدنا الصراط المستقيم ، صراط الذين ايضا باعادة ما استونف عنه كقوله ﴿ إهدنا الصراط المستقيم ، صراط الذين أنعمت عليهم ﴾ ثم قال ﴿ ما كذب الفواد ما رآى ﴾ او كما هما بيان القرآن ص ١٣٩ ج ١ عن الانتصاف ' \_

<sup>=</sup> معه حين صعد به و قوله ﴿ وهو بالافق الاعلى ، ثم دنى فتدلى فكان قاب قوسين أو أدنى فاوحى إلى عبده مآ أوحى ﴾ قال فلما احس جبريل ربه عاد فى صورته و سجد و قوله ﴿ و لقد رآه نزلة اخرى ، عند سدرة المنتهى ، عندها جنة الماوى ، اذ يغشى السدرة ما يغشى ما زاغ البصر وما طغى لقد رآى من آيات ربه الكبرى ﴾ قال خلق جبريل عليه السلام 1۲ ( مسند احمد ص ٤٠٠ ج ١ )

<sup>(</sup>۱) تحت قوله تعالى ﴿ ولو شآ الله ما اقتتلوا ﴾ (بقرة) قال محمود رحمه الله كرد ﴿ ولو شآ الله ﴾ للتاكيد قال احمد و ورا التاكيد سر اخص منه وهو ان العرب متى ثبت اول كلامها على مقصد ثم اعترضها مقصد آخر و ارادت الرجوع الى الاول قصدت ذكره اما بتلك العبارة =

ففصله عما قبله ولم يعطفه عليه لانه شامل لروية الله تعالى بالفؤاد و لرؤية جبريل على صورته و هما قبل الاسراء ولسائر ما رآى فى ليلة الاسراء لقوله تعالى فيا بعد ﴿ لقد رآى من آيات ربه الكبرى ﴾ و لقوله فى بنى اسرائيل ﴿ لنريه من آياتنا ﴾ و لقوله هناك ﴿ وما جعلنا الرؤيا التى أريناك إلا فتنة للناس ﴾ فالفتنة هناك هى الماراة ههنا فى قوله تعالى ﴿ أفتهارونه على ما يرى ﴾ فقوله ﴿ ما كذب الفؤاد ما رآى ﴾ اى ما كذب الفؤاد عبدنا ما رآى اى هذا العبد اما بفؤاده او بعينه قال القارئ فى شرح الشفا اى ما كذب فؤاده مريئه بل صدقه و طابقه اذ لا يقال ﴿ ما كذب الفؤاد ما رآى ﴾ بقلبه و بسطه فى اقسام القرآن بما لا مزيد ﴿ ما كذب بطر.

او بقریب منها و ذلك عندهم مهلع من الفصاحة مسلوك و طریق معتد و كان جدى لامی ابو العباس احمد بن الفارس الفقیه الوزیر یعد فی كتاب الله تعالی مواضع فی هذا المعنی منها قوله تعالی ( من كفر بالله من بعد ایمانه ) الی صدر او منها قوله ( ولولا رجال مؤمنون ) الی قوله ( كفروا منهم ) و هذه الآیة من هذا النمط لما صدر الكلام بان اقتتالهم كان علی وفق المشیة شم طال الكلام و ارید بیان ان مشیة الله تعالی كا نفذت فی هذا الامر الخاص وهو اقتتال هؤلا مفهی نافذة فی كل فعل واقع وهو المعنی المعبر فی قوله تعالی ( و لكن الله یفعل ما یرید ) ذكر تعلق المشیة بالاقتتال لیتلوه عموم تعلق المشیة لتناسب الكلام و تعرف كل بشكله فهذا سر ینشرح لیانه الصدر و یرتاح السر والله المؤفق ۱۲ ( الانتصاف هامش الكشاف ص ۱۱۷ )

اخيك فكذب متعـد الى مفعولين كقولهم صدقت فلانا الحديث وكذبتـه و يحتمل الاقتصار على مفعول واحد ايضا كما ذكره النووي عن الفراء ١٢ اى ما قال كذبا هذه الخصلة بل قال ما وقع بعد عيانا في الاسراء بالنسبة الى رؤية الله تعالى ولا بعد فيه مع هذا و لولا ضمير ﴿ ولقد رآه نزلة اخرى ﴾ الى العبد لكان الاوضح ان يقال ﴿ مَاكَذَبِ الفُؤَادُ مَا رَآى ﴾ اى ما رآى الفؤاد اى ما افتراه وما قاله كذبا وكون الرؤية ههنـا رؤية الفؤاد و فما بعد رؤية البصر لا يورث فكا فى النظم فان الرؤية امر واحد و الفرق من تلقاً الفاعل وقد صح الاحاديث المرفوعة و الآثار في الرويتين و روية الله الاولى بالفؤاد على ما ذكره ابن عباس و الا فالفؤاد لا ينافى الرؤية البصرية في كلا المرتين فانه لا بد من حضوره في البصرية و سما في الرؤية الالهية التي لا تكتنه و في الدر المنثور ص ٩٠ ج ١ من العهد العتيق قال فانشدكم بالله الذي انزل التـوراة على موسى هل تعلمون ان النبي الامي هذا تنـام عينـاه ولا ينام قلبه و الفؤاد وجهة اخذ القلب من عالم الغيب و انشراح الصدر وجهة افادته و الثانية بالبصر على شاكلة حديث البعثة من تقدم الرؤيا على الواقعة ثم ذكر صلى الله عليـه و سلم لكل طرفا من الكلام كما نقله فى المواهب عن المهدوى ولم يفسر على ضابطة الالفاظ شرحا متعارفا جامعاً ومانعًا بل ذكر بعض الماصـدقات و اطرافا من القصة و مثله كثير في الحديث و عند السلف كحديث اول مسجد اسس على التقوى ثم قال ﴿ أَفْتَهَارُونُهُ عَلَى مَا يَرَى ﴾ ولم يقل ما قد راى فـدل على ان ثم رويته آخری بعد همذه قاله السهیلی و قال ﴿ علی ما یری ﴾ ولم یقل فیما یری

لانهم كانوا يمارون في نفس الرؤية لا في خصوص الموي و عن ابن عباس رضى الله عنه انه كان يقول ان محمدا صلى الله عليه و سلم رآى ربه مرتين مرة بيصره و مرة بفؤاده رواه الطبراني في الاوسط و رجاله رجال الصحيح خلا جهور بن منصور الكوفى و جهـور بن منصور ذكره ابن حبـان في الثقات كذا في الزوائد وهو في الفتح ص ١٧١ ج ٧ مختصراً و عند الدارمي عن ابن غنم قال نزل جبريل على رسول الله صلى الله عليه و سلم فشق بطنه ثم قال جبريل قلب وكيع فيه اذنان سميعتان وعينان بصيرتان آه قال ابو محمد وكيع يعني شديداً اه مع الفتح ص ٤٠٠ج ١٣ اى متينا ثم قال ﴿ وَلَقَدَ رآه نزلة اخرى ﴾ و ان لم تكن المرة فيشمل مرات النرقي و الندلي منه تعالى و اخرى من التاخر او مؤنث آخر او يشمل العدد ضربة و هذه ايضا شاملة للرويتين اما رؤية جبريل فظاهر و اما روية الله تعالى فلانها لا تكون الا بدنو منه تعالى و تدل منه كنزوله الى السها الدنيا في الثلث الايل الاخير وكما فى الفتح ص ٤٠٣ ج ١٣ عن ابن عباس وكحديث يطلع الله على الهلى الجنة فيقول هل رضيتم ذكره فى الفتح من لفظ الاسماعيلي و قوله ﴿ عند سدرة المنتهى ﴾ متعلق بالرأى كقولك رايت الهلال من المسجد لا بالمرئى كقولك رأيته من السحاب و قد ذكره الطبرى و قوله ﴿ إِذْ يِغْشَى السَّدَرَةُ مَا يَغْشَى ﴾ اى من الانوار و التجليات فاجتمعت الملائكة عليه كالفراش و عند النسائي فاتیت سدرة المنتهی فغشیتنی ضبابة خررت له ساجداً (و الکنز ص ۲۹۶ ج ٦ و الدر المنثور ص ١٣٨ ج ٤ مرات ) و هذه الضابة هي الظلل من الغهام التي ياتي فيها الله تعالى و يتجلى ( الدر المنثور ص ٧٠ ج ١ ) وهي [99]

حضرة العلماء التي كان فيها الرب قبل ان يخلق خلقه ( راجع اليواقيت ص ٩٨ - ٩٤ ( ١١٠ - ٩٤ ) و راجع ابن كثير ص ١١ ج ٦ و السفاريني ص ٩٨ ج و الابريز ص ٩٢ و الدر المنشور ص ٢٥٦ ج ٦ و العاء و الظلل من الغمام يعبر به عند ذكر الحوادث من الاتيان و غيره و اما النور ففيه حديث مسلم حجابه النور لو كشفه لاحرق سبحات وجهه ما انتهى اليه بصره فهو وجود منبسط ولا يرتفع هذا الحجاب في الجنة ايضا ذكره في الفصوص ( خلافا لما في الفتح ) و روح المعاني ص ٢٥٦ ج ٤ و الدر المنثور من

(۱) ثم انطلق بی حتی انتهیت الی الشجرة فغشیتنی سحابة فیها من کل لون فرفضنی جبریل و خررت ساجداً لله عزوجل (ابن کثیر ص ۱۱ ج ۲) (۲) تحت قوله تعالی ﴿ و أفئدتهم هوا \* ﴾ ای خالیة عن العقل و الفهم لفرط الحیرة و الدهشة و منه قبل للجبان و الاحمق قلبه هوا \* ولا رأی فیه و من ذلك قول زهیر ــه

كائن الرجل منها فوق صعل ه من الظلمان جؤجؤه هوا موادو و قول حسان ـــه

الا بلغ ابا سفیان عنی و فابت مجوف نخب هوائ و روی معنی ذلك عن ابی عبیدة و سفیان و قال ابن جریج صفر من الخیر خالیة منه و تعقب بانه لا یناسب المقام و اخرج ابن ابی شیبة و ابن المنذر عن ابن جبیر انه قال ای تمور فی اجوافهم إلی حلوقهم لیس لها مكان تستقر فیه، والجملة فی موضع الحال ایضا والعامل فیها اما یرتد او ما قبله من العوامل الصالحة للعمل و جوز ان تكون جملة مستقلة و الی الاول ذهب ابو البقائ و فسر هواء بفارغة و ذكر انه انما افرد هود وكتاب العلو ص ٩٨ و حديث العا في الكنز ص ٢٥٩ ج ٥ بحذف ما وكذا في الفائق و النهاية و المجمع ــ

و الهواء في لغة العرب الجو لا الريح الساكن فلم يدل على عدم تناهيه و انما هو كظلة السلطان نعم دل على عدم تناهى الجو و الاستواء على العرش ايضًا حادث كما في الدر المنثور ص ٣٦٠ ج ٥ من فصلت حم السجدة وكذا من الجزء الاول عند ابن كثير وهو نص سورة فرقان وغيرها من الاعراف و يونس و السجدة و علم الكتاب ص ٣٠٥ و الدر المنشور ص ٩١ ج ٣ و الفتوحات ص ٦٠٣ ج ٢ و لكن في الاسماء و الصفات ص ٢٧٢ ، ٢٧٩ ما يدل على انه الجو وهو من الموجودات باعتبار الربح الراكل وما موصولة و راجع الفتوحات ص ۱۱۸ ج ۳ و ص ۵۷۸ ج ۳ و ص ٥٥٠ ج ٣ و ص ٥٦٠ ج ٣ و ص ٥١٥ ج ٢ و الكبريت ص ١٣٦ -تم قال ﴿ مَا زَاغُ البَصْرُ ومَا طَغَى ﴾ فصرح أنه يقظة و عليه قولهم في بني اسرائيل ﴿ أَو ترقىٰ في السها و لن نؤمن لرقيك حتى تنزل عليناكتابا نقراه ﴾ سألوه بمكة عن الروح و غيره كما في جامع البيان من الكهف فنسى صلى الله عليـه و سلم الاستثناء فتراخى الجواب الى نزول بنى اسرائيل

مع كونه خبر الجمع لانه بمنى فارغة وهو يكون خبراً عن جمع كما يقال افتدة فارغة لان تا التانيث فيه يدل تانيث الجمع الذى فى افتدتهم و مثل ذلك احوال صعبة و افعال فاسدة و قال مولانا الشهاب الهوا مصدر ولذا افرد و تفسيره باسم الفاعل كالخالى بيان للعنى المراد منه المصحح للحمل فلا ينا فى المبالغة فى جعل ذلك عين الخلا ١٢ ( روح المعانى ص ٢٥٦ ج ٤ )

في الروح ثم اقترحوا هـذه الاسئلة وهو ايضا عام لكل ما رآى من حيث اللفظ لكن محطه هي معاملته مع الله فقط ثم فذلكه بقوله ﴿ لقد رآي من آیات ربه الکبری ﴾ و راجع مساقه من طه ولم یعطفه لانه ایضا عام لکل ما رآی و حدیث ابی ذر رأیت نوراً ( ص ۱۶۷ ج ه ) و نور انی اراه معناه واحد اى هو نور من اين حيث رأيته ذكره فى المرقاة عن احمد من فصل الرؤية من صفة الجنة او المراد رأيتـه و لكنه نور لا يكتنه كقول ابن عباس عند الترمذي في النجم و يحك ذاك اذا تجلي بنوره الذي هو نوره وعنـد ابن كثير ص ١٦ ج ٦ عن مسند احمد بلفظ قد رايته نورا اني اراه اه بارجاع الضمير وكذا من ص ٣٣٠ ج ٩ و في كتاب العلو للذهبي و نقل المروزي عن ابي عبد الله و سأله بما تدفع قول عائشة رضي الله عنها قال بقول رسول الله صلى الله عليه و سلم رأيت ربى و قال احمد فى مسنده ثنا اسود ثنا حماد بن سلمة عن قتادة عن عكرمة عن ابن عباس قال قال رسول الله صلى الله عليه و سلم رأيت ربى عزوجل اسناده قوى اه و ليس مختصراً بما عند النرمذي من تفسير سورة ص عن ابن عباس ايضا لانـه حديث آخر من طريق ابى قلابة و هذا من طريق عكرمة عنه وهو فى تفسير النجم عند النرمذي ايضا وهو مشهور عن ابن عباس و بعضهم ينغي رؤية العين و يريد ان العين لا تكفي في تلك الرؤية فكل ما روى في هذه المسئلة متجه ذكر كل طرفا و المجموع جامع للاطراف و عند بعضهم تفسير بعض الاشياء مرفوعا اجراه في سائرها و ابهم في سياق الرؤية لانها لا تكتنه فتقع فيها مغالطات و ايضا هي من الاسرار التي لا تكشف فكان الوجمه

فى ابهامها هذا والله اعلم ــ

ثم رأیت فی الاسماء و الصفات ص ۳۱۶ ما یؤافق رأی ابن کثیر فراجعه و استدلال احمد به یدل علی ان لفیظ حدیث حماد کا رواه هو و وقع فیمه زیادة بمن دونه و ذکر فی المیزان انه من انکر ما روی حماد و راجع الکنز ص ۵۸ ج ۱ و لعل المراد بالمرتین مرة الرؤیا و مرة الاسرا و وهما مرة القلب و مرة العین فنی شرح المواهب من اول المقصد الحامس و زاد سعید بن منصور عن سفیان بن عیینة راویه عن عمرو بن دینار عن عکرمة عن ابن عباس فی آخر الحدیث و لیس رؤیا منام و عنده من طریق ابی مالك هو ما اری فی طریقه الی بیت المقدس آه قال الحافظ السیوطی رحمه الله وهو حدیث صحیح آه الیواقیت ص ۱۱۸ و منهاج السنة ص ۹۳ ج و كذا عن ابن عباس عند السفاریی ص ۲۳۷ ج ۲ -

و فى شرح المواهب ص ٩١ ج ٦ ان ابراهيم عليه السلام قال للنبى صلى الله عليه و سلم يا بنى انك لاق ربك الليلة مع معنى اللقا من الفتح ص ٣٦٦ ج ١٣ و حديث كثرة الحجب مع دنو جبريل دنوا لم يدن مثله عندالترمذي و كتاب الاسما ص ٢٨٩ و قد انكر الكثرة فى المواهب و حديث الاردام

<sup>(</sup>۱) قال الراغب اللقاء مقابلة الشي و مضادفته لقيه يلقاه و يقال ايضا في الادراك بالحس و بالبصيرة و منه ﴿ و لقد كنتم تمنون الموت من قبل أن تلقوه ﴾ و ملاقاة الله يعبر بها عن الموت و عن يوم القيامة و قبل ليوم القيامة يوم التلاق لالتقاء الاولين و الاخرين فيه ١٢ ( فتح صلح ٣٦١ ج ٣٦ )

الكبرياء على وجهه لعله ليس مراد الكرماني ما ذكره في الفتح ص ٣٦٤

(١) (قوله وما بين القوم وبين ان ينظروا الى ربهم الاردا الكبريا على وجهه ) قال المازري كان النبي صلى الله عليـه و سلم يخاطب العرب بما تفهم و يخرج لهم الاشيا المعنوية الى الحس ليقرب تناولهم لها فعمبر عن زوال المانع و رفعه عن الابصار بذلك و قال العياض كانت العرب تستعمل الاستعمارة كثيرا وهو ارفع ادوات بديع فصاحتها وايجازها ومنه قوله تعالى (جناح الذل) فمخاطبة النبي صلى الله عليه و سلم لهم برداء الكبريا على وجهه و نحو ذلك من هذا المعنى و من لم يفهم ذلك تاه فمن اجرى الكلام على ظاهره افضى به الامر الى التجسيم و من لم يتضح له و علم أن الله منزه عن الذي يقتضيه ظاهرها أما أن يكذب نقلتها واما ان يوولها كان يقول استعار لعظيم سلطان الله وكبرياءه وعظمته و هيبته و جلاله المانع ادراك ابصار البشر مع ضعفها لذلك رداء الكبريا. فاذا شاء تقوية ابصارهم وقلوبهم كشف عنهم حجاب هيبتـه وموانع عظمته انتهى ملخصا وقال الطببي قوله وجهـه حال من ردار الكبرياء و قال الكرماني هــذا الحديث من المتشابهات فاما مفوض و اما متأول بان المراد بالوجه الذات و الرداء صفة من صفات الذات اللازمة المنزمة عمايشبه المخلوقات ثم استشكل ظـاهره بانه يقتضي ان رؤية الله غـير واقعة و اجاب بان مفهومه بيان قرب النظر اذ ردا الكبرياء لا يكون مانعا من الرؤية فعسبر عن زوال المانع عن الابصار بأزالة المراد انتهى و حاصله ان رداء الكبرياء مانع عن الرؤية فكان في الكلام حذفا تقديره بعد قوله الارداء الكبريا فانه بمن عليهم برفعه فيحصل لهم =

 الفوز بالنظر اليه فكائن المراد إن المؤمنين إذا تبؤوا مقاعدهم من الجنة لولاً ما عندهم من هيبته ذي الجلال لما حال بينهم و بين الرؤية حائل فاذا اراد اكرامهم حفهم برافته و تفضل عليهم بتقويتهم على النظر اليعا سبحانه ثم و جدت في حديث صهيب في تفسير قوله تعالى ﴿ للذين أحسنوا الحسني و زيادة ﴾ ما يدل على ان المراد بردا الكبريا في حديث ابي موسى الحجـاب المذكور في حـديث صهيب و انه سبحانه يكشف لاهل الجنة اكراما لهم و الحديث عند مسلم و الترمذي و النساني و ابن خزیمة و ابن حبان و لفظ مسلم ان النبي صلى الله عليـه و سلم قال اذا دخل اهل الجنة الجنة يقول الله عزوجل تريدون شيئا ازيدكم فيقولون الم تبيض وجوهنا و تدخلنا الجنة قال فيكشف لهم الحجاب فما اعطوا شيئًا احب اليهم منه ثم تلا هذه الآية ﴿ للذين أحسنوا الحسى وزيادة ﴾ اخرجه مسلم عقب حدیث ابی موسی و لعله اشار الی تاویله به وقال القرطي في المفهم الرداء استعارة كني بها عن العظمة كما في حديث الاخر الكبريا وداتي و العظمة ازاري و ليس المراد الثيباب المحسوسة لكن المناسبة ان الردا و الازار لما كان متلازمين للخاطب من العرب عبر عن العظمة و الكبرياء بهما و معنى حديث البـاب إن مقتضي عزة الله تعالى و استغنائه ان لا يراه احد لكن رحمة للؤمنين اقتضت ان يريهم وجهه كما لا للنعمة فاذا ازال المانع فعل منهم خلاف مقتضي الكبرياء فكأ نه رفع عنهم حجاباكان يمنعهم و نقل الطبرى عن على رضى الله علم في قوله تعالى ﴿ و لدينا مزيد ﴾ قال هو النظر الى وجه الله تعالى ١٧ (فتح ص ٣٦٤ ج ١٣)

ج ١٩٣٠ و لحمله لا يرتفع (اليواقيت ص ١٦٢ و الفتوحات ص ١٩٣٠ ج و ص ٣١٥ ج ) ولا يمنع الرؤية فنى شرح المواهب و حكى محبد الرزاق عن معمر عن الحسن انه كان يحلف بالله لقد رأى محمد صلى الله عليه و سلم ربه اه و مع هذا فى حاشية جامع البيان و قد روى ابن ابى حاتم عن عباد بن منصور انه قال لما سألت عكرمة عن قوله ﴿ ما كذب الفؤاد ما رآى ﴾ فقال عكرمة نعم قد وأى ربه قال فسألت عنه الحسن فقال رئمى جلاله و عظمته و رداء ه اه وهو « نحو ولا عيب فيهم غير ان سيوفهم ، وراجع شرح المواهب ص ٨٥ ج ٤ و فى الجواهر و الدرر ص ١٦١ ان الرؤيا قد تكون فى النوم و فى غير النوم و فى اى حال كانت فهى رؤيا الرؤيا قد تكون فى النوم و فى غير النوم و فى اى حال كانت فهى رؤيا

<sup>(</sup>۱) (فان قلت ) فهل ثم وجه جامع بين قول من اثبت رؤية البارى و بين قول من نفاها (فالجواب) نعم كما قاله الشيخ فى الباب الثامن و الحنسين و خمس مائة و لفظه اعلم ان الجامع بين من اثبت رؤية الله عزوجل و بين من انكرها و نفاها ان من اثبتها اراد انها تكون على قدر وسع العبد و من نفاها اراد ان حجاب العظمة مانع من رؤية حقيقة الذات وكل من لا يحيط بشئ كانه ما رآه مع انه راه انتهى و قال فى لواقح الانوار ايضا اعلم ان حجاب الكبرياء على الذات المتعالى لا يرتفع ابداً كما اشار اليه خبر مسلم بقوله صلى الله عليه وسلم و ليس على وجهه تعلى الا ردا الكبرياء فى جنة عدن و اذاكان هذا الحجاب لا يرتفع تعالى الا ردا الكبرياء فى جنة عدن و اذاكان هذا الحجاب لا يرتفع فا وقمت الرؤية دائما الا على الحجاب فصح قول من قال ان الحق يصح ان يرى و من قال لا يصح ان يرى بحمله على هأ تين الحالتين انتهى - (اليوافيت ص ١١٢)

فی الحیال بالحس لا فی الحس فافهم وهو فی الفتوحات ص ٥٠ ج ٣ و صر ۷۲ ج ۲ وما ذکره فی الفص الشعبی و الابراهیمی و الهودی من حقیقة الرؤیة و التجلی و الفتوحات ص ۲۲ ج ٤ وما عزاه لها فی الیواقیت ص ۶۹ لم اجده فی الفتوحات فی هذا الباب بهذا اللفظ و راجعها من ص ۱۰۷ ج ٣ و الیواقیت ص ۱۱۸ و الفتوحات ص ۱۱۲۱ ج ۲ ولا ینافی ما فیها ص ۲۲۶ ج ۲ و الکریت ص ۱۲۳ و الفتوحات ص ۲۵۲ ج ٤ و ص ۲۲۶ ج ۶ و ص ۱۲۵ ج ۲ و س ۱۲۵ ج ۲ و ص ۱۲۵ ب ۲ و ص ۱۲۵ ج ۲ و ص ۱۲۵ ج ۲ و ص ۱۲۵ ج ۲ و ص ۱۲۵ ب ۲ و ص ۱۲ ب ۲ و ص ۱۲۵ ب ۲ و ص ۱۲ ب ۲

و فی روح المعانی ص ۲۵۵ ج ۸ و کذا روی عن محمد بن کعب القرظی بل اخرج عبد ابن حمید و ابن المنذر و ابن ابی حاتم عنه انه قال قالوا یا رسول الله رأیت ربك قال رأیته بفؤادی مرتین ولم اره بعینی شم قال ﴿ مَا كذب الفواد ما رآی ﴾

و فی حدیث عن ابن عباس یرفعه فجمل نور بصری فی فؤادی فنظرت الیه بفؤادی آه وما ذکره فی ص ۲۲۲ ج ۳ عن النووی هو عن الواحدی ـ

و قوله ﴿ نزلة اخرى ﴾ لعله نحو نزول الرب الى سما الدنيا وهو تنزل من التنزلات و ليس بمعنى المرة وكان غاية الغايات و اخرى البغيات وكان المراد بالرؤية مرتين الرؤية بالفؤاد اولا ثم تنزلت الرؤية الى البصو في الوقت و راجع مشكوة الانوار ص ٢٣ فلا رقى هناك اذا وصل ورا الوراء و انما هناك نزول الى ما تحته كنزول الملك عن رتبته لرعيته و عن الوراء و انما هناك نزول الى ما تحته كنزول الملك عن رتبته لرعيته و عن مكانة

مكانته \_

و الحاصل ان الرؤية كما اختلف العقلاء فى تكيفها اختلفت الاحاديث فى التعبير عنها و ليس اختلاف السمع ازيد من اختلاف النظر ــ

﴿ إِن هُو إِلا وَحَى يُوحَى ﴾ ابهم الموحى لانحصاره فى الله تعالى و لان ذكر الاوصاف التى تنحصر فى موصوف ابلغ من تسميته و لان الوحى لما كان من لغتهم ﴿ إِذْ أُوحِينا إلى امك ما يوحى ﴾ لم يكن لهم العناد فى مثله بدون ذكره وقيد ﴿ فيوحى باذنه ما يشاء ﴾ باذنه و على هذا القيد حسن التقابل فى قوله تعالى ﴿ وما كان لبشر ﴾ بين وحى كلام خنى و بين وحى رسالة و ايضا فرق بين الوحى و الايحاء \_

(علمه شدید القوی) شروع فی تعدیل سند الوحی و کیف اتیانه وما صورته فانه لم یسمع الا فی الادیان الساویة ولو قبل یاتی الملك فکیف اتیانه فقال انه قادر علی ذلك و انه ذو مرة سوی (شدید القوی مبارك الصورة) لا یؤنس من مثله الا الخیر و انه یدنو و یتدلی فذکر نعته وصفته و حلیته و کیفیته اتیانه \_

﴿ فاوحی إلی عبده ما أوحی ﴾ الاسناد لله ابهم فیـه لمثل نامر و لیشاکله وهو عن السلف کما فی الفتح ص ٤٧٠ ج ٨ و ایضا غایر هناك بین المعلم و الموحی فجعلهما اثنین و م ص ٩١ ج ١ و التصریح فی مثل هذا لا یکون الا دعوی لا دلیل فی الظاهر علیها بخلاف الکنایة فیقال فی العرف علمی من وصفه کذا و کذا و لانه لیس الغرض یتعلق بالتسمیة عند من لا یعرف و انما یفید ذکر الافعال و کانوا قد استنکروا فلا یقال الا

انه علمه من هو كذا وكذا و الكلام مع أهل مكة وكانوا لا يعرفونه وهو كلام في اول الامر فعرفهم و راجع هداية الحياري و منها ما عنــد مسلم ص ٩٤ ج ١ و ليس الاسناد لجبريل خلافًا لما في الموضح من القيامة وهو ايضا استيناف باعادة ما استونف عنه كقوله ﴿ إهدنا الصراط المستقيم صراط الذين انعمت عليهم ﴾ وهو فذلكه ايضا ﴿ مَا كَذَبِ الْفُواد مَا رآى ﴾ الرؤية صادقة على روية الله تعالى بالفؤاد وعلى رؤية جبربل على صورته و على سائر ما رآى لقوله ﴿ لقـد رآى من آيات ربه الكبرى ﴾ و قال فی بنی اسرائیل ﴿ انریه من آیاتنا ﴾ و حدیث شریك بن ای نمر عن انس يمكن ان يحمل على ما عن انس ايضا في الفتح ص ٢٥١ ج ٧ كما فیـه ص ۱۵۲ وهو فی ص ۶۶۸ ج ۸ ایضا و هناك عنه رأی محمـد ربه و نغى ابن عباس ان تكون بعينه يمكن ان يكون المراد به انه لا تكفي العين في رؤية الرب و هل يمكن ان يقال ان في النجم تفسيرين كلاهما مرفوعان فيجمعان وكانه ذكر لكل طرفا كما نقله في المواهب عرب المهدوى او انه صلى الله عليه وسلم لم يفسر على ضابطة الالفاظ وأنما ذكر بعض ما صدقاتها و اطرافا من القصه لا شرحاً متعارفاً \_ و ذكر في حديث عائشة اسهلهما ولم ينف اشرفهما ﴿ أَفْمَارُونَهُ عَلَى مَا يَرَى ﴾ الماراة هي الفتنة في ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الرؤيا التي أريناك إلا فتنة للناس﴾ و قرن به الشجرة الملعونة هناك لكونها فتنة ايضاكما في الصافات و لما في الزوائد ص ٦٧ و ليس المراد بالرؤيا هناك الا امر زؤية الباري تعالى شانه لا كل ما رأى في الاسراء فلم يعبر عنه بالرويا \_ ﴿ وَلَقَدَ رَآهُ نَزَلَةً آخَرَى ﴾ الاخروية بالنسبة الى ما رآى لا الرويتين

بالنسبة للي ﴿ ثُم دنا فتدلى ﴾ وهو صادق ايضا على الرؤبتين و قد اتفق التعدد فيهمنا مرتين راجع الزوائد ص ٣٢ و لم يجئ مرفوع في ان المراد بالرؤيا في بني اسرائيـل هو الاسراء او قـد قال بعض المفسرين انها رؤيا اخرى غير الاسراء و اطلق الرؤيا باعتبار الغاية و غاية الغايات لا على كل ما رآى القوله ﴿ مَا زَاعُ البَصِرُ وَمَا طِغَي ﴾ و راجع الروض ص ٢٤٤، ٢٤٩. ج. ١ و العلو للذهبي ص ١١٩ و أنما لم يقيد أحاديث الاسراء باليقظـــة لانه لا يقــال في الجوار سريت و صعدت و شربت و فيهبت و رجعت و ذلك كله في اليقظة ولو قيد احد هذه الإفعال و نحوها اذا كانت في البقظة بهذا القيد عد ركيكا و أما يكون ذلك حيث يكون داعية اليـه بخلاف ما في المنام فيصرح فيه بهذا القيدكيف وقد قال ﴿ما زاغ البصر ﴾ ثم ما ذكرناه فى تفسير النجم ينبغى ان يكون فيه قوله تعالى ﴿ وَلَقَدَ رآء نزلة اخرى ﴾ منصرفا الى رؤية الله تعالى لان رؤية جبريل ﴿ عند سسرة المنتهى ﴾ ليس نزلة بالنسبة اليه و أنما هي رقبة له و أنما هي نزلة لله تعالى كنز وله الى سما الدنيا فى ثلث الليل الاخير و قوله ﴿ عند سدرة المنتهي ﴾ متعلق بالرائي كقولهم رأيت الهلال من المسجد لا بالمرئي كقولهم رأيته من السحاب وقد ذكره بعضهم وكذا الطبرى الا ان يقال ان النزلة

ثم ان قوله ﴿ مَا كَذَبِ الْفُؤَادُ مَا رَآى ﴾ اذا كان الضمير فيما رأى راجعا الى البصر كما فى شرح المواهب ص ١٠٠ ج ٦ لا يبتى فيـه

بالنسبة اليه صلى الله عليه و سلم كما في الكبير و ذكره الطبرى او يقال ان

جبريل كان منهبطا من فوق اذ ذاك و تدلى ايضا ـ

دلیل علی ان الرؤیة الاولی قلبیة و صرح فی قوله ﴿ ما زاغ البصر وما طغی﴾ انها بصرتة فقوله ﴿ ما زاغ ﴾ ای لم یلتفت یمینا ولا شمالا و قوله ﴿ وما طغی ﴾ ای لم یجاوز ما بین یدیه کالادب فی الصلوة ثم ان رؤیة جبریل علی صورته التی خلق علیها مرتین ذکر ابن کثیر کما فی شرح المواهب صل مه ج ۶ و کذا البغوی و راجع جامع البیان ان الاولی بحرا فی اوائل البعثة بعد فترة الوحی لکن الذی فی الفتح ص ۲۲ ج ۱ انها باجیاد و یحمل علیه ما فیه ص ۲۲ ج ۱ و اذب المحله مو علیه فی ص۲۲ ج ۱ و اذب

<sup>(</sup>۱) تحت قوله تعالى ﴿ مَا زَاعُ البَصَرُ وَمَا طَغَى ﴾ الآية ـ حدثنا ابن حمياً ثنا مهران عن سفيان عن سلسة بن كهيل الحضرمي عن مجاهد قال رأى النبي مملى الله عليه و سلم جبريل عليه السلام في صورته مرتين ١٢ ( جامع البيان ص ٢٧)

<sup>(</sup>۲) (قوله و لكن راى جبريل فى صورته مرتين) فى رواية الكشهمين و لكنه و هذا جواب عن اصل السوال الذى سأل عنه مسروق كا تقدم بيانه و هو قوله ﴿ ما كذب الفؤاد ما رآى ﴾ و قوله ﴿ و لقد رآه نزلة اخرى ﴾ و لمسلم من وجه آخر عن مسروق انه اتاه فى هذا المسرة فى صورته التى هى صورته فسد افق السا وله فى رواية داؤد بن ابى هند رايته منهبطا من السا سادا عظم خلقه ما بين السا و الارض و للنسائى من طريق عبد الرحمن بن يزيد عن ابن مسعود ابصر جبريل ولم يبصر ربه ١٢ (الفتح ص ٤٩٦ ج ٨)

<sup>(</sup>٣) و قد وقع فى رراية ابى الاسود عن عروة عرب عائشة قالت ان النبى صلى الله عليـه و سلم كان اول شانـه يرى فى المنــام وكان = - ١٠٠٨ – ١٠٠٢ لا

لا يتعين ان يكون ﴿ فاوحى إلى عبده ما أوحى ﴾ هو المدثر وسيما على رواية ابن لهيعة عند الطبرى و ان يكون هذا القدر فى غيير الاسراء وقد يقال ان قوله ﴿ فاستوى وهو بالافق الاعلى ﴾ آه ليس واقعة واحدة بل

= اول شانه بری فی المنام و کان اول ما رأی جبریل باجیاد صرخ جبریل يا محمد فنظر يمينـا و شمالا فلم ير شيئا فرفع بصره فاذا هو على افق السماء فقال يا محمد جبريل جبريل فهرب فدخل في الناس فلم ير شيئًا ثم خرج عنهم فناداه فهرب ثم استعلن له جبريل من قبل حراء فذكر قصة اقرائه ﴿ إِقْرَا بَاسُمُ رَبُّكُ ﴾ و راى حينشذ جبريل له جناحان من ياقوت يختطفان البصر و هذا من رواية ابن لهيعة عن ابي الاسود و ابن لهيعة ضعيف وقد ثبت في صحيح مسلم وجهه آخر عن عائشة مرفوعاً لم اره يعني جبريل على صورته التي خلق عليها الا مرتين و بين احمد رحمه الله في حديث ابن مسعود ان الاولى كانت عند سؤاله اياه ان يريه صورته التي خلق عليهـا و الثانية عند المعراج و للترمذي من طريق مسروق عن عائشة لم ير محمد جبريل في صورته الا مرتين مرة ﴿عند سدرة المنتهى ﴾ و مرة في اجياد و هذا يقوى رواية ابن لهيعة و تكون هذه المرة غير المرتين المذكورتين و انما لم يضمها اليهما لاحمال ان لا یکون راه فیها علی تمام صورته و العلم عند الله تعـالی و وقع في السيرة التي جمعها السلمان التيمي فرواها محمد بن عبد الاعلى عن ولده معتمر ابن سلیمان عن ابیه ان جبریل اتی النبی صلی الله علیـه و سلم في حرا و اقرأه ﴿ إقرا باسم ربك ﴾ ثم انصرف فبقي مترددا فاتاه من امامه فی صورته فرآی امرا عظیا ۱۲ ( الفتح ص ۲۲ ج ۱ )

هو صفته كلما نزل و انما ساقه بلفظ الماضي ليدل على انه قد وقع و قد يقع ثم انه جعل الاصل في قوله ﴿ مَا كَذَبِ الفَّـوَّادُ مَا رَآى ﴾ رؤية البصر اي لم يخالف من قولهم حمل معهم ولم يكذب و جعل الفؤاد موافقا و تابعا و هـذا ادل على الرؤية من العلم و ساق قوله ﴿ أَفْتَهَارُونُهُ عَلَى مَا يَرَى ﴾ مساق الالزام بانه منهم مكابرة ينكرون مشاهدته بالبصر ولا تنكر رؤية احد والا لارتفع الامان عن البصر و هـذا اصرح فيما قلنا ثم كيفها كان الاس رؤية البارى اراد أو رؤية جبريل لا يخرج الامر من ان المعراج يقظة وقد ذكره فى بنى اسرائيل بحملا فى قوله ﴿ لنريه من آياتنا﴾ و انما ساق الكلام هنـاك في المسجد الاقصى ثم استرسل في قصص انبياء بني اسرائيل الذين هو لهم قبلة ولم يتعرض للسهاويات و تعرض له في النجم فاستقصى و جعل الإسراء الى المسجـد الاقصى و سيلة و المقصود اراءة الآيات بعده و جعلم طريقًا لا مشهداً كما يكون في الشاهد للكبرا و قوله ﴿ ذُو مِرَةٌ ﴾ يوقف عليه و يوصل ﴿ فاستوى ﴾ بقوله ﴿ وهو بالافق الاعلى ﴾ فان كان ﴿ ذو مرة ﴾ بمعنى ذى القوة فالفا فى ﴿ فاستوى ﴾ للتسبيب لا للنعقيب ولا كقوله ﴿ فتمثل لها بشراً سوياً ﴾ ( و ليس الصدد في الموضعين لبيان عظيم قدرته و انه اسرى به من اين الى اين بل ليس هذا من عظيم القدرة بل الصدم لبيان عظيم امتنانه فى الاول فذكر قطعة و بعدهـا الاراءة المقصـودة و دفع اللبس و الوهم في الثاني )

و ان جعلنا قوله ﴿فاستوى﴾ الى قوله ﴿فكان قاب قوسين أو أدنى ﴾ فى واقعة المدثر اخذنا قوله ﴿ فاوحى إلى عبده ما أوحى ﴾ عاماكما فى شرح المواهب المواهب ص ١٠٢ ج ٦ و الذي يظهر بالنظر الى الكتب السابقة كسفر دانيال ومشاهدات يوحنا ان رؤية الانبياء تسمى بالرؤيا لمضى زمان كثير فيه وهو في الواقع على ما هو و لعدم اطلاع الناس عليها و قد ابتى الله نموذجا من النبوة وهي الرؤيا للتقريب الى الافهام و البشارة رائحة لا غير مع الكنز ص ١٠٣ ج ١ و ص ١٠٣ ج ٦ و شرح المواهب ص ١١٦ ج ١ و ص ٣٠٩ ج ٦ و الفتح ص ٣٠٩ - ٢ و الفتح ص ٣٠٩ - ١١٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠

وعندى انه انما قال ﴿ وما جعلنا الرؤيا التى أريناك إلا فتنة للناس﴾ لانه لو قال وما جعلنا الرؤية لكان تكراراً محضاً فغاير فى اللفظ و ايضا لما لم يذكر المرئى وكان الغرض بنفس الرؤية كانت فى حكم الرؤيا ثم الرؤية قلما تكون حاصلا بالمصدر بخلاف الرؤيا وهو المراد ههنا ولا يطرد لفظ المصدر فى الحاصل به ما لم يتعارف و نحوه قوله تعالى ﴿ و الله أنبتكم من الارض نباتا ، و تبتل اليه تبتيلا ﴾ ثم رأيت فى الجاسوس ان اسم المصدر هو الحاصل بالمصدر و لكليات ص عهه -

و الحاصل انه فی معنی وما جعلنا المرأی الذی اریناك و فی الكلیات لابی البقا من اوائل المیم ان المصدر یثی و یجمع اذا كان حاصلا بالمصدر كالحركات فدل ان كل مصدر لا یطرد بمعنی الحاصل به و كذا عند البخاری من طریق شریك بن ابی نمر و عند الطبری فاوحی الله الی ما أوحی ـ

ثم قوله ﴿ مَا كَذَبِ الفَوَّادَ مَا رَآى ﴾ انتقال الى ذكر الرؤية بعد ذكر الوجى ولم نقف على تفصيل الرؤية الاولى و بيان متعلقاتها الا ما

فى حديث ابن عباس و جعل البغوى على نقل عن ابن عباس الى قوله ﴿ فَكَانَ قَابِ قُوسَيْنِ أُو أَدْنِي ﴾ معاملة جبريل و قوله ﴿ مَا كَذَبِ الْفُؤَادُ ما رآى ﴾ فى رؤية الرب عنه فى ليلة الاسرا. وكذا ﴿ نزلة اخرى ﴾ فى تلك الليلة على قوله ، ثم انه اذا جعلنا الفا فى قوله ﴿ فَاسْتُوى وَهُو بِالْافْقِ الاعلى ﴾ لسببية ما قبله لما بعده ذكر الجمل عن الخطيب و لبيان كونه ذا مرة كنى فى بيانه كونه واقعة على ظاهر صيغ الماضى ولم نجعله بيانا لصفة الايحام حتى يكون متعدداً ثم قوله ﴿مَا كَذَبِ الْفَوْادِ مَا رَآى﴾ عام لكل ما رآى و منـه جبریل ثم قوله ﴿ و لقد رآه نزلة اخری ﴾ لعله بعـد زمان لان النجم من اول ما قرئ على الناس فسجد كلهم و لعله قبل الاسراء و هــذا لا بد ان يكون فى الاسراء الحق بما مضى للشاكلة و اذن لا يلزم لارجاع الضمير في قوله ﴿ و لقد رآه ﴾ ان يكون ما قبله اي ما رآي وهو متحداً بل يجوز ان يكون الاول باقيا على عمومه بخلاف الثاني ولا يلزم الاتحـاد للضمير كما يتوهم و لكن يرد على تاريخ الاسراء كما ذكروا ما فى الفتح ص ٤٧٣ ج ٨ و الله اعلم ــ و على هــذا يترجح ان الآيات فى جــبريل و قوله ﴿ مَا زَاغَ البَّصِرُ وَمَا طَغَى ﴾ لا يليق بمعاملة جبريل و سبما طغى فهو اذنا رعاية لجانب الله تعالى في تلك الليلة مع ما غشى السدرة و ليس هذا الجزم متعلقًا بجبريل و يصرح به ما عنـد مسلم ص ٩١ و روايات عند الطبرى وذكر ايضا ان السورة من اولها فى الاسرا وان الضمير فى قوله ﴿ فَاسْتُوى ﴾ وهو راجع الى النبي صلى الله عليـه و سلم و قــد رده ابن كثير ١٢ وكأن البغوى نقل عبارته لكن لا تطابقه الروايات عن عائشة في المرة الاولى و ذكر النيسابوري [1.4]

النيسابورى عن بعض المفسرين ان المراد بالنزلة العرجة الاخيرة و انما عمبر عنها بها لان الرؤية كانت قبيل النزول ولم تكن بعدها غرجة فكانت الروية عند النزلة الآخرة كما فى قوله ﴿ قالت اولاهم لاخراهم ، و ان عليه النشاة الاخرى ﴾ وهى للنبي صلى الله عليه و سلم \_

و اعلم ان قوله ﴿ مَا كَذَبِ الْفُؤَادِ مَا رَآَّى ﴾ استيناف بما قبله و بيان لما تضمنه الدنو و التدل فلذا لم يعطفه ولم يرتبه على ما قبله كما لم يرتب قوله ﴿ لقد رآى من آيات ربه الكبرى ﴾ فهو اذرب في جبريل و صرح في التكوير ﴿ ولقد رآه بالافق المبين ﴾ ان الدنو ترتب عليه الرؤية ولو كان في رؤية الله تعالى لجعله غاية الغايات ولا شار الى كونه انعــاما عظماً ولم يسرده سرد القصة و أنما ذكر في الاول صفة جبريل كما ذكرهــا في التكوير سواء ثم رتب عليه قوله ﴿ فاوحى إلى عبده ما أوحى ﴾ و انحصر هذا في الله لما اختار ارسال رسول انتهى الامر الى المرسل آخراً ولم يكون الرسول موحياً بل الموحى هـو المرسل على شاكلة قوله ﴿ أو يرسل رسولا فيوحى باذنه ما يشآء ﴾ فانحصر هذا العنوان في الله ولم ينتشر النظم لانه ليس هناك متعاطفات بالواو و انما هي سلسلة مرتبة بعضها اثر بعض في الخارج و الانتهام الى الله ثم رجع في قوله ﴿ مَا كَذَبِ الْفُؤَادِ مَا رَآى ﴾ الى ما قبله ثانيا استينافا و ذيل الـكلام بقوله ﴿ لقد رآى من آيات ربه الكبرى ﴾

فکانه رآی آیات ربه لا ربه لکن رؤیه التجلیات قـد تعتبر رؤیة الله و قد لا وهی المراد بآیات الله الکبری و علیه اختلاف السلف و الروایات

نفيا و اثباتا فوضح وجه الاختلاف و انفصل و عند النسائى و اتيت سدرة المنتهى فغشيتنى ضبابة خررت له ساجداً وعند ابن كثير ص ١١ من الاسرة فرفضنى جبريل آه اى هناك و عنده ص ٣٣١ ج ٩ عن مجاهد فى السدرة فرآها محمد صلى الله عليه و سلم و رآى ربه بقلبه فنى الرؤية حجاب و فى يانها حجاب و فى كا نك تراه حجاب كا ن و حجابه النور \_ و اذن قد تواتر نظم القرآن و ان كان فى حق جبريل عليه السلام على كون الاسراء يقغة وقد جعل الله الرؤيا فتنة لبعض الناس فى هذا الزمان ايضا و الله اعلم \_

ثم ان ارجاع الضمير في (ما رآى) الى البصر يطابقه (ولقد رآه نزلة اخرى) و ان ارجعنا الى الفؤاد انفك النظم و لمن يقول بقول ابن عباس ان يقول ان الضمير للفؤاد وهو رؤية منامية و قلبية كما في حديث اختصام الملائكة عند الترمذي و هو عند الطبري عن ابن عباس نفسه و فيه سعيد بن زربي ضعيف و هو عند الترمذي عنه باسناد حسن و حمل عليه في جامع البيان حديثه في الرؤية و انما لم يعطفه لانه ورد مستانفا لرد من جحد وكا نه كان سبق اخباره صلى الله عليه وسلم به فجحدوه فورد ردا لهم ولا ينبغي العطف اذن و اذن معناه انه لم يكن من الاضغاث و تحقق مصداق في اليقظة مرة اخرى و الكلام قد تم على قوله ( فاوحى إلى عبده ما أوحى ) منسوقا، ثم قوله ( ما كذب الفؤاد ما رآى ) جملة على حدة و راجع الدارى ص ١٧ وما عنه عند مسلم رآى ربه بفؤاده مر تين مختصل على ما في الزوائد عنه ص ٣٧ مرة بيصوه و مرة بفؤاده ساتين مختصل

## —— اشعــار —

كمثل تجلي النسور في جبل الطور ومن بين غيب و الشهادة قد و وري و يبـق به مرآه فی حــکم مستور فدعها و ينتي و جه ربك ذي النور کوجه و نور ای بتنزیه محـذور كصورة مرآه تين لمحصور تحــوله فی کل نعت بمـــطور و لكن نراه هكذا دون منكور و صورته هذى وما قيل فى الصـور کوسم بها او ضربها کان مهجـور فاعطاك منها نعت حظك منظور تحول فيها ليس ذاك بمنصور

تجلي ولم يكشفك سنحات وجهنه وكان الحجاب النور نوراً و ظلمـــة فيذهب ما قد كان عنوان سنه كرحمتــه و الكبريا. و عــــزة بحول فما صورة بعد صورة فصورته ما اختيارهما لنعوته و ليست تحـل الذات قائمـــة به و صورتنا زادت على ذاتنا كذا فتلك اصطفاء ليس صورة ذاته فرؤيتـه في صورته حيث محشر و تطلق في حي بل الوجـه غالبا و صورة شئي ما پرې منه غیره و هل صفـة كانوا يرون بمحشر

بے حجابانه درآ از در کاشانهٔ ما که کسے نیست بجز ذکر تو در خانهٔ ما همچو خورشیدکه از قرص زند خرمن نور بے حجاب است وحجابے شدہ افسانهٔ ما لا مکان کردہ مکان همچوعماء فوق هواء فے چو معہود که سازیم بنا لانهٔ ما

آن ندائکه ازار این وادی آمد مر. \_ له النــار و فيهــا بر فرازانهٔ ما هست در سمع چنین فیت خارق جائز گرچــه تنزیه نهــد دانش بگانهٔ ما همچو خورشید که از جرم زند خیمهٔ نور مے حجاب است و هجانے شده افسانهٔ ما لا مكان بوده مكان گفت عما غير هوا نسبتي هست به تنزيل نه چون لانه ما آن ندائیکه ازان ایمن وادی آمـد مر. له النــار وفيهــا بر فرزانهٔ ما **ہ**ست درسمع چو ظرفیت مے چو ن وارد راه تنزیـه رود دانش ســگانهٔ ما چون همه محدث و مخلوق بگوید سمعش اختصاصی است چو درکعه خدا خانهٔ ما عرش وكرسي ونزول است مساوق با ملك ماءه النقع و ش آن نور حجامانهٔ ما لیس شان که ولا شان له فیه و زین این از جاریه پرسند ازان مك گانهٔ ما عرشبر وصفء وش ستازان سونست همچنین سائر او ضائع جـدا گانـهٔ ما كرسىماكدبتخصيص نهاز حصر بدهاست همچنین جملـهٔ اطـوار خــدا یانـهٔ ما [1.8] - 817 -

اختصاصے ست بتخصیص طوار سے واقع اختیار سے نکہ چون حصر گدا خانہ ما همچو ابر سے کہ پدید آمدو گردید حجاب بر دربار گم مہر فرمان و نه مکان بر حریمش نبود حکم زمان و نه مکان بر تر از هر چه بود نسبت شایانه ما طارمے هست قدم هر چه بر افتاد ازو مسقطشگشت حدوث این نکه سه گانه ما مسقطشگشت حدوث این نکه سه گانه ما

اوحی الیه وما احترس
ما زاغ فیها او نعس
مستانفیا فیها نفس
کمنا زلات ذری القدس
نیل المی مر ملتمس
للنتهدی فیما رغس
للعین منها ما اقتبس
قبل الفؤاد لما انعکس
و آتی بما منها انس
امر الفؤاد وما غرس
لا مرتاب لدی ندس

ذكر المسلم ثم من أستمر لرؤيسة ثم استم لاصلها ثم استم لاصلها كانت لاخرى نزلة في غاية الغايات من هي عرجة في نزلة هي للفؤاد كما رآي لا تدرك الابصار ما اخذ الكلام برؤية مستشهدا بالعين في اصلها حيفية مع اصلها

تبارك من اسرى و اعلى بعبده الى المسجد الاقصى الى الافق الاعلى

الى رفىرف ابهلى الى نزلة اخىرى ليشهد من آيات نعمته الكبرى اتیح له و اختیر فی ذلك المسری رويدا عن الاحوال حتاه ما اجرى على حالة ليست به غـــير تترى الى قاب قوسين استوى ثم ما اقمى و صادف ما اولى لرتبت المولى خوافیه تطوی موطن السر او اخنی منام ولا قد كان من عالم الرؤيا و صحح عن شداد البيهتي كذا و منه سرى للعين ما زاغ لا يطغى و اوحى اليـه عند ذاك بما اوحى لحضرته صلی علیه کا پرضی كما بالتحيـات العلى ربه حيى و احمد من بين الايمــــة قد قوى رآه رای المولی فسبحان من اسری يقيال لهما الرؤيا بألسنية الدنييا ولیس بدیعا شکله کاین او اوفی اذا ما رعى الراعي و مغزاه قد وفي و کان

الى سبع اطباق الى سدرة كذا و سـوى له من حفلة ملكـــة براق یساوی خطوه مد طرفه و ابدى له طي الزمان فعاقه هنا موطن فوق الزماري ثباته وكانت لجـبريل الامين سفــارة اذا خلف السبع الطبـاق وراءه نعم طائر القــدس المنيع بشاؤه وكان عيانا يقظة لا يشوب قد التمس الصديق ثم فلم يجد رأی ربه لمـــا دنا بفــــؤاده رأی نوره انی براه میدومل بحثنا فآل البحث اثبات رؤيـــة و سلم تسلما كثيراً مباركا كما اختاره الحبر ابن عم نبينا فقال اذا ما المـــروزي استبانه رواه ابو ذر بأن قد رأيته نعم رؤية الرب الحليل حقيقـة و ذلك فى التنز يل من نظم نجمه الی کله و الطول فی البحث قد عنی عروجا بجسم ان من حضرة اخری و یغشی من الانوار ایاه ما یغشی ویشهد عینا ما له الرب قد سوم علی جرف هار یقارف ان یردی نبوته بالغی و البغی و العصدوی علی کفره فلیعبد اللات و العری

وكان ببعض ذكر جبريل فانسرى وكان الى الاقصى سرى ثم بعده عروجا الى ان ظللته ضبابة و يسمع للاقلام ثم صريفها ومن عض فيه من هنات تفلسف كمنكان من اولاد ما جوج فادعى و من يتبع فى الدين اهوا الها الهسه

١٧١ – قوله تعالى ﴿ مَا كَذَبِ الفَوْادِ مَا رَآى ﴾ تحقيق لغة صدق فلانا الحديث واستعاله متعديا الى واحد ومتعديا الى اثينن بدون واسطة حرف الجر من ص ٢٢٣ ج ٧ يفيـد في قوله تعالى ﴿ مَا كَذَبِ الْفُؤَادُ ما رآى ﴾ وهل رؤيا الانبياء وحي مطرداً او قد يكون من عوارض الطبيعة وكذلك التردد في حديث ان يك هذا من عند الله يمضه في عائشة وكذلك في عدم ايقاظهم آياه مع الجزم بعدم دخل الشيطان في كل وكذلك الجزم في عدم تمثل الشيطان به في رؤيا الناس و اما فقد رآني فلعله ايضا مطرد لكن مع هذا قد يكون من خيال الطبع و يكفي في الرؤيا شئي في الجملة كما في صدقت الرؤيا و قصة الحديبية لان الرؤيا نموذج و وجود مشالي فكان المراد اسمعيل بهذا القدر فقط نسخ و ابطل بهذا الرويا ذبح الاولاد وكان رويا العمرة تمهيداً لشرعها في اشهر الحج كسائر ما كان يراه قبل الوقوع ، وتم بهذا القدر وكان المراد من اول الامر على التعليم شيأ فشيأ لا مغالطة ولا غلطاكعدد الصلوات في الاسراء فعدم تمثل الشيطان به كلي مطرد واما

عدم حديث النفس فعلى كون الرويا من الله و الحلم من الشيطان تقسيها ثنائيا فقط فكذلك و يكون في صورة الحـديث مثالًا له لا حقيقته و يصدق انه رآنى فى مرتبة و فى الجملة و ان جعلنا التقسيم ثلاثيا رؤيا من الله و حديث النفس وتخويف الشيطان فقسم تحت الحديث وعليـه سؤال السلف عزا الحلية وهل المطابقة شرط لبقاً النعت في الكتب او لا لعدم بقاً من يعرفه كما هو العرف في رؤيا الاموات في صورة معرفة بعضهم اياهم و عدمها للتقادم و انی اری فی کل صورة ای من القرب و البعد و نحوه کحدیث حیثهاکنتلم فصلوا على فان صلوتكم تبلغني وقوله فسيراني في اليقظة فهو عند مسلم بالشك فكا ثما رآني باليقظة ثم ما خالف الشرع في الرؤيا فلما كان في اليقظة ينهي عنه كان مستثنى بهذه القرينة اذغاية الرؤيا ان تكون كاليقظة دل عليه لفظ مسلم و انكان هناك نحو حديث السجود على جبهته و لماكان تمييز الحديث من النفس يشكل ارسل في قوله فقد رآني وكائنه في حكم عدم التمثل من ا الشيطان قطعا يصدق انه رآه او رآى الحق في الجملة و نحو اشرب الخمر يتضمن انه کان شاربا ای انك تشرب الخر فاشربها علی غیر مرضاة منی و بالجملة انه تنبيه على أنه يشرب لا أمر وكذا لو فعل ما يخالف الشرع فهو تنبيه للرائي انه يفعل كذا فاراه الفعل الشنيع و نبهه كما في ما فعل شراد ابلك كما في النهاية والحاصل آنه تعریض قولی او فعلی کقوله کثیراً ما بال اقوام یصنعون کذا وكتبدى يعقوب عليهالسلام ليوسف عليهالسلام او شيوخ الطريقة لمريديهم عند زلتهم فروياه صلى الله عليه وسلم بشارة او اخذ باليد لمن يشرف السقوط و اذا ثلثنا الاقسام فليكن قسم في فقد رآني اي بطريق حديث النفس و صورته [1.0]

و صورته و قد بلغنى انها قد تكون بطريق التصرف من بعض النفوس و هذا ان كان فليس ببشارة و لكن يطرد فقد رآنى حينئذ ايضا و سببه غير محمود كائتباس اعمال السيميا و بالكرامات و يكون فى مرتبة التخييل فى اليقظة لا ازيد و وجود كالمثال و المثل و يحتمل ان يكون خيال روية لا روية و يمكن ان التصرفات من رجل غير متشرع مستشى عقلا كما استثناه فى الالتباس بالنبوة و انه فى صورة حديث النفس قد رآه فى مرتبة التخيل لا غير و التخيل ايضا متعلق بالمتخيل و ان كان ادون فى الخارج من الروية فهناك مراتب فى العلم -

ο ο το ο το τα σο ο

## سورة القمر

۱۷۲ – قوله تعالى ﴿ اقتربت الساعة وانشق القمر ﴾ ان كان نزول هذه الآية قبل وقوع الانشقاق فقوله ﴿ و إِن يروا آية ﴾ بكلمة ان فى موضعها لانه لم يقع بعد و ان كان نزولها بعده فكلمة ان بالنظر الى ما سيأتى \_ ثم ان معجرات نبينا صلى الله عليه و سلم اكثرها لم تكن على الاقتراح و كانوا نهوا عن اقتراحها كما فى الفتح ا ص ٢٧٠ج ٦ ولم يبعث

<sup>(</sup>۱) و رَوَى احمد و الحاكم باسناد حسن عن جابر قال لما مر رسول الله=

بها كما بعث بها موسى عليه السلام اعنى امر باظهارها عند التحدى فلذا لم تذكر اكثرها فى القرآن العزيز و سلك كما يسلك الوقور مع الاجلاف لا يتحرك على طيشهم و قيودهم الباطلة و قد يتوهم منه ان الله تعالى لم يرد اظهارها عند اقتراحهم وليس كذا و انما الامر ما ذكرنا وقد كثرت المعجزات فى الاحاديث و بعرض المسلمين عند الحاجات و الانبياء السابقون كانوا يعثون بمعجزة الى قومهم اى يؤمرون بان يظهروها لهم عند الدعوة و المعجزة الكذائية له صلى الله عليه و سلم القرآن العزيز و ينبغى ان يضاف هذا الى ما فى الفتح ص ه ج ه فالسابقون كانوا مستصحبين معجزاتهم هذا الى ما فى الفتح ص ه ج ه فالسابقون كانوا مستصحبين معجزاتهم

صلی الله علیه و سلم بالحجر قال لاتسألوا الآیات فقد سألها قوم صالح علیه السلام و کانت الناقة ترد من هذا الفج و تصدر من هذا الفج فعتو و عن امر ربهم و کانت تشرب یوما و یشربون لبنها یوما فعقروها فاخذتهم صیحة اهمد الله من تحت ادیم الساء منهم الا رجلا واحداً کان فی حرم الله وهو ابو رغال فلما خرج من الحرم اصابه ما اصاب قومه و روی عبد الرزاق عن معمر عن الزهری قال ابو رغال هو الجد الاعلی لثقیف وهو بکسر الرا و تخفیف الغین المعجمة ۱۲ (الفتح ص الاعلی لثقیف وهو بکسر الرا و تخفیف الغین المعجمة ۱۲ (الفتح ص ۲۷۰ ج ۲)

(۱) (قوله ما من الانبياء بني) هذا دال على ان النبي لا بد له من معجزة تقتضى ايمان من شاهدها تصدقه ولا يضره من اصر على المعاندة (قوله من الآيات)اى المعجزات الحوارق (قوله ما مثله آمن عليه البشر) ما موصولة وقعت مفعولا ثانبا لاعطى ومثله مبتدأ وآمن خبره و المثل يطلق و يراد به عين الشي وما يساويه و المعنى ان كل بني اعطى آية واكثر =

 من شان من يشاهدها من البشر أن يؤمن به لاجلها و عليه بمعنى اللام او اليا الموحدة و النكتة في التعبر بها تضمنها معنى الغلَّمة أي يؤمن بذلك مغلوبا عليه بحيث لا يستطيع دفعه عن نفسه لكن قد يجحد فيعاند كما قال الله تعالى ﴿ و جحدوا بها واستيقنتها أنفسهم ظلما ﴾ و قال الطيبى رحمه الله الراجع الى الموصول ضمير المجرور في عليه وهو حال أي مغلوبا عليه في التحدي و المراد بالآيات المعجزات و موقع المثل موقعه من قوله ﴿ فَاتُوا بِسُورَةَ مِنْ مِثْلُهُ ﴾ اي على صفة من البيان و علو الطبقة في البلاغة (تنبیه) قوله آمن وقع فی روایة حکاها ابن قرقول او من بضم الهمزة ثم واو و سياتي في كتاب الاعتصام قال وكتب بعضهم بالياء الاخيره بدل الواو و في رواية القابسي امن بغير مد من الامان و الاول هو المعروف (قوله و أنماكان الذي اوتيته وحيا اوحي الله تعالى الى) أي ان معجزتي التي تحديت بها الوحي الذي انزل على وهو القرآن لما اشتمل عليه من الاعجاز الواضح و ليس المراد حصر معجزاته فيه ولا انه لم يؤت من المعجزات ما اوتي من تقدمـه بل المراد أنه المعجـزة العظمي الني اختص بهـا دون غيره لان كل نبي اعطي معجرة خاصـة به لم يعطها بعينها غيره تحدى بها قومه وكانت معجزة كل نبي تقع مناسبة لحال قومه كما كان السحر فاشيئا عند فرعون فجاءه موسى بالعصا على صورة ما يضع السحرة لكنها تلقفت ما صنعوا ولم يقع ذلك بعينه لغيره وكذلك احيا عيسي عليه السلام الموتى و ابراء الاكمه و الابرص لكون الاطباء و الحكمـاء كانوا في ذلك الزمان في غاية الظهور فأتاهم من جنس عملهم بما لم تصل قدرتهم اليه و لهذا لما كان العرب الذين بعث فيهم النبي صلى الله عليـه و سلم في الغـايه من البلاغة جاءهم =

 بالقرآن الذي تحداهم ان ياتوا بسورة مثله فلم يقدروا على ذلك و قبل المراد ان القرآن ليس له مثل لا صورة ولا حقيقة مخلاف غيره مل المعجزات فانها لا تخلو عن مثل و قيـل المراد ان كل ني اعطى ملى المعجزات ماكان مثله لمن كان قبله صورة او حقيقة والقرآن لم يؤت الحد قبله مثله فلهذا اردفه بقوله فارجوا ان يكون اكثرهم تابعاً و قيل المراد ان الذي اوتيته لا يتطرق اليه تخييل و أنما هو كلام معجز لا يقسور احد ان ياتي بما يتخيل منه التشبيه به بخلاف غيره قد يقع في معجزاتهم ما يقدر الساحر ان يتخيل شبهه فيحتاج من يميز بينهما الى نظر و النظر عرضة للخطأ فقد يخطئ الناظر فيظن تساريهها وقيل المراد ان معجرات الانبياء انقرضت بانقراض اعصارهم فلم يشاهدها الا من حضرها و معجزة القران مستمرة الى يوم القيامة و خبرقة للعادة فى اسلوبه و بلالهته و اخباره بالمغيبات فلا يمر عصر من الاعصار الا و يظهر فيه شئ مما اخبر به انه سیکون بدل علی صحة دعواه و هذا اقوی المحتملات وتکمیله في الذي بعده و قيل المعني ان المعجزات الماضية كانت حية تشاهد بالابصار كناقة صالح وعصا موسى عليهما السلام و معجزات القرآن تشاهد بالبصيرة فيكون من يتبعه لاجلها اكثر لان الذي يشاهد بعين الرألس ينقرض بانقراض مشاهده و الذي يشاهد بعين العقل باق يشاهده أكل من جا بعد الاول مستمرأ (قلت) و يمكن نظم هذه الاقوال كالما في كلام واحـد فان محصلها لا ينــافي بعضه بعضا ( قوله فارجو ان اكون اكثرهم تابعاً يوم القيامة ) رتب هذا الكلام على ما تقدم من معجزة القرآن المستمرة لكثرة فائدته وعموم نفعمه لاشماله على الدلهوة و الحجة و الاخبـار بمـا سيكون فعم نفعه من حضر و من غاب = الي [1.7]

الى قومهم و متى بعثهم جعل معهم معجزة دعـوا الى الايمان وهى التى كان الدليل لهم عند الناس و نبينا صلى الله عليه و سلم دعا الى القرآن وكان يقال

= و من وجد و من سيوجـد فحسر. \_ ترتيب الرجـوى المـذكورة على دلك و هـذه الرجوى قد تحققت فانه اكثر الانبياء تبعـاً و سيـاتي بيان ذلك واضحا في كتاب الرقاق ان شا. الله تعالى و تعلق هذا الحديث بالترجمة من جهـة ان القرآن انمـا نزل بالوحى الذي ياني به الملك لا بالمنام ولا بالالهام و قد جمع بعضهم اعجاز القرآن في اربعة اشياء احدها حسن تاليفه و التئام كلمه مع الايجاز و البلاغة و ثانيها صورة سياقه و اسلوبه المخالف لا اليب كلام اهل البلاغة من العرب نظما و نثراً حتى حارت فيه عقولهم ولم يهتدوا الى الاتيان بشئ مثله مع توفر دواعيهم عملي تحصيل ذلك و تفريعه لهم على العجز عنه ، ثالثها ما اشتمل عليه من الاخبار عما مضي من احوال الامم السالفة و الشرائع الداثرة مماكان لا يعلم منه بعضه الا النادر من اهل الكتاب، رابعها الاخبــار بما سياتي من الكوائن التي وقع بعضها في العصر النبوي و بعضها بعده و من غير هذه الاربعة آيات و ردت بتعجيز قوم في قضايا انهم لا يفعلونها فعجزوا عنها مع توفر دواعيهم على تكذيبه كتمني اليهود الموت و منها الروعة التي تحصل لسامعه و منها ان قارئه لا يمل من ترداده و سامعه لا يمجه ولا يزداد بكثرة التكرار الا طراوة و لذاذة و منهــا انه آية باقية لا تعدم ما بقيت الدنيا و منها جمعه لعلوم و معارف لا تنقضي عجائبها ولا تنتهي فوائدها ١٢ ملخصًا من كلام عياض رحمه الله وغيره ( الفتح ص ٥ ج ٩ )

للسابقين ادعوا الى و هذه الآية لكم و قيل له صلى الله عليه و سلم ادع بالقرآن راجع ابن كثير 'ص ٨٠ ج ٦ و نبينا صلى الله عليه و سلم كان مبعوثا الى الناس مستصحبا القرآن العزيز و يحتمل ان تكون كلمة أن على التقدير الشافى لتغليب ما لم يقع على ما وقع وراجع الفتح 'ص ٩٩ ج ١٣ ونحوه عند أبى حيان

(١) قوله تعالى ﴿ وما منعنا أن نُرسل بالآيات إلا أن كذب بها الاولون و آتينا ثمود الناقة مبصرة فظلموا بها وما نرسل بالآيات إلا تخويفا 🦹 قال سنید عن حماد بن زید عن ایوب عن سعید بن جبیر قال قال المشركون يا محمد انك تزعم انه كان قبلك انبياء فمنهم من سخرت له الربح و منهم من كان يحيي الموتى فان سرك ان نومن بك و نصدقك فادع ربك ان يكون لنا الصفا ذهبا فاوحى الله الى قد سمعت الذي قالوا فان شئت ان تفعل الذي قالوا فان لم يؤمنوا نزل العذاب فانه ليس بعد نزول الآية مناظرة و ان شئت ان تستأنى بقـومك استأنيت بهم قال یا رب استأیی بهم وکذا قال قتادة و ابن جریج و غیرهما و روی الامام احمد حدثنا عثمان بن محمد حدثنا جرير عن الاعمش عن جعفل بن اياس عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال سأل اهل مكة النهى صلى الله عليـه و سلم ان يجعل لهم الصفا ذهبا و ان ينحى الجبال عنهم فيزرعوا فقيل له ان شئت ان تستاني بهم و ان شئت ان ياتيهم الذي سالوا فان كفرو! هلكوا كما اهلكت من كان قبلهم من الامم قال لا بل استأنى بهم و انزل الله تعالى ﴿ وَمَا مَنْعَنَا أَنْ نُرْسُلُ بِالْآيَاتِ إلا ان كذب بها الاولون ﴾ الآية \_ ( ابن كثير ص ٨٠ ج ٦ ) (٢) و وقع في رواية همام ايضا و من يطع الامير بصيغة المضارعة وكذا 🛨

فی قوله تعالی ﴿ أَفْتَهَارُونَهُ عَلَى مَا يَرَى ﴾ و الفتوحات ص ١٤٦ ج ٣ و من بنی اسرائیل ﴿ وَمَا مَنْعَنَا أَنْ نُرْسُلُ بِالآيَاتِ إِلَّا أَنْ كَذَبِ بِهَا الْاُولُونُ ﴾

سورة الرحمان

القوالا وكانه المراد بسجود الشمس تحت العرش وكائن حركتها بعد ركودها هي سجدتها كسجدة الانسان بعد الوقوف و لما شرع عند سجدة الاظلال سجدة التلاوة لنا فتلك سجدة معتبرة وكائن الشمس قدر لها دورات و فى كل دورة سجدة ولا ينافى ذلك تشابه الدورات كائها حركة واحدة وكل ما قدر لها فهو لها مستقر وان لم يكن سكون ولو اراد سكونها عند انتهاء الدنيا لما نافاه الحديث فانه ليس نصا فى خلافه فكائه اقتباس مناسب فى الجملة ومن الرعد ﴿ و سخر الشمس و القمر كل يجرى لاجل مسمى ﴾ و فى رواية النسائى عند الحافظ ان مستقرها طلوعها من المغرب و عند ابن كثير قال قتادة لمستقرلها اى لوقتها و لاجل لا تعدوه او المراد غروبها فى منتهى قتادة لمستقرلها اى لوقتها و لاجل لا تعدوه او المراد غروبها فى منتهى

<sup>=</sup> و من يعص الامير فقد عصانى وهو ادخل فى ارادة تعميم من خوطب و من جاء من بعد ذلك ١٢ ( الفتح ص ٩٩ ج ١٣ )

000000000000000

## سورة الحديد

الناهر المداخل و الحجاب واحد فهو سور لا سوران و عبر بالباطن و الحديد كلاهما على ان الحجاب واحد فهو سور لا سوران و عبر بالباطن و الظاهر لا الداخل و الحارج و لكن ظاهر ( فضرب ) انه اذ ذاك وهو غير جدارهما فان احدهما درجات و الآخر دركات و لعل جمع الاعراف باعتبار اجزائه و راجع الكالين هناك و في الاكليل عن ابن جريج عنهم ان الاعراف هو على الصراط نفسه وهو اوفق و الفتوحات ص ١٣ ج ٢ و لعل قوله ( ادخلوا الجنة ) منحصر في الله و لعل الامر كما في الموضح و انهم المقربون في هذا الذي ذكره في الاعراف وما ذكر السلف في اصحاب الاعراف فهم آخرون يكونون هناك برهة وما وجه الاظهار في قوله ( و ناد اي أصحاب الاعراف ) ولم يقل و نادوا كما في ما قبله و ينبغي ان يراجع الدر المنثور ولعل الذكتة في الاظهار انه بعد ما دخل اصحاب الاعراف في

في الجنة كما في رواية الربيع بن انس فيـه و لعل الاعراف مشبك كــرف الديك حتى لا يحجبوا عن الروية و قوله ﴿ هؤلاء ﴾ اى اصحاب الاعراف انفسهم و قوله ﴿ ادخلوا ﴾ اى الذين قيل لهم ذلك \_

1۷٥ – قوله تعالى ﴿ و رهبانية ابتدعوها ما كتبناها عليهم إلا ابتغآء

رضوان الله فما رعوها حق رعايتها ﴾ كا أن نفس الابتداع ذم و نكير و عدم الرعاية ذم آخر كما في جامع اليبان و ايضا قوله ﴿ ابتدعوها ﴾ نعت مخصص فهو قسم الرهبانية و اليواقيت ص ٢٤٦ ــ

• • • • • • • • • • • •

## سورة الطلاق

١٧٦ – قوله تعالى ﴿ 'يايها النبي إذا طلقتم النسا و فطلقوهن لعدتهن ﴾ اللام لاجل لا للتوقيت وكذا في قولهم خرجت لثلاث و لهذا لا تظهر في فى لسان و اذا لم يكن على تقدير فى لم تكن اللام بمعناها ولو قيل ان العدة بحموع الطهر و الطمث لم يبعد ايضا وكان اللام للوقت اذن ولم يكن مخالفًا لمـذهبنًا الا في العبارة - فلا يدل على ان العدة الاطهار وكأن العدة علم قبـل ذلك لنزول سـورة النسـاء الطـولى قبل ذلك و فيـــه ﴿ وَ الْمُطْلَقَاتُ يَتَرْبُصُنَ بِالْفُسَهِنَ ثُلَاثُهُ قَـرُو ۗ ﴾ و اندرج فيه ايضا ان الطلاق لا يقع بعد انقضا العدة و ان لم يبق رجوع او علمهم العدة بهذه الآية نفسها اى طلقوهن لاجل عدتهن لا كما. كان فى الجاهلية سدى و هملا فا خذ اصطلاح العدة من القرآن ولم يكن قبله و ولما كان لعدتهن لزمه الاحصاء و ان كانت العدة اسما لتربصهن لا لان العدة عدة التطليق و تفريق الطلقات على الاطهار سنى بمعنى انه ليس بدعيا لا لانه مقصود لعينه ..

الله المداداً فانه انما ذكر في الحديث للتوفى عنها زوجها بل هو حكم الله هذا احداداً فانه انما ذكر في الحديث للتوفى عنها زوجها بل هو حكم مستقل في المطلقات وان لم يسم احداداً ﴿ إِلا أَن ياتين بفاحشة مبينة ﴾ قيل هو سبب يبيح اخراجها وقيل هو نفس خروجها ﴿ لا تدرى لعل الله يحدث بعد ذلك أمرا ﴾ هو الانقلاب الى الرغبة بعد النفرة وهو انما يتأفى في الرجعي و لكن ليس دليلا على ان لا نفقة ولا سكنى للبتوتة الحائلة غاية الامر ان الثلاثة لم تذكر كما لم تذكر في قوله ﴿ الطلاق مرتان ﴾ اي الطلاق الذي يمكن معه الرجعة و يمكن له معه الامساك او التسريح بأحسان و جعل الثالثة كأنها رمى ما بيده و اما في الواقع فحكم عدم الاخراج عام و قال في النساء ﴿ ولا تعضلوهن لتذهبوا ببعض ما آتيتموهن إلا أن ياتين بفاحشة مبينة ﴾

ان ارتبتم الحيض من نسآئكم ان ارتبتم من المحيض من نسآئكم ان ارتبتم معدتهن ثلاثة اشهر ﴾ العدة اسم تربص يلزمهن لتنظرا يمسكها او يسرح قال في الاحزاب ﴿ 'يايها الذين 'امنوا إذا نكحتم المؤمنات ثم طلقتمو من قال في الاحزاب ﴿ 'يايها الذين 'امنوا إذا نكحتم المؤمنات ثم طلقتمو من قال في الاحزاب ﴿ 'يايها الذين 'امنوا إذا نكحتم المؤمنات ثم طلقتمو من قال في الاحزاب ﴿ 'يايها الذين 'امنوا إذا نكحتم المؤمنات ثم طلقتمو من المناه الذين المنوا إذا نكحتم المؤمنات ألم طلقتمو من المناه الذين المنوا إذا نكحتم المؤمنات ألم طلقتمو من المناه الذين المنوا إذا نكحتم المؤمنات ألم طلقتمو من المناه الذين المنوا إذا نكحتم المؤمنات ألم طلقتمو من المناه الذين المنوا إذا نكحتم المؤمنات ألم طلقتمو من المناه ال

من قبل أن تمسوهن فما لكم عليهن من عدة تعتدونها فمتعوهن و سرحوهن سراحا جميلا ﴾ لا لاظهار التأسف فى المطلقات ولا لانه من عواقب ملك النكاح بنفسه ولا لتنكح زوجا غيره فهو عليهن لمعنى فى الرجال و هذا فى سورة الطلاق لانه ساق الكلام فيها بالنظر الى حال الطلاق و سماها بهذا الاعتبار عدة و اما فى البقرة فقطع النظر عنهم و ساق الكلام بالنظر اليهن و سماها بهذا الاعتبار اجلا و تربصا فهو لها هناك لتنكح زوجا آخر وراجع الهدى ص ٢٤٨ ج ٨ و ص ٣٥٣ ج ٨ و كذا قوله فيها ﴿ ولا يحل لهن أن يكتمن ما خلق الله فى أرحامهن ﴾ لحالها و انها تنكح زوجا آخر وهو يستلزم ان قوله ﴿ ثلاثة قروه ﴾ لغير الحامل فى البقرة ايضا بدون النظر الى آية الطلاق قوله فى الطلاق ﴿ ان ارتبتم ﴾ اى فى صورة التطليق للعدة فيهن فهو ايضا بالنظر الى حال الرجال هناك \_

المنافرة والمنافرة المنافرة المنافر

كانت هذه الآية في المطلقات كما فهمه عمر رضى الله عنه فالامر اظهر وسما اسكانا اعتناء بشانه و ان كان على شرف الزوال و يلائمه انه قال في البقرة في المطلقات (ولا تمسكوهن ضراراً لتعتدوا) و قال ههنا (ولا تضاروهن لتضيقوا عليهن ) وهما سوا و يلائمه التبعيض في ( من حيث سكتم) و هذا الاضرار يكون بامر يضمر فيه غرض التضييق لا انه عينه بل ذريعة كا في قوله ( لا تضار و الدة بولدها ولا مولود له بولده ) لا تضار والدة بالاقتار في الرزق و الكسوة بحيلة ان الشرع امرها بالارضاع و حبس نفسها على الرضيع ولا مولود له بولده في الاعتداء في طلب الرزق و الكسون بسبب ان الشرع امره بذلك و على ان آية الاسكان في المنكوحات قال ( من حيث سكنتم من وجدكم ) فأضافه الى الرجال بخلاف بيت العدة فاضافه اليهت و قال ( لتضيقوا عليهن ) و هذا في السكونة بخلاف قوله ( ولا تمسكوهن ضراراً ) فانه بالامساك \_

• ١٨٠ – قوله تعالى ﴿ و إِن كَن اولات حمل \_ اى المطلقات \_ فانفقو عليهن حتى يضعن حملهن ﴾ هـذا الانفاق لمكان الحمل فامتد الى وضعه ولا يدل على ان الحائلة لا نفقة لها وقد اجاد فيه فى الجوهر من اللعـان على الحمل \_

ص ٤٦٠ ج ٣ من الاحكام ﴿ و إِن كَن اولات حمل فانفقوا عليهن ﴾ و انما ذكر الحمل لان مدته قد تطول و تقصر فاراد اعلامنا وجوب النفقة مع طول المدة ـ

۱۸۱ – قوله تعالى ﴿ لَيَنْفَقَ ذُو سَعَةً مِنَ سَعَتَهُ ﴾ استيناف باعادة ما – ٤٣٢ – [١٠٨] استونف استونف عنه ليبان رعاية حالها و اذا كانت آية الاسكان و الانفاق في المطلقات فاين حكم المنكوحات فقد يقال انه يفهم بالاولى او انه يكون بالطبع بخلاف المعتدة لان الاستمتاع لا يكون الا بالاسكان و كذا احصانها و انه لباس لهن ﴿ و لهن مثل الذي عليهن بالمعروف، من أوسط ما تطعمون أهليكم ﴾ او هو في آية النسا و ﴿ و بما أنفقوا من أموالهم ﴾ و ان كان المتبادر من صيغة الماضي انه المهر و يصلح ايضا للنفقة و الكسوة كليها آية البقرة في المطلقات عوما ﴿ و للطلقات متاع بالمعروف حقا على المتقين ﴾ وليس منحصراً اى لفظ المتاع في الكسوة لقوله ﴿ متاعا الى الحول غير إخراج ﴾ وهو للنفقة ايضا و لتطابق قوله ﴿ لينفق ذو سعة من سعته ﴾ مع قوله ﴿ على الموسع قدره ﴾ آه ـ و سماه متاعا لكونه ينفد و ينقضي عن قريب و ابن كثير ص ١١٨ ج ٢ -

و اعلم ان النهى عن الاخراج و الخروج امر ليس فيه ازيد من ان الزوجين نهيا عن العجلة و الابرام بسبب الطلاق و اما قوله ﴿أُسكنوهن﴾ فأمر بالاسكان وهو زائد على النهى الاول يتضمن ان مؤنة السكونة تلزم الرجل فلم يكن تكراراً محضا ـ

و قوله ﴿ فطلقوهن لعدتهن ﴾ يتضمن النهى عن الطلاق فى الحيض وهو الذى اريد بجديث ابن عمر رضى الله عنه فتلك العدة التى امر الله ان تطلق لها النسآء و الا فليس هناك نهى آخر عنه ولو لم يكن قوله ﴿ و إِن كَن اولات حمل فانفقوا عليهن حتى يضعن حملهن ﴾ الانفاق فيه لمكان الحمل ولاجله كالانفاق عليها فى مدة ارضاعه بعد الطلاق فى البقرة و ايتاء

اجورهن فى سورة الطلاق لكان مفهومه ان لا نفقة و الرزق و الكسوة للرجعية ايضا بدون الحمل فيحتاج الى التأويل فيه كما ذكره فى جامع البيان ولا ينافى ما فى فتاوى ابن تيمية ص ٢٤٧، ٢٤٢ ج ٢ –

و معنى ﴿ لعل الله يحدث بعد ذلك أمرا ﴾ اى الامساك ان امكن و مثل هـذا كثير فى القرآن العزيز يرسل الكلام عن القيود اعتباداً على انه لا يستقيم الكلام فى الخارج الا باعتبارها وكقوله فى النسا \* ﴿ لا يحل لكم أن ترثوا النسآ \* كرها ﴾ الخطاب للاوليا \* ﴿ ولا تعضلوهن لتذهبوا ببعض ما آتيتموهن ﴾ هو للازواج و فى البقرة الخطاب للناس و نظيره فى الجوهر ص ١٤١ من قوله ﴿ و بعولتهن أحق بردهن ﴾ اى حيث امكن اعتباداً على استقامة المقام -

واعلم ان قوله تعالى ﴿ وعلى المولود له رزقهن ﴾ يشمل المنكوحة و المطلقة فيعتبر نفقة النكاح فى الاول و نفقة الارضاع فى الثانى اولها فى الاول و للثانى فقيط فى الثانى كا فى رد المحتار عن الفتح تحت لا يستاجر الاب امه لو منكوحة فكما تعددت الاعتبارات فيه وكما ذكره من الحضانة تحت قوله و تستحق اجرة الحضانة كذلك تتعدد الاعتبارات فى الرجعية الحاملة فاجتمع فيه امران هو نفقة النكاح ونفقة الحل وكذلك جعله فى النص رزقها فى الارضاع ولو منكوحة وكيف و بعد وضع الحل تجب نفقة الارضاع وقال البيضاوى ﴿ لعل الله يحدث بعد ذلك أمرا ﴾ اى استيناف نكاح وقال البيضاوى ﴿ لعل الله يحدث بعد ذلك أمرا ﴾ اى استيناف نكاح وقال الحفاجى لا ينافى عموم الصدر اذ هو ذكر خاص بعد عام و ليس تخصيصا ..

۱۸۲ – قوله تعالی ﴿ و من الارض مثلهن ﴾ (طلاق) ص` ۲۷ ج ۸ تفصیل سبع ارضین علی وجه غریب و ص` ٤٠١ ج ۸ علی وجه آخر کانها الارض الواسعة ۔

(۲) قال الامام ابو بكر عبد الله بن ابي الدني القرشي في كتابه « التفكر و الاعتبار » حدثني اسحق بن ابي حاتم المدائني ثنا يحيي بن سليمان عن عثمان بن ابي دهرس قال بلغني ان رسول الله صلى الله عليه و سلم انتهى الى اصحابه وهم سكوت لا يتكلمون فقال ما لكم لا تتكلمون ؟ =

<sup>(</sup>١) وقد أكثر كثير من السلف من المفسر من وكذا طائفة كثيرة من الخلف من الحكاية عن كتب اهل الكتاب في تفسير القرآن الجيد و ليس بهم احتياج الى اخبارهم ولله الحمد و المنة حتى ان الامام ابا محمد بن عبدالرحمن ابن ابی حاتم الرازی رحمه الله اورد ههنا اثرا غریبا لا یصح سنده عن ابن عباس رضى الله تعالى عنهما فقال حدثنا الى قال حدثت عن محمد بن اسماعيل المخزومي حدثنا الليث بن ابي سليم عن مجاهد عن ابن عبـاس قال :- خلق الله تبارك و تعـالي من ورا ُ هذه الارض بحرآ محيطاً بها ثم خلق من وراء ذلك البحر جبلا يقال له قاف سماء المدنيا مرفوعة عليه ثم خلق الله تعالى من ورا ﴿ ذَلَكُ الْجِبْلِ ارْضَا مِثْلُ تَلْكُ الارض سبع مرات ثم خلق من وراء ذلك بحراً محيطاً بها ثم خلق من وراء ذلك جبلاً يقال له قاف سماء الثانية مرفوعة عليه حتى عد سبع ارضين و سبعة ابحر و سبعة اجبل و سبع سماوات قال و ذلك قوله تعالى ﴿ و البحر يمده من بعده سبعة ابحر ﴾ فأسناد هذا الاثر فيه انقطاع ۱۲ ( ابن کثیر ص ۳۷ ج ۸ )

فقالوا تنفكر فى خلق الله عزوجل قال فكذلك فافعلوا ـ تفكروا فى خلق الله ولا تنفكروا فيه فان بهذا المغرب ارضا بيضا نورها بياضها او قال بياضها نورها مسيرة الشمس اربعين يوما بها خلق من خلق الله تعالى لم يعصوا الله طرفة عين قط قالوا فاين الشيطان عنهم؟ قال ما يدرون خلق الشيطان ام لم يخلق؟ قالوا امن ولد آدم؟ قال لا يدرون خلق آدم ام لم يخلق ـ وهذا حديث مرسل وهو منكر جدا (ابن كثير ص ٤٠١ ج ٨)

0000000000000000

# سورة القـلم

م ۱۸۳ − قوله تعالى ﴿ يوم يكشف عن ساق و يدعون الى السجود ﴾ كشف الساق فى المحشر لان الساق ليس بأظهر فى معرفة الصورة كالوجف فبدئ بها اولا ـ

0000000000000

#### سورة الحاقة

. . . . . . . . . . . . . . . . . .

### سورة الجر.

ارتضى من رسول فانه ﴾ آه ـ جعـــل الغيب سراً و دفينة الى جانب الله — ٢٧٥ – ٢٧٥ – ٢٣٥ –

متأصلا ومستقرا عنده لا اليه والى غيره وبينه وبين غيره فاذن المناسب لفظ الاطلاع و الاظهـار يقال فلا يطلع على سره احداً \_ لعل قوله ﴿ مَن ارتضى ﴾ مبتدأ و قوله ﴿ فَانه ﴾ خبره كما ذكره الصبان من مسئلة وجوب نصب المستثنى المتصل و جواز رفعه على الابتداء في قوله تعالى ﴿ لست عليهم بمصيطر إلا من تولى وكفر فيعذبه الله العذاب الاكبر ﴾ و يكون الاستثناء اذن منقطعاً على حد ما في آخر ال عمران من لكن و ادن يكون اعتبار القرآن في الآيتين انه لا يظهر احدا على الغيب لا رسولا ولا غيره ﴿ لَكُنَّ من ارتضى من رسول فانه ﴾ آه ـ و هذا امر غير الاظهار لم يعتبره القرآن اظهارا فليعتبره من شاء ما شاء و انما توهم الاظهار في الرسول لاعتبار الحكم في المستثنى و ليس بنص و بالجملة هو كقول المحدثين في اسناد رجاله ثقات الا فلانا فانه مختلف فيـه بما زيد فيه على مجرد الاستشاء شي لافادة امر زائد \_ و ايضا ليس الكشف الا ظنا و الظن من العلم منقطع ما لهم به من علم الا اتباع الظن فالعلم من الواقع من تلقا الظان ـ

و لعل الاطلاع على الغيب كما فى آخر آل عمران و الاظهار عليه كما فى "اية الجن ليس فى شئ من الاعلام بشئ منه فالاظلاع و الاظهار مشاهدة و الاعلام حين كونه غائبا عنه كما يقال فلان لا يطلع على خزانته احد او يعلم بشئ منه و قوله ﴿ ولو كنت أعلم الغيب ﴾ آه - لا يريد المقابلة بين كلة و بعضه و انما يريد انى لست عالما بالغيب و انما انا معلم وكذا الوحى تعليم لا علم -

والحاصل انه لم يستثن من عدم الاطلاع و عدم الاظهار فى الآيتين - ٤٣٨ – شيئاً شيئا و انما استدرك بشئ من حال الانبياء ولم يسمه علما و بتى الكشف مسكوتا عنه وكائه يريد بالاطلاع على الغيب و الاظهار عليه ان يصير الغيب شهادة ولا يكون كذلك لرسول ولا ولى و انما العلم او الظن ايمان بالغيب ولا يريد بالغيب جزئياته المنتشرة بل يريد به عالمه متصلا واحداً و من معانى الاظهار مطلع و ديده و رساختن كسى را كما في المنتهى و في التاج اظهرنى الله على ما سرق منى و لعله مثل ﴿ ظاهرين على الحق ﴾ و راجع السيف ص ٢٠ فقد اجاد ثم رأيت في روح المعانى ان الاستثناء منقطع وانه انما لم يقل فلا يظهر غيبه على احد لانه قد يصدق الاظهار على ابرازه من كتم العدم الى ساحة الوجود \_

و روح المعانى ص ١٩٣ ج ١ وحال الولى كالقياس بالنسبة الى النص يقولون ان الفرض ما هو قطعى ثم يلحقون به بالقياس ايضا او جرى القرآن على حال مخاطبيه وهم الرسل و سكت عن غيرهم ـ قوله تعالى ﴿ إلا من ارتضى من رسول ﴾ من شرح المواهب ص ٢٠٠ ج ٧ و يحتمل انه من ارتضى من رسول ﴾ قال فى لطائف المنن اطلاع العبد على غيب من غيوب الله بنور منه بدليل خبر ، اتقوا فراسة المؤمن فانه ينظر بنور الله لا يستغر وهو معنى كنت بصره الذى يبصر به ، فهن كان الحق بصره اطلعه على غيبه فلا يستغرب و قال بعض العارفين قوله ﴿ إلا من ارتضى من رسول ﴾ آه ـ لا ينافى قول العارف المرسى فى تفسيرها او صديق رسول ﴾ آه ـ لا ينافى قول العارف المرسى فى تفسيرها او صديق اليوم الا الوزير لا ينافى دخول اتباع الوزير معه فكذلك الولى اذا

قصر اضافی بالنظر الی بعض القیود و الاوضاف و الحضوصیات و الابریز ص' ۱۶۰ و الیواقیت ص ۲۵۰ ـ

الله الله على غيبه لم يره بنور نفسه و انما رآه بنور متبوعه وما كلفنا الله الايمان بالغيب الا وقد يفتح لنا باب غيبه والى هذا اشعار الغزالى في الماليه على الاحياء ثم قال و يحتمل ان المراد بالرسول في الآية ملك الوحى الذي بواسطته تنكشف الغيوب فيرسله للاعلام بمشافهة او القافي روع او ضرب مثل في يقظة او منام ليطلع على الغيب من اراه و فائدة ذلك الامتنان على من رزقه الله بذلك و اعلامه بانه لم يصل اليه بحوله و قوته فلا يظهر على غيبه احداً من عباده الا على يدى رسول من ملائكته ارسله لمن فرغ قلبه لانصباب انهار العلوم الغيبية في اوديته حتى يصل لاسرار الغيب المكنونة في خزائن الالوهية انتهى ١٢ (شرح المواهب ص ٢٠٠٠ ب ٧)

(۱) تحت قوله ﴿ إِلا من ارتضى من رسول ﴾ الآية و سالته رضى الله عنه عن قوله تعالى ﴿ عالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحداً ﴾ الآية ـ وقوله تعالى ﴿ إِن الله عنده علم الساعة ﴾ الآية ـ و قوله صلى الله عليه و سلم فى خمس لا يعلمهن الا الله كيف يجمع بين هذا و بين ما يظهر على الاولياء العارفين رضى الله عنهم من الكشوفات و الاخبار بالغيوب ما فى الارحام و غيرها فانه امر شائع فى كرامات الاولياء رضى الله عنهم فقال رضى الله عنه الحصر الذى فى كلام الله تعالى و فى الحديث الغرض منه اخراج الكهنة و العرافين و من له تابع من الجن الذين كانت تعتقد فيهم جهلة العرب الاطلاع على الغيب و معرفته حتى كانوا يتحاكمون فيهم جهلة العرب الاطلاع على الغيب و معرفته حتى كانوا يتحاكمون فيهم جهلة العرب الاطلاع على الغيب و معرفته حتى كانوا يتحاكمون فيهم جهلة العرب الاطلاع على الغيب و معرفته حتى كانوا يتحاكمون فيهم جهلة العرب الاطلاع على الغيب و معرفته حتى كانوا يتحاكمون فيهم جهلة العرب الاطلاع على الغيب و معرفته حتى كانوا يتحاكمون فيهم جهلة العرب الاطلاع على الغيب و معرفته حتى كانوا يتحاكمون فيهم جهلة العرب الاطلاع على الغيب و معرفته حتى كانوا يتحاكمون فيهم جهلة العرب الاطلاع على الغيب و معرفته حتى كانوا يتحاكمون فيهم جهلة العرب الاطلاع على الغيب و معرفته حتى كانوا يتحاكمون فيهم جهلة العرب الاطلاع على الغيب و معرفته حتى كانوا يتحاكمون في الغيب و معرفته حتى كانوا يتحاكمون فيهم حيا الغيب و معرفته حتى كانوا يتحاكمون في الغيب و المعرفة و العرب المورفة و العرب المورفة و العرب العرب الورب الور

= اليهم و يرجعون الى قولهم فقصد الله تعالى ازالة تلك العقيدة الفاسدة من عقـولهم فانزل هذه الآيات و امثالها كما اراد الله تعالى ازالة ذلك من الواقع و نفس الامر فملاً السما بالحرس الشديد و الشهب و المقصود من ذلك كله جمع العباد على الحق و صرفهم عن الباطل و الاوليا. رضى الله عنهم من الحق لا من الباطل فلا يخرجهم الحصر الذي في الآية و نحوهـا قال رضي الله عنه و نحن نقول في هذا و أمشاله ان الكلام يكون عاما و نشاشيب النور التي تكون فيـه تخص بعض افراده دون بعض فالعارف اذا سمع اللفظ العام نظر الى تلك النشاشيب فان رآها نزلت على فلان و فلان و زيد و عمرو و خالد و بكر فقط علم انهم المرادون فقط دون غيرهم فلا دخول له في الكلام و ان كان اللفظ عاماً و ان نظر الى النشاشيب فرآها نزلت على جميع الافراد ولم يشذ منها فرد علم ان الجميع مراد قال و نبينا و مولانا محمد صلى الله عليـه و سلم كان يعلم هذا قبل ان تخرج الآية من كلامه الشريف لان نور النشاشيب يسبق الى قلبه ليعرف مراد الحق سبحانه قلت يشير رضى الله عنه الى العام الذي اريد به الخصوص و العام الذي بتي على عمومه ١٢ ( الابريز ص ١٦٦ )

### سورة المرمل

الكلبي و مقاتل ثم عن التبريزي ان القيلل ما دون الثلث لما في الحديث

و الثلث كثير و ان الثلث الاول وقت العتمـة و قوله ﴿ نصفـه ﴾ بدل من الليل والضمير في منه و عليه عائد على النصف و على هذا لو لم يعتبر ﴿ إِلَّا قليـلا ﴾ مستثنى من البدل بجعله مؤخرًا في الرتبة منه استقيام المعنى كأن التقدير ان الليل الا قليلا قم نصف او انقص منه قليلا أو زد عليه وان وقت القيام الليل الا فليلا ذكر في المستصنى من الاستثناء تقدير قم على هذه الصور لا ان الاول رابع حتى يرد ان التقسيم الثلاثي بعده مستوعب فكيف هو اى اوقع القيام فى هذا الوقت المعلوم على هذه الصور و لعل مثل هذا التركيب لا يوجد في كلام العرب حتى يخرج عليه و قد خرجوا جاني المقوم الا زيداً على ان القوم الا زيدا جاني و السؤال أنما نشأ من الاول بأخذكل الليل الا قليلا و الجواب ان القرآن قد اخذ ثلثا منه لحق العشاء من قبل فانصرف الامر الى ما عداه و محوره النصف ثم يدور عليه النقص قليلا او الزيادة وكائه يتحين من جانب النصف تقدم منه شيئا او تأخر \_

\*\*\*\*

## سورة القيامــة

١٨٧ – قوله تعالى من سورة القيامة ﴿لا تحرك به لسانك لتعجل به ﴾ الآيات أحسن في وجها في الوجيز لصاحب جامع التبيان و الكبريت ص ٦ و الذي يظهر ان المقصود بالسورة هـو هـذا وما قبله الحق به و انه ليس شأن الربط في القرآن العزيز كشاكلة الكتاب انما يراعي فيها اتصال العبارة بدون الماصدقات فلا يكون لها اتيان بها بخلاف القرآن فأنه آتى فيهـا ثم جمع كل الى نظيره و قد كثر فى القرآن ذكر القرآن فى مفاتح السور كقوله ﴿ تَلُكُ آيَاتِ الْكُتَابِ الْمُبَينِ ﴾ وغير ذلك وهو عند نزوله امر لا يذهل عنه فينتقل الى متعلقاته كثيراً فليس في المقام اجندياً و ليس على شاكلة التصنيف بل على شاكلة الوعظ يحتاج الى مناسبة بمقداره لا ً ازيد و الفتوحات ص ٣٤٢ ج ٢ و ص ٣١٥ ج ١ و نظيره في الاعلى من قوله تعالى ﴿ سنقرتك فلا تنسى إلا ما شاء الله ﴾ هو المقصود جئ بما قبله له و ليس على العكس فاعلمه وما قبله كالشاهد على ما يقولون في اقسام القرآن او هو توجيه الى النظر اعتبارا في احوال الكون كما ان الفلاسفة وجهوا الى الارتياض بما ورا الحس فالقرآن العزيز وجه الى الاكوان بعد الانفس و منه القسم بالصافات و الذاريات و النــازعات و العاديات مع ابهــام الذوات و ذكر

الصفات لا يريد شيئًا خاصا ابتداء بل يصدق على شي بعد النظر و البحث وهو افید و لما جرد النظر الی الاوصاف جعلها کغیر دوی العقول کا ذکروا في ما انها تجئ لوصف عافل أيضاً و كما ذكرواً في لفظ المرفوعات أنه جمع مرفوع لا مرفوعة و لكنه لغير العاقل و كما ذكره الرضى من المجموع في الصافنات، و في الفتح ص ٦٦٦ ج ١١ عن ابن مسعود رضي الله عنه انه قال الما اقسم الله بهـذه الاشياء ليعجب بها المخلوقين و يعرفهم قدرته لعظم شأنها عندهم ولدلالتها عـلى خالقها آه \_ فكا أن القسم في اللغـة مجرد اعتناء بالمقسم به وقوله تعالى من المرسلات انكان الى قوله ﴿ فَالْفَارَقَاتَ فَرَقًا ﴾ في الرياح كما ذكره في الموضح فقوله ﴿ فَالْمُلْقِياتِ ذَكَرًا ﴾ في الملائكة انتقال اليهم و ثرق للتذكير فليس طفرة و يمكن ان تكون الرياح أيضا لانها تحدث ذكراً وعطف النـاشرات على العاصفات لا على المرسلات وكذا انتقل فى الذاريات و النازعات و الصافات و يمكن ان تكون هذه الصفات لللائكة لانها مؤكلة بهذه الامور في الرياح فكا نها هي لقوله ﴿ فالمدبرات أمراً ﴾ في النازعات و قوله ﴿ فَالْمُقْسَاتَ أَمْرَا ﴾ في الذاريات و راجع بيان القرآن من المرسلات ـ

\*\*\*\*

#### سورة الطارق

۱۸۸ – قوله تعالى ﴿ والسما ُ ذات الرجع ﴾ (طارق)فسره فى الكشاف بالمطر و انه الرجع و الاوب \_

#### سورة الاعلى

التكبير و تحليلها التسليم ، كل امر ذى بال لم يبدأ ببسم الله فهو ابتر بذكر التكبير و تحليلها التسليم ، كل امر ذى بال لم يبدأ ببسم الله فهو ابتر بذكر الله حسنه ابن الصلاح هذا اكبر من الانعام و فى الطور ﴿ و سبح بحمد ربك حين تقوم ﴾ و من يونس ﴿ دعواهم فيها سبحانك اللهم و تحيتهم فيها سلام و آخر دعواهم أن الحمد لله رب العالمين ، فاذا قرات القرآن فاستعذ بالله من الشيطان الرجيم ، إقرا باسم ربك الذى خلق ، و الملائكة يسبحون بالله من الشيطان الرجيم ، إقرا باسم ربك الذى خلق ، و الملائكة يسبحون بعمد ربهم و يستغفرون لمن فى الارض ، و لقد آتيناك سبعا من المشانى و القرآن العظيم ﴾ شرحه امرنا ان نقرأ بقاتحة الكتاب و ما تيسر ﴿ فاقر و القرآن العظيم ﴾ شرحه امرنا ان نقرأ بقاتحة الكتاب و ما تيسر ﴿ فاقر و القرآن العظيم ﴾

ما تيسر من القرآن ﴾ و من يونس ﴿ قال قد اجيبت دعو تكما ﴾ و من النور ﴿ تحية من عند الله مباركة طيبة ﴾ اخرج ابن ابى حاتم عن ابن عباس انه كان يقول ما أخذت التشهد الا من كتاب الله و من هود ﴿ رحمـة الله و بركاته عليكم أهل البيت إنه حميد بحيد ، و إذا كنت فيهم فاقمت لهم الصلوة ، فسجد الملائكة كلهم أجمعون ، و إذا قرئ القرآن فاستمعوا له و أنصتوا لعلكم ترحمون -

• c & \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$

## سورة الكافرون

1۸۹ – قوله تعالى ﴿ قل 'يايها الكافرون لآ أعبد ما تعبدون ﴾ قد كثر الكلام فى وجه التكرار فى سورة الكافرين و لقد اطال فيه روح المعانى و بدائع الفوائد وكتاب الفوائد المشوق الى علوم القرآن و علم البيان و الذى سنح للقلب الكسير هو هذا فاحفظه ولا تنسنا \_

يريد لا اعبد فى المستقبل ما تعبدون فى الحال يعنى من جهة العزم و التصميم لا من جهة الاخبار عن الواقع وهو عدم الفعل فقط فأن هذا أدون من الاول وهو ابلغ و آكد فصار الكلام من جانبه صلى الله عليه و سلى الله و الله

وسلم هو الاشد لا يتوهم من خلافه من اجل انه صدر كلامهم بالاسم وقيل ﴿ ولا أنتم عابدون ما أعبد ﴾ و إنما صدر به على حد قوله ــه ولا قرب نعم ان دنت لك نافع \_ ولا نأيها يسلى ولا انت تصبر

ما ينتقل فيه من نني فعل المتكلم الى نني فعل المخاطب مثلا فيقدم الاسم اى لا كان هذا ولا هذا على طربقة جعل القصر فى حيز النني كما فى حديث ان هذا الدين متين فاوغلوا فيه برفق فان المنبت لا ارضا قطع ولا ظهراً ابتى اى لا فعل هذا فقط ولا هذا فقط و يريد من جانب الكافرين الاخبار عن عدم الفعل فى الحال فقط لا الاخبار عن العزم فى المستقبل فان مستقبلهم لا يدرى فصار هذا من جانبهم غير ابلغ ـــه المستقبل فان مستقبلهم لا يدرى فصار هذا من جانبهم غير ابلغ ـــه اسرار ازل را نه تو دانى و نه من دين حرف معا نه تو خوانى و نه من هست از پس پرده گفتگو ـــ من و تو چون پرده بر افتد نه تو مانى و نه من

ثم قوله ﴿ وَلا أنا عابد ما عبدتم ﴾ اى حالى فى الحال انى لا اعبد ما عبدتم فى الماضى پريد انى فى الحال ايضا لا اوافقكم على ما كنتم عليه فذكر ماضيهم لانه قد تحقق من جانبهم بخلاف جانبه صلى الله عليه و سلم فانه اما حال واما مستقبل وما ضيه كالحال عندهم تحت البحث و قوله ﴿ ولا أنتم عابدون ما أعبد ﴾ حال بحال كقولهم الاول سوا ً لكن الكلام هناك أنتم عابدون ما أعبد ﴾ حال بحال كقولهم الاول سوا ً لكن الكلام هناك يحسب الازمنة و ههنا بحسب تعيين المعبود ولا دخل فيه للزمان من جانبه صلى الله عليه وسلم و انما كرر قولهم لتتم القرينة و الالم تتم و بقيت ناقصة و عندهم فى الننى المكرر احكام خاصة لفظية و معنوية كتكرار لا فى نحو

قوله ﴿ فلا صدق ولا صلى ﴾ و البنا فى نحو لا حول ولا قوة إلا بالله فسار بحموع الكلام من جانبه صلى الله عليه و سلم مؤسسا بخلاف جانبهم فانه معاد و اخبار عن الواقع فقط لا عن عزم مؤكد ـ فتأمله ـ