# ماحب قوقة في



داللافيان انڪندرية نضية إيشنج الدكتورُ معيد عَبُد العَظِيمِ مُنتِلةً تَدُولتِهِ وَسَادِينِينَ



ربنا تَقَبَلُ مَنَا وإنك أنت السَميعُ الْعليمُ

عِيْجُ (الْمُؤْوِقُ لِيْنَ



﴿ الْمُؤْكِمُ الْمُؤْكِدُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ اللَّهُ اللَّ

## بِلِللَّهِ ٱلدِّمُورِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ فَعَلَ مَنْ مِ الْهُ

﴿ وَمَا لِيَ لَا أَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾

#### مقدمت:

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشمد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلا تَمُوتُنَّ إِلاًّ وَأَنتُم مُسْلَمُونَ ﴾ (سورة آل عمران: ١٠٢).

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسِ وَاحِدَة وَخَلَقَ مَنْهُمَا وَبَعْكُم مِّن نَّفْسِ وَاحِدَة وَخَلَقَ مَنْهَا زَوْحُهَا وَنَتُ مَنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُواْ اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وِالأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (سورة النساء: ١).

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ﴿ ٢٠ يُصْلِحُ

· Ma

لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظيماً ﴾ (سورة الأحزاب: ٧٠-٧١).

أما بعدد. . .

فإن أصدق الحديث كتاب الله، وأحسن الهدى هدي محمد عَرِّطِ من الله ، وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار.

وبعد، فقصة صاحب يس توضح حقيقة الإيمان وقيمة اليقين وكيف تكون الاستجابة لداعي الحق وفعل الله بأوليائه وتصور الصراع بين الحق والباطل والإيمان والكفر.

إن صاحب يس وهو الذي تعرضت السورة لقصته تنويها بذكره وإعلاء لشأنه... لم يذكر القرآن اسمه ولا لونه ولا طوله ولا سنه ولا بلده... وكل ذلك طواه القرآن؛ لأنه لا فائدة ترجى من البحث فيه؛ وأسماء الأشخاص وتحديد الزمان وتعيين المكان ليست هي الهدف من قصص القرآن وإنما الهدف إظهار العلاقة بين الخير والشر وعاقبة كل منهما، الأمر الذي يدعو العباد إلى الإيمان وفعل الخيرات ويخوفهم من الكفر وفعل المنكرات.

إن قصة صاحب يس دعوة للاستقامة على منهج الله ومتابعـة طريق الأنبياء والمرسلين. لقد وقـعت أحداثها في زمن مضى؛ وتكررت هنا وهناك؛ إنها قصة الإيمان على مر العصور وكر الدهور؛ ولا يمنع أن تكون أنت صاحبها الآن؛ وممن يشـــارك في أحــداثهـــا؛ وإلا فــالزمـــان والمكان والأشخاص ليُسوا غرضًا ولا هدفًا من وراء ذكر القصة؛ وإنما الغرض والهدف؛ هو إقامة واجب العبودية في كل عصر ووقت؛ ودعوة الخلائق لإسلام الوجه لله جلّ وعلا؛ وإبلاغ الحق للخلق ليحسيا مَن حييٌّ عن بينة ويهلك من هلك أيضًا عن بينة.

إنها تذكرة سيقت مساق القصة في بساطة أسلوب وسلاسة عرض؛ تصل إلى شغاف القلوب من أيسر وأقصر طريق لتحقق هدفها وتبلغ مرامها بإذن الله؛ فلا يبقى بعد ذلك الأمر إلا التأسي وعلو الهمة، وتجديد ما اندرس من الدين عملاً بالإسلام وللإسلام، حتى لو فعلوا بك ما فعلوا بصاحب يس، فذلك هو الفضل العظيم.



والله من وراء القصد، وهو حسبنا ونعم الوكيل.

وسبحان ربك رب العزة عما يصفون وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين.



#### القصة كما ذكرت في القرآن:

قال تعالى: ﴿ وَجَاءَ مِنْ أَقْصَا الْمَدِينَةِ رَجُلٌ يَسْعَىٰ قَالَ يَا قَوْمِ اللَّهِ عَوْدَ الْمُرْسَلِينَ (٢) اتَّبِعُوا مَن لاَّ يَسْأَلُكُمْ أَجْراً وَهُم مُهْتَدُونَ (٢) وَمَا لَيْ لاَ أَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٢) أَأَتَّخِذُ مِن دُونِهِ آلِهَةً إِن لَيْ لاَ أَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٢) أَأَتَّخِذُ مِن دُونِهِ آلِهَةً إِن يُرِدْنِ الرَّحْمَنُ بِضُرِ لاَ تُغْنِ عَنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا وَلا يُنقذُونَ (٢) إِنِي إِنِي الْمَيْدُونَ (٢) إِنِي الْمَعُونِ (٢) قِيلَ ادْخُلِ الْجَنَّةَ قَالَ يَا لَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ (٢) بِمَا غَفَرَ لِي رَبِي وَجَعَلَنِي مِن الْمُكْرَمِينَ (٢) وَمَا أَنزَلْنَا عَلَىٰ قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِهِ مِن جُندِ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا الْمُكْرَمِينَ (٢) وَمَا أَنزَلْنَا عَلَىٰ قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِهِ مِن جُندٍ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا الْمُكْرَمِينَ (٢) إِن كَانَت إِلاَّ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَإَذَا هُمْ خَامِدُونَ ﴿ (سورة بُونَ اللَّهُ عَلَىٰ عَنْ السَّمَاءِ وَمَا لِي رَبِي اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ الْعَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الَا الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّال

#### أقوال المفسرين:

قوله تعالى: ﴿ وَجَاءَ مِنْ أَقْصَا الْمَدِينَةِ رَجُلٌ يَسْعَىٰ ﴾ (سورة يسن ٢٠): هو حبيب بن مري وكان نجارًا وقيل إسكافيًا ؟ وقيل قصارًا، وقال ابن عباس ومجاهد ومقاتل: هو حبيب بن إسرائيل النجار وكان ينحت الأصنام.

وهو ممن آمن بالنبي عليائم وبينهما ستمائة سنة كما

1

آمن به تُبعَ الأكبر وورقة بن نوفل وغيرهما؛ ولم يؤمن بنبي أحدٌ إلا بعد ظهوره.

قال وهب: وكان حبيب مـجذومًا، ومنزله عند أقصى باب من أبواب المدينة؛ وكان يعكف على عبادة الأصنام سبعين سنة يدعــوهم لعلهم يرحمونه ويكشفون ضُــرَّه فما استجابوا له؛ فلما أبصر الرسل دعوه إلى عبادة الله فقال: إن هذا لعجب لي، أدعو هذه الآلهة سبعين سنة تفرج عني فلم تستطع، فكيف يـفرجه ربكم في غداة واحـدة؟ قالوا: نعم ربنا على ما يشاء قدير، وهذه لا تنفع شيئًا ولا تضر فآمن ودعوا ربهم فكشف الله ما به كأن لم يكن به بأس، فحينئذ أقبل على التكسب فإذا أمسى تصدق بكسبه، فأطعم عياله نصفًا وتصدق بنصف؛ فلما هم قومه بقتل الرسل جاءهم ﴿ قَالَ يَا قَوْمِ اتَّبِعُوا الْمُرْسَلِينَ ﴾ (سورة يس: ٢٠). الآية.

وقال قتادة: كان يعبد الله في غار، فلما سمع بخبر المرسلين جاء يسعى، فقال للمرسلين: أتطلبون على ما جئتم به آجر؟ قالوا: لا ما أجرنا إلا على الله.

قال أبو العالية: فاعتقد صدقهم وآمن بهم وأقبل على قومه ﴿ قَالَ يَا قَوْمِ اتَّبِعُوا الْمُرْسَلِينَ (٢٠) اتَّبِعُوا مَن لاَ يَسْأَلُكُمْ أَجْرًا ﴾ (سورة يس: ٢٠-٢١) أي: لو كانوا متهمين لطلبوا منكم المال. ﴿ وَهُم مُهْتَدُونَ ﴾ (سورة يس: ٢١): فاهتدوا بهم.

﴿ وَمَا لِيَ لاَ أَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَنِي ﴾ (سورة يس: ٢٢) قال قتادة: قال له قومه أنت على دينهم؟ فقال: ﴿ وَمَا لِيَ لاَ أَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَنِي ﴾ (سورة يس: ٢٢): أي خلقني.

﴿ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (سورة يس: ٢٢): وهذا احتجاج منه عليهم. وأضاف الفطرة إلى نفسه لأن ذلك نعمة عليه توجب الشكر؛ والبعث إليهم: لأن ذلك وعيد يقتضي الزجر، فكأن إضافة النعمة إلى نفسه أظهر شكرًا؛ وإضافة البعث إلى الكافر أبلغ أثرًا.

﴿ أَأَتَّخِذُ مِن دُونِهِ آلِهَةً ﴾ (سورة يس: ٢٣): يعني أصنامًا. ﴿ إِن يُرِدْنِ الرَّحْمَنُ بِضُرِّ ﴾ (سورة يس: ٢٣) يعني ما أصابه من السقم. ﴿ لا تُغْنِ عَنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا وَلا يُنقِذُونِ ﴾ (سورة يس: ٢٣) يخلصوني ممَّا أنا فيه من البلاء يعني إن فعلت بس: ٢٣)



ذلك. ﴿ لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾ (سورة يس: ٢٤) أي خسران ظاهر ﴿ إِنِّي آمَنْتُ بِرَبِّكُمْ فَاسْمَعُونَ ﴾ (سورة يس: ٢٥).

قال ابن مسعود: خاطب الرسل بأنه مؤمن بالله ربهم. ومعنى ﴿ فَاسْمَعُونِ ﴾ (سورة يس:٢٥): أي فاشهدوا أي كونوا شهودي بالإيمان. وقال كعب ووهب: إنما قال ذلك لقومه إني آمنت بربكم الذي كفرتم به.

وقيل: إنه لما قال لقومه: ﴿ اتَبِعُوا الْمُرْسَلِينَ (٢) اتَبِعُوا من لا يَسْأَلُكُمْ أَجْراً ﴾، رفعوه إلى الملك وقالوا: قد تبعت عدونا، فطول معهم الكلام ليشغلهم بذلك عن قتل الرسل؛ إلى أن قال: ﴿ إِنِي آمنْتُ بربَكُمْ ﴾، فوثبوا عليه فقتلوه.

قال ابن مسعود: وطئوه بأرجلهم حتى خرج قُصُبهُ (أمعاؤه) من دبره وألقي في بئر وهي الرَّس وهم أصحاب الرس. وفي رواية أنهم قتلوا الرسل الثلاثة. وقال السدي: رموه بالحجارة وهو يقول: اللهم اهد قومي، حتى قتلوه.

﴿ قِيلَ ادْخُلِ الْجَنَّةَ ﴾ (سورة بس:٢٦) وذلك لما قُتل.

قال قتادة: أدخله الله الجنة وهو فيها حي يرزق؛ أراد

قوله تعالى: ﴿ وَلا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْواتًا بَلْ أَحْيَاءٌ عَندَ رَبَهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾ (سورة آل عمران: ١٦٩).

﴿ قَالَ يَا لَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ (٢٦) بِمَا غَفَرَ لِي رَبِي وَجَعَلَنِي مِنَ الْمُكْرَمِينَ ﴾ (سورة يس:٢٦-٢٧) تمنى أن يعلموا بحاله ليعلموا حسن مآله وحميد عاقبته، وليؤمنوا مثل إيمانه فيصيروا إلى مثل حاله.

قال ابن عباس: نصح قومه حيًا وميتًا. فلما قُتل حبيب غضب الله له وعجل النقمة على قومه فأمر جبريل فصاح بهم صيحة فماتوا عن آخرهم، فذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَىٰ قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِهِ مِن جُند مِن السَّمَاء وَمَا كُنًا مُنزِلِينَ ﴾ (سورة بس: ٢٨): أي ما أنزلنا عليهم من رسالة ولا نبي بعد قتله.

قال قتادة ومجاهد والحسن: أي لم أحتج في هلاكهم إلى إرسال جنود ولا جيوش ولا عساكر بل أهلكتهم بصيحة واحدة؛ قال معناه ابن مسعود وغيره ﴿وَمَا كُنّا مُنزِلِينَ ﴾ تصغير لأمرهم؛ أي أهلكناهم بصيحة واحدة من بعد ذلك الرجل.



#### \* التناسب بين الآيات:

سورة يس مكية بالإجماع. وهي ثلاث وثمانون آية، إلا أن فرقة قالت: أن قوله تعالى: ﴿ وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُمْ ﴾ (سورة بس:١٢)، نزلت في بني سلمة من الأنصار حين أرادوا أن يتركوا ديارهم وينتقلوا إلى جوار مسجد الرسول عَيَّا اللهُ وقد تناولت السورة مواضيع أساسية ثلاثة وهي الإيمان بالبعث والنشور، وقصة أهل القرية، والأدلة والبراهين على وحدانية رب العالمين.

ابتدأت السورة الكريمة بالقسم بالقرآن العظيم على صحة الوحي وصدق رسالة محمد عليه شم تحدثت عن كفار قريش الذين تمادوا في الغي والضلال وكذبوا سيد الرسل صلوات الله وسلامه عليه؛ فحق عليهم عذاب الله وانتقامه.

ثم ساقت قصة أهل القرية «أنطاكية» الذين كذبوا الرسل؛ لتحذر من عاقبة التكذيب بالوحي والرسالة، على طريقة القرآن في استخدام القصص للعظة والاعتبار.

قال تعالى: ﴿ وَاضْرِبْ لَهُم مَّثَلاً أَصْحَابَ الْقَرْيَة إِذْ جَاءَهَا

الْمُرْسَلُونَ (٣) إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمُ اثْنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا فَعَزَّزْنَا بِثَالِثَ فَقَالُوا إِنَّا إِلَيْكُم مُرْسَلُونَ (١٤) قَالُوا مَا أَنتُمْ إِلاَّ بَشَرٌ مَثْلُنَا وَمَا أَنزَلَ الرَّحْمَنُ إِنَّا إِلَيْكُم مُرْسَلُونَ اللَّوَ عَلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمْ لُرْسَلُونَ مِن شَيْءٍ إِنْ أَنتُمْ إِلاَّ الْبَلاعُ الْمُبِينُ (١٦) قَالُوا إِنَّا تَطَيَّرْنَا بِكُمْ لَئِن لَمْ تَنتَهُوا لَنَرْجُمَنَكُمْ وَلَيَمَسَنَّكُم مَنَّا عَذَابٌ أَلِيمٌ (١٦) قَالُوا إِنَّا تَطَيَّرْنَا بِكُمْ لَئِن لَمْ تَنتَهُوا لَنَرْجُمَنَكُمْ وَلَيَمَسَنَّكُم مَنَّا عَذَابٌ أَلِيمٌ (١٦) قَالُوا طَائِرُكُم مَعكم أَئِن ذَكْرَتُم بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ ﴾ (سورة يس: ١٣-١٩).

ثم تعرضت السورة لموقف الداعية المؤمن (حبيب النجار - صاحب يـس) الذي نصح قومه فقتلوه، فأدخله الله الجنة ولم يمهل المجرمين بل أخذهم بصيحة الهلاك والدمار.

وتحدثت السورة بعد ذلك عن دلائل الوحدانية والقدرة؛ وانتقلت للحديث عن القيامة وأهوالها لتختم بالحديث عن الموضوع الأساسي وهو موضوع:

#### \* البعث والجزاء:

﴿ فَسُبْحَانَ الَّذِي بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ : وأنت لو تأملت لوجدت تناسبًا بين الآيات التي تعرضت لقصة صاحب يس والآيات قبلها وبعدها. . . فقبلها

11

تحدثت الآيات عن قصة المرسلين مع أصحاب القرية وكيف واجهوا دعوة الهداية والخير بتشاؤم وتكذيب؛ ثم قتل المرسلين الثلاثة ولكن الدعوة لم تنته، إذ جاء صاحب يس متابعًا للمرسلين وداعيًا أهل القرية للدخول في دين رب العالمين؛ ولذلك تواصلت الآيات وتناسبت. فلما أخذوا وقتلوا، أهلكهم ربنا جلَّ وعلا بالصيحة وأعقب ربنا القصة بقوله: ﴿ يَا حَسْرَةً عَلَى الْعبَادِ مَا يَأْتِيهِم مِّن رَّسُولٍ إِلاَّ كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ﴾ (سورة يس: ٣٠).

فَ التكذيب هو هو مع المرسلين وأبنائهم، ويا لها من حسرة وخيسة على هؤلاء المستهزئين الذين بدلوا الإيمان بالكفر والسعادة بالشقاوة، وأوردوا أنفسهم موارد الهلكة قال تعالى: ﴿ أَلَمْ يَرَوْا كُمْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُم مِنَ الْقُرُونِ أَنَّهُمْ إِلَيْهِمْ لا يَرْجعُونَ ﴾ (سورة يس: ٣١).

وقد تناسبت القصة أيضًا مع بداية السورة ففيها تعريض بكفار قريش حيث كذبوا سيد المرسلين ولم يتعظ هؤلاء المشركون بمن أهلك الله قبلهم من المكذبين للرسل،

فدعوة المرسلين وصاحب يس لم تختلف عن دعوة الرسول

كما ارتبطت القصة بخاتمة السورة ارتباطاً واضحاً، فالخلق خلقه والعبد عبده وليس شيء يخرج عن سلطانه وقهره، خلق الخلق وأحصى كل شيء عدداً وهو المبدى المعيد قال تعالى: ﴿ أُولَيْسَ الّذِي خَلَقَ السَّمُواَتِ وَالأَرْضِ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَن يَخْلُقَ مِثْلَهُم بَلَىٰ وَهُو الْخَلاقُ الْعَلِيم ﴾ (سورة بس:٨١)، فكيف نستنكف عن عبادته ونكذب رسله وأولياءه.

قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَن يَقُول لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ (سورة يس: ٨٢)، له الخلق والأمر سبحانه. أحيا صاحب يس حياة الكرامة بعد موته، وأهلك أعداءه بصيحة لم تُشفع بثانية، قال تعالى: ﴿ فَسُبْحَانَ الّذِي بِيدِهِ مَلَكُوتُ كُلِ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (سورة يس: ٨٣)، فاحذروا سخطه وأليم عقابه وأقيموا حياتكم وفق منهجه سبحانه.

والسورة سُميت «سورة يس» لأن الله تعالى افتتح السورة الكريمة بهذين الحرفين «الياء والسين» للتنبيه على



إعـجاز القـرآن؛ وقد ارتبطت قـصـة الداعيـة المؤمن باسم السورة فأطلق عليه اسم «صاحب يس».

#### \* هل القصة والسورة بضاعة للموتى؟!!!

لقد صار كثير ممن ينتسب لدين الله وكأن القرآن يناديهم من مكان بعيد، من يوم بدر وأحد.

قال تعالى: ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْله الرُّسُلُ الْوَانِ مَّاتَ أَوْ قُتِلَ انقَلْبَتُمْ عَلَىٰ أَعْقَابِكُمْ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَىٰ عَقَبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ اللَّهُ شَيْئًا وَسَيَجْزِي اللَّهُ الشَّاكِرِينَ ﴾ (سورة آل عمران: ١٤٤).

"سورة يس" لا يقرأ بها إلا على الموتى وفي المقابر، والقرآن لا يُحرص عليه إلا في الأربعين والسنوية!! وعمل الختمة للميت، والمصاحف على كثرتها لتزيين المنازل والمكاتب والسيارات، إلى غير ذلك من صور الإهمال والهجران لكتاب الله ولآياته البينات.

قال تعالى: ﴿ وَقَالَ الرَّسُولُ يَا رَبَ إِنَّ قَوْمِي اتَّخَذُوا هَذَا الْقُرْآنَ مَهْجُورًا ﴾ (سورة الفرقان: ٣٠).

أين الحرص على إقامة حياتنا الخياصة والعيامة وفق

شرع الله؟ أين تطبيق هذه الآيات في السياسة والاقتصاد والاجتماع والأخلاق، والبيت والسوق والحرب والسلم والبيع والشراء... آية واحدة تكفي لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد؛ سورة واحدة كسورة يس أو غيرها فيها من العظات والعبر والدعوة لتوحيد الله جل وعلا؛ ما يجعلنا نرتدع وننيب لخالق الأرض والسموات. قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ يَسُرْنَا الْقُرُانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُدَّكِمٍ ﴾ (سورة القمر: ١٧).

طالع قـوله سبحانه في بداية سـورة يس: ﴿ يَسْ ۞ وَالْقُرْآنِ الْحَكِيمِ ۞ إِنَّكَ لَمَنَ الْمُرْسَلِينَ ۞ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ۞ تَنزِيلَ الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ ۞ لِتُنذِرَ قَـوْمًا مَّا أُنذَرَ آبَاؤُهُمْ فَـهُمْ عَافُلُونَ ﴾ (سورة يس:١-٦)، فهل انتفعنا بهذه النذارة؟

ثم بعد آیات تقرأ قوله سبحانه: ﴿ إِنَّمَا تُنذِرُ مَنِ اتَّبَعَ الذَّكْرَ وَخَشِي الرَّحْمَنَ بِالْغَیْبِ فَبَشِّرْهُ بِمَغْفِرَةً وِأَجْرٍ كَرِيمٍ ﴾ (سورة بسن: ١١)، فهل انتفعنا بالبشارة؟

ثم يأتي قوله جلَّ وعلا: ﴿ لِيُنذِرَ مَن كَانَ حَيًّا وَيَحِقَ الْقَوْلُ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾ (سورة يس: ٧٠)، أي لينذر بهذا القرآن من كان



حي القلب مستنير البصيرة وهم المؤمنون لأنهم المنتفعون به ﴿ ويَحِقَّ الْقَوْلُ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾، أي وتجب كلمة العذاب على الكافرين لأنهم كالأموات لا يعقلون ما يُخاطبون به، أين ذلك كله ممن لا يعرف عن سورة يس أو (عدية يس) إلا أنها يُستخرج بها الأشياء المسروقة!!

ما أعظم الفرق بين أمسنا ويومنا، وما أشد غربة أمتنا وبُعْد المسلمين عن دينهم وكتاب ربهم.

#### \* تمييز الغث من السمين فيما ورد بشأن سورة يس:

حديث: "من دخل المقابر فقرأ سورة (يس) خفف الله عنه الألباني: عنهم وكان لهم بعدد من فيها حسنات "قال عنه الألباني: لا أصل له في شيء من كتب السنة.

والسيسوطي لما أورده في شسرح الصدور لم يزد في تخريجه على قوله: أخسرجه عبد العزيز صاحب الخلال بسنده عن أنس! وعد قراءة (يس) على المقابر من جملة البدع. كما ذكر الشيخ الألباني في كتابه (أحكام الجنائز \_ ص١٨): «أن قراءة سورة يس عند المحتضر لم يصح فيه

حديث». وقد نقل كثير من المفسرين كالقرطبي وابن كثير والشوكاني. . . أحاديث كثيرة في فضائل هذه السورة؛ ومن ذلك:

ما رواه أبو هريرة قال: قال رسول الله عَلَيْكُم: «من قرأ (يس) في ليلة أصبح مغفوراً له، ومن قرأ (حم) التي يُذكر فيها الدخان أصبح مغفوراً له»، قال ابن كثير: إسناده جيد وحديث: «اقرءوها على موتاكم» يعني يس (رواه الإمام أحمد، وأبو داود، والنسائي في «اليوم والليلة»، وابن ماجة).

قال الإمام ابن كشير ـ رحمـه الله ـ: ولهذا قال بعض العلماء من خصـائص هذه السورة أنهـا لا تقرأ عنـد أمر عسير إلا يسره الله، وكـأن قراءتها عند الميت لتنزل الرحمة والبركة وليسهل عليه خروج الروح والله تعالى أعلم.

قال الإمام أحمد \_ رحمه الله \_: حدثنا أبو المغيرة حدثنا صفوان قال: كان المشيخة يقولون إذا قرئت يعني يس عند الميت خفف الله عنه بها.



وقد ساق الترمذي حديث أنس وطني قال: قال رسول الله على الله على الله على الله على الله على الله الله المقرآن يس؛ ومن قرأ يس كتب الله له بقراءتها قراءة القرآن عشرة مرات»، ثم قال: هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث حميد بن عبد الرحمن، وهارون أبو محمد شيخ مجهول.

وفي الباب عن أبي بكر الصديق وَالله والله يصح لضعف إسناده؛ وأخرج الطبراني وابن مردويه قال السيوطي بسند ضعيف عن أنس قال: قال رسول الله على قراءة يس كل ليلة ثم مات مات شهيداً».

#### \* القصة في القرآن:

قصص القرآن هي الآيات البينات التي صورت الوقائع وسجلت الأحداث وظروفها وملابساتها ونزل فيها وحي السماء ببيان أمــر الله وحكمه وهداية وشفاءً وإعجــازًا وتثبيتًا وتبــشيرًا وإنذارًا وعقيدة وشريعة وتفصيلاً لكل شيء وفي ذلك.

(سورة يوسف:١٠٩-١١١).

وقد حكى لنا القرآن قصصاً كثيراً منه ما كانت أحداثه على عهد النبي علي القرآن قصصة بدر وأحد والأحزاب وحديث الإفك وقصة المجادلة؛ ومنه ما حدث في الأمم السابقة؛ فقد ذكر لنا القرآن قصص الأنبياء وما كان من شأنهم مع أممهم وتتبع آثار كل قوم وحكى عنهم صورة ناطقة لما كانوا عليه، ومنه ما هو مفرد لم يتكرر كقصة أصحاب الكهف

TITO

وصاحب يس وقصة أصحاب الجنة ووصايا لقمان لابنه؛ أما القصص المكرر فهو مستفيض؛ فقدوردت قصة إبراهيم ونوح وعاد وثمود ولوط وشعيب وموسى وهارون وعيسى في أكثر من موضع من كتاب الله، ثم القصص القرآني بنوعيه الإسلامي وقصص الأولين مستمر بطول القرآن وعرضه، من أوائل البقرة إلى آخر ورقة في المصحف الشريف.

ولو تتبعنا ما صح ورجح من أسباب النزول لوجدنا صبغة القصص غالبة وراء أكثر الآيات؛ وكأن معظم القرآن قصص؛ إما بالنص أو بسبب النزول؛ فإذا كان لابد من إبلاغ الحق للخلق؛ فإن الأسلوب القصصصي من أنفع الأساليب؛ والقصص القرآني . . . ومنه قصة صاحب يس تصل إلى شغاف القلوب من أيسر طريق .

#### \* القصص القرآني كله حق لا خيال فيه:

القصص مأخوذ من القص، وهو تتبع الأثر قال تعالى: ﴿فَارْتَدًا عَلَىٰ آثَارِهِمَا قَصَصًا ﴾ (سورة الكهف: ٦٤) أي رجعا يقصان الأثر الذي جاءا به.

وقال سبحانه على لسان أم موسى: ﴿ وَقَالَتُ لأُخْتِهِ قُصَيهِ ﴾ (سورة القصص: ١١)، أي تتبعي أثره حتى تنظري من أخذه. والقصص كذلك الأخبار المتتابعة، قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْقَصَصُ الْحَقِّ ﴾ (سورة آل عمران: ٢٢).

وقال سبحانه: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ ﴾ (سورة يوسف: ١١١)، والقصة: الأمر والخبر، والشأن والحال.

وقصص القرآن كله حق لا خيال فيه، قال تعالى: ﴿ نَحْنُ نَقُصُ عَلَيْكَ نَبَاًهُم بِالْحَقِ ﴾ (سورة الكهف:١٣). وقال سبحانه: ﴿ نَتْلُو عَلَيْكَ مِن نَبًا مُوسَىٰ وَفِرْعَوْنَ بِالْحَقِ ﴾

(سورة القصص: ٣).

ويقول سبحانه: ﴿ وَبِالْحَقِّ أَنزَلْنَاهُ وَبِالْحَقِّ نَزَلَ ﴾ (سورة الماساء:٥٠). وهذا مما يفترق به القصص القرآني عن هذا القصص الدي يؤلفه الناس من بنات عقولهم ويتخيلون وقائعه وأحداثه، ولسنا في حاجة إلى القصص الخيالي المكذب قال تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نَعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ دِينًا ﴾ (سورة المائدة:٣).



وقد كان علي بن أبي طالب رَخْتُ يأمر بإخراج القُصَّاص من المساجد، وهم الذين كانوا يروون الأقاصيص المكذوبة لترغيب الناس أو لترهيبهم.

ولا يجوز تربية أبناء المسلمين على الخرافات والشعوذة والخزعبلات الموجودة في القصص الخيالي مثل ميكي ماوس وبطوط . . فهذا القصص من شأنه أن ينحرف بعقائد الصغار ويعودهم على الكذب والخيالية، والبعض يبرر لنفسه ولأولاده بزعم الترويح والتسلية ولو تأمل لوجد أن الترويح لا يجوز أن يتم بمحرم ولا بما يستدخل الشر والفساد ويطمس الفطر، وقد كان رسول الله عرفي الناس ولا يقول إلا حقًا وصدقًا. لقد أمرنا أن نخاطب الناس على قدر عقولهم.

ومن الملاحظ أن الدروس التلقينية والإلقائية تورث الملل ولا تستطيع الناشئة أن تتابعها وتستوعب عناصرها إلا بصعوبة شديدة وإلى أمد قصير؛ ولذا كان الأسلوب القصصي أجدى نفعًا وأكثر فائدة؛ والطفل بصفة خاصة

يميل إلى سماع الحكاية ويصغى إلى رواية القصة، بل وتستوعب ذاكرته ما يُحكى له، فيحاكيه. ولذلك لا ينبغي أن يغيب عنا هذا المسلك في التربية والتعليم ومن طالع صفحة من كتاب الله فسيجد كيف اختلطت الرغبة بالرهبة والوعد بالوعيد والقصة بالموعظة، والأحكام الشرعية في ثنايا ذلك كله.

#### \* أهداف القصص القرأني:

القصص القرآني له أهداف كبار، كل هدف منها يلح في التكرار والمزيد من التكرار، فليس هو حكايات للتسلية، وليس مغامرات مثيرة لسد الفراغ في النفس أو قتل فراغ الزمن.

#### ومن بين هذه الأهداف:

ا \_ إظهار صدق النبي عليه في دعوته الأمم بما أخبر به عن الأحوال الماضية عبر القرون والأجيال وقيام التحدي بذلك؛ وهذا في حد ذاته إعجاز، فالنبي عليه كان أميًا وقد جاء بكتاب فيه نبأ من قبلنا وخبر من بعدنا وحكم ما



بيننا. قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنتَ تَتْلُو مِن قَبْلهِ مِن كِتَابٍ وَلا تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذًا لاَّرْتَابَ الْمُبْطِلُونَ ﴾ (سورة العنكبوت:٤٨). ويقول جلَّ وعلا: ﴿ تِلْكَ مِنْ أَنْبَاءَ الْغَيْبِ نُوحِيهَا إِلَيْكَ مَا كُنتَ تَعْلَمُهَا أَنتَ وَلا قَوْمُكَ مِن قَبْلِ هَذَا فَاصْبُرْ إِنَّ الْعَاقِبَةَ لَلْمُتَّقِينَ ﴾ (سورة هود:٤٩).

والآيات في هذا المعنى كثيرة تحمل في طياتها معنى التسلية للنبي عراب وللعصبة المؤمنة في دعوة لاقوا فيها التكذيب والتعذيب ومن أجلها هاجروا وفي سبيلها حاربوا وجاهدوا، فاحتاج الأمر لتثبيت متكرر، ولذلك تكرر بعض القصص بما يتكافأ مع حجم الرسالة وعظم الأمانة ومشقة الدعوة وقسوة العناد ومرارة الجهاد، في رحلة طويلة امتدت ثلاثاً وعشرين سنة من حياة رسول الله عراب اله عراب الله عراب الله

قال تعالى: ﴿ وَلَيَنصُرُنَّ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَقَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾ (سورة الحج: ٤٠)، وفي بيان هذا الهدف يقول ربنا جلَّ وعلا: ﴿ وَكُلاَّ نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنبَاءِ الرُّسُلِ مَا نُتَبَّتُ بِهِ فُؤَادَكَ وَجَاءَكَ فِي هَذِهِ الْحَقُّ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (سورة مود: ١٢٠).

۲ ـ زجر الكفار وإنذارهم وتخويفهم وهو كثير في

كتاب الله تعالى ومن ذلك ما جاء في سورة العنكبوت؛ فبعد أن قص علينا سبحانه قصصها قال تعالى: ﴿ فَكُلاً فَجُدْنَا بِذَنْبِهِ فَمِنْهُم مَّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَّنْ أَخَذَتْهُ الصَّيْحَةُ وَمَنْهُم مَّنْ أَغْرَقْنَا وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلَمَهُمْ وَمَنْهُم مَّنْ أَغْرَقْنَا وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلَمَهُمْ وَلَكُن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلُمُونَ ﴾ (سورة العنكبوت: ٤٠)، وقوله: ﴿ وَلَكُن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلُمُونَ ﴾ (سورة العنكبوت: ٤٠)، وقوله: ﴿ فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَنذَرْتُكُمْ صَاعِقَةً مَثْلَ صَاعِقَة عَادٍ وَتَمُودَ ﴾ (سورة نصلت: ١٣)، وقوله: ﴿ أَكُفًارُكُمْ خَيْرٌ مِّنْ أُولًا يَكُمْ ﴾

(سورة القمر: ٤٣).

٣ ـ بيان أسس الدعوة، وأن الدين واحد، هو الإسلام وإنما تعددت الشرائع وشريعة الإسلام حاكمة ومهيمنة على سائر الشرائع. قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلُكَ مِن رَّسُولٍ إِلاَّ نُوحِي إِلِيْهُ أَنَهُ لا إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُونَ ﴾ (سورة الأنبياء: ٢٥).

وما من نبي إلا وقال لقومه: ﴿ اعْبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُمْ مَنْ اللَّهُ عَلَى خَطِي الْأُنبِياءَ عَلَى خَطِي الْأُنبِياءَ دون تبديل أو تغيير.

٤ ـ إعجاز في إيجاز، فمن بين صور الإعجاز التي وردت في كتاب الله تعالى الإعجاز اللغوي والبياني.



وتكرار القصة في القرآن يدل على هذا المعنى بكل وضوح كما في قصة موسى وفرعون؛ فهي في كل موضع تأتي بأسلوب يتمايز عن الآخر؛ ولا يمل الإنسان من تكرارها، وهي قصة تمثل الصراع بين الحق والباطل أتم تمثيل وقد يُذكر بعض معانيها الوافية بالغرض في مقام وتبرز معان أخرى في سائر المقامات؛ حسب اختلاف الأحوال بالإضافة إلى أن إيراد المعنى الواحد في صور متعددة مع عجز العرب عن الإتيان بصورة منها أبلغ في التحدي.

ومن المعلوم أن القرآن نزل منجمًا مفرقًا وعلى مكث، وبين القصة والقصة زمن؛ وكل هذا تصديق وتأكيد للإعجاز وأنه من عند الله تعالى: ﴿ كِتَابٌ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِلَتْ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ (سورة هود: ١).

وقال تعالى: ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافًا كَثِيرًا ﴾ (سورة النساء: ٨٢).

٥ ـ الحث على مكارم الأخلاق كـما في قصـة موسى
 مع شعيب وابـنته، عندما ورد ماء مديـن. فإذا لم نجد أدبًا

ولا تربية بعد ذلك دل هذا على أن هؤلاء قد اتخذوا القرآن مهجورًا، وأنهم لم ينتفعوا بهدي القرآن ولا قصصه.

إن هذه الأهداف التي ذكرناها تتجلى بوضوح من خلال التعرف على قصة صاحب يس.

#### \* قواعد هامة في عرض الحوادث التاريخية:

لما كان التاريخ أداة من أدوات الدعوة إلى الله وتحقيق عبوديته، وكان عبارة عن حلقات متصلة قال تعالى: ﴿ وَإِن مِنْ أُمَّةً إِلاً خَلا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ (سورة فاطر: ٢٤)، لم ينفصل مثل هذا الفصل المريب إلى تاريخ قديم ووسيط وحديث، إذ أن البشرية ابتدأت بمرتبة هي من أعلى مراتب الهداية، فالبداية كانت بنبي الله آدم، وكان نبيًا مكلمًا.

ولما كانت الغاية من خلق الخلق إقامة واجب العبودية قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنُّ وَالْإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ۞ مَا أُرِيدُ مَنْ رِزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ۞ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ (سورة الذاريات:٥١-٥٨)، كان لابد من ربط الماضي بالحاضر، والسنن الشرعية بالسنن الكونية، والأرض



بالسماء والدنيا بالآخرة... وبالتالي فدراسة التاريخ ترتبط ارتباطًا وثيقًا بعقيدة المسلم، ومن هنا يتوجب عليه ملاحظة هذه القواعد في الأسلوب والعرض:

#### ١- العقيدة الإسلامية هي الأصل والأساس الذي يرتكز عليه الحدث:

إن التركيز على معنى العقيدة لا يعني الإخلال بالوقائع التاريخية، كما لا يعني أيضًا أننا سنقتحم أمرًا لا وجود له فالملك له مالك، والخلق له خالق، والعبد عبده والأمر أمره، والحلال ما أحل، والحرام ما حرم، والدين ما شرع، والكون من حولنا يسير وفق نظام محكم دقيق. والناظر في أسلوب القرآن وطريقته في عرضه لتاريخ الأنبياء وأتباعهم سيجد تركيزًا على الوحدانية وإخلاص العبودية لله، ونبذ الشرك والمشركين وبيان تناقضهم، ويجعل القصص ونتائجه مرتبطًا بذلك.

إن المتابع لأحداث التاريخ سيجد أن السعادة والتمكين والأمن والأمان والنصر والرخاء مرتبط بطاعة الله

والاستقامة على أمره، وأن التــعاسة والشقاء والظلم والجور في الانحراف عن منهجه سبحانه وشرعه.

قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَسَبَأَ فِي مَسْكَنِهِمْ آيَةٌ جَنْتَانَ عَن يَمِينٍ وَشَمَالٍ كُلُوا مِن رِّزْقَ رَبِّكُمْ وَاشْكُرُوا لَهُ بَلْدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبٌ غَفُورٌ ۞ فَأَعْرَضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِمِ وَبَدَّلْنَاهُم بِجَنَّتَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَيْ أَكُلٍ خَمْطٍ وَأَثْلٍ وَشَيْء مِن سَدْرٍ قَلِيلٍ ۞ ذَلِكَ جَزَيْنَاهُم بِمَا كَفَرُوا وَهَلْ نُجَازِي إِلاَّ الْكَفُورَ ﴾ (سورة سَبأ: ١٥-١٧).

نظرة سريعة على دعوة صاحب يس والمرسلين من قبله ستجد تركيزًا على جانب العقيدة؛ وكما يقرر العلماء؛ فإن تقديم الأهم على المهم أمر واجب في العلم والعمل والدعوة إلى الله. وأعظم ما اهتم به العباد هو قضية العقيدة. فالتوحيد أولاً لو كانوا يعلمون.

#### ٢ ـ التركيز في العرض على الأهداف والغايات:

ينبغي أن لا تشغلنا الدقائق التفصيلية في حوادث التاريخ عن العبرة من الحدث والرؤية الشاملة له والمسلم له هدف محدد في هذه الحياة وغاية يسعى إليها؛ ويعلم أنه



مأخوذ عليه في سمعه وبصره وسائر جوارحه ولذلك لا يسمح لنفسه أن يبدد وقته فيما لا طائل تحته؛ كما لا يوافق غيره على أن يعبث بعمره فيما لا فائدة فيه؛ إلا أن يكون البحث في التفصيلات متعلق به مقصد شرعي فلا بأس حينئذ، ومن أدل ما يلفت الأنظار لهذا المعنى قوله تعالى: ﴿ سَيَقُولُونَ ثَلاثَةٌ رَّابِعُهُمْ كَلْبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَمْسَةٌ سَادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَمْسَةٌ سَادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَمْسَةٌ سَادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ قُل رَبِي أَعْلَمُ بعدَّتِهِم مَّا وَخَمًا بالْغَيْبِ وَيَقُولُونَ سَبْعَةٌ وَثَامِنُهُمْ كَلْبُهُمْ قُل رَبِي أَعْلَمُ بعدَّتِهِم مَّا فَكُمُهُمْ إِلاَّ قَلِيلٌ فَلا تُمَارِ فِيهِمْ إِلاَّ مِرَاءً ظَاهِرًا وَلا تَسْتَفْتِ فِيهِمَ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴾ (سورة الكهف: ٢٢).

يستوي في أخذ العبرة أن يكون عددهم ثلاثة أو خمسة أو أقل أو أكثر، وسنهم ٢٠ أو ٢٥ سنة أو أكثر أو أقل، ولون كلبهم أسود أو أحمر أو غير ذلك وكذلك الأمر في قصة صاحب يس؛ فالعبرة حاصلة سواء كان طويلاً أو قصيراً، أبيضاً أو أسوداً، بدينًا أو نحيفاً، كبيراً أو صغيراً، شريفاً أو وضيعاً، وجد هنا أو هناك، فالذي يجب على المسلم هو التركيز على الأهداف والغايات والتذكير بها في كل مناسبة.

## ٣- أن يكون العرض موحيًا بتحبيب الخير وتبغيض الشر؛

المسلم صاحب رسالة وميزانه هو شرع الله، والشرع له حكمه على كل قـول أو فعل وهو شرع شـامل لكل زمان ومكان أو لكل ناحية من نواحى الحياة.

وعرض الأحداث التاريخية بأمانة والفحص والتدقيق والنقد والتثبت لا يتعارض بحال مع الحكم على الأشياء بشرع الله، لا بما تعارف عليه الناس أو قررته هيئة أو استحسنه طائفة من المؤرخين، فالحق حق مهما كان فاعله والباطل باطل مهما كان قائله، ولنحذر في ذلك التفسير المادي للتاريخ، هذا التفسير الذي يفصل الدنيا عن قضية الإيمان. فالصراع فيه لطلب الدنيا والبطولة عنده لتحقيق الوطنية والقومية...

إن تحبيب الناس في الخير وتبغيض الشر لهم من خلال العرض التاريخي يُعد من أعظم غايات دراسة التاريخ وثمراته، وهذا المعنى واضح كل الوضوح في قصة صاحب يس.



#### ٤-إبراز دور الأنبياء وأتباعهم في تاريخ البشرية،

الإسلام هو الدين الذي ارتضاه ربنا للعالمين قال تعالى: 
﴿ إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللَّهِ الإِسْلامُ ﴾ (سورة آل عمران: ١٩)، ﴿ وَمَن يَبْتَغِ 
غَيْرَ الإِسْلامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الآخِرةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ (سورة آل عمران: ٨٥). وهذا الدين هو دين آدم ونوح وإبراهيم موسى عمران: ٨٥). وهذا الدين هو دين آدم ونوح وإبراهيم موسى وعيسى ورسول الله عالياً الله عالياً على الإنبياء وأتباعهم في هذه الحياة يمثلون خط مخلوق سواه، ثم الأنبياء وأتباعهم في هذه الحياة يمثلون خط الاستقامة، وتقف بإزائه الجاهليات على تعدد أنواعها واختلاف عصورها.

والتاريخ البشري يمثل صراعًا بين الحق والباطل، والغلبة في النهاية والعاقبة إنما هي لحزب الرحمن في مواجهة حزب الشيطان قال تعالى: ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الآخرةُ نَجْعَلُهَا للَّذِينَ لا يُرِيدُونَ عُلُواً فِي الأَرْضِ وَلا فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ للْمُتَّقِينَ ﴾ (سورة القصص: ٨٣).

لقد قتل المرسلون وهم يبلغون أمر الله لأصحاب القرية، ثم جاء صاحب يس يكرر لهم نفس الدعوة فقتلوه هو الآخر فماذا كانت عاقبة هؤلاء وأولئك؟

قال تعالى عن صاحب يس: ﴿ قِيلَ ادْخُلِ الْجَنَّةَ ﴾ (سورة يس: ٢٦). وقال عن أصحاب القرية: ﴿ إِنْ كَانَتْ إِلاَّ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ خَامِدُونَ ﴾ (سورة يس:٢٩).

إن لدعوة المرسلين وأتباعهم أعظم الأثر في تاريخ البشرية، إن كلمة الحق لا تضيع هباءً ولابد أن تترك أثرًا، فلكل مقدمة نتيجة ولكل عقيدة تأثير. قال تعالى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِه وَيُزَكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلال مُبين ﴾ (سورة آل عمران: ١٦٤).

إن دعاة الحق يريدون تطبيق شرع الله وإسلام الوجه لخالق الأرض والسموات وأعداؤهم يبغونها عوجا.

قال تعالى: ﴿ يُريدُونَ أَن يُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ ويَأْبَى اللَّهُ إِلاَّ أَن يُتِمَّ نُورَهُ وَلُو كُرُه الْكَافرُونَ ﴾ (سورة النوبة: ٣٢).

#### ٥ ـ تحري استعمال المصطلحات الإسلامية:

كل لفظ له مدلوله وكل مصطلح له معناه كالديمقراطية والاشتراكية والسلام العالمي والحرية والإخاء واليمين واليسار

TI SO

والتاريخ الحديث والشرق الأوسط. . والمعنى الذي اشتهر لكلمة أو تعارف الناس عليه ليس بالحتم أن يكون موافقًا لشرع الله، فإذا علمنا أن كل كلمة لها وقع وتأثير واستحضرنا صورة الصراع بين الحق والباطل ومحاولة كل صاحب عقيدة أن يروج لعقيدته، وأن يستخدم أساليبه ومفاهيمه ويبث مصطلحاته وأفكاره رجاء أن تسود وتعلو ويدين الناس بها، علمنا أهمية تحري استعمال المصطلحات الإسلامية وخصوصًا في وقت ازداد فيه ضحايا الفكر العلماني الوافد، واشتدت فيه وطأة التغريب.

إن للمسلم لسانه الذي يصوغ به الحقائق التاريخية، قال تعالى: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ (سورة ق:١٨)، وهذه الصياغة الإيمانية تفترق كثيراً عن الصياغة الكفرية، وحتى لو قلنا: إن العلم والحقائق عالمية فاللسان الذي تصاغ به ليس كذلك، وعلينا أن نضبط كل لفظ نقوله أو نسمعه بكتاب الله وسنة رسول الله عالياً .

### ٦- الابتعاد عن أسلوب التعميم قبل حصول الاستقراء:

عرض الحدث التاريخي يستلزم الدقة وأن تكون

العبارات محددة الدلالة واضحة المعنى وأن لا نطلق حكمًا على أهل بلد أو على أهل زمان أو على جنس من الأجناس، أو تنفي حدوث واقعة معينة، قبل حدوث الاستقراء التام؛ فصاحب يس كان رجل مغمورًا لا يلتفت لمثله؛ لو وُجد في عصرنا وخصوصًا مع الانبهار والإعجاب بالدنيا وزخرفها والانخداع بالتيسيرات المادية وغلبة الباطل والضلال وفقدان الموازين الشرعية. ولكن من ينفي وجود صاحب يس وأن قتله ترتب عليه إهلاك أصحاب القرية لتمردهم وكفرهم وشدة بغيهم وعدم ارتداعهم؟

إن كثرة الباطل لم تنف وجود الخير والصلاح وإن كان المرسلون وصاحب يس قد قتلوا وتم إهلاك أصحاب القرية؛ أي أن الجميع قد انتقلوا إلى ربهم إلا أن الفارق كبير بين الفريقين ويا بُعد ما بين العاقبتين فريق في الجنة وفريق في السعير ﴿ أَفَنَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ (٣٥) مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ (سورة القلم: ٣٥-٣١).

#### \* صفات الداعية المؤمن عند صاحب يس:

إن الدعوة الناجحة لابد أن ترتكز على أسس وتقوم



على دعائم لابد من توافرها وقد ذكر ربنا جلَّ وعلا دعوة صاحب يس في معرض الثناء والمدح؛ فعلى كل من أراد حسن التَّاسي والاقتداء أن ينظر بعين الاعتبار لهذه الصفات التي تحلى بها في دعوته.

## • ومن أهم هذه الصفات:

## ١ ـ الفهم الدقيق:

الفهم فـضل من الله ومرتبة من مراتب الهـداية. قال تعالى: ﴿ فَفَهَ مُنَاهَا سُلَيْمَانَ وَكُلاً آتَيْنَا حُكْمًا وَعِلْمًا ﴾ (سورة الأنبياء:٧٩).

لقد فهم صاحب يس غايته في الحياة، وإن له رسالة لابد من تأديتها؛ فتجافى عن دار الغرور وتعلق بالآخرة وأتى من أقصى المدينة يسعى لمواصلة مسيرة الدعوة إلى الله، فما ينبغي لهذا الخير أن يتوقف؛ وبلغ قومه هذه الدعوة الإيمانية فما ترك هذي إلا وحثهم عليه؛ ولا شبهة تتعلق بها نفوسهم إلا وحرص على إزالتها؛ ﴿ يَا قُومُ اتّبِعُوا المُرسلين (آ) اتّبعُوا من لا يَسْأَلُكُم أَجَرا وهم مُهْتَدُون (آ) وما لي لا أغبد الذي فطرني وإليه تُرْجعُون ﴿ (سورة يس ٢٢).

إن حسن موازنته وتقديره؛ وقيامه بطاعة الوقت وثباته على الأمر حتى لقى وبه، يدل على فهم دقيق؛ إذ من المعلوم أن القلوب تضطرب وقت الشدة، وتطيش العقول وقت الفتنة؛ ولا يمسك الإيمان في القلب إلا الذي يمسك السموات والأرض أن تزولا ولئن زالتا إن أمسكهما من أحد من بعده؛ وحتى يكون الإنسان على بصيرة من أمره وأمر الناس فهو يحتاج لتوفيق وفضل ونور وهداية حتى يُلهم رشده ويسلك صراطًا مستقيمًا؛ صراط الذين أنعم الله عليهم من النبين والصديقين والشهداء والصالحين وحُسن أولئك رفيقًا.

إن الفهم الدقيق لابد فيه من علم بمواضع الأقدام، والنفس والأعداء والأصدقاء؛ علم بشرع الله وبالحلال والحرام وبما يجوز وما لا يجوز وبما يسوغ فيه الاجتهاد وما لا يسوغ، فعلى المسلم أن يستزيد من هذا العلم الشرعي النافع ليعرف موضوع دعوته وليكون فيها على بصيرة وبينة فلا يأمر إلا بالحق ولا ينهى إلا عن باطل ﴿ وَقُل رَّبَ زِدْنِي عَلْمًا ﴾ (سورة طه: ١١٤).



قال تعالى: ﴿ يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ ﴾ (سورة المجادلة: ١١)، وعليه أن يتزود لرحيله ويستشعر غربته في الدنيا ﴿ وَتَزَوّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزّادِ التّقْوْمَى ﴾ (سورة البقرة: ١٩٧)، وأن يكون دائمًا بين الخوف والرجاء؛ فإذا تمكنت هذه المعاني من النفوس هيجتها لطلب الآخرة فتنشط الجوارح في العبادة، والجهاد في سبيل الله والدعوة إليه؛ حتى لو تطلب الأمر بذل الغالي والرخيص والنفس والنفيس.

#### ٢-الصدق:

الصدق خُلق فاضل تمتنع به النفس من فعل ما لا يحسن ولا يجمل، به تبين معادن الرجال وخصوصًا وقت الشدة، وهو من الدرجات العلى، قال تعالى: ﴿ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهُ عَلَيْهِ فَمِنْهُم مَّن قَضَىٰ نَحْبَهُ وَمِنْهُم مَّن يَنتَظِرُ وَمَا بَدُلُوا تَبْدِيلاً ﴾ (سورة الأحزاب: ٢٣).

وقال النبي عَالِيَّا : «إن الصدق يهدي إلى البر، والبر يهدي إلى البر، والبر يهددي إلى الجنة، وإن الرجل ليصدق حتى يُكتب عند الله

صديقًا، وإن الكذب يهدي إلى الفجور، والفجور يهدي إلى النار، وإن الرجل ليكذب حتى يُكتب عند الله كذابًا»

(أخرجه الشيخان).

إن صاحب يس كان صادقًا مع ربه، صادقًا مع المرسلين، صادقًا مع نفسه، وصادقًا أيضًا مع أصحاب القرية الكافرين، لقد عكم أن الإيمان بالله يترتب عليه تبعات، فحمل الرسالة وأدى الأمانة، صدق الله فصدقه، وتابع المرسلين ليس فقط حال حياتهم بل أيضًا بعد وفاتهم، ووفاء العهد من المدين، وهو أمارة صدق عظيمة وتكاد تلمح من قصة صاحب يس صدق النية والإرادة، فالحركات والسكنات لله جلُّ وعلا، وصدق العزم في أخذه الأمر بقوة ويلا ضعف وتردد ولذلك أثني عليه سبحانه هذا الثناء العطر.

إن المعاني الطيبة عندما تستقر بالنفس وتتمكن من الفلب، تأبى إلا أن تولد مثل هذا الصدق في الأقوال والأفعال، لقد أتى من أقصى المدينة يسعى، فلم يضن

بالخطوات ولم يتكاسل أو يتباطأ في دعوة الخلق وطلب الآخرة، وكأنه كان يستعجل نهايته المحتومة ويقابل الموت غير هياب، ما أعظم الشبيه بين صدق صاحب يس وصدق صحابة رسول الله عير الله

روى أنس: أن عمه أنس بن النضر لم يشهد بدرًا مع رسول الله ﷺ فشق ذلك على قلبه وقال: أول مشهد شهده رسول الله عَلِيْكِمْ غبت عنه أما والله لئن أرانى الله مشهدًا مع رسول الله عَلَيْكُ ليرين الله ما أصنع، قال: فشهد أحدًا في العام القابل فاستقبله سعد بن معاذ فقال: إلى أين؟ فقال: واها لريح الجنة إنى أجد ريحها دون أحد، فقاتل حتى قتل فوجد في جسده بضع وثمانون ما بين رمية وضربة فقالت أخمته: ما عرفت أخى إلا ببنانه فنزلت تلك الآية: ﴿ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهَ عَلَيْهِ ﴾ (سورة الأحزاب: ٢٣). (والحديث رواه البخاري وغيره).

## ٣- أمارات الإخلاص في دعوته:

إخلاص العبد لا يعلمه إلا الله، والكل مطالب

بمجاهدة نفسه حتى يكون عمله لله، فجهاده وأمره بالمعروف ونهيه عن المنكر. . . ينبغي أن تكون ابتغاء مرضات الله، لا عملاً لنفسه، قال تعالى: ﴿وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ (سورة البينة:٥)، وقال تعالى: ﴿فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّه فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالًا وَلا يُشْرِكْ بِعبَادَة رَبِّه أَحَدًا ﴾

(سورة الكهف: ١١٠).

وقد حكى النبي عليه المحته قصة الثلاثة الذين هم أول من تسعر بهم الناريوم القيامة، ومنهم الذي قاتل حتى قتل، وكيف يؤتى به ويعرفه الله نعمه فيعرفها ويسأل ما فعلت فيها؟ فيقول: يا رب قاتلت في سبيلك حتى قتلت؛ فيقال له: كذبت ولكن ليقال عنك شهيد وقد قيل ويؤمر ويسحب على وجهه في النار؛ وكذلك العالم والمرائي، وقد كان من دعاء رسول الله عليه اللهم إني أعوذ بك أن أشرك بك شيئا أعلمه وأستغفرك لما لا أعلمه».

إن الإخلاص عزيز وهو فقد رؤية الإخلاص، ومن أحس في إخلاصه الإخلاص فقد احتاج إخلاصه إلى

\*\*\*

إخلاص، فلابد من الاستعانة بالله، وأن يكون عملك هنا ونظرك في السماء، ولتعلم أن ترك العمل من أجل الناس رياء والعمل من أجل الناس شرك والإخلاص أن يعافيك الله منهما، والنفس في سيرها إلى الله لا تتخلص من كيد الشيطان إلا إذا أخلصت، ولذلك كان بعض الصالحين يقول لنفسه: يا نفس أخلصي تتخلصي، وذلك لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾ (سورة الحجر: ٤٢).

والإخلاص وإن كان أمرًا بين العبد وربه، إلا أن له أمارات وعلامات، فما أسر عبد سريرة إلا أظهرها الله على صفحات وجهه وفلتات لسانه، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لِأَرَيْنَاكَهُمْ فَلَعَرَفْتَهُم بِسِيمَاهُمْ وَلَتَعْرِفَتُهُمْ في لحْن الْقُول ﴾

(سورة محمد: ۳۰).

والأمارات كـثيرة في دعـوة صاحب يس، ذلك الرجل المغمور الذي رفعه ربنا مكانًا عليًا، وأدخله الجنة بمنه وكرمه، لقد أثنى عليه سبحانه في مجـيئه لأصحـاب القرية ودعوته لهم، وذكر عنه قوله تعالى: ﴿ وَمَا لِيَ لا أَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَنِي وَإِلَيْه

تُرْجَعُونَ (٣٣) أَأَتَّخِذُ مِن دُونِهِ آلِهَةً إِن يُرِدْنِ الرَّحْمَنُ بِضُرَ ٍ لا تُغْنِ عَنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا وَلا يُنقذُون ﴾ (سورة يس: ٢٢-٣٣).

وقبلها ذكر لهؤلاء القوم دعوة المرسلين، وكيف أنها كانت دعوة لوجه الله ﴿ اتَّبِعُوا مَن لاَّ يَسْأَلُكُمْ أَجْراً وَهُم مُهْتَدُونَ ﴾ (سورة يس:٢١) إن العلم والإخلاص واليقين رحم موصولة بين المؤمنين في كل عصر ووقت.

حاصر «مسلمة» حصنًا فندب الناس إلى نقب منه فما دخله أحد، فجاء رجل من عرض الجيش فدخله ففتحه الله عليهم فنادى «مسلمة»: أين صاحب النقب؟ فما جاء أحد، فنادى إني قد أمرت الإذن بإدخاله ساعة يأتي، فعزمت عليه إلا جاء، فجاء رجل فقال: استأذن لي على الأمير فقال له: أنت صاحب النقب؟ قال: أنا أخبركم عنه، فأذن له فقال: إن صاحب النقب يأخذ عليكم ثلاثًا:

- \_ ألا تسودوا اسمه في صحيفة الخليفة.
  - ـ ولا تأمروا له بش*ي*ء.
    - ـ ولا تسألوه ممن هو.

£17

قال: فذاك له، قال: أنا هو. فكان «مسلمة» لا يصلي بعدها صلاة إلا قال: اللهم اجعلني مع صاحب النقب.

ما أعظم التعامل مع الله، وإخلاص الأمر له، ونفض اليدين ممن لا يملك لنفسه نفعًا ولا ضرًا ولا موتًا ولا حياة ولا نشورًا، فالنظر للمخلوق والتطلع له ومراءاته محبط للعمل مسخط لله جلّ وعلا. وما أقرب الشبه بين صاحب يس وأصحاب الكهف ومؤمن آل فرعون وصاحب النقب، فاحرص على التجرد لله في قبولك وفعلك، وأحسن التأسى، وسل الله من فضله فمن سأل الله الشهادة بصدق بلغه الله منازل الشهداء وإن مات على فراشه كما صح بذلك الخبر عن الصادق المصدوق صلـوات الله وسلامه عليه. ففي الحديث: «إن بالمدينة أقوامًا ما قطعنا واديًا ولا وطئنا موطئًا يغيظ الكفار ولا أنفقنا نفقة ولا أصابتنا مخمصة إلا شركونا في ذلك وهم بالمدينة» قالوا: وكيف ذلك يا رسول الله وليسسوا معنا؟!، قال: «حبسهم العذر» (والحديث رواه مسلم وغيره).

#### ٤ ـ متابعته:

الدعوة الناجحة المباركة، هي التي يستقيم فيها الأتباع

على هدى الأنبياء والمرسلين فمن الله الرسالة وعلى الرسول البلاغ وعلينا التسليم، قال تعالى: ﴿ أُولْئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَهُدَاهُمُ اقْتَدهْ ﴾ (سورة الانعام: ٩٠)، وقال سبحانه: ﴿ فَلا وَرَبِكَ لا يُؤْمنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مَمَّا قَضَيْتَ وَيُسلِّمُوا تَسْليمًا ﴾ (سورة النساء: ٦٥)، وقال سبحانه : ﴿ وَمَا كَانَ لُؤْمنِ وَلا مُؤْمنة إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهُمْ وَمَن يَعْصِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً مُبينًا ﴾ (سورة الاحزاب: ٣٦).

ولا ينال العبد درجة المحبة إلا بالاتباع الصادق، قال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِرُكُمُ اللَّهُ ﴾ (سورة آل عمران: ٣١) قال الحسن: ادعى قوم محبة الله فابتلاهم الله بهذه الآية.

فالإيمان ليس بالتمني ولكن ما وقر في القلب وصدقه العمل وأن قومًا غرتهم أماني المغفرة، ذهبوا ولا حسنة لهم وقالوا نحسن الظن بالله وكذبوا، لو أحسنوا الظن لأحسنوا العمل.

أتى رجل للإمام مالك يقول: يا إمام إني أريد أن أحرم فمن أين أحرم؟ فقال له: من حيث أحرم رسول الله عين أبن أدرم أبن ذي الحليفة، فقال الرجل: فإني أريد أن أحرم من أبعد منه، فقال الإمام: لا تفعل، قال الرجل: ولم؟ قال الإمام: أخاف عليك الفتنة، فقال الرجل: وأي فتنة في ازدياد الخير، قال له الإمام: ﴿ فَلْيَحْذَرِ الّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (سورة النور: ١٣).

وقد نزلت سورة الحجرات تحض عملي المكارم ورعاية حقوق الأدب، فلا يجوز أن نتقـدم بين يدي الله ورسوله بقول أو فعل، ولا أن نرفع أصواتنا فوق صوت رسول الله عَلَيْنِ مَا لَا يَعْلَى سَنتُهُ عَلَى مَانَهُ، كَمَا لَا يَحْلُ أن نجهـر له بالقول كـجهـر بعضنا لبعـض. . . والنصوص الشرعية في هذا المعنى كثيرة وكلها تحض على الاتباع وتزجر وتنهى عن الابتداع، وعملي هذه النصوص تربي صحابة رسول الله عَلِيْكُم ومن تبعهم بإحسان، فكان عمر رُطُنُ يقول: «كل بدعة ضلالة وإن رآها الناس خيراً»، وقال ابن مسعود رُخْ الله : «اتبعوا ولا تبتدعوا فقد كفيتم، عليكم بالأمرالعتيق، وعلى هذا المنهج تربى التابعون ومن تبعهم بإحسان، فكان الشافعي رحمه الله يقول من استحسن فقد شرع. ولذلك كان لسان حال ومقال المسلمين في كل عصر ووقت يردد، إنما أنا متبع ولست بمبتدع، وهذا شأن صاحب يس، فمحيئه وإسراعه وحرصه على إبلاغ الحق للخلق وقوله: ﴿ اللَّهِ عُوا الْمُرْسَلِينَ آ اللَّهِ عُوا مَن لا يَسْأَلُكُمْ أَجْراً وَهُم مُهْتَدُونَ آ وَمَا لِي لا أَعْبُدُ الّذِي فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (سورة مُهْتَدُونَ آ لَا يَات تدل على متابعة صادقة لا ابتداع فيها.

## ٥ ـ الرحمة والرفق والشفقة:

ينبغي على المسلم في دعوته إلى الله أن يكون رحيمًا بالخلق، رفيقًا بالمدعوين، شغوفًا عليهم، حريصًا كل الحرص على هدايتهم، مع معرفته أن قلبه وقلوبهم بيد الله، وقد بلغ من حرص صاحب يس على نجاة أصحاب القرية أن نصحهم حيًا وميتًا.

﴿ قَالَ يَا لَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ﴿ ٢٦ بِمَا غَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِي مِنَ الْمُكْرَمِينَ ﴾ (سورة يس:٢٦-٢٧) . ومحبة الخير للناس تجري من المؤمن محرى الدم من العروق تجعله يبذل حياته ويـحمل روحه على كفه، ويترك راحة بدنه، بل قد يرتحل تاركًا المال، والأهل، والوطن في سبيل نجاته، ونجاة الناس، فهل هناك شفقة، ورحمة أعظم من دعوة تقـرب من الله، وتدل على طريق الله، ويتخلص بها العبد من الكفر، والباطل والضلال، وينجو بها من عذاب الله، ثم هو وجـه كلمات هادية حـانية بلا سب ولا شتم ولا ضرب. . . بل كان رفيقًا حليمًا، وما كان الرفق في شيء إلا زانه ومــا نزع من شـــيء إلا شـــانه، وربنا جلَّ وعلا رفيق، ويحب الرفق في الأمر كله، ويعطى على الرفق ما لا يعطى على غيره.

للأسف لقد تغيرت المعاني وتبدلت في حياتنا وحياة الناس فأصبحت الرحمة والشفقة بالأولاد تكمن في شراء الفيديو، والتليفزيون لمشاهدة أفلام العنف والجنس والجريمة!!! وإقرار الفتيات على التبرج والاختلاط... بزعم أن كل إنسان معلق من عرقوبه!!! وبدعوى الاستمتاع بشبابهن!!! ومواجهة الإلحاد والكفر بأنها حرية

شخصية وحرية فكر ورأي... ونصطنع الابتسامة الهادئة والدبلوماسية الفاجرة، حتى عدنا لا نغير منكرًا لا بألسنتنا ولا بأيدينا، بل ألفت القلوب الضلالات واعتادت النفوس مشاهدة المنكرات.

إن الرحمة لا تتحقق إلا بالحرص على من تدعو، والشفقة الحقيقية لا تتم إلا بمحبة الخير للناس في العاجل والآجل ولذلك وصف ربنا جلَّ وعلا نبيم علَيْكُم بقوله: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بالمُؤْمنينَ رَءُوفٌ رَّحيمٌ ﴾ (سورة التوبة: ١٢٨).

ومن الرحمة القول الحسن الذي لا مخالفة فيه لأمر الله تعالى: ﴿ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسنًا ﴾ (سورة البقرة: ٨٣) وهذا القول متأكد في الغضب والرضا، وقد كان أويس بن عامر القرني وَلِيْكُ يقول: نأمرهم بالمعروف وننهاهم عن المنكر فيشتموا آباءنا ويسبوا أعراضنا فوالله لا ندعهم حتى نقوم بحق الله فيهم.

#### ٦- الصبروالحلم:

الإيمان نصفه صبر ونصفه شكر، والعبد لا ينفك عن

01

نعمة يجب عليه أن يؤدي شكرها وابتلاء يجب عليه أن يواجهه بصبر، وقد خص سبحانه في الانتفاع بآياته، أهل الصبر، وأهل الشكر، فقال في أربع مواضع من كتابه: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ﴾ (سورة سبأ:١٩).

والناظر في قصة صاحب يس يلمس فيه إيمانًا صادقًا وتحليًا بمعاني الصبر واليقين ولذلك كان إمامًا في الدين، قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ ﴾ (سورة السجدة: ٢٤).

وإذا كان فعل الواجبات والانتهاء عن المحرمات والرضى بالقضاء لا يتم إلا بصبر، ف دعوة صاحب يس وسيرته خير شاهد على ذلك، فلم يتخل عن الدعوة، وتباعد بنفسه عن أدران الشرك، ولم يواجه الأذى بجزع أو تشكي، ولم يثبت أنه لطم خداً أو شق جيبًا، بل كانت قوة إقدام نفسه مصروفة إلى ما ينفعه، وقوة إحجامها إمساكًا عما يضره، ولم يكن صبره سلوكًا سلبيًا كهذا السلوك الذي يعيش به كثير من الناس ف تولد لهم معاني الاستسلام

والخضوع والمذلة، بل كان صبراً إيجابيًا فيه معاني التأسي كما قال تعالى: ﴿ فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُوا الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ ﴾ (سورة الأحقاف: ٣٥).

إن الداعية الصابر الصادق يردد بلسان حاله قبل مقاله: «والله لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري على أن أترك هذا الأمر ما تركته حتى يظهره الله أو أهلك دونه».

إن صاحب يس لم يكتف بالإيمان مسرعًا حاملاً الدعوة إليهم، بل واجه جهلهم بصبر عظيم، وحلم كبير، ولم يرد الانتقام منهم بعد ما قتلوه، بل قال: ﴿ يَا لَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ (٢٦ بِمَا غَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِي مِنَ الْمُكْرَمِينَ ﴾

(سورة يس: ٢٦-٢٧).

ما أعظم حظه مما كان عليه رسول الله عليه من صبر وحلم. فقد روي عن عبد الله بن سلام من قصة زيد بن سعنة قال: إن الله عزَّ وجلَّ لما أراد هدي زيد بن سعنة، قال زيد: ما من علامات النبوة شيء إلا وقد عرفتها في وجه محمد على نظرت إليه إلا اثنتان لم أخبرهما منه: يسبق حلمه جهله،

ولا يزيده شدة الجهل إلا حلمًا. فكنت أنطلق إليه لأخالطه فأعرف حلمه من جهله، فخرج يوماً من الحجرات. يريد النبي ﷺ. ومعه على بن أبي طالب راك ... فجاءه رجل يسير على راحلته كالبدوى فقال: يا رسول الله إن قرية بني فلان أسلموا، ودخلوا في الإسلام، وحدثتهم أنهم إن أسلموا أتتهم أرزاقهم رغدًا، وقد أصابتهم سنة وشدة وقحطًا من العيش... وإني مشفق أن يخرجوا من الإسلام طمعًا كما دخلوا فيه طمعًا، فإن رأيت أن ترسل إليهم بشيء تعينهم به فعلت... فقال زيد بن سعنة: فقلت: أنا أبتاع منك بكذا أو كذا وسقًا فباعنى، وأطلقت همياني وأعطيته ثمانين دينارًا فدفعها إلى الرجل وقال: «أعجل عليهم وأغــُــهم»، فلمــا كــان قـبل المحـل بيــوم أو يومين أو ثلاثة فــخــرج رسول الله ﷺ إلى جنازة بالبقيع ومعه أبو بكر وعمر في نضر من أصحابه، فلما صلى على الجنازة ودنا من الجدار جبـذت برديه جيدة شديدة حتى سقط عن عاتقة، ثم أقبلت يوجه جهم غليظ فقلت: ألا تقضيني يا محمد؟... فوالله ما علمتكم يا بني عبد المطلب إلا مطل، وقـ د كـان لى بمخــالطتكم علم، قــال زيد: فارتعدت فرائص عمر بن الخطاب را كالفلك المستدير، ثم رمي

بيصره، ثم قال: أي عدو الله أتقول هذا لرسول الله؟ وتصنع ما أرى؟ وتقول ما أسمع؟ فالوالذي بعثه بالحق لولا ما أخاف فوته لسبقني رأسك، ورسول الله ﷺ ينظر إلى عمر في تؤدة وسكون ثم تبسم ثم قال: «لأنا وهو أحوج إلى غير هذا منك، أن تأمرني بحسن الأداء وتأمره بحسن الاقتضاء... اذهب به با عمر فاقض حقه، وزده عشرين صاعًا من تمر مكان ما روعته"، فقلت: أتعرفني يا عمر؟ قال: لا، فمن أنت، قلت: أنا زيد بن سعنة، قال: الحبر؟، قلت: الحبر، قال: فما دعاك إلى أن تفعل برسول الله عليه ما فعلت؟ وتقول له ما قلت؟!، قلت: يا عمر إنه لم يبق من علامات النبوة شيء إلا وقد عرفتها في وجه رسول الله على حين نظرت إليه إلا اثنتان لم أخبرهما منه: يسبق حلمه جهله، ولا يزيده شدة الجهل عليه إلا حلمًا، فقد اختيرته منه، فأشهدك يا عمر أنني قد رضيت بالله ربًا، وبالإسلام دينًا، وبمحمد ﷺ نبيًا، وأشهدك أن شطر مالى، فإني أكثرها مالاً، صدقة على أمة محمد ﷺ، فقال عمر: أو على بعضهم، فإنك لا تسعهم كلهم، قلت: أو على بعضهم، قال: فرجع عمر وزيد بن سعنة إلى رسول الله ﷺ فقال زيد: أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدا عبده ورسوله، فأمن به وصدقه وبايعه، وشهد معه مشاهد كثيرة .



#### خ تجفیف المنابع سیاسة قدیمة:

حرص الباطل والكافر على وأد دعوة الإسلام، وتجفيف منابع الخير، حرص قديم، لا يقتصر على قتل المرسلين، ثم من بعدهم صاحب يس، حتى يسكتوا صوت الحق والهدى إلى الأبد فمن قبل استهزءوا بنبي الله نوح وكذبوه وقالوا: ﴿ وَمَا نَرَاكَ اتَّبَعَكَ إِلاَّ الَّذِينَ هُمْ أُرَادُلُنَا بَادِيَ الرَّأْيِ وَمَا نَرَىٰ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَصْلْ بِلْ نَظُنُكُمْ كَاذِبِينَ ﴾ (سورة هود: ٢٧) ووضعوا أصابعهم في آذانهم واستغشوا ثيابهم وأصروا واستكبروا استكباراً.

وحـــاولوا إحــراق نبي الله إبراهيم بالنار وتهــدده والده بالرجم والطرد والإبعــاد ﴿ لَئِن لَمْ تَنتَــهِ لأَرْجُــمَنَّكَ وَاهْجُــرْنِيَ مَلِيًّا ﴾ (سورة مريم:٤٦).

وتنادي قوم لوط: ﴿ أُخْرِجُوا آلَ لُوطٍ مِن قَرْيَتِكُمْ إِنَّهُمْ أُنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ ﴾ (سورة النمل:٥٦).

كما حذر الملأ فرعون من دعوة نبي الله موسى وقالوا: ﴿ أَتَذَرُ مُوسَىٰ وَقَوْمُهُ لِيُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ وَيَذَرَكَ وَآلِهَتَكَ قَالَ سَنُقَتِّلُ

# أَبْنَاءَهُمْ وَنَسْتَحْيِي نِسَاءَهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَاهِرُونَ ﴾

(سورة الأعراف: ١٢٧).

لقد قـتلوا نبي الله زكريا وابنه يحيى، وحاولوا قتل المسيح فأنجاه الله ورفعه إلى الـسماء. ومحاولات قريش مع رسول الله على لمنع دعوته بالترغيب والترهيب تارة أو المقاطعة الاقتصادية ثم الاستهزاء والسخرية تارة أخرى، ثم تآمرهم على قـتله تارة ثالثة ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ اللَّذِينَ كَفَرُوا لِيُشْبِتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يُخْرِجُوكَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ اللَّهُ وَاللَّهُ حَيْرُ وَيَمْكُرُ وَنَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ حَيْرُ اللَّهُ وَاللَّهُ حَيْرُ اللَّهُ وَاللَّهُ حَيْرُ وَيَمْكُرُ وَنَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ حَيْرُ اللَّهُ وَاللَّهُ حَيْرُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَيْرُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَيْرُ وَا وَيَعْرُونَ وَيَمْكُرُ وَا وَيَعْمُ كُولُونَ وَيَمْكُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ حَيْرُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَيَعْرَالِهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَيَعْلُونُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَهُ وَاللَّهُ وَالْ

ثم لما انتقل إلى المدينة، لم ينته الصراع بل شنوا الحرب تلو الأخرى وانضاف إليهم اليهود، والمنافقون، كل ذلك رجاء منع كلمة الحق من الوصول إلى الناس.

فحرص الكفار على تجفيف منابع الإسلام حرص قديم يأخذ أشكالاً وصوراً متعددة قال تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِجَنَكُم مِّنْ أَرْضِنَا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا ﴾ (سورة إبراهيم: ١٣).

وشبيمه بما حدث مع الأنبياء والمرسلين، يحدث مع

أتباعهم كصاحب يس وأصحاب الأخدود. . . ولو انتقلنا إلى الآونة الأخيرة لوجدنا أن الحكومة السوفيتية حين هاجمت الإسلام سلكت طريقًا غير مباشر في بداية الأمر وذلك بالقضاء على المؤسسات الإسلامية الثلاث وهي: أولاً: الأوقاف، ثانيًا: المحاكم الشرعية، ثالثًا: التعليم الديني الإسلامي.

وكانت هذه التجربة الرائدة التي سار عليها الشياطين هنا وهناك في محاولتهم تجفيف منابع الإسلام، فمن الدعوة إلى جعل الإسلام (عصريًا) إلى الدعوة إلى العلمانية (أي فصل الدين عن الدولة) وأخيرًا محاولة الإجهاز على منابع الإسلام الاقتصادية والتعليمية والتشريعية والسعي في إنهاء الكثير من شعائر الإسلام الظاهرة فهذا هو سعيهم قديًا وحديثًا ﴿ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ الظاهرة فهذا هو حرصهم ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ اللّهِ (سورة البقرة:١١٨). وهذا هو حرصهم ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ اللّهِ بأَفْواهِهِمْ واللّهُ مُتِمَ نُوره ولَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ ﴾ (سورة الصف: ٨).

#### \* انتصر صاحب يس رغم مصرعه:

قال تعالى: ﴿ إِنَّا لَننصُرُ رُسُلْنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا

وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ ﴾ (سورة غافر:٥١)، وقال سبحانه: ﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (سورة الروم:٤٧)، وقال: ﴿ إِن تَنصُرُوا اللَّهَ يَنصُرُكُمْ ﴾ (سورة محمد:٧)، وقال جللَّ وعلا: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلَمَتُنَا لِعَبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ (١٧١) إِنَّهُمْ لَهُمُ الْمُنصُورُونَ (١٧٢) وَإِنَّ جُندَنَا لَهُمُ الْغَالَبُونَ ﴾ (سورة الصافات: ١٧١-١٧٣).

ومن المعلوم أن وعــد الله لا يتخلف، والنصــر حاصل حتى وإن طرد دعاة الحق أو قتلا أو عذبوا، وهذا النصر لا يقتصر على صورة واحدة، فمن الأنبياء من آذاه قومه، فنصره الله عليهم فأهلكهم وأقام الدين في حياته، كموسى ومحمد عليهما أفضل الصلاة والسلام، ومنهم من ولاه الله الملك، وهو نصر عظيم. . . كداود، وسليمان عليهما السلام، ومنهم من آذاه قومه، ولم يؤمنوا به سوى قليل منهم فنجاه الله ومن معه وأهلك عمدوه كنوح، وهود، وصالح، ولـوط، ومنهم من قتله قـومه، أو حاولوا قـتله فانتقم الله له بعد حين، كيحيي، وعيسى، ومنهم من يئس من قومه فتـركهم فعاقبه الله ثم عفـا عنه، ولما عاد إليهم، نصره الله نصرًا مؤزرًا، وظهر الدين وهو يونس ﷺ.

1.

ومن الدعاة من قتله قومه فآمن به بعض قومه فقتلوا وحرقوا وهؤلاء هم أصحاب الأخدود الذين ثبتوا على معاني العقيدة وفهموا حقيقة الانتصار ويتضح منها كيف انتصر الغلام عندما فاز بالشهادة في سبيل الله وانتصرت إرادته وعقيدته وفهمه وقراره عندما تحقق ما كان يتوقعه وقدم نفسه من أجله، فآمن الناس وقالوا: آمنا بالله رب الغلام، وانتصر أخيرًا عندما خلد الله ذكره قدوة لمن بعده وذكرًا حسنًا على لسان المؤمنين حيث جعل الله له لسان صدق في الآخرين، وكذلك الأمر بالنسبة للمرسلين الثلاثة ولصاحب يس فقد نصروا نصرًا مؤزرًا على الرغم من مصرعهم.

## ■ ويتمثل النصرفي الحقائق التالية:

ان هؤلاء الرسل قد بلغوا رسالة الله ولم يستسلموا لشبه أهل القرية أولاً وتهديدهم ثانيًا، وهذه هي مهمتهم ﴿ وَمَا عَلَيْنَا إِلاَ البُلاغُ الْمُبِينُ ﴾ (سورة يس:١٧)، ومن أدى ما عليه فقد انتصر وفاز.

٢ ـ إيمان رجل من أهل القرية بهم، وتأييده لهم
 علانية، يعد نصرًا وانتصارًا له ولهم.

٣ ـ أن قتل الداعية نصر له ولمنهجه ﴿ قُلْ هَلْ تَرَبَّصُونَ بِنَا إِلاَّ إِحْدَى الْحُسنْيَيْنِ ﴾ (سورة النوبة:٥١)، ولذلك ﴿ قِيلَ ادْخُلِ الْجُنَّةَ ﴾ (سورة يس:٢٦)، فتمنى أن يعلن عن فوزه وانتصاره: ﴿ يَا لَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ (٢٦) بِمَا غَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِي مِنَ الْمُكْرَمِينَ ﴾ (سورة يس:٢٦-٢٧).

٤ ـ وتتويجًا لانتصارات هؤلاء الرسل وهذا الداعية جاءت النهاية المحققة ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَىٰ قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِهِ مِن جُندٍ مِّنَ النهاية المحققة ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَىٰ قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِهِ مِن جُندٍ مِّن السَّمَاءِ وَمَا كُنَّا مُنزِلِينَ (٢٨] إِن كَانَتْ إِلاَّ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ خَامدُونَ ﴾ (سورة يس: ٢٨-٢٩).

٥ ـ انتصاره على نفسه، كما ورد عند الطبري فقد كان يقول أثناء قتل قومه له: ﴿ يَا لَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ﴾ (سورة يس ٢٦)، وهذا من حرصه على هداية قومه، وهكذا يكون الداعية محبًا لهداية الناس، لا يحمل الحقد ولا الضغينة، ومن حرم الانتصار على نفسه فلن ينتصر على غيره.

## \* استدراج الله العباد وإملاؤه لهم:

عن أبي موسى وطف أن رسول الله عَلَيْكُم قال: «إن



الله ليملي للظالم حتى إذا أخذه لم يفلته، ثم قرأ: ﴿ وَكَذَلكَ اللهُ ليملي للظالم حتى إذا أخذُ اللهُ وَكَذَلكَ أَخُذُ وَبَكَ إِذَا أَخَذَ اللهُ رَكَ وَهِيَ ظَالَمَةٌ إِنَّ أَخْذَهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ ﴾ (سورة هود: ١٠٢)»، (رواه الشيخان وغيرهما).

وعن عقبة بن عامر وطن عن النبي عالي الله قال: «إذا رأيت الله يعطي العبد من الدنيا. على معاصيه. ما يحب فإنما هو استدراج ثم تلا: ﴿ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ (سورة الأنعام: ٤٤)».

وفي تفسير قوله تعالى: ﴿ سَنَسْتَدْرِجُهُم مَنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ ﴿ وَأَمْلِي لَهُمْ إِنَّ كَيْدِي مَتِينٌ ﴾ (سورة القلم: ٤٤-٤٥).

قـال العلماء: يسبغ عليهم نعـمه ويمنعـهم شكره، وقالوا: كلما أحدثوا ذنبًا أحدث الله لهم نعمة.

إن أصحاب القرية واجهوا نعمة الله بكفر وجحود، فلم يقيموا واجب العبودية فلما بعث فيهم المرسلون قسلوهم، وبدلاً من أن يتوبوا تمادوا في غيهم وضلالهم ظانين أن الأمر سيدوم لهم، فصرعوا صاحب يس، فكانت فهايتهم المحتومة فإن كانت إلاً صيْحة واحدة فإذا هُم

خَامِدُونَ ﴾ (سورة يس:٢٩)، ولعذاب الآخرة أشد، وما ربك بظلام للعبيد، فلا تذهب نفسك عليهم حسرات.

# \* الشرع لا يضرق بين المتماثلين ولا يساوي بين المختلفين:

من رحمة الله وعدله، أنه لم يجعل المسلم كالكافر، لا في الحياة ولا في الممات، قال تعالى: ﴿ أَفْنَجُعُلُ الْمُسْلمينَ كَالْمُجْرِمينَ (٣٥) مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ (سورة القلم: ٣٥-٣٦)، فإن تساوينا نحن وهم استحققنا من العذاب ما استحقوه، قال تعالى بعد ما ذكر عذاب قوم لوط: ﴿ وَمَا هِيَ مِنَ الظَّالمِينَ بِبَعِيدٍ ﴾ (سورة هود: ٨٣). وقد ذكرت قصة أصحاب القرية مع المرسلين وصاحب يس تسلية لرسول الله عَاتِيْكُمْ وصحابته الكرام من جهة، وردعًا لكفار قريش ومن كان على شاكلتهم من جهة أخرى، وختمت القصة ببيان هلاك أصحاب القرية ﴿ إِن كَانَتْ إِلاَّ صَيْحَةُ وَاحدَةً فَإِذَا هُمْ خَامدُونَ ﴾ (سورة يس:٢٩) ثم أعقبها ربنا جلٌّ وعلا بقوله: ﴿ يَا حَسْرَةً عَلَى الْعَبَاد مَا يَأْتِيهِم مِّن رَسُول إِلاًّ كَانُوا بِه يَسْتَهْزْءُونَ ﴾ (سورة يس: ۳۰).



## إن الذنوب التي أهلك الله بها الأمم قسمان:

■ معاندة الرسل وجحد رسالاتهم والإسراع في الفجور والذنوب، فالقسم الأول يهلك الله تعالى أصحابها ويعذبهم عذاب استئصال وإبادة، كما فعل بقوم نوح، وعاد، وثمود، ولوط، وشعيب.

• أما القسم الثاني فيصابون بالمجاعات، والجوائح والأمراض، والاختلاف، والزلازل... وقد يكون مع ذلك موت وقد لا يكون، وعذاب الأمة المسلمة من هذا القبيل، فإن الله لا يستأصلها ولا يهلكها بسنة عامة كما يفعل مع الأمم السابقة ولكنه يعذبهم بأنواع عديدة متنوعة من البلاء كما وردت بذلك الأخبار.

وعمومًا فالبلاء الذي يتنزل بالكافر نقمة، أما البلاء الذي يتنزل بالمؤمن فهو رحمة، إذ فيه تمحيص الخطايا والذنوب ورفع الدرجات كما يدعوه للإنابة والتوبة بعكس الكافر الذي ينزل به البلاء فشأنه كشأن البعير عقله أهله ثم حلوه فلم يدر لم عقلوه ولم حلوه، نسأل الله السلامة والعافية.

#### \* علو الهمة:

أي همة أعلى من أن يحيا الإنسان بالحق وللحق، ويسعى جاهدًا لإظهاره، ويبذل عمره وحياته في سبيله، أي همة أعظم من تلك التي تابعت المرسلين، وسلكت طريقهم، ولم تنكص على عقبها القهقري بعد أن رأت مصرعهم، بل أتت من أقصى المدينة تسعى، لتواجه مصيرها المحتوم.

لقد علم صاحب يس الغاية من خلق الخلق، فرائى أنه لابد من الارتفاع لمستوى الإسلام، ولذلك كان توحيد الله جلَّ وعلا هو بداية الأمر ونهايته، ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلاَّ نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُونَ ﴾ (سورة الانبياء: ٢٥)، ﴿ وَلَقَدْ بَعَنْنَا فِي كُلِّ أُمَّة رَسُولاً أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاعُوتَ ﴾ (سورة النحل: ٣٦).

وما من نبي إلا قال لقومه: ﴿ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهٍ عَيْرُهُ ﴾ (سورة الأعراف: ٦٥).

وقد ثبت أن رسول الله عَلَيْكُ قَالَ لَمُعَاذَ بن جبل رَجَاكُ عَلَيْكُ

11

غندما وجهه لليمن: «إنك تقدم على قوم أهل الكتاب، فليكن أول ما تدعوهم إليه أن يعبدوا الله، فإذا هم عرفوا الله، فأعلمهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات في اليوم والليلة».

ومن المعلوم أن الكلمة التي تدخل بها في الإسلام هي شهادة أن لا إله إلا الله محمد رسول الله، أي لا معبود بحق إلا الله، والتوحيد توحيدان: توحيد المرسل جلَّ وعلا وتوحيد متابعة الرسول علَّمُ الله وإذا كان رأس المعروف توحيد الله تبارك وتعالى، فإن أحط دركات المنكر، الكفر بخالق الأرض والسموات ﴿ لَئِنْ أَشُورَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ بَحْالَقَ الأَرْضِ والسموات ﴿ لَئِنْ أَشُورَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ (سورة الزمر: ١٥)، ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمِن يَشَاءُ ﴾ (سورة النساء: ١١٦).

فدعوة صاحب يس ومجيئه، ومظهره ومخبره تدل على همة عالية، بل هو العلو في الحياة وعند الممات، إن صاحب يس لم يكن دبلوماسيًا مراوغًا يعيش حياة الثعالب، ويستبيح الكذب، والغش، والخداع، ويبرر لنفسه الوسائل المنحطة من أجل غايات الوصول والكسب.



# أين مثل صاحب يس الآن؟

للأسف لقد غابت معاني القدوة والقيادة الحقة في حس الكثيرين، وأصبحت الطموحات كسب الدرهم والدينار، أو الهجرة إلى أمريكا وكندا!! أي لدنيا يصيبها وامرأة يتزوجها، إن أمنية الشباب الآن أن يكن لاعب كرة أو مذيعًا أو فنانًا أن يكون طبيبًا أو مهندسًا. . . والفتاة تريد أن تكن راقصة أو مغنية أو عارضة أزياء ولو أتى ذلك على حساب الدين وصار به ملحدًا زنديقًا.

أين الآن من يهاجر لله ورسوله؟!

أين من يأتي من أقصى المدينة يسعى لدعوة الخلق باذلاً مهجته في سبيل الله، تاركًا المال والأهل والوطن استجابة لأمر الله؟!

لا نغالي لو قلنا: إننا بحاجة لإعادة صياغة سواء أكنا رجالاً أو نساءًا، كبارًا أو صغارًا، حتى نرتفع لمستوى إسلامنا فقد علمنا القرآن أن ندعو ونقول: ﴿ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّةً أَعْيُنِ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا ﴾



فالمؤمن إذا دعا ربه قال: ﴿ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَقِينَ إِمَامًا ﴾ (سورة الفرقان: ٧٤)، ولم يكتف أن يكون من جملة المتقين.

إنه علو الهمة الذي ربت عليه هند بنت عتبة ابنها معاوية ولي فقد دخل عليهما يومًا أحد أقاربها وهي تحمله، فقال لها: إن عاش معاوية ساد قومه، فقالت: ثكلته إن لم يسد إلا قومه.

إن الحياة الذليلة لا قيمة لها، والعلو في الأرض إن لم يتم على أساس من الإيمان والعمل الصالح لا خير فيه ولذلك قال سبحانه: ﴿ وَلا تَهنُوا وَلا تَحْزَنُوا وَأَنتُمُ الأَعْلُونَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ (سورة آل عمران: ١٣٩).

إن موتى الأحياء كثيرون وكم من ميت يحيى بذكره القلوب.

## \* أسباب للهلاك فاعتبروا يا أولي الألباب:

من أهم وأعظم أسباب الهلاك: الكفر بالله، والجحود لوحدانيته، ورد دعوة رسله، والاستهزاء، والسخرية بآياته، وتعطيل شريعته، والصد عن سبيله وقتل الداعين إليه من الأنبياء وأتباعهم.

# وقد وردت النصوص بتضصيل هذه الأسباب؛ ومنها:

#### ١. كثرة الخبث:

لما روت زينب بنت جحش وطيعا: أن رسول الله يخ دخل عليها يومًا فزعًا يقول: «لا إله إلا الله ويل للعرب من شرقد اقترب، فتح اليوم من ردم يأجوج ومأجوج مثل هذه، وحلق باصبعه الإبهام والتي تليها»، قالت زينب: فقلت: يا رسول الله أنهلك وفينا الصالحون؟ قال: «نعم إذا كثر الخبث» (رواه البخاري ومسلم).

## ٢ ـ الاختلاف في كتاب الله:

# ٣. كثرة السؤال والاختلاف على الأنبياء:

لحديث أبي هريرة وَلِيْنِيْ قال: خطبنا رسول الله عَلِيْكِيْم



فقال: «يا أيها الناس قد فرض عليكم الحج فحجُوا»، فقال رجلُ: «كل عام يا رسول الله، فسكت حتى قالها ثلاثًا، فقال: «لو قلتُ نعم لوجبت ولما استطعتم». ثم قال: «دروني ما تركتكم فإنما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم، فإذا أمرتكم بشيء فأتوا منه ما استطعتم وإذا نهيتكم عن شيء فدعوه» (رواه مسلم).

#### ٤ ـ الغلو في الدين:

لحديث: «إباكم والغلو في الدين»، والغلو في الدين: هو مجاوزة الحد، وفي الحديث أيضًا: «هلك المتنطعون ثلاثًا» (رواه أحمد ومسلم)، والتنطع هو التعمق في الشيء ومنه التغالي في العبادات حتى تخرج عن قوانين الشريعة.

#### ٥ ـ التنافس في الدنيا:

لقول رسول الله عليه الله عليه ما الفقر أخشى عليكم ولكن أخشى عليكم أن تبسط الدنيا عليكم كما بسطت على من كان قبلكم فتنافسوها كما تنافسوها، وتهلككم كما أهلكتهم (رواه البخاري).

#### ٦- الشيح:

لما رواه جابر وطفي أن رسول الله على قال: «اتقوا الظلم فإن الظلم فإن الشلم ظلمات يوم القيامة، واتقوا الشح فإن الشح أهلك من كان قبلكم؛ حملهم على أن سفكوا دماءهم واستحلوا محارمهم» (رواه البخاري ومسلم).

وورد: «إياكم والشح فإنما هلك من كان قبلكم بالشح أمرهم بالبخل فبخلوا وأمرهم بالقطيعة فقطعوا وأمرهم بالفجور ففجروا» (رواه أبو داود والحاكم).

## ٧ ـ ظهور الربا والزنى وتعاطي الرشوة:

لحديث ابن مسعود عن النبي على الله عزّ وجلّ (رواه أحمد قوم الربا والزنا إلا أحلوا بأنفسهم عقاب الله عز وجلّ (رواه أحمد بسند صحيح).

وفي الحديث: «ما من قوم يظهر فيهم الربا إلا أخذوا بالسنة (الجدب والقحط)، وما من قوم يظهر فيهم الرّشا إلا أخذوا بالرعب» (رواه أحمد).



# ٨- البَخس في الكيل والميزان ومنع الزكاة ونقض العهود وعدم تنفيذ أحكام الله:

فعن ابن عـمر وطيُّ قال: قـال رسول الله عاصِّل : «يا معشر المهاجرين، خمس إذا ابتليتم بهن، وأعوذ بالله أن تدركوهن، لم تظهر الفاحشة في قوم قط حتى يعلنوا بها إلا فشا فيهم الطاعون والأوجاع التي لم تكن مضت في أسلافهم الذين مـضوا، ولم ينقـصوا الكيل والميـزان إلا أخـدوا بالسنين وشدة المؤونة وجور السلطان عليهم، ولم يمنعوا زكاة أموالهم إلا منعوا القطر (المطر) من السماء ولولا البهائم لم يمطروا، ولم ينقضوا عهد الله وعهد رسوله ﷺ إلا سلط الله عليهم عدوهم من غيرهم فأخذوا بعض ما كان في أيديهم، وما لم تحكم أئمتهم بكتاب الله عزَّ وجلَّ ويتحروا فيما أنزل الله إلا جعل الله بأسهم بينهم» (رواه ابن ماجه والحاكم وسنده صحيح).

### ٩. ظهور المعاصي وعدم تغييرها:

لقوله تـعالى: ﴿ وَاتَّقُوا فِتْنَةً لاَّ تُصِيبَنَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنكُمْ خَاصَّةً ﴾ (سورة الانفال: ٢٥).

وفي الحديث: «والذي نفسي بيده لتأمرون بالمعروف ولتنهون عن المنكر أو ليوشكن الله أن يبعث عليكم عذاباً منه ثم تدعونه فلا يستجيب لكم» (رواه أحمد والترمذي بسند صحيح).

### ١٠ . إقامة الحد على الضعيف وترك الشريف:

لقول رسول الله عَرِّاتُهُم : «إنما أهلك الذين من قبلكم أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد، وأيم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها» (رواه البخاري).

### ١١ ـ اتخاذ القصَّة ووصل الشعر بغيره:

لقول معاوية وهو على المنبر وتناول قصة من شعر كانت في يد حرس: يا أهل المدينة أين علماؤكم، سمعت رسول الله عربي الله عربي عن مثل هذه ويقول: «إنما هلكت بنو إسرائيل حين اتخذ هذه نساؤهم» (رواه البخاري ومسلم).

### ١٢ ـ مخالفة أمر رسول الله على:

لقوله تعالى: ﴿ فَلْيَحْدَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فَتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (سورة النور: ٦٣).



وفي الحديث: «بعثت بين يدي الساعة بالسيف حتى يعبد الله وحده لا شريك له، وجعل رزقي تحت ظل رمحي، وجعل الذل والصغار على من خالف أمري، ومن تشبه بقوم فهو منهم» (رواه أحمد بسند حسن، والبخارى تعليقًا).

### ١٣ ـ ترك الجهاد والإخلاد إلى الدنيا:

### ١٤ ـ استحلال العرب لبيت الله الحرام:

لحديث: «يبايع لرجل بين الركن والمقام، ولن يستحل هذا البيت إلا أهله، فإذا استحلوه فلا تسأل عن هلكة العرب، ثم تظهر الحبشة فيخربونه خراباً لا يعمر بعده أبداً، وهم الذين يستخرجون كنزه» (رواه أحمد وأبو داود والحاكم).

## ١٥ ـ ولاية غلمان قريش وإمارتهم على الناس:

لحديث: «هلكة أمتي على يد غلمة من قريش،، رواه

البخاري، ورواه أحمد والنسائي بلفظ: «إن فساد أمتي على يد غلمة سفهاء من قريش».

#### ١٦ ـ إذا ظهرت المعازف والمغنيات:

لحديث: «ليشرين ناس من أمتي الخمر يسمونها بغير اسمها يعزف على رؤوسهم بالمعازف والمغنيات، يخسف بهم الأرض ويجعل منهم القردة والخنازير» (رواه البخاري وأبو داود وابن ماجه).

#### ١٧ ـ التكذيب بالقدر:

لحديث: «في هذه الأمة أو في أمتي خسف أومسخ أو قذف في أهل القدر» (رواه أحمد وابن ماجه والترمذي وقال: حديث صحيح غريب).

# \* الحق لا يعرف بكثرة ولا بقلة ولا بغنى ولا بفقر:

على الحق نور، وهو أبلج، يقبل من كل من جاء به، وهو ما وافق الكتاب والسنة، والباطل بضد ذلك، فاعرف الحق تعرف من أتاه، واسلك طريق الهدى ولا يضرك قلة السالكين.

ومن نظر في دعوات الأنبياء والمرسلين، يجد أن الضعفاء والمساكين هم أنصار الرسل في كل زمان ومكان، وهم الأسعدون بالانقياد لله تعالى ودعاته وخصوصًا في بداية الأمر، ولذلك قال نوح له: ﴿ وَمَا نَرَاكَ التَّبعَكَ إِلاَّ الّذينَ هُمْ أَرَادُلُنا بَادِيَ الرَّأْي ﴾ (سورة هود: ٢٧)، وقالوا له: ﴿ أَنُوْمِنُ لَكَ وَاتَّبعَكَ الأَرْذُلُونَ ﴾ (سورة الشعراء: ١١١) وقال كفار قريش: ﴿ لَوْ كَانَ خَيْرًا مًّا سَبَقُونَا إِلَيْهِ ﴾ (سورة الأحقاف: ١١) يعنون ضعفاء المسلمين.

وساق الإمام البخاري \_ رحمه الله \_ في كتاب بدء الوحي حديث ابن عباس من إرسال هرقل إلى أبي سفيان وسؤاله إياه عن النبي عِيْنِيْ وأنه قال له: «فأشراف الناس يتبعونه أم ضعفاؤهم، فقال له: بل ضعفاؤهم، قال هرقل: وهم أتباع الرسل، وكان هرقل حذاءً ينظر في النجوم وعلى معرفة بالكتاب الأول». ولما جاء المشركون لرسول الله عَنِيْنِيْ يطلبون منه أن يطرد الضعفاء من مجلسه حتى يجالسوه هم نزل قوله تعالى: ﴿ وَلا تَطْرُدُ الّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم يُريدُونَ وَجُهَهُ ﴾ (سورة الأنعام: ٢٥).

وقصته على الله مع ابن أم مكتوم الأعمى مشهورة، وجاء في السنة الصحيحة أن الضعفاء والفقراء سيدخلون الجنة قبل أغنياء المسلمين بخمسمائة سنة.

فالاعتبار إنما هو بموافقة الحق لا بقوة هذا وضعف ذاك، ولا بشرف الأول ووضاعة الثاني.

قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلاَّ قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُم بِهِ كَافِرُونَ ﴾ (سورة سبا: ٣٤).

وقال سبحانه: ﴿ قَالَ الْمَلاَّ الَّذِينَ اسْتَكْبُرُوا مِن قَوْمِهِ لَنُخْرِجَنَّكَ يَا شُعَيْبُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَكَ مِن قَرْيَتِنَا ﴾ (سورة الأعراف: ٨٨). وقال سبحانه: ﴿ وَقَالَ الْمَلاُ مِن قَوْمِهِ اللَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِلَقَاءِ الآخِرَةِ وَأَثْرَفْنَاهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا مَا هَذَا إِلاَّ بَشَرٌ وَكَذَّبُوا بِلَقَاءِ الآخِرةِ وَأَثْرَفْنَاهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا مَا هَذَا إِلاَّ بَشَرٌ مَّ مَتْلُكُمْ ﴾ (سورة المؤمنون: ٣٣). والملاً هم السادة والعظماء والوجهاء، ولا يكونون إلا من المترفين الأغنياء.

كما أن الحق لا يعرف بكثرة ولا بقلة لقوله سبحانه: ﴿ وَإِن تُطعْ أَكْثَرَ مَن فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ (سورة الانعام:١١٦)، ولقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ



بِمُؤْمِنينَ ﴾ (سورة يوسف:١٠٣)، ولقوله جلَّ وعلا: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ اللَّهِ إِللَّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾ (سورة يوسف:١٠٦).

وقصة صاحب يس مع أهل القرية خير شاهد على ذلك.

### وما كنا معذبين حتى نبعث رسولاً:

لقد أهلك ربنا أصحاب القرية، وهو غير ظالم لهم وكان إهلاكهم بعد تتابع النذارة فيهم.

قال تعالى: ﴿ إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمُ اثْنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا فَعَزَّزْنَا بِفَالِتْ فَقَالُوا إِنَّا إِلَيْهُمُ اثْنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا فَعَزَّزْنَا بِفَالِتْ فَقَالُوا إِنَّا إِلَيْكُمْ مُرْسَلُونَ ﴿ مَا أَنْتُمْ إِلاَّ بَشَرٌ مَثْلُنَا وَمَا أَنْزَلَ الرَّحْمَنُ مِن شَيْءً إِنْ أَنْتُمْ إِلاَّ تَكْذَبُونَ ۞ قَالُوا رَبُّنَا يَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمْ لُرْسَلُونَ ۞ (سورة يس: ١٤-١٧).

فلما قتلوا المرسلين الشلائة، أتى صاحب يس من أقصى المدينة يسعى، يواصل المسيرة، ويبشر من آمن بالجنة وينذر من كفر بالعذاب، وهذا من رحمة الله بخلقه ومن سنته في عباده، أنه لا يعذب ولا يهلك أحدًا إلا إذا ذكرًهم وأنذرهم.

قال تعالى: ﴿ وَمَا أَهْلَكُنَّا مِن قَرْيَةٍ إِلاَّ لَهَا مُنذِرُونَ (٢٠٨ ﴿ وَمَا أَهْلَكُنَّا مِن قَرْيَةٍ إِلاَّ لَهَا مُنذِرُونَ (٢٠٨ ﴿ وَمَا كُنَّا ظَالِمِينَ ﴾ (سورة الشعراء: ٢٠٨ - ٢٠).

وقال تعالى: ﴿ وَنَذِيرًا وَإِن مَنْ أُمَّةٍ إِلاَّ خَلا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ (سورة فاطر: ٢٤).

وقال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقُرَىٰ حَتَّىٰ يَبْعَثَ فِي أُمِّهَا رَسُولاً يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِنَا ﴾ (سورة القصص: ٥٩).

لقد أخذ ربنا على الخلق العمهد والميشاق أنه ربهم ومليكهم لا رب غيره ولا معبود بحق سواه.

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ شَهَدْنَا أَن تَقُولُوا يَوْمَ الْقَيَامَةَ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافلينَ (١٧٠٠ أَوْ تَقُولُوا إِنَّمَا أَشْرَكَ آبَاؤُنَا مِن قَبْلُ وَكُنَّا ذُرِيَّةً مِنْ بَعْدِهِمْ أَقْتَهْلِكُنَا بِمَا فَعَلَ الْمُبْطِلُونَ ﴾

(سورة الأعراف: ١٧٢-١٧٣).

ولم يكتف سبحانه بأن ركب في العباد عقولاً وأودع فيها فطرًا، بل أنزل لهم الكتب وأرسل لهم الرسل ليحيي من حي عن بينة، ويهلك من هلك عن بينة.

قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ أَن لَمْ يَكُن رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا غَافِلُونَ ﴾ (سورة الانعام: ١٣١).



وفي الحديث: «لا أحد أغير من الله ولذلك حرم الفواحش ما ظهر منها وما بطن، ولا أحد أحب ُ إليه المدح من الله ولذلك مدح نفسه، ولا أحد أحب إليه العذر من الله من أجل ذلك أنزل الحتاب وأرسل الرسل» (رواه البخاري ومسلم والترمذي عن ابن مسعود وُوَا الله عن أبن مسعود وُوا الله عن ابن مسعود وُوا الله عن الله عن ابن مسعود وُوا الله عن المنابع الله عن الله عن

وهؤلاء الرسل والدعاة على دربهم يقيمون حجج الله وبيناته على العباد، فإذا نسوا ما ذكروا به أهلكهم حينئذ بغتة وكان البأس الشديد الذي لا يُرد عن القوم المجرمين جزاءًا وفاقًا.

قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّىٰ إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا أَخَذْنَاهُم بَغْتَةً فَإِذَا هُمْ مُبْلِسُونَ ﴿ كَا فَقُطِعَ دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾

(سورة الأنعام: ٤٤-٤٥).

قد يمهل الله أقوامًا ويرجئ عذابهم إلى وقت ما، ويمدهم مع ذلك بالأموال والبنين ويوسع عليهم في حياتهم، ويمهد لهم سبل المعاش، فيظن الجهال منهم بسنة الله أنهم على خير وأنهم ناجون غير معاقبين، وأن حالتهم

تلك لا توجب لهم نقمة ولا يستحقون بها بأسًا، فيتمادون في غيهم وعتوهم ولا يرفعون بأمر الله رأسًا كحالة أصحاب القرية، وهذا من الإغترار.

قال تعالى: ﴿ أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُّهُم بِهِ مِن مَّالٍ وَبَنِينَ ۞ نُسَارِعُ لَهُمْ فِي الْخَيْرَاتِ بَل لاَ يَشْعُرُونَ ﴾ (سورة المؤمنون:٥٥-٥٦).

وقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَكَأَيِّن مِّن قَرْيَةٍ أَمْلَيْتُ لَهَا وَهِيَ ظَالَمَةٌ ثُمَّ أَخَذْتُهَا وَإِلَيَّ الْمَصِيرُ ﴾ (سورة الحج: ٤٨).

وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ لِيَزْدَادُوا إِثْمًا ﴾

(سورة آل عمران:١٧٨).

وفي تفسير قوله سبحانه: ﴿ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَىٰ إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا أَخَذْنَاهُم بَغْتَةً فَإِذَا هُم مُّبْلَسُونَ كُلِ شَيْءٍ حَتَىٰ إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا أَخَذْنَاهُم بَغْتَةً فَإِذَا هُم مُّبْلَسُونَ (33) فَقُطِعَ دَابِرُ الْقَوْمُ اللّذينَ ظَلَمُوا وَالْحَمْدُ لِلّهِ رَبَ الْعَالَمِينَ ﴾ (سورة الانعام: 33-63) ذكر العلماء: أنه كان بين تذكيرهم ومواجهتهم له بالإعراض والتكذيب وبين انتقام الله منهم أكثر من عشرين سنة. وقد وردت الآيات توضح أن الله تعالى قد يرفع بعض الشدائد عن هؤلاء المجرمين

ليسرجعوا عما هم فيه ويتوبوا إليه ويكفوا عن كفرهم وضلالهم ولكنهم كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ رَحِمْنَاهُمْ وَكَشَفْنَا مَا بِهِم مِن ضُرَّ لِلَجُوا فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ (سورة المؤمنون: ٧٥) وقال تعالى في قوم موسى عليه الصلاة والسلام: ﴿ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ الرِّجْزَ إِلَىٰ أَجَلٍ هُم بَالِغُوهُ إِذَا هُمْ يَنكُنُونَ ﴾

(سورة الأعراف: ١٣٥).

فمن رحمة الله بخلقه تنويع أسباب الهداية بالخير والشر كما قال تعالى: ﴿ ثُمَّ بَدَّلْنَا مَكَانَ السَّيِّئَةِ الْحَسَنَةَ حَتَّىٰ عَفَوْا وَقَالُوا قَدْ مَسَّ آبَاءَنَا الضَّرَّاءُ وَالسَّرَّاءُ فَأَخَذْنَاهُم بغْتَةً وَهُمْ لا يَشْعُرُونَ ﴾ (سورة الأعراف: ٩٥).

وقال تعالى: ﴿ وَبَلُونْاهُم بِالْحَسنَاتِ وَالسَّيِّمَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ (سورة الأعراف: ١٦٨).

والحسنات هي الرخاء والخصب والعافية، والسيئات هي الجدب والبلاء والعقوبة، وهذا التنوع لا يجدي نفعًا مع من انطمست بصيرته، وران على قلبه، بسبب إسرافه على نفسه في الكفر والذنوب والمعاصي، فهو ينظر له على

أنه أمر عادي طبيعي لا دخل للإيمان ولا للكفر به، فهم لا بالعذاب والعقاب يتأدبون ولا بالخير والرحاء يتهذبون، فهم في كل أحوالهم كافرون ظالمون وبنعم الله يَبْطرون.

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَىٰ أُمَم مَن قَبْلِكَ فَأَخَدْنَاهُم بِالْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ لَعَلَّهُمْ يَتَضَرَّعُونَ ﴿ ثَنَ فَلُولًا إِذْ جَاءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُوا وَلَكِن قَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَزَيْنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ تضرَّعُوا وَلَكِن قَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَزَيْنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (سورة الأنعام: ٢٤–٤٣).

ما أعظم حلم الله على عباده، وما أكثر نعمه عليهم، فاللهم اجعلنا من الشاكرين لنعمك المثنين بها عليك، وثبت قلوبنا على دينك وتوفنا مسلمين غير خزايا ولا مفتونين ولا تجمعلنا اللهم من هؤلاء الذين قلت فيهم: ﴿ لَهُمْ قُلُوبٌ لاَ يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لاَ يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لاَ يَسْمَعُونَ بِهَا أُولئكَ كَالأَنْعَام بَلْ هُمْ أَضَلُ أُولئكَ هُمُ الْغَافلُونَ ﴾

(سورة الأعراف: ١٧٩).

ولا تجعلنا اللهم من هذا الصنف الذي عنيت بقولك سبحانك: ﴿ وَإِن يَرَواْ كُلُّ آيَةٍ لِاَّ يُؤْمِنُوا بِهَا وَإِن يَرَواْ سَبِيلَ الرُّشْد



لا يَتَّخِذُوهُ سَبِيلاً وَإِن يَرَوْا سَبِيلَ الْغَيِّ يَتَّخِذُوهُ سَبِيلاً ﴾ (سورة الأعراف: ١٤٦). . . اللهم آمين .

#### الدنيا والآخرة حسبة واحدة:

انتقالة سريعة من حياة إلى حياة، والفارق بينهما لحظة خروج الروح، ونقلة عجيبة من دار هي سجن المؤمن إلى حياة أوسع وأرحب، تحكيها قصة صاحب يس.

هذه القصة التي تضمنت الكثير من الفوائد على الرغم من اختـصارها وإيجازها فقـد ذكرت في بضع آيات بينات سريعة الإيقاع، وصفت لنا دعوة صاحب يس المباركة ومجيئه ونهايته، وكأنه كان يستحث الخطوات ليلقى حتفه كما ذكر سبحانه وتعالى: ﴿ وَجَاءَ مِنْ أَقْصَا الْمَدينَة رَجُلُّ يُسْعَىٰ ﴾ (سورة بس: ٢)، وكأن الآيات تذكرنا بأن الأنفاس تعد والرحال تشد والعارية ترد والتراب ينتظر الخد، وعلى أثر من سلف يمشي من خلف، ومن ثـم إلا أمل مكذوب وأجل مكتـوب، وكل نفس ذائقـة الموت فمن زحـزح عن النار وأدخل الجنة فقد فاز وما الحياة الدنيا إلا متاع الغرور. من كان يتصور أن صاحب يس وهو في الحياة والحيوية سيصير جثة هامدة بعد لحظات، وهل فات الآيات أن توضح لنا كيفية قتله؟

لقد قتل صاحب يس، فانتقل إلى دار الكرامة، وآن له أن يطمئن على نفسه فقال تعالى: ﴿ قِيلَ ادْخُلِ الْجَنَّةَ قَالَ يَا لَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ﴿ آَ بِمَا غَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِي مِنَ الْمُكْرَمِينَ ﴾ لَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ﴿ آَ بِمَا غَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِي مِنَ الْمُكْرَمِينَ ﴾ (سورة يس:٢٦-٢٧).

إن الحياة تمتد زمانًا ومكانًا في نظر المؤمن، زمانًا لأبد

الآبدين ومكانًا لجنة فيها ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، ونحن في واقع الأمر نتنقل من حياة دنيوية إلى حياة برزخية إلى حياة أخروية وكل صورة أرحب وأوسع من سابقتها، والمؤمن في طلبه الدار الآخرة قــد يتنسم عبــير الجــنة وهو ما زال على ظهــر هذه الأرض كأنس بن النضر فطفخه يوم أحد عندما انكشف الصحابة وسمع أن رسول الله عَالِيُكِيم قد مات \_ وما كان مات \_ قال: علام الحياة بعده قوموا فموتوا على مثل ما مات عليه ثم تبرأ إلى الله مما جاء به المشركون واعتذر إلى الله مما فعله أصحابه وقـال: واهًا لريح الجنة إنى لأجـد ريحـها من دون أحـد، ودخل يقاتل حتى قتل رطُّحْتُك وما عرفته إلا أخته ببنانه.

ولما سمع عمير بن الحمام رسول الله عَرَانَ يقول: «قوموا إلى جنة عرضها السموات والأرض» قال: بخ بخ، فقال له رسول الله على: «علام قلت بخ بخ؟۱»، فقال: لا والله يا رسول الله إلا رجاء أن أكون من أهلها، قال له: «فإنك من أهلها»، وأخرج تمرات من قرنه يأكل منها ثم قال: لئن أنا حييت حتى آكل تمراتي هذه إنها لحياة طويلة، فألقى بها ثم دخل فقتُل على .

إن صاحب يس وأنس بن النضر وعميسر بن الحمام رضي الله عنهم أجمعين، إخوة بعضهم على شاكلة بعض كانت الدنيا والآخرة في حسهم حسبة واحدة وطريق واحد.

### \* بل الكل ممتحن:

عندما نتأمل امتحانات الدنيا وما يحدث فيها من نجاح ورسوب وما يستتبع ذلك من فرحة وحزن وتفاوت هنا وهناك وما يسبق هذه الامتحانات من تأهل واستعداد وتهيئة وما يصاحبها من اضطراب وتخوف... نجد أنها عثابة التذكرة بالامتحان الأكبر.

قال تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الأَرْضِ زِينَةً لَّهَا لِنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ (سورة الكهف:٧).

وقال سبحانه: ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۞ الَّذِي خَلَقَ الْمُوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُو كُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ قَدِيرٌ ۞ الَّذِي خَلَقَ الْمُوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُو كُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ (سورة الملك: ١-٢).

والفارق كبير بين امتحان الدنيا واستحان الآخرة، فمعرفة العبد أنه سيقف بين يدي من لا تخفى عليه خافية



يقول تعالى: ﴿ يَوْمَ يَبْعُثُهُمُ اللَّهُ جَمِيعًا فَيُنَبِّئُهُم بِمَا عَمِلُوا أَحْصَاهُ اللَّهُ وَنَسُوهُ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ (سورة المجادلة: ٦).

وأنه لن تزول قدم عبد يدوم القيامة حتى يسأل عن عمره فيما أفناه، وعن علمه ماذا عمل فيه، وعن ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه، وعن جسده فيما أبلاه، وأن الأمر إما جنة وإما نار.

﴿ فَرِيقٌ فِي الْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ ﴾ (سورة الشورى: ٧). وهنا وهناك خلود فلا موت.

قال تعالى: ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْحَسْرَةِ إِذْ قُضِيَ الأَمْرُ وَهُمْ فِي غَـفْلَةٍ وَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ (٣٦) إِنَّا نَحْنُ نَرِثُ الأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴾ (سورة مريم: ٣٩-٤٠).

وشتان بين من يؤتي كتابه بيمينه وبين من يؤتي كتابه شماله.

قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كَتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَيَقُولُ هَاؤُمُ اقْرَءُوا كَتَابِيهُ ﴿ آ َ فَهُو َ فِي عِيشَةَ رَّاضِيَةً كَتَابِيهُ ﴿ آ َ فَهُو َ فِي عِيشَةَ رَّاضِيَةً ﴿ كَتَابِيهُ ﴿ آ َ فَهُو وَاشْرَبُوا هَنِيئًا بِمَا فِي جَنَّةً عَالِيَةً ﴿ ٢٣ قُطُوفُهَا دَانِيَةٌ ﴿ ٢٣ كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيئًا بِمَا

أَسْلَفْتُمْ فِي الْأَيَّامِ الْخَالِيَةِ (؟) وأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كَتَابَهُ بِشَمَالِهِ فَيَقُولُ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِيَهْ (۞) وَلَمْ أَدْرِ مَا حِسَابِيَهْ (٣) يَا لَيْتَهَا كَانَتِ الْقَاضِيَةَ (٣) مَا أَغْنَىٰ عَنِي مَالِيهُ (٨) هَلَكَ عَنِي سُلْطَانِيَهُ ﴾

(سورة الحاقة: ١٩-٢٩).

فتأتي الإجابة: ﴿ كَلاَ إِنَّهَا كَلِمَةٌ هُوَ قَائِلُهَا وَمِن وَرَائِهِم بَرْزَخٌ إِلَىٰ يَوْمْ يُبْعَثُونَ ﴾ (سورة المؤمنون: ١٠٠).

وكأني بـصاحب يس قد علـم أنه مأخوذ علـيه. وأنه موقـوف ومسئول ولا سبيل للنجاة إلا بالصـدق فأتى من



أقصى المدينة يسعى . . . يسابق الريح في مرضات الله ويقول: ﴿ وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِ لِتَوْضَىٰ ﴾ (سورة طه: ٨٤) ، وسرعان ما انكشف الغطاء وظهرت نتيجة الامتحان فقيل له: ﴿ قِيلَ ادْخُلِ الْجَنَّةَ قَالَ يَا لَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ( ٢٦) بِمَا غَفَرَ لِي لَيْ وَجَعَلَنِي مِنَ الْمُكْرَمِينَ ﴾ (سورة يس: ٢٦-٢٧) ، ولما افترق السعي ، وكان البون شاسعًا بين الإيمان والكفر اختلفت النهايات ونتائج الامتحانات ، قال تعالى : ﴿ إِن كَانَتْ إِلاَ اللهَ وَعَرْمَ فَي أَمْدُونَ ﴾ (سورة يس: ٢٩) .

ياليتنا نعي حقائق الأشياء ونأخذ عظة وعبرة ودرساً وتذكرة من كل شيء يحدث حولنا ونطلق أبصارنا وبصائرنا في الكون من حولنا، يا ليتنا ونحن نهتم بامتحانات آخر العام نضع الموت نصب أعيننا ونتذكر السؤال في القبر وحالة العباد عند الميزان وتطاير الصحف عند الصراط.

وياليتنا أيضًا ونحن نهتم بأولادنا ونعدهم ليكونوا أطباء ومهندسين . . . ونتعاهد أجسادهم ونبدي النصيحة لهم حتى يهتموا بدراستهم ونحزن لإهمالهم فيها ورسوبهم... لا يفوتنا أن نذكرهم بأمر الآخرة وأن يكونوا عبادًا صالحين يحرصون على طاعة ربهم ويؤدون الصلاة في وقستها ويطالعون كتاب ربهم... حتى يفوزوا بسعادة الدارين، فإن لكل مقام مقالاً... شيء من الاهتمام بقلوبهم وقلوبنا حتى نخرج من الامتحان بسلام إلى دار السلام.

قال تعالى: ﴿ الْمَ ۞ أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا آمَنًا وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ ۞ وَلَقَدْ فَتَنَا الَّذينَ مِن قَبْلهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَاذِينَ ۞ أَمْ حَسِبَ الَّذينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ أَن يَسْبِقُونَا سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ (سورة العنكبوت: ١-٤).

اللهم اجعل صمتنا فكرًا ونطقنا ذكرًا ونظرنا عبرًا.

### رجل والرجال قليل:

الرجولة الحقة عملة نادرة، كثيرًا ما يُذكر أهلها في كتاب الله تعالى في معرض الثناء والمدح، كما في قوله تعالى: ﴿ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُم مَن قَضَىٰ نَحْبَهُ وَمَنْهُم مَن يَنتَظِرُ وَمَا بَدَّلُوا تَبْدِيلاً ﴾ (سورة الأحزاب: ٢٣)، ﴿ وَجَالٌ يُحبُونَ أَن يَتَطَهَرُوا ﴾ (سورة التوبة: ١٠٨)، ﴿ وَجَالٌ لاَ فَيهِ رِجَالٌ يُحبُونَ أَن يَتَطَهَرُوا ﴾ (سورة التوبة: ١٠٨)، ﴿ وَجَالٌ لاَ أَلِيهِ وَجَالٌ يَعْلَمُ وَالْهُ اللهُ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ وَجَالٌ لاَ اللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ اللهُ ال

97

تُلْهِيهِمْ تَجَارَةٌ وَلا بَيْعٌ عَن ذَكْرِ اللَّهِ وَإِقَامِ الصَلاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالأَبْصَارُ ﴾ (سورة النور:٣٧).

ولقد كان صاحب يس رجلاً بكل ما تحمل هذه الكلمة من معـان، وبغض النظر عن اسـمه ورسمـه وسنه، رجل عرف غايته فلم ينشغل عنها، وأدى مهمته وأمانته بلا تفريط أو تقبصير، آثر ما عند الله على مُتع الدنيا الزائلة، ارتسم الصدق على كــلماته وفي أفعــاله، نصح قومه حــيًا وميــتًا وتمنى الخــير لقــتلته، تطهــر من الأدناس، وعلم أن التوحيـد طهارة لأنه اعتراف بالحق، فـعمل به ودعا الناس إليه، وأن المشرك نجاسة، لأنه جحد للحق، وهذه رذيلة وأي رذيلة فتباعــد عنه وحذر الناس منه وقال: ﴿ وَمَا لَى لَا أَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَنِي وَإِلَيْه تُرْجَعُونَ (٢٣) أَأَتَّخذُ من دُونه آلهَةَ إِن يُردْن الرَّحْمَنُ بضُرِّ لا تُغْن عَنِّي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا وَلا يُنقذُون ﴾

(سورة يس: ٢٢-٢٣).

لقد غابت معاني الأسوة الحسنة واضمحلت معاني القدوة الطيبة، وفُرغت الكلمات من رصيدها ومحتواها، فصار الإنسان يوصف باللطف والظرف والوسامة وليس في

قلبه مثقال حبة خردل من إيمان، وظهر شباب قُنع لا خير فيهم لا يعرفون إلا الرقص والغناء والفيلم والمسرحية والأزياء والتسريحات... وحدث انقسام مريب بين بعض الرجال وبعض، فهؤلاء هم رجال الدين، وأولئك هم رجال الدولة، وانفصل الدين عن الدولة وأصبح الإسلام وكأنه ينادينا من مكان بعيد من يوم بدر وأحد: ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ وَكُأْنُهُ يَنَادِينَا مَن مَكَانَ بَعِيدُ مَن يَوم بدر وأحد: ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِن مَّاتَ أَوْ قُتِلَ انقَلَبْتُمْ عَلَىٰ الشَّاكرينَ ﴾ (سورة آل عمران: ١٤٤).

آيات بينات رددها مصعب بن عمير وطالت لحظة مصرعه يوم أحد، وذكر بها أبو بكر الصديق الصحابة والتقيم أجمعين يوم وفاة رسول الله على التقيم، ونحن اليوم ما أحوجنا أن نتذكرها حتى نخلص أمرنا لله ونعمل بالإسلام وللإسلام، فيا له من دين لو أن له رجالاً، يبذلون الغالي والرخيص في سبيله ويجددون سيرة الأنبياء والمرسلين ومن تعهم بإحسان كصاحب يس، ويعيشون حياة الرجولة تبعهم بإحسان كصاحب يس، ويعيشون حياة الرجولة

41

الحقة، فلا يهدأ لهم بال ولا يقر لهم قرار حتى يقيموا أمر الله ويبلغوا الحق للخلق، وعندهم من علو الهمة ما يرتفعون به عن السفاسف والدنايا وما يصلحون معه أن يكونوا قادة وسادة.

إن الراقصين والمغنيين والزنادقة والملحدين واللاهين والعابثين... لا يُذكرون إلا في معرض الذم، فالقرآن لا يخلد إلا ذكرى أمشال صاحب يس بينما ضرب الذكر صفحًا عن كثيرين ممن يوصفون بالرجولة ولا رجال، فقد ذهب الناس وبقى النسناس، ناس يشبهون الناس، همتهم في تحصيل شهوات البطون والفروج، قد تركوا دينهم وراءهم ظهريًا فضلوا وأضلوا كثيرًا وضلوا عن سواء السبيل. فاحذرهم، واسلك طريق الهدى ولا يضرك قلة السالكين، وإياك وطرق الضلالة ولا تغتر بكثرة الهالكين، واعرف أهله واعرف الباطل تعرف من أتاه.

قال تعالى: ﴿ إِن تَتَولُواْ يَسْتَبْدَلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لا يَكُونُوا أَمْشَالُكُمْ ﴾ (سورة محمد: ٣٨)، ﴿ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلاَّ هُو ﴾ (سورة المدر: ٣١).

# \* إيمان عمره لحظات صنع الأعاجيب:

لقد سمع صاحب يس دعوة المرسلين فخالطت بشاشتها قلبه وجرت منه مجرى الدم من العروق، واستحالت الآيــات سلوكًا جــعلته يأتى من أقــصى المدينة يسعمى لدعوة هؤلاء القوم، فهل قضى عمره في التدين والالتـزام حـتى اسـتطاع أن يقف هـذا الموقف الإيماني في مواجهة أصحاب القرية؟! وهل كان هناك فاصل بين العلم النافع والعمل الصالح في حياته كما هي حالة الكثيرين؟ أو بمعنى اخر ما شأن من قرأ المجلدات والكتب المنهجية في التوحيــد والتفسير والفقــه والسيرة. . . هل يكون أقل تدينًا والتزامًا من صاحب يس؟! ومـتى انفصل العلم عن العمل والدعوة إلى الله؟!.

إن البعض موفق ومسدد، تكفيه الآية من كتاب الله أو الحديث من أحاديث رسول الله عاليك الله عاليك من أحاديث رسول الله عاليك مثل أبي ذر الذي أسلم وقام يجهر بكلمة التسوحيد فاجتمع عليه المشركون يضربونه حتى كادوا

يقتلونه، ومثل ابن مسعود عندما سمع آيات من رسول الله عند من الله عند الله والله من الله موسى صلوات الله وسلامه عليه، تهددهم فرعون وقال لهم: ﴿ فَلَا فَطَعَنَ أَيْدِيَكُمْ وَأَرْجُلَكُم مِنْ خِلافٍ وَلا صَلَابَكُمْ وَالله فِي جُدُوعِ النَّخُلِ ﴾ (سورة طه: ١٧) فقالوا له: ﴿ فَاقْضِ مَا أَنتَ قَاضٍ إِنَّمَا تَقْضِي هَذِهِ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا ﴾ (سورة طه: ٢٧).

قال عبد الواحد بن زيد: عصفت بنا الريح على جزيرة في البحر فإذا برجل يعبد صنمًا، فقلنا له: أيها الرجل من تعبد؟ فأوماً بيده إلى الصنم، فقلنا له: إن معنا في المركب من يعمل هذا، قال: وأنتم من تعبدون؟ قلنا: نعبد الله تعالى، قال: ومن هو؟ قلنا: الذي في السماء عرشه وفي الأرض سلطانه وفي الأحياء والأموات قضاؤه قال: كيف علمتم هذا؟ قلنا: وجه إلينا رسولاً أعلمنا به، قال: فما فعل الرسول؟ قلنا: قبضه الله إليه، قال: فهل ترك عندكم علامة؟ قلنا: ترك عندنا كتاب الملك، قال:

أرونيه؟ فـأتيناه بالمصحف فقـال: ما أعرف هذا؟ فـقرأنا له سورة وهو يبكى، ثم قال: ينبغى لصاحب هذا الكلام ألا يعصى، فأسلم وحملناه معنا وعلمناه شرائع الإسلام وسمورًا من القرآن فلما جن عليه الليل، صلينا وأخذنا مضاجعنا، فقال: يا قوم الإله الذي دللتموني عليه أينام إذا جنه الليل؟ قلنا: لا يا عبد الله، هو حي لا ينام، فقال: بئس العبيـد أنتم تنامـون ومولاكم لا ينام؟ فـعجـبنا من كلامه، فلما قدمنا عبدان جمعنا له دراهم وأعطيناها له، وقلنا له: أنفقها، قال: لا إله إلا الله دللتموني على طريق لم تسلكوه إنى كنت في جزيرة في البحر أعبد صنمًا من دونه فلم يضيعني، فكيف الآن وقد عرفسته، فلما كان بعد أيام أتاني آت، فقال لي: إنه يعالج سكرات الموت، فجئته وقلت له: ألك حاجة؟ فقال: قد قضي حوائجي من عرفتني به، ثـم رأيته في المنام في القبة والجـارية إلى جانبه وهو يتلو: ﴿ سَلامٌ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرْتُمْ فَنعْمَ عُقْبَى الدَّارِ ﴾

<sup>(</sup>سورة الرعد: ٢٤).

91

وقد روى لنا النبي عَلَيْكُم قصة المهدي، وفيها أن الله يصلحه في ليلة، يملأ الأرض عدلاً بعد أن ملئت ظلمًا وجورًا.

ويُحكى أن الإمام البغوي ـ رحمه الله ـ عنـدما أراد طبع تفسيره المشهور... سمع برجل ببلاد الهند، توسم فيه أن يساعده على ذلك، فاستأجر سفينة ليرحل إليه وبينما هو يسير بمحاذاة شاطئ دجلة إذ رأى رجلاً يمشى، فطلب من قائد السفينة أن يحمله معه، ففعل، فسأله الرجل من أنت؟ قال: البغوي، قال: المفسر؟ قال: نعم، فسأله عن وجهته، فـقال له الرجل: ماذا قلت في تفسـير قوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ (سورة الفاتحة: ٥)؟ فقال الإمام: قلت فيها كذا وكذا، ثم انتبه، فالسؤال لم يكن على عـواهنه، بل لتوضيح أن سفـر الإمام وارتحالـه لهذا الغرض لا يتناسب مع علمــه وتوكله ومعرفتــه بهذه الآية، فطلب الإمام من قــائد السفينة أن يرجع. ويذكــرون أنه ما مكث إلا أيامًا حـتى جاءه رسول الرجـل الغني يقول له إن فلانًا قد سمع بكتابك وهو يريد طبـعه، فأخذه ووزنه ذهبًا وأعطى الذهب للإمام البغوي وطبع الكتاب. آية واحدة اكتفى بها هؤلاء الأفاضل وهي تكفينا بإذن الله. فإذا انضافت الآية إلى الآية، ازددنا إيمانًا على إيماننا وقلنا: ﴿ وَعَجلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَىٰ ﴾ (سورة طه: ٨٤).

## \* غداً عند الله تجتمع الخصوم:

سيعلم الظالمون حظ من نقصوا، إن الظالم ينتظر العقوبة وإن المظلوم ينتظر النصر قال تعالى: ﴿ وَمَن قُتِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لُولَيِّهِ سُلْطَانًا فَلا يُسْرِف فِي الْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنصُورًا ﴾ (سورة الإسراء: ٣٣).

غدًا يقتص للمظلوم من الظالم، وتحيط بالظالم المظالم، وتحيط بالظالم المظالم، وليس لمن لا يرحمه الإله من عاصم قال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْهِ يَقُولُ يَا لَيْتَنِي اتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلاً ﴿ آَ يَا وَيُلْتَىٰ لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِذْ فُلانًا خَلِيلاً ﴿ آَ لَقَدْ أَصَلَّنِي عَنِ اللَّهُ عُرَادًا الشَّيْطَانُ لِلإِنسَانِ خَذُولاً ﴾ الله كُو بَعْدَ إِذْ جَاءَنِي وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِلإِنسَانِ خَذُولاً ﴾

(سورة الفرقان: ۲۷-۲۹).

غدًا يمقتص ربنا من الشاة القرناء للشاة الجماء، ثم يقول: كوني ترابًا، فيومئذ يتمنى الكافر أن لو كان ترابًا،



ولا يظلم ربك أحدًا، فهل يـضيع حق صاحب يس؟ وهل لا يقتص ولا ينتقم له ممن قتله؟!

قال تعالى: ﴿ وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقَسْطَ لِيَوْمِ الْقَيَامَةِ فَلا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدُلَ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَىٰ بِنَا حَاسِينَ ﴾ (سورة الانبياء:٤٧).

بل يحبس المؤمنين على قنطرة بين الجنة والنار، فيقتص لبعضهم من بعض مظالم كانت بينهم في الدنيا، حتى إذا هذبوا ونقوا أذن لهم في دخول الجنة.

قال تعالى: ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَراً وَمَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَراً وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوء تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَدًا بَعِيدًا وَيُحَدُّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ وَاللَّهُ رَءُوفٌ بِالْعَبَادِ ﴾ (سورة آل غمران: ٣٠)، وقال سبحانه: ﴿ وَكُلَّ إِنسَانَ أَلْزَمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنُقه وَنُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ الْقيامَة كَتَابًا فَي وَكُلَّ إِنسَانَ أَلْزَمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنُقه وَنُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ الْقيامَة كَتَابًا يَلْقَاهُ مَنشُورًا (٣٠) اقْرَأْ كِتَابَكَ كَفَىٰ بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسيبًا ﴾ يَلْقَاهُ مَنشُورًا (٣٠) اقْرَأْ كِتَابَكَ كَفَىٰ بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسيبًا ﴾ (سورة الإسراء: ١٣-١٤).

يوم عظيم يقال للإنسان فيه: كفى بنفسك اليوم عليك حسيبًا وبالكرام الكاتبين شهودًا وتستنطق فيه الجوارح،

فيقول الإنسان لأعضائه: بعداً لكن وسحقًا فعنكن كنت أدافع، فلا نجاة إلا لمن رد الحقوق لأصحابها، وإن لربك عليك حقًا ولنفسك عليك حقًا ولأهلك عليك حقًا فأعط لكل ذي حق حقه، وتوبوا إلى الله توبة نصوحًا لعلكم تفلحون، توبة تندمون بها على ما مضى وتعزمون على عدم العودة فيه مرة أخرى، تندمون بالقلب وتستغفرون باللسان وتقلعون بالجوارح، ومن كانت لأخيه عنده مظلمة من مال فلي تحلل منه اليوم قبل أن لا يكون دينار ولا درهم إلا الحسنات والسيئات.

احذروا الظلم على أنفسكم، فالظلم ظلمات، ومن أجل ذلك حرمه الله على نفسه وجعله محرمًا بين العباد فلا تظالموا قال تعالى: ﴿ وَمَا رَبُكُ بِظَلاَم لِلْعَبِيدِ ﴾ (سورة فصلت:٤١).

إن الويل غدًا لمن أتى ربه كفارًا أثيمًا وملحدًا لئيمًا، الويل لمن زحزح عن الجنة وأدخل النار، كما قال سعيد بن جبير للحجاج بن يوسف الثقفي.

بل قد يأتي العبد بصلاة وصيام وزكاة وحج ويأتي وقد

سفك دم هذا وقذف هذا وسلب مال هذا وشتم هذا فيأخذ هذا من حسناته هذا من حسناته حتى إذا فنيت حسناته أخذ من سيئاتهم فطرحت عليه ثم ألقي في النار، وهذا هو المفلس بحق من هذه الأمة.

والمظلمة إذا كانت بين العبد وربه فهي إلى العفو أقرب، أما بين العباد فلابد من القصاص إلا أن يعفو العبد عن حقه، قال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَبْعَتُهُمُ اللّهُ جَمِيعًا فَيُسَّعُهُم اللّهُ جَمِيعًا فَيُسَّعُهُم اللّهُ جَمِيعًا فَيُسَّعُهُم اللّه عَملُوا أَحْصاهُ اللّهُ وَنَسُوهُ وَاللّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ (سورة المجادلة: ٦)، كيف ينجو من عذاب الله غداً من قتل المجادلة: ٦)، كيف ينجو من عذاب الله غداً من قتل صاحب يس والمرسلين الشلاثة من قبل، وكفر بخالق الأرض والسماوات؟! يا حسرة على العباد وعلى كل من أضاع آخرته بدنيا لا بقاء لها ولا وفاء.

بكى عمر بن عبد العزيز ليلة فأطال البكاء فسئل عن بكائه، فقال: ذكرت مصير القوم بين يدي الله ﴿ فَرِيقٌ فِي الْمُجْنَةِ وَفَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ ﴾ (سورة الشورى: ٧).

وقال عبد الملك بـن مروان ـ رحمه الله ـ: وددت أنى

عبد لرجل من تهامة أرعى غنيهات في جبالها وأني لم أل من هذا الأمر شيئًا.

وأمر هارون الـرشيد \_ رحـمه الله \_: بحـفر قـبره ثم حمل إليه فـاطلع فيه فبكى حـتى رحم، ثم قال: يا من لا يزول ملكه ارحم من قد زال ملكه.

قال أحد الحكام لمالك بن دينار: ادع الله لي، فقال: ألف مظلوم بالباب يدعون عليك، أفيستجاب لواحد ولا يستجاب لألف؟!.

ستنطق الأعضاء بالخصال وتظهر القبائح ويخسر العاصي ويربح الطائع ﴿ أَسْمِعْ بِهِمْ وَأَبْصِرْ يَوْمَ يَأْتُونَنَا لَكِنِ الطَّالُونَ الْيَوْمَ فِي ضَلال مِبْينِ ﴾ (سورة مريم ٣٨٠).

يوم عظيم يجتمع فيه عشمان وطي مع قاتليه وعلي وطي وطي مع ابن ملجم الخارجي والإمام أحمد مع المأمون، وسعيد بن جبير مع الحجاج، وعند الله تجتمع الخصوم، يُقتص فيه للحجاج كما يُقتص منه.

لقد أشفق عمر على نفسه من أن تتعشر شاة بوادي

111

الفرات فيُسسئل عنها لِمَ لم يمهد لها الطريق، ورفض تولية ابنه من بعده، فلا تكثر خصومك ورد الحقوق لأصحابها من قبل أن يأتي يوم لا مرد له من الله، يوم تمور السماء موراً وتسير الجبال سيراً، واحذر أن تكون خصومتك مع رسول الله عالي الله عالي الله علي المناه المناه عن شريعته وهديه: سحقًا فيذاد بك جهة الشمال لانحرافك عن شريعته وهديه: سحقًا من بدل بعدي.

## \* ما أهون الخلق على الله إن هم عصوه:

عن جبير بن نفير: «لما فتحت قبرص فُرِّقَ بين أهلها فبكى بعضهم إلى بعض، فرأيت أبا الدرداء جالسًا وحده يبكي، فقلت: يا أبا الدرداء ما يبكيك في يوم أعز الله فيه الإسلام وأهله، فقال: ويحك يا جبير ما أهون الخلق على الله إذا أضاعوا أمره بينما هي أمة قاهرة ظاهرة، لهم الملك تركوا أمر الله فصاروا إلى ما ترى».

وقال عمر وطع التحميد القرى ان تخرب وهي عامرة ، ، قيل: وكيف تخرب وهي عامرة ، قال: «إذا علا فجارها أبرارها، وساد القبيلة منافقوها».

وكانت عائشة ولي القول: «أقلوا الذنوب؛ فإنكم لن تلقوا الله بشيء أفضل من قلة الذنوب».

وكان بعضهم يقول: «رأيت المعاصي نذالة فتركتها مروءة فاستحالت ديانة».

وقال الحسن: «هانوا على الله فعصوه ولو عزوا عليه لعصمهم». وقال الفضيل: «أوحى الله إلى بعض الأنبياء إذا عصاني من يعرفني سلطت عليه من لا يعرفني».

فاحذروا الذنوب دقها وجلها، واعلم أن أعظم الذنب والظلم أن تجعل لله نداً وهو خلقك، ولزوال الدنيا أهون على الله من قتل رجل مسلم، وكان ابن عباس والشا ينظر إلى الكعبة ويقول: إن الله عظمك وشرفك وكرمك وإن المؤمن أعظم حرمة عند الله منك.

فعظموا حرمات الله وشعائر الله قال تعالى: ﴿ وَمَن يُعَظَّمْ شَعَائِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى الْقُلُوبِ ﴾ (سورة الحج: ٣٢).

قال الحسن: عملوا لله بالطاعات واجتهدوا فيها وخافوا أن ترد عليهم، إن المؤمن جمع إيمانًا وخشية، والمنافق جمع إساءة وأمنًا.

117

ولقد توجه الخطاب لرسول الله عَلَيْكُم قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ (سورة الأنعام: ١٥)، فكيف تكون حالة من هو دونه إذا كفر بالله، ولذلك لا عجب أن هان أصحاب القرية على ربهم بسبب كفرهم وصدهم عن سبيل الله وقتلهم المرسلين وصاحب يس دون وجه حق.

قال تعالى: ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَىٰ قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِهِ مِن جُندِ مِّنَ السَّمَاءِ وَمَا كُنَّا مُنزِلِينَ (٢٦) إِن كَانَتْ إِلاَّ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ خَامِدُونَ ﴾ (سورة يسَ: ٢٨-٢٩).

فيا قومنا أجيبوا داعي الله وآمنوا به، واحذروا طريق قوم قد ضلوا من قبل وأضلوا كشيراً وضلوا عن سواء السبيل، فلا تصدوا عن سبيل الله تبغونها عوجًا، ولا تنفروا من طاعة الله، فمن زرع خيراً حصد الكرامة، ومن زرع شراً لم يحصد إلا الندامة ﴿ وَمَا رَبُّكُ بِظَلاَم لِلْعَبِيد ﴾ (سورة فصلت:٤١)، ﴿ فَمَنِ اتَبَعَ هُدَايَ فَلا يَضِلُ ولا يَشْقَىٰ (١٣٢) وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذكري فَإِنَّ لَهُ مَعيشةً ضَنكاً ﴾

ولا تنسوا ما نزل بساحة غيركم من المثلات عندما كفرو بربهم، ولم يشكروا نعمه، فقد صاروا عبرة للمعتبرين، ومثلاً سائراً للمتدبرين.

قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَبَأَ فِي مَسْكَنِهِمْ آيَةٌ جَنْتَانِ عَن يَمِينٍ وَشَمَالِ كُلُوا مِن رِّزْقُ رَبِّكُمْ وَاشْكُرُوا لَهُ بَلْدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبٌ غَفُورٌ ۞ فَأَعْرَضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِمِ وَبَدَلْنَاهُم بِجَنَّتَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَيْ أَكُل خَمْط وَأَثْل وَشَيْء مِن سَدْرٍ قَليل ۞ ذَلكَ جَزَيْنَاهُم بِمَا كَفَرُوا وَهَلْ نُجَازِي إِلاَ الْكَفُورَ ﴾ (سَورة سَبَا: ٥١-١٧).

يا قومنا: أكف اركم خير من أول تكم، اللهم يا ولي الإسلام وأهله مسكنا الإسلام حتى نلقاك عليه، واجعل خير أعمالنا خواتيمها، وخير أعمارنا أواخرها، وخير أيامنا يوم نلقاك.

#### \* حكمة الابتلاء:

إن الابتلاء الذي يصيب العبد في الله لا يخرج عن أربعة أقسام:

١ ـ ابتـلاء في نفســه.



٢ ـ ابتلاء في ماله.

٣ ـ ابتــلاء في عرضه.

٤ ـ ابتـــلاء في أهله ومن يحب.

وأشد هذه الأقسام هو المصيبة في النفس.

ومن المعلوم أن الخلق كلهم يموتون، وغاية المؤمن أن يستشهد في الله، وتلك أشرف الموتات وأسهلها، فإنه لا يجد الشهيد من الألم إلا مثل ألم القرصة، والفرار من مواطن المقتل لا يطول به العمر، ولذلك قال سبحانه: ﴿ قُل لَن يَنفَعَكُمُ الْفِرَارُ إِن فَرَرْتُم مِنَ الْمَوْتِ أَوِ الْقَتْلِ وَإِذًا لاَ تُمَتَّعُونَ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ (سورة الأحزاب:١٦).

وقد ترتب على مخالطة صاحب يس لأهل القرية أذى له، وهذا ألم يسير يعقبه لذة عظيمة دائمة وهي أولى بالاحتمال من لذة يسيرة يعقبها ألم عظيم دائم، فلابد من حصول الألم والمحنة لكل نفس آمنت أو كفرت، لكن المؤمن يحصل له الألم في الدنيا ابتداء، ثم تكون له عاقبة الدنيا والآخرة، والكافر والمنافق والفاجر تحصل له اللذة

والنعيم ابتداءً ثم يصير إلى الألم الدائم، فهي لذة ساعة وألم دهر، وبالتالي فلا يطمع أحد أن يخلص من المحنة والألم البتة.

■ إن ابتـ الله المؤمنين بغلبة عدوهم لـهم، وقهـ رهم، وكسـرهم لهم أحيـانًا فيـه حكمة عظيـمة الا يعلمـها على التفصيل إلا الله عزَّ وجلَّ، فمنها:

ا ـ استخراج عبوديتهم وذلهم لله وانكسارهم له، وافتقارهم إليه وسؤاله نصرهم على أعدائهم، فإذا غلبوا تضرعوا إلى ربهم وأنابوا إليه وخضعوا له وانكسروا له وتابوا إليه وإذا غلبوا أقاموا دينه وشعائره وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر وجاهدوا عدوه ونصروا أولياءه.

٢ \_ تمييز من يريد الله ورسوله ومن ليس له مراد إلا
 الدنيا والجاه.

٣ \_ أنه سبحانه وتعالى يحب من عباده تكميل عبوديتهم على السراء والضراء وفي حالة العافية والبلاء، وفي حالة إدالتهم والإدالة عليهم، فتلك المحن والبلايا



شرط في حصول الكمال الإنساني والاستقامة المطلوبة منه.

٤ - إن استحانهم بإدالة عدوهم عليهم يمحصهم ويخلصهم ويهذبهم، ولقد بين سبحانه أنه إنما خلق السموات والأرض وخلق الموت والحياة وزين الأرض بما عليها لابتلاء عباده واستحانهم، وليعلم من يريده ويريد ما عنده ممن يريد الدنيا وزينتها.

قال تعالى: ﴿ وَنَبْلُوكُم بِالشَّرِ وَالْخَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ (سورة الانبياء: ٣٥) ، وقال سبحانه: ﴿ الْمَ ۞ أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا آمَنًا وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ ۞ وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذَينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ النَّالَةُ اللَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَاذِبِينَ ﴾ (سورة العنكبوت: ١-٣).

فالرخاء والشدة والبلاء والعافية، امتحان منه، ليرى صدقك وصبرك، هل أنت صادق في مجيئك إليه، وإقبالك عليه، فتصبر على البلاء، فتكون لك العاقبة، أم أنت كاذب فترجع على عقبك فاستقم في عسرك ويسرك ومنشطك ومكرهك.

وفي الحديث: «بادروا بالأعمال فتنا كقطع الليل المظلم،

يصبح الرجل مؤمنًا، ويمسى كافراً، ويمسى كافراً ويصبح مؤمنًا، يبيع دينه بعرض من الدنيا» (رواه مسلم).

كان عمر بن عبد العزيز وطشي يقول: تقوى الله خلف من كل شيء وليس من تقوى الله خلف، واعلم أن الدنيا بأسرها لا تصلح عوضًا عن معنى من معاني الآخرة، وأن غمسة في جنات النعيم ستذهب عنك آلام الدنيا وكدرها.

فاللهم لا تجعل مصيبتنا في ديننا ولا تجعل الدنيا أكبر همنا ولا مبلغ علمنا ولا إلى النار مصيرنا واجعل الجنة هي دارنا ولا تسليط علينا بذنوبك من لا يخافك فينا ولا يرحمنا إنك ولي ذلك والقادر عليه.

#### \* آفة النسيان:

هناك نسيان معفو عنه، هو من عوارض الأهلية، ولكل صورة منه حكمها في الشرع كالأكل والشرب نسيانًا أثناء الصيام، ونسيان ركعة أثناء الصلاة وما شابه ذلك من صور النسيان مما لا إثم فيه لقوله تعالى: ﴿رَبَّنَا لا تُؤَاخِذْنَا إِن نُسيناً أَوْ أَخْطأأْنَا ﴾ (سورة البقرة:٢٨٦)، قال: قد فعلت.

وهناك نسيان آخـر، هو بمـثـابة داء وآفـة من أخطر الآفات، إذا حل بقلب إنسان آل أمره إلى العطب والهلاك، وسيطرت عليه شياطين الإنس والجن، قال تعالى: ﴿ اسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ فَأَنسَاهُمْ ذكرَ اللَّه ﴾ (سورة المجادلة: ١٩). ومثل هــذا في الناس لا تراه إلا غافـلاً، لاهيًا، غــارقًا في الضــلال والفســـاد منصرفًــا عن مــعالى الأمــور، منشغــلاً بدناياها وهذا النسيان متفاوت وقد يصل الإنسان في نسيانه إلى أن ينسى ربه عزَّ وجلَّ الذي خلقه ورزقه، فتكون النتيجة أن ينسى نفسه فيرى الخير شرًا والنفع ضررًا ويرى الظلم عدلاً والقسوة رحمة، وهذا وصف من عناهم الله بقوله: ﴿ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُم مِّنْ بَعْض يَأْمُرُونَ بِالْمُنكَرِ وَيَنْهَـوْنَ عَنِ الْمَعْـرُوفِ وَيَقْبِـضُـونَ أَيْديَهُمْ نَسُوا اللَّهَ فَنَسـيَـهُمْ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ (سورة التوبة: ٦٧)، وقال سبحانه: ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنسَاهُمْ أَنفُ سَلَّهُمْ أُولَٰئِكَ هُمُ الْفُاسقُونَ ﴾ (سورة الحشر: ١٩).

وقد ينسون أمر الله وشرعه وحكمه ويتركون دين الله وراءهم ظهريًا ويستبدلونه بنظم وضعية وقوانين طاغوتية

كفرية قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقَيَامَة أَعْمَىٰ (١٤٤) قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِي أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنتُ بَصِيرًا قَالَ كَذَلِكَ أَتَتَكَ آيَاتُنَا فَنَسِيتَهَا وَكَذَلِكَ الْيَوْمَ تُنسَىٰ ﴾ كُنتُ بَصِيرًا قَالَ كَذَلِكَ أَلْيَوْمَ تُنسَىٰ ﴾ (سورة طه: ١٢٤-١٢٥).

وقد ينسى الآخرة وما فيها من بعث وحشر وحساب وجنة ونار قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَضِلُونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَديدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الْحسَابِ ﴾ (سورة ص:٢٦).

وقال تعالى: ﴿ وَقِيلَ الْيَوْمَ نَنسَاكُمْ كَمَا نَسِيتُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا ﴾ (سورة الجاثية: ٣٤).

وقد ينسى الإنسان من أي شيء خُلق وكيف خُلق كما قال عـزَّ وجلَّ: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَنَسِيَ خُلْقَهُ قَالَ مَن يُحْيِي الْعَظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ ( \( \tag{V} \) قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُلِّ خُلْق عَلِيمٌ ﴾ (سورة يس: ٧٨-٧٩).

إن الغافل من الناس قد يجحد ربه ويكفر به وينكر عالم الآخرة بكل ما فيه ويستهزىء بآيات الله عزَّ وجلَّ، ويكذب الرسل فيما جاءوا به من الهدى والنور، وهذا شأن



أصحاب القرية خسروا الدنيا والآخرة، وهذا هو الخسران المبين، فقد خرجوا من الدنيا بأسوأ ذكر.

﴿ إِن كَانَتْ إِلاَّ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ خَامِدُونَ ﴾ (سورة يس: ٢٩)، وأتبعوا بحسرات: ﴿ يَا حَسْرَةً عَلَى الْعِبَادِ ﴾ (سورة يس: ٣٠)، ثم هم يوم القيامة من المحضرين في العذاب.

إن الميت بحق، هو الذي يُعرض عن ذكر ربه وينسى أمر الله. وفي الحديث: «مثل الذي يذكر ربه والذي لا يذكر ربه مثل الحي والميت» (رواه البخاري).

ومن الغريب أن يذكر الإنسان أولاده وطعامه وأهله وماله، بل قد يطعم المسكين ويعين على نوائب الحق، وينسى من فطره وخلقه ومن لا قيام لنفسه إلا به ولا غنى عنه طرفة عين كحالة ابن جدعان لما سُئل عنه رسول الله عنه رهل ينتفع بذلك فقال: إنه لم يقل يومًا، «رب اغفر لى خطيئتى يوم الدين».

والنسيان الذي ينتاب الأفراد، يحدث مثله في حياة الأمم والحماعات، ولذلك قص علينا سبحانه من

أخبارهم، تذكرة لأولى الألباب، وعبرة للمعتبرين، وإيقاظًا لنا من غفلة ونسيان مريب. قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لأُولِي الأَلْبَابِ مَا كَانَ حَديثًا يُفْتَرَىٰ وَلَكِن تَصْديقَ اللَّذِي بَيْنَ يَدَيْهُ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لَقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ اللّذِي بَيْنَ يَدَيْهُ وتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لَقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ (سورة يوسف: ١١١).

### الضارالنافع (جلُّ وعلا):

في قول صاحب يس لأهل القرية: ﴿ أَأَتَّخِذُ مِن دُونِهِ الْهَةَ إِن يُرِدْنِ الرَّحْمَنُ بِضُرِّ لا تُغْنِ عَنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا وَلا يُنقِذُونِ ﴾ (سورة يس: ٢٣)، إشارة إلى ضعف وعجز وفقر الآلهة الباطلة التي عُبدت من دون الله، وأن الله تعالى هو الضار النافع، بيده الأمر كله وإليه يُرجع الأمر كله، فلا تنبغي العبادة إلا له سبحانه وتعالى، وهذا يدل دلالة واضحة على تمكن معاني التوحيد من نفس صاحب يس، وامتلاء قلبه من محبة الله وانتعلق به سبحانه في جلب النفع ودفع الضر.

ولاشك أن معرفة العبد بأسماء الله وصفاته، وأن كلها أسماء جلال ونعوت جلال، من شأنها أن تدفع العبد إلى كل خير وتزجره عن كل شر. وقد ذكر الإمام الخطابي في اجتماع هذين الاسمين (الضار النافع) أنه وصف لله تعالى بالقدرة على نفع من يشاء وخلك أن من لم يكن على النفع والضر قادرًا لم يكن مرجوًا ولا مُتخوفًا.

وقال الحليمي: الضار هو المقادر على أن ينقص عبده مما جعل له إليـه الحاجة، ومعنى الـنافع أنه السادُّ للخلة أو الزائد على مــا إليه الحــاجة. وقد يجــوز أن يُدعى الله جلَّ ثناؤه باسم النافع وحده ولا يجوز أن يدعى الضار وحده حتى يجمع بين الاسمين كما ذكر في الباسط القابض وقال الصديقي: هذا وصف بالقدرة التامة الشاملة، فهو الذي يصدر عنه ألنفع والضـر فلا خير ولا شــر ولا نفع ولا ضر إلا هو صادر عنه منسوب إليه كـما أن الوصف بالتوحـيد وهو أنه لا يحـــدث في ملكه شيء إلا بإيجـــاده وحكمــه وقضائه ومشيئته فمن استسلم لحكمه فاز بالنعمة العظمي.

قال الغزالي: هو الذي يصدر عنه النفع والضر والخير والشـر، وكل ذلك منسـوب إلى الله تعـالى إمـا بواسطة الملائكة والإنس والجمادات، أو بغير واسطة، فلا تظن أن السم يقتل ويضر بنفسه، أو أن الطعام يشبع وينفع بنفسه، أو أن الملك والإنسان والشيطان أو شيئًا من المخلوقات من فلك أو كوكب أو غيرهما يقدر على خير أو شر أو نفع أو ضر بنفسه، بل كل ذلك أسباب مسخرة لا يصدر عنها إلا ما سُخرت له.

وقد ورد عن ابن عباس وليها قال: كنت رديف النبي ﷺ فقال لي: «يا غلام. أو يا بني. ألا أعلمك كلمات ينفعك الله بهن؟» قلت: بلي، قال: «احفظ الله يحفظك، احفظ الله تجده تجاهك، تعرف على الله في الرخاء يعرفك في الشدة، إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله عزَّ وجلَّ، قد جف القلم بما هو كائن، فلو أن الخلق جميعًا أرادوا أن ينضعوك بشيء لم يقضه الله لك لم يقدروا عليه، وإن أرادوا أن يضروك بشيء لم بقضه الله عليك لم يقدروا عليه، واعمل لله بالشكر في اليقين، واعلم أن الصبر على ما تكره خير كثير، وأن النصر مع الصبر، وأن الفرج مع الكرب، وأن مع العسر يسراً» (حديث صحيح).



إن قصة صاحب يس ترجمة لهذه الموعظة، وحالة ثبات تدل على إيمان راسخ بأن الله هو المحي المميت، المبدىء المعيد، الخافض الرافع، المعز المذل سبحانه وتعالى: ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائه ﴾ (سورة الأعراف: ١٨٠)(١).

# الخاتمت

اللَّهم يا معلم إبراهيم الخير علمني ويا مفهم سليمان فهمني.

الفهم عن الله ورسوله عنوان الصديقية، ومنشور الولاية النبوية، وفيه تفاوتت مراتب العلماء حتى عُدَّ ألف بواحد، فانظر إلى فهم ابن عباس وقد سأله عمر: ومن حضر من أهل بدر وغيرهم عن سورة ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ (سورة النصر: ١)، وما خص به ابن عباس من فهمه منها: أنها نعي الله سبحانه نبيه إلى نفسه وإعلامه بحضور أجله، وموافقة عمر على ذلك، وخفاؤه عن غيرهما من الصحابة وابن عباس إذ ذاك أحدثهم سنًا.

وأين تجد في هذه السورة الإعلام بأجله لولا الفهم الخاص؟ ويدق هذا حتى يصل إلى مراتب تتقاصر عنها أفهام أكثر الناس، فيحتاج مع النص إلى غيره، ولا يقع



الاستغناء بالنصوص في حقه، وأما في حق صاحب الفهم فلا يحتاج مع النصوص إلى غيرها كما يقول ابن القيم - رحمه الله \_.

وقد أثنى سبحانه على نبيه سليمان بالفهم فقال: ﴿ فَفَهَمْنَاهَا سُلَيْمَانَ وَكُلاً آتَيْنَا حُكْمًا وَعِلْمًا ﴾ (سورة الانبياء:٧٩).

وقال على بن أبي طالب، وقد سئل: هل خصكم رسول الله على بن أبي طالب، وقد سئل: «لا والذي فلق الحبة وبرأ النسمة، إلا فهمًا يؤتيه الله عبداً في كتابه، وما في هذه الصحيفة وكان فيها العقل، وهو الديات وفكاك الأسير، وألا يقتل مسلم بكافر».

وفي كتاب عمر بن الخطاب لأبي موسى الأشعري وفي كتاب عمر بن الخطاب لأبي موسى الأشعري وليه الله على عبده ونور يقذفه الله في قلبه، فيفهم من النص ما لا يفهمه غيره، مع استوائهما في حفظه وفهم أصل معناه. فاسأل الله من فضله، وقل: اللهم يا معلم إبراهيم الخير علمني ويا مفهم سليمان فهمني.

وليكن شأنك الخشوع والتدبر عند تلاوة القرآن، فقد بات جماعة من السلف يتلون آية واحدة يتدبرونها ويرددونها إلى الصباح.

قال تعالى: ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ ﴾ (سورة النساء: ٨٢) و ﴿ كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَّبَرُوا آيَاتِهِ ﴾ (سورة ص: ٢٩).

وعن أبي ذر رضي قال: «قام النبي عَالِيَّ بآية يرددها حتى أصبح» والآية هي: ﴿ إِن تُعَذَّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكَ ﴾ (سورة المائدة:١١٨). (رواه النسائي وابن ماجه).

وعن ابن عباس ولا قال: «الأن أقرأ سورة أرتلها أحب الي من أن أقرأ القرآن كله».

وعن مجاهد أنه سئل عن رجلين قرأ أحدهما البقرة وآل عمران والآخر قرأ البقرة وحدها وزمنهما وركوعهما وسجودهما وجلوسهما واحد سواء؟ فقال: الذي قرأ البقرة وحدها أفضل.

وثبت عن ابن مسعود أن رجلاً قال: إني أقرأ المفصل في ركعة واحدة، فقال ابن مسعود: «هكذا هكذا الشعر،



إن أقوامًا يقرءون القرآن لا يجاوز تراقيهم، ولكن إذا وقع في المقلب فرسخ فيه نضع» (رواه البخاري ومسلم).

قال العلماء: يستحب الترتيل للعجمي الذي لا يفهم معناه، لأن ذلك أقرب إلى التوقير والاحترام وأشد تأثيراً في القلب، فالترتيل مستحب للتدبر ولغيره.

ولقد كان الإيمان ثم القرآن هو منهج التربية عند سلفنا الصالح ولله ، يقول جرير ابن عبد الله: تعلمنا الإيمان ثم تعلمنا القرآن فازددنا إيمانًا.

وقال ابن عمر وضي : «كنا نؤتي الإيمان ثم نؤتي القرآن فنتعلم حلالها وحرامها وما ينبغي أن يوقف عنده، ولقد رأيت أقوامًا يؤتى أحدهم القرآن فيقرؤه من فاتحته إلى خاتمته ينثره نشر الدقل لا يدري ما آمره ولا زاجره ولا ما ينبغي أن يوقف عنده».

إن الفرق كبير بيننا وبين من تقدمنا بإحسان فقد تجمع فيهم العلم النافع والعمل الصالح، وكانت الآية الواحدة تكفيهم، أما نحن فقد صار علمنا في واد وعملنا في واد

آخر. وظهر فينا من يجعل للجهل مزية وفضيلة، ومن صار عنده العلم ثقافة بلا رصيد، وما هكذا كان سلفنا الصالح راهم أجمعين.

كان سفيان بن عيينة يقول: العلم إن لم ينفعك ضرك، وقال: إن كان نهاري نهار سفيه وليلي ليل جاهل فما أصنع بالعلم الذي كتبت، وقال أبو حازم: رضي الناس من العمل بالعلم ومن الفعل بالقول. وقال البعض: ما عرضت قولي على فعلي إلا خشيت أن أكون مكذبًا، وقالوا: كثرة العلم من غير عمل مادة الذنوب، وقال حكيم لرجل يستكثر من العلم: يا هذا إذا أفنيت عمرك في جمع السلاح فمتى تقاتل به، وقيل العلم أسس والعمل بناء والأسس بلا بناء باطل.

إن الخير كله في حسن التأسي والاقتداء بمن تقدمنا بفضل وسبقنا بإحسان، وذلك يتطلب منا متابعة العلم النافع بعمل صالح، وأن نسأل ربنا من فضله أن يرزقنا علمًا نافعًا ورزقًا واسعًا ودينًا قيمًا وشفاء من كل داء، إنه سبحانه ولى ذلك والقادر عليه.



وسبحان ربك رب العزة عسما يصفون وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين.

حست. مرور المؤلف المرافع من المنطوع المرافع ا



## فلأش

| حة       | الموضوع الصَّه                             |
|----------|--------------------------------------------|
| ٣        | • مقدمة                                    |
| <b>Y</b> | * القصة كما ذكرت في القرآن                 |
| ۱۲       | <ul> <li>التناسب بين الآيات</li> </ul>     |
| ۱۳       | * البعث والجـزاء                           |
| 17       | * هل القصة والسورة بضاعة للموتى؟           |
| ۱۸       | * تمييز الغث والسمين فيما ورد بشأن سورة يس |
| ۲٠       | * القصة في القرآن                          |
| 44       | <ul> <li>القصص القرآني كله حق</li> </ul>   |
| 40       | * أهداف القصص القرآني                      |
| 49       | * قواعد هامة في عرض الحوادث التاريخية      |
| ٣٧       | * صفات الداعية المؤمن عند صاحب يس          |



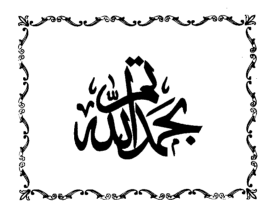
## لموضوع الصَّفحة

| ٥٦ | * تجفيف المنابع سياسة قديمة       |
|----|-----------------------------------|
| ۸۵ | * انتصر صاحب يس رغم مصرعه         |
| 71 | * استدراج الله العباد             |
| 77 | * الشرع لا يفرق بين المتماثلين    |
| ٦٥ | * علو الهمة                       |
| ٦٨ | * أسباب الهلاك                    |
| ۷٥ | * الحق لا يعرف بكثرة              |
| ٧٨ | * وما كنا بمعذبين حتى نبعث رسولاً |
| ٨٤ | * الدنيا والآخرة حسبة واحدة       |
| ٨٧ | * بل الكل ممتحن                   |
| 91 | * رجل والرجال قليل                |
| 90 | * اكمان عمره لحظات                |

| فحة | الموضوع الصَّ                |
|-----|------------------------------|
| 99  | * غدًا عند الله تجتمع الخصوم |
| ۱٠٤ | * ما أهون الخلق على الله     |
| ۱۰۷ | * حكمة الابتلاء              |
| 111 | * آفة النسيان                |
| 110 | * الضار النافع               |
|     | • الخاتمة                    |
| 140 | • الفهرس                     |







### تطلب مطبوعاتنا من

التوزيع في الملكة العربية السعودية: وَارْطَيْبُ الْحُفْرَاءِ مَكَة المَكرمة ت:٥٥٨٩٠٢٧ التوزيع في الجزائر: مجمع السيرة للكتاب والشريط الهادف السي

سطيف: 7 شارع الرخايف - هاتف: 66 83 84 83 030 - 51 06 062 06 06 062

الجزائر: 31 20 21 2075 - بسكرة: أمام الضمان الاجتماعي هاتف: 56 44 07 170

التوزيع في اليمن: مَكَنَبَة الْمُعَلَّقِيقَ صنعاء شارع الرياط - بجوار جولة القادسية ت: 212281 113743 في التعال التعالم مقابل مسجد با زرعة ت: 05/316437 - جوال \$7113743

التوزيع في القاهرة، الْجُرِيَّةِ بِاللَّوْزِيُّ جَلْمَ الْبَاعِالْامْرُ

شارع الإمام محمد عبده - أول درب الأتراك - ت: ٢٠٢/ ٥١٢٠ ٢٠١٠

