

# معاني القرآن وإعرابه

لأبي إسحاق إبراهيم بن السري بن سهل المعروف بالزجاج،
المتوفى سنة ( ٣١١هـ )
دراسة وتحقيق
من أول سورة غافر إلى نهاية سورة الملك

رسالة مقدّمة لنيل درجة الدكتوراه في تخصص التفسير وعلوم القرآن

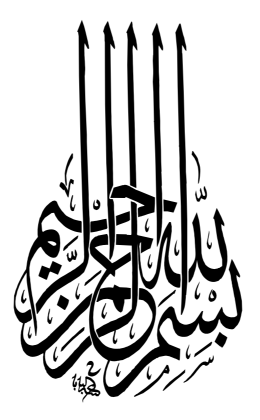
sele stallus:

أسماء بنت محمد بن عبدالله السلومي الرقم الجامعي: ٤٣٠٧٠٠٠٩

: इंग्रेंगा श्राप्तव् व्वाप्ता

الدكتور/ صديق أحمد مالك علي

٥٣٤ هـ - ١٤٠٢م



I

:

\_

/ /

Ali Fattani

## ملخص الرسالة

الحمد لله والصلاة السلام على رسول الله وآله ومن والاه ... أما بعد:

فموضوع هذه الرسالة، (معاني القرآن وإعرابه) لأبي إسحاق إبراهيم بن السري بن سهل المعروف بالزجاج، المتوفى سنة (٣١١هـ) دراسة وتحقيق من أول سورة غافر إلى نهاية سورة الملك واشتملت هذه الدراسة على مقدمة، وتمهيد، وقسمين، وخاتمة، وفهارس، على النحو التالى:

المقدمة: وتناولت فيها الباعث على تحقيق هذا الكتاب، وخطة البحث، ومنهجي فيه.

التمهيد: وذكرت فيه نبذة مختصرة عن عصر المؤلف من حيث: الحالة السياسية، والحالة الاجتماعية، والحالة العلمية والثقافية.

القسم الأول: قسم الدراسة، ويشتمل على فصلين:

الفصل الأول: التعريف بالمؤلف وفيه ستة مباحث

المبحث الأول: اسمه ونسبه وكنيته. المبحث الثاني: ولادته ووفاته ونشأته. المبحث الثالث: شيوخه وتلامينده. المبحث الرابع: مذهبه العقدي والفقهي. المبحث الخامس: مكانته العلمية. المبحث السادس: آثاره العلمية.

الفصل الثاني: التعريف بالكتاب: وفيه خمسة مباحث: المبحث الأول: اسم الكتاب وتوثيق نسبته إلى مؤلفه. المبحث الثاني: منهج المؤلف في الكتاب. المبحث الثالث: مصادر الكتاب. المبحث الرابع: القيمة العلمية للكتاب. المبحث الخامس: وصف النسخة الخطية.

القسم الثاني: تحقيق جزء من الكتاب وذلك (من أول سورة غافر إلى آخر سورة الملك)

وقد بذلت جهدي مستعينة بالله في تحقيق النص تحقيقاً علمياً، وإخراجه خالياً من الأخطاء الإملائية واللغوية، وعزو الأقوال والقراءات إلى مظانها، وتخريج الأحاديث والآثار الواردة فيه مع التعليق على ما يقتضي التعليق عليه، وشرح غريب ألفاظه، وتحقيق مسائله العقدية والفقهية، والتنبيه على مافيه من الروايات الإسرائيلية.

واجتهدت في دراسة أقوال المؤلف في بيان معنى الآية وإعرابها، وبيان الصحيح منها والضعيف، والتوفيق بين الأقوال إن أمكن ذلك -قدر المستطاع-.

ثم ذيلت هذا كله بخاتمة تناولت فيها أهم نتائج الدراسة والتحقيق وبعض التوصيات، وبوضع فهارس علمية لازمة تعين القارئ على الاستفادة من الكتاب.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الطالبة عميد الكلية السلومي د. صديق أحمد مالك على أ.د. محمد السرحاني

### Thesis abstract

Praise to Allah, the Lord of the Worlds and peace be upon the messenger of Allah, his family and his followers.

**Thesis topic**: (the meanings of the Holy Koran and its Parsing) by Abi Ishaq Ibraheem Ibn Alseri Ibn Sahl known as Alzajaj (died in 311H) by means of studying and Archiving from the beginning of the surah of Ghafer to the end of Surat almulk

This thesis includes an introduction, a preface, two sections, a conclusion and indexes as follows:

**Introduction**: deals with the true reason behind archiving this book and the research plan and the approach adopted in it.

Preface: I deal with a concise pamphlet on the age of the author in terms of the political, social, scholastic and cultural aspects.

**Section one**: a study including two chapters:

**Chapter one**: a biography of the author including six studies as forth:

Study one: his name, kinship, nickname.

Study two: his birth, death his upbringing.

Study three: his sheikhs, his disciples.

Study four: his faith and Jurisprudence sect.

Study five: his scholastic position.

Study six: his legacy.

**Chapter two**: definition of the book including five studies . study one : the name of the book and authenticating its belonging to the author . study two: the author's approach in his book . study three : the resources of the book . study four the scholastic value of the book . study five : a description of the original manuscript .

**Section two**: archiving part of this book (from the beginning of Surat Ghafer to the end of the Surat Almulk).

I exerted too much effort begging my Lord's help to archive the textbook scholastically by means of correction of spelling and structure errors, attributing the sayings and axioms to their tellers beside archiving of the Prophet's sayings and other relating axioms with comments where possible and explaining of the odd utterances and archiving the jurisprudence and faith queries and stressing on the included Israeli reports. I also exerted too much effort in studying the quotes of the author in terms of clarifying the meaning and parsing of a Koran verse and to infer the correct and weak reports of Hadith by matching the sayings as much as possible.

Then , I concluded my research with the main results and some of the recommendations by means of making up indexes to help the reader to benefit from the book

Our last speech is to praise Allah, the lord of the worlds

Student: ASMAA MUHAMMAD ABDULLAH Alsalumi Supervisor: Dr. SADEEK AHMAD MALIK Ali. College Dean: Prof. Dr. MUHAMMAD ALSARHANI



### القدمية

الحمد لله على نعمه الزاخرة كالعباب، أحمده سبحانه أنزل إلينا أعظم كتاب، تبصرة وذكرى لأولى الألباب..

لك الحمد حمداً يملأ الأرض والسماء كشيرا غزيراً ما يعد ويحسب لك الحمد يا غفار ما هل صيب بزاخر وبل فيضه ليس ينضب

وأصلي وأسلم على نبينا وسيدنا محمد بن عبد الله الذي أحيا بالقرآن أمماً كانت في تبار وتباب، وعلى آله وصحبه خير آل وأصحاب، والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم المآب أما بعد:

فنحن أمة القرآن -بحمد الله- نستقي منهجنا من رسالة عظمى وأمانة كبرى فالأمم بدون هداية القرآن في حسرة وضلالة، ونقص وجهالة، نعم فكلام الرحمن ليس به إلا السعادة والريادة، وحياة الأرواح والهداية..

﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا ۚ مَا كُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِئْبُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا أَمْرِينَا مَا كُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِئْبُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا أَمْرِينَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ (الله وي ٢٠].

وقد اهتدى إلى تدبر كتاب الله واجتهد فيه علماء أعلام قديماً وحديثاً وغاصوا في بحور معانيه، فاستخرجوا منه درراً، واستفادوا من مواعظه دروساً وعبراً..

وإن من هؤلاء الأئمة الأعلام: الإمام الهُمام أبو إسحاق إبراهيم بن السري الزجاج رَحْمَهُ اللّهُ فقد كان له القدح المعلّى في ذلك فألف في تفسيره وبيان معانيه وإعرابه وسماه "معاني القرآن وإعرابه" وهو من أهم مؤلفاته، فلا يذكر الزجاج إلا ويذكر اسم كتابه أو يقال صاحب كتاب المعاني، ويُقرن اسمه مع أهل التفسير واللغة المتقدمين، وكثير ممن جاء بعده من أهل التفسير واللغة اعتمد في تأليفه على هذا المرجع الكبير () إلا أن هذا الكتاب مع أهميته لم يخرج

<sup>(</sup>١) فقد صرح كثير من أهل التفسير واللغة باعتهادهم على هذا الكتاب في مقدمة كتبهم كالأزهري في تهذيب =

بالصورة التي تليق بقيمته وقيمة مؤلفه فقد أخرجه إلى النور د. عبدالجليل شلبي مجتهدا مأجورا، ولكن للأسف كثر فيه السقط، والتحريف والتصحيف، والتصرف أحيانا في كلام المؤلف زيادة ونقصا ووجود بعض البياضات والطمس التي لم يستطع المحقق سدّها.

ولأجل ذلك دعا بعض المختصين في علم التفسير إلى ضرورة إعادة تحقيق الكتاب وإخراجه بصورة تليق بمكانته ().

وكان بفضل الله أن تولى قسم الكتاب والسنة في جامعة أم القرى هذا المشروع، فكنت ولله الحمد أولا، ثم بفضل القائمين على القسم من الذين شاركوا في هذا التحقيق فكان نصيبي "من أول سورة غافر وحتى نهاية سورة الملك".

# وتعود أهميته وأسباب اختياري لهذا المشروع المطروح كما يلي:

١ - منزلة الإمام الزجاج فكم وصفه العلماء: الإمام نحوي زمانه، من أهل الفضل والدين، حسن الاعتقاد جميل المذهب برع في علم العربية والبيان والمعاني فقد حباه الله تعالى مكانة علمية جعلته يتبوأ بها منزلة عالية بين علماء عصره.

٢- ما تميز به هذا الكتاب من قيمة علمية تمثلت في بيان المعاني بها لم يعرف عند من تقدمه وبيان الإعراب لألفاظه ما جعله فريدا في بابه فقال رَحْمَهُ اللهُ: «وإنها نذكر مع الإعراب المعنى والتفسير، لأن كتاب الله ينبغي أن يتبين ألا ترى أن الله يقول ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ اللهُ يَقُول ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ اللهُ يَقُول ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ اللهُ يَقُول ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ ﴾ (فحُضِضْنَا) على التدبر والنظر » ( ).

<sup>=</sup> اللغة قال: (وَمَا وَقع فِي كتابي لَهُ من تَفْسِير الْقُرْآن فَهُوَ من كِتَابه » (١/ ٢٤)، وابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (١/ ٤٠)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١/ ٣٧).

<sup>(</sup>۱) ذكر ذلك د. مساعد الطيار في كتابه التفسير اللغوي للقرآن الكريم (۱۷۰)، وجلة من أساتذة قسم الكتاب والسنة وفقهم الله.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه للزجاج (١/ ١٨٥)

٣- القيمة العلمية التي تميز بها هذا السفر الجليل كونه حفظ لنا جزءاً كبيراً من كتب هي اليوم في عداد المفقودات كتفسير الإمام أحمد بن حنبل رَحْمَهُ اللّه الذي رواه عنه ابنه عبد الله بن أحمد إجازة، وكتاب القراءات للقاسم بن سلام فأكثر ما هو مروي فيه عن أبي عبيد كها نص على ذلك مؤلفه.

٤- أن في تحقيق هذا الكتاب تحقيقاً علمياً، وإخراج نصه إخراجا سليماً خاليا
 من السقط والتحريف والتصحيف فيه خدمة للقرآن الكريم وتراث الأمة الإسلامية
 وانتفاع الناس وأهل العلم بها جاء في هذه الموسوعة العلمية التي جمعت علوما جمة من
 لغة وتفسير وقراءات وإعراب وأشعار.

## البحث: 🕏 خطة

اقتضت طبيعة البحث أن تكون خطة البحث مقسمة إلى مقدمة، وتمهيد، وقسمين، وخاتمة، وفهارس وفق الترتيب الآتي:

**المقدمة:** وتشتمل على أهمية هذا الكتاب والأسباب التي دعت إلى تحقيقه، وخطة البحث، ومنهج الكتابة فيه.

التمهيد: وفيه تناولت عصر المؤلف من حيث:

أولاً: الحالة السياسية.

ثانياً: الحالة الاجتماعية.

ثالثاً: الحالة العلمية والثقافية.

القسم الأول: الدراسة، ويشتمل على فصلين:

الفصل الأول: التعريف بالمؤلف، وفيه سبعة مباحث:

المبحث الأول: اسمه ونسبه وكنيته.

المبحث الثاني: ولادته ونشأته.

المبحث الثالث: شيوخه وتلاميذه.

المبحث الرابع: مكانته وحياته العلمية

المبحث الخامس: عقيدته ومذهبه الفقهي.

المبحث السادس: آثاره العلمية ومؤلفاته ووفاته.

الفصل الثاني: التعريف بالكتاب وفيه خمسة مباحث.

المبحث الأول: اسم الكتاب وتوثيق نسبته إلى مؤلفه

المبحث الثاني: منهج المؤلف في الكتاب

المبحث الثالث: مصادر الكتاب

المبحث الرابع: القيمة العلمية للكتاب

المبحث الخامس: وصف النسخ الخطية.

القسم الثاني: تحقيق جزء من الكتاب

وذلك من أول سورة غافر وحتى نهاية سورة الملك.

الخاتمة: وتتضمن أهم النتائج والخلاصات.

وأخيرا: الفهارس العلمية اللازمة.

# البحث: عملي ومنهجي في البحث:

قد اتبعت أساليب المحققين في ضبط النص، وتحقيقه، وذلك على النحو التالي: المنهج في النسخ:

- ١. حرصت على إخراج النص (الأصل) سلياً من التحريف، بموازنة ما أمكنني الحصول عليه من نسخ المخطوط المعتمدة، وإثبات النص الراجح، ونبهت على الفروق بين النسخ.
  - ٢. كتبت النص من الأصل المختار حسب الرسم والقواعد الإملائية الحديثة.
- ٣. أضفت علامات الترقيم من فواصل ونقط، وفق المنهج المتعارف عليه، وجعلت كل آية، أو جزء من آية مفسرة في بداية سطر جديد.
- ٤. قابلت النسخة الأصل(ش) بالنسخ الأخرى (س)، (خ)، وفي حالة السقط الكبير من نسخة (خ) قابلته بالنسخة المطبوعة (ط) حتى تكون المقابلة من نسختين للجزئية التي بين يدي كلها، وأثبت الفروق بينها في الحاشية على النحو الآتي:
- \* ما كان ساقطا من الأصل أضفته من النسخ الأخرى، وجعلته في المتن بين معقوفتين، وبينته في الحاشية بقولي "ليست في ".
- \* ما كان زائدا عن الأصل.. إن كان قليلاً ويستقيم الكلام بدونه فلا أضيفه وأبينه في الحاشية، وإن كان كثيراً ولا يستقيم الكلام إلا به فإني أضعه في المتن بين معقوفتين وأبين ذلك في الحاشية.
  - \* ما كان مكررا في المتن حذفته، مع الإشارة إلى ذلك في الحاشية.
- \* ما كان خطأ في الأصل، فإن كانت الكلمة في (الأصل) ثابتة إلا أنها مصحفة، أو أخطأ الناسخ في كتابتها وأجمعت النسخ الأخرى والمراجع عليها قمت بتصحيحها وأشير إلى ذلك في الحاشية، وإن كانت الكلمة محتملة الأمرين فإني أبقيها على ما كتبت في الأصل.

- ٥. كتبت الآيات بالرسم العثماني برواية حفص عن عاصم، وجعلتها بين قوسين مزهرين ﴿ ﴾ وفصلت كل سورة بصفحة مستقلة، وأثبت في أعلى الصفحة اسم السورة.
- 7. أثبت أرقام لوحات المخطوط في الجانب الأيسر من الصفحة، ورمزت ليمين المخطوط بالرمز (أ)، وليساره بالرمز (ب)، ووضعته بين قوسين معقوفين بحجم صغير [٠٨/أ]، وأشرت بخط مائل إلى اليسار \عند انتهاء لوحة الأصل من المخطوط.
- ٧. لم أثبت ما جاء على حواشي النسخ من فوائد وعناوين، إلا ما كان لحقاً، أو تصويباً لأصله، دون أن أبين أن هذا لحق، خاصة وأن اللحق كله أدخل في متن النسخ الأخرى، وفراراً من إثقال الحواشي.
- ٨. لم أثبت الفروق اليسيرة التي لا تؤثر على النص ومؤداها واحد كالفرق بين قال الله تعالى، وقال على ورسول الله ونبي الله عليه الصلاة والسلام، وقبل أكثر الآيات يذكر أحياناً كلمة "قوله" وأحيانا لا يذكرها فلا أبين هذا الفرق، وأثبت ما جاء في الأصل فقط.
- 9. لم أثبت الفروق بين النسخ الواقعة في الآيات القرآنية، فالأخطاء تصوب، وأحيانا في بعض النسخ تكمل الآية، وأحيانا يزيد عليها أو ينقص بكلمة أو كلمتين فجميع ذلك لا أثبته، لأني سأثبت الآية في المتن بالرسم العثماني والقرآن نصه ثابت محفوظ، إلا إذا سقط من الأصل موضع الشاهد من الآية وذكر في النسخ الأخرى فإني أثبته في المتن وأبين ذلك في الحاشية.
  - ٠١٠ كتبت البسملة في بداية كل سورة ولم أبين فيها الفرق بين النسخ فيها.

۱۱. جعلت الفروقات في أول الحاشية بين قوسين صغيرين ""، ثم ذكرت الفرق، ثم رمز النسخة وجعلتها بين قوسين هلالين ()().

## المنهج في التحقيق:

- 1. عزوت الآيات التي استشهد بها المؤلف إلى مواضعها في القرآن الكريم بذكر اسم السورة ورقم الآية في الحاشية هذا إذا لم تكن الآية في نفس السورة المفسرة، أما إذا كانت الآية في نفس السورة فأكتفي برقمها المثبت مع الرسم العثماني، واسم السورة مبيناً أعلى الصفحة، تحاشياً للتكرار.
- Y. وثقت القراءات التي ذكرها المؤلف، ونسبتها إلى أصحابها، وبينت الشاذ منها، وضبطت بالشكل ما يحتاج إلى ضبط مما تشكل قراءته، ويلتبس نطقه، ثم عزوت إلى الكتب التي اعتنت بها وبتوجيهها للقراءات.
- ". جعلت الكلمة المختلف في قراءتها بين قوسين صغيرين في المتن ""، وكذلك في الحاشية لإبرازها، ونصيت على الاختلاف كتابة في الحاشية () لمزيد من الإيضاح.
- ٤. خرجت الأحاديث وعزوتها إلى مصادرها الأصلية وجعلتها بين قوسين هلاليين مزدوجين ( ) فإن كان الحديث في الصحيحين، أو أحدهما اقتصرت على تخريجه منه، وإن لم يكن فيهما أو أحدهما خرجته من كتب السنن الأربعة، وإلا بما في كتب السنة الأخرى، وأكتفي بثلاثة مراجع، مع ذكر بعض أقوال علماء الحديث في الحكم عليه إن وجدت ما أمكن ذلك.
- ٥. خرجت الآثار والأخبار المروية عن الصحابة والسلف الصالح، من الكتب التي اعتنت بذكر المرويات بأسانيدها، وذكر من أخرجه في كتب التفسير، بدون

<sup>(</sup>١) على سبيل المثال: "الذين يجادلون" ليست في (س)

<sup>(</sup>٢) على سبيل المثال: (يتفطرن) بالتاء، (ينفطرن) بالنون.

الحكم عليها في الغالب، واقتصرت على تخريجها من كتب أربعة هي: تفسير عبدالرزاق الصنعاني، وجامع البيان للطبري، وتفسير ابن أبي حاتم، والدر المنثور للسيوطي، فإن لم أجد الأثر فيها اكتفيت بذكر بعض من أورده في تفسيره كالماوردي وابن الجوزي والقرطبي مثلا.

7. وثقت النقول والأقوال فإن كان من المرويات عن المتقدمين فأقول المروي عن فلان، وإن كان بمعناه ونحو منه فأقول بنحوه، وإن كان حكاه عن الزجاج فلان فهذا إذا نص المؤلف على أنه من قول الزجاج، وإن جاء بنفس نص الزجاج ولم ينسبه إليه فأقول: أورده فلان، وأذكر في الحاشية "اسم الكتاب والجزء والصفحة التي فيها بداية النص إن كان من عدة صفحات" وأخرت ذكر معلومات الكتاب إلى فهرس المصادر والمراجع.

٧. النصوص والنقولات التي ينقلها المؤلف مصرحاً بكتب أصحابها جعلتها بين قوسين صغيرين « »، ووثقته بوضع الرقم على بداية النقل، وأشير في الهامش إلى الجزء والصفحة التي ورد في أولها النقل دون ذكر اسم الكتاب، أما التي لم يصرح باسم الكتاب فإني أشير في الهامش إلى اسم الكتاب والجزء والصفحة.

٨. اكتفيت في بيان مراجع الحاشية على اسم الكتاب محتصراً، وذكرت اسم مؤلفه في حالة اشتراك اسم الكتاب لأكثر من مؤلف ككتاب معاني القرآن للفراء، وللأخفش، وللنحاس.

9. إلتزمت الترتيب الزمني للوفيات في ذكر مؤلفاتهم في الحاشية ما أمكنني ذلك، إلا في حالة أن الحاشية تحتوي على مراجع للنظر، ومراجع أوردت النص بدون نسبه، ومراجع حكته عن المؤلف بنسبته إليه، ففي هذه الحالة التزم الترتيب للمراجع التي للنظر يليها المراجع التي حكت القول عن الزجاج () وهكذا تفاديا لتكرار

<sup>(</sup>۱) على سبيل المثال: ينظر: معاني القرآن للفراء، مشكل إعراب القرآن، والجامع لأحكام القرآن، وحكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة، وابن الجوزي في زاد المسير.

الألفاظ.

١٠. ترجمت للأعلام الوارد ذكرهم في متن الكتاب ترجمةً موجزةً وافية بالغرض عند أول ورودهم، ولم استثنِ أحداً، لقلة الأعلام المذكورين، وأحلت بعد كل ترجمة ما بين كتاب إلى أربعة من كتب التراجم، ولا أحيل إلى الترجمة إيجازاً.

١١. علقت على بعض المسائل والقضايا التي تحتاج إلى تعليق.

۱۲. عرفت بالمصطلحات، والأماكن، والفرق، والقبائل، التي تحتاج إلى تعريف.

١٣. عزوت الأبيات الشعرية إلى دواوين أصحابها، ومصادرها المعتمدة.

١٤. وأخيراً: ذيلت البحث بفهارس كاشفة لتيسير الوصول إلى المعلومة،
 وإكمالاً للفائدة، وهذه الفهارس هي:

\* فهرس الآيات القرآنية، رتبتها على حسب ورودها في المصحف.

\* فهرس الأحاديث والآثار، رتبت أطراف الحديث على حروف الهجاء.

\* فهرس الأعلام، رتبته على حسب أول حرف في الاسم، ترتيباً هجائياً، مع ذكر الصفحة التي فيها ترجمته فقط.

\* فهرس للمصطلحات والمفردات الغريبة والقبائل والفرق والأماكن والوقائع التي تم توضيحها. وجعلت ترتيبها هجائيا، وذكر رقم الصفحة التي جاء فيها التعريف.

\* فهرس للشواهد الشعرية، ورتبتها هجائيا على أول البيت.

<sup>=</sup> فكتاب تهذيب اللغة متقدم على مشكل إعراب القرآن ولكن حتى لا أكرر ينظر في الحاشية الواحدة أكثر من مرة، جعلت المراجع التي للنظر متسلسلة، والتي حكت القول متسلسلة وهكذا.

\* فهرس للمصادر والمراجع، ورتبتها على حروف الهجاء، ودونت فيها المعلومات الواردة عن الكتاب، وإن لم أذكر تاريخ، أو مكان الطبعة أو غيرها فهو لعدم وجودها على الغلاف.

\* فهرس للموضوعات العامة لقسم الدراسة والتحقيق مرتب حسب تسلسلها في البحث.

#### وبعـــد..

فإن الحمد بدءاً لا ينبغي أن يكون إلا لله تعالى، فله الحمد أولاً وآخراً، وظاهراً وباطناً، وهو أهل الثناء والحمد، وأحق ما قال العبد، وكلنا له عبد، فقد يسر لي إنجاز هذا العمل، وما كان ليتم لولا فضله ورحمته، وإسباغ نعمته ومنته، وتوفيقه وتسديده.

ثم كلمة شكر ووفاء، لأهل الفضل والعطاء، والدي الكريمين اللذَين وجدت في رحابها كل الدفء الأُسري، والتأييد المعنوي، والدعاء القلبي. فاللهم اجزهم عني خير الجزاء، وأنعم عليهما، وبارك فيهما، وزدهما من نعمك كما تحب وترضى.

وكلمة شكر لزوجي الفاضل، الذي شحذ الهمة وقوى العزيمة، وأقال العثرة ومسح العبرة، فله أجمل عبارات الشكر والعرفان، وأنهارٌ من الثناء والامتنان.

وكلمة وفاء..لصاحب اليد البيضاء..فضيلة شيخي الدكتور: صديق أحمد مالك الأستاذ بقسم الكتاب والسنة الذي تفضل مشكوراً -وإن شاء الله- مأجورا على الإشراف، ورعاية هذا البحث فقد أعطاني الكثير من خلاصة فكره، وثمين وقته، كل هذا بصدر رحب، وكرمٍ في الخلق، فاللهم بارك له في علمه وعمله، واجزه خير الجزاء.

والشكر موصول لجامعتي -جامعة أم القرى- التي أتاحت لي الالتحاق لدراسة الدكتوراه، وأستاذي المتميزين عضو ي اللجنة المباركة الأستاذ الدكتور

عبدالرحيم الغامدي، والإستاذ الدكتور زيد مهارش -حفظهما الله- لقبولهما مناقشة هذه الرسالة، والتي ستحظى بملحوظاتهما القيّمة، وتوجيهاتهما المشرّفة.. لا حرمهما الله الأجر.. ورفع لهما الذكر..

وأعمامي الفضلاء الدكتور سليمان، والدكتور عبدالعزيز -حفظهما الله-.

وإن أنسَ فلن أنسى شقيقي الراحل عبد الملك رَحْمَهُ الله على سعى سعيًا حثيثًا طالبًا من أساتذي تخفيف جزئيتي أسوة بزميلاتي، فاللهم خفف عنه يوم العرض عليك، واجعله في نعيم لا يحول ولا يزول.

وشقيقيَّ عبدالله وعبداللطيف الذين لم يدخرا معاونةً، وعطاءً، رعاهما المولى. وشقيقتي الغالية الكبرى ميمونة، وشقيقاتي الصغريات وفقهن الله.

وأجمل الكلمات، لذوي القلوب النقية ، والدة زوجي متعها الله بالصحة والعافية؛ وأخواته الكريمات، وخالتي مريم اللحيدان لهم مني أجل تحية وإكرام، وأخواتي العزيزات اللواتي يزدن من همتي، ويخففن عني: د. خديجة تركستاني، ود. عائشة الهذلي.

ولو أني أوتيت كل بلاغة وأفنيت بحر النطق في النظم والنثر لما كنت بعد القول إلا مقصراً ومعترفاً بالعجز عن واجب الشكر

ولكل من ساعدني، أو وجهني، أو أفادني، أو سأل عن سَيري، أو دعالي بظهر الغيب، ولا أستطيع لهم حصراً، غير أن الله تعالى يعلمهم وسيوفيهم أضعاف ما قدموا، هو أهل التقوى وأهل المغفرة.

وختاماً: فلست مدعية أن صنيعي في بحثي هذا يصل إلى الكهال. كلا.. وحاشا.. ولكني حاولت -يعلم الله- قدر إمكاني، ووسع طاقتي أن يكون قريباً منه، ولقد قال أحد السابقين: «إني رأيت ألّا يكتب إنسان كتابه في يومه إلا قال في غده: لو غيّر هذا لكان أحسن، ولو زِيد هذا لكان يُستحسن، ولو قُدّم هذا لكان أجمل، وهذا من أعظم العبر، وهو دليل على استيلاء النقص على جملة البشر» ().

فإن كنت قد أصبت فبتوفيق الله وحده، وله المنة والفضل، وإن كنت أخطأت فمنى والشيطان -نعوذ بالله منه-، وأستغفر الله منه.

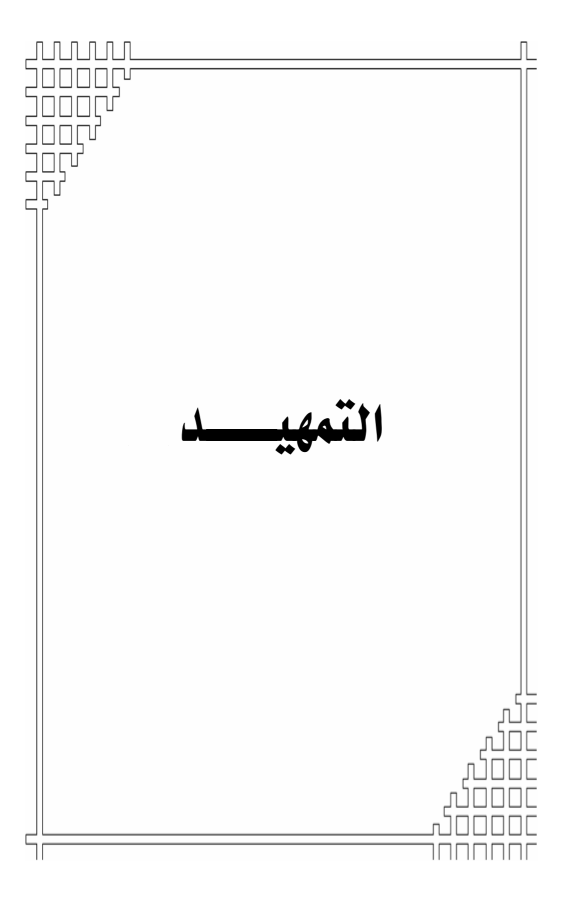
سائلة ربي أن ينفعنا ويرفعنا بالقرآن العظيم، وأن يوفقنا إلى خيره العميم، وأن يرزقنا إخلاص النية وقبول العمل، وأن يجنبنا مواطن الردى والزلل هو حسبي ونعم الوكيل، وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين،،

والخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين..

### كتبته:

أسماء بنت محمد بن عبد الله السلومي ١٤٣٥/٨/١هـ

(۱) كتب هذا أستاذ البلغاء القاضي الفاضل عبدالرحيم البيساني إلى العهاد الأصفهاني معتذراً عن كلام استدركه عليه. ينظر: كشف الظنون: (۱/ ۱۷).



Ali Fattani

# التمهيك

وفيه عن عصر الزجاج

اولاً: الحالة السياسية.

انياً: الحالة الاجتماعية 🕏

🖘 ثالثاً: الحالة العلمية والثقافية.

# أولاً: الحالة السياسية

عاش الإمام الزجاج رَحْمَهُ الله في القرن الثالث في الفترة الواقعة بين (٢٣٠) إلى القول الراجح، أي في نهاية العصر العباسي الأول، وبداية العصر العباسي الثاني ولم يكن هذا العصر عصر استقرار، وأمن بل بدأ الإنحلال يدب فيها فظهرت الفتن وكثرت القلاقل، وكانت هناك فروقات كبيرة بين العصرين العباسيين الأول والثاني فالخلفاء في العصر الأول كانوا يتحلون بالبساطة والتقشف، والصبر والجلد دون أن يغتروا بها حققوه من مكاسب، أما الذين خلفوهم فإنهم ولدوا في القصور واعتادوا على الترف والسعة، وهذا على وجه العموم. فقد دخلت الخلافة العباسية مرحلة جديدة من تاريخها وهو العصر العباسي الثاني الذي عاش فيه الزجاج وفي هذه الفترة عاصر تسعة من الخلفاء:

١- خلافة المتوكل على الله جعفر بن المعتصم العباسي (٢٣٢- ت ٢٤٧)، وكان ناصراً للسنة وأهلها، وأكرم الإمام أحمد بن حنبل () وعلماء السنة، وكتب إلى الأفَاقِ أَنْ لَا يَتَكَلَّمَ أَحَدٌ فِي الْقَوْلِ بِخَلْقِ الْقُرْآنِ، حتى قال ابن حنبل: «ولي جعفر المتوكّل فأظهر الله السنة وفرّج عن النّاس» ()، وكانت هذه البيئة السلفية السنية هي الظاهرة على ميلاد الزجاج، والبدعة وأهلها في اندثار وذلة، فظهر أثر ذلك عليه وعرف رَحَمَهُ الله بسلفيته وردّه على أهل البدع، بل إنه سأل الله عند وفاته أن يحشره على مذهب أحمد بن حنبل في الاعتقاد ().

<sup>(</sup>۱) أبو عبدالله، أحمد بن محمد بن حنبل، الشيباني، المروزي، ولد سنة (۱٦٤ه)، أحد الأئمة، ثقة، حافظ، فقيه، حجة، من مصنفاته: المسند، والأشربة، مات سنة (٢٤١هـ).

انظر: الفهرست لابن النديم (٢٨٥)، تاريخ بغداد: (٤/ ٢١٢)، تقريب التهذيب: (١/ ٨٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: البداية والنهاية (١٤/ ٤١٢)، تاريخ الإسلام (١٨/ ٨٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: معجم الأدباء للحموي (١/ ٥٢) تاريخ الخلفاء (٣٠١).

وقد سمي هذا العصر بالعصر التركي حيث بدأ استبدادهم في خلافة المتوكل على الله؛ لأنه كان يكره الشيعة العلوية ()، وهم من الفرس فاستبد بهم، وزاد في رعاية الأتراك، لينصروه عليهم () فزاد طمعهم في الدولة فَأَغْرَواْ ابْنه المنتصر بقتل أبيه فقتلوه، وولوا ابنه المنتصر بعده.

٢- خلافة المنتصر بالله محمد بن جعفر (٢٤٧-ت٢٤٨) بايعوه بالخلافة بعد مقتل أبيه،

وأمر الناس بزيارة قبر الحسين بن علي بن أبي طالب رَضَالِلَهُ عَنْهَا، وأمن العلويين، وكانوا خائفين أيام أبيه. ولم تطل مدته أكثر من ستة أشهر ويومين ومات مسموما ().

٣- خلافة المستعين بالله أحمد بن المعتصم بن الرشيد سنة (٢٤٨-٢٥٢) وتنكر له الأتراك، فخاف وانحدر من سامرا إلى بغداد فأرسلوا إليه يعتذرون ويخضعون له ويسألونه الرجوع فامتنع فقصدوا الحبس وأخرجوا المعتز بالله وبايعوه وخلعوا المستعين ().

٤- وولى الخلافة بعده المعتز بالله سنة (٢٥٢هـ-٥٥٧)، وقد قويت شوكة الأتراك، واستفحل أمرهم فأصبح الخليفة في أيديهم، كالأسير إن شاءوا أبقوه، وإن

<sup>(</sup>۱) الشيعة العلوية: وتسمى كذلك النصيرية هي طائفة من الشيعة الجعفرية الإثني عشرية، ونشأت هذه الفرقة لأسباب سياسية غير دينية، تتميز عن بقية الإثني عشرية بإيهانهم بالدعوة الباطنية، وهي سرية تعليم وممارسة العبادة، وهم من الشيعة الغلاة، وذلك لأنهم غلو في علي بن أبي طالب رَسِحَالِيَّهُ عَنْهُ.

ينظر: الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة. (٨٩/٢)، موسوعة فرق الشيعة (٢٠٣)

<sup>(</sup>٢) ينظر: تاريخ الخلفاء (٣٠١)، تاريخ آداب اللغة لجرجي زيدان (١٦٨١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تاريخ الإسلام (١١/١٨)، الإنباء في تاريخ الخلفاء (١٢١)، تاريخ الخلفاء (٣١٠)، المختصر في أخبار البشر (٢/٢١)

<sup>(</sup>٤) ينظر: تاريخ الخلفاء للسيوطي (٣١١).

شاءوا خلعوه، وإن شاءوا قتلوه، وقد قلته قواد جيش الأتراك().

٥- وتولى بعده المهتدي بالله محمد أبو إسحاق (٢٥٥-٢٥٦)، وكان عابدا ورعا فلم يكن أحسن حالا مع الأتراك وقتله قواد جيش الأتراك .

7- وجاء بعده المعتمد على الله أحمد بن المتوكل أبو العباس (٢٥٦ هـ-٢٧٩) فاشتغل باللهو والملذات، واشتغل عن الرعية فكرهه الناس وأحبوا أخاه طلحة، وفي أيامه دخلت الزنج () البصرة وأعمالها وأخربوها، وجرى بينهم وبين عسكره عدة وقعات وأمير عسكره في أكثرها الموفق أخوه، وأعقب ذلك الوباء الذي لا يكاد يتخلف عن الملاحم بالعراق فهات خلق لا يحصون، ثم مات بعد أشهر من توليه ().

و في سنة إحدى وستين بايع المعتمد بولاية العهد بعده لابنه المفوض إلى الله جعفر ثم من بعده لأخيه الموفق طلحة وولى ولده المغرب والشام والجزيرة وأرمنيه، وولى أخاه المشرق والعراق وبغداد والحجاز واليمن وفارس وأصبهان والري وخراسان وطبرستان.

ولم يكن للمعتمد حل ولا ربط، وفي سنة (٢٧٨هـ) مات الموفق واستراح منه المعتمد.

وفي سنة (٢٧٩هـ) ضعف أمر المعتمد جدا لتمكن أبي العباس بن الموفق من الأمور وطاعة الجيش له فجلس المعتمد مجلسا عاما وأشهد فيه على نفسه أنه خلع ولده المفوض من ولاية العهد وبايع لأبي العباس ولقبه المعتضد.

<sup>(</sup>۱) ينظر: تاريخ الأمم للطبري (۱۱/ ۱۹۲)، تاريخ الخلفاء (۳۱۲) الفخري في الآداب السلطانية لابن طباطبا (۲٤٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تاريخ الخلفاء (٣١٤)

<sup>(</sup>٣) الزنج: بفتح الزاي والنون الساكنة وفي آخرها الجيم، بلاد الزنج معروفة، وهي بلاد السودان، والزنج هو ابن حام وقيل الزنج والحبش ونوبة هم أولاد رغيا بن كوش بن حام، وقيل السودان من بني صدقيا بن كنعان. ينظر: الأنساب للسمعاني (٣/ ١٧٠) اللباب في تهذيب الأنساب (٧/ ٧٧)

<sup>(</sup>٤) ينظر: تاريخ الخلفاء (٣١٦).

ومات المعتمد بعد أشهر من هذه السنة فجأه فقيل: إنه سم وقيل: بل نام فغم في بساط وذلك ليلة الاثنين لإحدى عشرة بقيت من رجب وكانت خلافته ثلاثا وعشرين سنة إلا أنه كان مقهورا مع أخيه الموفق لاستيلائه على الأمور ومات وهو كالمحجور عليه من المعتضد.

٧- بويع للمعتضد بالله بعد عمه المعتمد سنة (٢٧٩هـ- ٢٨٩هـ) فسار في الخلافة سيرة أبيه فعمل على رفع شأن الخلافة العباسية؛ لأنه كان ملكا شجاعاً مهيبا ظاهر الجبروت، شديد الوطأة فحد من نفوذ الأتراك بقدر ما استطاع، ولم يحابهم فعمرت مملكته، وكثرت الأموال، وضبطت الثغور، وسكنت الفتنة، وقام بالأمر أحسن قيام فهابه الناس، ورهبوه، وكان يسمى "السفاح الثاني"؛ لأنه جدد ملك بني العباس بعد أن كان مضطربا().

وفي أول سنة استخلف فيها منع الوراقين من بيع كتب الفلاسفة وما شاكلها ومنع القصاص والمنجمين من القعود في الطريق وصلى بالناس صلاة الأضحى مما يدل على متانة دينه.

وفي سنة (٢٨٩) اعتل المعتضد علة شديدة، ومات يوم الاثنين لثهان بقين من شهر ربيع الآخر ().

 $\Lambda$  بويع بعده لولي عهده المكتفي بالله علي بن المعتضد أبو محمد ( $^{(1)}$  وكان من أفاضل الخلفاء، وهدم المطامير  $^{(1)}$  التي أخذها أبوه، وصيرها مساجد، وأمر برد الأملاك والبساتين التي أخذها أبوه من الناس ليعملها قصرا إلى أهلها وسار سيرة

<sup>(</sup>١) ينظر: الفخري في الآداب السلطانية لابن طباطبا (٢٥٦)، تاريخ الخلفاء (٣٢٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تاريخ الخلفاء (٣٢٠).

<sup>(</sup>٣) المطامير: جمع مطمورة وهي مكان تحت الأرض قد هيئ ليطمر فيه البر والشعير ونحوهما وبني فلانٌ مطمورة، إذا بني داراً في باطن الأرض أو بيتاً، وقيل المطمورة هي السجن والحصن.

ينظر: جمهرة اللغة (١/ ٤١٧) معجم البلدان (٥/ ١٤٨) المعجم الوسيط (٢/ ٥٦٥).

جميلة فأحبه الناس ودعوا له.

وفي عهده زلزلت بغداد زلزلة عظيمة دامت أياما وفيها هبت ريح عظيمة بالبصرة قلعت عامة نخلها ولم يسمع بمثل ذلك، وظهر في عصره القرامطة () فأرسل إليهم جيوشاً كثيرة، وأوقع بهم.

وزادت دجلة زيادة لم يرى مثلها حتى خربت بغداد وبلغت الزيادة أحدا وعشرين ذراعا ().

وتولى وزارة المعتضد أبو الحسن القاسم بن عبيدالله () وكان والده الوزير عبيدالله بن سليمان () طلب من المبرد () شيخ الزجاج مؤدبا ومعلماً لابنه فرشح المبرد

(۱) القرامطة: فرقة دينية باطنية، تستند في مبدئها الأساسي إلى أن لكل ظاهر باطن، فآيات القرآن لها ظاهر ولما باطن و لا يعرف هذا الباطن إلا الإمام العلوي، والمذهب الباطني ينحدر من الفكر الفارسي الخبيث الفاسد، وهي نسبة للدولة القرمطية التي انشقت عن الدولة الفاطمية وقامت إثر ثورة اجتماعية وأخذت طابعا دينيا.

ينظر: المفصل في الردعلى شبهات أعداء الإسلام (١/ ٤٠)، الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة (١/٨٧).

- (٢) ينظر: الفخري في الآداب السلطانية لابن طباطبا (٢٥٨) تاريخ الخلفاء (٣٢٦).
- (٣) أبو الحسن القاسم بن عبيد الله بن سليمان بن وهب،كان وزيراً أيام المعتضد والمكتفي، عظيم الهيبة، شديد الإقدام، سفاكاً للدماء، وكان الكبير والصغير على رعب وخوف منه، وكانت وفاته (٢٩١هـ)

ينظر: مروج الذهب (٢/ ١٦٠)، العبر في خبر من غبر (١/ ٤٢٠) الفخري في الآداب السلطانية (١٠١)

(٤) عبيدالله بن سليمان بن وهب الحارثي، أبو القاسم، وزير، من أكابر الكتاب، استوزره المعتمد العباسي، وأقره بعده المعتضد، واستمرت وزارته عشر سنين إلى وفاته، وهو ابن وزير، ووالد وزير (القاسم بن عبيدالله).

ينظر: سير أعلام النبلاء (١٣/ ٤٩٧) الوافي بالوفيات (٧/ ١٧٢).

(٥) هو: محمد بن يزيد بن عبدالأكبر الأزدي البصري أبو العباس المبرد، كان فصيحا بليغا، وثقة وعارفا، أخذ العربية عن الكسائي الأزدي، وعن أبي حاتم السجستاني، وله تصنيف في التفسير" معاني القرآن =

الزجاج مؤدبا للقاسم، وكان بارا بمعلمه مكرما له حيث أغدق عليه الأموال وأصبح ذا جاه عريض، فلازمه إلى أن مات ().

9 - خلافة المقتدر بالله جعفر بن المعتضد (100 - 100)، وكان صغيرا حين توليه قال السيوطي () في تاريخ الخلفاء: «فلم اشتدت علة أخيه المكتفي سأل عنه فصح عنه أنه احتلم فعهد إليه ولم يولَّ الخلافة قبله أصغر منه فإنه وليها وله ثلاث عشرة سنة» () إلا أن دولته كانت ذات تخليط كثير لصغر سنه، واستيلاء أمه، ونسائه، وخدمه عليه فكانت دولته تدور أمورها على تدبير النساء والخدم، وهو مشغول بلذته، فخربت الدنيا في أيامه، وغلت الأسعار وشغبت العامة، ووقع النهب، وخلت بيوت الأموال واختلفت الكلمة واختلفت أحوال الدولة العباسية ().

فخلعه الوزير ووافقه جماعة على أن يولوا عبد الله بن المعتز ( ) فأجاب ابن المعتز

= وإعراب القرآن " وله تصانيف في النحو (ت: ٢٨٥هـ).

ينظر: سير أعلام النبلاء: (٩/ ١٣٦)، وشذرات الذهب: (٢/ ١٩٠)، وطبقات المفسرين للداودي: (٤٧٩)، ومعجم المؤلفين: (١١٤/١٢).

- (۱) ينظر: معجم الأدباء للحموي (١/ ٥٢)، الفخري في الآداب السلطانية لابن طباطبا (٢٥٨) تاريخ الخلفاء (٣٢٦).
- (٢) السيوطي: هو عبدالرحمن بن أبي بكر بن محمد بن عثمان بن سابق الخضيري السيوطي الشافعي، جلال الدين أبو الفضل، عالم شارك في أنواع العلوم من تصانيفه" الدر المنثور في التفسير بالمأثور " و"الجامع الصغير في الحديث " و"إتمام الدراية" (٩١٩ ٩١١هـ).

ينظر: الضوء اللامع: (٤/ ٦٥)، وشذرات الذهب: (٨/ ٥)، ومعجم المؤلفين: (٥/ ١٢٨).

- (TYA) (T)
- (٤) ينظر: الفخري في الآداب السلطانية لابن طباطبا (٢٥٦)
- (٥) عبد الله المعتز بن المتوكل بن المعتصم بن هارون الرشيد بن المهدي بن المنصور، أخذ الأدب عن أبي العباس المبرد وأبي العباس ثعلب وغيرهما وكان أديبا بليغا شاعرا مطبوعا مقتدرا على الشعر، وتوفي يوم الخميس ثاني عشر ربيع الآخر(٢٩٦هـ)

بشرط أن لا يكون فيها دم فبلغ المقتدر ذلك فأصلح حال الوزير، ودفع إليه أموالا أرضته فرجع عن ذلك، إلى أن دخل الباقون والمقتدر يلعب فهرب وأغلقت الأبواب وقُتل الوزير وجماعة وأرسل إلى ابن المعتز فجاء وحضر القواد والقضاة والأعيان وبايعوه بالخلافة ونفذت الكتب بخلافة ابن المعتز ().

هو لاء هم الخلفاء الذين عاصرهم الإمام الزجاج رَحِمَهُ اللهُ وبالنظر في ذلك العصر فإنه تتحد ملامحه فيها يلى:

۱ – نفوذ الترك ولم يقتصر ذلك على العاصمة بل تعداها إلى الأطراف، وكان أمر الجيش بيد تركي يقال له إيتاخ ()، وكانوا إذا شعروا بأن الخليفة قد يتخلى عنهم أو ينقص نفوذهم فإنهم يعلنون الثورة عليه كما فعلوا مع المعتز بالله ().

٢- عدم الإحتفاظ بهيبة الخلافة، فقد صار الحكام العباسيون ألعوبة بأيدي
 الأتراك، فكثير منهم انتهى أمره إما بالخلع أو القتل، ولم يعد لهم من الخلافة إلا الاسم والمظهر.

٣- ظهور الزنوج والعبيد في ثورة يطالبون فيها القضاء على الرق، واجتهاع خلق كثير فيها، وقد استمرت من (٢٥٥-٢٧٠) حتى لقي الناس فيها الشدائد، وقتل المئات والآلاف من الناس.

ينظر: شذرات الذهب (٢/ ٢٢٢)، مروج الذهب (٢/ ١٦٥).

<sup>(</sup>١) الفخري في الآداب السلطانية لابن طباطبا (١٦٢)، تاريخ الخلفاء (٣٢٨)

<sup>(</sup>٢) هو الأمير ايتاخ التركي مقدم الجيوش وكبير الدولة، خافه المتوكل وعمل عليه بكل حيلة حتى قبض له نائبه على بغداد إسحاق بن إبراهيم وأميت عطشاً وأخذ له المتوكل من الذهب ألف ألف دينار وتوفي (٢٣٤هـ)

ينظر: شذرات الذهب (٢/ ٧٩).

<sup>(</sup>٣) الفخري في الآداب السلطانية والدول الإسلامية (٢٣٩)، تاريخ الخلفاء (٢٦٢) الموسوعة الموجزة في التاريخ الإسلامي (٣/ ٣٤).

٤- ظهور ثورة القرامطة، واستفحال أمرهم، واستحلال الأموال، فاضطرب الجند ببغداد لدخول القرامطة مكة حيث قلعوا الحجر الأسود وحملوه إلى هجر، وخلعوا سترة الكعبة، وقتلوا سبعين ألف مسلم في الحرم، وطمّوا بئر زمزم بالقتلى، وانقطع طريق الحج حتى انتهت (٣٢٣هـ)<sup>()</sup>.

٥-إنفاق الأموال في الجواري والرقيق، والانغهاس في اللهو والترف والغناء، حيث بنوا القصور العظيمة، وأهملوا أمر الدولة والرعية.

7-ظهور بعض الفتن وكثرة المؤامرات والانقلابات والدسائس، وفساد الوزراء وقبولهم الرشاوي واختلاس أموال الخراج، واخذها بعنف وقسوة وتعذيب، مما أفقد البلاد جزءا من الأمن والاطمئنان.

(١) الإنباء في تاريخ الخلفاء (١٦١) تاريخ الخلفاء (٢٧٨)

# ثانياً: الحالة الاجتماعية

في خضم هذه الأحداث السياسية، وفي إطار الفتن والعوارض التي اعترت الخلافة، يمكن أن أتحدث بإيجاز عن الحياة الاجتماعية في هذا العصر الذي عاش فيه الزجاج، والتي لها أثر على حياته العلمية. وذلك فيها يلي:

أولا: مجتمع العصر العباسي الثاني كان يتوزع على ثلاث طبقات رئيسية:

الطبقة الأولى: هي الطبقة العليا، وتشتمل على الخلفاء والوزراء والقواد والولاة وكبار رجال الدولة ورؤوس التجار وذوي اليسار، وكانت هذه الطبقة تغرق بالنعيم، وتأتيها أموال الخراج من سواد العراق، وأقصى الدولة، وأحدث في أيام حكامها بناء القصور، وكثرة التبذير، وسوء التدبير فهذا الخليفة المتوكل ينفق على بناء القصر الجعفري أموالا طائلة ()، ويبني المعتضد قصر التاج ببغداد، وعلى بعد ميلين منه يبني قصر الثريا، وتفننوا في البناء والزينة، والزخارف والنقوش، والستائر والبسط والأثاث والتهاثيل والتحف والأواني، وفي الطعام والشراب، واهتموا بأدوات الترويح واللعب، كسباق الخيل، وسباق الحهام الزاجل ولعبة الصولجان () والشطرنج () والنرد ()

<sup>(</sup>١) ينظر: معجم البلدان (٢/٤)، التمدن الإسلامي لجرجي زيدان (٩٣).

<sup>(</sup>٢) الصَّوْ لِجَانُ: عصاً يُعطف طرفها يضرب بها الكرة، فأما العصا التي اعوجَّ طرفها خلقة في شجرتها فهي محجن.

ينظر: تهذيب اللغة (٣/ ٤٥٥)، المخصص لابن سيده (٤/ ١٥).

<sup>(</sup>٣) الشطرنج: من اللعب فارسي مُعَرَّب وقد كان قياسه إذا عُرِّب كسر الشِّين ليكون كجِرْدَحْل، والرِّخ: من أداة الشَّطرنج والجمع رِخاخ ورِخَخَة، والفِرْزان من قطعه والكوبة: الشِّطْرَنْجَة وهي الطَّبْل والنَّرْد ينظر: المخصص لابن سيده (٤/ ١٥)، تاج العروس (١٤٤٣).

والصيد بالبزاة ()، والصقور والشواهين والكلاب والفهود وهذا يدل على الترف والبذخ الذي كان يتمتع به الخلفاء وأبناء البيت العباسي، والوزراء والقواد، وكبار رجال الدولة، والتجار، وبعض الشعراء والكتاب والمغنين والعلماء. ().

الطبقة الثانية: الوسطى وتتكون من رجال الجيش والتجار والصناع المتميزين، ويدخل فيها كثير من الناس وبعض علماء التفسير والحديث والفقه والعربية، وبعض الشعراء والمغنين، وكثير من الموظفين كالعاملين على دواوين الخراج والجيش وأعمال الحسبة والبريد والضرائب.

الطبقة الثالثة: الطبقة العامة من الرعية، وهم عامة الزراع، وأصحاب الحرف الصغيرة، والخدم والرقيق، من ذوي الأجر الطفيف الذين كانوا يلجأون إلى شكوى الخليفة حين ارتفاع أسعار القمح والشعير، فلم تكن حينها الأسعار ثابتة مما يزيد من بؤسهم فيكدحون ويعيشون في بؤس وشقاء، وتحمل أعباء الحياة إلى غير حد.

ثانياً: يتنوع المجتمع في بغداد ويشتمل على عناصر متنوعة فمنهم الأتراك الذين كانوا جنودا للدولة، وقادة الجيش، والعرب سكان بغداد الأصليون، والفرس المتميزون بالملك والسياسة، والهنود الذين اشتهروا بالصيرفة والعلم والعقاقير، والزنوج الذين كانوا يمثلون رقيق الأرض.

<sup>(</sup>١٩) النَّرْدُ مَعْرُوفٌ: شَيءُ يُلْعَبُ بهِ، فارِسيٍّ مَعَرَّبُ، وهو النَّرْدَ شِيرُ، وفي الحديث (( مَنْ لَعِبَ بالنَّرْدشير فكأَنها غَمَس يَدَه في خُمِ الخِنْزير ودَمه))أخرجه مسلم في صحيحه في كتاب الشعر، باب تحريم اللعب بالنردشير (١٧٧٠)، برقم (٢٢٦٠).

ينظر: المحكم والمحيط الأعظم (٩/ ٣٠١)، لسان العرب (٣/ ٢١١).

<sup>(</sup>٢) البُزاةِ ضَرِبٌ من الصُّقور تَصِادُ مع الشواهين وهي من الإناث، والصُّقُور البازِي والشاهينُ والزُّرَّق واليُؤْيُوُ والْبَاشِقُ كلُّها صُقُور

ينظر: المخصص لابن سيده (٢/ ٣٣٧)، لسان العرب (١٤/ ٧٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المغول بين الانتشار والإنكسار للصلاحي (١/ ٣٥٠)

ثالثاً: تنوع النّحل والديانات، والجهاعات، وأصحاب المذاهب فهناك المسلمون واليهود والنصارى والصابئة فكان التشيع برجاله، والإعتزال () بطوائفه، والفلسفة بأنواعها، والعلوم الحديثة بمجالاتها وظهر كثير من المشككين، وعلى رأسهم الحلاج () المجوسي الأصل من أهل فارس ففتن الناس بكلامه، ومخارقه حتى قتل سنة تسع وثلثهائة، وكانت القرامطة في خلافة المقتدر قد زاد شرها، ونمى خطرها فتطاولوا على بيت الله الحرام بتقتيل الحجيج، واقتلاع الحجر الكريم فأخافوا الناس في كسبهم، وأنفسهم، وفي ظل هذه التقلبات خربت الدنيا، وخلت بيوت الأموال ().

رابعاً: ظهور التمايز فكانت كل طائفة من الطوائف تلبس زياً خاصاً بها يميزها من الطوائف الأخرى كما تألقوا في الجواهر والزينة والطيب والملبس والثياب،

<sup>(</sup>۱) المعتزلة: يلقبون بالقدرية والعدلية، وهم قد جعلوا لفظ القدرية مشتركاً، احترازاً من وصمة اللقب إذ كان الذم به متفقا عليه لقول النبي على: (القدرية مجوس هذه الامة) والذي يعم طائفة المعتزلة من الاعتقاد، القول بان الله تعالى قديم، ونفوا الصفات القديمة أصلا، واتفقوا على ان كلامه محدث مخلوق في محل وهو حرف وصوت. وافترقت المعتزلة إلى عشرين فرقة كل فرقة منها تكفر سائرها، وهذه بعض أسهاء فرقها: واصلية، وعمرية، والهذيلية، والنظامية

ينظر: الملل والنحل: (١/ ٤٣)، الفرق بين الفرق: (١/ ١٨).

<sup>(</sup>٢) واسمه الحسين بن منصور ويكنى أبا الغيث، أصله مجوسي من أهل فارس، وخالط الصوفية، وكان الحلاج مخلطاً يلبس الصوف تارة، والثياب المصبغة تارة، والعمامة الكبيرة والدراعة تارة، والقباء وزي الجند تارة، وطاف بالبلاد ثم قدم في آخر الأمر بغداد وبنى بها داراً، واختلفت آراء الناس واعتقاداتهم فيه وظهر منه تخليط، وتنقل من مذهب إلى مذهب، واستغوى العامة بمخاريق كان يعتمدها، وهو أحد دعاة القرامطة وكان قد ادعى الإلهية ونوظر فلم يوجد عنده شيء من القرآن ولا الحديث ولا الفقه.

ينظر: الفخري في الآداب السلطانية (٩٦)، تاريخ الخلفاء (٣٢٨)

 <sup>(</sup>٣) ينظر: الفخري في الآداب السلطانية لابن طباطبا (٢٦٠)، وتاريخ الخلفاء للسيوطي (٣٨٣)، ابن المعتز
 وتراثه في الأدب والنقد والبيان (٢٠)، المغول بين الانتشار والانكسار (١/ ٣٥٠)

متأثرين بالأزياء الفارسية ().

خامساً: من المهات في حياتهم الاجتهاعية أن لا نغفل عن الجانب المضيء لهذه الفترة على أنها من أعظم الفترات في تاريخ الإسلام ففيه الفتوحات ازدهرت، والحركة العلمية بلغت أوج اتساعها وأصالتها كها سيأتي، فلا بد من الجمع بين الروايات وذكر جميع الجوانب وغالباً ما يصور ذلك المستشرقون ومن تأثر بهم فيذكرون الجانب السلبي دون الإيجابي.

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن المعتز وتراثه في الأدب والنقد والبيان (٢٠)، المغول بين الانتشار والإنكسار (١/ ٣٥٠)

# ثَالثاً: الحالة العلمية والثقافية

على الرغم من الضعف الذي بليت به الدولة العباسية، وتردي أوضاعها السياسية والاجتماعية، إلا أن الجانب العلمي، والثقافي في هذه الحقبة يُعدّ من أخصب عصور التاريخ الإسلامي في عطائه الحضاري المتعدد الجوانب.

حيث ازدهر واتسع الفكر اتساعاً في الأفق الإسلامي، فتعددت المدارس، وكثر العلماء المشتغلون بها، فخطت العلوم خطوات في الإبداع، والتأصيل، والاستقلال فوجد العلماء آذاناً تستمع إلى أقوالهم، وعقولا تقدّر فضلهم، وتعرف منزلتهم فنشروا علومهم في الآفاق، وازدهرت الحياة العلمية ازدهاراً كبيراً، وتلاقت في الحواضر الإسلامية الكثير من الثقافات التي تمثل حضارات الأمم في العلم، والثقافة ()، فكانت بغداد عاصمة للعلم والثقافة وعاش فيها كثير من الأعلام البارزين على اختلاف علومهم في سائر الفروع كالقراءات، والتفسير، والحديث، والنحو، واللغة، والأشعار الذين ازدانت بهم مجالس الولاة، والوزراء وغير ذلك.

ويمكن إرجاع أسباب ازدهار العلوم في العصر العباسي إلى أمور منها:

۱ – حب الخلفاء للعلم وحرصهم حرصاً شديداً على مجالس العلم والمناظرات فقد كان بعضهم يعقد في قصره تلك المجالس، ويثيرون الكثير من القضايا والمسائل ().

٢- التشجيع المادي للعلماء والشعراء وتقريبهم، حتى إنك تجد من الخلفاء من أغدق عليهم الأموال فمثلاً عندما أمر المعتضد تفسير كتاب جامع المنطق، فدفع إلى الزجاج ففسره ثم حمله الوزير آنذاك القاسم بن عبد الله إلى المعتضد وأمر له

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن المعتز وتراثه في الأدب والنقد والبيان لمحمد عبدالمنعم خفاجي (٢٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: مروج الذهب للمسعودي (٢/ ٩٨)

بثلاثمائة دينار ().

٣- كثرت العلوم في مختلف الفنون من طب وهندسة وفلك وعندها برزت الترجمة وشجعها العلماء فترجمت علوم شتى من فارسية ويونانية وهندية حتى احتوت هذه الأمة على ثقافات أخرى، ووصل الأمر إلى دفع المترجم ذهبا، وشملت هذه الترجمة النافع والضار من العلوم وبعض ما تحمله من وثنية وغثاء ().

٤ - وجود الفرق الإسلامية والمذاهب المختلفة مما كان له الأثر البالغ في التأليف والتصنيف، فكل يتسابق لإثبات مذهبه، وتدوين عقيدته ونحلته، فمثلاً كان المتوكل يأمر الشيوخ بالتحديث وإظهار السنة بعد منازعة فتنة خلق القرآن وغيرها ()

وقد أدت هذه الأسباب وغيرها مما لم أذكره إلى ازدهار الحياة العلمية في غالب الفنون، فنجد في علم القراءات برز ابن مجاهد أحمد بن موسى (ت٣٢٤هـ) ()، وابن ذكوان البعلبكي (ت٣٦٠هـ) ().

(١) ينظر: معجم الأدباء: (١/ ٩٥)

<sup>(</sup>٢) ينظر: الموسوعة الموجزة في التاريخ الإسلامي (١٤/ ٢٤٩)

<sup>(</sup>٣) ينظر: تاريخ الإسلام (١٧/ ٣) الموسوعة الموجزة في التاريخ الإسلامي (٣/ ٣٤).

<sup>(</sup>٤) أحمد بن موسى بن العباس بن مجاهد التميمي الحافظ الأستاذ أبو بكر بن مجاهد البغدادي شيخ الصنعة وأول من سبع السبعة، ولد سنة خمس وأربعين ومائتين، ولا أعلم أحدًا من شيوخ القراءات أكثر تلاميذ من منه ولا بلغنا ازدحام الطلبة على أحد كازدحامهم عليه توفي يوم الأربعاء وقت الظهر في العشرين من شعبان سنة أربع وعشرين وثلاثهائة.

ينظر: سير أعلام النبلاء (١٥ / ٢٧٢)، معرفة القراء الكبار على الطبقات والأعصار (١/ ١٥٣) غاية النهاية في طبقات القراء (١/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٥) أبو طاهر محمد بن سليمان بن ذكوان البعلبكي المقرئ،نزيل صيدا ومحدثها قرأ القرآن على هارون الأخفش مات سنة أربع وخمسين وثلاثمائة وقيل سنة ستين.

ينظر: سير أعلام النبلاء (١٦/ ١٣٠)، غاية النهاية في طبقات القراء (٣٤٢)، شذرات الذهب (٣٥). (٣٥).

وفي التفسير: أبو جعفر الطبري: محمد بن جرير (ت ٢٠٠هـ) صاحب التفسير الذي لم يؤلف مثله قبله ولا بعده، وأبو جعفر النحاس صاحب معاني وإعراب القرآن (ت ٣٣٧هـ) ().

وفي الحديث: محمد بن إسهاعيل البخاري (ت٢٥٦هـ) ()، ومسلم بن الحجاج القشيري (ت٢٦٦هـ) ()، ومحمد بن عيسى

(۱) محمد بن جرير بن يزيد أبو جعفر الطبري الإمام العلم المجتهد صاحب التصانيف صنف في التفسير وسياه "جامع البيان عن تأويل آي القرآن" وله في التاريخ "تاريخ الأمم والملوك" (٢٢٤ – ٣١٠هـ). ينظر: سير أعلام النبلاء (١٤/ ٢٦٧)، وطبقات المفسرين: (٣٧٤)، شذرات الذهب: (٢/ ٢٦٠)، معجم المؤلفين (٩/ ١٤٨).

(٢) أحمد بن محمد بن إسهاعيل أبو جعفر المصري النحوي صاحب التصانيف من كتبه "إعراب القرآن"، ومعاني القرآن"، " والكافي " في النحو" والناسخ والمنسوخ " (٣٣٨هـ).

ينظر: سير أعلام النبلاء: (١٥/ ٢٠١)، وطبقات المفسرين: (٥٣)، وشذرات الذهب: (٦/ ٣٤٦)، ومعجم المؤلفين (٢/ ٨٢).

(٣) أبو عبدالله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة، الجعفي، البخاري، ولد سنة ١٩٤هـ، الإمام في علم الحديث، كان حافظاً، متقناً، من مصنفاته: الجامع الصحيح، والتاريخ، والأدب المفرد، مات سنة ٢٥٦هـ.

انظر: تاريخ بغداد: (٢/٤)، سير أعلام النبلاء: (١٢/ ٣٩١)، تقريب التهذيب (١/ ٤٦٨).

(٤) أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري، النيسابوري، ولـد سـنة ٢٠٢هـ، ثقة، حـافظ، إمـام، صاحب المسند الصحيح، من مؤلفاته: الكني، والوحدان، مات سنة ٢٦١هـ.

انظر: تاريخ بغداد: (١٣/ ١٠٠)، سير أعلام النبلاء: (١٢/ ٥٥٧)، تقريب التهذيب: (١/ ٥٢٩).

(٥) أبو داود سليان بن الأشعث بن إسحاق الأزدي السجستاني، ولد سنة ٢٠٢هـ، ثقة، حافظ من مصنفاته: السنن، والمراسيل، مات سنة ٢٧٥هـ.

انظر: تاريخ بغداد: (٩/ ٥٥)، تقريب التهذيب)١/ ٥٠١)، تذكرة الحفاظ (٢/ ٥٩١)

وفي اللغة والنحو: فقد كان شيخا الزجاج إمام الكوفيين أبا العباس أحمد بن يحي «ثعلب» (ت ٢٩١هـ) ()، وإمام البصريين أبا العباس محمد بن يزيد المبرد (ت ٢٨٦هـ) () وأبو بكر بن دريد (ت ٢٦١هـ) () وأبو بكر بن السراج (ت ٣١٦هـ) () وأبو منصور الأزهري () (ت ٣٧٠هـ)، وأبو علي الفارسي (ت ٣٧٠هـ) وأبو سعيد

(۱) الإمام محمد بن عيسى بن سورة بن موسى ابن الضحاك السلمي الترمذي أبو عيسى صاحب الجامع أحد الأئمة، ثقة حافظ، من الثانية عشرة مات سنة (۲۷۹هـ).

ينظر: سير أعلام النبلاء: (١٣/ ٢٧٠)، تقريب التهذيب: (٥٠٠) وفيات الأعيان لابن خلكان (٢٧٨)

- (٢) شذرات الذهب لابن العماد (٢/ ٢٣٩).
- (٣) أحمد بن يحي بن يسار أبو العباس المعروف بثعلب الشيباني مولاهم، النحوي اللغوي، إمام الكوفيين في النحو، واللغة، والفقه، والديانة، مشهورا بالحفظ، والمعرفة بالعربية، ورواية الشعر القديم مقدما عند الشيوخ منذ هو حدث، (ت: ٣٠٠هـ).

ينظر: وفيات الأعيان: (١/ ١٠٢)، ومعجم الأدباء: (٢/ ٥٥).

- (٤) ينظر: بغية الوعاة للسيوطي (١/ ٢٦٩) وسيأتي بالتفصيل في شيوخ الزجاج المبحث الثالث (.
- (٥) أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد بن عتاهية بن وهب بن سلمة بن حاضر بن قحطان، الأزدي اللغوي البصري إمام عصره في اللغة والآداب والشعر الفائق وكان ببغداد ممن برع في زمانه في الشعر، وانتهى في اللغة، وقام مقام الخليل بن أحمد فيها، وأورد أشياء في اللغة لم توجد في كتب المتقدمين (ت: ٣٢١هـ). ينظر: وفيات الأعيان (٤/ ٣٢٣)، معجم الأدباء (٥/ ٢٩٦).
  - (٦) ينظر: معجم الأدباء (٦/ ٢٥٣٤)، وسيأتي ذكره بالتفصيل في تلاميذ الزجاج البحث (٥٤).
- (٧) محمد بن أحمد بن طلحة أبو منصور الأزهري النحوي إمام اللغة ومالك زمامها ولد سنة ٢٨٢هـ له مصنفات كثيرة منها: تهذيب اللغة، توفى سنة ٧٧٠هـ.

ينظر: إنباه الرواة (٤/ ١٧١)، بغية الوعاة (١/ ١٩) معجم الأدباء (٦/ ٢٩٧).

(٨) ينظر: نزهة الألباء لابن الأنباري (٢١٧). وسيأتي ذكره مع تلاميذ الزجاج البحث (٥٤).

السيرافي (ت٣٦٨ هـ)<sup>()</sup>.

كما كثر الاهتمام بالأدباء والشعراء والعناية بهم كجمع الدوواين وشرحها وتحقيقها ونقدها فنشأ عن ذلك مؤلفات في النقد والبلاغة ككتاب الموازنة بين أبي تمام والبحتري في الشعر وغير ذلك.

وهناك مؤلفات جمعت بين فنون الأدب مع شيئ من التاريخ والسير وأخبار الناس كمؤلفات الجاحظ (ت٥٥٥) البيان والتبيين، والحيوان، والبخلاء، وكتاب الأغاني لأبي الفرج الأصبهاني ( ) (ت٢٨٤). وغير ذلك كثير.

فهذه إلمامه سريعة تلقي بعض الضوء على الحالة العلمية في تلك الفترة وحركة

(۱) الحسن بن عبدالله بن المرزبان أبو سعيد السيرافي النحوي المشهور القاضي بالجانب الشرقي ببغداد، روى القراءة عن أبي بكر بن مجاهد إلا أنه كان يدرس القراءات والنحو واللغة والعروض والكلام والحساب والشعر يرجع إليه في ذلك كله، توفي سنة ثمان وستين وثلاثمائة.

سير أعلام النبلاء (١٦/ ٢٤٧)، البلغة في تراجم أئمة النحو واللغة (١/ ١١٥)، غاية النهاية في طبقات القراء (١/ ٢١٨)، بغية الوعاة (١/ ٥٠٧).

(٢) عمرو بن بحر بن محبوب، أبو عثمان الجاحظ المصنف الحسن الكلام، كان من أهل البصرة، وأحد شيوخ المعتزلة، وقدم بغداد، فأقام بها مدة، وكان جد الجاحظ أسود، ورد الخبر بموت الجاحظ، في المحرم سنة خمس وخمسين ومائتين. قَالَ المعتز: لقد كنت أحب أن أشخصه إلى وأن يقيم عندي، فقلت له: إنه كان قبل موته عضلا بالفالج

ينظر: تاريخ بغداد (١٤/ ١٢٤) سير أعلام النبلاء (١١/ ٥٦٦)، معجم الأدباء (٥/ ٢١٠١).

(٣) على بنن الحسين بن مُحَمَّد بن أَحْمَد بن الهيثم بن أَبِي العاص، أَبُو الفرج الأموي الكاتب المعروف بالأصبهاني، وكان عالما بأيام الناس، والأنساب، والسيرة، وكان شاعرا محسنا، والغالب عليه رواية الأخبار، والآداب، وصنف كتبا كثيرة منها: "الأغاني الكبير"، "ومقاتل الطالبيين"، توفي بِبَغْدَادَ. يوم الأربعاء لأربع عشرة خلون من ذي الحجة (٣٥٦هـ)، وكان قبل أن يموت خلط، وكان أمويا، وكان يتشيع، وهذا هو القول الصحيح في وفاته.

ينظر: تاريخ بغداد (١٣/ ٣٣٧)، سير أعلام النبلاء (١٦/ ٢٠١) معجم الأدباء (٤/ ١٧٠٧).

التأليف، والأعلام الذين برزوا في هذا العصر ممن عاصرهم الإمام الزجاج رَحِمَهُ الله فكانت بيئة علم وعلماء أخذ عنهم، وأخذوا عنه، ونهل من معين مصنفاتهم ورحيق مجالسهم في علوم متعددة، وهذا يعني أن أبا إسحاق عاش في عصر ازدهار علمي كان له أكبر الأثر على بروزه وإمامته في التفسير واللغة.

Ali Fattani | | | ... ) \_\_\_

# القسم الأول

# قسم الدراســـة

ويشتمل على فصلين:

- الفصل الأول: التعريف بالمؤلف.
- الفصل الثاني: التعريف بالكتاب.

# الفصل الأول

# التعريف بالمؤلف

# وفيه ستـة مباحـث : -

- \* المبحث الأول: اسمه ونسبه وكنيته.
  - \* المبحث الثاني: ولادته ونشأته.
  - \* المبحث الثالث: شيوخه وتلاميذه.
    - \* المبحث الرابع: مكانته العلمية.
- \* المبحث الخامس: عقيدته ومذهبه الفقهي
- \* المبحث السادس: آثاره العلمية ومؤلفاته ووفاته.

\* \* \* \* \* \* \*

#### المبحث الأول اسمه ونسبه وكنيته ولقبه

#### اسمه ونسبه:

اختلف المترجمون في اسمه على عدة صيغ:

١ - إبراهيم بن السري بن سهل الزجاج ( ).

٢- إبراهيم بن محمد بن السري بن سهل الزجاج ()

٣- إبراهيم بن محمد السري الزجاج ( )

٤- إبراهيم بن محمد الزجاج ().

وبهذا يتبين أن اسمه "ابراهيم" بالإتفاق، وإنها الاختلاف في اسم والده هل هـو

- (۲) محمد أباه، والسري جده سهاه بهذه التسمية بعض المترجمين كابن خلكان في وفيات الأعيان (۱/ ۳۱)، والذهبي في سير أعلام النبلاء (۱/ ۳۲۰) وابن العهاد في شذرات الذهب (۲/ ۲۰۹).
- (٣) بعضهم جعل "محمد السري" اسماً مركباً لأبيه ومن ذلك حاجي خليفه في كشف الظنون (٢/ ١٣٩١).
  - (٤) تسمية أبيه محمد جاء فقط في كشف الظنون (٢/ ١٣٩٩)، وكذلك في (٢/ ١٤٣٨) (٢/ ١٤٤٧).

<sup>(</sup>۱) هذه التسمية في أكثر مصادر ترجمته ينظر: الوافي بالوفيات (۲/ ۲۱۹)، أخبار النحويين البصريين للسيرافي (۱۰۸)، تهذيب الأسهاء واللغات (۲/ ۱۷۱)، طبقات النحويين واللغويين للزبيدي (۱۱۱)، الفهرست لابن النديم (۹۰)، تاريخ بغداد للخطيب البغدادي (۲/ ۸۹)، معجم الأدباء الحموي الفهرست لابن النديم (۱۱ و ۱۹ و ۱۹)، تلخيص أخبار النحويين واللغويين لابن مكتوم (۲/ ۱۵)، إنباه الرواة على أنباه النحاة (۱/ ۹۰)، تلخيص أخبار النحويين واللغويين لابن مكتوم (۲۷)، مرآة الجنان لليافعي (۲/ ۲۲۲)، نزهة الألباء لابن الأنباري (۳۰۸)، البداية والنهاية لابن كثير (۸/ ۱۱)، تاريخ ابن كثير (۲/ ۲۷)، طبقات النحاة واللغويين لابن قاضي شهبة (۱/ ۱۱۹)، بغية الوعاة (۱/ ۱۱۱)، البلغة في تراجم أئمة النحو واللغة للفيروزبادي (۵۶)، إشارة التعيين لعبد الباقي اليمني (۱۲)، الأعلام للزركلي (۱/ ۳۳) كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون (۲/ ۲۶۲).

محمد أو السري، أو محمد السري؟ أو أن أباه محمد وجده السري.

والذي يظهر أن الأول أقرب للصواب؛ لأن بعض من ذكر هذا من تلاميذ الزجاج رَحِمَهُ الله وهم أدرى بحاله من غيرهم () ومن هؤلاء التلاميذ أبو القاسم عبيد الله بن خالد بن الحسن الضرير () روى كتاب الزجاج، وجاء في نسخة شوراي الإيرانية (ش): "حدثنا أبو محمد عبد الله بن محمد بن قاسم بن حزم الثغري () قال أنا أبو القاسم عبيد الله بن خالد بن الحسن الضرير ببغداد في جامع المنصور قال: قال أبو إسحاق إبراهيم بن السري النحوي المعروف بالزجاج".

كنيته: أبو إسحاق، وقد نص عليها كل من ترجم للإمام الزجاج رَحْمَهُ ٱللَّهُ ( ).

ولقبه: اشتهر بالزَجّاج بفتح الزاي، والجيم المشددة، قَالَ: "كنتُ أخرط الزُّجاج فاشتهيت النَّحْو، فلزمت المبرد، وكان لَا يُعَلَّم مَجَّانًا، فقال لي: أي شيء صنْعَتُك؟

<sup>(</sup>۱) يرى الباحث علال بندويش ذلك في رسالته للدكتوراه وهي : الإمام الزجاج ومنهجه في كتابه معاني القرآن وإعرابه، (ص٣٠)، وكذلك عفاف المعبدي في رسالتها (ص٣٥).

<sup>(</sup>٢) عُبَيْد الله بْن خالد بْن الحَسَن، أَبُو الْقَاسِمِ الضرير، روى كتاب «معاني القرآن» لأبي إسحاق إِبْرَاهِيم بْن السرى الزجاج عنه، رواه عنه أبو محمد عبدالله بن محمد بن قاسم القلعي المغربي، وذكر أنه قرأه عليه ببغداد في جامع المنصور في سنة اثنتين وخسين وثلاثهائة.

ينظر: تتمة ذيل تاريخ بغداد (١٧/ ٣٣)

<sup>(</sup>٣) - عبدالله بن محمد بن القاسِم بن حَزْم بن خَلَف الثّغْريّ؛ يُكنّى: أبا محمد، سمعَ بِطيلطلة: من ابن شِبْل، وكانَ: مِمّا أخَذنا عنهُ مِمّا لم يكن عند شيُو خنا: كِتاب: معاني القرآن للزّجَّاج قُرِئَ عليه وَسمِعْته حاشى سورة البَقَرة، ثمّ قَرَأتُ عليه الكتاب من أوّله إلى آخره. وكانَ ثِقَة مَأْمُوناً، وتوفي لِثهان عشرة ليلة خلَت من شَهر ربيع الآخر سنة (٣٨٣هـ) بِقَلْعَة أَيُّوب، وهو ابن ثلاثٍ وستين سنة.

ينظر: سير أعلام النبلاء (١٦/ ٤٤٤)، تاريخ علماء الأندلس (١/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تاريخ بغداد للخطيب البغدادي (٦/ ٨٩) الوافي بالوفيات (٢/ ٢١٩)، تهذيب الأسماء واللغات (٢/ ٢٧٠)، معجم الأدباء (١/ ٥١) المنتظم في تاريخ الملوك والأمم (١٣/ ٢٢٣)، البلغة للفيروز آبادي (٥٤).

قلت: زَجّاج، وكسبي كلّ يوم دِرْهم ونصف، وأريد أنّ تُبالغ في تعليمي، وأعطيك كلّ يوم درهمًا، وأشرط أنّي أعطيكه إلى أنّ يفرق بيننا الموتّ"، وعلى هذا جاءت المصادر ( ) .

<sup>(</sup>۱) ينظر: تاريخ الإسلام (۲۳/ ۲۸۰)، تاريخ بغداد (٦/ ۸۹)، تهذيب الأسماء واللغات (٢/ ١٧٠)، انباه الرواة للقفطي (١/ ١٥٩)، وفيات الأعيان لابن خلكان (١/ ٣١).

### المبحث الثاني مولده ووفاته ونشأته

#### 🕏 أولاً: مولده:

لم تحدد كتب التراجم تاريخ ولادة أبي إسحاق الزجاج رَحِمَهُ اللهُ ()، غير أنه جاء في كتاب الأعلام () المكان الذي ولد فيه فقال: ولد ومات في بغداد، والمتأمل يتأكد له ذلك حيث نشأته فيها وطلبه للعلم في سن مبكرة على شيوخه في بغداد، وباقي المصادر لم تذكر أيضاً مكان ميلاده.

وجاء فيه ذكر هذا التاريخ (٢٤١هـ = ٥٥٨-٩٢٣م)، وهذا التاريخ فيه إشكال فقد جاء في كتب التراجم أن شيخ الزجاج المبرد كان بسرّ من رأى ودخل بغداد بعد مقتل المتوكل سنة (٢٤٧هـ)، ودخل جامع المنصور وتجمع الناس حوله بحلقة، وكان لأحمد بن يحيى ثعلب حلقة فيها وأمر الزجاج، وابن الخياط الحائك () بأن يتصديا للمبرد ويفضا حلقته فيسأله الزجاج ويفاتشه حتى يحقق مأربه وينفض الناس من حوله، وقد جاءه الزجاج لمناقشته، فأجابه في جَمِيعها، فَلَزِمَهُ وَترك مجُلِس

<sup>(</sup>۱) وهذا شأن كثير من العلماء المتقدمين وذلك لأسباب كان منها: أن كثيراً منهم لم تسجل تواريخ مواليدهم، فلم يكن لديهم اهتمام بهذا الأمر حتى صار من المألوف الخلاف في مواليدهم.

وكذلك أن هؤلاء الأعلام لم يلتفت إليهم المترجمون إلا بعد نبوغهم في العلوم، وظهورهم بين الناس، ولم يضبط تاريخ ميلادهم أو قد نُسي.

ينظر: الإمام الزجاج ومنهجه في كتابه رسالة دكتوراه لعلال بندويش (ص ٢٥).

<sup>(</sup>٢) الأعلام للزركلي (١/ ٤٠).

<sup>(</sup>٣) هارون بن الحائك النحوي الضرير من أصحاب ثعلب أخذ عنه له عدة مؤلفات منها، العلل في النحو. ينظر: الوافي بالوفيات (٧/ ٣٧١) معجم الأدباء (٦/ ٢٧٦٢)، طبقات النحويين واللغويين للزبيدي (١٥٠).

تَعْلَب ()!! فهل يعقل من أسئلته ومفاتشته أن يناقش الزجاج المبرد وعمره سبع سنوات؟.

والتحقيق في هذا يعتمد على تاريخ وفاته فيها يلي:

#### انياً: نشأته وحياته: 🕸

نشأ أبو إسحاق الزجاج رَحَمَهُ اللهُ في بغداد ()، وكان يحب بغداد حتى قال عنها: «بغداد حاضرة الدنيا وما سواها بادية» ()، ولم يذكر أحد من المترجمين أنه خرج منها لرحلة، أو غيرها، وكان ينزل بالجانب الغربي منها في الموضع المعروف بالدويرة ().

ولعل السبب في عدم خروجه من بغداد أنها كانت في عصره تعج شوارعها، ومساجدها، ومدارسها بالعلم والعلهاء، وفي هذه البيئة العلمية فتح أبو إسحاق الزجاج رَحِمَهُ الله عينيه، ونشأ والعلم بين يديه، وخاصة علم النحو الذي بدأ بطلبه على يد الإمام أبي العباس أحمد بن يحيى الشهير بثعلب، فإنه في هذه الفترة أتقن نحو الكوفة على إمامها ثعلب حتى استكثر منه، وقد تحدث عن هذا بقوله: «كنت في ابتداء أمري قد نظرت في علم الكوفيين وانقطعت إليه فاستكثرت منه حتى وقع لي أني لم أترك منه قد نظرت في علم الكوفيين وانقطعت إليه فاستكثرت منه حتى وقع لي أني لم أترك منه

<sup>(</sup>١) ينظر: إنباه الرواة على أنباه النحاة (٣/ ٢٤٩)، تاريخ العلماء النحويين للتنوخي (٥٥)

<sup>(</sup>٢) طبقات النحويين للزبيدي (١١١)، الفهرست لابن النديم (٩٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: معجم البلدان (١/ ٤٦١)، المستطرف في كل فن مستطرف (٢٩٢)

<sup>(</sup>٤) الدويرة: بضم الدال المهملة وفتح الواو وسكون الياء، وهي محلة ببغداد نسب إليها قوم من أهل العلم كحاد الدويري.

ينظر: الأنساب للسمعاني (٢/ ٥١٢)، معجم البلدان (٢/ ٥٥٨).

ومعجم الأدباء ١/ ٠٦، طبقات قاضي ابن شهبة ١/ ١٤٠.

شيئا، وأني قد استغنيت به عن غيره» ()، وكان شيخه ثعلب مدركا لهذه المكانة العلمية التي وصل إليها فأرسله ليسأل المبرد ويفض حلقته حين جاء إلى بغداد سنة (٢٤٧هـ) ().

فأحب الزجاج النحو خاصة، واشتهى تعلمه وهو في صباه فلازم بعد ثعلب، الإمام أبي العباس محمد بن يزيد المعروف بالمبرد إمام البصريين، فقال عن نفسه وعن تلمذته على يد شيخه المبرد: «كنت أخرط الزّجاج، فاشتهيت النحو، فلزمت المبرّد لتعلّمه، وكان لا يعلّم مجانا ولا يعلم بأجرة إلا على قدرها، فقال لي: أيّ شيء

ينظر: طبقات النحويين واللغويين للزبيدي (١١٠)، نزهة الألباء لابن الأنباري (٢١٦)، بغية الوعاة للسيوطي (١/ ٤١١)، طبقات المفسرين للداودي (١/ ٨).

<sup>(</sup>١) مجالس العلماء للزجاجي (١٢٥).

<sup>(</sup>٢) حينا قتل المتوكل بسُرَّ مَنْ رَأَى رحل المبرد إلى بغداد فقدم بلداً لا عهد له بأهله فاختل، وأدركته الحاجة فتوخى شهود صلاة الجمعة فلما قضيت الصلاة أقبل على بعض من حضره، وسأله أن يفاتحه السؤال ليتسبب له القول فلم يكن عند من حضره علم فلما رأى ذلك رفع صوته، وطفق يفسر يوهم بذلك أنه قد سئل فصارت حوله حلقة، وأبو العباس يصل في ذلك كلامه فتشوف أبو العباس أحمد بن يحيى ثعلب إلى الحلقة، وكان كثيراً ما يردُ الجامع قوم خراسانيون من ذوي النظر فيتكلمون، ويجتمع الناس عنهم فلما نظر فإذا بصر بهم ثعلب أرسل من تلاميذه من يفاتشهم فإذا انقطعوا عن الجواب انفض الناس عنهم فلما نظر ثعلب إلى من حول أبي العباس أمر إبراهيم بن السري الزجاج وابن الحائك بالنهوض، وقال لهما: فضا حلقة هذا الرجل، ونهض معها من حضر من أصحابه فلما صارا بين يديه قال له إبراهيم بن السري: أتأذن - أعزك الله - في المفاتشة؟ فقال له أبو العباس: سل عما أحببت فسأله عن مسألة فأجابه فيها بجواب أقنعه فنظر الزجاج في وجوه أصحابه متعجبا من تجويد أبي العباس للجواب فلما انقضى ذلك قال له أبو العباس يوهن جواب المسألة، ويفسده، ويعتل فيه فبقي إبراهيم سادراً لا يحير جواباً فلما إليه؟ وجعل أبو العباس يوهن جواب المسألة، ويفسده، ويعتل فيه فبقي إبراهيم سادراً لا يحير جواباً فلما ملازمته شريطة أن يبالغ في تعليمه مقابل الدرهم الذي شرط على نفسه أن يدفعه له إلى أن يفرق الموت بينها.

صناعتك، قلت: أخرط الزجاج وكسبي في كل يوم درهم ونصف، وأريد أن تبالغ في تعليمي، وأنا أعطيك في كلّ يوم درهما، وأشرط لك أن أعطيك إياه أبدا إلى أن يفرّق الموت بيننا، استغنيت عن التعليم أو احتجت إليه. قال: فلزمته وكنت أخدمه في أموره مع ذلك وأعطيه الدرهم، فينصحني في العلم حتى استقللت» ()، فالمتأمل في هذا يرى من حرصه وشدة رغبته في العلم وهو في صباه الشيئ الكبير حيث لم يتجاوز السابعة عشرة من عمره وينفق أكثر من نصف كسبه لمعلمه مدى الحياة فرحمه الله رحمة واسعة.

هذه خلاصة ما كتبت عنه مصادر ترجمته في جانب نشأته وحياته العلمية.

<sup>(</sup>١) إنباه الرواة على أنباه النحاة (١/ ١٤١) معجم الأدباء (١/ ٥٢)

# المبحث الثالث شيوخه وتلاميذه

إن الناظر في حياة الزجاج، وما وصل إليه من علم ليعلم علما يقينا أنه تتلمذ رَحِمَهُ أللّهُ على يد جلة من أعلام عصره الذين بَلَغُوا أوْجاً عالياً في علوم النحو، واللغة، والأدب، والتفسير، وغيرها من الثقافات، ونتج عن هذه الملازمة لشيوخه الكبار مدرسة علمية مستقلة صار لها تلاميذ وأتباع، وهؤلاء الشيوخ الذين أخذ عنهم الزجاج من أكبر العلماء في ذلك العصر، والتلاميذ الذين أخذوا عنه صارت لهم من المكانة المرموقة ما جعلهم بارزين يؤخذ منهم:

#### ومن هؤلاء الشيوخ:

#### ١ - الإمام ثعلب (٢٩١هـ):

أبو العباس أحمد بن يحيى بن زيد بن يسار الشيباني النحوي إمام الكوفيين في النحو، واللغة والأدب، ولد سنة (٠٠٢هـ)، كان ثقة دينا مشهوراً بصدق اللهجة، والمعرفة بالغريب، ورواية الشعر القديم أخذ عنه الزجاج، وأبو الحسن علي بن سليان الأخفش ()، وابن عرفة نفطويه ()، وغيرهم.

<sup>(</sup>۱) على بن سليمان بن الفضل أبو الحسن النحوي الأخفش الصغير، أخذ عن المبرد وثعلب وغيرهما لم يشتهر على بن سليمان بن الفضل و كان في غاية الفقر توفي من أكل الشحم الني من الفاقة قبض على قلبه فهات (ت: ٣١٥هـ).

ينظر: البلغة في تراجم أئمة النحو واللغة (٤٤)، الأعلام للزركلي (١/ ٢٧٧).

<sup>(</sup>٢) إبراهيم بن محمد بن عرفة بن سليمان بن المغيرة، أبو عبدالله الواسطي الملقب نفطويه النحوي: سكن بغداد وحدث بها عن إسحاق بن وهب العلاف، وكان صدوقا وله مصنفات كثيرة منها كتاب كبير في غريب القرآن وكتاب التاريخ وغيرهما. توفي في يوم الأربعاء بعد طلوع الشمس بساعة لست خلون من صفر سنة ثلاث وعشرين وثلاثهائة.

ينظر: تاريخ بغداد ت بشار (٧/ ٩٣)، سير أعلام النبلاء (١٥/ ٥٥). معجم الأدباء (١/ ١١٤): ٣٢ إنباه الرواة على أنباه النحاة (١/ ٢١١).

Ali Esttoni

ومما يدل على أن الزجاج تتلمذ على يديه قال: «لما قدم المبرد بغداد أتيته لأناظره وكنت اقرأ على أبي العباس ثعلب وأميل إلى قولهم يعنى الكوفيين» ().

وقد ظهرت غزارة علمه في مصنفاته العديدة في اللغة والعربية والقرآن كان منها: كتاب الفصيح: وهو أشهر كتبه تخير فيه الفصيح من كلام العرب، وكتاب الوقف والابتداء، وكتاب المجالس، وكتاب معاني القرآن، وكتاب المصون في النحو وغيرها ().

توفي أبو العباس أحمد بن يحيى ثعلب ليلة السبت لثلاث عشرة بقيت من جمادى الآخرة سنة إحدى وتسعين ومائتين في خلافة المكتفي أبي محمد ودفن في مقبرة باب الشام ببغداد رَحمَهُ اللهُ ().

# ٧- الإمام المُبّرِد (٢٨٥هـ):

أبو العباس محمد بن يزيد بن عبد الأكبر الثمالي إمام البصريين في عصره، وحافظ علم العربية ولد سنة (٢١٠هـ)، تميز بغزارة الأدب وكثرة الحفظ، وحسن الإشارة، وفصاحة اللسان، وبراعة البيان على قدر كبير، مع معرفته بمجالس الملوك.

قال إسماعيل القاضي (): «لم ير المبرد مثل نفسه ممن كان قبله، ولا يوفي بعده مثله» ().

<sup>(</sup>١) ينظر: تاريخ بغداد (٣/ ٣٨١)، ونزهة الألباء لابن الأنباري (١٧١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: بغية الوعاة للسيوطي: (١/ ٣٩٧)

<sup>(</sup>٣) ينظر: المنتظم في تاريخ الملوك والأمم (١٣/ ٢٤)، الفهرست لابن النديم (١١٧)، إنباه الرواة للقفطي (٣/ ١٠٨)، معجم الأدباء (٦/ ٢٧٨)، وفيات الأعيان لابن خلكان (١/ ١٠٢)، بغية الوعاة للسيوطي (٢/ ٣٩٨).

<sup>(</sup>٤) هو إسماعيل بن إسحاق بن إسماعيل بن حماد بن زيد محدث البصرة، وسيأتي بالتفصيل، البحث (٥١). ينظر: سير أعلام النبلاء (١٣/ ٣٣٩)

<sup>(</sup>٥) ينظر: سير أعلام النبلاء (١٣/ ٧٧٧)، وإنباه الرواة على أنباه النحاة (٢/ ٢٨٨).

| | |

وقد أخذ عنه الزجاج، وابن السراج، وعلي بن سليمان الأخفش، وابن كيسان ()، وقرأ عليه الزجاج كتاب سيبويه شقراءة تمعن وإتقان، وكتاب المقتضب، وكتاب التصاريف، وكلاهما له.

وله أيضاً: كتاب الكامل في اللغة والأدب، وكتاب الروضة، وكتاب البلاغة، وكتاب البلاغة، وكتاب المذكر والمؤنث، وكتاب العروض، وكتاب ما اتفق لفظه واختلف معناه.

وقد لازمه الزجاج رَحْمَهُ اللهُ ملازمة طويلة حتى استوفى علمه يقول في هذا الزجاج: «فلزمته وكنت أخدمه في أموره مع ذلك وأعطيه الدرهم، فينصحني في العلم حتى استقللت» ()، وأخذ منه نحو سيبويه كها يظهر هذا من قول الزجاج: «أتيت أبا العباس ابن يزيد المبرد حين دخل بغداد لأقرأ عليه الكتاب- يعني كتاب سيبويه-... فبدأت بقراءة الكتاب،... فرحم الله أبا العباس، فلقد آساني وأغناني وعلمني ()».

توفي في شوال سنة خمس وثمانين ومائتين (٢٨٥هـ)، وقيل لليلتين بقيتا من ذي الحجة سنة ست وثمانين ومائتين، ودفن في مقبرة باب الكوفة ().

<sup>(</sup>۱) هو: محمد بن أحمد بن كيسان أبو الحسن النحوي، اللغوي الأمام الفاضل، كان يحفظ البصريين والكوفيين في النحو لأنه أخذ عن المبرد وثعلب، وله التصانيف والأقوال المشهورة في التفاسير ومعاني الآيات وكان فوق الثقة (ت: ٢٩٩هـ).

ينظر: تاريخ بغداد: (١/ ٣٣٥)، والوافي بالوفيات: (٢/ ٢٤).

<sup>(</sup>٢) سيبويه هو عمرو بن عثمان بن قنبر مولى بني الحارث بن كعب، أبو بشر ويقال: أبو الحسن وسيبويه بالفارسية رائحة التفاح كانت أمه ترقصه بذلك في صغره، أخذ النحو عن الخليل ولازمه وعن عيسى بن عمر الثقفي ويونس وغيرهم واللغة عن أبي الخطاب.

ينظر: البلغة (١/ ١٦٣)،أبجد العلوم (٣/ ٣٨) معجم الأدباء (٤/ ٩٩).

<sup>(</sup>٣) إنباه الرواة على أنباه النحاة (١/ ١٤١) معجم الأدباء (١/ ٥٢).

<sup>(</sup>٤) معجم الأدباء (١/ ٥٤)

<sup>(</sup>٥) ينظر: طبقات النحويين واللغويين للزبيدي (١٠١)، تاريخ بغداد للخطيب البغدادي (٣/ ٣٨٠)، إنباه الرواة للقفطي (٣/ ٢٤١).

#### ٣- الإمام عبد الله بن أحمد بن حنبل (٢٩٠هـ):

أبو عبد الرحمن الشيباني، ولد في جمادى الأولى سنة ثلاث عشرة ومائتين البو عبد الرحمن الشيباني، ولد في جمادى الأولى سنة ثلاث عشرة ومائتين (٢١٣هـ)، كان إماما ثقة، وثبتاً، حدث عن أبيه ثلاثين ألف حديث، ويحيى بن معين ()، وقد ذكر الزجاج رَحَمَهُ الله أنه روى عنه تفسير أبيه الإمام أحمد رَحَمَهُ الله وإجازة له فقال: «روينا عَنْ أَحْمَدَ بنِ حَنْبل رَحَمَهُ الله في كتابه "كتاب التفسير "، وهو ما أجازه لي عبد الله ابنه عنه أن الله وإلى بنى جَنَّة الفِرْدَوْسِ لَبِنةً من ذهب ولَبِنةً من فضة، وجَعَلَ جِبَالها المِسْكَ الأَذْفَر» ().

توفي عبد الله بن أحمد يوم الأحد، ودفن في آخر النهار لتسع بقين من جمادى الآخرة سنة تسعين، ومائتين، ودفن في مقابر باب التين، وكان الجمع كثيراً فوق المقدار، وكان عمره يوم مات سبعاً وسبعين سنة ().

#### ٤ - إسماعيل بن إسحاق القاضي:

ابن حماد بن زيد بن درهم بن بابك الجهضمي الأزدي مولى آل جرير بن حازم، إمام محدث مقرئ نحوي، أصله من البصرة، كان بارزا في الفقه المالكي وعنه انتشر في العراق، له الموطأ والمبسوط في الفقه، قال المبرد: «لولا اشتغاله برئاسة الفقه، والقضاء لذهب برئاستنا في النحو والأدب» ().

أخذ عنه خلق كثير منهم: عبد الله بن الإمام أحمد، وإبراهيم بن عرفة نفطويه،

<sup>(</sup>۱) أبو زكريا، يحيى بن معين بن عون، الغطفاني، مولاهم، البغدادي، ولد سنة ١٥٨هـ، ثقة، حافظ، إمام الجرح والتعديل، له كتاب التاريخ، مات سنة ٢٣٣هـ.

انظر: الفهرست لابن النديم: (٢٨٧)، تاريخ بغداد (١٤/ ١٧٧)، تقريب التهذيب: (١/ ٩٧٥).

<sup>(</sup>۲) معاني القرآن وإعرابه المطبوع (1/4).

<sup>(</sup>٣) ينظر: سير أعلام النبلاء (١٣/ ١٦٥)، طبقات الحنابلة لابن أبي يعلى (١/ ١٨٧)

<sup>(</sup>٤) الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب (٤٩).

وابن الأنباري ()، وأخذ عنه الزجاج، وأسند عنه في كتابه عدة أحاديث ونقل عنه مشافهة أقوالا كثيرة وأخذ عنه غير هؤلاء كثير.

وقد تأثر الزجاج به، وأخذ من علمه في التفسير والقراءات حيث ترك مصنفات جليلة تنم عن جلالة قدره في العلوم منها كتاب أحكام القرآن، ومعاني القرآن، وكتاب القراءات، ولا أدل على ذلك من تردد اسمه في كثير من المواضع ولو تأملت كلام الزجاج في أول القمر () لوجدت تأثره ظاهراً به حيث نقل كلام إسهاعيل بن إسحاق في تفسير سورة القمر، وذكر كثيرا من الروايات المروية بالإسناد فقال: "وجميع ما أمليته عليكم في هذا ما حَدثني به إسهاعيل بن إسحاق" ().

توفي رَحْمَهُ اللَّهُ فجأة سنة اثنتين وثهانين ومائتين (٢٨٢هـ)، وعمره اثنتان وثهانون سنة ().

#### ٥ - ابن السكِّيت (٢٤٦هـ):

أبو يوسف يعقوب بن إسحاق عرف بابن السكيت، وهو لقب أبيه إسحاق، كان عالما بنحو الكوفيين والبصريين ()، ولم يكن بعد ابن الأعرابي () مثله كان معلما

- (۱) كمال الدين عبدالرحمن بن محمد الأنباري الشيخ الصالح الإمام اللغوي النحوي قرأ النحو على ابن الشجري، له مؤلفات جليلية منها: أسرار العربية والإنصاف في مسائل الخلاف توفي سنة ۷۷ه هـ. ينظر: سير أعلام النبلاء (۱/ ۲۷٤)، إنباه الرواة للقفطي (۲/ ۱۲۹)، وفيات الأعيان لابن خلكان (۳/ ۱۲۹).
  - (٢) معاني القرآن وإعرابه المطبوع (٥/ ٨١)
  - (٣) ينظر: معاني القرآن وإعرابه المطبوع (٥/ ٨١)، البحث (٥٣٠).
- (٤) ينظر: تاريخ بغداد للخطيب البغدادي (٦/ ٢٨٤)، سير أعلام النبلاء للذهبي (٩/ ٧٩)، معجم الأدباء (٤/ ٢٤٧)، الديباج المذهب لابن فرحون (١٥١).
  - (٥) ينظر: نزهة الألباء (١/ ١٣٨)، وفيات الأعيان (٦/ ٣٩٦).
- (٦) وابن الأعرابي هو: محمد بن زياد المعروف بابن الأعرابي أبو عبدالله الكوفي لغوي ونحوي راوية لأشعار القبائل ونسابه (١٥٠ ٢٣١هـ).

**⇔=** 

للصبيان ببغداد، ثم أدب أولاد المتوكل، ومن أعلم الناس باللغة، والشعر، ومن أهل الدين قال الخطيب البغدادي () في تاريخ بغداد: «صاحب كتاب إصلاح المنطق كان من أهل الفضل والدين كان موثوقا بروايته» () حُكي عن أبيه أنه حج فطاف بالبيت، وسعى بين الصفا والمروة، وسأل الله أن يعلم ولده النحو فتعلم النحو واللغة.

أخذ عن الفراء ()، وابن الأعرابي، وروى عن الأصمعي وأبي عبيدة ()، وأخذ عنه الزجاج كتاب «إصلاح المنطق» ().

له كتب حسان منها: كتاب إصلاح المنطق، وهو كتاب جليل في بابه قال المبرد:

<sup>=</sup> ينظر: سير أعلام النبلاء: (١٠/ ٦٨٧)، وشذرات الذهب: (٢١/ ٧٠)، ومعجم المؤلفين: (١١/١١).

<sup>(</sup>۱) الحافظ أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي بن ثابت البغدادي، المعروف بالخطيب، صاحب تاريخ بغداد وغيره من المصنفات؛ كان من الحفاظ المتقنين العلماء المتبحرين، ولو لم يكن له سوى التاريخ لكفاه، فانه يدل على اطلاع عظيم، ولد في جمادى الآخرة سنة اثنتين وتسعين وثلثمائة، وتوفي يوم الاثنين سابع ذي الحجة سنة ثلاث وستين وأربعمائة ببغداد، رَحَمَهُ أللَّهُ.

ينظر: طبقات الشافعية لابن قاضى شهبة (١/ ٢٤٠)، شذرات الذهب (٣/ ٣١٠)، وفيات الأعيان (١/ ٩٢)

<sup>(</sup>۲) تاریخ بغداد (۲۷۳/۱۶).

<sup>(</sup>٣) هو: يحيى بن زياد بن عبدالله بن مروان أبو زكريا المعروف بالفراء كان أعلم الكوفيين بالنحو بعد الكسائي وأخذ عنه له تصانيف منها " معاني القرآن " و" المصادر في القرآن " و" غريب الحديث " (١٤٤ – ٢٠٧هـ).

ينظر: سير أعلام النبلاء: (١١/١١)، وطبقات المفسرين: (٥٤٥)، وشذرات الذهب: (٦/ ١٩)، ومعجم المؤلفين: (١٣/ ١٩٨).

<sup>(</sup>٤) هو: معمر بن المثنى أبو عبيدة التيمي مولاهم البصري، النحوي اللغوي، روى عن البصريين، كان الغالب عليه معرفة الأدب والشعر(ت: ٢١٠هـ) ينظر: الثقات(٩/ ١٩٦)، وتقريب التهذيب(٤٥)، والبلغة(١/ ٢٢٤) وطبقات المفسرين (١٨٥)

<sup>(</sup>٥) ينظر: المخصص لابن سيده (٥/ ٧٤).

«ما رأيت للبغداديين كتابا أحسن من كتاب يعقوب بن السكيت في المنطق» وكتاب الألفاظ، وكتاب القلب والإبدال، كتاب الأضداد.

اختلف في تاريخ وفاته فقيل: مات في رجب من سنة ثلاث، وقيل: من سنة أربع، وقيل: من سنة سنة وأربعين ومائتين، وقد بلغ ثهانياً وخمسين سنة ().

#### تلاميذه:

اشتهر الإمام الزجاج رَحْمَهُ الله بتمكنه في كثير من العلوم اللغوية والأدبية والتفسيرية لدى العامة، والخاصة، حيث يعتبر مدرسة علمية ارتوى منها الكثير من التلاميذ، وتتلمذ على يديه كوكبة من العلماء صاريشار إليهم بالبنان، فمنهم اللغوي البارز، ومنهم الأديب والشاعر، ومنهم المفسر المعروف، والعروضي النابغ، والنحوي المبدع، ومن هؤلاء التلاميذ البارزين:

١ - ابن السراج: أبو بكر محمد بن السري النحوي. (١٦هـ)

أحد العلماء المبرزين في علوم النحو، والأدب، والعروض أخذ عن جلة علماء عصره، وفي مقدمتهم: أبو العباس المبرد، وأبو إسحاق الزجاج.

قال ابن درستويه (): «رأيت ابن السراج يوما، وقد حضر عند الزجاج مسلما عليه بعد موت المبرد.. فسأل رجل الزجاج عن مسألة فقال لابن السراج: أجبه

<sup>(</sup>۱) ينظر: الفهرست لابن النديم (۷۲)، طبقات النحويين واللغويين للزيدي (۲۰۲)، إنباه الرواة للقفطي ۲/۸۰۲، معجم الأدباء (٦/ ۲۸٤٠).

<sup>(</sup>٢) أبو محمد، عبدالله بن جعفر بن درستويه بن المرزبان، الفارسي النحوي، تلميذ المبرد، قدم من مدينة فسا في صباه إلى بغداد، واستوطنها، وبرع في العربية، وصنف التصانيف، ورزق الإسناد العالي، وكان ثقة، مولده سنة ثهان وخمسين ومئتين.، توفي في صفر سنة سبع وأربعين وثلاث مئة، أخذ عن ثعلب والمبرد، وتصانيفه كثيرة.

ينظر: سير أعلام النبلاء (١٥/ ٥٣١)، وفيات الأعيان (٣/ ٤٤).

يا أبا بكر فأجابه فأخطأ فانتهره الزجاج...» () وانتهت إليه الرياسة بعد موت الزجاج.

أخذ عنه: الزجاجي ()، وأبو علي الفارسي، والرماني ()، وغيرهم.

وله مصنفات كثيرة، وأحسنها، وأكبرها كتاب الأصول فإنه جمع فيه أصول العربية، وأخذ مسائل سيبويه، ورتبها أحسن ترتيب، قال فيه بعض العلماء: ما زال النحو مجنونا حتى عقّله ابن السراج بأصوله، وكتاب الموجز، وكتاب مجمل الأصول.

توفي ابن السراج يوم الأحد لثلاث بقين من ذي الحجة سنة (٣١٦هـ) ().

#### ٢ - عبد الرحمن بن إسحاق أبو القاسم الزجاجي

نشأ أبو القاسم الزجاجي محبا للعلم فرحل إلى العراق، واستقر في بغداد يطلب العلم على علمائها، لزم الزجاج ملازمة طويلة حتى برع في النحو، وقد ذكر في كتبه مجموعة من شيوخه فقال ومنهم أبو إسحاق إبراهيم بن السري الزجاج رَحْمَهُ ٱللَّهُ.

وكان ثقة ورعا يؤخذ عنه الحديث حدث عن جماعة، وأسند أحاديث كثيره، له مصنفات منها كتاب الجمل، والأمالي، الإيضاح في علل النحو، وشرح مقدمة أدب الكاتب، ومختصر الزاهر ومجالس العلماء وغيرها.

ثم غادر بغداد إلى الشام فأقام بحلب مدة ثم انتقل إلى دمشق فدرس فيها، وقيل: إنه خرج بعد ذلك إلى طبرية حتى مات فيها.

<sup>(</sup>١) إنباه الرواة على أنباه النحاة (٢/ ٢٠٨)

<sup>(</sup>٢) أبو القاسم عبدالرحمن بن إسحاق وهو من تلاميذ الزجاج سيأتي بالتفصيل البحث (٥٥).

<sup>(</sup>٣) على بن عيسى بن على ويعرف بالأخشيدي وهو من تلاميذ الزجاج أيضا سيأتي بالتفصيل في البحث (٣٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر: أخبار النحويين البصريين (١٠٨)، طبقات اللغويين والنحويين للزبيدي (٨٢)، معجم الأدباء (٢/ ٢٥٣٦)، إنباه الرواة (٣/ ١٤٥).

توفي أبو القاسم الزجاجي في سنة ٣٣٧هـ على الأرجح في طبرية (). ٣- أحمد بن محمد بن ولاد أبو العباس التميمي المصري النحوي.

كان نحوي مصر، نشأ محبا للعلم فأخذ عن أبيه بمصر، ثم رحل إلى بغداد، ولازم بها الإمام الزجاج، وأتقن عليه كتاب سيبويه وكان الزجاج يفضله، ويقدمه على أبي جعفر النحاس، وكانا جميعا تلميذيه، وكان الزجاج لا يزال يثني عليه عند من قدم بغداد من المصريين، ويقول لهم: "لي عندكم تلميذ من حاله، وشأنه... فيقال له: أبو جعفر النحاس فيقول: هو أبو العباس ابن ولاد» ().

وبعد أن برع في النحو، واللغة عاد إلى مصر، وتصدر للتدريس، وجرت بينه، وبين أبي جعفر النحاس مناظرة، ولم تذكر كتب التراجم من آثاره غير كتابين، وهما: المقصور والممدود، والإنتصار.

توفي سنة (٣٣٢هـ)، وقيل سنة اثنتين وثلاثمائة ().

#### ٤ - أبو جعفر النحاس (٣٣٨هـ):

أحمد بن محمد بن إسماعيل بن يونس المرادي النحوي المصري، اشتهر بالنحاس، ولمد بمصر، وعاش بها مكبا على طلب العلم، ولم يكتف بها حصله بها بل تشوفت نفسه للرحلة فرحل إلى بغداد فأخذ عن كثير من العلهاء منهم: محمد بن الوليد بن ولاد المصري، وعلي بن سليهان الأخفش الصغير، وأبو الحسن محمد بن كيسان، ومحمد بن عرفة نفطوية، والنسائي صاحب السنن، وأبو إسحاق إبراهيم بن السري الزجاج،

<sup>(</sup>۱) ينظر: سير أعلام النبلاء (۱۵/ ٤٧٥)، ترجمته في طبقات النحويين واللغويين للزبيدي (٨٦)، وفيات الأعيان لابن خلكان (١/ ٣٤٩)، نزهة الألباء لابن الأنباري (٣٧٩)، بغية الوعاة للسيوطي (٢/ ٧٧)

<sup>(</sup>٢) ينظر: طبقات النحويين واللغويين (١٤٨)، إنباه الرواة للقفطي ١/ ٩٩، معجم الأدباء ٤/ ٢٠١، حسن المحاضرة (٣١/ ٢٢٨)

<sup>(</sup>٣) ينظر:تاريخ العلماء النحويين للتنوخي (٣٨)، وبغية الوعاة للسيوطي (١/ ٣٨٦).

وغيرهم، فكان الزجاج أشد شيوخه تأثيراً فيه فقد قرأ عليه كتاب سيبويه وحمله معه إلى مصر عند عودته إليها كما حمل معه معاني القرآن للزجاج، وكتاب ما ينصرف، ومالا ينصرف، وقد ملاً كتبه بذكر شيخه، والنقل عنه.

له مصنفات جليلة منها: إعراب القرآن، معاني القرآن، الناسخ والمنسوخ، وغيرها.

توفي أبو جعفر في ذي الحجة سنة ثهان وثلاثين وثلاثهائة رَحْمَهُ اللَّهُ ().

#### ٥- محمد بن علي بن إسهاعيل العسكري المعروف بمبرمان (٣٢٦ه)

أبو بكر النحوي، وأخذ عن: محمد بن يزيد المبرد، وهو الذي لقبه مبرمان لكثرة ملازمته، وسؤاله إياه، وأكثر الأخذ عن أبي إسحاق الزجاج، والنقل عنه فقد كان يقرأ على شيوخه فيقول قال الزجاج<sup>()</sup>، له مصنفات منها: شرح كتاب سيبويه في النحو، شرح كتاب الأخفش، والعيون وغيرها. توفي سنة ست وعشرين وثلاثهائة<sup>()</sup>.

#### ٦-محمد بن أحمد أبو العباس المعمري النحوي

أحد شيوخ النحاة، ومشهوريهم صحب الزجاج، وأخذ عنه ()، وكان أكثر مقامه بالبصرة، وبها توفي له شعر صالح متوسط من أشعار الأدباء قال ياقوت: «مات فيها أحسب بين الخمسين، والثلاثهائة» ().

<sup>(</sup>۱) ينظر: طبقات واللغويين للزبيدي (١٤٩)،، إنباه الرواة للقفطي (١/ ١٠١)، معجم الأدباء (٤/ ٢٢٤)، طبقات قاضي شهبة (١/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر: معجم الأدباء (٥/ ٣٧٨)

<sup>(</sup>٣) ينظر: طبقات النحويين واللغويين للزبيدي (١١٤)، إنباه الرواة للقفطي (٣/ ١٨٩)، بغية الوعاة للسيوطي (١/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر: معجم الأدباء للحموى (٥/ ٢٣٢٧)، بغية الوعاة (١/ ٥٠)

<sup>(</sup>٥) معجم الأدباء (٥/ ٢٣٢٧).

# ٧- ابن مقسم: محمد بن الحسن أبو بكر العطار البغدادي النحوي المقرئ

قال أبو عمرو الداني () في طبقات القراء: «مشهور بالضبط، والإتقان عالم بالعربية حافظ للغة حسن التصنيف في علوم القرآن» () كان من أحفظ أهل زمانه لنحو الكوفيين، وأعرفهم بالقراءات مشهورها، وغريبها وشاذها.

أخذ عن علماء عصره، وأكثر من الآداب عن ثعلب ()، وأخذ عن: الزجاج معاني القرآن ()، وتوفي سنة أربع، وخمسين، وثلاثمائة ().

#### ٨- أبو علي القالي إسهاعيل بن القاسم البغدادي (٥٦هـ)

الإمام النحوي اللغوي، رحل إلى العراق في طلب العلم فدخل بغداد سنة ثلاث وثلاثمائة وعرف في بغداد بالقالى.

أخذ عن جلّة العلماء بالعراق منهم أبو إسحاق الزجاج، وابن الأنباري، وابن دريد، وابن قتيبة ()، ونفطويه.

(۱) عثمان بن سعيد بن عثمان، أبو عمرو الداني، ويقال له ابن الصيرفي، من موالي بني أمية، أحد حفاظ الحديث، ومن الائمة في علم القرآن ورواياته وتفسيره من أهل دانية بالاندلس (۳۷۱ – ٤٤٤ هـ). ينظر: سير أعلام النبلاء (۱/ ۷۷)، شذرات الذهب (۳/ ۲۷۱) الأعلام للزركلي (٤/ ٢٠٦).

(٢) (١/ ٣٨٣).

(٣) ينظر: الفهرست لابن النديم (٣٣)، إنباه الرواة للقفطي (٣/ ١٠٠).

(٤) ينظر: مقدمة الكشف والبيان للثعلبي (١١٤).

(٥) تاريخ بغداد (٢٠٦/٢).

(٦) ينظر: تفسير غريب القرآن (١٥٠).

وابن قتيبه هو عبدالله بن مسلم بن قتيبه الدينوري أبو محمد كان ثقة دينًا فاضلاً، صاحب التصانيف له "غرائب القرآن " و "غريب الحديث " و " مشكل القرآن " و "أدب الكاتب " وغيرها (٢١٣-٢٧٦هـ). ينظر: سير أعلام النبلاء: (٢٩٦/٢٦)، وطبقات المفسرين: (١٧٦)، وشذرات الذهب: (٢/ ١٦٩)، ومعجم المؤلفين: (٦/ ١٥٠).

له مصنفات جليلة منها: كتابه المعروف "الأمالي" أملاه ظاهرا من قلبه، وارتجل تفسير ما فيه، ذكره أهل المغرب في أمثالهم فقالوا: «مَن لَم يَقْرَأ الكَامِل فَلَيسَ بِكَامِل، وَمَنْ لَم يَقْرأ أَمَالِي الْقَالِي فَهُو لِلأَدَبِ قَالِي» وهو أحد أركان الأدب الأربعة ()، وكتاب البارع في اللغة وكتاب المقصور والممدود وغيرها.

توفي أبو علي سنة ست، وخمسين، وثلاثمائة ليلة السبت لسبع خلون من جمادى الأولى رَحْمَهُ ٱللَّهُ.

#### ٩ - الحسن بن بشر أبو القاسم الآمدي (٣٧٠هـ)

له اتساع في الأدب، ودراية وحفظ، وله شعر حسن، وقد لازم الزجاج وأخذ عنه اللغة والنحو ().

له مؤلفات جليلة، وأجلها: كتاب المختلف والمؤتلف في أسماء الشعراء، ويعرف بكتاب الموازنة بين أبي تمام والبحتري كما قال ياقوت: صاحب الموازنة، وله غيرهما توفي (سنة ٣٧٠هـ)().

#### ١٠ - أبو علي الفارسي (٣٧٧هـ)

الحسن بن أحمد بن عبد الغفار بن محمد بن أبان الفسوي النحوي، وَاحِد زَمَانه في علم الْعَرَبيَّة، وعلت منزلته في النحو، واللغة، وانتهت إليه رئاسة النحو ()

أَخذ عَن الزّجاج وَابْن السراج ومبرمان، وَقَالَ كثير من تلامذته إِنَّه أعلم من

(۱) وهي: البيان والتبين للجاحظ، وأدب الكاتب لابن قتيبة، والكامل للمبرد، وأمالي القالي. ينظر: مقدمة ابن خلدون (٤٧٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر: معجم الأدباء (٢/ ٤٧١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: معجم الأدباء (٢/ ٤٧١). الفهرست لابن النديم (١٥٥)، إنباه الرواة (١/ ٢٨٥)، طبقات ابن قاضي شهبة(١/ ٢٩٨).

<sup>(</sup>٤) ينظر: بغية الوعاة (١/ ٤٩٦)

الْمبرد. وبرع من طلبته جَمَاعَة كَابْن جني ( ) وَعلي بن عِيسَى الربعِي ( ) وخلق كثير.

صنف كتبا كثيرة لم يسبق إلى مثلها منها كتاب الحجة في القراءات السبع، كتاب الإيضاح، كتاب التعليقة على كتاب سيبويه، المقصور والممدود، والتكملة في التصريف، والتذكرة وغيرها كثير.

وقد استدرك على شيخه الزجاج وردَّ بعض أقواله في كتاب معاني القرآن، في كتاب صنفه بعنوان " الإغفال "

توفي أبو علي يوم الأحد لسبع عشرة ليلة خلت من ربيع الأول سنة سبع وسبعين وثلاثمائة ().

١١ - أبو الحسن الرماني (٣٨٤هـ)

علي بن عيسى بن علي بن عبدالله الرماني ويعرف أيضاً بـ"الإخشيدي"

(۱) أبو الفتح عثمان بن جني الموصلي، صاحب التصانيف النحوي المشهور؛ كان إماماً في علم العربية، قرأ الأدب على الشيخ أبي علي الفارسي، وقعد للإقراء بالموصل، فاجتاز بها شيخه أبو علي فرآه في حلقته والناس حوله يشتغلون عليه، فقال له مقوله، فترك حلقته وتبعه ولازمه حتى تمهر.. ولابن جني من التصانيف المفيدة في النحو كتاب " الخصائص " و" سر الصناعة " و" المنصف في شرح تصريف أبي عثمان المازني "

ينظر: سير أعلام النبلاء (١٧/١٧) وفيات الأعيان (٣/٢٤٦).

(٢) على بن عيسى بن الفرج بن صالح أبو الحسن الربعي النحوي صاحب أبى على الفارسي درس ببغداد الأدب على أبى سعيد السيرافي، وأقام على أبى على النحوي عشرين سنة يدرس النحو فقال أبو على ما بقى له شيء يحتاج اأن يسأل عنه، كان مولد على بن عيسى في سنة ثمان وعشرين وثلاثهائة ومات في ليلة السبت لعشر بقين من المحرم سنة عشرين وأربعهائة.

ينظر: تاريخ بغداد (١٢/١٧) البلغة في تراجم أئمة النحو واللغة (٥٥)

(٣) الفهرست لابن النديم (٦٤)، تاريخ بغداد للخطيب البغدادي (٧/ ٢٧٥)، إنباه الرواة للقفطي (٣/ ٢٧٥)، معجم الأدباء (٢/ ٨١١).

و"بالوراق" وهو بالرماني أشهر كان إماما في العربية، ولد سنة ست، وتسعين، ومائتين وكان علامة في الأدب، وهو من نظراء أبي علي الفارسي، والسيرافي.

وقيل عنه «لم ير مثله قط بالنحو، وغزارة بالكلام، وبصراً بالمقالات، والكلام على طريقة المعتزلة، واستخراجا للعويص، وإيضاحاً للمشكل مع التدين، والفصاحة، والعفاف، وكان يمزج النحو بالمنطق» ().

أخذ عن الزجاج، وابن السراج، وابن دريد، وغيرهم.

له مصنفات جليلة منها: كتاب شرح كتاب سيبويه، وكتاب شرح الأصول لابن السراج، وكتاب شرح المقتضب للمبرد، وكتاب الحدود الأكبر.

وذكر ياقوت في معجم الأدباء أنه شرح معاني القرآن للزجاج ()، ولا يبعد أن يكون شرحه فإنه كان مولعا بشرح الكتب كما في الشروح المذكورة.

توفي في الحادي عشر من شهر جمادي الأولى سنة أربع، وثمانين وثلاثمائة ().

١٢ - أبو النضر: محمد بن إسحاق بن أسباط الكندى.

كان شيخ الأدب، وله تقدم في المنطق وعلوم الأوائل، وذكره أهل التراجم بقولهم: «كان يجتمع معنا في خدمة سيف الدولة شيخ من أهل الأدب، والتقدم في النحو، وعلم المنطق ممن درس على الزجاج، وأخذ عنه» ().

له كتب منها: كتاب التلقين، وكتاب الموقظ، كتاب المغنى في النحو ().

<sup>(1)</sup> معجم الأدباء (3/147) بغية الوعاة (1/141)

<sup>(</sup>٢) (٤/ ٢٢٨١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الفهرست لابن النديم (٦٣)، طبقات النحويين واللغويين للزبيدي (٨٦)، معجم الأدباء (٤/ ١٨٢)، بغية الوعاة للسيوطي (٢/ ١٨٠).

<sup>(</sup>٤) ذكر هذا ياقوت الحموي في معجم الأدباء (٦/ ٢٤٢٥)

<sup>(</sup>٥) ينظر: طبقات النحويين واللغويين للزبيدي (٢٢١)، معجم الأدباء (٦/ ٢٤٢٥)، إنباه الرواة (٣/ ٦٨)،

# ١٣ الحسن بن عبد الله أبو على الأصبهاني المعروف بلكذة أولغذه ():

قدم بغداد، وكان إماما في النحو، واللغة جيد المعرفة بفنون الأدب، وكان يحضر مجلس الزجاج، ويكتب عنه ثم خالفه وقعد عنه،.

له تصانيف منها: الرد على الشعراء، وخلق الإنسان والنوادر () وغيرهما، جاء عن تاريخ و فاته في الأعلام فقط أنها سنة (٣١١هـ) ().

# $^{()}$ النحوي أبو عبد الله العماني $^{()}$ النحوي

من أهل الأدب من أصحاب أبي إسحاق الزجاج، روى عن أبي إسحاق الزجاج كتاب فعلت وأفعلت ()، ورواه الناس عنه، ولم تفصح كتب التراجم عن تاريخ وفاته.

#### ١٥ - محمد بن سعيد أبو جعفر البصري الموصلي العروضي النحوي:

كان أبو إسحاق الزجاج معجبا به، وكان في النحو ذا قدم ثابتة كان ذكيا فهيما، له في الشعر رتبة عالية إماما في العروض قال له الزجاج يوما، وقد سأله عن أشياء من العروض: «يا أبا جعفر لو رآك الخليل لفرح بك» ().

حسن المحاضرة للسيوطي (٢٢٨).

لكذة: بضم اللام، وسكون الكاف وفتح الذال المعجمة، ويقال: لغذة بالغين، ولعله بالكاف المعقودة.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الفهرست (١٣٠)، معجم الأدباء (٢/ ٨٧٣)، بغية الوعاة للسيوطي (١/ ٥٠٩).

<sup>(</sup>٣) الأعلام للزركلي (٢/٢١٢)

<sup>(</sup>٤) العماني: بضم العين وتخفيف الميم منسوب إلى عمان وهي بلاد البحر أسفل البصرة، وَهي الآن الْمِنْطَقَة الَّتِي تَكوَّن الزَّاوِيَةَ الْجُنُوبِيَّةَ الشَّرْقِيَّةَ لِجَزِيرَةِ الْعَرَبِ، فَهِيَ كَالْيَمَن تَمَامًا مَعَ اخْتِلَافِ الْجِهَةِ عَكْسِيًّا.

ينظر: معجم البلدان (٤/ ١٥٠) المعالم الجغرافية الواردة في السيرة النبوية (٣٤٩).

<sup>(</sup>٥) إنباه الرواة ٣/ ١٩٧، طبقات شهبة (١/ ١١٧)، نزهة الألباء لابن الأنباري (٢٧٢).

<sup>(</sup>٦) ينظر: معجم الأدباء ٦/ ٢٥٣٩، الوافي بالوفيات للصفدي ٣/ ١٠٤، بغية الوعاة ١/ ١١٤.

#### ١٦ - أبو الفهد البصري:

لغوي، نحوي بصري، هكذا جاء في ترجمته، من الأعراب الذين دخلوا الحاضرة، قرأ على الزجاج كتاب سيبويه مرتين، وكان فيه بَلَهُ، وتغفل، قال له الزجاج: «وقد قرأ عليه كتاب سيبويه دفعة ثانية، يا أبا الفهد أنت في الدفعة الأولى أحسن حالا منك في الدفعة الثانية».

له: الإيضاح في النحو، ولم أجد له تاريخ وفاة ().

۱۷ – علي بن عبد الله بن العباس بن محمد بن عبد الله بن المغيرة الجوهري (٣٦٥هـ)

ولد سنة (۲۹۰هـ) ـ، روى عن الزجاج كتاب خلق الإنسان ذُكر ذلك في الأنساب ()، ولم أحصل له على ترجمة، وتوفي سنة (٣٦٥ه) ـ ().

١٨ - إبراهيم بن عبد الله البغدادي النجيرمي (١٥ م هـ).

أبو إسحاق النحوي اللغوي، قال القفطي () في إنباه الرواة: «صحب إبراهيم

ينظر: معجم البلدان (٥/ ٣١٦)

(٥) علي بن يوسف بن إبراهيم بن عبدالواحد بن موسى أبو الحسن القفطي يعرف بالقاضي الأكرم. صاحب تاريخ النحاة، قال ياقوت: ولد في ربيع سنة ثمان وستين وخمسائة بقفط، وكان جمّ الفضل، كثير النبل، عظيم القدر، إذا تكلم في فن من الفنون كالنحو واللغة والقراءات والفقه والحديث والأصول

<sup>(</sup>۱) ينظر: ترجمته في طبقات النحويين واللغويين للزبيدي (۱۲۹)، الفهرست لابن النديم (۸۵)، إنباه الرواة للقفطي ٤/ ١٥٢، بغية الوعاة للسيوطي (٢/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٢) الأنساب: (٢/ ٣٥٩).

<sup>(</sup>٣) تاريخ بغداد (٦/ ٨٩)، طبقات المفسرين للداودي (١/ ١٠)، فهرسة ابن خير (٣٢٥).

<sup>(</sup>٤) نسبة إلى نجيرم: وهي بلدة مشهورة دون سيراف مما يلي البصرة على جبل هناك على ساحل البحر رأيتها مراراً ليست بالكبيرة، ولا بها آثار تدل على أنها كانت كبيرة أولا، وقد نسب إليها قوم من أهل الأدب، والحديث منهم: إبراهيم بن عبدالله النجيرمي.

بن عبد الله هذا أبا إسحاق إبراهيم بن السري الزجاج، وأخذ عنه، وأكثر، ونبغ فيمن نبغ من تلاميذه، وكان حسن الرواية جميل التصنيف حلو الشعر» ().

من تصانيفه: إيهان العرب في الجاهلية، والأمالي، توفي سنة (٣٥٥هـ) ().

<sup>=</sup> والمنطق والرياضة والنجوم والهندسة والتاريخ والجرح والتعديل قام به أحسن قيام، مات في رمضان سنة ست وأربعين وست مئة.

ينظر: سير أعلام النبلاء (٢٣/ ٢٢٧)، بغية الوعاة (٢/ ٢١٢) شذرات الذهب (٥/ ٢٣٥).

<sup>.(</sup>١٧٠/١) (١)

<sup>(</sup>٢) ينظر: بغية الوعاة (١/ ١٨١)

#### المبحث الرابع مكانته العلمية

يعتبر الإمام الزجاج رَحَمَهُ الله من أعلام اللغة، والنحو، والتفسير إذ بلغ في هذه العلوم مكانة عالية، وجاء نعته في كثير من المصادر حيث أثنى عليه وعلى علمه ودينه وأدبه جماعة كبيرة ووصفه أعلام عصره، ومن جاء بعده بأوصاف عديدة فتارة على علمه، وتارة على حسن اعتقاده، وتارة بالنحوي، وتارة باللغوي، وتارة بالمفسر، وتارة يجمع هذا أو بعضه.

#### ومما قالوا عنه:

: «كان من أهل الفضل والدين حسن الاعتقاد جميل المذهب له مصنفات حسان في الأدب» ()

: «كان من أكابر أهل العربية، وكان حسن العقيدة جميل الطريقة، وصنف مصنفات كثيرة ()».

ووصفه ابن كثير () بقوله: «كان فاضلا دينا حسن الاعتقاد، وله المصنفات الحسنة، منها كتاب معاني القرآن وغيره من المصنفات العديدة المفيدة» ().

<sup>(</sup>١) قول الخطيب البغدادي عنه في تاريخ بغداد (٦/ ٨٩).

<sup>(</sup>٢) قول ابن الأنباري في نزهة الألباء (٢١٦).

<sup>(</sup>٣) ابن كثير هو: إسماعيل بن عمر بن كثير بن ضوء البصري ثم الدمشقي الشافعي المعروف بابن كثير أبو الفداء محدث ومؤرخ ومفسر له " تفسير القرآن العظيم " "ومختصر علوم الحديث " "والبداية والنهاية" (٧٠٠-٧٧٤هـ).

ينظر: الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة: (١/ ٣٧٣)، وطبقات المفسرين: (٧٩)، وشذرات الذهب: (٦/ ٢٣١)، ومعجم المؤلفين: (٢/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية (١١/ ١٦٩)

وقال عنه السيوطي: «بأنه من المتقدمين في العلم ()». وقال عنه الباقي اليمني (): «وكان إماما في العربية من أهل الدين» () ووصف الزجاج بالمفسر:

فقد اعتلى مكانة عالية بين المفسرين، ويذكر اسمه مع اسم كتابه معاني القرآن وإعرابه الذي يعتبر من المصادر الأولى في علم التفسير، وقد اعتمد عليه الأزهري اعتهاداً كبيرا في التفسير فقال: «حضرته ببغداد -أي الزجاج- بعد فراغه من إملاء الكتاب -يعني معاني القرآن فألفيت عنده جماعة يسمعونه منه وكان متقدما في صناعته، بارعا صدوقا.... وما وقع في كتابي له من تفسير القرآن فهو من كتابه» ().

وعده المفسرون في طبقاتهم ()، وقالوا من تصانيفه معاني القرآن في التفسير لأنه أكثر من التفسير في كتابه ().

# ووصف الزجاج بالنحويّ:

فقد كان نحوي زمانه، قال عنه الإمام الذهبي: «الامام، نحوي زمانه، أبو إسحاق، إبراهيم بن محمد بن السري الزجاج البغدادي، مصنف كتاب: "معاني

المزهر في علوم اللغة (١/ ٢٧٨).

<sup>(</sup>۲) تاج الدين عبدالباقي بن عبدالمجيد بن محمد اليهاني كاتب مبدع وشاعر نابه ومؤرخ بصير ولد سنة ٦٨٠هـ له عدة مؤلفات منها: زهر الجنان ومختصر الصحاح توفي سنة ٧٤٣هـ.

ينظر: البدر الطالع للشوكاني(١/٣١٧)، الأعلام (٤/ ٥٥).

<sup>(</sup>٣) إشارة التعيين (١٢).

<sup>(</sup>٤) تهذيب اللغة (١/ ٢٧)

<sup>(</sup>٥) كطبقات المفسرين للداودي (١/٧)، وطبقات المفسرين للأدنه وي (٥٢)

<sup>(</sup>٦) ينظر: طبقات المفسرين للأدنه وي (٥٢)

القرآن"، وله تآليف جمة» ().

تصدر رَحْمَهُ الله رئاسة النحو، واللغة، وشيوخه أحياء يعيش بين ظهرانيهم بعد أن تَبَطَّنَ النحو وبرع فيه على إمامي المدرستين البصرة، والكوفة في عصرهما ثعلب، والمبرد، وغلب على أبي إسحاق النحو البصري إلا أنه لا يزري بالكوفي إزراء غيره فهو يرحب بها اتفق عليه أهل المدرستين، ويستفيد من الفريقين وإن كان سيبويه، وكتابه قد مَلأى سمعه، وبصره فهو يسير في الغالب وفق أقواله، واختياراته.

ومما جاء عنه أن ابن كيسان أحال عليه في شرح كتاب سيبويه ().

وأن شيخه المبرد كان لا يقرئ أحداً كتاب سيبويه حتى يقرأه على الزجاج، ويصحح به كتابه، فكان ذلك أول رئاسة أبي إسحاق<sup>()</sup>، وقال أبو سعيد السيرافي وهو يعدد أصحاب المبرد: «ومِن أصحاب أبي العباس محمد بن يزيد: أبو إسحاق إبراهيم ابن السري الزجاج، وأبو الحسن بن كيسان، وإليها انتهت الرئاسة في النحو بعد أبي العباس محمد بن يزيد غير أن أبا إسحاق كان أشد لزوما لمذهب البصريين، وكان ابن كيسان يخلط المذهبين» ().

ومن الأدلة على بلوغه الغاية في علم العربية والنحو إيعاز المبرد إلى الزجاج شرح كتاب " جامع المنطق " ( )

وقال عنه الأزهري في تهذيب اللغة: «حافظاً لمذاهب البصريين في النحو،

<sup>(</sup>۱) سير أعلام النبلاء (۱۶/ ۳۲۰)

<sup>(</sup>٢) ينظر: طبقات النحويين واللغويين (١٥٣).

<sup>(</sup>٣) إنباه الرواة (٣/ ٢٥١)

<sup>(</sup>٤) أخبار النحويين البصريين (١١٣).

<sup>(</sup>٥) ينظر: معجم الأدباء (١/ ٩٤)

ومقاييسه، وكان خدم العباس دهراً طويلاً» ().

#### ومن تلك الأوصاف: الزجاج الأديب:

لم يمنع الزجاج بزوغه في التفسير واللغة من دراسة الأدب، ولذا جاء في وصف ابن خلكان () أنه: «كان من أهل العلم بالأدب، والدين المتين» (). وذكر بعض المترجمين له أن «له مصنفات حسان في الأدب» ().

ولا غرو في ذلك فإنه فقد روى عن اثنين من أساطين الأدب ثعلب الأديب واللغوي، والمبرد وله الكامل في اللغة والأدب، فقد حوى منها حصيلة أدبية من الأشعار واالروايات المتعددة.

أما من جهة الشعر فالزجاج ليس بشاعر، ولكن رويت عنه بعض الأبيات الشعرية القليلة فقد ساق الخطيب بسنده أن الزجاج كان بشارع الأنبار.. فبادر بعض الصبيان فأقلب عليه ماء فأنشأ يقول وهو ينفض رداءه من الماء..

إذا قل ماء الوجه قل حياؤه... ولا خير في وجه إذا قل ماؤه ()...

#### الزجاج مؤدباً:

وقد كان رَحِمَهُ الله مؤدبا لأبناء الخلفاء والوزراء في عهده، فعندما جاء أحد بني

(YV/1) (1)

(٢) أحمد بن محمد بن خلكان البرمكي الشافعي ولد بإربل سنة ٢٠٨هـ كان فاضلاً بارعاً بصيراً بالعربية علامة في الأدب والشعر له عدة مؤلفات منها: وفيات الأعيان توفي سنة ١٨١هـ.

ينظر: الوافي بالوفيات (٢/ ٤٨٤) الأعلام (١/ ٢١٢) شذرات الذهب في أخبار من ذهب (١/ ٥٧).

- (٣) وفيات الأعيان (١/ ٤٩).
- (٤) كالخطيب في تاريخ بغداد (٦/ ٨٩)، وياقوت في معجم الأدباء (١/ ٨٤).
  - (٥) ینظر: تاریخ بغداد (٦/ ۹۲)

مارقة يبحثون عن مؤدب لأبنائهم لم يعرف لهم المبرد غير الزجاج ().

وطلب عبيد الله بن سليان "وزير المعتضد العباسي" مؤدبا لابنه القاسم، فدله المبرد على الزجاج، فطلبه الوزير، فأدب له ابنه إلى أن ولي الوزارة مكان أبيه، فجعله القاسم من كتابه، فأصاب في أيامه ثروة كبيرة، فاجتمع لأبي إسحاق الزجاج المال، والجاه، والعلم، ورغم هذا كله لم ينقطع عن العلم درسا، وتدريسا، وتصنيفا ().

وإذا أردنا المزيد عن مكانة صاحبنا العلمية فللنظر إلى تلاميذه، وعددهم ممن جلس مجلسه، وأخذ منه ونقل عنه، وإن المتأمل في هؤلاء التلاميذ ليجد أن لكل واحد منهم مصنفاً فأكثر من المصنفات التي ذاع صيتها، وانتشر علمها ().

فرحم الله شيخنا رحمة واسعة، وجمعنا به في دار كرامته.

<sup>(</sup>١) ينظر: معجم الأدباء (١/ ٥٢)، تاريخ بغداد (٦/ ٨٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الأعلام للزركلي (١/ ٤٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: المبحث الثالث: تلاميذه (٥٤).

#### المبحث الخامس عقيدته ومذهبه الفقهي

أثنى كثير من أهل العلم على سلامة عقيدة الإمام الزجاج حيث قيل عنه أنه: «كان من أهل الفضل والدين حسن الاعتقاد جميل المذهب» ()، وقالوا عنه «وكان حسن العقيدة جميل الطريقة، وصنف مصنفات كثيرة ()».

مما يدل على أنه على عقيدة السلف الصالح وأهل السنة والجماعة أنه في مرض موته دعا ربه أن يموت على مذهب الإمام أحمد بن حنبل، ويقصد به المذهب العقدي، وأن يموت على السنة الخالية من الشوائب والبدعة، قال في معجم الأدباء: «وحكى ابن مهذب في تاريخه حدثني الشيخ أبو العلاء المعري أنه سمع عنه ببغداد، أنه لما حضرته الوفاة سئل عن سنه، فعقد لهم سبعين، وآخر ما سمع منه: اللهم احشرني على مذهب أحمد بن حنبل» ().

وعده السمعاني () من المفسرين ومن نحويي أهل السنة ()، وقالوا عنه: «وكان الزجاج رأسا في نصرة أهل السنة والرد على أهل البدعة وكذا الفراء قبله وقد ردا في

<sup>(</sup>۱) قال هذا الخطيب البغداداي في تاريخ بغداد (٦/ ٨٩).

<sup>(</sup>٢) قاله أبو الركات الأنباري في نزهة الألباء (٢١٦).

<sup>(17/1) (7)</sup> 

<sup>(</sup>٤) منصور بن محمد بن عبدالجبار بن أحمد التميمي السمعاني الحنفي أبو المظفر، مفسر ومحدث له " منهاج أهل السنة " و"تفسير القرآن"، و"القواطع في أصول الفقه" (٤٢٦ – ٤٨٩هـ).

ينظر: سير أعلام النبلاء (١٩/ ١١٤)، وطبقات المفسرين (٢٦٥)، وشذرات الذهب (٣/ ٣٩٣)، ومعجم المؤلفين (١٣/ ٢١).

<sup>(</sup>٥) تفسير السمعاني: (٣/ ٣٢٠).

كتابيهما المصنفين في المعاني على القدرية والخوارج والروافض» ().

وفي كتابه "معاني القرآن وإعرابه" ما يؤكد سلامة معتقده حيث وافق أهل السنة في عامة مسائل الاعتقاد -ما عدا تأويله بعض الصفات- مع رده على المعتزلة والخوارج وإليك بعض الأمثلة التي تجلي سلفية الزجاج:

فعند شرحه لقوله تعالى ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلَى ﴿ أَنْ عَالَ: «هذه الكاف مؤكّدة، والمعنى ليس مثله شيء، ولا يجوز أن يقال: المعنى مثل مثلِهِ شيء، لأن من قال هذا فقد أثبت المثل لله، تعالى عن ذلك » ( ).

وعند قوله: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسَّمَاءُ ٱلْحُسُنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا ۗ وَذَرُوا ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آسَمَنَهِهِ ۚ ﴾ قال: «لا ينبغي أن يدعوه أحد بها لم يصف نفسه به، أو لم يسم به نَفْسَه. فيقول في الدعاء. ياالله يَارَحْنُ يَا جَوَادُ، ولا ينبغي أن يقول: "يا سبحان" لأنه لم يصف نفسه بهذه اللفظة. ونقول يا رحيم، ولا يقول: يا رفيق، وتقول يا قوي، ولا تقول يا جَلْدُ » ( ).

وقرر الزجاج منهجيته في اتباع السلف وما جاءت به الأسانيد الصحاح حيث قال في أول سورة الأعراف عند قوله تعالى: ﴿وَالْوَزْنُ يُوَمَينِ الْحَقُّ فَمَن ثَقُلَتَ مَوَزِيثُهُ وَاللهِ فَي أول سورة الأعراف عند قوله تعالى: ﴿وَالْوَزْنُ يُوَمَينٍ الْحَقُ فَمَن ثَقُلَتَ مَوَزِيثُهُ وَاللهِ فَي أُولُكَيكُ هُمُ المُقُلِحُونَ ﴿ قَال : «اختلف الناس في ذكر الميزان في القيامة، وجاء في بعض التفسير أنه ميزان له كِفَّتَان، وأن الميزانَ أنْزلَ إلى الدنيا ليتعامل الناس بالعدل وتوزن به الأعمال، وقال بعضهم: الميزانُ العدلُ، وذهب إلى قولك هذا في وزن هذا،

<sup>(</sup>١) قاله أبو طاهر الإسفراييني في التبصير في الدين (١٩١)

<sup>(</sup>٢) الشورى: جزء من الآية ١١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٤/ ٣٩٥)، البحث (٢٣٠).

<sup>(</sup>٤) الأعراف: جزء من الآية ١٨٠.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع - (٢/ ٣٩٢)

<sup>(</sup>٦) الأعراف: ٨

وإن لم يكن مما يوزنُ، وتأويله أنه قد قام في النفس مساوياً لغيره كما يقوم الوزن في مِرآةِ العَيْنِ.

وقال بعضهم: الميزانُ الكتابُ الذي فيه أعمال الخلق، وهذا كله في باب اللغة - والاحتجاج سائغ، إلا أن الأوْلَى مِنْ هذا أن يُتبَعَ مَا جَاءَ بالأسانيد الصحاح. فإن جاءَ في الخبر أنه ميزان له كِفَّتَان، من حيث يَنقُلُ أهلُ الثقة، فينبغي أن يُقْبَلَ ذَلِكَ» ().

وكذلك نجده رَحْمَهُ اللهُ متبعاً عقيدة أهل السنة حيث يقول في قوله: ﴿ لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَدُرُ وَهُوَ اللَّهِ عَيْدُ مَا اللهُ اللَّهِ عَيْدُ اللَّهُ عَيْدُ اللَّهُ عَيْدُ اللَّهُ عَيْدُ مَد فوع، وليس في هذه الآية ما جاء من الأخبار في الرؤية وصح عن رسول الله فغير مدفوع، وليس في هذه الآية دَلِيلٌ عَلَى دَفْعِه، لأن معنى هذه الآية معنى إدراك الشيء والإحاطة بحقيقته، وهذا مذهب أهل السنة والعِلْم والحديث.» ()

وما جاء عن بعضهم اتهامه بالاعتزال في المشيئة عند قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ لَهُ لَانزل آيةً تَضْطَرُ الخلْقَ إلى الإيهان به، ولكنه عَلَيْ: يهدي من يشاء ويدْعو إلى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم» ()

قال ابن عطية (): «وهذا قول سوء لأهل البدع الذين يرون أن الله لا يخلق

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع - (٢/ ٣١٩)

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ١٠٣

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٢/ ٢٧٩)

<sup>(</sup>٤) النحل: جزء من الآية ٩

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع-(٣/ ١٩٢)

<sup>(</sup>٦) ابن عطية هو: القاضي أبو محمد عبدالحق بن الحافظ أبي بكر غالب بن عطية الغرناطي إمام في الفقه و في النقسير وله "المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز"، وكان من أوعية العلم (٤٨٠- ١٥٥هـ) ينظر: سير أعلام النبلاء: (١٨٥/ ٥٨٧)، ومعجم المؤلفين: (٥/ ٩٣)، وطبقات المفسرين: (١٨٥).

أفعال العباد لم يحصله الزجاج ووقع فيه رَحِمَهُ الله عن غير قصد» ()، ورد عليه أبو حيان () بقوله: «ولم يعرف ابن عطية أنّ الزجاج معتزلي، فلذلك تأول أنه لم يحصله، وأنه وقع فيه من غير قصد» ()

والصواب في ذلك ما ذكره ابن عطية رَحْمَهُ أللَّهُ بأنه من غير قصد ولا أدل على ذلك من قوله في تفسيره للمشيئة وخلق أفعال العباد إنه على منهج أهل السنة فقد صرح بهذا عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿وَمَا يَكُونُ لَنَاۤ أَن نَّعُودَ فِيهَاۤ إِلَّاۤ أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ ﴾ ().

فقال: «اختلف الناس في تأويل هذا، فأولى التأويلات باللفْظ أن يكون:

﴿ وَمَا يَكُونُ لَنَا أَن نَعُودَ فِيهَا إِلَّا أَن يَشَاءَ الله ، وهذا ملا يكون غير ما يشاءَ الله ، وهذا مذهب أهل السنة ، قال الله عَجَكِّ: ﴿ وَمَا تَشَاءَ وُنَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱلله أَنَّ الله عَجَكِّ: ﴿ وَمَا تَشَاءَ وُنَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱلله أَنَّ ﴾ ( ).

والمشيئة في اللغة بيِّنة لا تحتاج إلى تأويل، فالمعنى: ما يكون لنا أن نعود فيها إلا أن يكون الله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَاله

ولم يكتفِ رَحِمَهُ اللهُ ببيان مذهب أهل السنة بل خطأ أقوال المخالفين من المعتزلة وغيرهم فعند الكلام على المشيئة في الموضع السابق «قال قوم: ﴿وَمَا يَكُونُ لَنَا أَن نَّعُودَ

<sup>(</sup>١) ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٣/ ٣٧٩)

<sup>(</sup>٢) أبو حيان هو: محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيان الغرناطي الأندلسي أديب ونحوي ومفسر ولغوي. أخذ القراءات عن أبي جعفر الطباع وتولى تدريس التفسير بالمنصورية. (٢٥٤ - ٧٤٥).

ينظر: شذرات الذهب: (٦/ ١٤٥)، والبدر الطالع: (٢/ ٢٨٨)، وطبقات المفسرين (٢٩٦)، ومعجم المؤلفين: (١٢/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٣) تفسير البحر المحيط (٥/ ٤٦٣)

<sup>(</sup>٤) الأعراف: جزء من الآية: ٨٩

<sup>(</sup>٥) التكوير: جزء من الآية: ٢٩

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه المطبوع (٢/ ٣٥٥)

فِيهَ إِلّا أَن يَشَاءَ أَلَةُ رَبُّنا وَسِعَ رَبُّنا ﴾ () أي فالله لا يشاءُ الكفر،... قال أبو إسحاق: وهذا خطأ لمخالفته أكثر من ألف موضع في القرآن لا تحتمل تأويلين، ولا يحدث شيءٌ إلا بمشيئته وعن علمه» (). فهذا يبين أنه كان منافحاً في وجه الفرق والمذاهب الضالة مؤكداً سلفيته.

فكيف يكون الزجاج اعتزالياً وهو الذي خالفهم في هذا وفي مواضع كثيرة من كتابه وقرر مذهب أهل السنة ومن ذلك الرؤية في الآخرة عند قوله تعالى: ﴿كُلَّاإِنَّهُمْ عَن تَرَبِّمْ مَوْمَ يِذِلِّمَ حُوبُونَ ﴿ اللهِ ال

فأعلم الله ﷺ أن المؤمنين ينظرون إلى الله، وأن الكفارَ يُحْجَبُونَ عَنْه» ( ).

ودليل آخر يبطل اتهامهم بأنه اعتزالي: وهو أن أبا علي الفارسي توجه في كتابه " الإغفال فيها أغفله الزجاج من المعاني " إلى الاعتزال، وتعقب الزجاج في كثير من المسائل التي خالفه فيها، فكيف يتهم الزجاج بالاعتزال ويأتي من يتعقبه من المعتزلة ويرد عليه، كها نصت بذلك كتب التراجم ()، ويذكر إبراهيم رفيدة في هذا: «أن توجه أبي علي الفارسي ظهر في رده على أستاذه الزجاج» ()

<sup>(</sup>١) الأعراف: جزء من الآية: ٨٩

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٢/ ٥٦)

<sup>(</sup>٣) المطففين: ١٥

<sup>(</sup>٤) القيامة: ٢٢-٢٣

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ٢٩٩)

<sup>(</sup>٦) جاء عن القفطي في انباه الرواه (١/ ٣٠٩) أن أبا علي الفارسي متهم بالإعتزال.

<sup>(</sup>٧) ينظر: النحو وكتب التفسير: (١/ ٥٥٤)

وعلى فرض أن الزجاج رَحْمَهُ اللهُ وقع في بعض المسائل، وتأويل بعض الصفات الفعلية مع قلتها كتأويله مثلا لصفة الإتيان أنه أتاهم بخذلانه إياهم، يذكر قول اللغة في قوله عَلَّا: ﴿ هَلَ يَظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهُمُ اللهُ فِي ظُلُلِ مِّنَ ٱلْغَكَامِ ﴾ ( ) قال أهل اللغة معناه يأتيهم الله بها وعدهم من العذاب، والحساب كها قال: ﴿ فَأَنَاهُمُ اللهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا ﴾ ( ) أي أتاهم بخذلانه إياهم ( ).

ومع هذا القليل النادر، فإنه لا يجوز أن نصف الزجاج بأنه معتزلي، كمن هو معتنق هذا ويدافع عنه ويؤيده، وما وقع منه جاء بلا قصد، ولا يمكن الطعن في معتقد من كان في آخر حياته يرجو من الله أن يحشره على مذهب أحمد، ومن شهد له بحسن المذهب والاعتقاد، والله تعالى أعلى وأعلم.

#### 🕸 مذهبه الفقهي:

لم تفصح كتب التراجم عن مذهب الزجاج الفقهى صراحة، والذي يظهر أن الزجاج له عناية بالفقه الشرعى،بدليل أنه يورد بعض الأحكام الفقهية كما سيأتي في منهجه، عند الاختلاف في الأحكام الفقهية.

فهو صاحب عناية بالفقه لكن هذه العناية لم تصل إلى حد عنايته واهتهامه وبراعته في النحو، واللغة والتفسير ولذا يقال عنه النحوي ويعرف بصاحب معاني القرآن ()

ومما يدل على عنايته بالفقه أن له عطية فيه، قال الذهبي: "وكان عزيزاً على

<sup>(</sup>١) البقرة: جزء من الآية ٢١٠

<sup>(</sup>٢) الحشر: جزء من الآية ٢

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه المطبوع (١/ ٢٨٠)

<sup>(</sup>٤) ينظر: تاريخ بغداد (٦/ ٨٩)، سير أعلام النبلاء (١٤/ ٣٦٠)، البداية والنهاية (١١/ ١٥٨)

المعتضد، له رزق في الفقهاء، ورزق في العلماء، ورزق في الندماء نحو ثلاث مائة دينار"().

والذي يظهر لي أن الزجاج في الفقه على مذهب الإمام أحمد لما يلي:

أولاً: جاء في كتابه "معاني القرآن وإعرابه" مايدل على اتباعه لأحمد بن حنبل، حيث قال: «مارويت في هذا الكتاب من التفسير فهو من كتاب التفسير عن أحمد بن حنبل»..

ثانياً: أنه من تلاميذ عبدالله بن الإمام أحمد كما قال أبو إسحاق: «روينا عن أحمد بن حنبل رَحْمَهُ ألله في كتابه "كتاب التفسير"، وهو ما أجازه لي ابنه عبدالله "ن"، حيث صرح أنه روى عن عبدالله بن أحمد عن الإمام أحمد.

ثالثاً: ومما يدل على تأثره بمذهب الإمام أحمد مقولته المعروفة عنه حينها حضرته الوفاة "اللهم احشرني على مذهب أحمد بن حنبل، إلا أن الغريب أن بعض كتب الحنابلة لم تترجم له () غير أنه استدرك محقق كتاب: طبقات الحنابلة على مؤلفه عدم ذكره للزجاج، فقال: "ويستدرك على المؤلف إبراهيم بن السري أبو إسحاق الزجاج النحوي الإمام المشهور صاحب "معاني القرآن وإعرابه" من تلاميذ عبدالله بن الإمام أحمد، وفي كتابه مايدل على اتباعه لأحمد ()، والله تعالى أعلى وأعلم.

<sup>(</sup>۱) سير أعلام النبلاء (۱۶/ ٣٦٠).

<sup>(</sup>۲) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع - (1/4).

<sup>(</sup>٣) كطبقات الحنابلة، والذيل على الطبقات، والمنهج لأحمد، والمقصد الأرشد وغيرها

<sup>(</sup>٤) ينظر: طبقات الحنابلة (٣/ ٣٠) بتحقيق د. عبدالرحمن العثيمين.

## المبحث السادس آثاره العلمية ومؤلفاته ووفاته

للزجاج رَحَمُهُ الله ثروة علمية عظيمة، وقد ترك لنا كُتباً وآثاراً، فيها علم كثير وفائدة كبيره فقد كان منقطعا للعلم دراسة وتدريسا، فأتقن كثيرا من صنوف العلم والمعرفة وجعل الله البركة في مصنفاته الجليلة التي تنم على علو كعبه وجلالة قدره، وقد وصلنا بعض هذه المصنفات، وبعضها أتت عليها أحوال الزمان، وقد سطرت كتب التراجم والسير واللغة والتفسير وغيرها ذلك وتبين أنها تسعة وعشرون مصنفاً، فمنها المطبوع، ومنها المخطوط ومنها المفقود ومنها المنسوب إليه ولم تصح نسبته ()

#### اولا: المؤلفات المطبوعة:

۱ - تفسير أسماء الله الحسنى (): وهو كتاب ظريف، فسر فيه الإمام الزجاج أسماء الله الحسنى تفسيراً لغوياً، وهو متقدم على غيره من مؤلفات الزجاج، حيث أُملى هذا الكتاب على إسماعيل بن إسحاق القاضي المتوفى سنة (۲۸۲هـ)، والزجاج بدأ كتابه معاني القرآن وإعرابه (۲۸۵هـ)، فيكون هذا متقدماً على كتاب معاني القرآن.

وسبب تأليفه هذا الكتاب أن شيخه إسماعيل بن إسحاق القاضي طلب منه تفسير أسماء الله الحسنى فامتثل لطلب شيخه فكان هذا الكتاب، واملاه عليه ثم

<sup>(</sup>۱) وتوضيح ذلك سيكون في الهامش عند ذكر كل كتاب، وقد استفدت من رسالة منهج الزجاج في اختياراته لأحمد العمري (۷۳-۸۰) و" الإمام الزجاج ومنهجه في كتابه معاني القرآن وإعرابه، لعلال بندويش (۷۹-۱۱٤).

<sup>(</sup>٢) حققه أحمد يوسف الدقاق، طبعته دار الثقافة العربية بيروت ط ٥ (١٤١٢هـ - ١٩٩٢م)، والطبعة الأولى سنة (١٣٩٥هـ - ١٩٧٥م).

نسخت ىعد ذلك.

ولم تذكر كتب التراجم هذا الكتاب ولعل السبب يرجع في هذا إلى أن الكتاب إجابة لسؤال خاص وهو من الأمالي التي أملاها على شيخه، أو كون ما جاء في هذا الكتاب تضمنه كتاب معاني القرآن وإعرابه ().

٢- معاني القرآن وإعرابه (): وهذا أشهر كتب الزجاج، بل هو الكتاب الذي عرف به فيقال صاحب المعاني، أو صاحب معاني القرآن، وقد بدأ فيه الزجاج في سنة (٢٠٥هـ) وفرغ منه في عام (٢٠٠هـ) أي أنه أمضى فيه قرابة الستة عشر عاما.

٣-كتاب ما ينصرف وما لا ينصرف أجاء ذكر هذا الكتاب في بعض المصادر ()، وهو كتاب قصره الإمام الزجاج على ما ينصرف ومالا ينصرف وبين آراء النحويين في المسألة التي يبحثها باختصار.

٤- كتاب فعلت وأفعلت ()، وموضوعه الأفعال الرباعية والثلاثية، وقد رتبه على حروف المعجم ليسهل التهاسه على طالبه فإذا جاء شيء أوله الباء طلبه في بابه

(١) ينظر: مقدمة تحقيق تفسر أسماء الله الحسنى لأحمد الدقاق (٧).

<sup>(</sup>٢) هذا الكتاب هو محط الدراسة والتحقيق، وقد طبع بتحقيق د. عبدالجليل شلبي، وخرج أحاديثه علي جمال الدين محمد، دار الحديث - القاهرة ٢٠٠٥م.

<sup>(</sup>٣) طبع بتحقيق الدكتورة هدى قراعة ونشرته مكتبة الخانجي بالقاهرة سنة (٩٢٠هـ)، على نسخة وحيدة محفوظة بدار الكتب المصرية تحت رقم (١٤٩) نحو، وعدد أوراقها (٩٩) ورقة.

<sup>(</sup>٤) الفهرست لابن النديم (٩٦)، معجم الأدباء (١/ ٩٣)، إنباه السرواة للقفطي (١/ ٩٥)، وفيات الأعيان لابن خلكان (١/ ٣٧)، طبقات النحاة واللغويين لابن قاضي شهبة (١٤٢).

<sup>(</sup>٥) طبع سنة (١٩٠٧هـ) بالقاهرة نشره محمد أمين الخانجي،" في الطرفة الأدبية لطلاب العلوم العربية "، ثم نشره محمد عبدالمنعم خفاجي بالقاهرة سنة (٩١٩هـ) ضمن مجموعة معه فيها شرح الفصيح لأبي سهل الهروي، وذيله لعبد اللطيف البغدادي، ثم نشره صبيح التميمي سنة (١٤١٥هـ) بالقاهرة عن مكتبة الثقافة الدينية، ثم نشره ماجد حسن الذهبي، وصدر عن الشركة المتحدة للتوزيع دون تاريخ طبع.

وكذلك سائر الحروف من ذلك ().

• - كتاب خلق الإنسان (): جاء ذكر هذا الكتاب في بعض المصادر ()، وهو كتاب يتناول أسماء أعضاء الإنسان على ما سمعت العرب.

7-كتاب المثلث (): لم يذكره أحد ممن ترجم لأبي إسحاق الزجاج رَحِمَهُ ألله قديها وحديثا، ومثلث الزجاج صغير إذ لا يحوي إلا ست عشرة كلمة مثلثة ولم يحو إلا ما ثلث أوله واقتصر على الأسهاء دون الأفعال.

## انياً: المؤلفات المخطوطة: 🕸 ثانياً

١ - الإبانة والتفهيم عن معنى بسم الله الرحمن الرحيم (): لم يذكره أحد ممن

(۱) ينظر: نزهة الألباء لابن الأنباري (۲۱٦)، معجم الأدباء (۱/ ٦٣)، إنباه الرواة للقفطي (١/ ١٦٥)، وفيات الأعيان لابن خلكان (١/ ٤٩)، بغية الوعاة (١/ ٤١٢).

(۲) طبع الكتاب بتحقيق إبراهيم السامرائي ببغداد سنة (١٩٦٤هـ) ضمن رسائل، ونصوص في اللغة، والأدب، والتاريخ على ثلاث نسخ خطية، وتوجد منه نسخة أخرى بدار الكتب المصرية تحت رقم (٣٣٢) ضمن مجموع نفيس تقع منه النسخة في (٣٣) ورقة، لم يقف عليها الدكتور السامرائي..

- (٣) ينظر: معجم الأدباء (١/ ٦٣)، وإنباه الرواة (١/ ١٦٥)، وبغية الوعاة للسيوطي (١/ ٤١٢)، طبقات المفسرين للداودي (١/ ١٠)، أبجد العلوم للقنوجي (٣/ ٤٣)
- (٤) وهو ما جاء بين التحريك والكسر، طبع المثلث بتحقيق الدكتور سليهان العايد في مجلة جامعة أم القرى للبحوث العلمية السنة الثالثة العدد الرابع (عام ١٤١١هـ)، وقد عثر الدكتور سليهان العايد على مصورة منه في مركز إحياء التراث بجامعة أم القرى برقم ٤/ ٣٥١ وقد كتب عليه يتلوه يعني مثلث قطرب مثلث أبي إسحاق الزجاجي (هكذا) بسم الله الرحمن هذا ما ألفه أبو إسحاق الزجاجي (هكذا) في المثلث على كتاب قطرب... » وفي آخره « ثم مثلث أبي إسحاق الزجاجي (هكذا) بحمد الله تعالى، وحسن توفيقه.
- (٥) ولا زالت مخطوطة منها نسخة بدار الكتب المصرية تحت رقم (٦٧ نحو)، ونسخة أخرى في مكتبة جوتا تحت رقم (٧٢٧)

ترجم للإمام الزجاج، وهي رسالة لطيفة قصرها الإمام الزجاج على ثمانين سؤالا في بيان ما يتعلق ببسم الله الرحمن الرحيم وقد حفظها الله تعالى ().

٢- كتاب التقريب ويسمى الشجرة: لم يذكره أحد ممن ترجم للزجاج رَحْمَهُ ٱللَّهُ،
 وجاء ذكره في تاريخ الأدب العربي أنه مخطوط بالقيروان ().

٣- كتاب تخطئة ثعلب في الفصيح )، وقد ذكره بعض المترجمين )، وهو رسالة لطيفة خطَّأ فيها الإمام الزجاج رَحَمَهُ اللَّهُ شيخه ثعلب في مسائل من كتاب الفصيح له.

٤- كتاب الألفاظ: لم يذكره أحد ممن ترجم للزجاج، وذكر في تاريخ الأدب العربي ().

#### क वं। विष्विवार । विष्विवार । विष्विव क

١ - كتاب الأنواء: ذكره كثير من المترجمين ()، ولم يصل إلينا من هذا الكتاب إلا نقو لات يسيرة نقلها عنه من جاء بعده في كتبهم ().

٢-كتاب العروض: ذكره بعض المترجمين () وهو من كتب الزجاج التي لم

(١) ينظر: الفهرس الشامل التفسير وعلومه، (٤٠)، وآثار الحنابلة لسعود الفنيسان (٣٦).

(٢) ذكره بروكلمان في تاريخ الأدب العربي (٢/ ١٧٣)

(٣) ذكره سزكين وبين أنه يوجد منه مختصر مخطوط في مكتبة جامعة استانبول في المخطوطات العربية، ومنه نسخة: بدار الكتب المصرية ضمن مكتبة الشنقيطي، ومنه نسخة ضمن مجموع مخطوط بالمكتبة التيمورية، بدار الكتب المصرية بالقاهرة برقم (٣٣٢ لغة) تشغل منه النسخة (٥) ورقات.

(٤) ينظر: معجم الأدباء (١/ ٥٩)، ونزهة الألباء (٢١٦).

(٥) تاريخ الأدب العربي لبروكلهان (٨/ ١٦٨)، وقال مخطوط بالمكتبة العامة بالرباط بالمملكة المغربية.

(٦) ينظر: وفيات الأعيان (١/ ٤٩)، الفهرست (١٤١)، إنباه الرواة للقفطي (١/ ١٦٥).

(٧) ينظر: وضح البرهان (٢/ ٣٤٢).

(٨) الفهرست لابن النديم (٩٦)، معجم الأدباء (١/ ٦٣)، إنباه الرواة للقفطي (١/ ١٦٥)، ==

تصل إلينا، وأسنده ابن خير بن عمر () في فهرسته () من طريق أبي علي البغدادي القالي، ونقل عنه كثير من علماء هذا الشان ().

٣- كتاب الكافي في أسماء القوافي ذكره أكثر مترجمي الزجاج ()، ولم يصل إلينا، وأسنده ابن خير في فهرسته عن طريق تلميذه أبي علي القالي البغدادي عن مؤلفه أبي إسحاق الزجاج، وهو الذي نص على تسمية الكتاب أما غيره فيذكره باسم القوافي ().

٤ - كتاب الفرق بين المذكر والمؤنث، ولم يصل إلينا وجاء بالذكر في بعض المصنفات ().

٥-كتاب الوقف والابتداء، لم يذكره أحد ممن ترجم للإمام الزجاج وقد جاء ذكره في بعض الكتب ().

<sup>=</sup> طبقات المفسرين للداودي (١/ ١٠).

<sup>(</sup>۱) أبو بكر محمد بن خير بن عمر بن خليفة اللمتوني الإشبيلي المشهور بابن خير، واسع المعرفة، تصدر للإقراء.. مولده في أواخر رمضان سنة اثنتين وخمسائة، ومات في السابع عشر من ربيع الأول سنة خمس وسبعين وخمسائة.

ينظر: بغية الوعاة (١/ ٢٠٢) معجم المؤلفين (٩/ ٢٩٤)، شذرات الذهب (٤/ ٢٩٩).

<sup>(</sup>۲) فهرسة ابن خير (۳۱۷).

<sup>(</sup>٣) ينظر: وضح البرهان (١/٢٥٤).

<sup>(</sup>٤) جاء في إنباه الرواة (٢/ ٢٩)، في ترجمة سليهان بن حبون النحوي الشاعر، ورأيته ينسخ في كتاب القوافي للزجاج، وينظر: الفهرست لابن النديم (٩٦)، معجم الأدباء (١/ ٦٣)، إنباه الرواة للقفطي (١/ ١٥)، أبجد العلوم للقنوجي (٣/ ٤٣)، هدية العارفين للبغدادي (١/ ٥).

<sup>(</sup>٥) فهرسة ابن خير (٣١٧).

<sup>(</sup>٦) جاء في نزهة الألباء في طبقات الأدباء (٢١٦)، وينظر: المصباح المنير (١١٠).

<sup>(</sup>٧) جاء ذكره في الإتقان في علوم القرآن (١/ ٥٣٩)، وهو يعدد فيمن ألف في الوقف والابتداء، وذكره الحاج خليفة في كشف الظنون (٢/ ١٤٧١).

V- كتاب خلق الفرس ذكره أكثر مترجمي الزجاج ( ) ولم يصل إلينا.

٨-كتاب الأمالي، جاء ذكر هذا الكتاب () ولا نعلم عنه شيئا فها أدري هل هذه النقول من أماليه أو من أمالي تلميذه أبي القاسم الزجاجي و، إن كانت لم توجد في الأمالي الوسطى والصغرى لتلميذه الزجاجي - والله أعلم-.

9-كتاب الاشتقاق ذكره أكثر مترجمي الزجاج<sup>()</sup>، ولم يصل إلينا، وقد بين تلميذه الإمام أبو القاسم الزجاجي المنهج الذي سلكه الإمام الزجاج في هذا الكتاب. ()

• ١ - كتاب سؤالات ابن ولاد للزجاج وهو من الكتب المفقودة التي لم تصل إلينا.

(۱) ينظر: الفهرست لابن النديم (۹٦)، معجم الأدباء (١/ ٦٣)، إنباه الرواة للقفطي (١/ ١٦٥)، طبقات المفسرين للداودي (١/ ١٠)، وفيات الأعيان لابن خلكان (١/ ٣٢).

<sup>(</sup>۲) ينظر: الفهرست لابن النديم (۹٦)، معجم الأدباء (۱/ ٦٣)، إنباه الرواة للقفطي (۱/ ١٦٥)، طبقات المفسرين للداودي (۱/ ١٠٥)، وفيات الأعيان (١/ ٣٢).

<sup>(</sup>٣) نسبه إليه ابن خلكان في وفيات الأعيان (١/ ٤٩) ووالسيوطي في المزهر في علوم اللغة وأنواعها (١/ ٤٠٩)

<sup>(</sup>٤) ينظر: الفهرست لابن النديم (٩٦)، معجم الأدباء (١/ ٦٣)، إنباه الرواة للقفطي (١/ ١٦٥)، طبقات المفسرين للداودي (١/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٥) فقال: «وقد زعم جماعة أن أبا إسحاق إبراهيم بن السري الزجاج كان يعتضد هذا المذهب، ويقول: الكلام كله مُشتق، ويشنعون بذلك عليه، ويضعون عليه حكايات باطلة ومعاذ الله من ذلك وكلامه في ذلك واضح بين في كتابه الكبير في الاشتقاق وذلك أنه يبتدئ بالباب في مسألة، ويجلعها أصلا، ويرد إشكالها إليها، ويلحق نظائر ها مها».

ينظر: اشتقاق أسماء الله (٢٧٨)، والأشباه والنظائر في النحو للسيوطي (٤/ ١٤٥).

۱۱ – كتاب شرح أبيات سيبويه، ذكره أكثر مترجمي الزجاج ()، ولم يصل إلينا. ۱۲ – كتاب الأضداد، وقد عزاه الزجاج لنفسه في كتابه ().

١٣ - كتاب مختصر في النحو، ذكره أكثر مترجمي الزجاج () ولم يصل إلينا.

18 - كتاب تفسير جامع النطق، ذكره أكثر مترجمي الزجاج () ومن الكتب المفقودة وهو تفسير لكتاب جامع النطق لمحمد بن يحيى بن أبي عباد أبي جعفر المعروف بِمَحْبَرَةَ النديم، وقد فسره الإمام الزجاج بطلب من الخليفة المعتضد كما مر، ولم ينتشر هذا الكتاب مثل باقي كتبه، لأنه تأليف خاص ولم يخرج لِمَا عَمِلَهُ الزجاج.

٥١ - النوادر () ذكره كل من ترجم للإمام الزجاج، ولم يصل إلينا.

17 - كتاب المقصور والممدود، ذكره بعض المؤلفين ()، وهو من المفقودات.

<sup>(</sup>۱) ينظر: الفهرست لابن النديم (۹٦)، معجم الأدباء (١/ ٩٦)، إنباه الرواة للقفطي (١/ ١٠٥)، وفيات الأعيان لابن خلكان(١/ ٤٩)، طبقات المفسرين للداودي(١/ ١٠٠).

<sup>(</sup>٢) قال: "فأما من قال: إن معناه الخوف فالخوف ضد الرجاء، وليس في الكلام ضد، وقد بينا ذلك في كتاب الأضداد". ينظر: معانى القرآن وإعرابه (٤/ ١٢١).

<sup>(</sup>٣) الفهرست لابن النديم (٩٦)، معجم الأدباء (١/ ٦٣)، إنباه الرواة للقفطي (١/ ١٦٥)، وفيات الأعيان (١/ ٤٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الفهرست لابن النديم (٩٦)، معجم الأدباء (١/ ٦٣)، إنباه الرواة للقفطي (١/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٥) الفهرست (٩٦)، معجم الأدباء (١/ ٦٣)، إنباه الرواة للقفطي (١/ ١٦٥)، وفيات الأعيان (١/ ٣٢).

<sup>(</sup>٦) ينظر: كشف الظنون (٢/ ١٤٦١).

# Ali Fattani

#### ابعاً: كتب منسوبة للزجاج:

١- كتاب إعراب القرآن: ()، والأدلة تبين أن هذا الكتاب ليس للزجاج ومنها:

- في الكتاب نقول عن الزجاج، ونقول أخرى عن أشخاص تأخرت وفاتهم عن الزجاج كأبي سعيد السيرافي (٣٦٨هـ)، وأبي علي الفارسي (٣٧٧هـ)، وللأسلوب والخصائص أهمية حيث أنها تتغاير من كتب الزجاج لهذا الكتاب.

- يقول المحقق إنها ذهبت من هذه النسخة الوحيدة الورقة التي تحمل اسم الكتاب ومؤلفه كها ذهب صدر مقدمته ثم جاء بعض النساخ وجعل ورقة في أوله كتب عليها بخط مغاير لخط النسخة (إعراب القرآن للزجاج).

- جميع من ترجم للزجاج لم يذكر هذا الكتاب في مؤلفاته، كما أن الزجاج ألف في معاني القرآن وإعرابه كتاباً ذاع صيته، فهل يعقل أن يؤلف كتاباً منفردا في إعراب القرآن وقد ضمنه ضمن الأول؟

والحق أن هذا الكتاب المنسوب للزجاج هو لأبي الحسن علي بن الحسين الباقولي الأصبهاني ()، وأن عنوانه "كتاب إعراب القرآن" وقيل عنوانه "الجواهر لجامع العلوم" ().

<sup>(</sup>۱) حقق هذا الكتاب إبراهيم الأبياري على نسخة وحيدة قديمة محفوظة بدار الكتب المصرية برقم (٥٢٨) تفسير بخط أبي الحسن سالم بن الحسن بن إبراهيم الخازمي بمدينة شيراز سنة (٦٩٠)، ونسبه لمكي بن أبي طالب (٤٣٧هـ) صاحب كتاب مشكل إعراب القرآن.

<sup>(</sup>٢) علي بن الحسين بن علي الضرير الأصفهاني النحوي، أبو الحسن الباقولي، المعروف بالجامع، من تصانيفه كشف المشكلات وإيضاح المعضلات في علل القرآن، والكشف في نكت المعاني والإعراب (ت: 82هـ).

ينظر: بغية الوعاة: (٢/ ٢٤٧)، ومعجم الأدباء: (٤/ ٨٦)، ومعجم المؤلفين: (٧/ ٧٥).

<sup>(</sup>٣) ذكر ذلك عدد من الباحثين منهم العمري في منهج الزجاج في اختياراته (٧٩)، وعلال في منهج الإمام الزجاج في كتابه معاني القرآن وإعرابه، وعفاف المعبدي في معاني القرآن وإعرابه تحقيق ودراسة (٦٢)، = ح

Y-كتاب معاني الحروف : نسبه إلى الزجاج بروكلمان في تاريخ الأدب العربي والصحيح أنه لتلميذه أبي القاسم الزجاجي، والذي أوقع بروكلمان في هذا الخطأ ورقة المخطوط التي كُتب عليها كتاب فيه حروف المعاني لأبي إسحاق الزجاجي، فوقع الخطأ في الكنية، فأوهم ذلك أن الكتاب للزجاج لأنه هو أبو إسحاق أمَّا الزجاجي فكنيته أبو القاسم ().

#### وأخيراً وفاته:

نصت كتب التراجم أنه توفي وله ثهانون سنة ()، وفي بعضها توفي وله سبعون سنة حيث ذكر أنه سئل عن سِنّه عند احتضار الوفاة فعقد لهم سبعين ().

وإذا رجعنا إلى تاريخ وفاته نجد المؤرخين اختلفوا في ذلك على ثلاثة أقوال:

الأول: أنه توفي سنة إحدى عشرة وثلاثمائة (٢١١هـ) ()، وله ثمانون سنة فتكون ولادته سنة إحدى وثلاثين ومائتين (٢٣١هـ) وعمره سبعة عشر عاما وهو الأرجح

أما إذا كان له سبعون سنة فتكون ولادته سنة إحدى وثلاثين ومائتين المرد وعمره سبعة أعوام وهو ضعيف.

<sup>=</sup> وعبد الرحمن السلوم في الزجاج ومذهبه في النحو (٢٥).

<sup>(</sup>١) الكتاب بتحقيق د. علي توفيق الحمد نشر ته مؤسسة الرسالة.

<sup>(</sup>٢) نسبه إلى الزجاج بروكلمان في تاريخ الأدب العربي (٢/ ١٧٣) ضمن مؤلفات الزجاج كما نسبه أيضاً للزجاجي، وبياناته هي: لا للي (٣٧٤ رقم ٧)

<sup>(</sup>٣) هذا على قول الأكثرين ينظر: إنباه الرواه (١/ ١٩٨)، وفيات الأعيان لابن خلكان (١/ ٣١)، طبقات الزبيدي (١١٢).

<sup>(</sup>٤) جاء هذا عند الحموي في معجم الأدباء (١/ ٥٢)، والسيوطي في بغية الوعاة (١/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٥) إنباه الرواة للقفطي (١/ ١٦٣).

الثاني: أنه توفي سنة عشر وثلاثمائة (٣١٠هـ) ، وله ثمانون سنة فيكون تاريخ ولادته سنة ثلاثين ومائتين (٣٢٠هـ) ويكون قد ناقش المبرد وعمره ثمانية عشر عاما.

أما إذا كان له سبعون سنة فيكون تاريخ ولادته سنة عشرين ومائتين (٢٢٠هـ) ويكون قد ناقش المبرد وعمره ثمانية أعوام، وهذا ضعيف.

وهـذان القـولان هما الأقـرب للصواب فتـاريخ وفاتـه دائـر بـين (١٠هـ-٣١١هـ).

وعلى صحة قول أن عمره ثمانون سنة كما في أكثر كتب التراجم، فتكون ولادته مابين (٢٣٠هـ-٢٣١هـ).

الثالث: أنه توفي سنة ست عشرة، وثلاثهائة (٣١٦هـ) ()، وله ثهانون سنة فتكون ولادته سنة ست وثلاثين ومائتين (٢٣٦هـ) وعمره حينها ناقش الزجاج أحد عشر عاما

أما إذا له سبعون سنة فتكون ولادته سنة ست وأربعين ومائتين (٢٤٦هـ) وعمره سنة واحده لأن مناقشة الزجاج للمبرد (٢٤٧هـ) وهو ممتنع.

وقد ذكر هذا القول الذهبي () بصيغة التضعيف فقال: «ويقال: توفي سنة ست

<sup>(</sup>١) الفهرست (٩٦).

<sup>(</sup>٢) طبقات الزبيدي (١١٢).

<sup>(</sup>٣) شمس الدّين أَبُو عبدالله مُحَمَّد بن أَهْد بن عُثْهَان قايهاز التركهاني ثمَّ الدِّمَشْقِي المُقْرِئ (٦٧٣هـ)، وَطلب الحَدِيث وَله ثَهَانِي عشرَة سنة فَسمع الْكثير ورحل وعني بِهَذَا الشَّأْن وتعب فِيهِ وخدمه إِلَى أَن رسخت فِيهِ الحَدِيث وَله ثَهَانِي عشرَة سنة فَسمع الْكثير ورحل وعني بِهَذَا الشَّأْن وتعب فِيهِ وخدمه إِلَى أَن رسخت فِيهِ قدمه، ولي تدريس الحَدِيث بتربة أم الصَّالح وَغَيرهَا وَله من المصنفات تَارِيخ الْإِسْلَام، التَّارِيخ الْأَوْسَط الصَّغير، سير النبلاء، طَبَقَات الْقُرَّاء، توفي الذَّهبِيِّ يَوْم الإثنَيْنِ ثَالِث ذِي الْقعدَة سنة ثَهَان وَأَرْبَعين وَسَبْعائة بِدِمَشْق وأضر قبل مَوته بيَسِير.

ينظر: طبقات الحفاظ للسيوطي (١/ ٥٢١)، الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة (٥/ ٦٦).

عشرة» ().

فهذه ثلاثة أقوال ذكرها المؤرخون في وفاته، والذي يظهر أن أقواها أنه توفي سنة إحدى عشرة، وثلاثهائة، وجاء ذلك في أكثر من ترجم له ()، وجاء عن الإمام أبي الفتح عبيد الله بن أحمد النحوي (ت٥٨هه) () وكان ثقة، تحديد ذلك بالشهر: فقال: «توفي أبو إسحاق إبراهيم بن السرى الزجّاج النحوى في جمادى الآخرة سنة إحدى عشرة وثلاثهائة.... وقد أناف على الثهانين ()».

وآخر ما سمع منه: اللهم احشرني على مذهب أحمد بن حنبل ().

<sup>(</sup>۱) سير أعلام النبلاء (۲۱/ ٣٦٠)

<sup>(</sup>٢) ينظر: تاريخ بغداد (٦/ ٨٩)، بغية الوعاة (١/ ٤١٢).

<sup>(</sup>٣) عبيد الله بن أحمد بن محمد أبو الفتح النحوي، سمع: أبا القاسم البغوي وطبقته، وأبا بكر بن دريد، ومن بعده. وحدث بشيء يسير، وكان ثقة صحيح الكتاب. مولده سنة ست وثهانين ومائتين. توفي ليلة الجمعة ودفن يوم الجمعة لعشر خلون من جمادي الآخرة سنة ثهان وخمسين وثلاث مائة

ينظر: تاريخ بغداد (١٢/ ٨٠)، إنباه الرواة على أنباه النحاة (٢/ ١٥٢).

<sup>(</sup>٤) إنباه الرواة على أنباه النحاة (١/ ١٤٤)، ونزهة الألباء لابن الأنباري (٢١٧).

<sup>(</sup>٥) طبقات المفسرين للداوودي (١٢/١)

# الفصل الثاني

# التعريف بالكتساب

# وفيه خمسة مباحث: -

- \* المبحث الأول: اسم الكتاب وتوثيق نسبته إلى مؤلفه
  - \* المبحث الثاني: منهج المؤلف في الكتاب
    - \* المبحث الثالث: مصادر الكتاب
  - \* المبحث الرابع: القيمة العلمية للكتاب
  - \* المبحث الخامس: وصف النسخ الخطية.

\* \* \* \* \* \* \*

### المبحث الأول اسم الكتاب وتوثيق نسبته إلى مؤلفه

#### 🕸 أولا: اسم الكتاب:

جرت عادة المصنفين بالتنصيص على اسم الكتاب في مقدمة الكتاب، أو خاتمته.

وأبو إسحاق الزجاج رَحْمَهُ ألله لم ينص على تسمية كتابه لا في مقدمته ولا في خاتمته، فليس هناك سبيل إلى معرفة اسم الكتاب إلا من خلال كتب التراجم والمصادر، أو من نسخ المخطوط، أو ذكر العلماء الذين بعده لاسم كتابه في مؤلفاتهم، وبالنظر إلى ذلك يتين أن للكتاب أسماء متعددة فمنها:

# ١ - «معاني القرآن وإعرابه»:

جاءت هذه التسمية من تلاميذ الزجاج، والذين تلقوا هذا الكتاب من شيخهم ومن أولئك: رواية أبي على الفارسي كما نص على ذلك ابن جني فقال: «وأخبرنا أبو على الخسن بن أحمد الفارسي سماعًا مع من قرأ عليه كثيرًا من هذا الكتاب.... وأخبرنا أيضًا بما في كتاب المعاني عن أبي إسحاق إبراهيم بن السري الزجاج بسماعه منه» ()

ورواية تلميذه أبي القاسم عبيد الله بن خالد بن الحسن الضرير المعروف بالحاسب بالاسم المذكور، وأسنده من طريق ابن خيرأيضاً في فهرسه الكتاب باسمه «معاني القرآن وإعرابه» ().

هذا بالنسبة لما جاء عن تلاميذه أما ما جاء في نسخ المخطوط التي بين يدي فقد جاء في نسخة شواري بإيران (ش) هذا الإسم «معاني القرآن وإعرابه».

<sup>(</sup>١) ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (١/ ٣٦).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الفهرسة لا بن خير (٥٧).

وكذلك جاء في نسخة خزانة الرباط (خ) على الجزء التاسع عشر فقط هذا الإسم.

وما ذكره العلماء في مؤلفاتهم من بعده فقد جاء عن ابن سيده (): «قال أبو إسحاق إبراهيم بن السَّرِيِّ الزَّجَّاجُ: وإذا ذكرنا أبا إسحاق في هذا الكتاب فإياه نريد.. وأكره أن أذكر مَا قَالَ النحويون فِي هذا الإسْم تَنْزِيها لإسْم الله هذا قوله في أول كتابه في معاني القرآن وإعرابه» ()

والذي يظهر أن هذه التسمية هي الأرجح في تسمية الكتاب، كونها اشتملت على المعاني والإعراب وهما مقصودان للمؤلف من تأليف الكتاب.

كما أن هذا الإسم «معاني القرآن وإعرابه» جاء من رواية بعض تلاميذه كما سبق، وهم الملازمون لشيخهم وأعلم بمؤلفاته.

أضف إلى ذلك ما ثبت في نسختين من نسخ هذا الكتاب هما نسخة (ش)، ونسخة (خ) مما يرجح أن هذا هو اسم الكتاب

#### ٢ - «معاني القرآن»

ذكر هذا الاسم كثير من العلماء والمترجمين للزجاج، ولعل اقتصارهم على ذكر المعاني كان اكتفاء بذكر أول الكتاب إما اختصاراً أو لشهرة الزجاج به.

ومن أولئك الإمام الأزهري وهو من المعاصرين للزجاج رحمها الله حيث قال: «وَيَتْلُو هَذِه الطَّبَقَة:طبقَة أُخْرَى أدركناهم فِي عصرنا مِنْهُم: أَبُو إسحاق إِبْرَاهِيم بن

<sup>(</sup>۱) علي بن إسهاعيل الأندلسي، المرسي، الضرير، المعروف بابن سيده أبو الحسن، عالم بالنحو واللغة والأشعار وأيام العرب وما يتعلق بعلومها، ولد بمرسية، وتوفي بدانية لأربع بقين من ربيع الآخر (٣٩٨ – ٢٥٨ هـ)، من تصانيفه: المحكم والمحيط الأعظم في لغة العرب رتبه على حروف المعجم في ١٢ مجلدا، شرح الحهاسة لأبي تمام.

ينظر: البلغة في تراجم أئمة النحو واللغة (٤١)، معجم المؤلفين (٧/ ٣٦).

<sup>(</sup>٢) المخصص: (٥/٢١٦)

السرِيّ الزّجاج النَّحْوِيّ صَاحب كتاب (المُعَانِي فِي الْقُرْآن)، حضرتُه بِبَغْدَاد بعد فَرَاغه من إملاء الْكتاب، فألفيت عِنْده جَمَاعَة يسمعونه مِنْهُ.. وَمَا وَقع فِي كتابي لَهُ من تَفْسِير الْقُرْآن فَهُوَ من كِتَابِه. وَلَم أتفرغ بِبَغْدَاد لسماعه مِنْهُ» ().

ومن أصحاب كتب التراجم الإمام الخطيب البغدادي حيث قال في ترجمته: «إبراهيم بن السرى بن سهل أبو إسحاق النحوي الزجاج صاحب كتاب معاني القرآن كان من أهل الفضل والدين حسن الاعتقاد جميل المذهب» ()

وذكر هذا الاسم أيضا ابن الأثير في الكامل في التاريخ: «وفيها توفي أبو إسحاق إِبْرَاهِيمُ بْنُ السِّرِّي الزَّجَّاجُ النَّحْوِيُّ، صَاحِبُ كِتَابِ مَعَانِي الْقُرْآنِ» ().

وكذلك الذهبي في تاريخ الإسلام: «و إسحاق الزّجّاج النَّحْويّ، بغداديّ مشهور. لَهُ كتاب "معاني القرآن"» ()

ومن المفسرين اللغويين النحاس حيث ذكر هذا الاسم فقال: «وأهم الكتب التي اعتمدها: كتاب سيبويه، وكتاب العين، وكتاب المسائل الكبير للأخفش سعيد بن مسعدة، وكتاب معاني القرآن للزجاج» ().

وكذلك في مقدمة الثعلبي ( ) في الكشف والبيان: «معاني القرآن للزجاج» ( )،

<sup>(</sup>١) تهذيب اللغة (١/ ٢٤)

<sup>(</sup>۲) تاریخ بغداد (۲/ ۸۹)

<sup>(</sup>٦٨٨/٦) (٣)

<sup>(</sup>٥) إعراب القرآن للنحاس (١/٤)

<sup>(</sup>٦) أَهْد بن مُحَمَّد بن إِبْرَاهِيم النَّيْسَابُورِي أَبُو إسحاق الثَّعْلَبِيّ، صَاحب التَّفْسِير، والعرائس فِي قصَص الْأَنْبِيَاء. كَانَ إِمَامًا كَبِيرا، حَافِظًا للغة، بارعاً فِي الْعَربيَّة. أَخذ عَنهُ الواحدي، وَمَات فِي الْحرم سنة سبع وَعشْرين وَأَرْبَعِائَة.

ينظر: غاية النهاية في طبقات القراء (٤٣)، بغية الوعاة (١/ ٣٥٦)، طبقات المفسرين للداوودي (٢/ ٦١).

<sup>(</sup>٧) مقدمة الكشف والبيان عن تفسير القرآن (١/ ٨٤)

وكذلك أورد القرطبي () حيث قال في تفسيره للبسملة في كلمة (الرحمن) قال: «قال أبو إسحاق الزجاج في معاني القرآن...» ().

وغير هؤلاء كثير<sup>()</sup>..

٣- «مختصر في إعراب القرآن ومعانيه» وهذا الاسم جاء في بداية الكتاب قبل سورة الفاتحة ()، وهي موجودة في نسخة الخزانة بالرباط (خ) ما عدا الجزء التاسع عشر منها، وهذا الاسم والله أعلم هو مضمون للكتاب، وليس نصاً على عنوانه.

#### ٤ - «إعراب القرآن ومعانيه»

جاءت هذه التسمية في نسخة دار الكتب المصرية، وجاءت هذه التسمية " إعراب القران وبيان معانيه " بزيادة " وبيان " على نسخة مكتبة فيض الله التركية.

ولم ينقل أحد -هذين الاسمين- من تلاميذه، ومترجميه، ولعله تصرف في العنوان من النساخ.

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن أحمد بن أبي فرح الأنصاري الخزرجي المالكي أبو عبدالله القرطبي، مصنف التفسير المشهور الذي سارت به الركبان و التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة مات بمنية بني خصيب من الصعيد الأدنى سنة إحدى وسبعين وستهائة.

ينظر: طبقات المفسرين للسيوطي ( ٧٩) الأعلام للزركلي (٥/ ٣٢٢) طبقات المفسرين للداوودي (٢/ ٦٩).

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن (١/٤/١)

<sup>(</sup>٣) ينظر على سبيل المثال لا الحصر البداية والنهاية (١١/ ١٦٩)، سير أعلام النبلاء للذهبي (١٤/ ٣٦٠)، وفيات الأعيان (١/ ٤٩) البلغة في تراجم أئمة النحو واللغة (٢)، الوافي بالوفيات (١/ ٢١٩)، الديباج المذهب في معرفة أعيان علاء المذهب (٤٩) الأعلام للزركلي (١/ ٤٠) معجم المؤلفين (١/ ٣٣)، طبقات المفسرين للأدنه روى (٥٦)..

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (١/ ٣٩).

وإن كان بعض المعاصرين () رجح هذه التسمية معتمدا على قول الزجاج الذي قصد فيه إلى الإعراب أولا حيث قال: «وإنها نذكر مع الإعراب المعنى والتفسير، لأن كتاب الله ينبغي أن يتبين ألا ترى أن الله يقول ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبّّرُونَ ٱلْقُرُءَانَ ﴾ () فحُضِضْنَا على التدبر والنظر» ()، إلا أن الزجاج رَحَمُ الله اعتنى بتوضيح معاني الآيات بشكل أكبر وأعم من الإعراب إذ لو أنه أراد الإعراب فقط لاقتصر على الآيات التي فيها أوجه إعرابية فقط، ولكنه رَحَمَهُ الله عمد إلى توضيح معنى الآية لغويا أو تفسيريا ولم يترك هذا الجانب إلا فيها ندر.

#### ٥ - «معاني القرآن وشرح إعرابه»

قال التنوخي في تاريخ العلماء النحويين () عن الزجاج: لَهُ كتاب " مَعَاني الْقُرْآن وَشرح إعرابه "، وهي قريبة من التسمية الأولى الراجحة، غير أن تلك التسمية هي تسمية التلاميذ والمثبتة على نسختين من نسخ الكتاب.

### انياً: توثيق نسبة الكتاب للمؤلف.

إن المتأمل في النصوص السابقة، والناظر في سيرة الزجاج ليعلم على يقينا أن هذا الكتاب «معاني القرآن وإعرابه» لأبي إسحاق الزجاج فلا يُذكر الزجاج إلا ويذكر معه هذا الكتاب الذي هو من أول كتبه وأهمها ().

<sup>(</sup>١) رجحها الطيار في التفسير اللغوي للقرآن الكريم (٣١٥).

<sup>(</sup>٢) النساء: ٨٢ جزء من الآية.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (١/ ١٨٥).

**<sup>(</sup>**ΥΛ) (ξ)

<sup>(</sup>٥) ينظر: سير أعلام النبلاء للذهبي (١٤/ ٣٦٠)، وفيات الأعيان (١/ ٤٩) البلغة في تراجم أئمة النحو واللغة (٢) الوافي بالوفيات (٢/ ٢١٩)، الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب (٤٩) الأعلام للزركلي (١/ ٤٠) معجم المؤلفين (١/ ٣٣)، طبقات المفسرين للأدنهروي (٥٢)..

كما أن رواية تلاميذه ()، ونقل العلماء الخلف منهم عن السلف، والإشادة به، والإعتداد بأقواله التي ذكرها في كتابة لهي أدل دليل على أنه من مؤلفاته رَحمَهُ الله، فلا أحتاج إلى زيادة التدليل على توثيق نسبته، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) ينظر: رواية أبي علي الفارسي عن أبي إسحاق الزجاج في المحتسب لابن جني (۱/ ٣٦)، وفهرسة ابن خير (٥٧)، ومقدمة الكشف والبيان عن تفسير القرآن (١/ ٨٤).

# المبحث الثاني منهج المؤلف في الكتاب

أودع الزجاج رَحْمَهُ اللهُ في كتابه معاني القرآن وإعرابه ألفاظ كتاب الله، وبيانها بها لم يعرف عند من تقدمه مع ذكره للإعراب والأوجه النحوية في الآية القرآنية، فلم يقتصر على أحدهما أو يفصل بينهها، وما ذاك إلا لأهمية المعنى والإعراب في الكشف عن كلام الله تعالى كها نص على ذلك في كتابه حيث قال عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَإِذَ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنًا ﴾ ( ) وبعد بيان أصل كلمة مثابة قال: «وهذا الباب فيه صعوبة إلا أن كتابنا هذا يتضمن شرح الإعراب والمعاني فلا بد من استقصائها على حسب ما يعلم » ( ).

وكان رَحْمَهُ اللهُ يعتني بأقوال الصحابة والسلف في تفسيره فلم يتعدّهما إلى غيرهما، وإن لم يكن ينص على أنه من قولهم إلا أن المعنى الذي يذكره هو معنى مأثور عن السلف الصالح في الغالب، وهذا ما ميّز كتابه عن المتقدمين في معاني القرآن، كما أنه بجانب ذلك يذكر اختيارات أهل اللغة في المعاني التفسيرية وهذه لم يسبقه إليه أحد فقد قال رَحْمَهُ اللهُ: «ولكن لا ينبغي لأحد أن يتكلم إلا على مذهب اللغة، أو ما يوافق ما نقله أهل العلم» ().

ولا تقف عناية الزجاج عند هذا بل تعداه إلى ذكر القراءات، والشواهد الشعرية، ومسائل في العقيدة، وأحكام في الفقه بحسب ما يقتضيه المقام مما يدل على أنه كتاب غزير في معلوماته، متنوع في مشآربه، يدلل ويناقش، ويرجح ويختار خصوصا ما يتعلق بجانب النحو واللغة، واختيارات أهل اللغة في التفسير.

<sup>(</sup>١) البقرة: جزء من الآية ١٢٥

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٢٠٦/١)

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (١/ ١٨٥)

وفي ضوء قراءتي ودراستي في التحقيق، فقد تبين لي بعض منهجه من خلال الجزء المقرر لي تحقيقه، وسأذكر أمثلة على ذلك فندتها على ما يلي:

#### 🕸 أولا: منهجه في بيان معنى الآية من حيث اللغة والإعراب:

فلقد اهتم الزجاج ببيان معنى الآية من حيث اللغة والإعراب اهتماماً بالغاً، ولا عجب في ذلك فهذا مقصود تأليفه، كما أن اللغة والنحو مجاله الخصب وفنه الذي أبدع فيه، وأبرز مظاهر هذا جاء على النحو التالي:

#### ١ - بيانه للمعنى اللغوي للفظة القرآنية:

بيّن رَحَمَهُ اللّهُ المعنى اللغوي للفظة القرآنية بياناً أصيلاً، فقال في قوله ﴿ سَنَفَرُغُ لَكُمُ اللّهُ الدّي وَحَمَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ ال

والفراغ في اللغة على ضربين:

أحدهما: الفراغ من شُغلِ.

والآخر: القصد للشيء، تقول: قد فرغت مما كنت فيه.

أي قد زال شغلي به، وتقول: سَأْتَفَرِغ لفلانٍ، أي سأجْعَلُ قَصْدِي له» ()

وقد يبين المعنى ويستدل على بيانه بنظيره من القرآن، ومن الشعر العربي مثال ذلك قوله في قوله تعالى: ﴿ وَفَرَفٍ خُفَرٍ وَعَبْقَرِي ﴾ : «فالأصل أن واحده عبقريَّةٌ، والجمع عبقري، كما تقول ثَمَرة وثَمَر ولوزَةٌ ولوزٌ... إلى أن قال: فأما العبقري، فقالوا: البُسُط، وقالوا: الطنافِسُ المبْسُوطَةُ والذي يدل على هذا من القرآن قوله: ﴿ وَهَارِقُ

<sup>(</sup>١) الرحمن: ٣١

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ٩٩)، البحث (٥٨٨).

<sup>(</sup>٣) الرحمن: جزء من الآية ٧٦

# مَصْفُوفَةٌ (١١) وَزَرَابِيُّ مَبْوُنَةٌ (١١)

فالنهارق الوسائد، والزرابي البسط، فمعنى "رفرف "ههنا، و"عَبْقَرِيْ "أنه الوسائد والبُسط.

ويدل -والله أعلم- على أن الوسائد ذوات رَفْرَفَ.

وأصل العبقري في اللغة: صفة لكل ما بولغ في وصفه، وأصله أن عبقر اسم بلد كان يوَشَّى فيه البسط وغيرها، فنسب كل شيء جيد، وكل ما بولغ في وصفه إلى عبقر.

قال زهير: بِخَيْلِ عليها جِنَّةٌ عَبْقَريةٌ... جَديرون يوماً أَن يَنالوا فيَسْتَعْلُوا»()

وهو في هذا المثال فسر الكلمة وبينها بآية قرآنية تدل على ما فسرها به، وفسر معنى الكلمة بها جاء في تفسير السلف، وفسرها بالشعر العربي، وهكذا نجده قد يجمع في بيان آية أكثر من منهج وطريقه.

#### ٢- بيانه لأصل الكلمة واشتقاقها

مثال ذلك في بيان أصل كلمة "بعصم" في قوله: ﴿وَلَاتُمْسِكُوْابِعِصَمِ ٱلْكَوَافِرِ ﴾ () «أي إذا كفرن فقد زَالَتِ العِصمَةُ بين المشركةِ والمؤمِنِ، أي قد انبَتَّ عَقْدُ حبل النكاح، وأصل العصمة الحبل، وكل ما أَمْسَك شيئاً فقد عَصَمَهُ » ().

وكذلك بين أصل لينه في وقوله تعالى: ﴿ مَا قَطَعْتُ مِن لِينَهِ أَوْ تَرَكَّ يُمُوهَا قَآبِمَةً عَلَىٰ وَكَذَلِك بين أصل لينه في وقوله تعالى: ﴿ مَا قَطَعْتُم مِن نَخَلَة - والنَخَل كله أَصُولِهَا فَبِإِذْنِ ٱللَّهِ وَلِيُخْزِى ٱلْفَسِقِينَ ﴿ ﴾ قال: «أي ما قطعتم من نخلة - والنخل كله ما عدا البرني والعجوة يسميه أهل المدينة الألْوَان، وأصل لِينَةٍ لِوْنَهَ فقلبت الواوياء

<sup>(</sup>١) الغاشية:١٥-١٦

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ١٠٥)، البحث (٢٠٨).

<sup>(</sup>٣)

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع-(٥/ ١٥٩)، البحث (٧٣٨).

<sup>(</sup>٥) الحشر: ٥

لانكسار ما قبلها فقيل لينة». ()

#### ٣- ذكره للأصل الأكبر الذي ترجع إليه الكلمة على اختلاف تركيبها وألفاظها:

ونستطيع القول: إنه يجمع بين الأقوال واختلافات التنوع في بيانه للألفاظ القرآنية ومن ذلك ما جاء في قوله وَ الله الله الله الله الله الله الله وقال في موضع آخر: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَهُم مِن طِينٍ لَازِبِ ﴿ الله ﴾ وقال: ﴿ مِنْ حَمَلٍ مَن طِينٍ لَازِبِ ﴿ الله ﴾ وقال: ﴿ مِنْ حَمَلٍ مَسْنُونِ ﴾ () ، وقال: ﴿ وقال: ﴿ مِنْ حَمَلٍ عَادَمٌ خَلَقَكُه مِن تُرَابٍ ﴾ () قال: وهذه مَسْنُونِ ﴾ () ، وقال الله وَ الله والله وال

#### ٤ - اهتمامه بالتنبيه على بعض أساليب العرب.

ولما لهذا الجانب من كشف المعنى وفهمه وحلّ كثير من اللبس الذي قد يحصل، تجد الزجاج في بعض المواضع يؤيد القول الذي يختاره بها جاء عند العرب، ومن ذلك ما جاء في كتابه عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ أَلْقِهَا فِ جَهَمَّ كُلّ كَفَادٍ عَندٍ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

قال: «أي عَنِدَ عن الحق، وقوله: (أَلْقِيَا)، الوجه عندي -والله أعلم- أن يكون

<sup>(</sup>١) معانى القرآن وإعرابه -المطبوع-(٥/ ١٤٤)، البحث (٧٣٨).

<sup>(</sup>٢) الرحمن:١٤

<sup>(</sup>٣) الصافات: جزء من الآية ١١

<sup>(</sup>٤) الحجر: جزء من الآية ٢٦

<sup>(</sup>٥) آل عمران: جزء من الآية ٥٩

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ٩٨)، البحث (٥٨٥).

<sup>(</sup>٧) ق:۲٤

أمر الملكين، لأن (ألْقِيَا) للاثنين، وقال بعض النحويين: إن العربَ تأمر الواحد بلفظ الاثنين، فتقول قوماً واضربا زيداً يا رجل، وروَوْا أن الحجاج كان يقول: يا حَرَسِي اضربا عنقه، وقالوا: إنها قيل ذلك لأن أكثر ما يتكلم به العرب فيمن تأمره بلفظ الاثنين» ().

اعتناؤه بذكر أقوال أهل اللغة واختياراتهم التفسيرية، وبيانه لمعنى الحروف المتقطعة:

وهو في بعض المواضع يصرح بأسهاء القائلين من أهل اللغة، وفي أكثرها بدون تصريح

ومثاله ما جاء في قوله ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا فِي أَيَّامٍ نِجِسَاتٍ ﴾ () ذكر اسم القائل من أهل اللغة فقال: «قال أبو عبيدة: الصرْصَر الشديدة الصوْتِ، وجاء في التفسير الشديدة البَرْدِ، وَنَحِسَاتٍ مشئومَاتٍ واحدها نحِسٌ » ().

وأحياناً: يجمع بين قول أهل اللغة وما جاء عند أهل التفسير ويدلل على

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ٥٥)، البحث (٤٣٨).

<sup>(</sup>٢) الدخان:٢٤

<sup>(</sup>٣) طه: جزء من الآية ٧٧

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٤/ ٢٢٦)، البحث (٣٠١).

<sup>(</sup>٥) فصلت: جزء من الآية ١٦

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع-(٤/ ٣٨٣)، البحث (١٩٩).

أقوالهم ففي قوله تعالى: ﴿قَ وَٱلْقُرُءَانِ ٱلْمَجِيدِ ﴿ قَالَ: «أَكثر أَهل اللغة وما جاء في التفسير أن مجاز ﴿قَ ﴾ مجاز الحروف التي تكون في أوائل السور نحو ﴿نَ ﴾، و﴿مَنَ ﴾ وقد فسرنا ذلك.

و يجوز أن يكون معنى (قَافْ) معنى قضي الأمر، كَمَا قِيلَ ﴿ حَمَّ ﴾ حُمَّ الأَمْرُ، واحتج الذين قالوا من أهل اللغة أن معنى ﴿ قَنَّ ﴾ بمعنى قضي الأمر بقول الشاعر:

قلنا لها قفي قالت قاف لا تحسبي أنا نسينا الإيجاف

معناه فقالت: أقف ومذهب الناس أن قاف ابتداء للسورة على ما وصفنا، وقد جاء في بعض التفسير أن قاف جبل محيط بالدنيا من ياقوتة خضراء وأن السماء بيضاء وإنما اخْضَرت مِنْ خُضْرَتِه، والله أعلم» ().

و غالباً ما يؤيد قول أهل اللغة بالشواهد الشعرية، ففي قوله تعالى ﴿وَٱلْبَحْرِ ٱلْمَا مَا يؤيد قول أهل اللغة فقال: «جاء في التفسير أن البحر يسجر فيكون نار جهنم، وأما أهل اللغة فقالوا: البحر المسجور المملوء، وأنشدوا:

إِذَا شَاءَ طَالَعَ مَسْجُورَةً تَرى حَوْلَهَا النَّبْعَ والسَّاسَمَا يعنى ترى حولها عيناً مملوءة بالماء» ().

٦- عنايته بذكر اللغات الواردة في اللفظ القرآني:

جاء ذلك في كتابه بين الفينة والأخرى عند بيان بعض الكلمات القرآنية ذكر اللغات فها .

<sup>(</sup>۱) ق:۱

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ١٤)، البحث (٢٨).

<sup>(</sup>٣) الطور:٦

ففي قوله رَجُكَّ: ﴿ وَمِن دُونِهِ مَا جَنَّنَانِ ﴿ أَنَ لَمَن خَافَ مَقَامَ رَبِهُ جَنَّتَانَ وَلَهُ مَنْ دُونِهِمَا جَنَّنَانَ. والجنة في لغة العرب البستان ( ).

وعند قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ إِذَا قِسْمَةُ ضِيزَى ﴿ ثَالَى اللهِ البنات وعند قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ إِذَا قِسْمَةُ ضِيزَى ﴿ ثَالَا قَصَةُ الجَائرة، يقال: ضازه يَضِيزُه: إذا نقصه حَقَّه، ويقال: ضَأَزَه يَضْأَزُه بالهمز وأجمع النحويُّون أن أصل ضِيزَى: ضُوزَى، نقصه وحُجَّتُهم أنها نُقلت من ﴿ فُعْلَى » من ضُوزَى إلى ضِيزَى، لتَسلم الياء، كما قالوا: أبيض وبيْض، وأصله: بُوضٌ، فنُقلت الضَّمَة إلى الكسرة...

وقرأت على بعض العلماء باللَّغة: في «ضيزى» لغات؛ يقال: ضِيزَى، وضُوزَى، وضُوزَى، وضُوزَى، وضُوزَى، وضُوزَى، وضُوْزَى، وضَاْزَى على «فَعْلى» مفتوحة؛ ولا يجوز في القرآن إلا «ضِيزى» بياءٍ غير مهموزة؛ وإنها لم يقُل النحويُّون: إنها على أصلها لأنهم لا يعرفون في الكلام «فِعْلى» صفة، إنها يعرفون الصِّفات على «فَعْلَى» بالفتح، نحو سَكْرَى وغَضْبى، أو بالضم، نحو حُبْلى وفُضْلى..

وكذلك قالوا مشية - حيكي، وهي مشية يحيك فيها صاحبها، يقال: حاك يحيك إذا تبختر، فحيكي عندَهم فعْلَى أيضاً». ()

فيذكر معنى اللفظة القرآنية في كلام العرب وفي لغات العرب ويبين القوي منها والضعيف، وما تجوز القراءة به وما لا تجوز، ورأي النحويين في هذا، وغالباً بدون التصريح في نسبتها إلا في بعض المواضع يحدد القبيلة من العرب، وهو بذلك يبين أن القرآن نزل بأفصح اللغات وأقواها وأحسنها في كلام الله تعالى.

<sup>(</sup>١) الرحمن:٦٢

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه - المطبوع - (٥/ ١٠٣)، البحث (٢٠٠).

<sup>(</sup>٣) النجم:٢٢

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ٧٣)، البحث (٥١٢).

#### ٧- اهتمامه بإعراب الآيات وتوجيهها:

ولا شك في هذا فهو غرض مقصود للمؤلف، وسمة بارزة لكتابه فالإعراب له شأن كبير في بيان المعاني، وقد استفاد من كثير من الموثوق بهم كالخليل وسيبويه، والمبرد، ويونس النحوي وغيرهم، وأحيانا يصرح بالأخذ منهم أو النقل عنهم ومثال ذلك: عند قوله تعالى: ﴿لَوَلَا نُزِلَ هَذَا اللَّهُ وَالْ عَلَى رَجُلِ مِّنَ الْقَرِّ يَتَيِنِ عَظِيمٍ ﴿ وَقَالَ: ﴿ وَقَالَ: ﴿ وَلَوَلَا نُزِلَ هَذَا اللَّهُ اللَّهُ وَالقرآن ههنا مُبيِّنٌ عن هذا ويسميه سيبويه عطف البيان، لأن لفظه لفظ الصفة، ومما يبين أنه عطف البيان قولك مررت بهذا الرجل وبهذه الدار، و ﴿ هَذَا اللَّهُ وَانَ ﴾ إنها يذكر بعد هذا اسها يبين بها اسم الإشارة » ( ).

وغالبا يذكر مع الإعراب توجيهه في المعنى ومثال ذلك: قوله: ﴿ لَا يَنَهُ كُو اللّهُ عَنِ وَعَالَمُ اللّهُ عَنِ وَمَثَالُ ذَلكَ: قوله: ﴿ لَا يَنَهُ كُو اللّهُ عَنِ وَلَمْ عَرْ وَلَمْ عَرْ وَلَهُ اللّهُ عَن وَلَمْ عَرْ وَلَمْ عَرْ وَلَمْ عَرْ وَلَمْ عَرْ وَلَكُمْ أَن تَبَرُوا اللّه عَن اللّهِ عَلَى اللّه عَن اللّه عن إلّه عن إلّه الله عن عِمّ الله عن عَمْ لا ينهاكم الله عن إلّه الذين بينكم وبينهم عَهْلٌ ودليل ذلك قوله: ﴿ وَلَهُ اللّهُ عَن بِرِّ الذين بينكم وبينهم عَهْلٌ ودليل ذلك قوله: ﴿ وَلَهُ اللّهُ عَن بِرِّ الذين بينكم وبينهم عَهْلٌ ودليل ذلك قوله: ﴿ وَلَهُ اللّهُ عَن بِرِّ الذين بينكم وبينهم عَهْلٌ ودليل ذلك قوله: ﴿ وَلَهُ اللّهُ عَنْ بِرِّ الذين بينكم وبينهم عَهْلٌ ودليل ذلك قوله: ﴿ وَلَهُ اللّهُ عَن بِرِّ الذين بينكم وبينهم عَهْلٌ ودليل ذلك قوله: ﴿ وَلُهُ اللّهُ عَنْ بِرِّ الذين بينكم وبينهم عَهْلٌ ودليل ذلك قوله: ﴿ وَلُهُ اللّهُ عَنْ بِرِّ اللّهُ عَنْ بِرِّ الذين بينكم وبينهم عَهْلُ ودليل ذلك قوله: ﴿ وَلُو اللّهُ عَنْ بِلّهُ اللّهُ عَنْ بِرِّ الذين بينكم وبينهم عَلَا إلَيْهِمْ ﴾ ( ) .

وفي معرض حديثه عن الإعراب يذكر أقوال البصريين والكوفيين، وإن كان يميل في أكثرها إلى البصريين، إلا أننا نجده في بعضها يقرر مايراه صوابا بغض النظر عن قائليه، ففي هذا المثال لا يؤيد البصريين مما يدل على نزاهته وعدم تعصبه لمذهبه.

في قوله ﴿ وَمَا ظَلَمَنَاهُمْ وَلَكِن كَانُوا هُمُ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ الزجاج: «" هُمَ مْ " ههنا

<sup>(</sup>١) الزحرف: جزء من الآية ٣١.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع-(٤/ ٤٠٩)، البحث (٢٦٣).

<sup>(</sup>٣) الممتحنة: جزء من الآية ٨

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع-(٥/ ١٥٨)، البحث (٧٣٤).

<sup>(</sup>٥) الزخرف:٧٦

فصل كذا يسميها البصريون، وهي تأتي دليلاً على أن ما بعدها ليس بصفة لما قبلها، وأن المتكلم يأتي بخبر الأول. ويسميها الكوفيون العِهَاد.

وهي عِندَ البصريينِ لا موضع لها في رفع ولا نصب ولَا جَرِّ، ويزعَمُون أنها بمنزلة (ما) في قوله سبحانه: ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ أَللَّهِ لِنتَ لَهُمُّ ﴿ ()»().

#### $\Lambda$ استشهاده بالشعر وأمثال العرب:

اهتم الزجاج بإيراد الشعر لأغراض متعددة وبطرق شتى في معانيه، فالأغلب أنه يذكر البيت كاملاً صدره وعجزه، ومثاله: في قوله همّل مِن مّزِيدٍ (الله على الله على ا

امتلأ الحوض وقال قطني مهلاً رويداً قد ملأت بطني وليس هناك قول»().

وأحياناً يذكر صدر البيت، وأحيانا يذكر عجزه ولا يذكر صدره كها ذكر في قوله ﴿ وَخَنَّ أَقَرُ اللَّهِ مِنْ حَبِّلِ ٱلْوَرِيدِ اللَّهِ . ( ) قال في معنى ومستدلاً عليه من الشعر العربي «والوريد عرق في باطن العنق، وهما وريدان، قال الشاعر:

كأَنْ ورِيدَاهُ رِشَاءا خُلْبِ

<sup>(</sup>١) آل عمران: جزء من آية ١٥٩

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع-(٤/ ٢٢٠)، البحث (٢٨٦).

<sup>(</sup>٣) ق:جزء من آية ٣٠

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع-(٥/ ٤٧)، البحث (٤٤٣).

<sup>(</sup>٥) ق: جزء من الآية ١٦

يعني من ليف» (). وكما في هذا فإنه يوضح موضع الشاهد ومعنى ذلك.

وهو في الأكثر لا يذكر قائل الشعر جرياً على نهج الأوائل من جامعي اللغة وواضعي النحو كما في المثال السابق، وأحياناً قليله ينسبه لقائله، كما في قوله على النحو كما في المثال السابق، وأحياناً قليله ينسبه لقائله، كما في قوله على النحو في المنال السابق، وأحياناً قليله ينسبه لقائله، كما في قوله على المنافقة وأفي المنافقة وفي المنافقة والمنافقة والمناف

قال امرؤ القيس:

لقَدْ نَقَبْتُ فِي الآفاقِ حتَّى رَضِيتُ مِنَ الْغَنِيمَةِ بالإِيابِ» ().

كما أنه يستدل على المعنى بأمثال العرب، وهنا ذكر بأنه قول الشاعر، والصحيح أنه من أمثال العرب ففي قوله تعالى ﴿لِمَن كَانَ لَهُ, قَلَبُ ﴾ (): قال: «ومعنى ﴿لِمَن كَانَ لَهُ, قَلَبُ ﴾ أنهم لم قَلَبُ ﴾ أي من صرف قلبه إلى التّفَهُم، ألا ترى أن قوله: ﴿ صُمُّ ابُكُمُ عُمَّى ﴾ () أنهم لم يستمعوا استاع متفهم

مسترشد فجعلوا بمنزلة من لم يسمع كما قال الشاعر: أصمُّ عما ساءه سميعُ». ()

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع-(٥/٤٤)، البحث (٤٣٤).

<sup>(</sup>٢) ق: جزء من الآية ٣٦.

<sup>(</sup>٣) معانى القرآن وإعرابه -المطبوع-(٥/ ٤٨)، البحث (٤٤٦).

<sup>(</sup>٤) ق: جزء من الآية ٣٧.

<sup>(</sup>٥) البقرة: جزء من الآية ١٨.

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع-(٥/٨٤)، البحث (٤٤٧).

# شانياً: منهجه في بيان معنى الآية من حيث التفسير:

تميز الزجاج عن سابقيه بذكر المعاني التفسيرية في الآية إلى جانب المعاني اللغوية والإعراب، وذكر هذا وعلله بقوله: «وإنها نذكر مع الإعراب المعنى والتفسير، لأن كتاب الله ينبغي أن يتبين، ألا ترى أن الله يقول ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرُءَانَ ﴾ ( فحُضِضْنَا) على التدبر والنظر » ( ) وبيان ذلك مما جاء في المقرر لي على ما يلى:

#### ١ - يفسر القرآن بالقرآن:

وهو من أصح طرق التفسير، فها أجمل في مكان فإنه قد فُسر في موضع آخر، وما اختصر في مكان فقد بُسط في موضع آخر، فترى الزجاج أحيانا يدلل على المعنى الذي يذكره يآية قرآنية: مثاله قوله تعالى ﴿ مَائذَرُ مِن شَيْءٍ أَنْتُ عَلَيْهِ إِلّا جَعَلَتُهُ كَالرَّمِيهِ اللّه عَلَيْهِ إِلّا جَعَلَتُهُ كَالرَّمِيهِ (١).

قال: «والرميم الورق الجاف المتحطم، مثل الهشيم، كما قال: ﴿كَهَشِيمِ ٱلْمُخْظِرِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ا

-وقد يدلل على كل قول ومعنى يذكره ما يدل عليه من القرآن، فقد جاء في بيانه لقوله تعالى: ﴿ وَٱلنَّجُمُ وَٱلشَّجُرُ يَسَجُدَانِ ﴿ فَالسَّجُدَانِ ﴿ قَال رَحَمَ اللّهُ عَن اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَالَى اللّهُ عَلْمَ عَلْمُ عَالَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَالَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْمُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَالَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلّه

<sup>(</sup>۱) محمد:۲٤

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع-(١/ ١٨٥)

<sup>(</sup>٣) الذاريات:٤٢.

<sup>(</sup>٤) القمر: جزء من الآية ٣١.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع-(٥/ ٥٧)، البحث (٢٦٩).

<sup>(</sup>٦) الرحمن:٦

<sup>(</sup>٧) النحل: جزء من الآية ٤٨

وقد قيل إنَّ النجم أيضاً يراد به النجوم وهذا جائز أن يكون، لأن الله عَلَّ قد أعلمنا أن السنجم يسبجد، فقال: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يَسَجُدُلُهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَٱلْقَمْرُ وَٱلنَّجُومُ ﴾ ()، ويجوز أن يكون النجم ههنا يعني به ما نبت على وجه الأرض وما طلع من نجوم السهاء، يقال لكل ما طلع: قَدْ نَجَمَ.» ()

وقد يبين في تفسير لفظة مجملة جاءت في القرآن، ويدلل على ذلك بآية أخرى جاءت على هذا النحو قال في قوله تعالى: « ﴿ يَغُرُجُ مِنْهُمَا ﴾ ( ) وإنها يخرج من البحر الملح لأنه قد ذكر هما وَجَمَعَهُمَا، فإذا خرج من أحدهما فقد خرج منهما، ومثل ذلك قوله عَلَّ: ﴿ أَلَوْ تَرُوا كَيْفَ خَلَقَ ٱللَّهُ سَبَّعَ سَمَوْتِ طِبَاقًا ﴿ أَلَوْ تَرَوا وَجَعَلَ ٱلْقَمَرَ فِي نَوْرًا وَجَعَلَ ٱلشَّمْسَ سِرَاجًا ﴿ أَلُو تَرَوا كَيْفَ خَلَقَ ٱللَّهُ سَبَّعَ سَمَوْتِ طِبَاقًا ﴿ اللَّهُ مَلَ وَجَعَلَ ٱلْقَمَرَ فِي نَوْرًا وَجَعَلَ ٱلشَّمْسَ سِرَاجًا ﴿ )، والشمس في السماء الدنيًا إلَّا أنه لما أجمل ذكر السبع كان ما في إحداهن ﴾ ( ).

-وأحيانا يبن معنى كلمة مبهمة بنظيرها في القرآن: التي توضحها وتبينها كما جماء في قوله: ﴿ وَظِلِّ مِن يَعْمُومِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وقيل: ﴿ وَظِلِّ مِن يَعَمُومِ ﴿ اَي من نار يعذبون بها، ودليل هذا قوله عَالَّ: ﴿ لَمُهُم مِن فَوْقِهِمْ ظُلَلُ مِن تَعَلِم مُظَلَلُ ﴾ ( ) إلا أنه موصوف في هذا الموضع بِسشِدة السواد» ( ).

<sup>(</sup>١) الحج: جزء من الآية ١٨

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ٩٦)، البحث (٥٧٨)

<sup>(</sup>٣) الرحمن: جزء من الآية ٢٢

<sup>(</sup>٤) نوح:١٥-١٦

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ١٠٠)، البحث (٥٩١).

<sup>(</sup>٦) الواقعة:٤٣

<sup>(</sup>٧) الزمر: جزء من الآية ١٦

<sup>(</sup>٨) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ١١٣)، البحث (٦٢٧- ٦٢٧).

-أو يذكر نظيرها من القرآن بياناً لما اختصر: ومثاله في قوله: ﴿ قَالَ قَرِينُهُ, رَبَّنَامَا أَطْغَيْتُهُ, وَلَكِن كَانَ فِي ضَلَالِ بَعِيدِ ﴿ آَنَ قَالَ: «المعنى إنها طغى وهو بضلاله وإنها دعوته فاستجاب، كما قال: ﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطَنُ لَمَّا قُضِى ٱلْأَمْرُ إِنَّ ٱللّهَ وَعَدَكُمُ وَعُدَ ٱلْحَقِّ وَوَعَد تُكُو فَاستجاب، كما قال: ﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطَنُ لَمَّا قُضِى ٱلْأَمْرُ إِنَّ ٱللّهَ وَعَدَكُمُ وَعُدَ ٱلْحَقِّ وَوَعَد تُكُو فَاسْتَجَابُ مَ لَيْ اللّهَ وَعَدَكُمُ مِن سُلْطَنِ إِلّا أَن دَعَوتُهُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي ﴾ ( ) » ( ).

-وقد يذكر نظيرها من القرآن لبيان أمر نحوي ففي قوله: ﴿أَن تَعَبَطَ أَعَمَلُكُمُ وَأَنتُم لَا تَشْعُرُونَ اللهِ ﴿ أَقَالَ الزجاج: «معناه لا تفعلوا ذلك فتحبط أعمالكم، والمعنى لئلا تحبط أعمالكم، فالمعنى معنى اللام في أن. وهذه اللام لام الصيرورة وهي كاللام في قوله: ﴿فَالنَّفَطَ هُوَءَالُ فِرْعَوْنَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا ﴾ ( ) والمعنى فالتقطه آل فرعَوْنَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا ﴾ ( ) والمعنى فالتقطه آل فرعَوْنَ ليصير أمرهم إلى ذلك، لا أنّهم قصدوا أن يصير إلى ذلك. ولكنه في المقدار فيما سبق من علم الله أن سبب الصير التقاطهم إياه، وكذلك لا ترْ فَعُوا أصواتكم فيكون ذلك سبباً لأن تحبط أعمالكم». ( )

#### ٢ - تفسير القرآن بها جاء في السنة النبوية:

فإنها شارحة للقرآن وموضحة له، وهذا انتهجه في بعض المواضع من كتابه حيث فسر القرآن بالسنة فهو هنا يبن المعنى التفسيري للفظة القرآنية بحديث نبوي يدل على المعنى الذي ذكره، ففي تفسيره لكلمة (سيهاهم) في قوله: «﴿سِيمَاهُمُ فِ وُجُوهِهِم مِّنَ أَثْرِ ٱلسُّجُودِ ﴾ ( ) قال: أي في وجوههم عَلامة السجودِ، وهي علامة الخاشِعين

<sup>(</sup>۱) ق:۲۷

<sup>(</sup>٢) إبراهيم: جزء من الآية ٢٢

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع-(٥/٤٦)، البحث (٤٣٩).

<sup>(</sup>٤) الحجرات: جزء من الآية ٢

<sup>(</sup>٥) القصص: جزء من الآية ٨

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع-(٥/ ٣٢)، البحث (٤٠٩).

<sup>(</sup>٧) الفتح: جزء من الآية ٢٩.

لله المصَلِّين.

وقيل «يبعثون يَوْمَ القِيَامَةِ غرَّا مُحجَّلينَ من أثر الطُهُورِ»، وهذا يجعله الله لَمُمْ يَوْمَ القيامَةِ عَلامَة وهي السياء يُبَين بها فَضْلَهمْ عَلَى غَيْرِهِمْ» ().

وقد يفصل لفظة مجملة في القرآن بالسنة ومثاله وقوله: ﴿ ٱلْأَخِلَا مُ يَوْمَ بِإِ بَعْضُهُمْ لِللَّهِ مِعْضُهُمْ لِللَّهُ وَمَالله وقوله: ﴿ ٱلْأَخِلامُ لِللَّهُ مَا اللَّهِ اللَّهُ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهِ اللَّهُ مَا أَمَّ اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مُعْمَالًا اللَّهُ مَا الل

وسئل الكافر عن خليله فقال: ما علمته إلا أمَّاراً بالمنكر نهَّاءً عن المعروف، اللهم أضلله كما أضللتني، وأمِتْهُ على ما أمتني عليه، فإذا كان يوم القيامة أثنى كل واحد على صاحبه شَرَّا». ()، وإن كان هذا المثال ينطبق على الذي يليه.

#### ٣- تفسير القرآن بها جاء من أقوال الصحابة والتابعين:

اعتنى الزجاج بأقوال السلف في التفسير، ومن المعلوم بالضرورة أن أقوالهم هي الحجة في التفسير ولا يُتجاوز تفسير الصحابة والتابعين إلى من بعدهم أبدا.

فكان الزجاج في كتابه يذكر أقوالهم وينسبها إليهم بقوله: "قال أهل التفسير" أو يقول أهل التفسير "أو "جاء في التفسير"، ويريد بذلك تفسير السلف من الصحابة والتابعين المأثورة عنهم في كتب الروايات، وفي الغالب لا يذكر نسبة القول إلى قائله من السلف مثال ذلك - عند تفسيره للفظة القرآنية: "مقام كريم" في قوله: ﴿كَمْ تَرَكُوا مِن جَنَّتٍ وَعُيُونٍ ۞ وَزُرُوعٍ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ ﴾ قال: «جاء في التفسير أن المقام

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ٢٩)، البحث (٤٠٢).

<sup>(</sup>٢) الزخرف:٦٧

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع-(١٨/٤)، البحث (٢٨٤).

<sup>(</sup>٤) الدخان:٢٥-٢٦

الكريم يعنى به المنابر ههنا، وجاء في مقام كريم أي في منازل حسنة» (). فتفسيره المقام الكريم بالمنابر هي من قول: ابن عباس رَضَاللَّهُ عَنْهُ ومجاهد وسعيد بن جبير ولم يعزُ إليهم، وكذلك تفسيره الثاني للمقام الكريم أنها المنازل الحسنة هي من قول قتادة، ولم يصرح بذكر قائله.

وأحيانا قليلة يذكر القول باسم قائله من التابعين، ففي تفسيره لكلمة (هديناهم) في قدول الله ﴿فَهَدَيْنَهُمْ فَأَسْتَحَبُّواْ ٱلْعَمَىٰعَلَى ٱلْمُدَىٰ ﴾ (أقدال: «ومعندى (هَدَيْنَاهُمْ) قال قَتَادَةُ: بَينًا لَهُمْ طريق الهُدَى وطريق الضَّلاَلَةِ» (أكاني المُدَيْنَاهُمْ).

و قد يذكر قول السلف في بيان سبب النزول: ﴿ قُلْ أَرَءَ يَتُمُ إِن كَانَ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَكَفَرْتُمُ بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِّنَ الظَّالِمِينَ ﴿ اللَّهِ وَكَفَرْتُمُ اللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ اللَّهُ ﴿ ).

«جاء في التفسير أن عبد الله بن سلام صار إلى النبي و آمن به، وقال له: سَلْ اليهودَ عني فَإنهُمْ سَيُزَكونَنِي عندك ويخبرونك بمكاني من العِلْم، فَسَاهُم النبي عنه من قبْل أن يَعْلَمُوا أَنه قدْ آمن. فأخبروا عنه بأنه أعلمُهُم بالتوراة وبِمَذْهَبِهِم، وأنه عالم ابن عالم ابن عَالم، فآمن بحضرتهم وشهد أن محمداً رسول الله فقالوا بَعْدَ إيهانه أنت شرُّنَا وابن شَرِّنَا» ().

وقد يذكر قراءة السلف ضمن القراءات الواردة في الآية، فلم يهمل قراءاتهم وعلى الأرجح أنها تفسيرية ومثاله: «في قوله: ﴿فَٱسْعَوْاْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ () معناه فاقصدوا

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٤/٢٦)، البحث (٣٠١).

<sup>(</sup>٢) فصلت: جزء من الآية ١٧

<sup>(</sup>٣) معانى القرآن وإعرابه -المطبوع- (٤/ ٣٨٣)، البحث (٢٠١).

<sup>(</sup>٤) الأحقاف:١٠

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع-(٤/ ٤٣٩)، البحث (٣٢٧).

<sup>(</sup>٦) الجمعة: جزء من الآية ٩.

إلى ذكر الله، وليس معناه العدو، وقرأ ابن مَسْعودٍ: "فَامْضُوا إلى ذِكْرِ اللهِ" وقال: لو كانت فاسْعَوْا لَسَعَيْتُ حتى يسقط رِدَائي.

وكذلك قرأ أبيُّ بن كَعْب: (فَامْضُوا)، وَقَدْ رويت عن عمر بن الخطاب.

ولكن اتباع المصحف أولى، ولو كانت عند عمر "فامضوا" لا غير، لغيرها في المصحف.

# و رابعاً: منهجه في القراءات:

يبين الزجاج في ذكره للقراءات التوجيهات اللغوية لكل قراءة ومن ذلك ما جاء في قوله تعالى: «ويقرأ "المُنْشِآت" -بكسر الشين- والفتح أجود في الشين.

ومعنى المنشئات المرفوعات الشُّرُع.

والمنشِئَات على معنى الحاملات الرافعات الشرع، ومعنى كالأعلام كالجبال، قال الشاعر: إذا قطعن علما بدا علم..» ().

وغالبا ما يبين التوجيهات النحوية في القراءة القرآنية فهاهو في ذكره للقراءات في قوله: ﴿لَا لَغُو فِهَا وَلَا تَأْثِيرٌ اللهِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

قال: «وتقرأ: "لا لغو فيها ولا تَأْثِيمَ" بالنَصْب، فمن رفع فعلى ضربين:

<sup>(</sup>۱) النجم:۳۹-۶۹

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع-(٥/ ١٧١)، البحث (٧٦٤).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ١٠٠)، البحث (٥٩٣).

<sup>(</sup>٤) الطور: جزء من الآية ٢٣

على الرفع بالابتداء، و" فِيْهَا " هو الخبر، وعلى أن يكون " لا " في مذهب " ليس " رافعة، أنشد سيبويه وغيره:

مَن صَدَّ عن نِيرانها فأنا ابن قيس لا بَراحُ

ومن نصب فعلى النَّفْي والتبرية كما قال في قوله: ﴿لَارَيْبُ فِيهِ ﴾ أ، إلا أن الاختيارَ عند النحويين إذا كررَتْ "لا" في هذا الموضع الرفع، والنصْبُ عند جميعهم جائز حَسَن » ().

وقد يؤيد قراءة على قراءة ويستدل بحديث لما يؤيده: مثاله ما جاء في قوله: ﴿ وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ وَفِصَالُهُ وَلَا ثُونَ شَهْراً ﴾ ( ) قال: «وقد قرئت "وفصله ثلاثون شَهراً". ومعنى فِصَاله فطامُه.

وَأَقَل ما يكون الحمل لستة أَشْهُر، والاختيار (وَفِصَالُهُ)، لأن الذي جاء في الحديث: «لا رِضَاعَ بعد الفِصَالِ» يعني بعد الفطام» ().

وغالبا ما يستبعد قراءة ولا يأخذ بها لعدم موافقتها المصحف: ومن ذلك مثلا في قوله على: ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمُ أَنَكُمُ تُكَذِّبُونَ الله عَلَى الله عَلَ

وقرئت "وتَجْعَلُونَ شكْرَكمْ أنكم أَنَّكُمْ تُكَذبون"، ولا ينبغي أن يقرأ بها لخلاف

<sup>(</sup>١) البقرة: جزء من الآية ٢

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ٦٣)، البحث (٤٨٥).

<sup>(</sup>٣) الأحقاف: جزء من الآية ١٥

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٤/ ٤٤٢)، البحث (٣٣٢)..

<sup>(</sup>٥) الواقعة: ٨٢

المصحف»().

وقد يؤيد قراءة على أخرى لموافقتها المصحف والرسم العثهاني: وهو من شروط قبول القراءة كما جاء في قول ه ﴿ أَفَرَءَ يَثُمُ اللَّتَ وَالْعُزَّىٰ ﴿ اللَّاتَ وَالْعُزَّىٰ ﴿ وَمَنْ قَرَا اللَّاتَ ) بتشديد التاء فزعموا أن رَجُ للا كان يَلِتُ السَّويق وَيَبيعُة عند ذلك الصنم فسمي الصنمُ اللَّات – بتشديد التاء – والأكثر "اللَّات" بتخفيف التاء، وكان الكسائي يقف عليها بالهاء، يقول "اللاه" وهذا قياس والأجود في هذا اتباع المصحف والوقف عليها بالتاء» ( ).

# خامساً: منهجه في بعض المباحث المتعلقة بعلوم القرآن:

اعتنى الزجاج بعلوم القرآن التي تخدم تفسير الآية والمراد منها، فقد تناول في بعض الآيات التي فسرها شيئا من تلك العلوم المتعلقة بالقرآن ومن ذلك مثلا:

۱ - أسباب النزول: ومعرفة سبب النزول يعين على فهم الآية، فهي التي تكشف عن معنى الآية وإيضاح حكمها، وفهم وجه الحكمة منها، قال ابن تيمية رَحَمَهُ اللهُ في ذلك: «ومعرفة سبب النزول يعين على فهم الآية؛ فإن العلم بالسبب

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/١١٦)، البحث (٦٣٦).

<sup>(</sup>٢) النجم:١٩

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ٧٣)، البحث (٥١١).

<sup>(</sup>٤) ابن تيمية: هو أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن عبدالله بن أبي القاسم الدمشقي الحنبلي، الإمام الفقيه المجتهد الناقد المفسر الأصولي شيخ الإسلام، وقد امتحن وأوذي مرارًا، له مصنفات عديدة منها " الفتاوى " " واقتضاء الصراط المستقيم " " ورفع الأعلام " (٦٦١ - ٧٢٨هـ).

ينظر: الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة: (١/ ١٧١)، وطبقات المفسرين: (٣٧)، والبدر الطالع: (١/ ٦٣)، ومعجم المؤلفين: (١/ ٢٦١).

يورث العلم بالمسبب» ().

والزجاج في كتابه لم يغفل عن هذا فإنه في الغالب يعتمد في ذكره لأسباب النزول على المأثور من الأحاديث والروايات كما جاء في صدر المجادلة: ﴿قَدْسَمِعَ اللّهُ قَوْلَ النّزول على المأثور من الأحاديث والروايات كما جاء في صدر المجادلة: ﴿وَهَذَهُ اللّهُ قَوْلَ اللَّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى

وقيل: قَالَ لها أنت على كأُمِّي، وكانت هذه الكلمة مما يطلق بها أهل الجاهلية، فروَوْا أنها صارت إلى النبي على فقالت: «إنَّ أوْساً تزوجَنِي وأنا شَابَّة مرغوب فِيَّ، فلها خلا سني ونثرتُ بَطني، أي كثر ولدي جعلني عليه كأمِّه.

وروي أيضاً أنها قالت للنبي عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ فيها قالت: «إن لي صبية صِغَاراً إن ضممتهم إليَّ جاعوا، فأنزل الله كفارة الظهار»» ().

وقد قيل: إنها نزلت في غير المنافقين، في قوم من المسلمين قالوا آمنا وهاجرنا وفعلنا وصنعنا فمنوا على رسول الله بذلك.

<sup>(</sup>١) مقدمة في أصول التفسير لابن تيمية (١٦)

<sup>(</sup>٢) المجادلة: جزء من الآية ١

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه للزجاج (٥/ ١٣٣)، البحث (٦٧٥).

<sup>(</sup>٤) الحجرات:١٧

فوبَّخَهمْ الله فقال: أرأيتم هذه الإناث أللهِ هي وأنتم تَخْتَارونُ الذُكْرَانَ؟! وذلك قوله: ﴿ أَلَكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ ٱلأَنْتَىٰ ﴿ آ ﴾ ( ) .

# ٣- ومن علوم القرآن فضائل القرآن:

من علوم القرآن التي لقيت اهتهاما عند المفسرين، علم فضائل القرآن فقد أولاه العلماء عناية خاصة، وحبروا فيه مصنفات جليلة خدمت القرآن من هذه الحيثية، وقد

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ٣٩)، البحث (٤٢٥).

<sup>(</sup>٢) النجم: ١٩-٢٠

<sup>(</sup>٣) النجم: ٢١

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ٧٢)، البحث (٥١٠).

كان للإمام الزجاج رَحْمَهُ أللَهُ في كتابه نصيباً من هذا العلم فنجده يذكر بعض الأحاديث في فضائل السور ومما وقع عليه النظر ما ذكره في سورة الملك قال: «جاء في التفسير أنها تسمى المنجية، تنجي قارئها من عذاب القبر.

وجاء في التفسير أن في التوراة: سورةُ الملك من قرأها - في لَيْلَةٍ فَقَدْ أَكْثَرَ » ( ).

٤ - ومن علوم القرآن وتجويده علم مخارج الحروف وقضايا الأصوات:

فقد جاء في الكتب أن من أوائل من تحدث عن الحروف ومخارجها وصفاتها الخليل بن أحمد (ت١٧٥) في كتابه العين ()، ويليه سيبويه (ت١٨٠) في كتابه ()، ومن أوائل الذين جمعوا هذا العلم أبو عبيد القاسم بن سلام (ت٢٤٤) وذلك في كتابه المفقود " القراءات " وكها مر سابقاً أن الزجاج اعتمد على كتابه في القراءات، وما جاء في كتابه من علم تجويد القرآن أخذه من شيوخه السابقين، فقد تعرض الزجاج لبعض مخارج الحروف وصفاتها وغيرها مما له علاقة بهذا العلم.

ومما وقع عليه نظري ما جاء في قوله تعالى: ﴿قَدْسَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجُدِلُكَ فِي زَوْجِهَا ﴾ () قال الزجاج: «إدغام الدال في السين حسن، لقرَب المخرجين. يقرَأ ﴿قَدْ سَمِعَ اللَّهُ ﴾ بإدغام الدال في السين حتى لا يلفظ التكلم بدال، وإنها حسن ذلك لأنَّ السين والدال

<sup>(</sup>۱) (۵/ ۱۹۷)، البحث (۸۲۰).

<sup>(</sup>٢) الخليل بن أحمد الأزدي الفراهيدي، أبو عبدالرحمن البصري اللغوي، صاحب العروض والنحو، صدوق عالم عابد، من السابعة، له المصنفات المشهورة، منها كتاب العين، ولم يكمله، قيل: كمله النضر بن شميل، مات بعد الستين وقيل: سنة سبعين.

ينظر: الثقات (٨/ ٢٢٩)، البلغة (١/ ٩٩)، تقريب التهذيب(١/ ١٩٥).

<sup>(</sup>٣) بل إن مقدمة كتاب العين أول مادة في علم الأصوات ينظر مقدمة العين: (١/ ٤٧) وما بعدها

<sup>(</sup>٤) ينظر: الكتاب لسيبويه، باب عدد الحروف العربية، ومخارجها، ومهموسها ومجهورها، وأحوال مجهورها ومهموسها، واختلافها (٤٤٨).

<sup>(</sup>٥) المجادلة: جزء من الآية ١

من حروف طرف اللسان فإدغام الدال في السين تقوية للحرف.

وإظهار الدال جائز لأن موضع الدال -وإن قُرُبَ من موضع السين- فموضع الدال حَيِّزٌ على حدة.

ومن موضع الدال الطاء والتاء، هذه الأحرف الثلاثة موضعها واحد، والسين والزايُ والصاد من موضع واحدٍ، وهي تسمى حروف الصفير، فلذلك جاز إظهار الدال» ().

وجاء في مثال آخر ذكره لمخرج حرفي التاء والزاي في قوله على: «﴿ وَلَقَدَ مَا فَيهُ مِنَ ٱلْأَنْكَءَ مَا فِيهِ مُزُدَجَرُ اللهِ اللهِ مُنْدَهَم مِنَ ٱلْأَنْكَءَ مَا فِيهِ مُزُدَجَر، أي ما فيه مُنْتَهَى، تقول: نهيتُه فانتهى وزجرته فازدجر.

والأصل فازتجر بالتاء، ولكن التاء إذا وقعت بعد زَاي أبدلت دَالًا نحو مُرْدَان أصله مزْتَان، وكذلك مزتجر. وإنها أبدلت دالًا لأن التاء حرف مهموس والزاي حرف مجهورٌ فأبْدِلَ من التاء من مكانها حرف مجهورٌ، وهو دال، فهذا لَا يفهمه إلا من أحكم كل العربية، وهذا في آخر كتاب سيبويه، والذي ينبغي أن يقال للمتعلم إذا بنيت افتعل أو مفتعل مِما أوله زاي فاقلب التاء دَالاً، نحو ازدجر ومزدجر» ().

٥- ومن اعتنائه بعلوم القرآن وعلوم التجويد علم الوقف والابتداء: والذي بمعرفته تتبين معاني القرآن الكريم فالوقوف في القراءة يكون على ما يتم ويستقيم به المعنى، وألا يكون الوقوف إلى معنى غير المراد به، وهو مما اعتنى به الزجاج عناية خفيفة في كتابه في أكثر من موضع ومن ذلك في قوله تعالى: ﴿فَتُولَ عَنَهُمُ يَوْمَ يَدْعُ

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ١٣٣)، البحث (٦٧٢).

<sup>(</sup>٢) القم: ٤

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ٨٥)، البحث (٥٥٠).

ٱلدَّاعِ إِلَىٰ شَيْءِ نُكُرٍ اللهِ قَال: «وقف التهام ﴿فَتَوَلَّ عَنْهُم ﴾»().

ومما ذكره في الوقف أيضاً على بعض الكلمات قوله على: ﴿ وَلَهُ ٱلْمُوَارِ ٱلْمُشَاتُ فِي اللَّهُ ظُ الْمُعَالَمِ اللَّهُ اللَّ

## 🕸 سادساً: منهجه في الترجيح والاختيار:

غيز الزجاج بشخصية علمية مستقلة فلم يكن مقلدا ولا متعصباً بل كان صاحب رأي ودليل، ونتج عن ذلك اختياراته المتعددة في كتابه، فله اختيارات في التفسير، وفي علوم اللغة والإعراب، والقراءات وغير ذلك.

وتنوع لهذا التنوع أسلوبه ومنهجه في الاختيار فنجده تارة يصرح باختياره وبهذا اللفظ في قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمُ فَالسَّتَحَبُّوا الْعَمَى ﴾ ( ) قال: «والاختيار رفع ثمود على الابتداء والخبر، وهذا مذهب جميع النحويين اختيار الرفع، وكلهم يجيز النصب » ( ).

وتارة بقوله: "والذي أختاره" كما في قوله تعالى: ﴿ وَقِيلِهِ - يَكُرُبِّ ﴾ ()، «فيها

<sup>(</sup>١) القمر:٦

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ٨٦)، البحث (٥٥١).

<sup>(</sup>٣) الرحمن:٢٤

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ١٠٠)، البحث (٥٩٢).

<sup>(</sup>٥) فصلت: جزء من الآية ١٧

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٤/ ٣٨٣)، البحث (٢٠١).

<sup>(</sup>٧) الزخرف: جزء من الآية ٨٨

قال أبو إسحاق: واللَّذي أختاره أنا أن يكون "قيلَه" نصْباً على مَعْنَى وعنده علم الساعة ويعلمُ قيلَهُ» ().
وهكذا في الغالب فلفظ الاختيار لديه أكثر من لفظ الترجيح، ومن ترجيحه في

وهكذا في الغالب فلفظ الاختيار لديه أكثر من لفظ الترجيح، ومن ترجيحه في القراءات ما جاء في قوله ﴿ سَوَاءَ مَعَيَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ ﴾ ()، قال: «ويقرأ "سَوَاءً"، وقد قرئت سواءٌ مَعْياهم وَمَمَاتُهم بنصب المات.

ثلاثة أوجه: الخفض على مَعْنَى ﴿ وَعِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ ( ) وعلمُ قِيلِه يَا رَبِّ ، . . إلى أن

وحكى بعض النحويين أن ذلك جائز في العربية.

ومعنى (اجْتَرَحُوا) اكتسبوا، ويقال: فلانٌ جَارِحةُ أهله أي كاسبهم، والاختيار عند سيبويه والخليل جميع البصريين (سَوَاءٌ) برفع سواء» ().

وفي مواضع نادرة يذكر قولين ولا يرجح بينهما:

وفي معانيه يذكر أحيانا في معرض حديثه عن الآية حكماً فقهياً ويدلل ويناقش ويرجح كما جاء في قوله تعالى ﴿ لَا نُفَدِّمُوا بَيْنَ يَدَي اللّهِ وَرَسُولِهِ ۖ ﴾ أبأن رجلاً ذبح يوم الأضْحَى، قَبْلَ صَلاةِ الأضْحَى فتقدم قبل الوقت قال: ﴿ وفي هذا دليل أنّه لا يَجُوزُ أن يؤدى فَرْضٌ قبل وقْتِهِ، وَلا تطوعٌ قَبْلَ وَقْتِهِ مِمّا جَاءَت به السُّنّةُ، وفي هذا أيضا دليل أن يؤدى فَرْضٌ قبل وقتها لا ينبغي أن تجوز، فأما ما روي أن النبي عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ استسلَفَ من العباس شيئاً من الزكاة، فلا أعلم أحداً ممن أجاز تقديم الزكاة احتج إلا بهذا الحديث، وهذا إن صح فهو على ضربين:

<sup>(</sup>١) الزخرف جزء من الآية ٨٥.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٤/ ٢١١)، البحث (٢٩١).

<sup>(</sup>٣) الجاثية: جزء من الآية ٢١.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع-(٤/ ٤٣٣)، البحث (٣١٣).

<sup>(</sup>٥) الحجرات: جزء من الآية ١

أحدهما أن يكون مخصوصاً.

والآخر: أن يكونَ لحاجة اشتدت، فوقع اضطرار إلى استسلاف الزكاة، والإجماع أن إعطاءها في وقتها هو الحق، وهو الفَضلُ إنْ شَاء الله» ().

وفي معانيه لا حظت أنه يرد أحيانا على بعض الفرق الضالة والملحدين:

### و في كتابه لا حظت إيراده بعض الفوائد واللطائف:

ومثاله: ماجاء في قوله تعالى: ﴿ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبْكُمُ بَعْضُ ٱلَّذِى يَعِدُكُمْ ﴾ قال: «وهذا من لطيف المسائل، لأن النبي ﷺ إذا وعد وعْداً وقع الوعدُ بأسره، لم يقع بعضه، فالسؤال في هذا من أيْنَ جاز أن يقول بعض الذي يَعِدُكُمْ، وحق اللفظ كل الذي يَعدُكم فهذا باب من النظرِ يذهب فيه المناظرِ إلى الزام الحجة بأيْسَرِ ما في الأمر، وليس في هذا نفى إصابة الكل.

ومثل هذا قول الشاعر:

قد يُدرِكُ الْمُتَأَنِّي بَعْضَ حاجتِه وقد يكونُ مع المسْتَعْجِل الزَّلَلُ

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه - المطبوع - (٥/ ٣١)، البحث (٤٠٨).

<sup>(</sup>٢) الرحمن:١٤

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ٩٨) البحث (٥٨٦).

<sup>(</sup>٤) غافر: جزء من الآية ٢٨

إنها ذكر البعض ليوجب له الكُل، لا أن البعض هو الكل ولكن للقائل إذا قال أقل ما يكون للمتعجل الزلل، فقد أبان أقل ما يكون للمتعجل الزلل، فقد أبان فضل المتأني على المستعجل بها لا يقدر الخصم أن يدفعه، وكان مُؤمِنَ آل فرعونَ قال لهم: أقل مَا يكون في صدقه أن يُصِيبَكُمْ بعضُ الذي يعدكم، وفي بعض ذَلِك هَلاكُكُمْ، فهذا تأويله والله أعلم» ().

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع-(٤/ ٣٧٢) البحث (١٧٤).

# المبحث الثالث مصادر الكتاب

نظراً لتنوع العلوم التي زخر بها هذا الكتاب، فقد تنوعت مصادر الزجاج في " معاني القرآن وإعرابه" وإن كان المعنى والأعراب هما الأساس لكنه أراد أن يودع فيه غيرهما من لغة وقراءات ونحو وشعر.

وما جاء من مصادر هذا الكتاب نستطيع أن نجعله على نوعين:

النوع الأول: مصادر شفهية مباشرة: وهي التي تلقاها عن شيوخه مباشرة ونقل عنهم:

ولَوْلا كَثْرَةُ الباكينَ حَوْلِي على إِخْوانِهِمْ لَقَتَلْتُ نَفْسِي وَلَوْلا كَثْرَةُ الباكينَ حَوْلِي أَعْزِي النَّفْسَ عَنْهُ بالتَّأَسِّي» ().

وشيخه إسماعيل بن إسحاق القاضي، وكان ذلك من علوم متنوعة فمن الحديث مثلاً ماجاء في الروايات التي في أول سورة القمر قال فيها الزجاج: «وجميع ما أمليت عليكم في هذا ما حَدثني به إسماعيل بن إسحاق... قال حدثنا إسماعيل بن

<sup>(</sup>١) الزخرف:٣٩

<sup>(</sup>۲) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (3/113) البحث (77).

إسحاق قال ثنا مسدد، قال ثنا يحيى عن شعبة عن قتادة عن أنس قال: انشق القمر فرقين» ().

ومما يدل على أنه أخذ منهما: قوله بعد أن ذكر آراء النحويين في (إن هذان) قال: فهذا جميع ما احتج به النحويون، والذي عندي -والله أعلم- وكنت عرضته على عالميناً - محمد بن يزيد وعلى إسماعيل بن إسحاق بن حماد بن زيد القاضي فقبلاه وذكرا أنَّه أجود ما سمعاه في هذا» ()

النوع الثاني: مصادر غير مباشرة: فقد تميز أبو إسحاق بالأمانة العلمية فهو ينسب ما ينقله في الغالب، وتلك النقول التي نقلها عمن سبقه كانت من علماء كبار بعضها كانت من كتبهم، وبعضها من غيرها وفيما يلي بيان لما جاء في جزئيتي من المصادر التي نقل منها الزجاج:

١- أبو عمرو بن العلاء (ت١٥٤) وما كان من نقل منه فهو غالباً في القراءات، فكان يُجلّه ويثني عليه ومن ذلك ما جاء في قوله ﴿يَغْفِرُ لَكُوْ ذُنُوبَكُو وَيُدُخِلُكُو جَنَّتِ ﴾ () فقال: «فأمّا من قرأ (يَغْفِر لكُمْ) -بإدغام الراء في اللام - فغير جائز في القراءة عند الخليل وسيبويه، لأنه لا تدغَمُ الراء في اللام في قولها.

وقد رُوَيتْ عن إمام عَظِيم الشأن في القِرَاءةِ، وهُو أبو عمرو بن العلاء، ولا أَحْسَبُه قرأ بها إلا وقد سمعها عن العَرَب» ().

٢- الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت١٧٥)

احتفى الإمام الزجاج بأقواله ونثرها في جميع أجزاء كتابه ومن ذلك ما نقله عند

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ٨١) البحث (٥٣٠).

 <sup>(</sup>۲) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٣/ ٣٦٣).

<sup>(</sup>٣) الصف: جزء من الآية ١٢.

 <sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ١٦٧)، البحث (٥٥٧).

قوله تعالى: ﴿ هُوَالَّذِي ٓ أَخْرَجَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِئْبِ مِن دِيْرِهِمْ لِأَوَّلِ ٱلْحَشْرَ ﴾ ( ).

قال: «وهو أول حَشْرٍ حُشِرَ إلى الشامِ - ثم يحشر الخلق يوم القيامةِ إلى الشامِ ولذلك قيل لأول الحشر. فجميع اليهود والنصارى يُجْلَوْنَ من جزيرة العَرَبِ، وروي عن عمرَ أن النبي على قال «لأخْرِجَنَّ اليهُودَ مِنْ جَزِيرَةِ العَرَبِ».

قال الخليل: جزيرة العرب مَعْدِنها وَمَسْكَنها، وإنها قيل لها جَزِيرة العَرَبِ لأن بحر الحبس وبحر فارس ودجلة والفرات قد أحاطت بها، فَهِيَ أرضها ومَعْدِنها» ().

٣- سيبويه عمرو بن عثمان (ت١٨٠).

أكثر الزجاج في النقل عن سيبويه إمام النحاة من كتابه الكتاب، وقد درس كتابه على يد شيخه المبرد، وكان يجلّ أقواله ويأخذ بها ولا يتعقبها في الغالب بل وصفها بأنها محكمة فقال بعد شرحه لآية ﴿ وَلَقَدْ بَحَاءَهُم مِنَ ٱلْأَنْكَآءِ مَا فِيهِ مُرُدَجَرُ الله وقال: «وعن أصل كلمة مزدجر، فهذا لَا يفهمه إلا من أحكم كل العربية، وهذا في آخر كتاب سيبويه » أ، وهنا صرح رَحَهُ ٱلله باسم كتابه، وفي مواضع قليلة خالفه بأدب وبدون تنقص من قدره وعلمه فقال: «ولا يُجيزُ سيبويه والخليل إدغام الراء في اللام، ولا يحكون هذه اللغة عن أحدٍ من العرب -، ويذكرون أن إدغام الراء في اللام غير جائز لأن الراء عندهم حرفٌ مَكرر، فإذا أدغم في اللام بطل هذا الإشباع الذي فهه» ().

<sup>(</sup>١) الحشر: جزء من الآية ٢.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ١٤٤)، البحث (٧٠٣).

<sup>(</sup>٣) القمر:٤

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ٨٥)، البحث (٥٥٠).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ٢٣)، البحث (٣٨٨).

وكثيراً ما يرتضي أقواله ويقول بها فعند قوله: ﴿طَاعَةٌ وَقَوْلٌ مَعْرُوفٌ ﴾ ذكر قوله أول الأقوال «قال سيبويه والخليل: المعنى طَاعَةٌ وَقَوْلٌ مَعْرُوفٌ أَمثل، وقيل: إنهم كان قولهم أولًا طاعة وقول معروف» ().

٤ – يونس بن حبيب (ت١٨٣)

فقد نقل عنه الإمام الزجاج، وأثنى عليه بقوله: «يونس النحوي وهو يتلو الخليل في القدم والحذق» ()، واستفاد منها كما استفاد من آرائه عن طريق شيخه أبي العباس المبرد

ومن تلك النقول ما ذكره عند قوله تعالى: ﴿فِيهِمَافَكِهَةُ وَغَلُّ وَرُمَّانُ ﴿ ﴾ قال: «وقال بعض أهل اللغة منهم يونس النحوي... إن الرمان والنخل من أفضل الفاكهة وإنها فصلا بالواو لفضلها» ( ).

٥ - علي بن حمزة الكسائي (ت١٨٩)

نقل عنه الزجاج واستفاد من الكسائي استفادة كبيرة فقد حكى عنه عدة آراء في كتابه منها ما هو في القراءات ومنها ما هو في المعاني والإعراب وتعقبه أحياناً أخرى وتعد هذه النقول عن الكسائي من كتبه المفقودة وخاصة كتابه في معاني القرآن ومن

<sup>(</sup>۱) محمد: جزء من الآية ۲۱

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ١٣)، البحث (٣٦٨).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه - المطبوع - (٥/ ١٠٣)، البحث (٦٠٢).

<sup>(</sup>٤) الرحمن: ٦٨

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه - المطبوع - (٥/ ١٠٣)، البحث (٦٠٢).

<sup>(</sup>٦) هو: علي بن حمزة بن عبدالله بن قيس بن فيروز الأسدي مولاهم الكوفي الكسائي، أحد أئمة القراءة والتجويد في بغداد، أخذ القراءة عن حمزة الزيات مذاكرة وقرأ عليه القرآن أربع مرات، من تصانيفه: معاني القرآن، ومختصرٌ في النحو. (ت: ١٨٠هـ). ينظر: معرفة القراء الكبار (١/ ١٢٠)، وطبقات المفسرين (٢٧٩)، ومعجم المؤلفين (٧/ ٨٤).

تلك النقول ما ذكره عند قوله تعالى: «﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّىٰ ﴿ اللَّهُ الكسائي يقف عليها بالهاء، يقول "اللاه" وهذا قياس، والأجود في هذا اتباع المصحف والوقف عليها بالتاء ( )».

٦ - الفراء يحي بن زياد (ت٢١)

ومن المصادر التي اعتمدها أبو إسحاق في كتابه معاني القرآن للفراء فقد استفاد منه إفادة كبيرة مع أنه كوفي المذهب إلا أنه يذكر قوله فمثلاً عند قوله: «(تَنْزِيلٌ) رفع بالابتداء، وخبره ﴿كِنَبُ فُصِّلَتَ عَايَتُهُ ﴾ () هذا مذهب البصريينَ.

وقال الفَرَّاءُ يجوز أن يكون (تَنْزِيلٌ) مرتفعاً بِـ(حم)، ويجوز أن يرتفع بإضهار هذا، المعنى هذا تنزيل من العزيز الرحيم، أي هو تنزيل» ().

وفي الغالب يقول بأقواله ولا ينص على ذلك كما في: «(وازدُجِر) زُجِرَ بالشَتْم» () ، وهذا قول الفراء ولم يصرح به.

وأحيانا ينسبه إليه ويتعقبه ويرد عليه ومن ذلك ما جاء عند قوله تعالى: ﴿أَن تَقُولَ نَفْسُ بَحَسُرَقَى عَلَى مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِٱللَّهِ ﴾ () «أي يا نَدَما، وحرف النداء يدل على تَقُولَ نَفْسُ بَحَسُرَقَى عَلَى مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِٱللَّهِ ﴾ (على القائل: يا حسرتاه ويَا ويلاهُ، فتأويله الحسرة والويل قَدْ حَلَّ بِهِ وأنها لازمان له غير مفارقين.

ويجوزيا حسرتي، وزعم الفراء أنه يجوزيا حسرتاهُ على كذا وكذا بفتح الهاء.

<sup>(</sup>١) النجم:١٩

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ٧٣)، البحث (٥١١).

<sup>(</sup>٣) فصلت: جزء من الآية ٣.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٤/ ٣٧٩)، البحث (١٩٠).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ٨٧)، البحث (٥٥).

<sup>(</sup>٦) الزمر: جزء من الآية ٥٦.

ويا حَسْرَتَاهُ - بالكسر والضم، والنحويون أجمعون لا يجيزون أن تثبت هذه الهاء في الوصل وزعم أنه أنشده من بني فَقْعس رجل من بني أسد» ().

V- أبو عبيدة معمر بن المثنى  $(T \cdot Y)^{()}$ .

أورد الزجاج في كتابه أقوال وآراء أبي عبيدة من خلال كتابه مجاز القرآن، وغالبا ما يتلقى أقواله بالقبول كما ويصرح باسمه فيما ينقله عنه، ومن ذلك ما جاء في قوله وَالله بالقبول كما ويصرح باسمه فيما ينقله عنه، ومن ذلك ما جاء في قوله وَالله الشّيطان جزّبُ ٱلشَّيَطانِ أُلهُ وَالله الزجاج: «قال أبو عبيدة: حزب الشيطان جند الشيطان، والأصل في اللغة أن الحزب الجمع والجماعة، يقال منه: قد تحزب القوم إذا صاروا فِرَقاً، جماعةً كذا وجماعة كذا» ().

٨- الأصمعي عبد الملك بن قريب (٣١٣).

أودع الزجاج في كتابه بعضاً من أقوال الأصمعي في اللغة، وقد أخذها من شيخه المبرد عن الرياشي عنه ونص على ذلك () وكان قد تلقى أقواله بالقبول ومن ذلك ما ظهر لي أثناء التحقيق في قوله: ﴿ هُوَالَذِى آخَرَجَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ أَهَٰلِ ٱلْكِئَبِ مِن دِيكِرِهِمُ لِللَّهُ مِن أَمْلُ اللَّكِئَبِ مِن دِيكِرِهِمُ لِلْأَوّلِ ٱلْخَلِيلُ في جزيرة العرب، وقول أبو عبيدة ثم قال: «وقال

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٤/ ٣٥٨).

<sup>(</sup>٢) هومعمر بن المثنى التيمي، من أهل البصرة، كنيته أبو عبيدة، روى عن البصريين، مات سنة عشرٍ ومائتين وقد قارب المائة، كان الغالب عليه معرفة الأدب والشعر، وكانت تصانيفه تقارب مائتي مصنف، منها كتاب مجاز القرآن، وكتاب غريب القرآن.

ينظر: الثقات (٩/ ١٩٦)، الكاشف (٢/ ٢٨٢)، طبقات المفسرين للداودي (١/ ٣٠).

<sup>(</sup>٣) المجادلة: جزء من الآية ١٩.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/١٤١)، البحث (٦٩٥).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (١/ ١٦٣).

<sup>(</sup>٦) الحشر:جزء من الآية ٢.

الأَصْمَعِي إلى أقصى عَدَن أَبْيَن إلى أطراف اليمن حتى تبلغ أطراف بَوَادي الشام» (). ٩ - أبو زيد سعيد بن أوس الأنصاري (ت٢١٥) ()

نقل عنه الإمام الزجاج نقو لات في اللغة، ومن تلك النقول التي مرت بي أثناء الدراسة ما ذكره عند قوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً ﴾ ().

«ويجوز رآفة على وزن الساحة، حكى أبو زيد أنه يقال: رَوُّفْت بالرجل رَأْفَة، وهي القِراءة» ().

وذكر أنه حدثه من يثق به، عن الرياشي عن أبي زيد.

۱۰ – الأخفش سعيد بن مسعده (ت٢١٥)

حكى الإمام الزجاج أقواله في اللغة والإعراب، والزجاج رَحِمَهُ ٱللَّهُ يرتضي أقواله

(١) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ١٤٤)، البحث (٧٠٤).

(٢) سعيد بن أوس بن ثابت بن حرام بن محمود بن رفاعة بن الأحمر بن القيطون أبو زيد الأنصاري، صاحب كتاب النوادر روى القراءات عن أبي عمرو بن العلاء مات سنة خمس عشرة ومئتين وعمره أربعة وتسعون عاما.

ينظر: البلغة في تراجم أئمة النحو واللغة (٢٣) وفيات الأعيان (٢/ ٣٧٩)

(٣) الحديد: جزء من الآية ٢٧.

(٤) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ١٢٩)، البحث (٦٦٦).

(٥) الأخفش هو: سعيد بن مسعدة المجاشعي الأخفش من أهل بلخ سكن البصرة، قرأ النحو على سيبويه، وكان الأخفش أبرع أصحاب سيبويه، ومن تصانيفه: كتاب الأوسط، وأمره الكسائي أن يضع كتاباً في معاني القرآن فوضع كتاباً وصار الكسائي يحذو مثاله حتى وضع كتابه في المعاني، ويقال الفراء أيضاً حذا أيضاً مثاله (ت: ٢١٥هـ).

ينظر: سير أعلام النبلاء: (٧/ ١٨٨)، البلغة: (١/ ١٠٤)، وطبقات المفسرين: (١٣٤) ومعجم المؤلفين: (٤/ ٢٣١).

في الغالب ويعتمد عليها، فمثلاً عند قوله تعالى ﴿ نُزُلَّامِّنْ غَفُورِ رَّحِيمٍ اللَّهُ \* ).

«قال أبو الحسن الأخفش: (نُزُلًا) منصوب من وجهين:

أحدهما: أن يكون مَنْصُوباً على المصدَرِ، على معنى لكم فيها ما تشتهي أنفسكم، أنزَ لْناهُ نُزُلاً.

و يجوز: أنْ يكون منصوباً على الحال على معنى لكم فيها ما تشتهي أَنْفُسُكُمْ منز لا نُزُلًا، كما تقول جاء زيد مشياً في معنى جاء زيد ماشياً»().

وجل النقول التي نقل عنه هي من كتابه معاني القرآن، ومن تلك الأقوال التي درستها ما ذكره عند قوله تعالى: ﴿أَمُرًا مِّنْ عِندِنَا ﴾ ()، وقوله: ﴿ رَحْمَةً مِّن رَيِّكَ ﴾ () قال: «منصوبان -قال الأخفش - على الحال، المعنى إنا أنزلناه آمرين أَمْرِاً وراحمين رحمةً » ().

كانت تلك المصادر السابقة مما كان مقرراً على دراسته، واستنبطتها من جزئيتي، وهناك مصادر اعتمدها الزجاج في كتابه، ومن خلال الاستطلاع وجدتها:

۱۱ - المازني بكر بن محمد أبو عثمان (ت٢٣٦)

نقل الزجاج في مواضع معدودة أقوال أبي عثمان المازني وآرائه، وفي بعضها

<sup>(</sup>۱) فصلت:۳۲

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٤/ ٣٨٦)، البحث (٢٠٨).

<sup>(</sup>٣) الدخان:جزء من الآية ٥.

<sup>(</sup>٤) الإسراء: جزء من الآية ٢٨.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٤/ ٤٢٣)، البحث (٢٩٥).

<sup>(</sup>٦) بكر بن محمد بن بقية وقيل ابن عدي بن حبيب أبو عثمان المازني، روى عن أبي عبيدة والأصمعي وأبي زيد الأنصاري له كتاب التصريف وكتاب الديباج، وهو بصري توفي سنة (٢٤٧).

ينظر: البلغة في تراجم أئمة النحو واللغة (١١)، بغية الوعاة (١/ ٦٣).

١٢ - أبو عبيد القاسم بن سلام (٢٢٤)

كان أكثر ما نقل عنه الزجاج في القراءات، وقد صرح بالرواية عنه، ومن الأمثلة على ذلك ما جاء في قوله تعالى عن الصدقة: ﴿فَنِعِـمَّا هِيُّ وَإِن ﴾ ()

قال: «والكسائِي قرأ: (فنَعِمَّا هي) - بفتح النون وكسر العين، وذكر أبو عُبَيْدٍ أنَّه رُويَ عن النبي عُلِيُّ قوله لابن العاص: نعْمًا بالمال الصَّالح للرجل الصَّالِح، فذكر أبو عبيدٍ أنه يَخْتَار هَذه القراءَة من أجل هذه الرواية» ().

١٣ - أحمد بن حنبل (ت٢٤١).

ذكر الزجاج في كتابه أن أكثر ما يرويه في التفسير هو عن أحمد بن حنبل ناصر السنة وقامع البدعة، فقد صرح بذلك فقال: «روينا عَنْ أَحْمَدَ بنِ حَنْبل رَحْمَهُ الله في السنة وقامع البدعة، فقد صرح بذلك فقال: «روينا عَنْ أَحْمَدَ بنِ حَنْبل رَحْمَهُ الله في كتابه "كتابه "كتاب التفسير"، وهو ما أجازه لي عبدالله ابنه عنه أن الله وكلاً، بنى جَنَّة الفِرْدَوْسِ لَبِنةً من ذهب ولَبِنةً من فضةٍ، وجَعَلَ جِبَالها المِسْكَ الأَذْفَر» ().

<sup>(</sup>١) الحج:١

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٣/ ٤٠٩)

<sup>(</sup>٣) البقرة: جزء من الآية ٢٧١.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (١/ ٣٥٤).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٨/٤)

وقال في موطن آخر مصرحا بأنه أخذ منه التفسير: «وجميع ما ذكرناه في هذه القِصةِ مِما رواه عبد الله بن أحمد بن حَنْبَل عَنْ أبيه، وكذلك أكثر ما رَوَيْتُ في هذا الكتاب من التفسير، فهو من كتاب التفسير عن أحمد بن حنبل» ().

وهذا النص منه رَحَمَهُ اللهُ يدل على أن تفسيره على تفسير أهل السنة، وموافق لما جاء عن السلف مما يزيد من قيمة الكتاب العلمية، كما أنه حفظ لنا جزءا كبيرا من كتاب مفقود كل هذا يبن أهمية هذا الكتاب وقيمته.

ومن الأمثلة أيضاً: في قوله رَجَالًا: ﴿ الْمَرْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

«روى أحمد بن حنبل بإسناد له أن النبى الله (كان يقرأ في كل لَيْلةٍ سورة السجْدَةِ "الم تنزيل"، وسورة "بارك الملك")) » ().

كانت تلكم مصادر لدرر أودعها الزجاج في كتابه، زادت كتابه جمالاً، وأضافت له دليلا وبرهانا.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (١٦٦/٤)

<sup>(</sup>٢) البقرة:١-٢

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (١٠٣/٤)

## المبحث الرابع القيمة العلمية للكتاب

أثنى العلماء على الكتاب ثناء عاطراً كما أثنوا على مؤلفه من قبل، من ذلك: قول الأزهري عن كتاب المعاني: "وَكَانَ متقدِّماً فِي صناعته" (). وقول الزركشي (): "معاني القرآن للزجاج لم يصنف مثله" ().

حيث يعتبر معاني القرآن وإعرابه: مصدراً أصيلا ورائداً بين كتب المتقدمين، وتكمن أصالته في ثلاثة أوجه بالتحديد:

الوجه الأول: أصالته في علم القراءات حيث تظهر هذه الأصالة من اعتناء الزجاج برواية القراءات وقد بين ذلك فقال: «إن أكثر ما أرويه من القراءة في كتابنا هذا فهو عن أبي عبيد ممّا رواه إسماعيل بن إسحاق عن أبي عبد الرحمن عن أبي عبيد ممّا رواه إسماعيل بن إسحاق عن أبي عبد الرحمن عن أبي عبيد» فحوى لنا في كتابه جملة من المفقود الآن، وقد روى الزجاج في كتابه كثيراً من القراءات الثابتة والشاذة، وربما نسب القراءات لأصحابها، والأكثر أنه يوردها غير منسوبة، كما اشتغل بتوجيه القراءات كثيراً؛ لأن اختلاف القراءة ربما كان سبباً في اختلاف مدلول اللفظ.

<sup>(</sup>١) تهذيب اللغة (١/ ٢٤)

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن بهادر بن عبدالله العالم المصنف المحرر بدر الدين أبو عبدالله المصري الزركشي مولده سنة خمس وأربعين أخذ عن الشيخين جمال الدين الإسنوي وسراج الدين البلقيني، ومات في ثالث رجب سنة: (٧٩٤هـ) بالقاهرة.

ينظر: الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة: (٥/ ١٣٣)، وطبقات الشافعية: (7/ 177)، والضوء اللامع: (2/ 27).

<sup>(</sup>٣) البرهان في علوم القرآن للزركشي (٢/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (١/ ١٨٠)

الوجه الثاني: أصالته في علم التفسير حيث روى لنا من تفسير أحمد بن حنبل المفقود الآن فقال: «كذلك أكثر ما رَوَيْتُ في هذا الكتاب من التفسير، فهو من كتاب التفسير عن أحمد بن حنبل» ().

كما أنه مقرر لمنهج السلف في بيان المعاني والتفسير مما يبرهن على سلفية صاحبه وحسن اعتقاده.

الوجه الثالث: أصالته في اللغة فقد تميز كتابه عن الكتب المتقدمة في اللغة والمعاني بل أستطيع القول إن هذا الكتاب هو الرائد على كتب معاني القرآن الكريم وذلك لأمور:

۱ – تأخره عن أكثر كتب المعاني مما جعله يناقش ويستدرك ما فاتهم بيانه، فلو نظرنا مثلاً إلى وفاة أبي عبيدة معمر بن المثنى (ت ۲۱ هـ) نجده قد توفي قبل تأليف كتاب الزجاج بهائة سنة تقريباً، لأن أبا إسحاق الزجاج قد انتهى من كتابه سنة ١ ٠٣هـ ()، مع حساب الفوارق بين تأليف أبي عبيدة، وبداية تأليف الزجاج كتابه.

7- أن الزجاج ألف كتابه "معاني القرآن وإعرابه" بعد استقرار المدرسة البصرية، ووضوح معالمها وشموخ شأن أئمتها، وتعدد مؤلفاتهم وانتشارها" ، إذاً: كتاب الزجاج ألف في وقت استقر فيه المذهب البصري مما أتاح لأبي إسحاق الاطلاع على المصنفات والاختيار والترجيح وجمع شتات المسائل وترتبيها والانتقاء بينها، بل ظهر كتاب الزجاج في وقت تقلصت فيه العصبية بين المذهبين الكبيرين الكوفي والبصري مما جعل الزجاج يختار أفضل ما في المذهبين، ولا يتعصب لمذهبه البصري، وهذا ما يسميه بعض الباحثين: المدرسة البغدادية التي تجمع مزايا المدرستين.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (١٦٦/٤)

<sup>(</sup>٢) معجم الأدباء لياقوت (١/ ٩٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: النحو وكتب التفسير إبراهيم رفيدة (١/ ٣٠٢).

٣- أظهر الزجاج في كتابه "المعاني" ملمحاً جديداً لم يكن عليه من سبقه من أهل المعاني وهو الجمع بين التفسير واللغة والعناية بالتفسير بالمأثور، وقد تأثر به في هذا الجانب تلميذه أبو جعفر النحاس (ت٣٣٨هـ)، ولا يعني هذا أن من سبقه من أهل المعاني لم يكن معتبرا بالتفسير بالمأثور، لكن الزجاج أظهر هذا الجانب أكثر ممن سبقه.

وقد قرر ذلك المنهج وسار عليه في كتابه حيث يقول: «ولكن لا ينبغي لأحد أن يتكلم إلا على مذهب اللغة، أو ما يوافق نقلة أهل العلم» ()، ومن هذا القول تبرز عنايته بالأثر وأن اللغة وحدها لا تكفي في التفسير.

وبهذا يتبين أن الكتاب كان متقدما بين كتب المتقدمين.

كما يعتبر معاني القرآن وإعرابه مصدراً غنياً ومرجعاً اعتمد عليه كثير ممن جاء بعده من أهل العلم وفي شتى الفنون. فحملت كتب التفسير واللغة والقراءات وعلوم القرآن وغير ذلك أقوال الزجاج وآراءه واختياراته قل ذلك النقل أو كثر، ومن خلال التحقيق في المقرر لي وجدت أن أكثر المفسرين نقلا عن الزجاج النحاس في معاني القرآن، والسمرقندي () في بحر العلوم، ومكى () في الهداية الى بلوغ النهاية حيث

<sup>(1) (1/771).</sup> 

<sup>(</sup>٢) ينظر: بحر العلوم: (٣/ ٢٠٩).

والسمرقندي هو: نصر بن محمد بن إبراهيم السمرقندي الحنفي، له في التفسير "بحر العلوم" "ومن تصانيفه النوازل في الفقه" و"تنبيه الغافلين" (٣٢٥هـ). ينظر: سير أعلام النبلاء (٢١/ ٣٢٢)، تذكرة الحفاظ (٣/ ١٦٩)، وطبقات المفسرين: (٥٣٠)، ومعجم المؤلفين: (١٦/ ٩١).

<sup>(</sup>٣) هو مكي بن أبي طالب القيسي حموش بن محمد بن مختار أبو محمد القيسي القيرواني، غلب عليه علم القرآن، وكان من الراسخين فيه، له تصانيف منها: مشكل إعراب القرآن، والتبصرة في القراءات، (ت: ٤٠٧هـ)

ينظر: سير أعلام النبلاء: (١٧/ ٩٩١)، ومعرفة القراء الكبار: (١/ ٣٩٤)، ومعجم المفسرين للداودي: (١/ ٥٢١).

قال: «اقتضيت في هذا الكتاب نوادره وغرائبه ومكنون علومه مع ما أضفت إلى ذلك من الكتاب الجامع في تفسير القرآن، تأليف أبي جعفر الطبري وما تخيرته من كتب أبي جعفر النحاس، وكتاب أبي إسحاق الزجاج» ()، والثعلبي في الكشف والبيان، والسمعاني في تفسير القرآن العزيز، وابن الجوزي في زاد المسير، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن.

أما أكثر النقولات عن الزجاج في اللغة فقد جاءت في كتاب تهذيب اللغة للأزهري، وقد صرح بهذا في حديثه عن مصادر كتابه فقال: «وما وقع في كتابي له من تفسير القرآن فهو من كتابه» () وكتاب المحكم والمحيط الأعظم لابن سيده فكان يأتي بأقواله فينسبها إليه تارة، وتارة تأتي غير منسوبة، وكذلك كتاب ابن منظور في لسان العرب حاويا كثيرا من أقواله في اللغة.

أما في الإعراب فإعراب القرآن للنحاس جاء مليئا بأقوال الزجاج، وكذلك التبيان في علوم القرآن للعكبري.

وهذا يدل على أن هذا الكتاب كان مرجعا على امتداد العصور، ومتكاً يتكئ عليه العلماء والمؤلفون وهو أهل لذلك كله وقد رزقه الله السعد في كتابه وفي جميع مصنفاته فطارت كل مطار، وانتفع الناس بها في الأمصار -رحمه الله رحمة واسعة-.

ويعتبر معاني القرآن وإعرابه كتابا عامراً بالمناقشات والترجيحات في كثير من المسائل النحوية، أو اللغوية، أو الفقهية، أو في القراءات وقد تميزت مناقشاته بالقوة خاصة بالنحو والإعراب فقد جاء نعت أبي إسحاق في كثير من مصادر ترجمته بالنحوي ()، والإعراب في كتاب الزجاج غرض رئيس، ومقصد من أكبر مقاصد

<sup>(</sup>Vξ/1) (1)

<sup>(</sup>٢) تهذيب اللغة (١/ ٢٤)

<sup>(</sup>٣) انظر: تاريخ بغداد (١/ ٨٩)، معجم الأدباء (١/ ٨٢).

الكتاب يقول الزجاج: "وإنها نذكر مع الإعراب المعنى والتفسير" ( ).

ومع علمه بنحو الكوفة والبصرة، فهو كما مرّ آنفا ليس مقلداً بل محقق ومقرر، وكذلك يذكر اختيارات أهل اللغة في التفسير بشكل لم يسبق إليه، وهو في بيانه للمعاني غالباً يقتصر على الألفاظ التي تحتاج إلى بيان، وربم كان هذا من أسباب انتشار النقل عنه في كتب التفسير واللغة، وغالباً ما يذكر اختياره وترجيحه لمعنى دون آخر.

كما يتميز معاني القرآن وإعرابه ببيانه لأساليب العرب في اللغة والتفسير فكان يورد بعض الأساليب العربية في توجيه المعاني، وما حواه أيضا من مسائل الصرف والاشتقاق وأصول الكلمة على اختلاف مناحيها، ولعله أخذه من كتابه الاشتقاق كما حوى الكتاب كثيراً من أشعار العرب وأمثالهم وحفظ لنا جزءا من الشعر العرب المفقود.

هذا غيض مما فاض به هذا الكتاب وهذه جملة من درره وجواهره التي احتواها والحمد لله أن وفقني ربي أن أخوض في لجج هذا البحر واستطلع بعضاً من درره.

إلا أن لكل جهد بشري نقص ولا يمكن أن يخلو كتاب من النقائص والمآخذ غير كتاب الله، وعمل البشر لا يمكن أن يصل إلى الكال للطبيعة البشرية الناقصة ومن ذلك ما كان لهذا الكتاب من هنّات تؤخذ عليه، وهي على النحو التالى:

### ١ - حدته في رفض الأقوال وتعنيفه على أقوال مخالفيه:

يستخدم أحيانا بعض الألفاظ والأساليب عند مناقشته لأقوال الآخرين، ويغلظ فيها القول ومن ذلك تغليظه للنحويين من البصريين والكوفيين عامة ومنهم: الفرآء، وأبو عبيدة معمر بن المثنى، وغير ذلك ومن تلك الأساليب قوله: "وهذا الذي

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه - المطبوع - (١/ ١٨٥).

قال خطأ فاحش" فعند قوله جلَّ وعزَّ: ﴿يَغْفِرُ لَكُورُ ذُنُوبَكُو ﴾ يقول: «القراءة بإظهار الراءِ مع اللام، وزعم بعض النحويين: أن الراءَ تدغم مع اللام فيجوز.. ويغفر لكم.. وهذا خطأ فاحش ولا أعلم أحداً قرأ به غير أبي عمرو بن العلاء، وأحسب الذين رووا عن أبي عمرو إدغام الراء في اللاَم غالطين » ( ) وقوله أيضاً: "هذا القول ليس بشيء " ( ) ، وهذا "غلط بين " ( ) .

وهذا بحق لم يظهر عند مناقشته لأقوال السلف من الصحابة والتابعين، ولا يستخدم هذه الأساليب عند أقوال أساتذته وشيوخه وعند مناقشته لآراء الخليل وسيبويه والمبرد مما يظهر بجلاء أدبه الجم مع شيوخه.

### ٢ - ذكره بعض الأقوال الضعيفة والإسرائيليات دون تعقيب

يذكر الزجاج أحيانا أقوالاً ضعيفة وروايات غير صحيحة ومن ذلك أن النساء كن يصافحن عمر رَضَّالِلَهُ عَنْهُ فِي قوله تعالى ﴿فَالِعْهُنَّ وَٱسۡتَغْفِرُ لَمُنَ ٱللَّهُ ﴾ قال: «وروي كن يصافحن عمر رَضَّاللَهُ عُلَى الصفا، وجلس عمر -رحمة الله عليه - دُونَهُ، فكن يايعن النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ على ما تَضَمَّنَهُ الآية، ويمسحن أيدِيَهُنَّ بِيلِ عُمرَ، وقيل: يايعن النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ على ما تَضَمَّنَهُ الآية، ويمسحن أيدِيَهُنَّ بِيلِ عُمرَ، وقيل: كن يمسحن بأيديهن من وراء ثوب» ().

<sup>(</sup>١) الصف: جزء من الآية ١٢

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع-(١/ ٣٩٨)

<sup>(</sup>٣) ينظر: معاني القرآن وإعرابه - المطبوع - (٢/ ٣٦٢)

<sup>(</sup>٤) قال الزجاج في قوله: (يَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَيُدْخِلْكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ) وقد غلِطَ بعض النحويين فقال: هذا جَوابُ " هل "، وهذا غلط بين، ليس إذا دلهم النبي على ما ينفعهم غفر الله لهم، إنها يغفر الله لهم إذا آمنوا وجاهدوا. فإنها هو جواب (تُومِنُونَ باللهِ ورَسُوله وتجاهدون يغفر لكم).

معاني القرآن وإعرابه -المطبوع-(٥/ ١٦٦).

<sup>(</sup>٥) المتحنة: جزء من الآية ١٢

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه - المطبوع - (٥/ ١٦١)، البحث (٧٤٤).

Ali Fattani

وما جاء في قوله: ﴿فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ ﴾ () «وقيل: فمن أَرَادَ أَن يكون أبيض كان أبيض، ومن أراد أَنْ يكون أسودَ كان أَسْوَدَ، ومن أَراد أَنْ يكون دَمِياً كان دميا، أو تاماً كان تاما، فأحسن ذلك فأتى بكل صنف من كل صورةِ على إرادته» ().

ويورد إسرائيليات من ذلك ما جاء في تفسيره عن الموت في قوله ﴿ خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَوَلَه ﴿ خَلَقَ ٱلْمَوْتَ في صورة كبش أملح لا يمر وَ الْخَيَوْةَ ﴾ قال: «وجاء في تفسير الكلبي خلق الموت في صورة كبش أملح لا يمر بشيء إلا مات، ولا يطأ على شيء إلا مَاتَ، ولا يجد رائحته شيء إلا مات، وخلق الحياة في صورة فرس بلقاء فوق الحمار ودون البغل، لا تمر بشيء إلا أَحْيَتُهُ ولا تطأ على شيء إلا أحيته ولا يجد ريحها شيء إلا حصي، والله أعلم بحقيقة ذلك» ().

وتعقبها بقوله: والله أعلم بحقيقة ذلك، وفي بعضها لا يتعقب بتوضيح ويقدمها على الصحيح.

### ٣- إيراده بعض الأقوال دون اختيار:

يذكر الزجاج أحياناً أقوال المفسرين دون اختيار واحد منها، ومن ذلك في قوله على: ﴿وَالشُّهَدَآءُعِندَرَبِّهِمْ لَهُمْ أَخُرُهُمْ وَنُورُهُمْ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الل

<sup>(</sup>١) التغابن:جزء من الآية ٣.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه - المطبوع - (٥/ ١٨٠)، البحث (٧٧٩).

<sup>(</sup>٣) الملك: جزء من الآية ٢.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع-(٥/ ١٩٧)، البحث (٨٢٢).

<sup>(</sup>٥) الحديد: جزء من الآية ١٩.

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ١٢٦) البحث (٦٥٥).

فهو هنا ذكر القولين وكلا القولين لهما أدلة ووجه من الصواب إلا أن إمامنا لم يصرح باختياره، والله أعلم.

## ٤ - تناقض أقواله في قليل من المواضع:

ومن ذلك: ذكر الزجاج أنه كره أن يذكر ماقاله النحويون في اسم الله تنزيهاً لله عَلِيّ.

ثم راح يذكر ماقاله النحويون في اشتقاق اسم الله تعالى عند تفسيره سورة الحشر، فقال:

«قال سيبويه: سألت الخليل عن هذا الاسم فقال: الأصل فيه إله فأدخلت الألف واللام بدلًا من الهمزة، وقال مرة أخْرَى: الأصل لَاهْ وأَدْخِلَتِ الألف واللام لَاهْ.

لَا زِمة » ( ).

### ٥ - الاستطراد في بعض القضايا:

فهو كثيراً ما يستطرد في المسائل النحوية، وقد يظن القارئ أنه في كتاب نحو بحت، ولا عجب فالمؤلف نحوي زمانه، ومن القضايا التفسيرية التي استطرد فيها روايته عن شيخه إسهاعيل بن إسحاق القاضي بالطرق والأسانيد في إثبات انشقاق القمر في عهد النبي وذلك في خمس صفحات تقريبًا ().

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (١/ ٤٣).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ١٥٢)، البحث (٧٢١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٥/ ٨١)، البحث (٥٣١).

## المبحث الخامس وصف النسخ المخطوطة

## وصف النسخ الخطية المعتمدة في التحقيق:

للكتاب نسخ عديدة إلا أنها متفرقة الأجزاء، ولم أقف على نسخة خطية كاملة للكتاب، فجميع التي حصلت عليها فيها سقط وخاصة آخر الكتاب، وهي الجزئية المقررة للتحقيق في هذه الرسالة.

كما أن بينها اختلاف كالاختلاف في تقديم أو تأخير بعض العبارات أو الأسماء أو في الصياغة للعبارات، وقد يرجع ذلك إلى أن الزجاج كان يملي كتابه مشافهة على تلاميذه وقد ذكر ذلك الأزهري في مقدمة كتابه فقال: «... أَيُو إسحاق إِبْرَاهِيم بن السرِيّ الزّجاج النَّحْوِيّ صَاحب كتاب (المْعَانِي) فِي الْقُرْآن، حضرتُه بِبَغْدَاد بعد فَرَاغه من إملاء الْكتاب، فألفيت عِنْده جَمَاعَة يسمعونه مِنْهُ.... وَمَا وَقع فِي كتابي لَهُ من تَفْسِير الْقُرْآن فَهُوَ من كِتَابه. وَلم أتفرغ بِبَغْدَاد لسماعه مِنْهُ. وَوجدت النسخَ الَّتِي مُملت إِلَى خُرَاسَان غير صَحِيحَة، فجمعتُ مِنْهَا عدّة نسخ مُخْتَلفَة المخارج، وصرفت عنايتي إلى معارضة بَعْضها بِبَعْض حَتَّى حصَّلت مِنْهَا نُسْخَة جيّدة». ()

وبعد التتبع للنسخ التي تخص الجزء المراد تحقيقه تمكنت -والله الحمد- من الوصول إلى أربع نسخ اعتمدت على ثلاث منها وفيها يلي وصفها:

### • النسخة الأولى:

نسخه موجودة بمكتبة مجلس شوراى بايران برقم (٤٦٨٥)، وتوجد منها صورة في مكتبة مركز إحياء التراث الإسلامي بجامعة أم القرى برقم (٥٧٧).

وهي الأصل الذي اعتمدت عليه لوجود الجزء المقرر فيها كاملا ولعدم وجود

<sup>(</sup>١) تهذيب اللغة (١/ ٢٤)

- عدد لوحاتها (٢١٠) لوحات من الحجم الكبير، وعدد الأسطر في اللوحة (٣٨) سطرا، وفي كل سطر (١٢-١٥) كلمة بالمتوسط.

وجاء في طرتها: "جزء فيه جميع معاني القرآن وإعرابه لأبي إسحاق إبراهيم بن السري الزجاج النحوي رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ".

وكتب عليه أيضاً: "أبو العباس أحمد بن عبد الرحمن".

وفي آخر الطرّة: كتب بخط صغير: "هذا التفسير الشريف قليل الوجود وعند أكثر الفحول غير موجود ما سمعته أذن من الآذان ولا أحاطه حائط من الحيطان".

وتبتدئ بقول: "بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله رب العالمين وصل الله على محمد وآله الطيبين حدثنا أبو محمد عبد الله حدثنا أبو محمد عبد الله بن محمد بن قاسم بن حزم الثغري قال أنا أبو القاسم بن الحسن الضرير ببغداد في جامع المنصور قال: قال أبو إسحاق إبراهيم بن السري النحوي المعروف بالزجاج".

وفي نهايتها تفسير سورة الناس بقول: إنه يستعاذ من شر الجن والإنس ودليل ذلك (من شر ما خلق ( )).

\* أما ناسخها: فلم يتضح لي اسم ناسخها.

أما تاريخ نسخها: فهو في العشر الأخيرة من شهر ذي الحجة من سنة أربع وخمسائة (٤٠٥هـ).

#### ميزات هذه النسخة:

- أنها نسخه شبه كاملة، ولا يوجد سقط في جزئي المقرر إلا بعض الكلمات اليسيره التي لا تخل بالمعنى، ولم يكن ذلك السقط المتتابع المخلّ.

<sup>(</sup>١) الصورة رقم (١)

- يوجد بها تهميشات وتصويبات كانت تستدرك بالكشط.
- يوجد بها علامة اللحق وكتب اللحق في الحاشية غير أن بعضه غير واضح بسبب الرطوبة التي كانت على أطراف المخطوط.
- ميزت هذه النسخة بكتابتها اسم السورة بخط أغمق، وميزت الآيات فيها من خلال كتابة " قوله تعالى " بخط أغمق.

### عيوب النسخة:

- -خطها صغير ودقيق وهي أقل النسخ وضوحاً.
- لم تميز بأجزاء أو مجلدات بل كانت تترا، وبدون بسملة بين السور.
- تظهر عليها علامات رطوبة ففي أعلى اللوحات طمس وعدم وضوح، وقد كنت أستظهرها من النسخ الأخرى.

(١) ينظر: الصورة رقم (٢)

#### • النسخة الثانية:

نسخة موجودة بالخزانة العامة بالرباط برقم (٣٣٣ ق) بعنوان إعراب القرءان لأبي إسحاق الزجاج، وصورة منها في مكتبة إحياء التراث الإسلامي بجامعة أم القرى برقم (٤٤٧ - ٤٤٨).

ورمزت لها بـ (خ)، وهي نسخة جيدة واضحة ولم أعتمدها أصلا لوجود السقط الكبير المتصل في المقرر لي.

وتقع في (٥٤) جزءا جمعت في عشر مجلدات، والجزء المراد تحقيقه يكمن في المجلد التاسع وفي الأجزاء التالية (٤٦، ٤٦، ٤٤، ٥٥، ٤٨) وسقط منها (٤٦، ٤٧، ٤٩) ونبه على سقوطها الناسخ.

والمجلد العاشر يبدأ بالجزء (٥٠، ٥١، ٥١، ٥٥ هو الأخير) وسقط منها (٥٣).

- يفصل بين أجزائها ورقة كتب عليها "رقم الجزء" من كتاب مختصر إعراب القرآن ومعانيه لأبي إسحاق إبراهيم بن السري الزجاج النحوي، وعلى الجزء التاسع عشر فقط كتب العنوان " معانى القرآن وإعرابه ".

-عدد الأسطر في اللوحة (١٥) سطرا، وفي كل سطر بالمتوسط (٧-٩) كلمات. وتبتدئ النسخة بقول الزجاج: "بسم" ".. الألف لما قلنا وكذلك قولك "ابن"

الألف فيه ألف وصل.

وتنتهي بقوله: "من الجنة والناس" قيل الناس ها هنا يصلح للجن والإنس.... ولم تتضح الورقة الأخيرة وعليها بياض وآثار رطوبة.

أما ناسخها: فلم يذكر اسم الناسخ.

تاريخ نسخها: ورد في البطاقة التعريفية للمخطوط الخاص بالمكتبة انه في ٣٨٦هـ فرغ من نسخ المجلد العاشر.

#### ميزات هذه النسخة:

- هي الأقدم بين النسخ مع جمال الخط
- كتبت هذه النسخ بخط أندلسي واضح، وميزت الآية القرآنية بلفظ "قوله"، وجعل الآية محبرة وفي سطر مستقل ().
- أنها قوبلت بنسخة أخرى حيث وجدت علامة المقابلة وهي دائرة بداخلها نقطة واحدة مما يدل على مقابلتها، وكان ذلك على يد" عبد الله التازي" الذي كتب في آخر النسخة تقييده وكان ذلك في يوم الجمعة من (١٢٤٣هـ).
  - يوجد بها علامة اللحق وكتب اللحق في الحاشية بخط مغاير لخط الناسخ.

### \*عيوب هذه النسخة:

-السقط الكبير في ثلاثة مواطن من جزئيتي، لذلك لم أعتمد هذه النسخة أصلاً لكثرة الطمس والتآكل في آخر المخطوط كما هو مبين في الصورة وآخرها "من الجنة والناس " ().

<sup>(</sup>١) ينظر: الصورة رقم (٣)

<sup>(</sup>٢) ينظر: الصورة رقم (٤)

#### • النسخة الثالثة:

موجودة بالمكتبة السليمانية بتركيا برقم (١٨٩٩)، ومنها نسخة مصورة في مكتبة مركز إحياء التراث الإسلامي بجامعة أم القرى برقم (٤٥٢)، فن نحو.

ورمزت لها بـ(س)، وعدد الأسطر في اللوحة (١٨) سطرا، وفي كل سطر بالمتوسط (٩-١٠)كلمات.

وتنتهي: بآخر سورة التين " وهو والله أعلم خلق الخلق على الفطرة " والحمد والصلاة على نبينا محمد واسمه، وأخيراً وحسبنا الله ونعم الوكيل.

ناسخها: أبو عبد الله الحسين بن على بن عبد الله البغدادي.

أما تاريخ نسخها: في الشهر ذي الحجة من عام ٥٨٩هـ.

#### ميزات هذه النسخة:

- -كتبت بخط واضح ومقروء، وتمتاز بقلة السقط والأخطاء.
- ميزت أسهاء السور والبسملة في بداية كل سورة فكانت محبرة، وأيضاً تنفصل كل آية عن الأخرى بمثلث محبر ().
- وكتبت "قوله ممدودة" قبل الآية، ولم تكتب بسطر منفصل بل جاءت تترا، وجاءت بعض الكلمات مضبوطة بالشكل..
- يوجد عليها علامة المقابلة، ومما يدلل على ذلك اللحق اليسير، وجاء بخط مغاير.

### عيوبها:

- أنها غير كاملة فالموجود منها من سورة يس وتنتهي بآخر سورة التين ( ).

<sup>(</sup>١) الصورة رقم (٥)

<sup>(</sup>٢) الصورة رقم (٦)

- بها بعض السقط اليسير والذي لم يتجاوز الثلاث اللوحات في جزئيتي، وبالتحديد لوحة رقم (٨٨)، (١٠٤)، (١٣٩).

- يوجد بعباراتها بعض التقديم والتأخير، والتصحيف الظاهر الذي يدل على أن ناسخها يرسم الكلمة دون أن يعلم مرادها، أو ينتقل من سطر إلى آخر لوجود نفس الكلمة.

هذه النسخ التي اعتمدتها في الجزء المقرر لي تحقيقه، وفي موقع السقط الكبير من نسخة (خ)، فإني اعتمدت في المقابلة على المطبوع كنسخة ثالثة للتسديد والتقارب وقد سعيت على أن تكون النسخ التي بين يدي أربع نسخ وبدأت بالعمل كذلك وكانت تلكم هي نسخة مكتبة فيض الله التركية برقم (٤٤)، وصورة لها في مكتبة مركز إحياء التراث الإسلامي بجامعة أم القرى برقم التصوير (٢٦٩) من (٢١٦٣). واسم الكتاب عليها: إعراب القرآن وبيان معانيه (الجزء الثاني).

وعدد الأسطر في اللوحة (٢١)سطرا، وفي كل سطر بالمتوسط (١١) كلمة.

ميزات هذه النسخة: أنها النسخة المتقدمة بين النسخ فتاريخ نسخها: ٣٦٨هـ من نسخة بخط أبي سعيد الحسن بن عبد الله السيرافي النحوي.

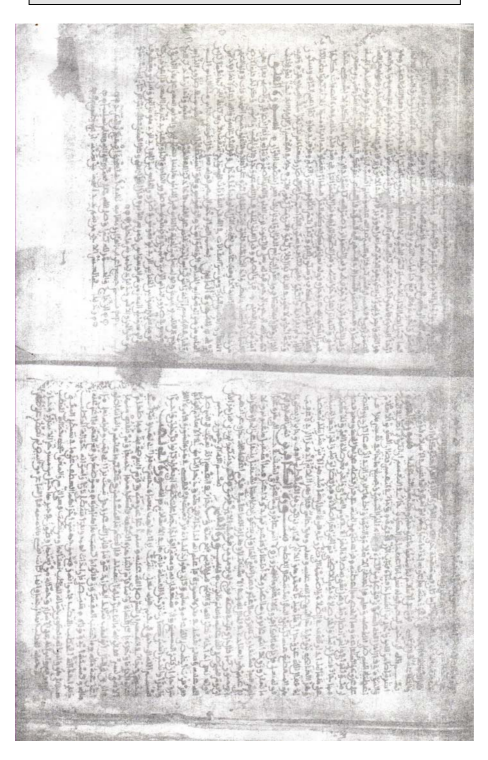
كما أن فيها إلى نهاية سورة الناس التي هي ساقطة من أغلب النسخ وزعم المحقق أنها غير موجودة وأن الزجاج لم يملِ تفسيرها، حيث جاء في آخرها استعاذ من شر الجن والإنس، ودليل ذلك من شر ما خلق، وذكر الناسخ تاريخ النسخ والصلاة والسلام على رسول الله ().

عيوب هذه النسخة: غير كاملة، فالموجود من أول سورة طه، إلى آخر الكتاب، وعلى طرتها ثلاثة أختام، الخط غير واضح، ولم تتميز الآيات وأسماء السور إلا بمد سورة هكذا، وفي آخر المخطوط آثار رطوبة وماء، فألغيت اعتمادي عليها لعدم

<sup>(</sup>١) الصورة رقم (٧)

الصورة قم (۸).

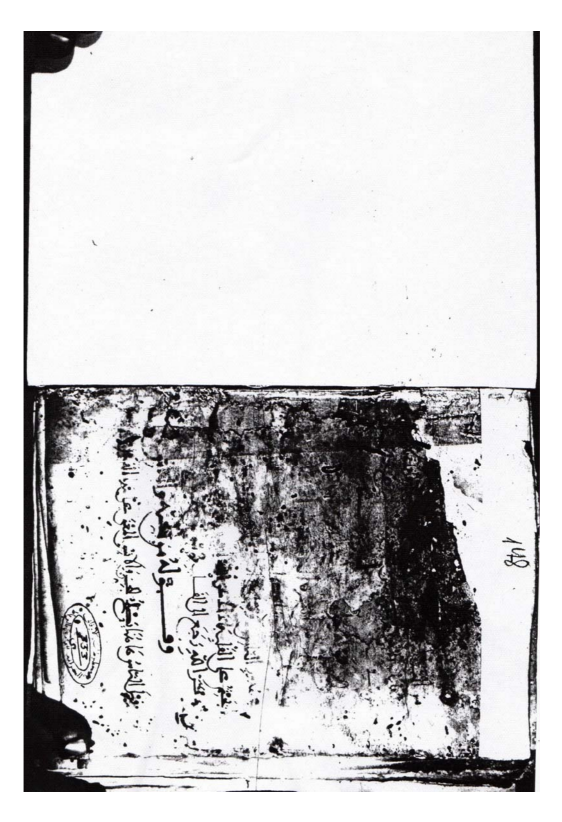
## نماذج من النسخ المخطوطة



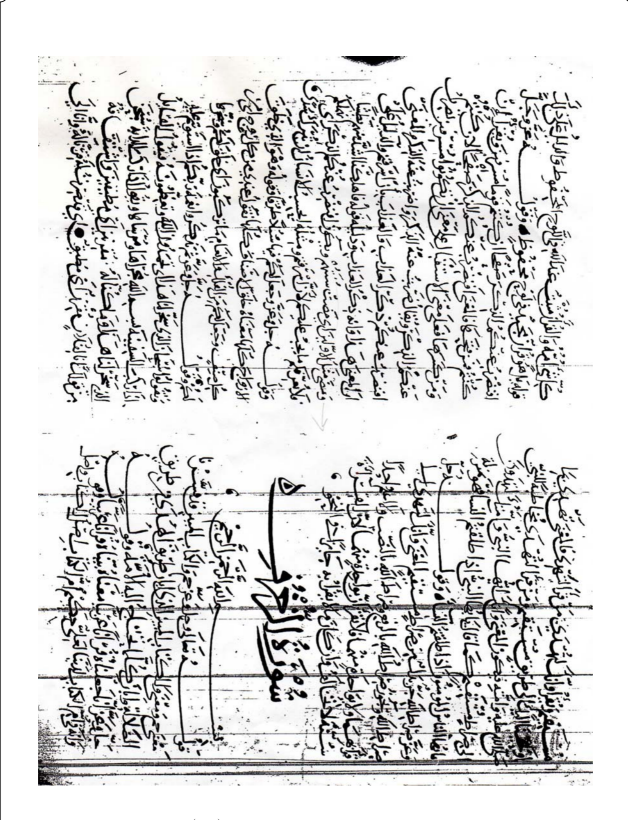
صورة من نسخة شوراي (ش) وبها سورة الناس كاملة

صورة من نسخة شوراي (ش) وبها بعض اللحوق من الشروح

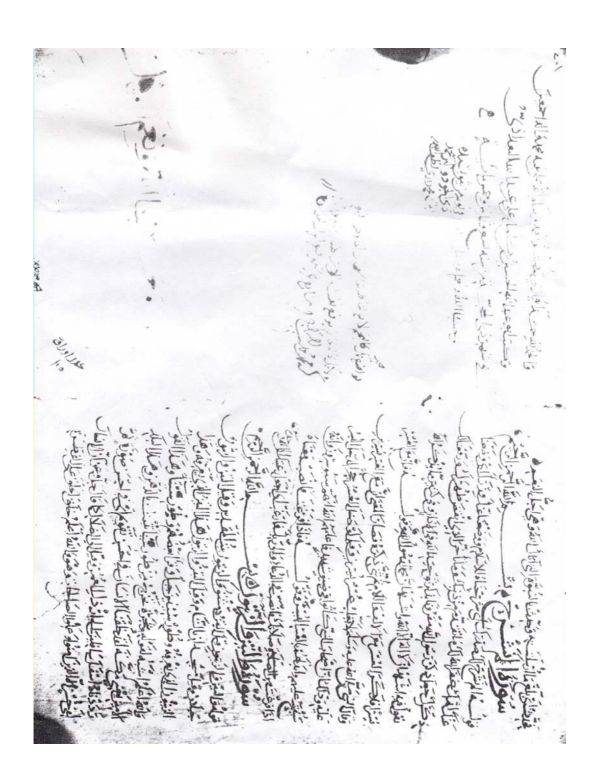
صورة من نسخة خزانة الرباط (خ) والتي توضح أن الآيات في منتصف السطر ومستقلة عن الكلام



صورة من نسخة خزانة الرباط (خ) آخر المخطوط وبه رطوبة

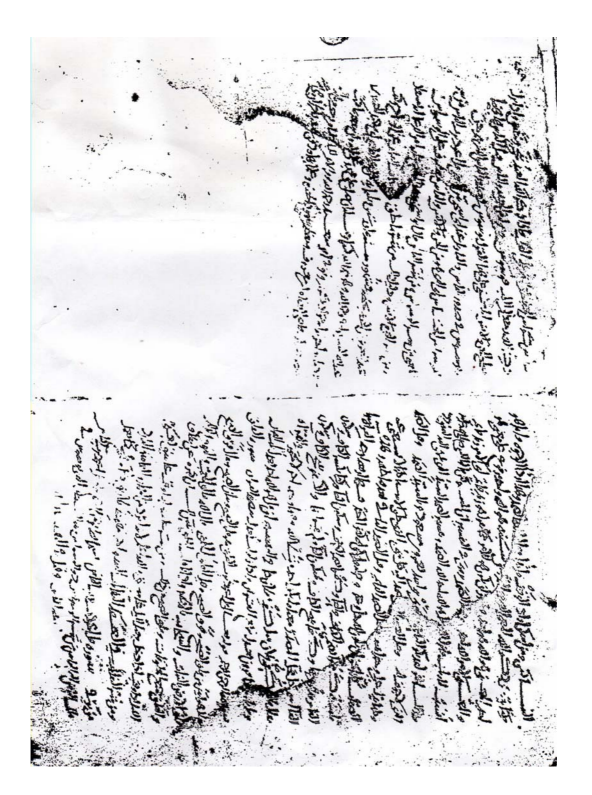


صورة من نسخة السليمانية (س) وعليها علامة المقابلة، ووضوح الخط



صورة لآخر الوجه في النسخة السليمانية (س)

4li Fattani



صورة من نسخة فيض الله والتي تثبت وجود سورة الناس

صورة من نسخة فيض الله وهي غير واضحة

Ali Fattani | | | ... )

## القسم الثاني

النصُّ اللَّحَقَّــق

معاني القرآن وإعرابه

لأبي إسحاق إبراهيم بن السري بن سهل المعروف بالزجاج، المتوفى سنة ( ٣١١هـ )

دراسة وتحقيق

من أول سورة غافر إلى نهاية سورة الملك

## بِسْـــِـِّرُالَّهُ أَنْ الْرَّهُ الْكَالِّهُ الْرَّهُ الْرَالُّهُ الْمُعْرَالُّهُ الْمُورَةُ ( ) التي يذكر فيها المؤمن ( ):

قال أبو إسحاق () إبراهيم بن السري رَحِمَهُ الله الحواميم كلها نزلت بمكة ()، وقال رسول الله على: «مثل الحواميم في القرآن كمثل الحبرات في الثياب» ()، وقال ابن مسعود (): «الحواميم () ديباج القرآنُ » ().

(١) "ومن السورة "زائدة في (خ).

(٢) "سورة حم المؤمن" في (س).

(٣) "أبو إسحاق" ليست في (خ).

(٤) سبقت ترجمة الزجاج في قسم الدراسة (٤٥).

(٥) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ، وسمرة بن جندب.

عزا السيوطي رواية ابن عباس رَضِيَلَقُعَنهُ إلى ابن الضريس والنحاس والبيهقي في الدلائل، ورواية ابن جندب إلى ابن مردويه والديلمي كما في الدر المنثور (٧/ ٢٦٨)، وأورده عن ابن عباس رَضِيَلِلَهُعَنهُ أيضا السمرقندي في بحر العلوم (٣/ ١٨٩)، وحكاه بنصه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٠٤).

- (٦) هذا الأثر لم أجد من أخرجه غير أن الثعلبي ذكره كذا بلا سند في تفسيره الكشف والبيان (٨/ ٢٦٢) وأورده السمعاني في تفسيره (٥/٥) وقال إنه جاء في بعض الأخبار، والقرطبي ذكر أن الثعلبي أورده هكذا في الجامع لأحكام القرآن(١٥/ ٢٨٨)
- (٧) هو عبدالله بن مسعود بن غافل بن حبيب الهذلي، أبو عبدالرحمن، من كبار علماء الصحابة، تولى إمارة الكوفة في عهد عمر رَضَّالِلَّهُ عَنهُ (ت: ٣٨٤). ينظر: معرفة الصحابة (٤/ ١٧٦٥) وأسد الغابة (٣/ ٣٨٤)، والإصابة (٤/ ٢٢٣).
  - (٨) "في الحواميم عنق "في (خ)، "في الحواميم هي "في (س)
- (٩) هذا الحديث مروي عن ابن مسعود رَضَّوَلَيَّهُ عَنْهُ أخرجه الحاكم في المستدرك على الصحيحين (٢/ ٤٧٤)، برقم (٣٦٣٤)، والبيهقي في شعب الإيهان (٤/ ١٠٠)، برقم (٣٢٤٣)، وعزاها السيوطي إليها وإلى أبي عبيد وابن الضريس وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٢٦٨)، وأيضا روي عن أنس رَضَّ لِللَّهُ عَنْهُ وعزا السيوطي رواية أنس رَضَّ لِللَّهُ عَنْهُ إلى أبي الشيخ وأبي النعيم والديلمي كما في الدر المنثور (٧/ ٢٦٩).

قوله جل وعز: ﴿حمَّ اللَّهُ تَلزِيلُ ٱلْكِنَابِ مِنَ ٱللَّهِ ﴾ [١] جاء في التفسير

(۱) هو: الصحابي الجليل عبدالله بن عباس بن عبدالمطلب بن هاشم، أبو العباس ابن عم رسول الله هي، حبر الأمة وفقيه العصر، وإمام التفسير، صحب النبي في نحواً من ثلاثين شهرًا وحدَّث عنه، كان يسمى الحبر والبحر؛ لسعة علمه، وهو أحد العبادلة من فقهاء الصحابة. (ولد قبل الهجرة بثلاث سنين، ت: ٨٦هـ).

ينظر: الاستيعاب (٣/ ٩٣)، وسير أعلام النبلاء (٣/ ٣٣١)، تقريب التهذيب (٣٠٩)، طبقات المفسرين (١٦٧).

- (٢) " هميم " كتبت هكذا في (ش).
- (٣) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحُالِّكُ عَنْهُ.

أخرجه الطبري في جامع البيان (١/ ٢٠٦)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١/ ٣٢)، وعزا السيوطي الرواية إلى ابن جريج وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (١/ ٥٧)، وروي هذا القول عن ابن مسعود رَضِّكَاللَّهُ عَنْهُ أيضاً كما جاء في كتب التفسير.

(٤) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ.

أخرجه الطبري في جامع البيان (١/ ٢٠٧)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١/ ٣٣) وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه والبيهقي في كتاب الأسهاء كها في الدر المنثور (١/ ٥٦). وروي أيضا عن عكرمة هذا القول كها جاء في كتب التفسير.

- (٥) هذا القول مروي عن ابن عباس رَسِحُالِلَّهُ عَنْهُ.
- أخرجه الطبري في جامع البيان (١٥/ ١٠)، ابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢٠٩٨)، وعزا السيوطي الرواية إلى ابن جرير وابن أبي حاتم وأبي الشيخ كما في الدر المنثور (٤/ ٣٤٠).
  - (٦) "ألف لام راء" كتبِت هكذا في (ش).
  - (٧) هذا القول مروى عن سعيد بن جبير، وسالم بن عبدالله.

أخرجهما الطبري في جامع البيان (١٥/ ١٠)، وأخرج ابن أبي حاتم في تفسيره الرواية عن سعيد بن جبير

في أول البقرة.<sup>()</sup>

والقراءة فيها على ضربين: (حَم) بفتح الحاء<sup>()</sup>، و(حِم) بكسرها<sup>()</sup>. ()
فأمَّا الميم فساكنة في قراءة القراء كلهم () إلا عيسى بن عمر () فإنه حُكي عنه
أنه () قرأ: "حَمَ والكتاب المبين" وفتح الميم ().

= (٧/ ٩٨ / ٢)، وأورد مكي أنه من قوليهم وهو اختيار الزجاج كما في الهداية إلى بلوغ النهاية (٥/ ٣٢٠٥)، وحكاه ابن منظور عن الزجاج في لسان العرب (١٢/ ١٥٠).

(١) ينظر: معانى القرآن وإعرابه، الكتاب المطبوع (١/ ٦٠).

(٢) "حَم" بفتح الحاء، قرأ ابن كثير وحفص عن عاصم، وقرأ أبو عمرو ونافع بين الفتح والكسر وسطاً بينها، وكل ذلك جائز في اللغة

ينظر: السبعة في القراءات (٥٦٧)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٠١)، التيسير في القراءات السبع (١٢٤)

- (٣) "بكسر الحاء" في (س)،(خ)
- (٤) "حِم" بكسر الحاء، قراءة الباقين.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٦٧)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٠١)، التيسير في القراءات السبع (١٢٤).

(٥) "حمْ " بإسكان الميم قرأ جمهور القراء.

ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٩)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٦٣٩٦)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٤/ ٦١٢)، والدر المصون في علوم الكتاب المكنون (٩/ ٥٥١).

(٦) هو عيسى بن عمر النحوي أبو عمر البصري الثقفي. مولى آل خالد بن الوليد، نزل فيهم في ثقيف فنسب إليهم، وقال ابن معين: بصري ثقة، وقال أبو محمد بن قتيبة: كان من أهل القراءة إلا أن الغريب والشعر أغلب عليه وكان صاحب... قرأ عيسى على الحسن البصري. وقال أبو عبيد: كان من قراء أهل البصرة غير أنه كان له اختيار في القراءة على مذهب العربية يفارق قراءة العامة. ومات سنة تسع وأربعين ومائة قبل أبي عمرو بن العلاء.

ينظر: تهذيب التهذيب (٨/ ٢٠٠) شذرات الذهب (١/ ٢١٩)، غاية النهاية في طبقات القراء (١٠٣).

- (V) "حُكي عنه أنه" ليست في (خ)،(س)
- (A) "حم " بفتح الميم قرأ عيسى بن عمر الثقفي، على معنى اقرأ حم، أو لالتقاء الساكنين كها رجحه الزجاج في قوله.

والأجود () أن يكون فتح (حم) ()؛ لالتقاء السَّاكنين حيث جعله اسماً للسورة، ويكون حكاية حروف هجاء () ()

وقوله جلَّ وعزَّ: ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنُ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ ﴾ [٣] على صفات ( ) الله عَالَى، فأمَا خفضُ ( ) (شديدِ العقاب) فعلى البدل؛ لأنه ممايو صف به النكرة ( ).

<sup>=</sup> ينظر: تفسير السمعاني (٥/٥)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٦٣٩٦)، والجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٢٩٠). الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (٩/ ٢٥١).

<sup>(</sup>١) "وفتح الميم" مكررة في (س)

<sup>(</sup>٢) "يجعل" بالياء في (س).

<sup>(</sup>٣) "ينونه" في(س).

<sup>(</sup>٤) "والكتاب" ليست في (س)

<sup>(</sup>٥) " والآخر "بدلاً من (الأجود) في (س)

<sup>(</sup>۸) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٩)، ومشكل إعراب القرآن للقيسي (٢/ ٦٣٤)، تفسير السمعاني (٥/ ٥)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٤/ ٦١٢)، الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٢٩٠)، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (٩/ ٤٥١)، وحكاه بنصه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٠٦).

<sup>(</sup>٩) "صفة" بالإفراد في (س).

<sup>(</sup>۱۰) "جَرُّ"في (س).

<sup>(</sup>١١) ينظر:معاني القرآن للأخفش (٢/ ٩٩٤)، إعراب القرآن لابن سيده (٧/ ٣٠١)، تفسير البحر المحيط (١١) ينظر:معاني القرآن للأخفش (٢/ ٤٤٤)، وكلاهما ابن سيدة وأبي حيان ذكرا اعتراض الزمخشري على رأي الزجاج، وحكاه عن =

وقوله: (ذِي الطَّوْلِ): معناه ذي الغِنَى والفضل () والقدرة ()، من ذلك قوله: () لفلان على فُلانٍ طَوْل إذا كان له عليه فضل ().

وقوله: ﴿ مَا يُجَدِلُ فِي ءَايَتِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ [٤] معناه ( ): ( ) ما يجادل في دفع آيات الله تعالى بالباطل ليُدْحِضُوا ( ) به الحق، إلا الذين كَفرُوا ( ).

وقوله: ﴿ فَلَا يَغُرُرُكَ تَقَلُّهُمْ فِي ٱلْبِلَادِ ﴾ معناه فلا تغررك ( ) سَلَامَتُهُمْ بَعد كُفْرهم

أخرجها الطبري في جامع البيان (٢١/ ٣٥١)، وأخرج رواية ابن عباس رَضَ الله عنه أبن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٦٤)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَالله عنه إلى ابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقي في الأسهاء والصفات، ورواية مجاهد إلى عبد بن حميد كها في الدر المنثور (٧/ ٢٧١).

(٢) هذا القول مروى عن ابن زيد.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٣٥١)، وذكره عنه أيضاً، الثعلبي في الكشف والبيان (٨/ ٢٦٤)، واختاره وابن مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٠٠٤٠)، والماوردي في النكت والعيون (٥/ ١٤٢)، واختاره السمعاني في تفسيره (٥/ ٢).

- (٣) "تقول في" (خ)، "وتقول في" (س).
- (٤) ينظر: معاني القرآن للنحاس وهو المعنى الذي اختاره (٦/ ٢٠٣)، بحر العلوم (٣/ ١٨٩)، الهداية إلى بنظر: معاني القرآن للنحاس وهو المعنى الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (١٤/ ١٥)، وابن منظور في لسان العرب (١١/ ١١).
  - (٥) "معناه" ليست في (خ)، " ومعناه " في (س).
    - (٦) "أي" زائدة في (خ)
    - (٧) "ليدحض" في (خ).
- (۸) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٠)، بحر العلوم (٣/ ١٩٠)، تفسير السمعاني (٥/ ٦)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٩٠ / ٢٠٠) زاد المسير (٧/ ٢٠٧).
  - (٩) "يغررك" في (س)

li Fattani

<sup>=</sup> الزجاج بنصه النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٦)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٢٩٠).

<sup>(</sup>١) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحُالِتُهُ عَنْهُ ومجاهد بنحوه.

حتى إنهم يَتَصرفُونَ كيف شاءُوا، فإن عاقبة أمرهم العَذَابُ والهلاكُ ().

ثم بين كيف ذلك وأعلم () أن الأمم التي كذبتْ قبلَهُم أهلكوا () بقوله رَجُكُ: ﴿ اللَّهُ مَ قَوْمُ نُوجٍ وَٱلْأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِم ﴿ [٥] يعني الأحزاب قوم () عاد وثمودَ وَقَومَ لوط والقرون التي أُهْلِكَتْ بيْنَ ذلك ().

وقوله: ﴿وَهَمَّتُ كُلُّ أُمَّةِ بِرَسُولِمِ مِلِيَأْخُذُوهُ ﴾ أي ليتمكنوا منه فيَقْتُلوه ().

وقوله: ﴿ وَجَندَلُوا بِٱلْبَطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ ٱلْحَقَّ ﴾ أي ليدفعوا به الحق.

﴿ فَأَخَذُ تُهُمُ اَي: جعلت جزاءهم على إرادة أخذ الرسُ لِ ( ) أَنْ أَخَذْتُهُم فَعَاقَبتُهمْ. ( )

(۱) حكاه عن الزجاج بنصه القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (۱۵/۲۹۲)، وأورده ابن منظور بنصه في لسان العرب (۱/ ٦٨٥).

(٢) "بأعلم" في (خ)

(٣) "أنهُمْ" زائدة في (خ)، " لهلكوا " في (س).

(٤) "الأحزاب قوم " ليست في (خ)، (س)

(٥) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٣٩)، وعزاه السيوطي إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (٧/ ٢٧٣)، وقال به دون نسبة إلى قتادة الطبري في جامع البيان (٢١/ ٣٥٢)، والنحاس في معاني القرآن (٦/ ٢٠٤)، ومكى في الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ١٠٤).

(٦) هذا القول مروي عن قتادة

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٤٠)، وعزاه السيوطي إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (٧/ ٢٧٣)، وقال به مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ١٤٢) وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢٧٣)، ومكى في الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ١٠١).

(٧) "الرسول" في (س).

(٨) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٠٤)، بحر العلوم (٣/ ١٩٠) زاد المسير (٧/ ٢٠٧).

وقوله تعالى ﴿ وَكَذَلِكَ حَقَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكِ عَلَى \ [ٱلَّذِينَ كَفَرُوۤا ﴾ [٦] أي: مثل ( ) ذلك [١/١٦] حقت كلمة ربك يعنى بقوله (الأمْلأن جَهَنَّمَ) ( ) ( )

 $(1)^{(1)}$ و يجوز  $(1)^{(1)}$  أَصْحَبُ ٱلنَّارِ  $(1)^{(1)}$  و يجوز  $(1)^{(1)}$  أَصْحَابِ النار  $(1)^{(1)}$ .

ثم أخبر -جَلَّ ثناؤه-] بِفَضْل المؤمنين فقال: ﴿ٱلَّذِينَ يَمِّلُونَ ٱلْعَرْسُ وَمَنَ حَوِّلَهُۥ ﴾ [٧] يعنى الملائكة ().

<sup>(</sup>١) "حُكي عنه أنه" ليست في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٢) "ومثل ذلك" في (س)

<sup>(</sup>٣) هود: ۱۱۹

<sup>(</sup>٤) قال بتفسير القرآن بالقرآن مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ١٤٣)، والنحاس في معاني القرآن (٦/ ٢٠٤)، والسمر قندي في بحر العلوم (٢/ ١١٥)، وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٠٨).

<sup>(</sup>٥) "إِنَّهُم" في (خ، ش).

<sup>(</sup>٦) "أنهم" بالنصب قراءة العامة على معنى البناء، أي لأنهم وبأنهم، وليس (أَنَّهُمْ) في موضع مفعول كما بين ذلك الأخفش.

ينظر:معاني القرآن للأخفش (٢/ ٤٩٩)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٠)، بحر العلوم (٣/ ١٩٠).

<sup>(</sup>۷) " أنهم " في  $(\pm)$ ،(ش)بالعكس بين الكلمتين.

<sup>(</sup>٨) "إنهم" بكسر الهمز على معنى الابتداء، وهي قراءة شاذة ذكر ذلك السمرقندي في بحر العلوم (٣/ ١٩٠).

<sup>(</sup>٩) "بالفتح "في (خ)، (ش) ولم أثبتها بالمتن؛ لأن الأصح يجوز "إنهم" بالكسر؛ لأنها هي القراءة الشاذة، وهي التي أجازها النحويون، كما حكى ذلك عن الزجاج بنصه النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٠) والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٢٩٤).

<sup>(</sup>۱۰) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ).

<sup>(</sup>۱۱) جاء في الآثار أوصاف حملة العرش من الملائكة بروايات متعددة، ينظر: تفسير عبدالرزاق الصنعاني (۲/ ۱۱) جاء في الآثار أوصاف حملة العرش من الملائكة بروايات متعددة، ينظر: ۳۹۲ (۲۷۲). الدر المنثور (٧/ ۲۷٦).

﴿ يُسَرِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ عَ وَيَسَّتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ عَامَنُواْ ﴾ والمـؤمن () تـستغفر لـه الملائكة المقرَّ بُونَ ().

ومعنى: ﴿رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا فَأَغُفِرُ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَاتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ ﴾ المعنى أنهم () يقولون: ربنا وسعت كل شيءٍ أي تقول ذلك () الملائكة () ﴿رَحْمَةً وَعِلْمًا ﴾ منصوب على التمييز ().

﴿ فَأُغۡفِرۡ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَٱتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ ﴾ أي لزموا طريق الهدى التي دعوت إليْهَا.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآيِمِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِيَّتِهِمْ ﴾ [٨] " مَنْ " في موضع نَصْب عطف على الهاء والميم في قوله: ﴿ رَبَّنَا وَأَدْخِلُهُمْ جَنَّتِ عَدْنٍ ﴾ وأدخل من صلح.

ويصلح أن يكون عطفاً على الهاء والميم في قوله: ﴿ اللَّهِ مَ عَدْتُهُم ﴾ ( ) فيكون المعنى وَعَدْتَهُمْ ووعدت من صلح من آبائِهِمْ. [لا تجوز أن يكون عطفاً على الهاء والميم قوله: ﴿ رَبَّنَا وَأَدْخِلَهُمْ جَنَّتِ عَدْنٍ ﴾ أي وأدخل من صلح من آبائهم] ( ) ( )

(١) "فالمؤمن "في (س)، (خ).

<sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (۳/ ۱۶۳)، جامع البيان (۲۱/ ۳۵٤) معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٠٥) بحر العلوم (٣/ ١٩٠).

<sup>(</sup>٣) "أي يقولون " في (خ)

<sup>(</sup>٤) "تقول له" في (خ)

<sup>(</sup>٥) "أي تقول ذلك الملائكة المعنى يقولون: ربنا وسعت كل شيءٍ رحمة وعلما "في (س).

<sup>(</sup>٦) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٠)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١١٦)، الجامع لأحكام القرآن (١١١٥/ ٢٥٥)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في علوم الكتاب المكنون (٩/ ٢٠٥)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٠٨).

<sup>(</sup>٧) "وأدخل من صلح. ويصلح أن يكون عطفاً على الهاء والميم في قوله: التي وَعَدْتَهُمْ" ليست في (س).

<sup>(</sup>٨) الزيادة من(خ).

<sup>(</sup>٩) ينظر: معاني القرآن للفراء(٣/٥)، جامع البيان (تفسير الطبري) (٢١/ ٣٥٧)، إعراب القرآن للنحاس (٩) . (٢/ ٢٠١)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١١٦).

وقوله: ﴿ رَبَّنَا آَمَتَنَا اَثْنَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الل

وقد جاء في ( ) التفسير أن إحدى الحياتين، وإحدى ( ) الموتتين أن يحيى في القبر

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٤١)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢١/ ٣٥٨)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن المنذر كها في الدر المنثور (٧/ ٢٧٧)، وقال به مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ١٤٤)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٣٨٥)، والنحاس لخص تفسيره بقوله: "في الكلام تقديم وتأخير وقد بينه أهل التفسير" معاني القرآن (٢٠٦).

- (٢) الآية مكررة في (ش)
- (٣) مواتا في (خ)، (س).
- (٤) ثم أمتنا بعد ثم بعثتنا
- (٥) هذا القول مروي عن ابن مسعود وابن عباس، والضحاك، وأبي مالك.

أخرجها الطبري في جامع البيان (٢١/ ٣٦٠)، وأخرج ابن أبي حاتم الرواية عن ابن عباس رَضَيَليَّهُ عَنْهُ وابن مسعود رَضَوَلِيَّهُ عَنْهُ في تفسيره (١٠/ ٣٢٦٥)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَوَلِيَّهُ عَنْهُ إلى ابن جرير وابن أبي حاتم وابن مردويه، ورواية ابن مسعود رَضَوَلِيَّهُ عَنْهُ إلى الفريابي وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والطبراني والحاكم وصححه، ورواية أبي مالك إلى عبد بن حميد كها في الدر المنثور (٧/ ٢٧٨).

- (٦) بعض في (خ)، (س)
- (٧) "وأن أحدى " في (س)

<sup>(</sup>١) المروي بنحوه عن قتادة والسدي ومجاهد.

وقوله جل وعز: ﴿ فَأَعَٰتَرَفُوا بِذَنْهِمَ ﴾ أي: قد أريتنا من الآيات ما أوجبت ( )علينا أن نعترف ﴿ فَهَلَ إِلَى خُرُوجٍ مِّن سَبِيلِ اللهِ ﴾.

وقوله عَلَى: ﴿ يُلْقِى ٱلرُّوحَ مِنَ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ [10] جاء في التفسير أن الروح الوحي ()، وجاء أن الروح القرآنُ ()، وجاء أن الروح أمر النبوة ()، فيكون المعنى يلقي الوحي () أو أمر النبوة على من يشاء ()، أي () على من يختصه بالرسالة.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٣٦١)، ونسبه غير واحد من المفسرين إليه ينظر: النكت والعيون (٥/ ١٤٦)، والجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٢٩٧).

(٥) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٣٦٣)، وعزا السيوطي الرواية إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٢٧٩)، واختاره مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ١٤٥)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٣٨٦)، والثعلبي في الكشف والبيان (٨/ ٢٧٠).

(٦) هذا القول مروي عن الضحاك وابن زيد.
 أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٣٦٤)، ونسبه إلى ابن زيد ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢١٠).

(٧) هذا القول مروي عن السدي، وابن عباس رَضَّالِلَهُ عَنهُ. أخرج الطبري الرواية عن السدي في جامع البيان (٢١/ ٣٦٤)، ونسب هذا القول إلى ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنهُ النحاس في معاني القرآن(٦/ ٢٠٨)، ونسبه إلى السدي ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢١٠)،

واختار هذا المعنى الفراء في معاني القرآن (٣/٢)

(٨) "تلقي الروح" في (س).

(٩) "تشاء" في (س).

(۱۰) " أي" ليست في (س).

<sup>(</sup>١) "فدل ذلك" في (س)

<sup>(</sup>٢) هذا القول مروي عن السدي.

<sup>(</sup>٣) وعليه أكثر المفسرين، فقال به مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ١٤٤)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ١٩٤)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٧٦) وغيرهم ممن رجحوا هذا القول.

<sup>(</sup>٤) "ما أوجب "في (س)،(خ).

وقوله تعالى ﴿لِنُنذِرَ يَوْمَ ٱلنَّلَاقِ ﴿ أَيُ النِندُرِ النبي ﷺ بالذي يوحى إليه يوم التلاق، ويجوز أن يكون ألينذر الله يوم التلاق ()، والأجود -والله أعلم - أن يكون لينذر النبي ﷺ ()، والدليل على ذلك أنها () قرئت "لتُنْذِرَ يوم التلاق" بالتاء ().

ويجوز "يوم التَلَاقِي" بإثبات الياء، والحذف حسن جائز ()؛ لأنه آخر آية. ()، ومعنى التلاق: يوم يلتقي أهل الأرض وأهل السهاء ().

(١) "أي "ليست في (خ)، (س).

(٢) "تكون بالتاء" في (خ)

(٣) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢١) معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٠٩)، بحر العلوم (٣/ ١٩٢)، الخامع لأحكام القرآن (١٥/ ٢٠٠). الكشف والبيان (٨/ ٢٧٠)، تفسير السمعاني (٥/ ١١)، الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣٠٠).

وتأوّل أبو عبيد قراءة من قرأ لينذر بالياء أنّ المعنى: لينذر الله.

(٤) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢١). قال أبو إسحاق: الأجود أن يكون للنبيّ على؛ لأنه أقرب وحذفت الياء من «التلاق»؛ لأنه رأس آية.

(٥) "أنه قد " في (خ).

(٦) "لتنذر "بالتاء خطابا للنبي رضي لتنذر أنت يامحمد، قراءة ابن عباس رَضَ لَيَّهُ عَنْهُ والحسن وابن السميقع، وبالياء أي ينذر الله تعالى قراءة العامة.

ينظر: الكشف والبيان (٨/ ٢٧٠)، بحر العلوم (٣/ ١٩٢)، الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣٠٠)

- (٧) "في جائز حسن"تقديم وتأخير (س)، (خ)
- (A) " يوم التلاقي " بالياء قرأ ابن كثير وإحدى الروايتين عن نافع، والباقون بغير ياء، فمن قرأ بالياء فهو الأصل ومن قرأ بغير ياء فلأن الكسر يدل عليه.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٦٨)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٠٣)، حجة القراءات (٦٢٧) الحجة في القراءات السبع (٣١٢).

(٩) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحُلِلَهُ عَنْهُ، وقتادة والسدي.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٤٢)، أخرجها جميعها الطبري في جامع النيان (١١١/ ٣٥)، ونسبه إلى ابن عباس رَحِكَالِللهُ عَنْهُ أيضا ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢١١)، وقال بهذا =

وتأويل الروح فيها فسَّرنا أنه () حياة الناس؛ لأن كل مُهتَدٍ فهو () حَيُّ، وكل ضَالِّ كالميِّتِ () وذلك قوله جل وعز (): ﴿ أَمُونَ عَيْرُ أَخِياَةً وَمَا يَشَعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ضَالِّ كالميِّتِ (). وقال: ﴿ أَوَمَن كَانَ مَيْتًا فَأَخِيَيْنَكُ وَجَعَلْنَا لَهُ وَوُرًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ ﴾ () وهذا جائز في خطاب الناس، يقول القائل لمن لا يفقه عَنه () ما فيه () ما فيه () مَا فيه () مَا فيه () مَا فيه () مَا فيه () مَيِّتُ. ().

قوله ﷺ: ﴿ وَأَنذِرَهُمْ يَوْمَ ٱلْآَزِفَةِ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَظِمِينَ ﴾ [١٨] معنى أنذرهم خوِّفهم، والآزفة (١٨) يوم القيامة (١٨) الذي يوفون فيه أجورهم.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٤٣)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع = ك

<sup>=</sup>  $|\text{lia}(\pi/7)|$ 

<sup>(</sup>١) "ما به" زائدة في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٢) "فهو" ليست في (س)

<sup>(</sup>٣) ينظر: تهذيب اللغة (٥/ ١٤٥)، بحر العلوم (٣/ ٢٣٧) المحكم والمحيط الأعظم (٣/ ٥١١) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٤/ ٤٢٨)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٠/ ٦٧)، وينظر: لسان العرب (٢/ ٥٥٥).

<sup>(</sup>٤) "قال الله رَجُلُك" في (س)

<sup>(</sup>٥) النحل:٢٢

<sup>(</sup>٦) الأنعام: ١٢٢

<sup>(</sup>V) "عنه"ليست في (خ)

<sup>(</sup>٨) "لما فيه" في (س)

<sup>(</sup>٩) هنا قال الناسخ في نسخة (خ): تم الجزء والحمد لله على عونه وتأييده... وصلى الله على محمد خاتم النبيين وآله وسلم تسليماً، وانتهى الفجر من ست وثمانين وثلاثمائة، وإن شاء الله (وأنذرهم يوم الآزفة إذ القلوب لدى الحناجر كاظمين).

<sup>(</sup>١٠) "ويوم الحسرة "في (خ).

<sup>(</sup>١١) هذا القول مروي عن ابن زيد والسدي وقتادة ومجاهد.

وقوله: ﴿إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَظِمِينَ ﴾، ﴿كَظِمِينَ ﴾ هذا () منصوب على الحال، والحال محمولة على المعنى؛ لأن القلوب لا يقال () لها () كاظمون، وإنَّ الكاظمون أصحابُ القُلوبِ والمعنى () إذ () قلوب الناس لدى الحناجر في حَالِ كَظمِهِمْ (). وجاء في التفسير أن القلب () من الفزع يرتفع فيلصق () بالحنجرة فلا يرجع ()

- (١) "أيضا" ليست في (س)
- (٢) "هي يوم" زائدة في (خ).
  - (٣) "الآزفة" في (س)
- (٤) هذا قول ابن قتيبة في غريب القرآن (٣٨٦)، وينظر: جامع البيان(٢٢/ ٥٥٧)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٨٣)، الجامع لأحكام القرآن(١٥/ ٣٠٢).
  - (٥) "هذا" ليست في (س)، (خ)
    - (٦) "لا تقال" في (خ)
    - (٧) "لها" ليست في (س).
      - (٨) "المعنى" في (خ)
    - (٩) "إذ" ليست في (س).
- (۱۰) ينظر: جامع البيان (۲۱/ ٣٦٨)، إعراب القرآن لابن سيده (٧/ ٣٠٧)، التبيان في إعراب القرآن لابن سيده (٧/ ٣٠٧)، وابن الجوزي في زاد (١١ ١٧/٢)، وحكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٩)، وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢١٣)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٥ / ٣٠٢).
  - (١١) "القلوب " في (ش)، ولعل الصواب والمناسب للسياق ما جاء في (س)، (خ) وهو الذي أثبته في المتن.
    - (١٢) "فتلصق" في (ش)، ولعل الصواب الذي جاء في (س)، (خ)، وهو المثبت في المتن.
      - (١٣) "لا يرجع" في (س)

<sup>=</sup> البيان (٢١/ ٣٦٧)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد، ورواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن المنذر كها في الدر المنثور (٧/ ٢٨١)، وهو قول جمهور المفسرين.

وقوله: ﴿ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمِ وَلَا شَفِيعِ يُطَاعُ ﴿ اللهِ ﴿ يُطَاعُ ﴾ صفة شفيع، أي: ولا من شَفيع يُطَاع ( ). ( )

﴿ يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تُحَفِّى ٱلصَّدُورُ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تُحَفِّى ٱلصَّدُورُ ﴿ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَيْلًا، وإذا نظر أول نظرة غير متعمد خيانة فذلك غير () آثم، فإن أعاد ونيتُه الخيانة في النَّظرِ علم الله ذلك ()، وهو () جلَّ ثناءه – عالم الغيب والشهادة، ولكنه يذكر ()

أخرج رواية قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٤٢)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢١ / ٣٦٨)، ورواية الضحاك أخرجها ابن أبي حاتم في تفسيره (٨/ ٣٦٩)، وعزا السيوطي رواية الضحاك إلى ابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٦/ ٢٠٨)، ورواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (٧/ ٢٨١).

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٣٦٩)، وأخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٦٥)، وعزا السيوطي الرواية إلى أبي نعيم في الحلية وابن أبي حاتم والطبراني في الأوسط والبيهقي في شعب الإيهان كها في الدر المنثور (٧/ ٢٨٢).

<sup>(</sup>١) "لا يخرج" في (س).

<sup>(</sup>٢) هذا القول مروي عن الضحاك، وقتادة، والسدي بنحوه.

<sup>(</sup>٣) "مطاع" في (س)،(خ)

<sup>(</sup>٤) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٢)، ومشكل إعراب القرآن (٢/ ١٣٥)، إعراب القرآن لابن سيده (٤/ ٣٠٧)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٤/ ٦١٩)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١٨).

<sup>(</sup>٥) "أي إذا" في (خ).

<sup>(</sup>٦) "غير" ليست في (س).

<sup>(</sup>٧) المروي بنحوه عن ابن عباس رَضِحُالِنَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٩) "ذكر" في (س)، (خ).

العلم  $^{(\ )}$  هاهنا؛ ليعلم أن المجازاة لا محالة له  $^{(\ )}$  واقعة.

وقوله -جلَّ وعلَّ -: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلُنَا مُوسَىٰ بِعَايَتِنَا وَسُلَطَنِ مُّبِينٍ ﴾ [٢٣] أي: أرسلناه () بعلاماتنا التي تدلَّ على صِحة نبوته () نحو انتقال العصاحية وإخراج يده بيضاء من غير سوء () وغيره فيها ذكرنا () من الآيات ().

﴿وَسُلُطَكِنِ مُبِينٍ ﴾ أي (): وحجة ظاهرة ().

وقوله تعالى: ﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَقَارُونَ ﴾ [٢٤] هذه الأسماء في موضع خفض ( ) إلّا أنها فتحت لأنها لا تَنصَرِفُ، ولأنها ( ) معرفة وهي أعجمية ( ).

﴿ فَقَالُواْ سَحِرُ كَذَاب، جعلوا أمر الآيات التي يعجز عنها المخلوقون سِحْراً. ( )

(١٣) ينظر: جامع البيان(٢١/ ٣٧٢)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢١٤)، الجامع لأحكام القرآن(١٥/ ٣٠٤).

<sup>(</sup>١) "الصفة" في (خ)

<sup>(</sup>٢) "له" ليست في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٣) "أرسلناه" ليست في (س)

<sup>(</sup>٤) "النبوة" في (خ)

<sup>(</sup>٥) قول مقاتل بن سليمان في تفسيره (٢/ ١٤٦)، والسمر قندي في بحر العلوم (٢/ ٢٠٨)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٢/ ٣٠٧)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٤/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٦) "ذكر" في (خ).

<sup>(</sup>٧) "آياته" في (س)،(خ)

<sup>(</sup>A) "أى" ليست في (س).

<sup>(</sup>٩) قال به مقاتل بن سليهان في تفسيره (٢/ ١٠٠)، والطبري في جامع البيان (٢١/ ٣٧٢)، والسمرقندي في بحر العلوم (٣/ ١٩٤)، ومكى في الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٦٤١٩).

<sup>(</sup>۱۰) "جر" في (س)

<sup>(</sup>١١) "لأنها" في (س)

<sup>(</sup>١٢) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٣).

وقول على: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم بِٱلْحَقِّ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ اَفْتُلُواْ أَبْنَآءَ الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ, وَاسْتَحْيُواْ نِسَاءَهُمْ ﴾ [٢٥] وقيل: إنها ( ) كان قِيلَ ( ) لفرعون: إن ملكه يزول بسبب غلام يُولَد، فقتل المولودين لهذه العلة ( ).

﴿ وَمَا كَيْدُ ٱلْكَفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالِ آ ﴾ أي يذهب كيدهم باطلًا، ويحيق بهم ما يُريدُه الله. ()

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٢/ ٤٨٦)، الطبري في جامع البيان (١٩/ ١٨)، ابن أبي حاتم في تفسيره (٩/ ٢٩٤٠)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذركيا في الدر المنثور (٦/ ٣٩٢)

وينظر: تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٣/ ٣١٧)، الهداية إلى بلوغ النهاية(١٠/ ٦٤٢٠)، تفسير السمعاني (٥/ ١٥).

- (٤) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٣)، الجامع لأحكام القرآن(١٥/ ٣٠٥)، وأورده بنصه ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢١٥).
  - (٥) "بفتح الياء والراء، وضم دال "الفسادُ" زائدة في (خ).
  - (٦) "قرئت "وأن يظهِر في الأرض الفسادَ" وقرئت "أَوْ أَنْ يُظْهَرَ فِي الْأَرْضِ الْفَسَادُ" ليست في (خ)، (س)
    - (٧) "على هذا" في (خ)، (س)
    - (٨) "وفي مصحف" في (س)
    - (٩) " وأن يظهر " بغير ألف قبل الواو، قرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو وابن عامر ينظر: السبعة في القراءات (٥٦٩)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٠٧)، حجة القراءات (٦٢٩).

<sup>(</sup>١) "وقيل إنها" ليست في (خ).

<sup>(</sup>٢) "وإنها قيل" في (س)

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروي عن قتادة بنحوه.

ويجوز أو أن يُظْهر ()، ومعنى أو وقوع أحد الشيئين فالمعنى على (أو) أن فرعون قال: إني أخاف أن يُبدَلَ دينكم وأن يُفْسِدَ ()، فجعل طاعة الله ﷺ هي الفساد، فيكون المعنى إني أخاف أن يبطل دينكم ألبتّة، فإن لم يبطله أَوْقَع فيه الفَسادَ. ومن قرأ - "أو أنُ () " فيكون المعنى أخاف إبطال دينكم والفساد مَعَهُ. ()

﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُّؤْمِنُ مِّنَ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَكُنُهُ إِيمَنَهُ ﴾ [٢٨] جاء في التفسير أن هذا الرجُلَ أعني مؤمنَ آل فرعونَ، كان يسمى سِمَعَانَ، وقيل: كان اسمه حَبِيباً ()، ويكون أيضا قوله (): ﴿ مِنْ عَالِ فِرْعَوْنَ ﴾ صفة للرجُ لِ ، ويكون ﴿ يَكُنُهُ إِيمَنَهُ ﴾ معه عندوف، فيكون المعنى \ يَكْتُمُ إِيمَانَهُ مِنْهُمْ، ويكون يكتم صفة للرجل ()، فيكون [١٦٨] المعنى: وقال رجل () يكتم إيمانه من آل فرعون ().

<sup>(</sup>۱) "أو أن يظهر" بألف قبل الواو وكذلك هيفي مصاحف أهل الكوفة، قرأ عاصم وحمزة والكسائي. ينظر: السبعة في القراءات (٥٦٩)، الحجة للقراء السبعة (٦/٧٠)، حجة القراءات (٦٢٩).

<sup>(</sup>٢) "على" ليست في (س)

<sup>(</sup>٣) "أو يفسد" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٤) "وأنْ" في (س).

<sup>(</sup>٥) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٣١)، حجة القراءات (٦٢٩)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٦٤٢١)، الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣٠٥).

 <sup>(</sup>٦) ينظر: الكشف والبيان (٨/ ٢٧٣)، والنكت والعيون (٥/ ١٥٢)، وتفسير السمعاني (٥/ ١٦١)، زاد المسير
 (٧/ ٢١٧)، الجامع لأحكام القرآن (١٥ / ٣٠٦).

<sup>(</sup>٧) "أيضا قوله" ليست في (خ)، (س).

<sup>(</sup>٨) "يَكْتُمُ إِيهَانَهُ مِنْهُمْ، ويكون يكتم صفة للرجل" ليست في (س)

<sup>(</sup>٩) بإضافة مؤمن في (س)

<sup>(</sup>١٠) ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٤/ ٦٢٣)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١١٨)، الجامع لأحكام القرآن (١١١٨/٢)، تفسير البحر المحيط (٤/ ٤٦٠).

﴿ أَنْقَتُكُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِي اللّهُ وَقَدْ جَآءَكُم ﴾ بها يدل على صدقه من آيات النبوةِ. وقوله تعالى: ﴿ وَإِن يَكُ كَنْ بِأَلْهُ وَقَدْ جَآءَكُم ﴾ بها يدل على صدقه من آيات النبوةِ. وقوله تعالى: ﴿ وَإِن يَكُ كَذِبُهُ ﴿ ) فَلَا يَضُر كُم أَنتم كذبه ( ) . ﴿ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبُّكُم بَعْضُ ٱلَّذِى يَعِدُكُمْ ۚ ﴾ ( ) .

وقوله تعالى: ﴿بَعْضُ ٱلَّذِى يَعِدُكُمْ ﴾ من لطيف المسائل؛ لأن النبي ﷺ إذا وعد وعْداً وقع الوعدُ بأسره، ولم يقع بعضه، فالسؤال في هذا من أيْنَ جاز أن يقول: بعض الذي يَعِدُكُمْ، وحق اللفظ كل الذي يَعدُكم فهذا () باب من النظر يذهب فيه المناظر إلى إلزام الحجة بأيْسَر ما في () الأمر، وليس في هذا نفي إصابة الكل () ومثل هذا قول الشاعر ():

قد يُدْرِكُ الْمَتَأَنِّي بَعْضَ حاجتِه وقد يكونُ مع المُسْتَعْجِل الزَّلَلُ () وإنها ذكر البعضَ هو الكل، ولكن القائل

<sup>(</sup>١) "أي" زائدة في (خ)، (س)

<sup>(</sup>۲) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢١٥)، بحر العلوم ( $\pi$ / ١٩٥).

<sup>(</sup>٣) بإضافة "به"في (خ)

<sup>(</sup>٤) "هذا" في (س).

<sup>(</sup>٥) "ما في" ليست في (خ).

<sup>(</sup>٦) حكاه عن الزجاج النحاس في معاني القرآن(٦/ ٢١٧)، والأزهري في تهذيب اللغة (١/ ٣١٠)، وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢١٨)

<sup>(</sup>V) الشاعر هو عمرو بن شسيم القطامي.

<sup>(</sup>A) ينظر: الأمثال لابن سلام (٢٣٣)، جمهرة أشعار العرب (٧٤)، خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب للبغدادي (١/ ٣٥٠)

<sup>(</sup>٩) "إلا أنَّ" في (خ).

<sup>(</sup>١٠) "لأن " في (س)

إذا قال أقل ما يكون للمتأني إدراك بعض حاجته ()، وأقل ما يكون للمستعجل الزلل، فقد أبان فضل المتأني على المستعجل بها لا يقدر الخصم () أن يدفعه، وكأن مُؤمِنَ آل فرعونَ قال لهم: أقل مَا يكون في صدقه أن يُصِيبَكُمْ بعضُ الذي يعدكم، والله أعلم. ()

وقوله على: ﴿ يَفَوْمِلَكُمُ ٱلْمُلُكُ ٱلْيَوْمَ ظُلُهِرِينَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [٢٩] هذه حكاية قول مؤمن آل فرعون أعلمهم الله تعالى () أن لهم الملك في حال ظهورهم على جميع الناس، ثم أعلمهم أن بأس الله لا يدفعه دافع ولا ينصر منه ناصر فقال: (فَمَنْ يَنْصُرُنَا مِنْ بَأْسِ الله إِنْ جَاءَنَا) ().

وقوله: ﴿ يَنَقَوْمِ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ مِّثْلَ يَوْمِ ٱلْأَخْزَابِ ﴿ آ ﴾ [٣٠] أي: مثل يوم حزب ( ) حزب، ( ) والأحزاب وهاهنا قوم نوح وعادٍ وثمودَ وَمَن أُهلكَ بعدَهُمْ وَقَبلَهُمْ ( ) ( )

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٤٤)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن هيد كها في الدر المنثور(٧/ ٢٨٦)، ونسبه إلى قتادة النحاس في معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢١٩)، وينظر =

<sup>(</sup>١) "الحاجة" في (خ)

<sup>(</sup>٢) "الحكم" في (خ)

<sup>(</sup>٣) ذكر ذلك بعض المفسرين منهم الثعلبي في الكشف والبيان (٨/ ٢٧٣)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠ / ٢٤٣)، والماوردي في النكت والعيون (٥/ ١٥٣)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ١٧) تفسير البحر المحيط(٧/ ٤٦٠)، وحكاه الأزهري في تهذيب اللغة (١/ ٣١٠)، وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢١٨).

<sup>(</sup>٤) "الله" لفظ الجلالة غير مثبت في (خ).

<sup>(</sup>٥) ينظر: جامع البيان(٢١/ ٣٧٨)، بحر العلوم (٣/ ١٩٥)، تفسيرالنكت والعيون (٥/ ١٥٤) تفسير السمعاني (٥/ ١٥٤).

<sup>(</sup>٦) "حزبِ" ليست في (خ).

<sup>(</sup>٧) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢١٩)، أبو حيان في تفسير البحر المحيط (٧/ ٤٦٤).

<sup>(</sup>٨) "قبلهم وبعدهم "في (خ).

<sup>(</sup>٩) هذا القول مروي عن قتادة.

ومثله قوله (): ﴿مِثْلَ دَأْبِ ﴾ أي () مثل عادة (). () وجاء في التفسير مثل حال قوم نوح ()، أي أخاف عليكم أن تقيموا على كُفْرِكُمُ فينزل بكم من العذاب مثل ما نزل بالأمَم السالِفَةِ المكذبَةِ رُسُلَهم.

وقوله: ﴿إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمُ يَوْمَ النَّنَادِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

(٥) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَالِلَّهُ عَنْهُ.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٣٧٨)، وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٢٨٦)، ونسبه إليه مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٢٢٦)، وينظر: المحكم والمحيط الأعظم (٩/ ٢٨٦)، لسان العرب (١/ ٣٦٨).

- (٦) "في هذا" في (خ)
- (٧) "التنادِ" بكسر الدال بغيرياء، قرأ عاصم وأبو عمرو وابن عامر وحمزة والكسائي. وهي القراءة التي عليها الحجة مجمعة من قرّاء الأمصار، وغير جائز خلافها فيها جاءت به نقلا.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٦٨)، جامع البيان (٢١/ ٣٨١)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٠٤)، حجة القراءات (٦٢٧)

(A) "التنادي "بإثبات الياء قرأ الحسن وقرأ ابن كثير يثبت الياء وصل أو وقف. ينظر: السبعة في القراءات (٦٨٥)، جامع البيان (٢١/ ٣٨١)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٠٤)، حجة القراءات (٦٢٧)

<sup>=</sup> من ذكر المعنى بدون نسبة إلى قتادة: بحر العلوم (٣/ ١٩٦)، تفسير السمعاني (٥/ ١٨)، لسان العرب (٣٠٨/١).

<sup>(</sup>١) "ومعنى" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٢) أي ليست في (خ)

<sup>(</sup>٣) بإضافة "قوم نوح" في (خ).

<sup>(</sup>٤) ينظر: غريب القرآن للسجستاني (٢١٧)، المحكم والمحيط الأعظم (٩/ ٣٨٢)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٣٨٢)، تفسير السمعاني (٥/ ١٨).

الدال<sup>()</sup>، والأصل (التنادي) وإثبات الياء الوجه، وحذفها حسن جميل<sup>()</sup>؛ لأن الكسرة تدل على الياء<sup>()</sup> وهو رأس آية، وأواخر هذه الآيات على الدال.<sup>()</sup>

ومعنى ﴿ يَوْمَ ٱلنَّنَادِ ﴾ يوم ينادي ﴿ أَصَّكَ الْجَنَةِ أَصَّكَ ٱلنَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُنَاحَقًا فَهَلَ وَجَدتُم مَّا وَعَدَ رَبُّكُم حَقًا ﴾ () وينادي ﴿ وَنَادَىٰ أَصُحَبُ ٱلنَّارِ أَصَّحَبَ ٱلجُنَّةِ أَنَّ أَفِيضُواْ عَلَيْنَا فَهَلُ وَجَدتُم مَّا وَعَدَ رَبُّكُم حَقًا ﴾ () () وينادي ﴿ وَنَادَىٰ آصَحَبُ ٱلنَّارِ أَصَّحَبَ ٱلجُنَّةِ أَنَ أَفِيضُواْ عَلَيْنَا وَمَا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ ﴾ () ()

و يجوز -والله أعلم- أن يكون ( ) ﴿ وَمُ ٱلنَّنَادِ ﴾ يوم يدعى كل أناس بإمَامِهِمْ.

ومن قرأ يوم التَنادِّ بتشديد الدالِ، فهو من قولهم: ندَّ فلان () وندّ البعيرُ إذا هَرَبَ على وجهه ()، ومما يدل على هذا قوله: ﴿ يَوْمَ تُوَلُّونَ مُدْبِرِينَ ﴾ وقوله ﴿ يَوْمَ يَفْرُ ٱلْمَرُهُ مِنْ أَخِيهِ

<sup>(</sup>۱) "التناد" بتشديد الدال، قراءة الضحاك، وابن عباس رَضُولَكُ عَنْهُ، وبين النحاس في معاني القرآن غلط من لحق هذه القراءة ثم بين أنه لو لم يكن في الاحتجاج بالقراءة إلا قوله تعالى: (يوم تولون مدبرين) ما لكم من الله من عاصم لكفي. (٦/ ٢٢١)، ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٣٨٦)، والمحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٢٤٣).

<sup>(</sup>٢) "جميل "ليست في (خ).

<sup>(</sup>٣) "عليها"في (خ).

<sup>(</sup>٤) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢١٩)، وابن منظور في لسان العرب (١٥/ ٣١٣).

<sup>(</sup>٥) الأعراف: ٤٤

<sup>(</sup>٦) الأعراف٥٠

<sup>(</sup>٧) هذا القول مروي عن قتادة، وابن زيد

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٤٤)، وأخرجها الطبري في جامع البيان (٢/ ٣٨٠)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور(٧/ ٢٨٧)، وقال بهذا القول مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ١٤٨)

<sup>(</sup>٨) "أن يكون والله أعلم" في (خ).

<sup>(</sup>٩) "ند فلان" ليست في (خ)

<sup>(</sup>۱۰) ينظر: العين (۸/ ۱۰)، جامع البيان(۲۱/ ۳۸۱)، تهذيب اللغة (۱۶/ ۵۱)، المخصص لابن سيده =

وَ الله تعالى عاصم ()، وجاء في التفسير أنه يؤمر بهم إلى النار فيفرون ولا يعصمهم من الله تعالى عاصم ()، [وهو قوله ﴿ يَوْمَ تُوَلُّونَ مُدْبِرِينَ مَا لَكُمْ مِّنَ ٱللَّهِ مِنْ عَاصِمً ﴿ )، [وهو قوله ﴿ يَوْمَ تُولُونَ مُدْبِرِينَ مَا لَكُمْ مِّنَ ٱللَّهِ مِنْ عَاصِمً ﴾] [٣٣].

وقوله: ﴿ وَلَقَدَ جَاءَ كُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِٱلْبَيِّنَتِ ﴾ [٣٤] أي: ولقد جاءكم يوسف من قبل موسى بالبينات أي بالآيات المعجزات.

وقوله: ﴿حَتَّى إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَثَ ٱللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ وَسُولًا ﴾ أي: أقمتم على كفركم وظننتم أنه لا يجدد () عليكم آيات () الحجة. ()

وقوله ﴿ كَذَلِكَ يُضِلُّ اللَّهُ مَنَ هُوَ مُسَرِفُ مُّرَتَابُ ﴿ اللهِ مَن هُو مُسْرِفُ مُّرَتَابُ الشَّاكُ الضلال يضل الله من هو مُسْرِفٌ مُرْتَابٌ ﴿ مُسَرِفُ ﴾ هاهنا كافر، و (المُرتابُ) الشاكُ ( ) في أمر الله تعالى وأنبيائه عَلَيْهِمُ السَّلَامُ ( ).

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٤٤)، والطبري في جامع البيان (٢١/ ٣٨٢)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبد بن حميد وابن المنذر كها في الدر المنثور (٧/ ٢٨٧).

 $<sup>= (7/ \</sup>pi P I).$ 

<sup>(</sup>۱) عبس: ۳۵-۳۲

<sup>(</sup>٢) هذا القول مروي عن قتادة بنحوه.

<sup>(</sup>٣) الزيادة من (خ).

<sup>(</sup>٤) "تجدد" في (خ).

<sup>(</sup>٥) "آيات" ليست في (خ)، "إيجاب" في (س)

<sup>(</sup>٦) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٢٢)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٥).

<sup>(</sup>٧) ومرتاب شاك في (خ)، (س)

<sup>(</sup>۸) ينظر: جامع البيان(۲۱/ ۳۸۳)، الكشف والبيان (۸/ ۲۷۵)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (۵/ ۱۳۱۳)، تفسير السمعاني (٥/ ۲۰)، الجامع لأحكام القرآن(۱۵/ ۳۱۳)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (۷/ ۲۲۲).

وقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُجُدِلُونَ فِي ءَايَتِ ٱللهِ بِغَيْرِ سُلُطَنٍ ٱتَنَهُمُ ۚ [٣٥] (الذين) في موضع نَصْب على الرد على " مَنْ " أي: كذلك يُضل الله الذين يجادلون في آيات الله بغير حجة أتَتْهُمْ، ويجوز أن يكون موضع (الذين) رفعاً على معنى مَنْ هُو مُسْرِف () مرتابٌ هم الذين يُجَادِلُونَ. ()

وقوله: ﴿ كُبُرَ مَقَتًا عِندَ ٱللَّهِ وَعِندَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوأً ﴾ أي: كثر ( ) جِدَالْهُمْ مَقْتًا عند الله وعند الذِينَ آمنوا. ( )

﴿ كَذَالِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرِ جَبَّادٍ ﴿ وَيَقْدَرُا: ﴿ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرِ جَبَّادٍ ﴾ ويقررا: ﴿ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّادٍ ﴾ بغير تنوين قلب وهو الوجه ( ) ؛ ( ) لأن المتكبر هو ( ) الإنسان، وقد يجوز

<sup>(</sup>١) "مشرك" في (س).

<sup>(</sup>٢) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٥)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١١٩)، وحكاه عن الزجاج القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١/ ٣١٣).

<sup>(</sup>٣) "كبر" في (س)

<sup>(</sup>٤) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٥)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٦٤٣٢)، تفسير السمعاني (٥/ ٢٠)، زاد المسير (٧/ ٢٢٢)، والجامع لأحكام القرآن (١٥ / ٣١٣).

<sup>(</sup>٥) "على كل قلبٍ متكبر جبار" ينوّن قلب، قرأ أبو عمرو وحده، وهوعند البصريين صفة قامت مقام الموصوف ومعناه عندهم على كل قلب رجل متكبر أو يريد به التقديم والتأخير، كما حكى عن بعض فصحاء العرب، وقراءة ابن مسعود رَضَيَّكُ عَنْهُ دليل عليها.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٧٠)، الحجة في القراءات السبع (٣١٤) الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٠٩)، حجة القراءات (٦٣٠).

<sup>(</sup>٦) بإضافة "الأول" في (خ).

<sup>(</sup>٧) "قلبِ متكبر جبار" مضافا، قرأ عامة القراء، فالحجة لمن أضاف أنه جعل القلب خلفا من اسم محذوف، فأقامه مقامه عند الكوفيين.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٧٠)، الحجة في القراءات السبع (٣١٤) الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٠٩)، حجة القراءات (٦٣٠).

<sup>(</sup>٨) "هو" ليست في(س)

أن تقول: قلبٌ متكبرٌ أي صاحبة متكبر. ()

وقوله: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَنَهَا مَنُ أَبْنِ لِي صَرِّحًا ﴾ [٣٦] والصرح: القصر، وكل بناء عظيم فهو صرح ().

وقوله تعالى: ﴿ لَعَلِيَّ أَبُلُغُ ٱلْأَسْبَبَ ﴿ آَسُبَبَ السَّمَوَتِ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَهِ مُوسَىٰ ﴾ ويقرأ "فَأَطْلِعَ" بفتح العين ().

والأسباب: [جاء في التفسير أن معناه لعلي أبلغ ()] () أَبُوابَ السهاوات ()، () والأسباب في اللغَة ما اتصل بالشيء، وكذلك يقال للحبل: سبب؛ لأنه يُوصَلُ بالأشياء.

(١) "حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن(٤/ ٢٥).

(۲) قال به مقاتل بن سليان في تفسيره (۳/ ۱٤۹)، وينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٢٤)، الكشف والبيان (٨/ ٢٧٥)، تفسير النكت والعيون (٥/ ٢٥٦) تفسير السمعاني (٥/ ٢٠٠).

(٣) "فاطلع "بفتح العين، قرأ الأعرج والسلمي وعيسى وحفص، جعلوه جوابا بالفاء، كأنه جعل لعلي أبلغ تمنيا ونصب فأطلع على جواب التمني بالفاء جعله جوابا بالفاء لكلام غير موجب، والمعنى إني إذا بلغت اطلعت " فاطلع " بضم العين بالرفع نسقا على قوله: "أَبْلُغُ" قرأ العامة.

ينظر: الحجة في القراءات السبع (٣١٥)، حجة القراءات (٦٣١)، التيسير في القراءات السبع (١٢٤)، الجامع لأحكام القرآن(١٥/٥١).

- (٤) "لعلي أبلغ" ليست في (س)
- (٥) ساقطة من (ش)، والزيادة من (خ)، (س)
  - (٦) "السهاء" في (خ)
  - (٧) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه الطبري في جامع البيان(٢١/ ٣٨٦) وعزا السيوطي الرواية إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (٧/ ٢٨٨)

وذكره مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ١٤٩) وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ١٣٤).

[وجاء في التفسير أيضا طرق السهاوات<sup>()</sup>].

(لعلي أبلغ) () والمعنى () -والله أعلم لعلي أبلغ الذي () يؤديني إلى السَّمَا وَات. ()

وقوله تعالى: ﴿ وَإِنِّي لَأَظُنُّهُ كَاذِبًا ﴾ [٣٧] هذا قول فرعون، أي وإن كنت زعمت أني أطلِعُ إلى إله موسى، فإنها قلت هذا على دعوى موسى، لا أني () على يقين من ذلك، فيروى أن هامان طبخ الآجُر؛ لبناء الصَرْحِ، وأن أولَ من طبخ الآجُر كُم هَامَانُ ().

وقوله تعالى: ﴿وَكَنَاكِ زُيِّنَ لِفِرْعَوْنَ شُوَّءُ عَمَلِهِ وَصُدَّ عَنِ ٱلسَّبِيلِ ﴾ أي يضل () عَنِ السَّبِيل () عَنِ السَّبِيل () ، وموضع الكاف نصب، المعنى زين لفرعون سوء عمله مثل

(١) هذا القول مروي عن أبي صالح والسدي وابن زيد.

أخرج الطبري الرواية عن أبي صالح والسدي في جامع البيان (٢١/ ٣٨٦)، وعزا السيوطي رواية ابن زيد إلى ابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٥/ ٥٠٠) وعزا السيوطي رواية أبي صالح إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٧/ ٢٨٨).

- (٢) الزيادة من (س)
- (٣) "لعلي أبلغ" ليست في (خ)
  - (٤) "فالمعنى" في (خ).
  - (٥) "إلى الذي "في (خ).
- (٦) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٢٤)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٢٣).
  - (٧) "لأني" في (س)
  - (A) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٢/ ٤٩٣)، والطبري في جامع البيان (١٩/ ٥٨٠)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٩/ ٢٩٧٩)، وعزاه السيوطي إليهم وإلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٦/ ٤١٦).

- (٩) "يصد" في (س)
- (١٠) "وَصدَّ عَنِ السَّبِيلِ) أي يضل عَنِ السَّبِيل" ليست في (خ)، وفيها إضافة" أي مثل ما وصفنا ".

ما وصفنا<sup>()</sup>.

﴿ وَصُدَّ عَنِ ٱلسَّبِيلِ ﴾ أي صد عن السبيل المستقيم لكفره ( ). ( )

وقوله: ﴿ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلَّا فِي تَبَابٍ ﴾ أي ما كيده ( ) إلا في خسرانِ ( ) ، يقال: تبَّتْ يداه أي خسِر تا ( ) .

وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِي ءَامَنَ يَنقَوْمِ ٱتَّبِعُونِ أَهَدِكُمْ سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴿ اللهِ عَوْلِهَ اللهِ عَوْلِهَ اللهِ عَنْ سَبِيلَ فرعونَ. [٣٨] أي أهدكم سبيل القصد وهو ( ) سبيل الله وَ الخرجكم عَنْ سَبِيلَ فرعونَ.

و(أهدكم) جزم جواب للأمر، المعنى إن تتبعوني أهدِكُمْ.

وقوله: ﴿ لَا جَرَمَ أَنَّمَا تَدْعُونَنِيٓ إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ, دَعُوةٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَلَا فِي ٱلْآخِرَةِ ﴾ [ ٤٤ ] يعني أنه ليس له استجابة دعوة تنفع في الدنيا ولا في الآخرة ( ).

(١) "المعنى زين لفرعون سوء عمله مثل ما وصفنا" ليست في (خ)

(٢) "المستقيمة بكفره" هكذا جاء في (ش) (خ) والصواب ما اثبتته في المتن وهو الذي جاء في (س)

(٣) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٢٥)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١١٢).

(٤) "ما كيدهم" في (س)

(٥) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَاًلِيُّكُ عَنْهُ.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٣٨٨)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٦٦)، وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور(٧/ ٢٨٨).

(٦) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٤٧٥)، جمهرة اللغة (١/ ٦٢)، المخصص لابن سيده (٣/ ٣٩٠).

(٧) "وهو" ليست في (خ).

(A) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٣٤)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٨) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (١٥/ ٣٤).

وينظر: بحر العلوم (٣/ ١٩٩)، والكشف والبيان (٨/ ٢٧٧)، تفسير السمعاني (٥/ ٢٢)، زاد المسر (٧/ ٢٢٥).

وقال () سيبويه: سألت الخليل بن أحمد () عن قوله تعالى: ﴿ لَا جَرَمَ ﴾ () ، فقال: [١٦١١] لا جَرَمَ رَدُّ لكلَام () . والمعنى وجب أن لهمُ النَّارَ وحق أن لهم النار () () وأنشَد (): ولقد طعنت أبا عيينة طَعْنَةً [جَرَمَتْ فَزَارة بَعدهَا أَن يغضبوا] () () لعنى كسبتهم الغَضَبَ، وأحَقَّتْهُمُ بالغضب ().

فمعنى ﴿ لَا جَرَهَ أَنَّمَا تَدْعُونَنِيٓ إِلَيْهِ ﴾ لقد وجب أن ما تدعونني إليه ( ) ليس له

<sup>(</sup>١) "قال" في (خ).

<sup>(</sup>٢) "بن أحمد" ليست في (خ)، (س).

<sup>(</sup>٣) ١٦٩/ب، ١٧٠/ أأدرج فيها تفسير آيات من سورة الرعد.

<sup>(</sup>٤) الكتاب لسيبويه (٣/ ١٣٨)، وينظر: جامع البيان(١٧/ ٢٣٢) تفسير السمعاني (٣/ ١٨٢)، جهود سيبويه في التفسير (٨) وأورد أنه من قول الخليل ابن سيده في المخصص(٤/ ٧٦)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٧٤٧)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣١٨)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير(٤/ ٤٦٠).

<sup>(</sup>٥) "وحق أن لهم النار" ليست في (خ).

<sup>(</sup>٦) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٤/ ٧٨)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٦٤٣٧)، مشكل إعراب القرآن للقيسي (١/ ٤٢١)، لسان العرب (١/ ٩٠).

<sup>(</sup>۷) هو لأبي أسماء ابن الضّريبة، ويقال: هو لعطية بن عفيف، ونسبه سيبوبه للفزاري مجهلا. ينظر: معاني القرآن للفراء (۲/۹)، خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب (۱۰/ ۳۰۵)، شرح أدب الكاتب (٦٣).

<sup>(</sup>٨) ساقطة من (ش)، والزيادة من (خ)، (س).

<sup>(</sup>۹) من شواهد سيبويه ينظر: الكتاب لسيبويه (۳/ ۱۳۸)، أدب الكتاب لابن قتيبة (۱۳)، خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب (۱۰/ ۳۰۵)، شرح أدب الكاتب (۲۳).

<sup>(</sup>١٠) ذكر هذا المعنى الفراء في معاني القرآن (٢/٩) وأبو عبيدة في مجاز القرآن(١/٣٥٨)، والطبري في جامع البيان (٩/٤٨٤)

<sup>(</sup>١١) " لقد وجب أن ما تدعونني إليه" ليست في (س)

دَعْوَةُ أَى وجب ( ) بطلان دعوته ( ).

وقوله: ﴿ وَأَنَّ مَرَدَّنَا ٓ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ وَجَبَ ( ) أن مَرَدنا إليه جل وعز ( ).

وقوله: ﴿ وَأَنَّ الْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَابُ النَّارِ ﴾ [أي] () الكفار.

وقوله وَ لَا النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ﴾ [3] (النَّارُ) بدل من قوله: ﴿ سُوَّءُ ٱلْعَذَابِ ﴾، وجائز أن تكونَ مرتفعة على إضهار تفسير ( ) سوء العَذَابِ، كأن قائلا قال: ما هو؟ فكان الجوابُ هي ( ): ﴿ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا ﴾ ( ).

فإن قال قائل: كيف يُعرضُونَ عليها وهم من أهل النار؟ فجاء في التفسير ما يبين هذا () أن أرواحهم في أجواف طير سُودٍ تعرض على النار بالغَدَاة والعشى إلى يوم القيامَةِ () ألا ترى أن – بعده ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدُخِلُواْءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ ٱلْعَذَابِ ﴿ اللَّهِ اللَّهَامَةِ ( ) ، ألا ترى أن – بعده ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدُخِلُواْءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ ٱلْعَذَابِ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ

أخرج الرواية عن ابن مسعود رَضَالِلَهُ عَنْهُ عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٤٥)، والطبري في جامع البيان (٢١/ ٣٩٥)، وعزا السيوطي رواية ابن مسعود رَضَالِلَهُ عَنْهُ إلى عبدالرزاق وابن أبي حاتم كها في الدر المنثور (٧/ ٢٩١) ونسب الثعلبي في الكشف والبيان الرواية إلى السدي (٨/ ٢٧٨).

<sup>(</sup>١) "أي وحيلة" في (س)

<sup>(</sup>۲) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٤/ ٧٨)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٦٤٣٧)، مشكل إعراب القرآن للقيسي (١/ ٤٢١) لسان العرب (١٢/ ٩٠).

<sup>(</sup>٣) "أي وجب" في (خ)

<sup>(</sup>٤) "إلى الله " في (خ).

<sup>(</sup>٥) الزيادة من(خ)، (س)

<sup>(</sup>٦) "يفسر " في (س)

<sup>(</sup>٧) "هو "في (خ)

<sup>(</sup>٨) ينظر: مشكل إعراب القرآن للقيسي (٢/ ٦٣٦)، إعراب القرآن لابن سيده (٧/ ٣١٢)، تفسير البحر المحيط (٧/ ٤٦٧).

<sup>(</sup>٩) "جاء في التفسير" وهي مكررة في (ش)، (س)

<sup>(</sup>١٠) هذا القول مروي عن ابْنِ مَسْعُودٍ رَيَخُلِلُهُ عَنْهُ، والسدي.

ويقرأ "ادخُلُوا آل فرعون أشد العذاب" () () على معنى الأمر لهم بالدخول، والمعنى ويوم تقوم الساعة يقول: ادخلوا آل فرعون أشد العذاب، وقرئت () "أدخِلوا" على جهة الأمر للملائكة بإدخَالِم () أَشَدَّ العَذَابِ ().

وقوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشَهَادُ ﴾ [٥٦]قيل (الأشهاد: هم (الملائكة (ا)، واحدهم شاهدٌ، مثل صاحب وأصحاب (الم

(١) "أشد العذاب" ليست في (س)

- (٣) "يا آل فرعون" في (خ)، (س)
  - (٤) "وقيل" في (س)
- (٥) "والأول بفتح الألف" بدلا من وقرئت ادخلوا "في (خ)
  - (٦) "إياهم" زائدة في (خ).
- (٧) "أدخلوا" بقطع الألف وكسر الخاء قرأها نافع وحمزة والكسائي وحفص، على جهة الأمر للملائكة بإدخالهم، يقال للملائكة: أدخلوا آل فرعون، فيكون آل فرعون نصبا بوقوع الفعل عليهم، وحجتهم في ذلك، أن الكلام أتى عقيب الفعل الواقع بهم، وهو قوله: (النار يعرضون عليها)، فهم حينئذ مفعولون، فجعل الإدخال واقعا بهم؛ ليأتلف الكلام على طريق واحد.
- ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ١١٣)، الحجة في القراءات السبع (٣١٥)، حجة القراءات (٦٣٣) إعراب القرآن للنحاس (٢٦/٤).
  - (A) "قيل" ليست في (خ)، (س)
  - (٩) "هم" ليست في (خ)، (س)
  - (۱۰) هذا القول مروى عن مجاهد.
- أخرجه الطبري في جامع البيان(٢١/ ٢٠٤) ابن أبي حاتم في تفسيره (٦/ ٢٠١٧)، وعزا السيوطي روايته إلى أبي الشيخ، وابن جرير كما في الدر المنثور (٤/ ٢١٢)، وقال به ابن قتيبة في غريب القرآن (٣٨٧).
  - (١١) ينظر: مجاز القرآن(١/ ٢٨٦)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٣٨)، النكت والعيون (٥/ ١٦١).

<sup>(</sup>٢) "ادخلوا" موصولة على الأمر لهم بالدخول، قرأها جمهور القراء، والمعنى ويوم تقوم الساعة نقول: ادخلوا يا آل فرعون وحجتهم في ذلك قوله: (ادخلوا أبواب جهنم) وقال: (ادخلوا في أمم قد خلت). ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/١١)، الحجة في القراءات السبع (٣١٥)، حجة القراءات (٦٣٣) إعراب القرآن للنحاس (٤/٢٦).

﴿إِن فِي صُدُورِهِمْ إِلَّاكِبُرُ ﴾ المعنى ما في صدورهم إلا كبر ما هم ببَالِغِيهِ ()، ().

ومعنى ﴿ بِبَلِغِيهِ ﴾ أي () ببالغي إرادتهم فيه، وإرادتهم دفع آيات الله وَ وَ لَ على هنا المعنى ﴿ بَالغي إِرادتهم فيه، وإرادتهم دفع آيات الله وَ قَد على هذا المعنى () ﴿ اللَّذِينَ يَجُدَدِلُونَ فِي عَلَيْ اللَّهِ ﴾؛ لأن الكبر ظلم وهم () قد أوقعوه ()، فليس يلبس هذا ببالغي الكبر ().

والذي جاء ( ) في التفسير أنه يُعْني بِهِ اليهودُ، وأن الكبر الذي ليس هم ببالغيه تَوقعُ أمر الدَّجالِ ( )، فتكبروا مُتَرَبصِينَ يتوقعون خروج الـدجالِ، [فأعلم الله ﷺ أن

- (١) "المعنى" ليست في (س)
  - (٢) "الآيات" في (س)
- (٣) "المعنى تجادلون في دفع آياتبغير سلطان أتاهم" ليست في (خ)
  - (٤) أتتهم "ليست في (خ)
- (٥) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن(٤/ ٢٩)، وينظر: تفسير مقاتل بن سليان (٣/ ١٥٣)، تفسير السمعاني (٥/ ٢٦). تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ١٣٨)، تفسير السمعاني (٥/ ٢٦).
  - (٦) "ما هم ببالغيه " ليست في (خ)، (س)
- (۷) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٣٩)، وينظر: جامع البيان(٢١/ ٤٠٤)، تفسير السمعاني (٥/ ٢٧)، زاد المسير (٧/ ٢٣٣).
  - (A) "أي ليست" في (س)
  - (٩) "ودل على ذلك" في (خ).
    - (١٠) "وهم" ليست في (خ).
  - (١١) "لأن الكبر هم أوقعوه " في (س)
- (١٢) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٣١)، وحكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٩)، والسمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٢٠١)، تفسير السمعاني (٥/ ٢٧).
  - (١٣) "وجاء في التفسير" في (خ)، (س).
    - (١٤) هذا القول مروي عن أبي العالية.

هذه الفرقة التي تجادل التي لا تبلغ خروج الدجال] () ويدل على قول من قال هذا قوله جلَّ ثناؤه يعقب هذا: ﴿فَاسَتَعِذُ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّكُهُ هُوَ ٱلسَّعِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ ().

وقوله جلَّ وعزَّ: ﴿سَيَدُخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ [٦٠]معناه صَاغِرِينَ ().

وقول هُ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّن قَبَلِكَ مِنْهُم مَّن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ ﴾ [۸۷] جاء في التفسير أن الله رَجَّكُ بعث ثمانية آلاف نبي، مِنْهُمْ أربَعَة آلاف من بني إسرائيل، ومنهم أربعة آلاف في سائر () الناس ().

وجاء عن علي رَضَّالِلَهُ عَنْهُ أَنه قال في قوله تعالى ﴿ مِنْهُ م مَّن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ ﴾: إن الله وَ عَلَيْ بعث نبياً أسود. فهو ممن لم تذكر () قصته في القرآن ().

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٢/ ٤٨٥)، أخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (١١/ ٤٨٨)، وابن أبي حاتم أخرج رواية ابن عباس رَضَّالِلَهُ عَنْهُ في تفسيره (٩/ ٢٩٣٢)، وعزا البيان (١١/ ٤٠٨)، وابن أبي حاتم، ورواية قتادة إلى عبد بن السيوطي رواية ابن عباس رَضَّالِلَهُ عَنْهُ إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم، ورواية قتادة إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٦/ ٣٨٤)، وقال به مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ١٥٤)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (٣٨٧).

<sup>=</sup> أخرج الرواية ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٦٨)، وعزا السيوطي رواية أبي العالية إلى عبد بن حميد وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٢٩٤)، ونسبه إليه الماوردي في النكت والعيون (٥/ ١٦١)، وأورد السيوطي الرواية في لباب النقول في أسباب النزول (١٨٦).

<sup>(</sup>١) الزيادة من (س)

<sup>(</sup>٢) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٣٨٧)، ومعاني القرآن (٦/ ٢٣١)، زاد المسير (٧/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروي عن ابن عباس رَيَخُالِّكُعَنْهُ، وقتادة والسدي.

<sup>(</sup>٤) "من سائر" في (خ)،(س)

<sup>(</sup>٥) هذا القول مروى عن أنس بن مالك رَضَالِيُّكُ عَنْهُ.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ١٩)، وعزاه السيوطي إلى أبي يعلى والحاكم بسند ضعيف كما في الدر المنثور في التفسير بالمأثور للسيوطي (٥/ ١٣٣).

<sup>(</sup>٦) "يذكر" في (س).

<sup>(</sup>٧) هذا القول مروي عن علي رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ.

وقول وقول إذ الأَغْلَالُ فِي أَعْنَقِهِمْ وَالسَّلَسِلُ يُسَحَبُونَ الْ فِي الْمَعِيمِ [17] يَجُوزُ (وَالسَّلَاسِلُ) بِالخَفْضُ ()، فمن قال () يجوز (وَالسَّلَاسِلِ) بِالخَفْضُ ()، فمن قال () بالخفض () فالمعنى إذ الأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وفي السلاسِلِ يسحبون في الحميم ()، ومن قرأ (والسلاسل) بالضم فعطف على إذ الأُغلال، وَمَنْ نَصَب ففتح اللام قرأ (وَالسلاسل) بالضم فعطف على إذ الأُغلال، وَمَنْ نَصَب ففتح اللام قرأ (وَالسَّلَسِلُ يُسْحَبُونَ اللهُ ().

وقوله: ﴿ وَاللَّهُ مِمَا كُنْتُمْ تَفْرَحُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَبِمَاكُنْتُمْ تَمْرَحُونَ ﴾ [٧٥] يدل عليه قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبِيّنَتِ فَرِحُواْ بِمَا عِندَهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ ﴾ [٨٣] أي: ذلكم العذاب الذي نزل بكم بها كنتم تفرحون بالباطل الذي كان في أيديكم،

والزجاج قدّم تفسير هذه الآية، ثم عاد إلى الآيات المتقدمة.

- (٢) "و يجوز" ليست في (خ)
  - (٣) "بالجر" في (س)
  - (٤) "قرأ" في (خ)،(س)
    - (٥) "بالجر" في (س)
- (٦) "في الحميم" ليست في (خ)
- (۷) ينظر: معاني القرآن للفراء (۳/ ۱۱)، التبيان في إعراب القرآن (۲/ ۱۱۲۲)، والجامع لأحكام القرآن
   (۷) ۳۳۲)، وحكاه عن الزجاج وغلطه النحاس للمزيد ينظر: إعراب القرآن(٤/ ٤٢).

<sup>=</sup> أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ١٩)، وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم كما في الدر المنثور في التفسير بالمأثور للسيوطي (٥/ ١٣٣).

<sup>(</sup>۱) في هذا الموضع الإبل، حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٣٢)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣٣٤)، وينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٣٥)، وتفسير السمعاني (٥/ ٣٣).

و (تمرحون) أي: تأشرون وتبطرون وتستهزئون ().

وقوله: ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنْهُمْ لَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا ﴾ [٨٤] أي: لم ينفعهم الإيهان حيث عاينوا العنداب ( ) ﴿ سُنَّتَ اللهُ هنه السُّنَةَ فِي عِبَادِهِ ﴾ على معنى سَنَّ الله هنه السُّنَةَ فِي الأَمَم كُلِّهَا، أن ( ) لاَ يَنْفَعُهُمْ إِيهَا نُهُمْ إِذَا رأوا العذاب ( ).



(١) هذا القول مروي عن مجاهد والسدي بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان(٢١/ ١٨) وينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (٣/ ١٥٦) غريب القرآن لابن قتيبة (٣٨٧)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٣٥) إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٤٣).

- (۲) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (۳/ ۱۵۸)، جامع البيان(۲۱/ ۲۲٤)، بحر العلوم (۳/ ۲۰٦)، الكشف والبيان (۸/ ۲۸٤) الجامع لأحكام القرآن (۱۰/ ۳۳۳).
  - (٣) "أي لا ينفعهم" في (خ)
  - (٤) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١ ٤٢٤)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (٧/ ٣٠٧)، وقال به مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ١٥٨).

- (٥) "في كل مكان" في (خ)
- (٦) "ولكن" في (خ)، "ولكونهم" في (س).
  - (٧) "لما رأوا" في (خ)
- (A) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٣٣)، وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٣٩)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣٣٦).

## بِسْ اللَّهُ اللَّالِي الللْمُلِمُ الللِّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ الللْمُ الللِّلْمُ الللِّلْمُ الللْمُلِمُ الللِّلْمُ الللِّلْمُ الللْمُلِمُ الللِّلْمُ الللِّلْمُ اللْمُلْمُ الللِّلْمُ الللْمُلِمُ الللِّلْمُ اللللْمُلِمُ الللِّلِلْمُ الللِّلْمُ الللِمُ الللْمُلْ

قول ه جل وعز: ﴿ حَمَ اللَّهُ مِنَ ٱلرَّحْيَ الرَّحِيمِ ﴾ ﴿ تَنزِيلُ ﴾ [١-٢]رفع بالابتداء، وخبره ﴿ كِنَابُ فُصِّلَتُ ءَايَنتُهُ ﴾ هذا مذهب البصريينَ ().

وقال الفَرَّاءُ: يجوز أن يكون ﴿ تَنزِيلُ ﴾ يرتفع بقوله (): ﴿ حَمَ ﴾، ويجوز أن يرتفع بإضار هذا. المعنى هذا تنزيل من الرحمن الرحيم، أو هو () تنزيل من الرحمن الرحيم () ()

وقوله: ﴿قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعُلَمُونَ ﴾ [٣]نصب (قُرْآنًا) على الحال المعنى بينت آياته قرآناً عربيا ()، أي بينت () في حال جمعه ().

(١) "سورة حم السجدة" في (خ)، يقصد بها هنا سورة فصلت، حيث وقعت فيها السجدة.

(٢) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن(٤/٣)، السمعاني في تفسيره (٥/٣٦)، وابن الجوزي في زاد المسير(٧/ ٢٤٠)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣٣٧)، وينظر: مشكل إعراب القرآن للعنسيي (١/ ٥٧)، إعراب القرآن لابن سيده (٧/ ٣١٨)، الهداية إلى بلوغ النهاية (٩/ ٥٧٤٤)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ١٤٥).

- (٣) "رفع "لقوله " في (خ)
  - (٤) "و هو " في (خ)
- (٥) "من الرحمن الرحيم" ليست في (خ)
  - (٦) معاني القرآن للفراء (٢/ ٤١٤).
    - (٧) "عربياً" ليست من (خ)
- (٨) " قرآنا عربيا أي بينت " ليست في (س)
- (۹) ينظر: جامع البيان(۲۱/ ۲۸۳)، مشكل إعراب القرآن للقيسي (۲/ ٦٣٩)، إعراب القرآن لابن سيده (۹/ ٣٣٧)، الجامع لأحكام القرآن (۱۵/ ٣٣٧)

ومعنى ﴿عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ أي لمن تعلم (). وقوله تعالى: ﴿ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾ [٤] من صفته ().

وقول تعالى: ﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا فِي آَكِنَة مِمَّا تَدَعُونَا إِلَيْهِ ﴾ [٥] معناه قلوبنا ( ) فِي غُلُه فِي أَكُوبُنا فِي أَكُوبُنا فِي أَكُوبُنا فِي أَعْطية، غُلُه فِي أَنْ الله في أَنْ الله في أَعْطية، وواحداً كِنَة ( ) كِنَان ( ).

وقوله تعالى: ﴿وَفِي ءَاذَانِنَا وَقُرُ ﴾ أيْ في آذاننا صَمَمٌ () وثقل، يمنع من استهاع قولك، أي نحن في ترك القبول منك، بمنزلة من لا يستمع قولك ().

وقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ حِمَابُ ﴾ معناه أن ( ) بيننا وبينك حاجزاً ( ) في

(٨) هذا القول مروي عن السدي.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٤٢٩)، وقال به ابن قتيبة في غريب القرآن (٣٨٨)، وقال الماوردي: "وهما في اللغة يفترقان فالوقر ثقل السمع والصمم ذهاب جميعه" النكت والعيون (٥/ ١٦٨).

(٩) ينظر: الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣٦٩).

(۱۰) "من" في (س)

(١١) "حاجز" في (س)

<sup>(</sup>١) "يعلم" في (س)

<sup>(</sup>٢) ينظر: جامع البيان(٢١/ ٤٢٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣٣٨) التحرير والتنوير (٢٤/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>٣) "قلوبنا" ليست في (س)

<sup>(</sup>٤) "أي ما" في (س)

<sup>(</sup>٥) "قلوبنا" في (س)

<sup>(</sup>٦) "الأكنة" في (س)

<sup>(</sup>۷) ينظر: مجاز القرآن (۱/ ٤٦)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٤٢)، غريب القرآن للسجستاني (٥٧)، بحر العلوم (٢/ ٣١٣) الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠ / ٢٤٧٩).

النِحْلَةِ والدِّينِ ()، وهو مثل قوله ﴿قُلُوبُنَا فِي أَكِنَةِ ﴾ إلا أن معنى هذا أَنا لا نُجامِعُ كُ ولا نوافقك () فِي مَذْهِبٍ ().

وقوله تعالى: ﴿فَأَعْمَلَ إِنَّنَا عَمِلُونَ ﴾ أي اعمل () على دينك ومذهبك، فإنا () عاملون في عاملون في ابطال أمرنا فإنا عاملون في إبطال أمْرِكَ ().

وقوله تعالى: ﴿ وَوَيْلُ لِلمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقوله تعالى: ﴿ قُلَ أَيِنَّكُمُ لَتَكَفُرُونَ بِٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَجَعَمَلُونَ لَهُ وَ أَندَاداً ذَاكَ رَبُّ الْعَكَمِينَ ﴾ [9] لو أراد ( ) جل وعَز أَنْ يخلقهما ( ) في خَظَةٍ لَفَعَلَ، وكان ذلك سائغا

<sup>(</sup>۱) قول الفراء في معاني القرآن (۳/ ۱۲)، وحكاه عنه الماوردي في النكت والعيون (٥/ ١٦٨)، وينظر: الكشف والبيان (٨/ ٢٨٦) وتفسير السمعاني (٥/ ٣٧)، زاد المسير (٧/ ٢٤١).

<sup>(</sup>٢) "ولا نوافقك" ليست في (س)

<sup>(</sup>٣) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٤٨)، وينظر: المحكم والمحيط الأعظم (٣/ ٩٢)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٦٤٧٩)، تفسير السمعاني (٥/ ٣٧).

<sup>(</sup>٤) "فاعمل" في (س)

<sup>(</sup>٥) "وإننا" في (خ)

<sup>(</sup>٦) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٤٣)، وبحر العلوم (٣/ ٢٠٧)، الكشف والبيان (٨/ ٢٨٦)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٦٤٧٩)، زاد المسير (٧/ ٢٤١)

<sup>(</sup>۷) ينظر: زاد المسير (۷/ ۲٤۱).

<sup>(</sup>٩) نسب هذا القول بعض المفسرين إلى قتادة كالماوردي في النكت والعيون (٥/ ١٦٩)، وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٤١)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣٤٠).

<sup>(</sup>١٠) "ولا" في (خ)

<sup>(</sup>١١) "الله" زائدة في (س)

<sup>(</sup>١٢) "يخلقها" في (خ)

في قُدْرَتِهِ\، [ولكنه أراد] أن يُبْصِرَ خلقه () وُجُه وه () الأناقِ، والقُدْرَةِ على () [١٧/١٠] السَّمَاوَات والأرض في أيام كثيرة، وفي لحظةٍ وَاحِدَةٍ؛ لأن المخلوقين كلهُم والملائِكَةَ المَقَربينَ لو اجتمعوا على أن يخلقوا مِثْقَالُ () ذَرَّةٍ مِنْهَا () مَا قدروا ().

وجاء في التفسير أن ابتداء خلق الأرْضِ كان في يوم الأحَدِ، واستقام خلقها () في يوم الاثنين.

وقوله تعالى: ﴿ وَبَكُوكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُواتَهَا ﴾ في يوم الثلاثاء ويوم الأربعاء ( ) ، فصارت الجملة في أربعة أيَّام، فذلك قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِيَ مِن فَوْقِهَا وَبَكُوكَ فِيهَا وَتَدَرَ فِيهَا أَقُواتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ ( ) تتمة أَرْبَعةِ أَيَّام ( ) .

<sup>(</sup>١) الزيادة من (خ) "ولكنه ﷺ أحب" في (س) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٢) "الخلق" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٣) كذا في (خ) وهي في الأصل "ووجوه" وهو خطأ.

<sup>(</sup>٤) "خلق" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٥) "مقدار" في (س)

<sup>(</sup>٦) "منها" ليست في (س)

<sup>(</sup>٧) أورده السمرقندي بنصه في بحر العلوم (٣/ ٢٠٩) والسمعاني بنحوه في تفسيره (٥/ ٣٨)، والماوردي في النكت والعيون (٥/ ١٧٠).

<sup>(</sup>٨) "خلقها" ليست في (س)

<sup>(</sup>٩) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَّالِلَهُ عَنْهُ في أوله، وعبد الله بن سلام، والسدي، وابن جريج بنحوه. أخرج الطبري الرواية عن عبدالله وابن جريج في جامع البيان (١/ ٤٣٧)، ورواية ابن عباس رَضَّالِلَهُ عَنْهُ والسدي في جامع البيان (١/ ٤٣٢)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَّالِلَهُ عَنْهُ إلى ابن جرير والنحاس في ناسخه وأبي الشيخ في العظمة والحاكم وصححه وابن مردويه والبيهقي في الأسهاء كها في الدر المنثور (٧/ ٣١٤)، وعزا رواية عبدالله بن سلام إلى أبي الشيخ كها في الدر المنثور (٧/ ٣١٥)، ورويت روايات أخرى بشيء من التفصيل لمجاهد وأبي هريرة رَضَّالِللهُ عَنْهُ كها في كتب الآثار.

<sup>(</sup>۱۰) "في" ليست في (س)

<sup>(</sup>١١) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٥٠)، وينظر: معاني القرآن للنحاس =

فمن قرأ بالخفض جَعَلَ سواءً صفّةً للأيّام، المعنى في أربعة أيام مسْتَوَياتٍ تامات ()، ومن نصب فعلى المصدر، على معنى استوت سَواءً، واسْتِوَاءً ()، ومَنْ رَفَع فعلى معنى هي سَوَاء ().

ومعنى ﴿ لِلسَّآ إِلِينَ ﴾ مُعَلق بِقَوْله: ﴿ وَقَدَّرَ فِيهَآ أَقُواتَهَا ﴾ ( ) لكل محتاج من ذلك ( )

= (٦/ ٢٤٧)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ١٤٦)، زاد المسير (٧/ ٢٤٤)، الجامع لأحكام القرآن (١٤٧/ ٣٤٣).

- (١) الزيادة من (خ)، (س) وهي مطموسة في (ش)
- (٢) "مستويات تامات أيام" زائدة في (ش) وهي غير موجودة في (خ) (س) وهو الصواب.
- (٣) "سواءً" بالجرعلى النعت لأيام أو لأربعة أي (فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ) مستوية تامة، قرأ الحسن، البصري ويعقوب الحضرمي.

ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٢)، جامع البيان (٢١/ ٤٣٩)، الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣٤٣) النشر في القراءات العشر (٢/ ٤٠٦).

- (٤) "في" زائدة في (خ)
- (٥) "سواءً" بالرفع على الابتداء والخبر (لِلسَّائِلِينَ) أو على تقدير هذه (سَوَاءً لِلسَّائِلِينَ)، قرأ ابن القعقاع. ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٢)، الجامع لأحكام القرآن (١٥ / ٣٤٣) تفسير البحر المحيط (٧/ ٤٨٥) النشر في القراءات العشر (٢/ ٤٠٦).
  - (٦) "تامات" ليست في (س)
  - (٧) "استوت استواء" في (س)
- (۸) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٢)، معاني القرآن للأخفش (٢/ ٥٠٥)، وجامع البيان (٢١/ ٤٣٩)، والتبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١٢٤)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٤٥).
  - (٩) أورده النحاس في معاني القرآن ونسبه إلى الفراء (٦/ ٢٤٧).
    - (١٠) "خلقه" في (خ)، " من ذلك" ليست في (س)

إلى القوتِ ( ).

وَإِنِهَا قِيلَ: ﴿ لِلسَّآبِلِينَ ﴾ لأن كُلًّا يَطْلُبُ القُوتَ وَيَسْأَلُه ().

ويجوز أن يكون (للسائلين) () لمن سأل في كم خُلِقَت السهاواتُ والأرَضُونَ، فقيل: خُلِقَتُ الأرْضُ في أربعة أيام سَوَاء، لَا زيادَةَ فِيهَا () وَلاَ نقصانَ جَوَاباً لَمِنْ سَأَل ().

(١) المروي بنحوه عن ابن زيد والحسن والسدي أنها الأرزاق والأقوات.

أخرج الرواية عَنِ الْحَسَنِ عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٤٩)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢١/ ٤٣٥)، وعزا السيوطي رواية الحسن إلى عبدالرزاق كما في الدر المنثور (٧/ ٣١٥)، وهو قول أبي عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ١٩٦) وابن قتيبة في غريب القرآن (٣٨٨).

(٢) هذا قول آخر وهو أن الله قد قدّر له من الأقوات في الأرض، على قدر مسألة كل سائل منهم، وهو هذا القول مروي عن ابن زيد.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٤٣٨)، وذكر هذا القول ونسبه إلى ابن زيد النحاس في معاني القرآن(٦/ ٢٤٨)

- (٣) " لأن كُلًّا يَطْلُبُ القُوتَ وَيَسْأَلُه. ويجوز أن يكون للسائلين "ليست في (س)
  - (٤) "فيها" ليست في (س)
- (٥) هذا القول مروى عن قتادة والسدى بنحوه، وعن ابن مسعود رَضَالِلَهُ عَنْهُ في جزء منه.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٤٩)، وأخرج الرواية عن قتادة والسدي الطبري في جامع البيان (٢١ / ٤٣٨)، ورواية ابن مسعود رَصَّالِلَّهُ عَنْهُ أخرجها الطبري في جامع البيان (١/ ٤٣٥)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد كها في الدر المنثور (٧/ ٣١٥)، ورواية ابن مسعود رَصَّالِلَهُ عَنْهُ وأناس من أصحاب رسول الله على إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقي في الأسهاء والصفات كها في الدر المنثور (١/ ٢٠١)، وقال ابن قتيبة برواية قتادة في غريب القرآن (٣٨٨).

وقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ اَسْتَوَى ٓ إِلَى السَّمَاءِ وَهِى دُخَانُ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ اُثْتِيَا طَوْعًا أَوْكَرْهًا قَالْتَا أَنْيُنَا طَالِعِينَ ﴾ [11] معنى استوى عَمَدَ إلى السماءِ وَقَصَدَ ( ).

﴿ طَآبِعِينَ ﴾ مَنْصُوبٌ على الحال ()، وإنها قِيلَ: طَائِعين دُونَ طَائِعَات؛ لِأَنَّهُنَّ لِأَنَّهُنَّ عَلَى الحال ()، وإنها قِيلَ: طَائِعين دُونَ طَائِعَات؛ لِأَنَّهُنَّ عَلَى الْحَال فَي النجوم: ﴿ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسَبَحُونَ ﴾ ()، وقد قِيلَ: ﴿ قَالَتَا آئَيْنَا ﴾ نَحْنُ وَمَنْ فينَا طَائِعِينَ ().

وَمَعْنَى ﴿ طَوْعًا أَوْكُرُهُا ﴾ على معنى طعنا ( ) لما أَمَرت طَوْعاً، بمنزلة أطعنا ( ) الطَاعَة، أو تُكْرَهاً ( ) كراها ( ) ( )

<sup>(</sup>۱) قاله ابن قتيبة في غريب القرآن (٣٨٨)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ١٤٧)، والثعلبي في الكشف والبيان (٨/ ٢٨٧)، وحكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (١٣/ ٨٥)، وابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (٨/ ٢٤٠).

<sup>(</sup>٢) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٤٥)، وينظر: الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (٢) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٣) "جرين" في (خ)، (س)، ولعله الصواب.

<sup>(</sup>٤) الأنبياء: ٣٣

<sup>(</sup>٥) قاله الفراء في معاني القرآن (٣/ ١٣)، وحكاه عنه النحاس في معاني القرآن(٦/ ٢٥١)، وينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٥١)، الكشف والبيان (٨/ ٢٨٧)، والجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣٤٤)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٦) "طعنا" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٧) "أطيعا" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>A) " تكرهان " بالنون في جميع النسخ غير أن الأصوب ما هو مثبت في المطبوع "تكرهاً" بالتنوين وليس النون.

<sup>(</sup>٩) "مكرها" في (خ)، "كرها" في (س)

<sup>(</sup>۱۰) ينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (٣/ ١٦٢)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٥١)، بحر العلوم (٣/ ٢١٠) تفسير السمعاني (٥/ ٤٠).

وقوله تعالى: ﴿فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ [١٢] معنى قوله: ﴿فَقَضَاهُنَّ ﴾ فَخَلَقَهُنَّ () وَصَنَعُهُنَّ ().

قَالَ أَبُو ذُوليبٍ ():

وعليهما مسرودتان قيضاهما داودُ أو صَينَع اليسسَّوابغَ وعليهما داودُ أو صَينَع اليسسَّوابغَ وقوله تعالى: ﴿وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَآءٍ أَمْرَهَا ﴿ قِيلَ: مَا يُصْلِحُهَا ( )، وَقِيلَ: مَلَائِكَتُهَا ( ).

(١) "خلقهن" في (خ)

ينظر: طبقات فحول الشعراء (١/ ١٢٣)، الاستيعاب في معرفة الأصحاب (٤/ ١٦٤٨)، سيرأعلام النبلاء (٢٢٠).

- (٤) "معناه عملهما وَصَنَعُهَما" زائدة في (خ)، (س)
- (٥) يرثى أولاده حين ماتوا بالطاعون، فالضمير في قوله: "وعليها" إلى بطلين وصفها في شعره قبل "مسرودتان"، يعني درعين، من السرد، وهو الخرز أو النسج، قد نسجت حلقها نسجا محكا. وداود: هو نبي الله على وتبع: اسم لكل ملك من ملوك حمير، قال ابن الأنباري: "سمع بأن الحديد سخر لداود العلى، وسمع بالدروع التبعية، فظن أن تبعا عملها. وكان تبع أعظم من أن يصنع شيئا بيده، وإنها صنعت في عهده وفي ملكه". والصنع: الحاذق بعمله.

وهذا البيت ذكره ابن قتيبة في غريب القرآن (٣٨٨)، والطبري في جامع البيان (٢/ ٤٢٥)، والأزهري في تهذيب اللغة (٩/ ١٧٠)، وينظر: جمهرة أشعار العرب (٢٦)، المفضليات (٤٢٨) الأشباه والنظائر من أشعار المتقدمين (١٦١).

- (٦) قال به الفراء في معاني القرآن (٣/ ١٣)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٣٨٨)، ونسبه الماوردي إلى الكلبي في النكت والعيون (٥/ ١٧٣)
  - (٧) هذا القول مروي عن قتادة.

□ =

 <sup>(</sup>۲) ينظر: معاني القرآن للفراء (۳/ ۱۳)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ١٤٧)، الكشف والبيان
 (٨/ ٨٨٧)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٣)، زاد المسير (٧/ ٢٤٥)

<sup>(</sup>٣) هُوَ خويلد بن خَالِد بن محرث بن زبيد بن مَخْزُوم بن صاهلة بن كَاهِل بن الْحَارِث بن تَميم بن سعد ابْن هُذَيْل

وقوله تعالى: ﴿وَزَيَّنَا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظًا ﴾ معناه: وحفظناها () مِنَ اسْتِهَاع الشياطين بالكواكب حِفْظاً ().

[وقال ( ) كَالَّ: ﴿ قُلْ أَبِنَكُمْ لَتَكَفُّرُونَ ( ) ﴾ [٩] بمن ( ) هذه قدرته.

وقوله تعالى: ﴿وَتَجَعُلُونَ لَهُ وَأَندَادًا ﴾ أي أصناماً تنحتونها بَأَيْدِيكم له نداً ().

﴿ ذَالِكَ رَبُّ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ أي الذي صفته هذه القدرة رَبُّ العَالَمِينَ ﴾ أي الذي صفته

ثم قال: ﴿ فَإِنْ أَعْرَضُواْ ﴾ أي فإن لم يقبلوا رسالتك بعد هذه الإبانة ويوحدوا الله تعالى، ﴿ فَقُلُ أَنذَرْتُكُمُ صَعِقَةً مَّتُلَ صَعِقَةً عَادِ وَثَمُودَ ﴾ [١٣] أي أنذرتكمْ أنْ يَنْزِلَ بكم ( )

(٢) هذا القول مروي عن السدي.

أخرجه الطبري في جامع البيان (١٦/ ٤٤)، وقال به أكثر المفسرين منهم مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ١٦٢)، والنحاس في معاني القرآن(٦/ ٢٥٢)، والثعلبي في الكشف والبيان (٨/ ٢٨٨)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٤٣) وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٤٦).

- (٣) "فقال" في (خ)، "وقوله" في (س)
- (٤) "بالذي خلق الأرض" زائدة في (س)
  - (٥) "أي من" في (س)
  - (٦) "أنداد أي" ليست في (س)
    - (٧) "له ندا" ليست في (س)
- (٨) ينظر: جامع البيان(٢١/ ٤٤٢)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٤٩)، تفسير السمعاني (٥/ ٣٨).
- (٩) ما بين المعقوفتين أورد المؤلف تفسير هذه الآية هنا متأخرة عن موقعها، وأحببت أن أنوه لذلك.
  - (١٠) "أن ينزل بكم" ليست في (س)

<sup>=</sup> أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٤٤١)، وعزا السيوطي الرواية عنه إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٧/ ٣١٧)، ونسبه الماوردي إلى قتادة كما في النكت والعيون (٥/ ١٧٣) وحكى القولين النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٥١)، وقال بهذا القول السمعاني في تفسيره (٥/ ٤٣).

<sup>(</sup>١) "حفظناها" في (س)

ما نزل بمن كفر من الأمَمِ قَبلَكُمْ ()، ثم قصَّ قصة كُفْرِهِمْ، والسبَب في عُتُوِّهِمْ وإقامتهم على ضلالتهم، فقال: ﴿ فَأَمَّا عَادُ فَأَسْتَكُبُرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَقَالُواْ مَنْ أَشَدُّ مِنَّا قُوَّةً ﴾ [١٥] على ضلالتهم، فقال: ﴿ فَأَمَّا عَادُ فَأَسْتَكُبُرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَقَالُواْ مَنْ أَشَدُ مِنَّا قُوَّةً ﴾ [١٥] فأرسل الله عليهم ﴿ رِيحًا صَرَّصَرًا فِي أَيَّامِ خِيسَاتٍ ﴾ (١٦] ويروى "نَحْسَاتٍ" () ()

والريح الصرصر قال أبو  $\binom{1}{2}$  عبيدة: معنى  $\binom{1}{2}$  الشديدة الصوْتِ  $\binom{1}{2}$ . والصرصر في أكثر التفسير: الشديدة البَرُ دِ  $\binom{1}{2}$ .

ينظر: السبعة في القراءات (٥٧٦) الحجة للقراء السبعة (٦/ ١١٦)، الحجة في القراءات السبع (٣١٦)، حجة القراءات (٦٣٥).

(٤) "نحسات" بإسكان الحاء،قرأ نافع وابن كثير وأبو عمرو، فالحجة لمن أسكن أنه أراد جمع نحس، ودليله قوله تعالى: (في يوم نحس مستمر)، ويحتمل أن يكون أراد كسر الحاء فأسكنها تخفيفا.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٧٦) الحجة للقراء السبعة (٦/ ١١٦)، الحجة في القراءات السبع (٣١٦)، حجة القراءات (٦٣٥).

- (٥) "أبو" ليست في (س)
- (٦) "معنى" ليست في (س)
- (٧) "الشديد" هكذا في (ش)، والصواب ما اثبتته في المتن وهو الذي في (س)
  - (٨) هذا القول مروي عن مجاهد.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٥٤٥)، وعزا السيوطي روايته إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٧/ ٣١٨)، وهو القول الذي رجحه الطبري: "وأولى القولين في ذلك بالصواب قول مجاهد، وذلك أن قوله: (صَرْصَرًا) إنها هو صوت الريح إذا هبت بشدة، فسمع لها كقول القائل: صرر.."، وقال به أبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ١٩٦).

(٩) هذا القول مروي عن قتادة والضحاك.

□ =

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير مقاتل بن سليان (۳/ ١٦٢)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٥٣)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٦٤٩)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٤).

<sup>(</sup>٢) نحسات " بكسر الحاء، قراءة جمهور القراء، والحجة لمن كسر أنه جعله جمعا للصفة من قول العرب: هذا يوم نحس وزن هذا رجل هرم.

<sup>(</sup>٣) "ويروى نحسات" ليست في (س)

وقوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ ﴾ [١٧] [القراءة الجَيِّدُة إسقاط] ( ) التنوين من ثمود ( )، وقد ( ) قرئت ( ) "ثَمودُ" -بالتنوين - ( )، ويجوز (وأما ( ) ثَمُوودَ) بالنَّصْب

- = أخرج الرواية عنْ قَتَادَةَ عبدالرزاق الصنعاني في تفسير (٣/ ١٥١)، وأخرجهما الطبري في جامع البيان(٢١/ ٤٤٥)، وعزا السيوطي الرواية عن قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (٧/ ٣١٧)، وقال بهذا المعنى الفراء في معاني القرآن(٣/ ١٣)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ١٣). وغيرهم، وكما قال بعضهم: "وليس القولان بمتناقضين فإنها كانت باردة ذات صوت شديد ". معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٥٤)
- (۱) هذا القول مروي عن قتادة والسدي ومجاهد. أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسير (٣/ ١٥١)، وأخرجها الطبري في جامع البيان(٢١/ ٤٤٦)، وعزا السيوطي الرواية عن قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (٣١٧/٧).
  - (۲) الزيادة من (خ)، (س) وفي (ش) عليها بياض.
- (٣) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٤)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٥٤)، الحجة في القراءات السبع (٣)، الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣٤٨).
  - (٤) الزيادة من (خ)، (س) وفي (ش) عليها بياض.
- (٥) "وَأَمَّا ثَمُودُ" بالرفع بدون تنوين، قرأ الجمهور. ينظر: السبعة في القراءات (٣٣٧)، الحجة للقراء السبعة (٤/ ٣٥٤)، حجة القراءات (٣٤٥)، تفسير البحر المحيط (٧/ ٤٩٠).
  - (٦) "قد" ليست في (خ)، (س)
    - (٧) "ويقرأ" في (س)
- (٨) "ثمودٌ" بالتنوين، قرأابن وثاب، والأعمش، وبكر بن حبيب.
   ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز(٥/٩)، الجامع لأحكام القرآن (٩/٥٥) تفسير البحر المحيط (٧/ ٤٩٠).
  - (٩) "وأما" ليست في (خ) " ثَمودٌ بالتنوين ويجوز وأما" ليست في (س)

ومعنى] () ﴿فَهَدَيْنَهُمْ ﴾ قال قَتَادَةُ (): بَينًا لَهُمْ طريق الهُدَى وطَريق الضلاَلَةِ (). (فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَى عَلَى [الْهُدَى) والاختيار في] القراءة () القراءة (فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَى عَلَى [الْهُدَى) والاختيار الوفع، وكلهم يجيز النصْبَ (). الابتداء والخبر، وهذا مذهب جميع النحويين اختيار الرفع، وكلهم يجيز النصْبَ ().

وقوله تعالى: ﴿فَأَخَذَتُهُمْ صَعِقَةُ ٱلْعَذَابِ ٱلْمُونِ ﴾ (الهونُ) الخري الدي يهينهم ويخزيهم ().

(۱) "ثموداً" منونة بالنصب بفعل مضمر يدل عليه (فهديناهم)، قرأ بها الحسن، والأعمش، وابن أبي إسحاق.

ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/٩)، الجامع لأحكام القرآن (٩/٥٥) تفسير البحر المحيط (٧/ ٤٩٠).

- (٢) الزيادة من (خ)، (س) وفي (ش) عليها بياض.
- (٣) هو: قتادة بن دعامة بن قتادة بن عزيز، أبو الخطاب السدوسي البصري الضرير، كان من أوعية العلم وممن يضرب به المثل في قوة الحفظ، وهو حجة بالإجماع (٢٠-١١٨هـ). ينظر: الثقات: (٥/ ٢٢١)، وسير أعلام النبلاء (٥/ ٢٨٣)، وتقريب التهذيب (٤٥٣)، وطبقات المفسرين (٣٣٢).
- (٤) أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٤٤٨) وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبد بن حميد كما في الدر المنتور (٧/ ٣١٨)، وروي عن ابن عباس عليه والتي أخرجها الطبري في جامع البيان (٢١/ ٤٤٨)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣١٨)، وعزاها السيوطي إلى ابن المنذر وابن أبي حاتم كما في (٧/ ٣١٨).
  - (٥) الزيادة من (خ) وفي (ش) عليها بياض.
    - (٦) "الهدى والاختيار رفع" في (س)
  - (٧) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٠٢)، جامع البيان (١٩/ ٣٤)، زاد المسير (٤/ ١٢٦).
    - (٨) هذا القول مروي عن السدي.

أخرجه الطبري في جامع البيان (١١/ ٥٤٠)، ابن أبي حاتم في تفسيره (٤/ ١٣٤٨)، وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم كم في الدر المنثور (٣/ ٣٢٢).

وقول تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعَدَاءُ اللّهِ إِلَى النّارِفَهُمْ يُوزَعُونَ ﴿ ١٩] يقرأ "إلى النار" على النار" -بفتح النون والتفخيم - وقرأ أبو () عمرو بن العلاء () - () "إلى النار" على الإمالة إلى الكسر - وإنّما نختار ذلك مع الراء ()؛ لأنها حرف فيه تكريرٌ، فلذلك آثَرَ أَبُو عَمْرٍ و رَحْمَهُ اللّهُ () ()

وقوله تعالى: ﴿فَهُمَ يُوزَعُونَ ﴾ جاء في التفسير يُحْبَسُ أَوَّلُهُم على آخِرِهِمْ ''، وأصله من وزعْتُهُ إذا كففته (')، قال الحسن البَصْرِي (') رَحْمَهُ ٱللَّهُ (') حين وَلِيَ القضاءَ:

- (١) "وقراءة أبي" في (س)
- (٢) "بن العلاء" ليست في (س)
- (٣) أبو عمرو هو: زبان بن العلاء بن عمار أبو عمرو بن العلاء، أحد القراء السبعة، ولد بالحجاز، وسكن البصرة، مات بالكوفة (١٥٤هـ) وعمره ٨٦ سنة.

ينظر: الثقات (٦/ ٣٤٥)، تقريب التهذيب (٦٦٠)، والبلغة (١/ ١٠١).

- (٤) "يعني الكسرة" زائدة في (س)
- (٥) "رَحْمَهُ ٱللَّهُ" ليست في (خ)، (س)
  - (٦) "فيه" ليست في (س)
- (٧) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٣٩)
  - (٨) هذا القول مروي عن مجاهد وقتادة.

أخرج الرواية عنْ قَتَادَةَ عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٢/ ٤٧٠)، وأخرجه الطبري في جامع البيان (٩/ ٢٠٥)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٩/ ٢٨٥٧)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (٦/ ٣٤٧)، ورواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٦/ ٣٨٤).

- (٩) ينظر: العين (٢/ ٢٠٧)، معاني القرآن للفراء (٣/ ١٥)، غريب القرآن لابن قتيبة (٣٢٣).
- (۱۰) وهو: الحسن بن أبي الحسن يسار أبو سعيد، مولى زيد بن ثابت البصري الأنصاري، كان سيد أهل زمانه علمًا وعملاً، ولد في سنة ۱۱۰هـ. ينظر: سير أعلام النبلاء (٤/ ٥٦٣)، وتقريب التهذيب (١٦٠)، وتذكرة الحفاظ (١/ ٧١)، وطبقات المفسرين (١٠٦).
  - (١١) "رَحِمَهُ ٱللَّهُ" ليست في (خ)، (س)

"لَا بُدَّ للسلطان من وَزَعةٍ" ()، أي (الابد من أَعْوانٍ يَكُفُّونَ الناس عَنِ التعَدِّي.

وقوله تعالى: ﴿ شَهِدَعَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَنَرُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ ٢٠] جاء في [التفسير] ( ) أن ﴿ وَجُلُودُهُم ﴾ هاهنا ( ) كناية عن الفروج ( ) ، المعنى شَهِدَتْ عليهم فروجهم ( ) بمعاصيهم.

وقوله تعالى: ﴿وَقَالُواْ لِجُلُودِهِمْ [لِمَ] ( ) شَهِدتُمْ عَلَيْنَا ﴾ [٢١] أي قالوا ( ) لفروجهم.

﴿ قَالُوٓا أَنطَقَنَا ٱللَّهُ ٱلَّذِي ٓ أَنطَقَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ أي الله-جل وعز-جَعَلنا شهوداً.

وقوله: ﴿ وَلَكِن ظَنَنتُمُ أَنَّ اللَّهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِّمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ وَذَلِكُمْ ظَنَنتُم بِرَيِّكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَل

<sup>(</sup>۱) أورد هذا الأثر منسوباً إلى الحسن السمرقندي في بحر العلوم(٢/٥٧٦)، والسجستاني في غريب القرآن (٥٣٦)، والسمعاني في تفسيره (٤/ ٥١)، وابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٠).

<sup>(</sup>٢) "أي" ليست في (س)

<sup>(</sup>٣) الزيادة من (خ)، (س) وفي (ش) عليها بياض.

<sup>(</sup>٤) "هو" في (س)

<sup>(</sup>٥) هذا القول مروى عن عبيد الله بن أبي جعفر.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٥١)، ونسبه الماوردي إلى ابن زيد كما في النكت والعيون (٥/ ١٧٦)، قال الطبري عن هذا القول: "هذا القول الذي ذكرناه عمن ذكرنا عنه في معنى الجلود، وإن كان معنى يحتمله التأويل، فليس بالأغلب على معنى الجلود ولا بالأشهر، وغير جائز نقل معنى ذلك المعروف على الشيء الأقرب إلى غيره إلا بحجة يجب التسليم لها".

<sup>(</sup>٦) "فروجهم عليهم" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٧) الزيادة من (خ)، (س) وفي (ش) عليها بياض.

<sup>(</sup>٨) "قالوا" ليست في (س)

Ali Fattani

(ظَنَّكُمُ) مرفوع بخبر الابتداء، و () (أرْدَاكمْ) خبر ثانٍ، ويجوز أن يكون (ظَنَّكُمُ) بَدَلاً مِنْ (ذَلِكُمْ) أ ويكون المعنى وظنكم الذي ظننتم بِرَبكُمْ أرْداكم، ومعنى (أرْدَاكُمْ) أهْلَكَكُمْ .

وقوله تعالى: ﴿وَقَيَّضَا لَهُ مُ قُرِّنَا ۚ فَرَيَّنُواْ لَهُم مَّا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾ [ ٢٥] زينوا لهم أعْمَا لَهُم الَّتِي يَعْمَلُوهَ فَهَا ويشاهدونها، (وَمَا خَلْفَهُمْ) وما يَعْز مُونَ أَنْ يَعْمَلُوه (). ومعنى (وقَيَّضْنَا لهم): سببنا () من حيث لا يَحْتَسِبُونَه ().

وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ اللَّهِ يَنَكَفَرُواْ لَا شَمْعُواْ لِهِ لَذَا اللَّهُ وَالْغَوْاْ فِيهِ لَعَلَّكُمُ تَغَلِبُونَ ﴿ آ ﴾ [٢٦] معنى (الغوافيه) عارضوه بكلام لَا يُفهَم ويكون ( ) [ذلك] ( ) الكلام لَغُواً، يقال: لغى يلغي لْغُواً، ويقال أيضاً: لَغِيَ يلْغَى لَغُواً إذا تكلم باللغو، وهو الكلام الذي لَا يُحصل [١/١٧١]

<sup>(</sup>١) "قوله" زائدة في (خ)

<sup>(</sup>٢) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٥٧)، مشكل إعراب القرآن (٢/ ٦٤١)، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (٩/ ٥٢١).

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروي عن السدي

أخرجه الطبري جامع البيان(٢١/ ٥٥٦)، وقال به مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ١٦٤)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٣/ ٣٨)، والنحاس في معاني القرآن (٦/ ٢٦٠)، والثعلبي في الكشف والبيان (٨/ ٢٩١).

<sup>(</sup>٤) أورده الماوردي في النكت والعيون (٥/ ١٧٨)، حكاه عن الزجاج القرطبي في الجامع لأحكام القرآن(١٥/ ٣٥٥)،

<sup>(</sup>٥) "لهم" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٦) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٦٢)، تهذيب اللغة (٩/ ١٧٣)، الهداية إلى بلوغ النهاية (٦/ ١٧٣)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٨)، تذكرة الأريب في تفسير الغريب (٣٣٨).

<sup>(</sup>٧) "يكون " في (خ)

<sup>(</sup>٨) ساقطة من (ش)، والزيادة من (خ)، (س)

وقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ جَزَآءُ أَعَدُ آءُ أَعَدُ آءَ أَعُ آءَ أَعَدُ آءَ أَعَدُ آءَ أَعَدُ آءَ أَعَدُ آءَ أَعَدُ آءَ أَعُ آءَ أَعَدُ آءَ أَعَدُ آءَ أَعَدُ آءَ أَعَدُ آءَ أَعَدُ آءَ أَعُ آءَ أَعَدُ آءَ أَعَدُ آءَ أَعَدُ آءَ أَعَدُ آءَ أَعَدُ آءَ أَعُ آءَ أَعَدُ آءَ أَعَدُ آءَ أَعَدُ آءَ أَعَدُ آءَ أَعَدُ آءَ أَعُ آءَ أَعُ آءَ أَعَدُ آءَ أَعَدُ آءَ أَعَادُ آءَ أَعُ آءَ أَعَاعُ آءَ أَعُ أَعَدُ آءَ أَعَدُ آءَ أَعُ آءَ أَعُ آءَ أَعُ أَعُ أَع

وقوله تعالى: ﴿ لَهُمْ فِيهَا دَارُ ٱلْخُلُدِ ﴾ أي لهم في النارِ دار الخلد، والنار هي الدار، كما تقول: لك ( ) في هذه الدارِ دَارُ السرور، وأنت ( ) تعني ( ) الدار بِعَيْنها ( ) ،كما قال الشاعر ( ):

<sup>(</sup>١) "على" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٢) "تفهم" في (خ)

<sup>(</sup>٣) ينظر: العين (٤/ ٤٤٩)، ومعاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٦٣)، إعراب القرآن للنحاس (١/ ٣١٢)، تهذيب اللغة (٨/ ١٧٢)، زاد المسير (٧/ ٢٥٢)، الجامع لأحكام القرآن (١٥ / ٣٥٦).

<sup>(</sup>٤) "الشديد" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٥) "والنار" في (خ).

<sup>(</sup>٦) "هو" ليست في (س)

<sup>(</sup>٧) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٤١)، ينظر: بحر العلوم (٣/ ٢١٤) التبيان في إعراب القرآن (١/ ٢١٤) زاد المسير (٧/ ٢٥٢)، والجامع لأحكام القرآن (١/ ٣٥٦)

<sup>(</sup>٨) "لك" ليست في (س)

<sup>(</sup>٩) "وأنت" ليست في (خ)

<sup>(</sup>١٠) "يعني" في (خ)

<sup>(</sup>۱۱) ينظر: معاني القرآن للفراء(٣/ ١٧)، جامع البيان(٢١/ ٤٦١)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسر(٧/ ٢٥٣)

<sup>(</sup>١٢) الشاعر هو الأعشى.

(۱) البيت في جمهرة أشعار العرب (١/ ٥٧١)، وذكره المبرد في الكامل في اللغة والأدب (١/ ٥١) خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب للبغدادي (١/ ١٨٥).

(٢) النوفل: الكثير النوافل، كثير العطاء والعطية..وهو السيد من الرجال، وقيل: إن النفل الزيادة من الخير ومنه صلاة النافلة

ينظر: تهذيب اللغة (١٥/ ٢٥٧)، جمهرة اللغة (٢/ ٢٠٧)، النكت والعيون (٢/ ٢٩٣)، لسان العرب اللغة (١٥/ ٢٥٣).

- (٣) " والنوفل" زائدة في (س)
  - (٤) "هو" ليست في (س)
- (٥) "الزفر: الذي يعطي النوافل، والزفر: هو المضطلع" ليست في (خ)
- (٦) الزفر: الحمال للأنفال، ومنه سمي الرجل زفر، يجمل على الظهر خاصة،
   ينظر: تهذيب اللغة (١٣/ ١٣٣)، جمهرة اللغة (٢/ ٢٠٦)، النكت والعيون (٢/ ٢٩٣)، لسان العرب
   (٤/ ٣٢٤)
  - (٧) "من الجن والإنس" ليست في (خ)، (س)
    - (س) "في أرنا" ليست في (خ)، (س)
  - (٩) "أرِنا الذين " بكسر الراء قرأ باقي القراء. ينظر: السبعة في القراءات (١٧٠)، حجة القراءات (٦٣٦)، الجامع لأحكام القرآن(١٥/ ٣٥٧)
    - (١٠) " وإسكانها" في (س)
    - (١١) " اللذين" ليست في (س)
  - (۱۲) " أَرْنا الذين " بإسكان الراء قرأ ابن كثير، وأبو عمرو وابن عامر وأبو بكر. ينظر: السبعة في القراءات (۱۷۰)، حجة القراءات (٦٣٦)، الجامع لأحكام القرآن(١٥/ ٣٥٧)

فلثقل الكسرة، كما قالوا في فَخِذِ: الفَخْذ ()، ومن كسر فعلى الأصل، والكسر أَجْوَدُ؟ لأنه في الأصْلِ أَرْئِنَا - فحذفت الهمزة، وبقيت الكسرةُ دليلاً عليها، والكسر () أجود ().

وقيل في قوله (): ﴿ رَبَّنَا ٓ أَرِنَا ٱلَّذَيْنِ أَضَلَّانَا مِنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنسِ نَجَعَلَهُمَا تَحَتَ أَقَدَامِنَا ﴾ جاء في التفسير أنه يعني بها ابن آدم قابيل الذي قتل أخاه، وإبليس ()، فقابيل مِنَ الإنس وإبليس مِنَ الجِنِّ.

ومعنى: ﴿ نَجْعَلْهُ مَا تَحَتَ أَقْدَامِنَا ﴾ أي يكونان في الدَّرْك الأسفل من النار ( ).

وقول تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدَمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْكَ ﴾ [٣٠] معنى ﴿قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدْمُواْ ﴾ أي ( ) وحدوا الله ( ).

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٥٣)، والطبري في جامع البيان (٢١/ ٢٦٤)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٧٣)، وعزا السيوطي رواية علي رَصَحُلِللَهُ عَنْهُ إلى عبدالرزاق والفريابي وسعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وصححه وابن مردويه وابن عساكر كما في الدر المنثور (٧/ ٣٢١) وقال به مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ١٦٦)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ١٠)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٣٨٩).

<sup>(</sup>١) "فخذ" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٢) "فالكسر" في (س)

<sup>(</sup>٣) ينظر: العين (٨/ ٣١٠)، حجة القراءات (٦٣٦)، الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣٥٧)

<sup>(</sup>٤) "وقوله" في (س)

<sup>(</sup>٥) هذا القول مروي عن علي بن أبي طالب رَضَوَلَكُ عَنهُ.

<sup>(</sup>٦) ينظر: جامع البيان(٢١/ ٢٦٣)، الكشف والبيان (٨/ ٢٩٣)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٩)، الجامع لأحكام القرآن(١٥/ ٢٥٧).

<sup>(</sup>٧) "أي" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٨) هذا القول مروي عن أبي بكر رَضِوَلِنَكُعَنْهُ، ومجاهد، وعكرمة.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٢٦٤)، وعزا السيوطي رواية أبي بكر رَضِّالِكُ عَنْهُ إلى عبدالرزاق

و (استقاموا) (): عملوا بطاعَتِهِ، ولزموا سنة نبيِّهِ العَلَيْلا ().

﴿ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَامِكَ أَهُ اللَّهِ مُ ٱلْمَلَامِ فَي وقت البعث فلا تَهُولُهُم أَهُوالُ القيامة ().

وقوله تعالى: ﴿ نُزُلَامِّنَ غَفُورِ رَّحِيمٍ ﴿ آ ﴾ [٣٢] معناه وأبشروا بالجنة تنزلُونها نُزُلاً ( ).

قال أبو الحسن () الأخفش (): ﴿ نُزُلَّا ﴾ منصوب من وجهين:

= والفريابي وسعيد بن منصور ومسدد وابن سعد وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم، ورواية مجاهد إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٧/ ٣٢٢)

(١) "ثم استقاموا" في (س)

(٢) هذا القول مروي عن قتادة وابن عباس رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ بنحوه.

أخرج الرواية عَنْ قَتَادَةَ عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٥٤)، وأخرجها الطبري في جامع البيان (٢١/ ٢٥٥)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ إلى ابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور(٧/ ٣٢٢).

(٣) هذا القول مروي عن مجاهد، والسدي.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٤٦٦)، وعزاه السيوطي إلى الفريابي وعبد بن حميد والبيهقي في الشعب كما في الدر المنثور (٧/ ٣٢٣)، وقال به الفراء في معاني القرآن للفراء (٣/ ١٨).

- (٤) "يبشرون عند الموت" في (خ)، (س)
  - (٥) هذا القول مروي عن زيد بن أسلم.

أخرجها السيوطي وعزاها إلى ابن أبي شيبة وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور(٧/ ٣٢٣)، ونسبه النحاس إلى زيد كما في معاني القرآن(٦/ ٢٦٧).

- (٦) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٥٥)
  - (٧) "أبو الحسن" ليست في (خ).
    - (٨) "الأخفش" ليست في (س)

أحدهما: أن يكون مَنْصُوباً على المصدَرِ، على معنى لكم وفيها () ما تشتهي أنفسكم أنزَلْناهُ نُزُلاً.

ويجوز أنْ يكون منصوباً على الحال على معنى لكم فيها ما تشتهي أَنْفُسُكُمْ منز لا نُزُلًا، كما تقول: جاء زيد مشياً، في معنى ماشياً ().

وقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَآ إِلَى ٱللّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ (٣٣).

(قَوْلًا) منصوب على التمييز ()، كما تقول: زيدٌ أحسن منك وجها، وجاء في التفسير أنه يعني () النبي النبي الأنه ()؛ لأنه () دعا إلى توحيد الله - جل وعز -، وجاء أيضاً في التفسير عن عائشة رَضَيَلَتُهُ عَنْهَا، وغيرها (): أنها نزلت في المؤذنين ().

أخرجها الطبري في جامع البيان (٢١/ ٢٩٤)، وعزا السيوطي رواية الحسن إلى عبد بن حميد وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٣٢٥).

أخرج الطبري الرواية عن قيس في جامع البيان (٢١/ ٢٦٩)، وعزا السيوطي رواية عائشة إلى عبد بن حميد وابن أبي حاتم وابن مردويه، وعزا رواية ابن أبي قبيس إلى الخطيب في تاريخه كما في الدر المنثور (٧/ ٣٢٥)، ونسب إليهم هذا القول الماوردي في النكت والعيون (٥/ ١٨١)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣٦٠).

<sup>(</sup>١) "فيها" في (س)

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن للأخفش (٢/ ٥٠٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٤٢)، والجامع لأحكام القرآن (١٥ / ٥٥٩).

<sup>(</sup>٤) "به" زائدة في (خ)

<sup>(</sup>٥) هذا القول مروي عن السدي وابن زيد، والحسن.

<sup>(</sup>٦) "أنه" في (س)

<sup>(</sup>٧) مجاهد وقيس بن أبي حازم.

<sup>(</sup>A) هذا القول مروي عن عائشة، وابن أبي قيس، ومجاهد.

وقول ه تعالى: ﴿ وَلَا شَتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِئَةُ ﴾ [٣٤] "و ( ) لا " زائدة مؤكدة المعنى (ولا تستوي الحسنة والسيئة) ( ) ، ( ) ﴿ الدَّفَعُ بِاللَّتِي هِي أَحْسَنُ ﴾ معناه ادفع السيئة بالتي هي أحسن.

﴿ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَكُ عَدَوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ ﴾ الحميم: القريب ().

﴿ وَمَا يُلَقَّ لَهَا ٓ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُوا ﴾ [٣٥] أي ما يلقى مجازاة هذا، أي وما يلَقى () بهذه () الفعلة ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُوا ﴾ أي إِلَّا الَّذِينَ يكظمون الغيظ ().

﴿ وَمَا يُلَقَّنَهُ آ إِلَّا ذُو حَظٍ عَظِيمٍ ﴾ الحظ هاهنا الجنَّة ()، أي ما يلقاها إلا من وجبت له الجنة.

ومعنى ﴿ ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ﴾، أي حَظٌّ عَظِيمٍ اللهِ الخير ( ).

(١) "و" ليست في (خ)

كما في الدر المنثور (٧/ ٣٢٧).

<sup>(</sup>٢) "و لا" زائدة مؤكدة المعنى "ولا تستوي الحسنة والسيئة" ليست في (س)

<sup>(</sup>٣) ينظر: جامع البيان (٢١/ ٤٧٠)، زاد المسير (٦/ ٤٨٤)، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (٣/ ٢١٦). (٩/ ٢٧٠)، وحكاه عن الزجاج السمر قندي في بحر العلوم (٣/ ٢١٦).

<sup>(</sup>٤) قاله أبو عبيدة في مجاز القرآن(٢/ ١٩٧)، والنحاس في إعراب القرآن (٤/ ٦٢)، والأزهري في تهذيب اللغة (٤/ ١١)، والسجستاني في غريب القرآن (١٨٧)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٥٢).

<sup>(</sup>٥) "هذا أي وما يلقى" ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) "هذه" في (خ) (س)

<sup>(</sup>۷) ينظر: تفسير مقاتل بن سليان (۳/ ١٦٧)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٧٠)، الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣٦٣)،

<sup>(</sup>٨) هذا القول مروي عن قتادة، وابن عباس رَضَحُلِلَهُ عَنْهُ. أخرجهم الطبري في جامع البيان (٢١/ ٤٧٢)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد

<sup>(</sup>٩) "أى حظ عظيم" ليست في (س)

<sup>(</sup>١٠) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٧٠)، الكشف والبيان (٨/ ٢٩٧)، الهداية إلى بلوغ النهاية

وأما () قوله تعالى: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيَطَنِ نَزَغٌ فَأَسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ﴾ [٣٦] أي إن نزغك مِنَ الشيطان ما يصرفك به عن الاحتمال فَاسْتَعِذْ بِاللهِ من شرّه وامض على حلمك.

وقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلَّيْلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ ﴾ [٣٧] أي مِنْ عَلاَمَاتِهِ التي تَدُلُّ على أنه واحد ( )عدّد ( ) العلامات.

وقوله تعالى: ﴿ وَأُسْجُدُوا لِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَهُنَّ ﴾.

وقد قال: الليلُ والنهار والشمس () والقمر وهي مُرِنَكَرَة، وقال: ﴿خَلَقَهُنَ ﴾ والهاء والنون تدل على التأنيث، ففيها وجهان:

أحدهما: أَن ضمير غير ما يعقل على لفظ التأنيث، تقول: هذه كِبَاشُك فسُقْها، وَإِنْ شئت فسُقْهُن، وإنَّمَا يكون" خَلَقَهُن ()" لما يعقل لا غير ().

ويجوز أن يكون ﴿ خَلَقَهُ نَ ﴾ راجعا ( ) على معنى الآيات؛ لأنه قال:

<sup>= (</sup>١٠/ ٢٥٢٦)، المحكم والمحيط الأعظم (٢/ ٥١٢)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٥٨)

<sup>(</sup>١) "أما" ليست في (خ)، (س).

<sup>(</sup>٢) قاله مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ١٤)، والنحاس في معاني القرآن (٦/ ٢٧١) والسمرقندي في بحر العلوم (١/ ٢٦٠) ومكى في الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٣) "هذه" في (س)

<sup>(</sup>٤) "والشمس" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٥) "خلقهم" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٦) ينظر: معاني القرآن للفراء(٣/ ١٨)، مجاز القرآن (٢/ ١٩٧)، جامع البيان(٢١/ ٤٧٤)، الكشف والبيان (٨/ ٢٩٧)، الهداية إلى بلوغ النهاية(١٠ / ٢٥٨).

<sup>(</sup>٧) "راجع" في (خ)

﴿ وَمِنْ ءَايَكِتِهِ ﴾ هذه الأشياء فَاسْجُدُوا لله الَّذِي خَلَقَهُنَّ ().

وقول تعالى: ﴿ فَإِنِ ٱسْتَكَبُرُواْ فَٱلَّذِينَ عِندَرَيِّكَ ﴾ [٣٨] هذا خطاب للنبي التَّلِيُّلِا.

و (الَّذِينَ) هاهنا يعني به () الملائكة ()، فالمعنى فإن استكبروا وَلَمْ يُوحِّدُوا اللهَ - جل وعز - ويعْبُدوه ويؤمنوا () برسوله الطَّيْلَ، فالملائكة ﴿يُسَبِّحُونَ لَهُۥ بِٱلْيَلِ وَٱلنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْتَعُمُونَ اللهُ لَا يَملُّون ().

ثم زَادَهُمْ في الدلالة فقال جل وعز: ﴿وَمِنْ ءَايَكِهِ مَ أَنَكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَشِعَةً ﴾ [٣٩] ومعنى خاشعة: مُتَهَشِمَةً متغيرة ()، وهو مثل هامدة.

﴿ فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْ تَرَّتُ وَرَبَتُ ﴾ ويقرأ وَرَبات بالهمز ()، ومعنى ربت:

(۱) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٧٢)، الهداية إلى بلوغ النهاية(١٠/ ٢٥٢٨) التبيان في إعراب القرآن (١/ ١١٢٧).

- (٢) "بهم" في (خ)
- (٣) قالمه جمع من المفسرين منهم مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ١٦٧) والنحاس في معاني القرآن (٦/ ٢٧٢)، والثعلبي في الكشف والبيان (٨/ ٢٩٧)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٥٤)،
  - (٤) "يؤمنون" في (خ)
  - (٥) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَاليُّكُّعَنَّهُ.

أخرجه السيوطي وعزاه إلى الطستي في مسائلة كما في الدر المنثور (٧/ ٣٢٩)، ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٧٢)، بحر العلوم (٣/ ٢١٧)، تفسير السمعاني (٥/ ٥٤).

(٦) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٨/ ٢٤٧٥)، وعزا السيوطي الرواية إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٦/ ١١) وينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (٦/ ٣٧٦) معانى القرآن للنحاس (٤/ ٣٨٠)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٣/ ١٧١).

(٧) (وَرَبَأَتْ) بالهمز، قرأ بها أبو جعفر القارئ.

ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٣٩٠)، النشر في القراءات العشر =

عظمت، ومعنى ربأت: ارْتَفَعَتْ؛ لأن النبت إذا همَّ أن يظهر ارتفعت له الأرض ().

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ءَايَتِنَا لَا يَخْفُونَ عَلَيْناً ﴾ [٤٠] ويقرأ ﴿ يُلْحِدُونَ ﴾ بفتح الياء وفتح ( ) الحاء ( ) ، وتفسير يَلْحدُونَ يجعلون الكلام على غير جِهَتِه ( ) ، ومن هذا اللَّحْدُ؛ لأنه الحفرُ ( ) في جانب القَبْر ، يُقال: لَحَد وَأَخْدَ، في معنى وَاحِدٍ ( ).

وقول ه تعالى: ﴿ أَعْمَلُواْ مَا شِئْتُمُ ۚ إِنَّهُ, بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ اللهِ لَفَظ هَذَا لَفَظ الأَمْر، ومعناه معنى الوعيد والتهدد، وقد بيَّن لهم المجازاة على الخير والشر ().

(Y\0/Y) =

<sup>(</sup>۱) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٦٣)، تهذيب اللغة (١٥/ ١٩٦)، تفسير السمعاني (٣/ ٤٢٢)، لسان العرب (١٤/ ٤٢٢)

<sup>(</sup>٢) "وفتح" ليست في (س)

<sup>(</sup>٣) "يَلحَدون" بفتح الياء والحاء، قرأ حمزة والكسائي، والباقون (يُلحِدون) بضم الياء وكسر الحاء. ينظر: السبعة في القراءات (٣٧٥)، الحجة للقراء السبعة (٥/ ٧٨)، حجة القراءات (٣٠٣)، التيسير في القراءات السبع (٨٣)

<sup>(</sup>٤) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحُالِلَهُ عَنْهُ ومجاهد بنحوه.

أخرج الطبري الرواية عن ابن عباس رَيَحُالِلَهُ عَنْهُ في جامع البيان (٢١/ ٤٧٨)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَيَحُالِلَهُ عَنْهُ إلى ابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٣٣٠) ورواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن المنذركما في الدر المنثور (٧/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>٥) "يحفر" في (س)

<sup>(</sup>٦) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (١٧٥)، تهذيب اللغة (٤/ ٢٤٣)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٧٣)، جهرة اللغة (١/ ٥٠٥)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ١٥٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣٦٦)، وحكاه السمر قندي عن الزجاج في بحر العلوم (٣/ ٢١٧).

<sup>(</sup>۷) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٦٢)، وينظر: الكشف والبيان (٨/ ٢٢٦)، تفسير السمعاني (٥/ ٥٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣٦٦)،

أحدهما: أن الكتب التي تقدمت لا تبطله وَلا يأتي بعده كتابُ يبْطِلُه ( ).

والوجه الثاني: أنه محفوظ من أن يَنقُصَ منه، فيأتيه الباطل من بين يديه، أو يزاد فيه، فيأتيه الباطل من خلفه ()، والدليل على هذا () في سورة الحجر، قوله تعالى: ﴿ إِنَّا لَكُهُ لِلَّالَةُ لُكُوْطُونَ () ﴿ إِنَّا لَهُ لِمُخْتُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لِمُخْتُ فَنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ الل

وقوله تعالى: ﴿ مَّا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ ﴾ [27] أي إن كذبك قومك فقد كذبت رسل من قبلك، وقيل لهم كما يقول الكفار لك ()، () ثم قال: ﴿إِنَّ رَبِّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ \ أَلِيمِ (اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الله

(١) "فيها" في (س)

- (٤) "هذه" في (س)
  - (٥) الحجر: ٩
- (٦) "لك الكفار" في (س)
- (V) هذا القول مروي عن قتادة والسدي بنحوه.

أخرجها الطبري في جامع البيان (٢١/ ٤٨١)، وأخرج رواية قتادة ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٢)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى ابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٣٣٢)، وقال به الفراء في معاني القرآن (٣/ ١٩).

(٨) الزيادة من (س) وهي مطموسة في (ش)

ani

<sup>(</sup>۲) قاله مقاتل بن سليمان في تفسيره (۳/ ۱٦۸) والفراء في معاني القرآن (۳/ ١٩) والسمرقندي في بحر العلوم ونسبه إلى مقاتل (۳/ ۲۱۸) وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ١٥٦)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٥٥)، وذكره النحاس ونسبه إلى الفراء في معاني القرآن (٦/ ٢٧٦)، وذكره الثعلبي في الكشف والبيان (٨/ ٢٩٨).

<sup>(</sup>٣) نسب هذا القول النحاس إلى الحسن في معاني القرآن (٦/ ٢٧٦).

وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْجَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعَجِمِيًّا لَّقَالُواْ لَوْلَا فُصِّلَتْ ءَايَنُهُ ۗ ﴿ [ ٤٤] أي لو لا بُيِّنَت آياته ( ).

وتقرأ (أَأَعْجَمِيُّ) بهمزتين () وتقرأ ()"أَعْجَمِيُّ" بهمزةٍ واحدةٍ، وبهمزة بعدها مخففة تشبه الألف، ولا يجوز أن تكون ألفاً خَالِصَةً؛ لأن بعدها العين وهي ساكنة (). وتقرأ ()"أُعجَمِي" بهمزة واحدة وفتح العين ().

(١) ينظر:معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٧٨)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ١٥٦).

(٢) هذا القول مروي عن السدي، وقتادة.

أخرج الرواية عَنْ قَتَادَةَ عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٥٨)، وأخرجهما الطبري في جامع البان(٢١/ ٤٢٥).

(٣) "أَأَعْجَمِيٌّ وَعَرَبِيٌّ " بهمزتين مخففتين، قرأ أبو بكر وحمزة والكسائي، فالحجة لمن حقق أنه أتى بالكلام على واجبه؛ لأن الهمزة الأولى للإنكار لقولهم، والتوبيخ لهمن والثانية ألف القطع.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٧٧)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٢١) الحجة في القراءات السبع (٣١٧)، حجة القراءات (٦٣٧)، الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣٦٨).

- (٤) "تقرأ" ليست في (س)
- (٥) "أعْجمي" بهمزة واحدة والعين ساكنة، قراءة الحسن كما نسبها له الفراء فيمعاني القرآن للفراء (٣٦ / ١٩)، والقرطبي أضاف أنها قراءة لأبي العالية ونصر بن عاصم. في الجامع لأحكام القرآن (١٥ / ٣٦٩).
  - (٦) "ويقرأ" في (س)
- (٧) "آعَجمي" بهمزة واحدة ومد والعين مفتوحه، قرأ باقي القراء، والحجة لمن أبدل من ألف القطع مدة أنه استثقل الجمع بين همزتين فخفف إحداهما بالمد ومعناه لو فعلنا هذا لقالوا أقرآن أعجمي ونبي عربي هذا محال.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٧٧)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٢١)، الحجة في القراءات السبع (٣١٧)، حجة القراءات (٦٣٧)

وقرأ الحسن بهمزة واحدة وَسَكُونِ العَيْن، والذِي جَاءَ في التفْسِير أَن المعنى وَلَوْ جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا أَعْجَمِيًّا لَقَالُوا: هلَّا ( ) بينت آياتِهِ، أقرآنٌ أعجميٌّ ونبيُّ عربي؟ ( )

فمن قرأ "آأعجمي" بهمزة وألفٍ فَإنهُ مَنْسوبُ إلى اللسَانِ الأعجم، يقال (): هذا رَجُل أعجمي إذا كان لا يُفْصِحُ، وكَانَ مِنَ العَجَمِ، أو من العَرَبِ، وتقول: هذا رجل عَجَمِي إذا كان من

الأعاجم، فصيحاً كان أم () غير فصيح، ومثل ذلك () رَجُلُ أعرابي إذا كان من أهل البادية، وكان جنسه من العَرَب أو من غير العَرَب، والأجودُ في القرآن أَعْجَمِي أهل البادية، وكان جنسه من العَرَب أو من غير العَرَب، والأجودُ في القرآن أَعْجَمِي بهمـزة وألِفٍ على جهـة النسبة إلى الأعْجَمِي ()، ألا ترى قوله: ﴿وَلَوْجَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِياً ﴾، ولم يقرأ أحد عَجَميًّا ().

فأمًّا قراءة الحسن أعني ( ) (أَعْجَمي وعربي) بإسكان العَيْنِ فليس ( ) على معنى

أخرجه الطبري في جامع البيان(٢١/ ٤٨٢)، وعزا السيوطي روايته إلى عبد بن حميدكما في الدر المنثور(٧/ ٣٣٣)

وقال بهذا أيضاً القول مقاتل بن سليان في تفسيره (٢/ ٢٣٨) وابن قتيبة في غريب القرآن (٣٩٠) والسمر قندي في بحر العلوم (٣/ ٢١٩).

<sup>(</sup>١) "لولا" في (س)

<sup>(</sup>٢) هذا القول مروي عن سعيد بن جبير.

<sup>(</sup>٣) "تقول" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٤) "أو" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٥) "هذا" في (خ)، "ذلك: هذا" في (س)

<sup>(</sup>٦) "الأعجم" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٧) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (١/ ٢٤٩)، وينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٢١)، المخصص لابن سيده (١/ ٢١٢)، لسان العرب (١٢/ ٣٨٥).

<sup>(</sup>٨) "أعني" ليست في (س)

<sup>(</sup>٩) "فليس" ليست في (خ)، "لا" في (س)

الاستفهام، ولكن على معنى هَلَّا بُيِّنَتْ آياتُه، فجعل بعضه بياناً للعرب<sup>()</sup> وبعضه بياناً للعجم ()، () وكل هذه الأوجه الأربع () سائغ في العربية، وعلى ذلك تفسيره ().

وقوله تعالى: ﴿ قُلُ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدَى وَشِفَ آَءً ﴾ أي القرآن هُدًى وَشِفَاءٌ. ﴿ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرُ ﴾ أي هم في ترك القبول بمنزلة من في أذنه ( )

﴿ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي ءَاذَانِهِمْ وَقَرَّ﴾ اي هم في ترك القبول بمنزلة من في ادنه٬ وقرٌ، أي صمم ( ).

﴿ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّى ﴾ ويقرأ "وهو عَلَيْهِمْ عَمِ" بِكسر الميم ( ) ، ( ) ويجوز ( وهو عَلَيْهِمْ عَمِي) بإثبات الياء وَفَتْحِهَا ( ) ، ولا يجوز إسكان الياء وترك التنوين.

(V) هذا القول مروي عن السدي.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٤٨٤) وابن قتيبة في غريب القرآن (٣٨٨)، والنحاس في معاني القرآن (٢٨٠)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ١٥٧)، وابن الجوزي في زاد المسر (٧/ ٢٦٣).

- (٨) "الياء" في (س)
- (٩) "عمِ" بكسر الميم والتنوين أي لا يتبين لهم، قرأ ابن عباس وعبدالله بن الزبير وعمرو بن العاص ومعاوية ه وسليمان بن قتة.

ينظر: جامع البيان (٢١/ ٤٨٤)، الكشف والبيان (٨/ ٩٨٢)، الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣٦٩).

(١٠) " عمّى " بفتح العين، على المصدر، قراءة الجمهور.

ينظر: جامع البيان (٢١/ ٤٨٤)، الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣٦٩).

<sup>(</sup>١) "للعجم" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٢) "للعرب" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروي عن سعيد بن جبير.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٤٨٣)، وعزا السيوطي روايته إلى عبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور(٧/ ٣٣٣)، وأورده الفراء في معاني القرآن للفراء(٣/ ١٩).

<sup>(</sup>٤) "الأربع" ليست في (خ)/ "الأربعة" في (س)

<sup>(</sup>٥) حكاه بنصه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (١/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٦) "آذانه" في (س)

وقوله تعالى: ﴿أُوْلَيَهِكَ يُنَادَوَنَ مِن مَكَانِ بَعِيدٍ ﴾ أي من مكان بعيد من قلوبهم ()، يبعد عنهم مَا يُتْلَى عليهم.

وقوله تعالى: ﴿وَلُوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن زَّيِّكَ لَقُضِى بَيْنَهُمْ ﴿ [ ٤٥] الكلمة وَعْدَهُمُ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ ﴿ اللهِ عَجَلًا: ﴿ بَلِ ٱلسَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ ﴿ اللهِ عَجَلًا: ﴿ بَلِ ٱلسَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ ﴿ اللهِ عَجَلًا: ﴿ بَلِ ٱلسَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ ﴿ اللهِ عَجَلًا: ﴿ بَلِ ٱلسَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

وقوله تعالى: ﴿وَمَنْ أَسَآءَ فَعَلَيْهَا ﴾ [٤٦] أي فعلى نفسه ()، ويدل على أن الكلمة هاهنا الساعة قوله تعالى: ﴿إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾ [٤٧].

وقوله تعالى: ﴿وَمَا تَخُرُجُ مِن ثَمَرَتِ مِّنَ أَكُمَامِهَا ﴾ نحو خروج الطلع من قشره ().
وقوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ يُنَادِيمِ مَ أَيْنَ شُرَكَآءِى ﴾ على معنى أين شركائي في قولكم ()،
والله -جل وعز - واحدٌ لا شريك له، وقد بين ذلك في قوله تعالى: ﴿أَيْنَ شُرَكَآ وَكُمُ ٱلَّذِينَ كُنتُمْ نَزَعُمُونَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) هذا القول مروى عن مجاهد وقتادة.

أخرج الطبري الرواية عن مجاهد في جامع البيان(٢١/ ٤٨٥)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبد بن حميد وعبد الرزاق كما في الدر المنثور(٧/ ٣٣٣).

<sup>(</sup>٢) حكاه عن الزجاج مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٢٥٤١)، وينظر: تفسير السمعاني (٥/ ٦٨).

<sup>(</sup>٣) الجاثبة: ١٥

<sup>(</sup>٤) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٤٦)، بحر العلوم (٣/ ٢٦٤)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢١٢)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٦٧٧٨)

<sup>(</sup>٥) هذا القول مروي عن مجاهد والسدي بنحوه.

أخرجهما الطبري في جامع البيان (٢١/ ٤٨٨)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور(٧/ ٣٣٤)، وقال به مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ١٧٠)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٦) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٢/ ٤٥١)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٧)، زاد المسير (٦/ ٢٣٥)، الجامع لأحكام القرآن (٧/ ٢٦)

<sup>(</sup>٧) القصص: ٦٢

وقوله تعالى: ﴿ قَالُواْ ءَاذَنَّكَ مَا مِنَّا مِن شَهِيدٍ ﴿ ثَالَى ﴿ مَعنى آذَنَاكَ: أَعلَمَنَاكَ مَا مَن شهيد () لهم ().

وقوله تعالى: ﴿وَظُنُّواْ مَا لَهُم مِّن تَّحِيصٍ ۞ ﴿ ٤٨] معناه أيقنوا ( ).

وقول معنى لا يسأم: لا يَمَل الخير الذي يُصيبه ()، وإذا اختبر بشيء من الشريئس وقنط.

وقول ه تعالى: ﴿ وَلَهِنَ أَذَقَنَاهُ رَحْمَةً مِّنَا مِنْ بَعْدِضَرَّاءَ مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَّ هَذَا لِي ﴾ [٥٠] أي هـذا واجب لي، بعملي استحققته (), () وهـذا يعني بــه

(١) "معنى آذناك: أعلمناك ما من شهيد" ليست في (خ).

(٢) هذا القول مروى عن ابن عباس رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ.

أخرجه الطبري في جامع البيان(٢١/ ٤٨٩)، وعزا السيوطي الرواية إلى ابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٣٣٤)

وقال به الفراء في معاني القرآن (٣/ ٢٠)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٣٩٠)، والنحاس في إعراب القرآن (٤/ ٣٧). القرآن (٤/ ٦٧).

- (٣) ينظر: بحر العلوم (١/ ٥٧٦) الكشف والبيان (٨/ ٢٩٩) والهداية إلى بلوغ النهاية (١٠ ٢٥٤٤) زاد المسر (٧/ ٢٦٥)
  - (٤) هذا القول مروي عن ابن زيد بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٩٠)، وعزا السيوطي الرواية إلى عبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٣٣٤)، وقال به مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ١٧٠)، والثعلبي في الكشف والبيان (٨/ ٣٠٠)، وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٦٦).

- (٥) "استحقه" في (س)
- (٦) هذا القول مروي عن مجاهد.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٩١١)، وعزا السيوطي الرواية إلى عبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٣٣٤)، ونسبه النحاس إلى مجاهد كما في معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٨٤)، وقال به = ٢٠٠٠

الكَافِرُ ()، ودليل ذلك قوله: ﴿ وَمَا أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَابِمَةً وَلَيِن تُجِعْتُ إِلَى رَبِّ إِنَّ لِي عِندَهُ و لَلْحُسَنَى ﴾ يقول: إني لست أُوقِنُ () بالبعث وقيام الساعة، فإن كان الأمر على ذلك إن لي عنده للحسني.

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَآ أَنْعَمَنَا عَلَى ٱلْإِنسَنِ أَعَهُ وَنَا بِجَانِبِهِ ۖ ﴿ [٥١] ويقرأ (وناء بجانبه) () والمعنى متقارب، ومعناه أنه إذا كان في نعمة تباعد عن ذكر الله ().

(وإن مسه الشر فذو دعاء [عَرِيضٍ) معنى عريض هاهنا] () كثير، وكذلك لو كان فذو دعاء طويل كانَ معناه كثيراً ().

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٤٩٠)، ونسبه إلى السدي الماوردي في النكت والعيون (٥/ ١٨٨).

ينظر: الحجة للقراء السبعة (٥/ ١١٥)، النشر في القراءات العشر (٢/ ٣٤٦)، الجامع لأحكام القرآن (٢/ ٣٧٣).

(٤) هذا القول مروي عن مجاهد والسدي.

أخرجه الطبري في جامع البيان(١٧/ ٥٣٩)، وقال به أبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ١٩٨)، والسجستاني في غريب القرآن (٢/ ٤٦٥).

- (٥) الزيادة من (خ)، (س) وفي (ش) عليها بياض.
  - (٦) هذا القول مروي عن السدي.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٤٩٢)، وقال به مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ١٧١)، الفراء في معانى القرآن (٣/ ٢٠)، ابن قتيبة في غريب القرآن (٣٩ )، النحاس في معانى القرآن (٦/ ٢٨٥)

<sup>=</sup> مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ١٧٠)، والثعلبي في الكشف والبيان (٨/ ٣٠٠)، وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٦٦).

<sup>(</sup>١) هذا القول مروي عن السدي.

<sup>(</sup>٢) "أؤمن" في (س)

 <sup>&</sup>quot; وناء بجانبه " بألف قبل الهمزة، على وزن باع، قرأ أبو جعفر، وابن عامر، ويزيد بن القعقاع.
 "ونأى" بألف بعد الهمزة على وزن ونعى، قرأ الباقون، وهي الفصيحة التي بها نقرأ.

وقول تعلى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَنِنَافِي ٱلْأَفَاقِ وَفِيٓ أَنَفُسِمِمْ ﴾ [٥٣] أي سنريهم [الأعلام التي تدل على التوحيد] في الآفاق أن وواحد الآفاق أُفُق، أي سنريهم آثار من مَضَى قبلهم مِمنْ كَذَبَ الرسُلَ من الأمم وآثارَ [خلقِ الله في كل البلاد ().

﴿ وَفِي َ أَنفُسِمِ مَ ﴾ ] من أنهم كانوا نُطَفاً، ثم عَلقاً أن ثم مُضَغاً، ثم عِظاماً كسِيَتْ لحلًا، ثم نقلوا إلى التمييز والعقل، وذلك كله دَليل على أن الذي فعله [واحدً] ( ) ليس كمثله شيء ( ).

وقوله تعالى: ﴿أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَبِكَ أَنَهُۥ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ شَهِيدُ ﴿ اَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيء شهيد" ( )، والقراءة "أنَّه" بالفتح ( ).

<sup>(</sup>١) الزيادة من (خ)، (س) وفي (ش) عليها بياض.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير السمعاني (٥/ ٦١)، الجامع لأحكام القرآن(١٥/ ٣٧٤)

<sup>(</sup>٣) الذي عليه أكثر الروايات وأقوال المفسرين في معنى هذه الآية: أن الآيات في الآفاق وقائع النبيّ ﷺ بنواحي بلد المشركين من أهل مكة وأطرافها، وبقوله: (وَفِي أَنْفُسِهِمْ) فتح مكة.

ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٣٩٠)، جامع البيان (٢١/ ٤٩٣)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٦٨)، بحر العلوم (٣/ ٢٢٢)، الكشف والبيان (٨/ ٣٠٠).

<sup>(</sup>٤) الزيادة من (خ)، (س) وفي (ش) عليها بياض.

<sup>(</sup>٥) "وعلقا" في (س)

<sup>(</sup>٦) الزيادة من (خ)، (س) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٧) حكاه عن الزجاج ابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (١٠/ ٩٤٥)، وابن الجوزي في زاد المسير(٧/ ٢٦٨)، وابن منظور في لسان العرب (١٤/ ٥٦).

<sup>(</sup>٨) "إنه "بالكسر، لم يقرأ بها أحد، ويقصد بهذا جوازها إعرابيا ونحوياً.

ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٦٨) إعراب القرآن (٧/ ٣٢٦)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٤٩٩)، والتبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١٢٩).

<sup>(</sup>٩) "أنه "بالفتح قراءة القراء جميعهم، ولم أجد -فيها بين يدي من كتب التفسير والقراءات - قراءة غير قراءة الفتح.

المعنى في النصب: أو لم يكف ربك؛ لأنه على كل شيء شَهِيدٌ، أي: () أو لم يكفهم شهادة ربك (). [ومن رفع فعلى البدل (). المعنى أوَلم يكف أَنَ رَبَّكَ عَلَى كُلِ شَيء شهادة ربك أي أولم يكفهم شهادة ربِّك] ()، ومعنى الكفاية هاهنا أنه قَد بَين لهم ما فيه كفاية في الدلالة على تَوْحِيدِهِ وتثبيت رُسُلُه ().

وقول تعالى: ﴿ أَلاَ إِنَّهُمْ فِ مِرْيَةٍ مِّن لِقَآء رَبِّهِم ۗ ﴾ [٥٤] أي في شك من لقاء ربهم (). (أَلا) كلمة يبتدأ بها ينبه () بهما المخاطب توكيداً () يَدُلُّ ()

- (١) "موضع" في (س)
- (٢) "المعنى" في (خ)، "رفع والمعنى" ليست في (س).
  - (٣) "أنه على كل شيء شهيد" زائدة في (س)
- (٤) " وموضع (أنه) نصب، وإن شئتَ كانَ رفعاً. المعنى في النصب: أو لم يكف ربك؛ لأنه على كل شيء شَهِيدٌ، أي " ليست في (س)
  - (٥) "لأنه على كل شيء قدير" زائدة في (خ)
- (٦) ينظر: جامع البيان(٢١/ ٤٩٤)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٦٨) إعراب القرآن(٧/ ٣٢٦)، الهداية إلى بنظر: جامع البيان(١١/ ٤٩٤)، والتبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١٢٩).
  - (٧) الزيادة من (خ).
- (٨) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٨٧)، تهذيب اللغة (٢٠٩/١٠)، الجامع لأحكام القرآن (١٠٩/١٥)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٦٨).
  - (٩) هذا القول مروي عن السدي.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٤٩٤)، وقال به مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ١٧١)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (١٧٩)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٣٩٠).

- (١٠) " يشبه" في (ش)، والأصوب أثبته في المتن كما في (خ)، (س).
  - (١١) "وتوكيدا" في (س)
    - (١٢) "تدل" في (س)

عَلَى صحة ما بعدها ().

وقوله تعالى: ﴿ أَلاَ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عِجْمِطُ ﴾ أي عالم بكل شيء، علماً يحيطُ به، يعلم الغيب والشهادة لا إله إلا هو وحده لا شريك له ().

<sup>(</sup>۱) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٤٨)، بحر العلوم ((777)).

<sup>(</sup>۲) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٨٧)، بحر العلوم (٣/ ٢٢٢)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ١٥٠)، تفسير السمعاني (٥/ ٦١)، الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣٧٥).

## بِسَــِهِ اللَّهِ الرَّهُ الرَّهُ الرَّهُ الرَّهِ اللَّهُ الرَّهُ الرَّهِ اللَّهُ الرَّهُ الرَّهُ الرَّهُ الرَّهُ اللَّهُ الرَّهُ اللَّهُ اللِّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللللْمُ الللِّلْمُ الللِّلْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللِّلْمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُ الللِّلْمُلِمُ اللللِّلْمُلْمُ الللِّلُولِلْمُ الللِّلْمُلْمُ اللللِمُ اللللِمُ الللِّلْمُلْمُ الللِّل

() قوله تعالى: ﴿ حَمَّ اللهُ عَسَقَ اللهُ عَسَقَ اللهُ عَلَى الله

قوله ( ) تعالى: ﴿ كَذَلِكَ يُوحِيٓ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ ﴾ [٣] وقرأت "يُـوحَى" ( )

- (١) "سورة عسق" في (س)
- (٢) "قال أبو إسحاق" زائدة في (س)
- (٣) بين الزجاج بعضاً منه في أول سورة غافر، في ص(١٥٨) من هذا البحث.
  - (٤) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَوُلَيُّكُ عَنْهُ والسدي.

أخرجهما الطبري في جامع البيان (٢١/ ٣٤٨)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١/ ٣٢)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَعَوَلَكُ عَنهُ إلى ابن مردويه وابن جريج، وابن أبي حاتم، ورواية السدي إلى أبي الشيخ والبيهقي في الأسهاء والصفات كما في الدر المنثور (١/ ٥٧)، وقال به ابن قتيبة في غريب القرآن (٣٦)، والنحاس في معاني القرآن (١/ ٧٤).

(٥) ذُكر عن عبدالله بن مسعود رَضِّالِلَهُ عَنْهُ وابن عباس رَضَّالِلَهُ عَنْهُ قراءتها بغير عين، وقال الفراء: "رأيتها في بعض مصاحف ابن مسعود رَضَّالِلَهُ عَنْهُ كها قال ابن عباس رَضَّالِلَهُ عَنْهُ "معاني القرآن (٣/ ٢١)، وحكى الطبري القراءة عنها في جامع البيان (٢/ ٢١)، وكذلك النحاس في معاني القرآن (٦/ ٢٩١)، والثعلبي في الجامع لأحكام القرآن (١/ ٢١).

وهي قراءة شاذة كما بينها ابن جني في المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٢٤٩).

- (٦) "بائنة" في (خ)
- (٧) "وقوله" في (خ)
- (٨) "يوحَي"بالياءوفتح الحاء قرأ ابن كثير وابن محيصن ومجاهد، على ما لم يسم فاعله، وبنى الفعل للمفعول. ينظر: السبعة في القراءات (٥٨٠)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٢٦)، حجة القراءات (٦٣٩)، الجامع لأحكام القرآن (٢١٦).

وقرأت "نوحي إليك وإلى الذين من قبلك" () بالنون ().

وجاء في التفسير أن ﴿حمد الله عَسَقَ ﴾ قد أوحِيَتُ إلى كل نَبِي قبلَ محمد صلى الله عليه وعليهم أجمعين ().

وموضع كذلك موضع الكاف () نصب (). المعنى مثل ذلك يوحى إليك. فمن قرأ "يوحِي" بالياء، فالله () تعالى رفع بفعله وهو يُوحِي ().

وَمَنْ قَرأً "يُوحَى إليك" فاسم الله جل وعز رفع مبين ما لم يسم فاعله ()، ومثل هذا من الشعر:

لِيُبْكَ يزيدٌ ضارعٌ لخُصومةٍ وخُتبِطٌ مما تُطِيحُ الطَّوائِحُ ()

(١) قوله: "قرأت نوحي إليك وإلى الذين من قبلك "ليست في (خ).

ينظر: لقراءة حفص السبعة في القراءات (٣٥١)، وينظر للباقين:زاد المسير(٧/ ٢٧٢)، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (٩/ ٥٣٧).

- (۳) قاله مقاتل بن سليمان في تفسيره (۳/ ۱۷۲)، والفراء في معاني القرآن (۳/ ۲۱)، والطبري في جامع البيان
   (۳) قاله مقاتل بن سليمان في إعراب القرآن (٤/ ۷۱)
  - (٤) "موضع الكاف" ليست في (خ)
    - (٥) "رفع" في (خ)
    - (٦) "فاسم الله" في (خ)
- (۷) "يوحِي إليك" بالياء وكسر الحاء قراءة جمهور القراء، على بني الفعل للفاعل. ينظر: السبعة في القراءات (٥٨٠)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٢٦)، حجة القراءات (٦٣٩)، الجامع لأحكام القرآن(٢١/٣)
- (٨) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٤٩)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٢٦)، حجة القراءات (٦٣٩)، مشكل إعراب القرآن للقيسي (٢/ ٦٤٤)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١٣٠).
- (٩) البيت لنشهل بن حرى على الأصح، وهو شاعر مخضرم، وقد ينسب إلى غيره، وصوب البغدادي نسبته
   = ⇒

<sup>(</sup>٢) "نوحي" بالنون وكسر الحاء، قرأ أبان عن عاصم، وأبو حيوة والأعمش، وقرأ حفص عن عاصم في جميع المواضع غير هذا الموضع.

فبين من ينبغي أن يبكيه.

ومن قرأ "نُوحي" بالنون جعل نوحي إخباراً عن الله تعالى، ورفع (اللهُ) -جل وعز- بالابتداء، وجعل ﴿أَلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ خبراً عن (اللهُ) تعالى، وإن شاء كـان ﴿أَلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ صفة لله يرتفع كما يرتفع اسم الله تعالى، ويكون الخبر ﴿ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِ

وقوله تعالى: ﴿ تَكَادُ السَّمَوَتُ يَنَفَطَّرْنَ مِن فَوْقِهِنَّ ﴾ [٥] أ، وقرئـــت "يَنفَطَّرْنَ" ( )، ومعنى يَنْفَطِرنَ ويتفطرن: يَنْشَقِقْن، ويَتَشَققْنَ ( )، والمعنى -والله أعلم -أي () تكاد السموات () ينفطرن من فوقهن؛ لعظمة () الله تعالى؛ لأنه لما قال: [١/١٧٦]

إلى نشهل وهو يرثى أخاه يزيد وهو من شواهد سيبويه والمبرد وابن جني.

ينظر: الكتاب لسيبويه (١/ ٣٦٦)، المقتضب (١٩٥)، الخصائص لابن جني (٢/ ٣٥٣)، خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب للبغدادي (١/ ٢٧٧).

- (١) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٤٩)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٢٦)، مشكل إعراب القرآن للقيسي (٢/ ٢٤٤)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١٣٠).
  - (٢) "يتفطرن من فوقهن" كررت في (ش)، " وقرئت ممن فَوقَهُنَّ" زائدة في (س)
- (٣) "ينفطرن": بالنون قرأ أبو عمرو وعاصم في رواية أبي بكر، و" يتفطرن" بالتاء قراءة الباقون. ينظر: السبعة في القراءات (٥٨٠)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٢٧)، حجة القراءات (٠٤٠)، التيسير في القراءات السبع (١٢٦).
  - (٤) هذا القول مروى عن السدى والضحاك.

أخرجه الطبري في جامع البيان(٢١/ ٥٠١)، وعزا السيوطي رواية الضحاك إلى أبي الشيخ كما في الـدر المنثور(٥/٤٤٥)، وبهذا قال مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ١٧٢)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٣٩١).

- (٥) "أن" في (خ)
- (٦) "السماوات تكاد" في (خ)
  - (٧) "لعظمته" في (س)

﴿ وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ﴾ قال: "تكاد السَّهَاوَات ينفطِرْنَ" من [عَظمِة الله عَظِيمُ ﴾ قال: "تكاد السَّهَاوَات ينفطِرْنَ" من وعظمة الله عَظمة من فوقَهُن (). ينفطرن من فوقَهِن، أي من عظمة من فوقَهُن ().

وقوله تعالى: () ﴿ وَالْمَلَتَهِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغَفِرُونَ لِمَن فِي اَلْأَرْضِ ﴾ مَعنَى [﴿ يُسَبِّحُونَ ﴾] () يعظمون الله -جل وعز - وينزهونه عن السوء (). ﴿ وَيَسْتَغُفِرُونَ لِمَن فِي اَلْأَرْضِ ﴾ من المؤمنين ()، ولا يجوز أن [يكون] ()

- (١) الزيادة من (خ) وهي مطموسة في (ش)
- (٢) هذا القول مروى عن ابن عباس رَضِّالِلَّهُ عَنْهُ وقتادة.

أخرج الرواية عن قَتَادَةً عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٥٩)، وأخرجها الطبري في جامع البيان (٢١/ ٢١)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبد بن حميد وابن جرير وأبو الشيخ، وعزا الرواية عن ابن عباس رَضَيَّلِتُهُ عَنهُ إلى ابن جرير وابن المنذر وأبي الشيخ والحاكم وصححه كما في الدر المنثور (٧/ ٣٣٧)، وبذا قال مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ١٧٢)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٣٩١).

- (٣) "من عَظمِة الله ﷺ وكذلك ينفطرن من فوقَهِن أي من عظمة من فوقَهُن وقوله تعالى" ليست في (س) وبدلاً عنها "لعظمته"
  - (٤) ساقطة من (ش)، والزيادة من (خ)، (س)
- (٥) حكاه عن الزجاج مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٢٥٥٧)، وقال به القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٤).
  - (٦) هذا القول مروي عن السدي، وقتادة.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٥٩)، وأخرج الطبري الرواية عن السدي في جامع البيان(٢١/ ٢٠٥)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر كها في الدر المنثور(٧/ ٣٣٧)، ونسبه إلى السدي الماوردي في النكت والعيون (٥/ ١٩٣) والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٦١/ ٤)، وقال بهذا القول مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ١٧٢)، والثعلبي في الكشف والبيان (٨/ ٤٠٤).

(٧) الزيادة من (س)

(يَسْتَغْفِرُونَ) لكل من في الأرض؛ لأن الله تعالى قال () في الكفار: ﴿أُولَتِكَ عَلَيْهِمْ لَعَنَهُ اللّهِ وَالْمَلَتِهِكَةِ وَالنّاسِ آجْمَعِينَ (١٠) ففي هذا دليل أن الملائكة إنها يستغفرون للمؤمنين، ويدل على ذلك قوله تعالى في سورة المُؤمِن (): ﴿وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلّ شَيْءِ رَّحْمَةً وَعِلْمًا () ().

وقول ه تع الى: ﴿ وَكَذَٰلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْءَانَا عَرَبِيًّا لِنَّذِرَأُمَّ الْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَمَا ﴾ ﴿ أُمَّ الْقُرَىٰ ﴾ [٧] مكة ( )، وموضع ﴿ وَمَنْ حَوْلَمَا ﴾ نصب، المعنى لتنذر أهل أم القرى ومن حولها ( )؛ لأن البلد لا يعقل، ومثل هذا ﴿ وَسَّئِلِ الْفَرْيَةَ الَّتِي كُنَّا فِيهَا ﴾ ( ).

وقوله تعالى: ﴿ وَنُنذِرَ يَوْمَ ٱلْجَمْعِ لَارَيْبَ فِيدٍ ﴾ أي يوم يبعث الناس جَميعاً ( )، ثم أعلم مَا حَالَهُم فِي ذَلِكَ اليوم فقال: ﴿ فَرِيقُ فِي ٱلْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي ٱلسَّعِيرِ ﴾.

أخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (١١/ ٥٣١)، وكذلك أخرج ابن أبي حاتم في تفسيره (٤/ ١٣٥) وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَصَيَليَّهُ عَنْهُ إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقي في الأسهاء والصفات، ورواية السدي إلى ابن أبي حاتم، ورواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر كها في الدر المنثور (٣/ ٣١٦).

<sup>(</sup>١) "يقول" في (س)

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٦١

<sup>(</sup>٣) "المؤمنين" في (س)

<sup>(</sup>٤) "ربنا وسعت كل شيء رحمة وعلم" ليست في (خ)، "وسعت كل شيء رحمة وعلما" ليست في (س)

<sup>(</sup>٥) غافر: V

<sup>(</sup>٦) هذا القول مروي عن ابن عباس رَخِوَاللَّهُ عَنْهُ وقتادة والسدي.

<sup>(</sup>۷) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٥٠) معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٩٥)، بحر العلوم (٣/ ٢٢٥) الكشف والبيان (٨/ ٣٠٤).

<sup>(</sup>۸) يوسف: ۲۸

<sup>(</sup>٩) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٩٦).

وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَهُمْ أُمَّةً وَحِدَةً وَلَكِن يُدُخِلُ مَن يَشَآءُ فِي رَحُمَتِهِ وَالظَّالِمُونَ مَا لَهُمْ مِّن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ ﴿ ﴾ [٨] ارتفع (الظَّالِمُونَ) بالابتداء ().

وقوله تعالى: ﴿ يُدِّخِلُ مَن يَشَآءُ فِي رَحْمَتِهِ ۚ وَٱلظَّلِمِينَ أَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا أَلِيًّا ﴿ آ ﴾ ( )

الفصل بين هذا والأول<sup>()</sup> أن (أعد لهم) فِعل فينتصب<sup>()</sup> (الظالمين) بفعل مضمر يفسره<sup>()</sup> ما ظهر المعنى () وَأوعد الظالمين أعد لهم عذاباً أليماً ().

وقوله تعالى: ﴿ جَعَلَ لَكُومِّنَ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا وَمِنَ ٱلْأَنْعَلِمِ أَزْوَجًا ﴾ [١١] أي خلق الذكرَ والأنْثَى مِنَ الحَيَوانِ كُلِّهِ ( ).

وقوله تعالى: ﴿يَذَرَوُكُمُ فِيدٍ ﴾ المعنى ( )أي يُكثركم بِجَعْلِهِ منكم وَمنَ الأَنْعَامِ أَزُواجاً ( ).

(۱) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٥٠)، والتبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١٣١)، الجامع لأحكام القرآن (٢/ ١٣١)

(٢) الإنسان: ٣١

(٣) يعني بالأول: (والظالمون مالهم من ولي ولا نصير)

(٤) "فينصب" في (س)

(٥) "تفسيره" في (س)

(٦) "والمعنى" في (خ)

(۷) ينظر: معاني القرآن للفراء (۳/ ۲۲۰)، مجاز القرآن (۲/ ۲۸۰)، الجمل في النحو (۱۳۳)، الكتاب لسيبويه (۱/ ۸۹۸). إعراب القرآن للنحاس (٥/ ١٠٩)، إعراب القرآن للباقولي (١/ ٣٧٨).

(۸) قال به مقاتل بن سليهان في تفسيره (۳/ ١٧٤)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ١٦٣)، السمعاني في تفسيره (٥/ ٦٦)، والماوردي في النكت والعيون (٥/ ١٩٤)، وابن الجوزي في إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٧٥).

(٩) بزيادة "يذرؤكم به " في (س)

(١٠) ينظر: مجالس ثعلب(٤٠)، وحكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٧٣)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٢٥٦٤)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٨)، وابن منظور =

وقوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثَّلِهِ مَنَى مَثَّلِهِ مَنَى اللهِ مَدُه الكاف مؤكدة ، المعنى ليس مثله شيء ( ) ، ولا يجوز أن يقال: ( ) مثلُ مثلِهِ شيء ؛ لأن من قال هذا فقد أثبت المثل للهِ - تعالى عن ذلك عُلُوًّا كَبيراً - ( ) .

وقوله تعالى: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ عَنُوحًا ﴾ [١٣] روي في التفسير أن أول من أتى بتحريم البنات والأخَوَات والأمهات نوح ().

﴿ وَٱلَّذِى ٓ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ أي وشرع الذي أوحينا إليك ﴿ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ ۗ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ۗ ﴾ ()()

في لسان العرب (١/ ٧٩).

(۱) ينظر:معاني القرآن للأخفش (۱/ ٣٢٩)، المقتضب (٢٨٣)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٩٧)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٧٣)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٥٦٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٨)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٧٦).

وهذا القول هو الذي عليه أهل السنة والجماعة، ينظر: معتقد أهل السنة والجماعة في توحيد الأسماء والصفات (٨٦)، شرح كتاب لمعة الاعتقاد للمحمود (١/ ١٢).

- (٢) "المعنى ليس" زائدة في (س).
- (٣) هذا القول قول المعتزلة ذكره بفلسفة طويلة الزمخشري في كشافه (٢ ١٣ / ٤) من حيث أنه نفى المهاثلة عن المثل، وأثبت المثل لله -تعالى الله عن ذلك-، فاعتبر الكاف غير مزيدة، وأن التقدير: ليس شبيه مثله شيء والمراد: ليس شبه ذاته شيء، فأثبت لذاته مثلاً ثم نفّى عن ذلك المثل أن يكون له مماثل.

وينظر في الرد على ذلك: المقصد الأسنى (٣٨)، موسوعة الرد على الصوفية (١٩٠/ ٤٥)، شرح العقيدة الطحاوية لصالح آل الشيخ (١٨)

- (٤) أورد هذا المعنى بعض المفسرين واللغويين دون نسبة كالنحاس في إعراب القرآن (٤/ ٧٥)، والأزهري في تهذيب اللغة (١/ ٢٧١)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٦٧)، ونسبه النحاس إلى الحكم في معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٩٩)، والثعلبي في الكشف والبيان (٨/ ٣٠٦)، والماوردي في النكت والعيون (٥/ ١٩٦)، وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٧٦).
  - (٥) "أي وشرع لكم ما وصى به إبراهيم وموسى وعيسى" زائدة في (س)
- (٦) ينظر: جامع البيان (١١/ ٢١)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٧٣)، الهداية إلى بلوغ =

وقوله تعالى: ﴿أَنَّ أَقِمُوا اللِّينَ وَلَا نَنَفَرَقُوا فِيدٍ ﴾ تفسير قوله: (ما وَصى بِهِ إِبْرَاهِيمَ) وموضع أن يجوز أن يكونَ نَصْباً وَرَفْعاً وَجَرَّا، فالنصْبُ على معنى شرع لكم أن أقيموا الدِّينَ. والرفع على معنى هو أن أقيموا الدِّينَ، والجر على البدل من الباء، والجر أَبْعَدُ هذه الأوجه () ()

وجائز أن يكونَ (وأن أقيموا الدِّينَ) تفسيراً ( ) لما وصى به نوحاً، ولقوله: (والذي أوحينا إليك) ولقوله: (وما وَصيْنَا بِهِ إِبرَاهِيم) فيكون المعنى: شرع لكم وَ لَمَنْ قبلكم إقامة الدِّينِ وَتَركَ الفرقة، وشرع الاجتماع على ( ) الرسُلِ ( ).

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا نَفَرَقُوا إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَاجَآءَهُمُ ٱلْمِلْمُ بَغْيَا بَيْنَهُمْ ﴾ [18] أي وما تفرق أهل الكتاب إلا عَنْ علْم بأن الفرقة ضَلاَلَةٌ، ولكنهم فعلوا ذلك (بغياً) أي للبغي ().

وقول تعالى: ﴿ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتُ مِن رَبِّكَ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُسَمَّى لَقُضِى بَيْنَهُمُ ﴾ أي جُوزُوا بأعمالهم، والكلمة هي تأجيله () الساعة ()، يدل على ذلك قوله: ﴿ بَلِ ٱلسَّاعَةُ

<sup>=</sup> النهاية (١/ ٢٥٦٧) تفسير السمعاني (٥/ ٦٧)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٧٦).

<sup>(</sup>١) "الوجوه" في (س)

<sup>(</sup>٢) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٧٣)، مشكل إعراب القرآن للقيسي (٢/ ٦٤٥)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٦٤٥)، التبيان في إعراب القرآن (٦/ ١٣٢)، الجامع لأحكام القرآن (١/ ١٠٠).

<sup>(</sup>٣) "تفسير" في (س)

<sup>(</sup>٤) "اتباع" زائدة في (س).

<sup>(</sup>٥) ينظر: جامع البيان (٢١/ ٢١٥)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٧٥)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسر (٧/ ٢٧٧).

<sup>(</sup>٦) ينظر: بحر العلوم(٣/ ٢٢٧)، الهداية إلى بلوغ النهاية(١٠/ ٢٥٧٠) وأورده ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٧) "تأجله" في (س)

<sup>(</sup>A) نسبه الماوردي إلى قتادة في النكت والعيون (٥/ ١٩٨)، وينظر: بحر العلوم (٣/ ٢٢٠)، الكشف والبيان = ح

مَوْعِدُهُم ﴾ .

وقوله تعالى: ﴿فَلِنَالِكَ فَأَدُعُ وَاسْتَقِمْ ﴾ [١٥] معناه فإلى ذلك فادع واستقم، أي إلى إقامَةِ الدِّين ( ) ﴿فَأَدُعُ وَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتُ وَلَا نَنَبِعُ أَهْوَاءَهُمُّ وَقُلُ ءَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِن اللهِ عَن اللهِ عَن اللهِ عَن اللهِ عَن اللهُ اللهُ عَن اللهُ اللهُ عَن اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَنْ اللهُ عَا اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَاللهُ عَنْ أَلُولُ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَلَيْ عَا عَلَيْ عَلَيْكُوالِكُ عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكُوا عَلْ

أي آمَنْتُ بكتب الله تعالى كُلِّهَا ()، إلا () الذين () تفرقوا آمنوا ببعض الكتب وكفروا ببعض.

وقوله تعالى: ﴿ اللَّهُ اللَّذِيّ أَنزَلَ الْكِننَبَ بِالْحَقِّ وَالْمِيزَانُ ﴾ [١٧] (الْمِيزَان) العدل (). ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَ السَّاعَةَ قَرِيبٌ ﴾ إنها جاز (قَرِيبٌ)؛ لأن تأنيث الساعة غير () حقيقي، وهو بمعنى لعل البعث قريب، ويجوز أن يكون على معنى لعل مجيء الساعة

<sup>= (</sup>٨/ ٣٠٧)، تفسير السمعاني (٥/ ٦٨)، زاد المسير (٧/ ٢٦٤)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٦)، وحكاه عن الزجاج مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ١٥٤١).

<sup>(</sup>١) القمر: ٤٦

<sup>(</sup>۲) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٠٢)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ١٦٤)، الكشف والبيان (٨/ ٣٠٧)، وحكاه عن الزجاج ابن منظور في لسان العرب (١٢/ ٥٥٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكشف والبيان (٨/ ٣٠٧)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠ ٢٥٧٤)، تفسير السمعاني (٥/ ٦٩).

<sup>(</sup>٤) "لأن" في (س).

<sup>(</sup>٥) " فالذين " في (ش) والصحيح بدون فاء، وهو المثبت أعلاه من (س)، (خ).

<sup>(</sup>٦) هذا القول مروي عن قتادة، ومجاهد.

أخرجهما عَنْ قَتَادَة عبد الرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٦٠)، وأخرجهما الطبري في جامع البيان (٢١/ ٢٠)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٣٤٣)، وقال به ابن قتيبة في غريب القرآن (٣٩٢)

<sup>(</sup>٧) بزيادة "تأنيث" في (ش)، (س) وهي ليست في (خ) كما هو الصواب المثبت في المتن.

قريب ( ).

﴿ يَسۡتَعۡجِلُ بِهَا الَّذِيكَ لَا يُؤۡمِنُونَ بِهَا ﴾ [١٨] أي يستعجل بها من يظن أنه غير مبعوث.

وقوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مُشْفِقُونَ مِنْهَا ﴾ لأنهم يعلمون أنهم مبعوثون عاسبون ( ).

﴿ أَلاَ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُمَارُونَ فِي ٱلسَّاعَةِ لَفِي ضَلَلْ بَعِيدٍ ﴾ أي ( ) النين تدخلهم المرية والشك في الساعة، فيهارون فيها ويجحدون ( ) كونها ﴿ لَفِي ضَلَلْ بَعِيدٍ ﴾ ؛ لأنهم لو فكروا؛ لعلموا أن الذي أنشأهم وخلقهم، من تراب، ثم من نطفة، ثم من علقة، إلى أن بلغوا مبالغهم قادر على إنشائهم وبعثهم ( ).

وقوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلْآخِرَةِ نَزِدُلَهُ, فِي حَرْثِهِ ۗ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلدُّنْيَا وَقُولُه تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلْآئِيا فَعَالَهُ, فِي ٱلْآخِرَةِ مِن نَصِيبٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللللَّاللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّلْمُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللللللَّاللَّا اللللللللللَّاللَّا اللَّلْمُ الللَّلْمُ الللَّا الللَّهُ الللللَّا اللللللللللللللللللل

<sup>(</sup>۱) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٧٧)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٥)، وينظر: بحر العلوم (٣/ ٢٢٨)، تفسير السمعاني (٥/ ٧٠)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٨)

<sup>(</sup>٣) "أن" زائدة في (خ)

<sup>(</sup>٤) "أى يجحدون" في (خ)

<sup>(</sup>٥) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٠٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/١٦)،

<sup>(</sup>٦) هذا القول مروي عن السدي.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٢٢٥)، وابن قتيبة في غريب القرآن(٣٩٢)، والسجستاني في غريب القرآن (٣٩٦)، وابن دريد في جمهرة اللغة (١/ ٢١٦)، ونسبه إلى قتادة ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٨١).

فالمعنى - والله أعلم - أنه () من كان يريد جزاء عمل الآخرة نزد له في حرثه، أي نوفقه، ونضاعف له الحسنات، ﴿وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنيَا ﴾ أي من كان إنها يقصد إلى الحظ من الدنيا وهو غير مؤمن بالآخرة أي نؤته من الدنيا، () نرزقه من الدنيا، لا أنه يعطى كل ما يريده، وإذا لم يؤمن بالآخرة فلا نصيب له في حرث الآخرة أي لا نصيب له في الخير الذي يصل إليه من عمل الآخرة ().

وقوله تعالى: ﴿ تَرَى ٱلظَّالِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا كَسَبُواْ وَهُوَ وَاقِعُا بِهِمُّ ﴾ [٢٢] أي تراهم مشفقين من ثواب ما كسبوا، وثواب ما كسبوا النار ﴿ وَهُو ( ) وَاقِعُا بِهِمُّ ﴾ أي وثواب كسبهم واقع بهم ( ).

﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّكِلِحَنتِ فِي رَوْضَاتِ ٱلْجَنَاتِ ۖ لَهُمْ مَّا يَشَآءُونَ عِندَ رَبِهِمْ ﴾ والظالمُونَ لهم النار.

وقوله () تعالى: ﴿ ذَلِكَ ٱلَّذِي يُبَشِّرُ ٱللَّهُ عِبَادَهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ [٢٣] يقرأ () "يُبَشِّرُ اللهُ عِبَادَهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ [٢٣]

- (١) "أن" في (س)
- (٢) "أي" زائدة في (خ)
- (٣) المروي بنحوه عن ابن عباس رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ، وابن زيد والسدي.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٢١٥)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَّالِلَّهُ عَنَهُ إلى ابن المنذر كيا في الدر المنثور (٧/ ٣٤٣)، وينظر: بحر العلوم (٣/ ٢٢٩)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٠٦)، والجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٨).

- (٤) "فهو" في (س)
- (٥) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٠٧)، مشكل إعراب القرآن (٢/ ٦٦٩)، التبيان في إعراب القرآن (١/ ٢٦٩).
  - (٦) "قوله" في (س)
  - (٧) "تقرأ" في (س)
- (A) "يُبَشِّر الله" بضم الياء وفتح الباء مع التشديد للشين، قرأ نافع وابن عامر وعاصم، قالوا: إذا كان من البشرى فليس إلا يبشر بالتشديد.

و ااره مجود الله و العود و الله و

وقول ه تعالى: ﴿ قُلُلًا أَسَّنَكُمُ عَلَيْهِ أَجَرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَيِّ ﴾ أي إلا أن تودّوني () في قرابتي ().

وجاء في التفسير عن ابن عباس رَحْمَهُ أَللَهُ أَنه قال: «ليس حي من قريش إلا وللنبي الله فيه قرابة» ()، وروي أن النبي الله قال [لقريش : «أنتم قرابتي وأول من [١٧٧/ب]

- = ينظر: السبعة في القراءات (٢٠٥)، الحجة للقراء السبعة (٣/ ٤٢)، الحجة في القراءات السبع (١٠٨)، حجة القراءات (٦٤١).
- (۱) "يَبْشُر الله" بفتح الياء وسكون الباء، وضم الشين مخففا، قرأ ابن كثير، وأبو عمرو وحمزة والكسائي. ينظر: السبعة في القراءات (۲۰۵)، الحجة للقراء السبعة (۳/ ۲۲)، الحجة في القراءات السبع (۲۰۸)، حجة القراءات (۲٤۱).
  - (٢) "ويبشر" ليست في (خ)
  - (٣) "يُبْشِر" بضم الياء وسكون الباء وكسر الشين، قرأ مجاهد وحميد ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٣٠).
    - (٤) "تؤذوني" في (س)
- (٥) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَّالِلَهُ عَنْهُ، وأبي مالك، وقتادة، وابن زيد، والضحاك بنحوه. أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٦١)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢١/ ٢٦٥)، وأخرج الرواية عن ابن عباس رَضَّاللَّهُ عَنْهُ ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٧٥)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَسَّاللَّهُ عَنْهُ إلى ابن أبي حاتم والطبراني وابن مردويه كها في الدر المنثور (٧/ ٣٤٦).
- (٦) الذي جاء في كتب التفسير أخرجه الطبري بنحو منه في جامع البيان (٢١/ ٥٢٥)، وعزا السيوطي الرواية إلى أحمد وعبد بن حميد والبخاري ومسلم والترمذي وابن جرير وابن مردويه كما في الدر المنثور(٧/ ٣٤٥).

والحديث أخرجه البخاري في صحيحه عن ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنهُ بهذا اللفظ: «لَمْ يَكُنْ بَطْنٌ مِنْ قُرَيْشٍ إِلاً وَلَهُ فِيهِ قَرَابَةٌ فَنزَلَتْ عَلَيْهِ إِلاَّ أَنْ تَصِلُوا قَرَابَةً بَيْنِي وَبَيْنكُم. »أخرجه البخاري في صحيحه (٤/ ٢١٧) في كتاب بدء الوحي، باب المناقب برقم (٣٤٩٧)، وفي باب إلا المودة بالقربي برقم (٤٨١٨).

:

/ /

Ali Fattani

أجابني] () وأَطَاعَنِي » () ، وروي أيضاً أن الأنصار أتت النبي الطَّيْلِ فقالت: «قد هدانا الله [بك وأنْتَ ابن أختنا، وأتوه] () بنفقة يستعين بها على ما ينوبه، فأنزل الله تعالى: ﴿ قُل لاّ اَلْمَوْدَةَ فِي الْقُرْبَيِ ﴾ () »

وَنَصْبُ (المُودَّة) قال أبو إسحاق: الاختيار عندي فيه () أن يكون بمعنى استثناء للسر من الأول، على معنى أسألكم عليه أجر () المودة في القربى؛ لأن الأنبياء لا يسألون أجراً على تبليغ الرسالة، والمعنى - والله أعلم - ولكني أذكركم المُودَّة فِي القُرْبَى ().

أخرجه الطبراني عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ بهذا اللفظ قَالَ: «قَالَتِ الْأَنْصَارُ فِيهَا بَيْنَهُمْ: لَوْ جَمَعْنَا لِرَسُولِ الله عَلَى مَالًا، فَبَسَطَ يَدَهُ، لَا يَحُولُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ أَحَدٌ؟، فَقَالُوا: يَا رَسُولَ الله، إِنَا أَرَدْنَا أَنْ نَجْمَعَ لَكَ مِنْ أَمْوَالِنَا، «فَأَنْزَلَ الله فَضَيَدَهُ وَبَيْنَهُ أَحَدٌ؟، فَقَالُوا: يَا رَسُولَ الله، إِنَا أَرَدْنَا أَنْ نَجْمَعَ لَكَ مِنْ أَمْوَالِنَا، «فَأَنْزَلَ الله فَجَد فَي الله الله وَ الله الله وَ الله الله وَ الكبير عَمْ (١٢/ ٤٥)، برقم (١٢٣٨٤)، وفي الكبير (١٢/ ٣٣) برقم (١٢٣٨٤)، وفي كتب التفسير أورده النيسابوري في أسباب النزول (٣٨٩)، وعزاه السيوطي إلى الطبراني في الأوسط وابن مردويه كما في الدر المنثور (٧/ ٣٤٨).

<sup>(</sup>١) الزيادة من (خ)، (س) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٢) الذي جاء في التفسير فيها رواه ابن عباس رَضِيَكُ عن النبي على: أنه قال لقريش: «لا أسألكم من أطاعني أموالكم شيئا، ولكن أسألكم أن لا تؤذوني لقرابة ما بيني وبينكم، فإنكم قومي وأحقّ من أطاعني وأجابني» واللفظ الأخير من الحديث هو الذي أورده الزجاج في كتابه.

وهذا الحديث أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٥٢٥)، وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد وابن مردويه كما في الدر المنثور (٧/ ٣٤٧)، -ولم أجده فيها اطلعت عليه من كتب الحديث - والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) الزيادة من (خ)، (س) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٤) هذا القول مروي عن سعيد بن جبير عن ابن عباس رَضَوَلَكُ عَنْهُ بنحوه.

<sup>(</sup>٥) "فيه عندي" في (خ)، "فيه" ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) "لا على معنى" زائدة في (س).

<sup>(</sup>٧) "أجر" ليست في (خ)، "أجرا" في (س)

<sup>(</sup>A) ينظر:معاني القرآن للأخفش (٢/ ٥١٠)، المحكم والمحيط الأعظم (٩/ ٣٦٩)، التبيان في إعراب القرآن =

Ali Fattani

وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتَرِفَ حَسَنَةً نَزِدًلَهُ فِيهَا حُسَنًا ﴾ من يقترف: من يعمل حسنة نضاعِفْها له ()

﴿إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ شَكُورٌ ﴾ غفور للذنوب، قبول للتوبة مثيب عليها ().

وقوله تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا ﴾ [٢٤] المعنى: بل أيقولون: افترى على الله كذبا.

﴿ فَإِن يَشَا الله يُغْتِمْ عَلَى قَلْبِكَ ۗ وَيَمْحُ اللَّهُ ٱلْبَطِلَ ﴾ ( ) المعنى فإن يشأ الله يُنْسِكَ ما أتاك، وكذلك ( ) قال قتادة ( ).

و يجوز ﴿ فَإِن يَشَإِ اللَّهُ يَغْتِمْ عَلَى قَلْبِكَ ﴾ يربط على () قلبك بالصبر على أذاهم وعلى قولهم: ﴿ اَفَتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>= (</sup>٢/ ١١٣٢)، وحكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٨٠)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢١).

<sup>(</sup>۱) ينظر: جامع البيان(۲۱/ ٥٣٠)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ١٦٧) الهداية إلى بلوغ النهاية (١ / ٦٥٨)

<sup>(</sup>٢) هذا القول مروي عن قتادة بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٥٣١)، وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كها في الدر المنثور(٧/ ٣٥٠).

<sup>(</sup>٣) " المعنى: بل أيقولون: افترى على الله كذبا (فإن يشأ الله يختم على قلبك ويمح الله الباطل)" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٤) "كذلك" في (خ)

<sup>(</sup>٥) أخرج رواية قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٦١)، وأخرجها الطبري في جامع البيان (٦) (٣)، وأخرجها الطبري في جامع البيان (١٦/ ٣٥)، ونسبه إليه النحاس في معاني القرآن (٦/ ٣١٠)، والماوردي في النكت والعيون (٥/ ٢٠١)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٧٥)، وابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٣١)، وابن حيان البحر المحيط (٩/ ٣٣٦).

<sup>(</sup>٦) من قوله: " ويمح الله الباطل المعنى فإن " إلى " يَخْتِمْ عَلَى قَلْبِكَ يربط على " ليست في (س)

<sup>(</sup>٧) الأنعام: ٢١

<sup>(</sup>A) قاله مقاتل تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ١٧٨)، ونسبه إلى الزجاج النحاس في إعراب القرآن(٤/ ٨٠)،

(ويمحو الله الباطل)، الوقوف عليها (ويمحوا) بواو وألف؛ لأن المعنى والله يمحو الباطل على كل حال، وكتبت في المصحف بغير واو؛ لأن الواو تسقط في اللفظ؛ لالتقاء السَّاكنين، فكتبت على الوصل، ولفظ الواو ثابت أ، والدليل عليه (ويحق الحق بكلماته)، أي ويمحو () الله على الشرك ويحق الحق بها أنزله من كتابه على لسان نبيِّه السَّلِينَ (). ()

وقوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ﴾ [٢٦] المعنى ويجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات ().

وقوله تعالى: ﴿ وَهُوَ اللَّذِى يُنَزِّلُ الْغَيْثَ مِنْ بَعَدِ مَا قَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتُهُ ( ) ﴾ [٢٨] ويقرأ "قَنِطُ وقَائِطُ يَقْانُطُ وقَائِطُ يَقْانُطُ وقَائِطُ يَقْانُطُ

<sup>=</sup> والسمعاني في تفسيره (٥/ ٧٥)، وابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (٥/ ١٥٥)، وابن منظور في لسان العرب (١٦٣/١٢).

<sup>(</sup>١) "ويمحوا" ليست في (س)

<sup>(</sup>۲) ينظر: معاني القرآن للفراء (۳/ ۲۳)، جامع البيان (۲۱/ ۵۳۲)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٨١)، التبيان في إعراب القرآن (۲/ ۱۱۳۲)، وحكاه عن محمد بن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز وغالبا ما ينسبه إلى محمد وهو نفس نص الزجاج (٤/ ١٦٨)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٨٦).

<sup>(</sup>٣) "يمحو" في (س)

<sup>(</sup>٤) "بها أنزله من كتابه على لسان نبيِّهِ الطَّيْكُلِّ" ليست في (س)

<sup>(</sup>٥) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣١١) الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٢٥٨٧)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزى في زاد المسير (٧/ ٢٨٦).

<sup>(</sup>٦) ينظر: معاني القرآن للفراء(٣/ ٢٤)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٥٦)، الكشف والبيان (٨/ ٣١٧)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٢٥٨).

<sup>(</sup>٧) "وينشر رحمته" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٨) " قَنِطوا " بكسر النون، قرأ يحيى بن وثاب والأعمش، " قنَطوا " بفتح النون، قرأ الجمهور.

وقول تعالى: ﴿ وَمَا أَصَبَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَيِما كَسَبَتُ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرِ وَقول وَقول وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرِ فَاء -، وكذلك الله وهي في مصحف أهل المدينة (بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ) - بغير فَاء -، وكذلك يقرؤونها ()، خلا أبا جَعفر ()، فإنه يثبت الفاء، وهي في مصاحف أهل العراق بالفاء وكذلك قراءتهم، وهو في العربية أجود؛ لأن الفاء مجازاة جواب () الشرط.

<sup>=</sup> ينظر: السبعة في القراءات (٣٦٧)، إعراب القرآن للنحاس (٢/ ٢٤٢)، الحجة للقراء السبعة (٥/ ٤٧)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٣٣).

<sup>(</sup>۱) ينظر: المخصص لابن سيده (١/ ٢٨٣)، الهداية إلى بلوغ النهاية (٦/ ٢٧٦)، وحكاه عن الزجاج الثعلبي في الكشف والبيان (٥/ ٣٤٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره فيها رواه قتادة عن عمر (٣/ ١٦٢)، وكذلك الطبري في جامع البيان(٢/ ٥٣٧)، وأورده ابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز(٥/ ٣٣)، ولم أجد لهذا أثراً في كتب الحديث والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) بها كسبت أيديكم "بغير فاء، قرأ نافع وابن عامر وهي في مصاحف أهل المدينة والشام، ويكون " ما " بمعنى الذي ومعناه الذي أصابكم وقع بها كسبت أيديكم.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٨١)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٥٧)، بحر العلوم (٣/ ٢٣٢)، حجة القراءات (٦٤٢).

<sup>(</sup>٤) هو يزيد بن القعقاع، مولى عبدالله بن عياش بن أبي ربيعة المخزومي عتاقة، ويقال: اسمه جندب بن فيروز، وقيل: فيروز، أحد القرّاء العشرة، وكان إمام أهل المدينة في القراءة، فسمي القارئ بذلك، تابعي مشهور كبير القدر، وكان ثقة قليل الحديث، قال أبو حاتم: صالح الحديث، كان قد عنى بعلم القرآن مع النسك والورع، مات سنة ثنتين وثلاثين ومائة، وقد قيل: إنه مات في ولاية مروان بن محمد.

ينظر: الطبقات الكبرى (٥/ ٣٤٥)، مشاهير على اء الأمصار (١/ ١٢٤)، غاية النهاية في طبقات القراء (٢/ ٣٨٢).

<sup>(</sup>٥) "جواب" ليست في (خ)

المعنى ما يُصِبْكُمْ من مُصِيبَةٍ فبها كسبت أيديكم ().

وقرئت (): "ويعْلَمُ الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي ءاياتنا ما لهم من محيص "() وتقرأ () ﴿ وَيَعْلَمُ الَّذِينَ يُجَدِلُونَ ﴾ [بالنصب] على إضهار أن؛ لأن قبلها جزاء، تقول: ما تصنع أصنع مثله. وأُكْرِمَكَ، وإن شئت قلت: وَأُكْرِمُكَ على وَأَنا أكرمك، وإن شئت قلت قلت أَكْرِمُكَ على وَأَنا أكرمك، وإن شئت قلت قلت (): وَأُكْرِمُكَ جزماً ().

وروي عن على بن أبي طالب رَحَمُ الله أنه عن النبي العَلِيْ أنه قال: «إن الله عَلَى أنه أن يَثْنَّ على عبده العُقوبَة في الآخرة ()»()، أي

(١) "فبها كسبت "بالفاء وهي قراءة بينه؛ لأنه شرط وجوابه، وهي قراءة الباقين.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٨١)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٥٧)، مشكل إعراب القرآن (٢/ ٢٤٦)، حجة القراءات (٦٤٢).

- (٢) "قوله" في (خ).
- (٣) " ويعلمُ الذين " بالرفع على الاستئناف لأن الشرط والجزاء قد تم فجاز الابتداء بها بعده، قرأ نافع وابن عامر.

ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٣٠)، الحجة في القراءات السبع (٣١٩)، حجة القراءات (٦٤٣)

- (٤) "وتقرأ" ليست في (س)
- (٥) "والنصب" في (ش)،(س) والتصويب من (خ)
  - (٦) "قلت " ليست في (س)
- (۷) "ويعلمَ الذين "بالنصب على إضهار أن لأن قبلها جزاء، قرأ الباقون. ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٣٠)، الحجة في القراءات السبع (٣١٩)، حجة القراءات (٣٤٣)، مشكل إعراب القرآن(٢/ ٢٤٦)
  - (س) "في الآخرة" ليست في (خ)، (س)
- (٩) أخرجه الترمذي في سننه (٥/ ١٦) في كتاب الإيهان، باب لا يزني الزاني وهو مؤمن، برقم (٢٦٢٦)، بهذا اللفظ: عن النبي على عالى اللفظ: عن النبي على عالى على عبده الله الله على الله الله على عبده الله على الله على الله على عبده الله عليه وعفا عنه فالله أكرم من أن يعود إلى شيء قد عفا عنه على المقوبة في الآخرة، ومن أصاب حدا فستره الله عليه وعفا عنه فالله أكرم من أن يعود إلى شيء قد عفا عنه على المقوبة في الآخرة، ومن أصاب حدا فستره الله عليه وعفا عنه فالله أكرم من أن يعود إلى شيء قد عفا المقوبة في الآخرة، ومن أصاب حدا فستره الله عليه وعفا عنه فالله أكرم من أن يعود إلى شيء قد عفا المقوبة في الآخرة، ومن أصاب حدا فستره الله عليه وعفا عنه فالله أكرم من أن يعود إلى شيء قد عفا المقوبة في الآخرة، ومن أصاب حدا فستره الله عليه وعفا عنه فالله أكرم من أن يعود إلى شيء قد عفا الله عليه وعفا عنه فالله أكرم من أن يعود إلى شيء قد عفا الله عليه وعفا عنه فالله أكرم من أن يعود إلى شيء قد عفا الله عليه وعفا عنه فالله أكرم من أن يعود إلى شيء قد عفا الله عليه وعفا عنه فالله أكرم من أن يعود إلى شيء قد عفا الله عليه وعفا عنه فالله أكرم من أن يعود إلى شيء قد عفا الله عليه وعفا عنه فالله أكرم من أن يعود إلى شيء قد عفا الله عليه وعفا عنه فالله أكرم من أن يعود إلى شيء قد عفا الله عليه وعفا عنه فالله أكرم من أن يعود إلى شيء قد عفا الله عليه وعفا عنه فالله أكرم من أن يعود إلى الله عليه وعفا عنه الله الله الله عليه وعفا عنه فالله أكرم من أن يعود إلى الله عليه وعفا عنه فالله أكرم من أن يعود إلى الله عليه وعفا عنه وعفا عنه وعفا عنه الله عليه وعفا عنه وعفا عنه

إذا أصابته () في الدنيا مصيبة بما كسبت يداه لم يثن عليه العقوبة في الآخرة.

وأما () من قرأ: "وما أصابكم مِنْ مُرصِيبَةٍ بِهَا كَسَبَتْ أَيْدِيكم" فعلى أن ما في معنى الذي، والمعنى الذي أصابكم وقع بها كسبت أيديكم في الدنيا (). ()

[(ويَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ) أي لا يجازي على كثير مما كسبت أيديكم] (), () وجائز أن يكون "يعفو () عن كثير" فلا يجازي عليه في الدنيا ولا في الآخرة ().

ومعنى: (مَا لَهُمْ مِنْ تَحِيصٍ)ما لهم من مَعْدِلٍ ()، ولا مَنجى ()، يقال: حاص

= عنه »قال أبو عيسى: وهذا حديث حسن غريب صحيح، وأخرجه ابن ماجه في سننه (٣/ ٦٢٧) في كتاب الحدود، بابا الحد كفارة برقم (٢/ ٢٦٠)، وأخرجه الحاكم في مستدركه (٢/ ٤٨٣)، في كتاب التفسير، باب تفسير سورة حم عسق، برقم (٣٦٦٤) وقال: "هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ عَلَى شَرْطِ الشَّيْخَيْنِ وَلَمْ يُحُرِّ جَاهُ".

وفي كتب التفسير أخرج الرواية ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٧٨)، وعزا السيوطي الرواية إلى من أخرجها عن علي وهم أحمد وابن راهويه وابن منيع وعبد بن حميد والترمذي وأبو يعلى وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه والحاكم كما في الدر المنثور(٧/ ٣٥٤).

- (١) "أصابه" في (س)
  - (٢) "فأما" في (س)
- (٣) "في الدنيا" ليست في (خ)، (س)
- (٤) حكى هذا الوجه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٥٧)، وينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣١٦)، بحر العلوم (٣/ ٢٣٢) مشكل إعراب القرآن (٢/ ٣٤٦)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٣٠).
  - (٥) ساقطة من (ش)، والزيادة من (خ)، (س)
    - (٦) " في الدنيا" زائدة في (س)
      - (٧) "ويعفوا" في (س)
  - (٨) لم أجد من قال: لا يجازى لا في الدنيا ولا في الآخرة، فيها اطلعت عليه -والله أعلم-
- (٩) قاله أبو عبيدة في مجاز القرآن(٢/ ٢٢٤)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٢٣٢)، وحكاه عن الزجاج مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية(١٠/ ٦٦٠٠).
  - (١٠) هذا القول مروي عن ابن زيد.

عنه إذا تنحى عنه () () ويقال: حاض عنه في معنى حاص، ولا يجوز أن يقرأ ما لهم من محيض، وإن كان المعنى واحداً ().

فأمَّا موضع (الذين) في قوله تعالى: ([وَيَسْتَجِيبُ] الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ) فيجوز أن يكون رفعاً، فمن نصب فعلى معنى الصَّالِحَاتِ) فيجوز أن يكون زفعاً، فمن نصب فعلى معنى الصّالِحات، ومن رفع فعلى معنى يستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات، ومن رفع فعلى معنى يستجيب الذين آمنوا وعملوا الصالحات لله، أي لما يدعوهم الله -جل وعز - إليه ().

وقوله تعالى: ﴿ [ وَالَّذِينَ ] ( ) يَجْنَنِبُونَ كَبَتْ إِرَالَلِاثْمُ وَٱلْفَوَحِشَ ﴾ [٣٧] موضع (الَّذِينَ) خفض ( ) صفة لقوله ﴿ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَىٰ رَبِّمْ أَيْتُوكُلُونَ ﴾ ( ).

و (كَبَائِرَ الْإِثْمِ)، قال بعضهم: كل ما وعدالله -جل وعز - عليه النار فهو كبيرة ()،

- (٤) الزيادة من (خ)، (س) وعليها في (ش) بياض.
- (٥) الزيادة من (خ)، (س) وعليها في (ش) بياض.
- (٦) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٢٤)، جامع البيان(٢١/ ٥٣٥)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٨٢)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣١٣)، مشكل إعراب القرآن(٢/ ٣٤٦).
  - (٧) الزيادة من (خ)، (س) وعليها في (ش) بياض.
    - (٨) "جر" في (س)
- (٩) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٥٥)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١٣٤)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٣٥).
  - (١٠) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَالِلُّهُ عَنْهُ، ومجاهد، والضحاك، وسعيد بن جبير

<sup>=</sup> أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٧٢)، وقال به الثعلبي في الكشف والبيان (٥/ ٣١٣)، والماوردي في النكت والعيون (٣/ ١٣٠) والسمعاني في تفسيره (٣/ ١١١).

<sup>(</sup>١) "إذا تنحى عنه" ليست في (س)

<sup>(</sup>٢) ينظر: مجاز القرآن (٢/ ١٩٨) وأورده بنصه ونسبه إلى محمد، ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٢) د ١٩٠٠)، وحكاه عن الزجاج مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠ / ١٦٠٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تهذيب اللغة (٥/ ١٠٦)، لسان العرب (٧/ ١٩)، الزاهر في معاني كلمات الناس (١/ ٣٧٣).

وقيل: الكبائر من أول سورة النساء من قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَتَبَدَّ لُوا الْخَبِيثَ بِالطَّيِّبِ ۗ ﴾ () إلى قوله عَلَى: ﴿ وَلَا تَتَبَدُّ لُوا الْخَبِيثَ بِالطَّيِّبِ ۗ ﴾ () وقوله عَلَى: ﴿ إِن تَحَدَّ نِبُوا كُمْ مَا نُنْهُونَ عَنْهُ نُكَفِّرُ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ ﴾ () . ()

وقيل: الكبائر<sup>()</sup> الشرك بالله عظى وقتل النفس التي حرم الله، وقذف <sup>()</sup> المحصنات، وعقوق الوالدين، وأكل مال <sup>()</sup> اليتيم، والفرار من الزحف، واستحلال الحرام. <sup>()</sup>

وقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱسۡتَجَابُواْ لِرَبِّهِمُ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ ﴾ [٣٨] (الــذين) في موضع خفض () أيضاً، على معنى وما عند الله خَيْرٌ وأبقى للذين آمنوا () والذين الله على معنى وما عند الله خَيْرٌ وأبقى للذين المنوا ()

- (1) النساء: Y
- (٢) النساء: ٣١
- (٣) هذا القول مروي عن عبدالله بن مسعود رَضَوَلَكُ عَنهُ.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٨/ ٢٣٣)، ابن أبي حاتم في تفسيره (٣/ ٩٣٣)، وعزا السيوطي الرواية إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والبزار والطبراني كما في الدر المنثور (٢/ ٥٠٥).

- (٤) "الكبائر" ليست في (س)
  - (٥) "أو قذف" في (س)
    - (٦) "أموال" في (س)
- (V) هذا القول مروي عن على والحسن بنحوه.

أخرج الرواية عن الحسن عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (١/ ٤٤٧)، وأخرجها عنهما الطبري في جامع البيان (٨/ ٢٣٥)، وأخرج الرواية عن علي ابن أبي حاتم في تفسيره (٣/ ٩٣٣)، وعزا السيوطي رواية على رَضَالِلَهُ عَنْهُ إلى ابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٢/ ٥٠٣) وجاءت روايات أخرى عديدة بنحو منها.

- (٨) "جر" في (س)
- (٩) "وعلى رجم" زائدة في (س)
  - (١٠) "وللذين" في (خ)، (س)

<sup>=</sup> أخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٨/ ٢٤٦)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَيَّلَثُهُ عَنْهُ والضحاك وسعيد بن جبير إلى الطبري كما في الدر المنثور (٢/ ٤٩٩).

لربهم وأقاموا الصلاة ().

وقوله تعالى: ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ أي لا ينفردون برأي حتى يجتمعوا عليه ()، وقيل: إنه ما تشاور قوم قَط - إلا هُدُوا لأحسن ما يحضرهم ().

﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَآ أَصَابَهُمُ ٱلْبَغَىُ مُمْ يَنكَصِرُونَ ﴾ [٣٩] جاء في التفسير أنهم كانوا يكرهون أَنْ يَذلوا أَنفُسَهُم فيجترئ عليهم الفساق ().

وروي ( ) أنها نزلت في أبي بكر الصديق -رحمة الله عليه- ( ).

(١) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٨٩)

(٢) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٩١).

(٣) هذا القول مروي عن الحسن.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٧/ ٣٤٤)، وعزا السيوطي الرواية إلى عبد بن حميد والبخاري في الأدب وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٣٥٧)، ونسبه إليه السمعاني في تفسيره (٥/ ٨١)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٣٦).

(٤) المروي بنحوه عن إبراهيم النخعي.

أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٧٩)، وعزا السيوطي رواية إبراهيم إلى سعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٣٥٧)، ونسبه إليه النحاس في معاني القرآن(٦/ ٣٢١)، والماوردي في النكت والعيون (٥/ ٢٠٦)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن(٦/ ٣٢١).

- (٥) "ويرى" في (خ)
- (٦) حكاه الفراء في معاني القرآن (٣/ ٢٥)، ونسبه السمعاني في تفسيره إلى الكلبي بهذا اللفظ فقال: أن الآية نزلت في شأن أبي بكر الصديق رَضَالِلَهُ عَنْهُ، فروي أن رجلا من الأنصار سب أبا بكر رَصَالِلهُ عَنْهُ عند النبي في فسكت أبو بكر رَصَالِلهُ عَنْهُ وسكت النبي في ثم إن أبا بكر أجابه، فقام النبي في مغضبا، وذهب فتبعه أبو بكر، وقال: يا رسول الله، إن الذي فعلت بي أشد مما فعله الأنصاري، سبني فسكت، ولم تنكر عليه، ثم لما أجبت قمت مغضبا، فقال: كان الملك يرد عليه حين سكت، فلما أجبت ذهب الملك، فذهبت، وأنزل الله تعالى هذه الآية: (والذين إذا أصابهم البغي هم ينتصرون)، (٥/ ٨٢)

فإن قال قائل: أهم محمودون على انتصارهِم أم لا؟ ( ) قيل: هم محمودون؛ لأن من انتصر فأخذ بحقه ولم يجاوز في ذلك ما أمر الله عَلَى به ( ) فلم يُسْرِفْ في القتل إن كان ولي دم، ولا في قصاص، فهو مطيع لله -جل وعز-، وكل مطيع لله تعالى محمود، وكذلك من اجتنب المعاصي فهو محمود، ودليل ذلك قول ( ) الله تعالى: ﴿إِن تَحْتَنِبُوا كَانُهُونَ عَنْهُ نُكُونًا عَنَهُ مُ لَكُمُ سَيِّعَاتِكُمُ وَنُدُ خِلْكُم مُ مُذَخَلًا كُرِيمًا ﴾ ( )

وقوله تعالى: ﴿ وَجَزَّوُا سَيِّئَةٍ سَيِّئَةُ مِّنْلُهَا ﴾ [٤٠] فالأولى (سيئة) في اللفظ والمعنى، والثانية (سيئة) في اللفظ، () وعاملها ليس بمسيء، ولكنها سميت سيئة؛ () لأنها مجازاة لسوء، فإنها يجازي السوء بمثله ().

والمجازاة به غيرُ سيَّة توجب ذَنْباً، وَإِنَّمَا قيل لها: سيئة؛ ليعلم أَن الجَارِحَ والجاني يُقْتَص مِنْهُ بمقدار جنايته، وهذا مثل قوله: (فَمِن اعتدى عليكم فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ [١/١٧٣] مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ) () تأويله كافئوه بمثله، وعلى هذا () كلام العرب.

<sup>(</sup>١) "أم لا" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٢) ينظر: جامع البيان(٢١/ ٥٤٧)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٤٠)

<sup>(</sup>٣) "قوله" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٤) النساء: ٣١

<sup>(</sup>٥) " والمعنى، والثانية (سيئة) في اللفظ" ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) "سيئة" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٧) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٢٢)، تهذيب اللغة (٣/ ٧٠)، وحكاه بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز ونسبة إلى محمد (٤/ ١٧١).

<sup>(</sup>٨) البقرة: ١٩٤

<sup>(</sup>٩) "وهذا على" في (س)

وقوله تعالى: ﴿يَنظُرُونَ مِنطَرَفٍ خَفِي ﴾ [٥٤] قال بعضهم: إنهم يُحْشرونَ عُمْياً، فيرونَ النارَ بِقُلوِ بَهِمْ إذا عُرِضُوا عَلَيْها ()، وقيل: ينظرونَ إليها مُسَارَقَة ().

وقوله تعالى: ﴿مَا لَكُمْ مِّن مَّلْجَإِيَوْمَبِذِ وَمَالَكُمْ مِّن نَّكِيرِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ مِنْ ذُنُوبِكُمْ، ولا ما لكم خَلَصٌ من العَذَاب، ولا تَقْدِرُون أن تنكروا ما توقفون عليه مِنْ ذُنُوبِكُمْ، ولا ما يَنْزِلُ بِكُمْ مِنَ العَذَابِ ( ).

<sup>(</sup>١) "عزم" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٢) ينظر: جامع البيان(٢١/ ٥٥١) بحر العلوم (٣/ ٢٣٥)، الهداية إلى بلوغ النهاية(١٠/ ٢٦٠٩).

<sup>(</sup>٣) الزمر:٥٥

<sup>(</sup>٤) "فالعفة" في (س)

<sup>(</sup>٥) أورده النحاس في معاني القرآن (٦/ ١٨٥)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٧/ ٢٨٢).

<sup>(</sup>٦) "ينظرون إلى النار من طرف خفي" زائدة في (س).

<sup>(</sup>۷) حكاه الفراء في معاني القرآن ولم ينسبه (۳/ ۲۲)، والنحاس قال به في معاني القرآن (٦/ ٣٢٣) ونسبه إلى الكلبي السمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٢٣٥)، وأورده السمعاني في تفسيره (٥/ ٨٤)، وحكاه ابن الجوزي عن الفراء والزجاج في زاد المسير (٧/ ٢٩٤).

<sup>(</sup>A) هذا القول مروي عن قتادة، والسدي، ومحمد بن كعب.

أخرج الطبري رواية قتادة والسدي في جامع البيان (٢١/ ٥٥٣)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبد بن حميد وابن جرير، وعزا رواية محمد بن كعب إلى سعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٣٦١).

<sup>(</sup>٩) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٢٤)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٦٢)، وحكاه عن الزجاج مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية(١٠/ ٢٦١٤)

وقول تعالى: ﴿ يَهُ لُمِن يَشَآءُ إِنَكَا وَ يَهَ لُمُن يَشَآءُ أَلَا لُكُور ﴿ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ وَيَجَعَلُ مَن يَشَآءُ عَقِيمًا ﴾ أي يجعل المرأة عقيها، وهي - التي لا تَلِدُ، وكذلك رَجُلُ عقيم أيْضاً لايولد له ()، وكذلك الريح العقيم التي لا يكون عنها مطر وَلَا خير ().

وقوله تعالى: ﴿ ﴿ وَمَاكَانَ لِبِشَرِ أَن يُكَلِّمَهُ ٱللهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِن وَرَآيِ جِحَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَآءُ ﴾ [٥٦] تقرأ () "أَوْ يُرْسِلُ رسولا" برفع "يرسلُ "() "فيوحِيْ"

<sup>(</sup>۱) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٢٦)،غريب القرآن لابن قتيبة (٣٩٤)، الحجة للقراء السبعة (٤/ ٣٢٧)، تفسير السمعاني (٥/ ٨٦)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٩٦).

<sup>(</sup>٢) "وإناثا" ليست في (س)

<sup>(</sup>٣) "شيئين" في (س)

<sup>(</sup>٤) "من الخفاف" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٥) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٢٥)، تهذيب اللغة (١٠٦/١١)، وتذكرة الأريب في تفسير الغريب (٣٤٢) لسان العرب (٢/ ٢٩١) وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٩٦)

<sup>(</sup>٦) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِّاللَّهُ عَنْهُ والسدي وقتادة وابن زيد والضحاك.

أخرجها الطبري في جامع البيان إلا رواية ابن عباس رَخِوَالِلَهُ عَنْهُ (٢١/ ٥٥٧)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَخِوَالِلَهُ عَنْهُ إلى ابن المنذركيا في الدر المنثور (٧/ ٣٦٣)، وقال به مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٣٨٣).

<sup>(</sup>٧) ينظر: معاني القرآن للفراء (٢/ ٨٧)، تهذيب اللغة (١/ ١٨٩)، لسان العرب (١٢/ ٢١٤).

<sup>(</sup>A) "ويقرأ" في (س)

<sup>(</sup>٩) "رسول" في (خ)

بإسكان الياء<sup>()</sup>.

والتفسير أن كلام الله عَلَى للبشر إما أن يكون برسالة مَلَكٍ إليْهِمْ كما أرسل إلى أنبيائه، أو من وراء حجاب كما كلم موسى الطَيْكُ، أو بإلهام يُلْهِمُهُمْ.

قال سيبويه: «سَأَلت الخليلَ عن قوله تعالى: ﴿أَوْ يُرْسِلَ ﴾ بِالنصْبِ () فقال: ﴿يُرْسِلَ ﴾ بِالنصْبِ فقال: ﴿يُرْسِلَ ﴾ محمول أن سوى هذه التي في قوله: أن يكلمَهُ الله، فقال: () لأن ذلك غير وجه الكلام؛ لأنه يصير المعنى: ما كان لبشر أن يرسل الله رسولا، وذلك غير جائز، وإنها يرسل محمول على معنى وحي، [المعنى ما () كان لبشر أن] () يكلمه الله إلا بأن يوحي أو أن يرسل، ويجوز الرفع في يرسل على معنى الحال، ويكون المعنى: ما كان لبشر أن يكلمه الله إلا موحياً () أو مرسلاً رسولًا ().

<sup>(</sup>١) "يرسلُ رسولا فيوحيْ " برفع اللام وسكون الياء، قرأ نافع وابن عامر، فالحجة لمن رفع أنه استأنف بـ " أو"فخرج من النصب إلى الرفع.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٨٢) الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٣٣)، الحجة في القراءات السبع (٣١٩)، حجة القراءات (٦٤٤).

<sup>(</sup>٢) " يرسلَ رسولاً فيوحيَ" بالنصب، قرأ باقي القراء، والحجة لمن نصب أنه عطفه على معنى قوله "إلا وحيا " لأنه بمعنى أن يوحي إليه "أو يرسل رسولا فيوحى" فيعطف.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٨٢) الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٣٣)، الحجة في القراءات السبع (٣١٩)، حجة القراءات (٦٤٤).

<sup>(</sup>٣) "قال" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٤) "وما" في (س)

<sup>(</sup>٥) الزيادة من (خ)، (س) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٦) "وحيا" في (س)

<sup>(</sup>۷) الکتاب لسيبويه (۳/ ۵۰)

وذلك كلامُهُ إيَّاهُمْ كما قال الشاعر ():

وخيل قد دَلَفْتُ لها بخيلٍ تحية بينهم ضربٌ وجيعُ () ومثل قوله عَلَلَ (): ﴿ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا ﴾ () بالنصب قول الشاعر (): ومثل قوله عَلَلَ الله عَلَمَ الله عَلَمُ الله عَلَمَ الله عَلَمُ عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ الله عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ

وقد يجوز أن ترفع " أو يرسلُ " على أو هو يرسلُ، ( ) وهذا قول للخليل وسيبويه وجميع من يوثق بعلمه ( ).

وقوله تعالى: ﴿وَكَنَاكِ أُوْحَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنُ أَمْرِنَا ﴾ [٥٦] أي فعلنا بالوحي إليك كما فعلنا بالرسل من قبلك ( )، وموضع (كَذَلِكَ) نصبٌ بقوله: (أَوْ حَيْنا إليك).

<sup>(</sup>۱) الشاعر هو عمرو بن معدى بن كرب.

<sup>(</sup>۲) أراد بالخيل الأول خيل الأعداء وبالثاني خيله والضمير في بينهم للخيلين، والبيت من شواهد سيبويه والمبرد والأخف ش ينظر: الكتاب لسيبويه (۲/ ۳۲۳)، المقتضب (۲۸۲) معاني القرآن للأخف ش (۱/ ۲۸۲)، خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب (۹/ ۲۲۵).

<sup>(</sup>٣) "قوله ﷺ ليست في (خ)

<sup>(</sup>٤) "رسولا" ليست في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٥) الشاعر هو الحصين بن حمام المرّي.

<sup>(</sup>٦) البيت من شواهد سيبويه وابن جني ينظر: الكتاب لسيبويه (٣/ ٥٠)، المحتسب(١/ ٣٢٦)، خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب (٣/ ٣٠٤) المفضليات (٦٦).

<sup>(</sup>٧) "علقما" ليست في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٨) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٩٣) إعراب القرآن لابن سيده (٥/ ٤٣١)

<sup>(</sup>٩) كررت في (ش)" على أو هو يرسل"

<sup>(</sup>۱۰) ينظر: المقتضب (٦٨)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٩٢)، بحر العلوم (٣/ ٢٣٧)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ١٧٤) حجة القراءات (٦٤٤).

<sup>(</sup>١١) قال به مقاتل بن سليمان (٣/ ١٨٣)، ونسبه إليه ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٩٨).

ومعنى ﴿رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا ﴾ ما نحيي ( ) به الخلق من أمرنا أي ما يُهْتَدَى به فيكون حياة ( ).

وقوله تعالى: ﴿مَاكُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِنَابُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَهُ [نُورًا ( ) ﴾ ولم يقل:] ( ) جَعَلْنَاهُ مَا ؟ لأن المعنى جعلنا الكتاب نُوراً، وهو دليل ( ) الإيمان ( ).

وقوله تعالى: ﴿وَإِنَّكَ لَتَهُدِىٓ إِلَى صِرَطِ مُّسَتَقِيمٍ ﴾ وتقرأ () "وإنك لتُهدكى" () فمن أن الله فمن () قرأ: لتَهدي" فالمعنى تهدي بها أوحينا إليك إلى صراط مستقيم، ومن قرأ: "لتُهدَى" () فالمعنى () وإنك لتهدى بوحينا إلى صراط مستقيم ().

(١) "يحيى" في (س)

- (۲) قال بنحوه النحاس في معاني القرآن (٦/ ٣٢٨)، والأزهري في تهذيب اللغة (٥/ ١٤٥)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز نسبه إلى محمد وهو بذاته قول الزجاج (٤/ ١٧٤)، وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٩٨)، وابن منظور في لسان العرب (٢/ ٤٥٥).
  - (٣) "نورا" ليست في (س)
  - (٤) الزيادة من (خ)، (س) وهي مطموسة في (ش)
    - (٥) "على" زائدة في (خ)، (س).
  - (٦) أورده النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٩٤)، والسمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٢٣٧).
    - (٧) "ويقرأ" في (س)
- (A) "وإنك لتُهدَي " بضم التاء وفتح الدال على ما لم يسم فاعله، قرأ حوشب وعاصم الجحدري والضحاك، قال أبو جعفر: وهذا لا يقرأ به؛ لأنه مخالف للسواد، وإنها يحمل ما كان مثله على أنه من قائله على جهة التفسير.

ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٢٩)، النكت والعيون (٥/ ٢١٣)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٦٦٩)، تفسير السمعاني (٥/ ٨٩).

- (٩) "من" في (س)
- (١٠) من قوله: " وتقرأ "وإنك لتهدى" إلى قوله: " ومن قرأ: "لتهدى" ليست في (خ)
  - (١١) "والمعنى" في (خ)
  - (١٢) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٢٨)، زاد المسير (٧/ ٣٠٠)

وقوله تعالى: ﴿ صِرَطِ ٱللهِ ﴾ خفض ( ) بدل من (صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ) ( ) المعنى وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطِ الله.

ويجوز (صِرَاطُ الله) بالرفع، و(صِرَاطَ ) بالنصب ()، ولا أعلم أحدا قرأ بها ولا بواحدة منها، [فلا تَقرأنَّ بواحدة منها] ()؛ لأن القراءة سُنَّة. لا تخالف، وإن كان ما يقرأ به جائزاً في النحو. ()



(١) "فالمعنى وإنك لتهدى بوحينا إلى صراط مستقيم، ويجوز أن يَكونَ (لَتُهْدَى)" ليست في (س)

(٢) "لتهدون" في (خ)، (س)

(٣) "ذكر" ليست في (خ)، "الله كلَّكْ: ذكر" ليست في (س)

(٤) الطلاق: ١

(٥) ينظر: معانى القرآن للفراء (٣/ ٤٢)، إعراب القرآن للنحاس (٢/ ٢٠٦).

(٦) "جر" في (س)

(٧) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٦٤)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١٣٦)، الجامع لأحكام القرآن(١٦/ ٦٠)

(٨) "الله" زائدة في (خ)، (س)

(٩) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٦٤).

(۱۰) ساقطة من (ش)، والزيادة من (خ)، (س)

(١١) " تم الجزء بحمد الله وعونه، وصلى الله على محمد وآله وسلم، يتلوه سورة الزخرف" زائدة في (خ)

## بِسْ ﴿ لِللَّهِ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرِّحِبَ

## ومن سورة الزخرف

قوله تعالى: ﴿ وَٱلْكِتَبِ ٱلْمُبِينِ ﴿ ﴾ [٢] قد فسرنا معنى (حم)، ومعنى (الْكِتَابِ ( ) المُبِينِ)، الذي أبان طريق ( ) الهدى من طريق ( ) الضلالة، وأبان كل ( ) ما تحتاج إليه الأمَّة ( ).

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَ نَاعَرَبِيًّا ﴾ [٣] معناه إِنا ( ) بيَّنَّاه قرآنا عربياً.

وقول من تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ فِيَ أُمِّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَ إِنَّ حَكِيمٌ ﴾ [٤] ﴿ أُمِّ الْكِتَابِ ﴾ أصل الكتاب ()، وأصل كل شيء أمُّه، والقرآن مثبت عند الله -جل وعز - في اللوح المحفوظ، والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ قُرُءَانٌ تَجِيدٌ اللهِ فَوَلَمْ عَنْ فُوظٍ ﴾ ().

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٦٥)، والطبري في جامع البيان (٢/ ٢٦٥)، وأخرج الرواية عن سعيد بن أبي حاتم في تفسيره (٢/ ٥٩٣)، وعزا السيوطي رواية سعيد إلى ابن أبي حاتم، ورواية قتادة إلى عبدالرزاق وابن جرير كها في الدر المنثور (٢/ ١٤٥)، وقال به مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ١٨٥)، والسمعاني في تفسيره (٣/ ١٠٠).

(٨) البروج: ٢١-٢٢

<sup>(</sup>١) "والكتاب" في (س)

<sup>(</sup>٢) "طرق" في (خ)

<sup>(</sup>٣) "طرق" في (خ)

<sup>(</sup>٤) "كل" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٥) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٣٣)، بحر العلوم (٣/ ٢٣٩) الهداية إلى بلوغ النهاية، (١٠/ ٢٦٢٢)، المحكم والمحيط الأعظم (١٠/ ٢٠٥) تفسير السمعاني (٥/ ٩٠).

<sup>(</sup>٦) "إنا" ليست في (س)

<sup>(</sup>V) هذا القول مروي عن قتادة، وسعيد بن جبير.

وقول متعالى: ﴿ أَفَنَضَرِبُ عَنَكُمُ الذِّكَرَ صَفَحًا أَن كُنتُمْ قَوْمًا مُسْرِفِينَ ﴾ [٥] ويقرأ () "إنْ () كُنْتُمْ "() فمن فتحها فالمعنى أفنضرب عنكم الذكر صفحاً لأن كنتم ()، ومن كسرها فعلى معنى الاستقبال، على معنى إن تكونوا مسرفين نضرب عنكم الذكر، ويقال: ضربت عنه الذكر وأضربت عنه الذكر أن.

والمعنى أفنضرب عنكم () ذِكْر العقاب والعذابَ ()، بأن أسرفتم والدليل على أن المعنى هذا أنه () ذِكْرُ العذابِ، () قوله تعالى: ﴿ فَأَهْلَكُنَا آشَدَ مِنْهُم بَطْشًا وَمَضَىٰ على أن المعنى هذا أنه () ذِكْرُ العذابِ، () قوله تعالى: ﴿ فَأَهْلَكُنَا آشَدَ مِنْهُم بَطْشًا وَمَضَىٰ مَثَلُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ [٨] أي مضت سنتهم، أويكون () ﴿ أَفَنَضَرِبُ عَنكُمُ ٱلذِكَرَ ﴾ [٥]

<sup>(</sup>١) "وتقرأ" في (خ)

<sup>(</sup>٢) "أن" في (خ)

<sup>(</sup>٣) "إن كنتم " بالكسر، قرأ حمزة ونافع والكسائي، على أنه جزاء استغني عن جوابه بها تقدّمه مثل: أنت ظالم إن فعلت، كأنّه: إن كنتم قوما مسرفين نضرب.

ينظر: جامع البيان (٢١/ ٥٦٨)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٣٨)، الحجة في القراءات السبع (٣٢٠)، حجة القراءات (٦٤٤)

<sup>(</sup>٤) قال بهذا المعنى الأخفش في معانى القرآن (٢/ ١٣٥)، وابن قتيبة في غريب القرآن(٣٤١).

<sup>(</sup>٥) ينظر: جامع البيان(٢١/ ٥٦٨)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٣٦)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٣٨)

<sup>(</sup>٦) "عنهم" في (خ)

<sup>(</sup>٧) "العذاب أو العذاب" في (خ)، "العذاب والعذاب" في (س)

<sup>(</sup>٨) هذا القول مروي عن السدي وأبي صالح بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان(٢١/ ٥٦٧)، ونسبه إليهما النحاس في إعراب القرآن(٤/ ٩٨)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٦٦٦) والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن(١٦/ ٦٢).

<sup>(</sup>٩) "وأنه" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>١٠) "ودليله" مضافة في (ش)، (س)، وهي ليست في (خ) وذلك أصوب؛ منعا للتكرار.

<sup>(</sup>١١) "ويكون" في (خ)، (س)

أي نهملكم فلانعر فكم ما يجب عليكم لأن أسر فتم ()، ومثله: ﴿ أَيَحُسَبُ أَلِّإِنسَنُ أَن يُتَرَكَ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّ اللَّا اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ال

وقوله تعالى (): ﴿وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا شُبُلًا ﴾ [١٠] طرقاً ().

وقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَزْوَجَ كُلُّهَا ﴾ [١٢] معناه خلق الأصناف كلها ()، تقول: عندي من كلِّ زوج أي من كلِّ صنف ().

﴿وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنَ ٱلْفُلْكِ وَٱلْأَنْعَامِ مَا تَرَكَبُونَ ﴾ أي خلق لكم [الفلك] () والأنعام () وسخرها لكم.

(۱) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٦٦)، المحكم والمحيط الأعظم (٨/ ١٨٩)، بحر العلوم (٣/ ٢٤٠)، النكت والعيون (٥/ ٢١٦).

(٢) القبامة: ٣٦

(٣) "وقوله تعالى" ليست في (خ)

(٤) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجها عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٣٤٩)، والطبري في جامع البيان (١٨/ ٤٣٥)، وعزاها السيوطي إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (٨/ ٢٩٣).

(٥) هذا القول مروي عن ابن جريج.

عزاها السيوطي إلى ابن المنذركها في الدر المنثور (٧/٥٥)، وقال بهذا مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/١١٦)، والنحاس في معاني القرآن(٥/ ٤٩٢)، والسمرقندي في بحر العلوم(٣/ ١١٦)، ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٥٤)، والثعلبي في الكشف والبيان (٨/ ٣٢٩).

(٦) ينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (٢/ ٤٤٦)، معاني القرآن للنحاس (٤/ ٣٨١)، تهذيب اللغة (٢/ ١٠١)، لسان العرب (٢/ ٢٩١).

(Y) الزيادة من (خ) وهي مطموسة في (ش)

(A) "الفلك والأنعام" ليست في (س)

وقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ تَذَكُّرُوا نِعْمَةَ رَبِّكُمْ إِذَا ٱسْتَوَيْتُمَّ عَلَيْهِ وَتَقُولُوا سُبْحَنَ ٱلَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَندَا ﴾ [١٣] أي تحمدون الله \ وتعظمونه ( )، كما يقول ( ) القائل إذا ركب السفينة: [١٧٠/ب] ﴿بِسَرِ ٱللَّهِ بَعُرِيهَا وَمُرْسَنِهَا ﴾ ()، ويقول إذا ركب الدابة: «الحمد لله () سبحان الذي سخر لنا هذا وما كنا له مقرنين» ()، أي مطيقين ()، واشتقاقه من قولك: أنا لفلان مُقْرِن أي مطيق، أي قد صرت قِرْناً له ().

﴿ وَإِنَّا إِلَىٰ رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ ﴾ [١٤] أي نحن مقرُّون بالبعث.

<sup>(</sup>١) ينظر: جامع البيان (٢١/ ٥٧٥)، بحر العلوم (٣/ ٢٤٠)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٦٦).

<sup>(</sup>٢) "فيقول" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٣) هود: ٤١

<sup>(</sup>٤) "الحمدالله" ليست في (س)

<sup>(</sup>٥) حديث روى عن ابن عمر رَضَوَليَّكُ عَنْهُ بهذا اللفظ: «أن ابن عمر رَضَوَليَّكُ عَنْهُ علمهم أن رسول الله علي كان إذا استوى على بعيره خارجا إلى سفر كبر ثلاثا ثم قال: سبحان الذي سخر لنا هذا وما كنا له مقرنين وإنا إلى ربنا لمنقلبون»، أخرجه مسلم في صحيحه (٢/ ٩٧٨)، كتاب الحج، باب ما يقول إذا ركب إلى سفر الحج وغيره، برقم (١٣٤٢).

وفي كتب التفسير جاءت الرواية عن قتادة بنحو الذي ذكره الزجاج، وأخرجها عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٦٥)، والطبري في جامع البيان(٢١/ ٥٧٦)، وعزا السيوطي رواية ابن عمر إلى مسلم وأبي داود والترمذي والنسائي والحاكم وابن مردويه كما في الدر المنثور (٧/ ٣٦٨).

<sup>(</sup>٦) هذا القول مروي عن ابن عباس رَيَخُالِّكُوَعَنُهُ والسدي.

أخرجهما الطبري في جامع البيان (٢١/ ٥٧٦)، وأخرج الرواية عن ابن عباس رَضَالِيُّكُ عَنْهُ ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٨١)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٣٦٩)

<sup>(</sup>٧) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٢٨)، غريب القرآن لابن قتيبة (٣٩٥)، المزهر في علوم اللغة (١/ ٢٨١)، لسان العرب (١٣/ ٣٣١).

إِنْ أَجْزَأَتْ حُرَّةُ يَوْماً فلا عَجَبٌ قد تُجْزِئُ الحُرَّةُ المِذْكارُ أَحْيانا () أَوْ أَجْوَانُ أَحْيانا () أي إِنْ أنثت، ولدت أنثى ().

- (١) "الملائكة" ليست في (س)
- (٢) هذا القول مروي عن مجاهد والسدي.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٧٧٥)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٣٦٩)، ونسبه إليهما مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٦٦٣٨)، وقال به ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ١٧٩)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٩٤).

- (٣) ساقطة من (ش)، والزيادة من (خ)، (س)
  - (٤) "البيت" ليست في (س)
    - (٥) "أقديم أم" في (س)
- (٦) شنع الزمخشري على تفسير الجزء بالإناث، وصرح بأن البيتين الآتيين مصنوعان فقال: « وادعاء أنّ الجزء في لغة العرب: اسم للإناث، وما هو إلا كذب على العرب، ووضع مستحدث منحول، ولم يقنعهم ذلك حتى اشتقوا منه: أجزأت المرأة، ثم صنعوا بيتا وبيتا ». الكشاف (٤/ ٢٤١)

والأرجح والله أعلم كما قال أبو جعفر: «الذي عليه جماع الحجّة من أهل التفسير واللغة أنّ الجزء النصيب، وهذا مذهب عطاء الذي ذكرناه ومجاهد والربيع بن أنس والضحّاك، وهو معنى قول ابن عباس رَضَّوَلِيَّهُ عَنْهُ، وقال محمد بن يزيد: الجزء النصيب. وقول زيد بن أسلم: جماع الحجّة على غيره أيضا، والرواية تدل على خلافه ونسق الكلام؛ لأن بعده (وجَعَلُوا المُلائِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عِبادُ الرَّحْنِ إِناثاً) إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٦٨)، وينظر على سبيل المثال لا الحصر: مجاز القرآن (٢/ ٢٠٢) غريب القرآن لابن قتيبة (٣٩٦) الكشف والبيان (٨/ ٣٢٩).

- (٧) قال ابن منظور بعد ذكره هذا البيت: «ولم أجده في شعر قديم ولا رواه عن العرب الثقات». لسان العرب (٧) قال ابن منظور بعد ذكره هذا البيت: «ولم أجده في بين يدي من دواوين وكتب الأدب.
- (٨) حكى ما سبق عن الزجاج ابن قتيبة في غريب القرآن(٣٩٦)، والأزهري في تهذيب اللغة (١١/٠١)،
   = □

وقوله تعالى: ﴿أَوَمَن يُنَشَّوُا فِ ٱلْحِلْيَةِ ﴾ [ ١٨] وتقرأ ( ) " ( ) يَنْشَأَ" ( ) وموضع ( مَن ) نَصْبُ ( ) ، المعنى أو جَعَلُوا ( ) من يُنَشَّأُ في الحلية - يعني البنات - لله - جل وعز - ( ) . ﴿وَهُوَ فِي ٱلْخِصَامِ غَيْرُ مُبِينٍ ﴾ أي الأنثى لا تكاد تستوفي الحجة عليهم ( ) ولا تبين . وقد قيل ( ) في التفسير: إن المرأة لا تكاد ( ) تحتج بحجة إلا عليها ( ) .

= وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣٠٥)، وابن منظور في لسان العرب (١/ ٥٥).

- (١) "في الحلية" ليست في (س)
  - (٢) "ويقرأ" في (س)
  - (٣) "أومن" زائدة في (خ)
- (٤) "يَنْشَأَ" بفتح الياء، وإسكان النون مع التخفيف قرأ باقي القراء، " ويُنشّأ " بضم الياء، وفتح النون مع التشديد قرأ هزة والكسائي وخلف وحفص، فالحجة لمن خفف أنه جعل الفعل من قولهم نشأ الغلام فهو ناشئ، والحجة لمن شدد أنه جعل الفعل لمفعول به لم يسم فاعله، ودليله قوله تعالى: (إنا أنشأناهن إنشاء) فأنشأت ونشأت بمعنى واحد.

ينظر: جامع البيان (٢١/ ٥٨١)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٣٩)، الحجة في القراءات السبع (٣١) النشر في القراءات العشر (٢/ ٤٠٨).

- (٥) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٦٨)، وينظر: مشكل إعراب القرآن (٢/ ٢٥٠)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١٣٨)، الجامع لأحكام القرآن (٢/ ٧٢).
  - (٦) "وجعلوا" في (خ)، (س).
  - (٧) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٦٦)، والطبري في جامع البيان (٢١/ ٥٨٠)، وعز السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كها في الدر المنثور (٧/ ٣٧٠).

- (۸) "عليهم" ليست في (خ)، (س)
  - (٩) "وقيل" في (خ)
  - (١٠) "أن" زائدة في (خ).
  - (١١) هذا القول مروي عن قتادة.

وقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُواْ ٱلْمَلَيْمِكَةُ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّمُنِ إِنَثًا ﴾ [١٩] الجَعْلُ هاهنا في معنى القول والحكم على الشيء. تقول: ( ) قدْ جَعَلْتُ زيداً أعلم الناس، أي قد وصفته بذلك وحكمت به.

وقول ه تعالى: ﴿ سَتُكُنَّبُ شَهَادَتُهُمْ ﴾ ويقرأ السنكُتُبُ"، ويجوز "سيكُتُب" أنه عنى سيكتب ( ) الله - جل وعز - شَهادَتُهم ولا نعْلَمُ ( ) أحَداً قرأ بها،

<sup>=</sup> أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٦٦)، والطبري في جامع البيان (٢١/ ٥٨٠)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذركما في الدر المنثور (٧/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>١) " في التفسير: إن المرأة لا تكاد تحتج بحجة إلا عليها وقد يقال "ليست في (س)

<sup>(</sup>۲) نَسب هذا القول إلى ابن زيد ابن عطية، ووجه ذلك: «لأنهم كانوا يتخذون كثيرا منها من الذهب والفضة وكانوا يجعلون الحلي على كثير منها» المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/٤٤) وكذلك نسبه ابن وهب في تفسير القرآن من الجامع (٢/ ١٤٠)، وذكره ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣٠٦).

<sup>(</sup>٣) وبه قال أكثر المفسرين واللغويين، كالفراء في معاني القرآن (٣/ ٢٩)، وثعلب في مجالسه (٣٣)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٣٩٧) وغيرهم.

<sup>(</sup>٤) "فتقول" في (س)

<sup>(</sup>٥) "وتقرأ" في (خ)

<sup>(</sup>٦) "سنكتب" بنون مفتوحه قرأ السلمي وابن السميقع، وأبو رزين ومجاهد وابن أبي عبلة، مبنيا للفاعل ينظر: بحر العلوم(٣/ ٢٤٢)، زاد المسير (٧/ ٣٠٧)، الجامع لأحكام القرآن(١٦/ ٧٣)، تفسير البحر المحيط(٨/ ٦)

<sup>(</sup>٧) ذكر القراءة بدون نسبة ابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٤٥)، وأبو حيان في تفسير البحر المحيط (٨/ ٦)، والسمين في الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (٩/ ٥٨٠).

<sup>(</sup>٨) "المعنى سيكتب" ليست في (س)

<sup>(</sup>٩) "أعلم" في (س)

والقراءة بالتاء () والنون.

وقوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَوَ شَاءَ ٱلرَّمْنَ مَا عَبَدُنَهُمُّ مَّالَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ ﴾ [٢٠] المعنى ما لهم بقولهم: إنَّ الملائكة بنات الله من علم، ولا بجميع ما تخرصوا به.

ثم أعلم الله تعالى أن فعلَهم اتباع ضلالة آبائهم فقال (): ﴿ بَلُ قَالُوا ۚ إِنَّا وَجَدُنَا عَلَىَ أُمَّةِ وَإِنَّا عَلَىٓ ءَاثَرِهِم مُّهُ تَدُونَ ﴾ [٢٢] ويقرأ () "عَلَى إِمَّةٍ" ()، () فمن قرأ على

(١) "سَتُكْتَبُ"بضم التاء على الفعل المجهول، قراءة العامة، مبنيا للمفعول.

ينظر: بحر العلوم(٣/ ٢٤٢)، زاد المسير(٧/ ٣٠٧) الجامع لأحكام القرآن(١٦/ ٧٣) تفسير البحر المحيط(٨/ ٢)

- (٢) "فَهُمْ بِهِ مُسْتَمْسِكُونَ" زائدة في (خ)
  - (٣) "قالوا" في (س)
  - (٤) "بكتاب" في (س)
- (٥) الزيادة من (خ)، (س) وهي مطموسة في (ش)
- (٦) ينظر: جامع البيان (٢١/ ٥٨٣)، بحر العلوم (٣/ ٢٤٢) تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ١٨٠)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٧٤)
  - (٧) "فقالوا" في (ش)، وما أثبته هو الصواب وهو في (خ)، (س).
    - (A) "وتقرأ" في (خ)
    - (٩) "بالكسر" زائدة في (س)
    - (١٠) " على إمه " بالكسر قرأ مجاهد وقتادة وعمر بن عبدالعزيز.

ينظر: جامع البيان (٢١/ ٥٨٤)، الجامع لأحكام القرآن(١٦/ ٧٤).

وقوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي ( ) قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ ﴾ [٢٣] أي قد ( ) قالوا ذلك هؤ لاء ( ) كما قال أمثالهم للرسل مِنْ قَبْلك.

وقوله تعالى: ﴿وَإِنَّا عَلَىٰٓءَاثَرِهِم مُّفَتَدُونَ ﴾ معناه تقتدي () بهم، ويصلح أن يكون خبراً لإنا مهتدون، و(على) من صلة مهتدون، وكذلك مقتدون، فيكون المعنى وإنا مهتدون على آثارهم، وكذلك يكون المعنى مقتدون على آثارهم، ويصلح أن تكون () خبراً بعد خبر، فيكون (وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِمْ) الخبر، ويكون (مُهْتَدُونَ) خبراً ثانياً، وكذلك (مُقْتَدُونَ) .

(١) هذا القول مروي عن مجاهد.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٥٨٤)، ونسبه إليه الماوردي في النكت والعيون (٥/ ٢٢١)، وقال بهذا المعنى على الضممقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ١٨٨)، الطبري في جامع البيان (٢١/ ٥٨٤)، والأزهري في تهذيب اللغة (١٥/ ٥٥٥) والسمعاني في تفسيره (٥/ ٩٧).

- (٢) "بالكسر" زائدة في (خ)، و" فمن قرأ على أمة فالمعنى على ملة، ومن قرأ على إمة" ليست في (س)
- (٣) قال بهذا المعنى أن الإمة بالكسر الطريقة من الدين والمذهب الفراء في معاني القرآن للفراء (٣/ ٣٠)، والطبري في جامع البيان (١٦/ ٥٨٤)، والنحاس في معاني القرآن (٦/ ٣٤٦)، والأزهري في تهذيب اللغة
   (٥١/ ٥٥٥)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٧٤)، وابن منظور فيلسان العرب (١٢/ ٢٢).
  - (٤) "قبلك في" ليست في (س)
    - (٥) "قد" ليست في (خ)
    - (٦) "هؤلاء" ليست في (خ)
  - (٧) "يقتدون" في (خ) "نقتدي" في (س)
    - (٨) "يكون" في (س)
  - (٩) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٤٧)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٧٥).

وقوله تعالى: ﴿ قَلَ أُولَوْجِنَّتُكُمُ ( ) بِأَهْدَىٰ مِمَّاوَجَدَّتُمْ عَلَيْهِ ءَابَآءَكُمُ ﴾ [٢٤] المعنى فيه قل: أَتَتبعُون ما وجدتم عليه آباءكم وإن جِئْتُكُمْ بِأَهدى منه؟.

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ وَإِنَّى بَرَآءٌ مِّمَّاتَعُ بُدُونَ ۚ إِلَّا ٱلَذِى فَطَرَفِ ﴾ [٢٦] (بَرَاءٌ) () بمعنى بريء مِمَّا تَعْبُدُونَ، والعرب تقول للواحد () منها: أنا البراء منك، () وكذلك الاثنان والجهاعة، والذكر والأنثى، يقولون: نحن البراء منك والخلاء منك، لا () يقولون: نحن البراءان منك، ولا البراءونَ، [وإنها] () المعنى إنا ذوو البراء منك، ونحن ذوو البراء منك () كها تقول: رجل عدل، وامرأة عَدْل، وَقَوْمٌ عَدْل، والمعنى ذوو عدل و[ذوات عدل] () ()

وقوله تعالى: ﴿إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَفِي ﴾ [٢٧] المعنى أنا أتبرأ مما تعبدون إلا من الله - جل وعز-، ويجوز أن يكون " إلا "بمعنى لكن، فيكون المعنى لكن الذي [فطرني] ( ) فإنه سيهدين ( ).

<sup>(</sup>١) "جئتم" في (س)

<sup>(</sup>٢) "براء" ليست في (س)

<sup>(</sup>٣) "يقول الواحد" في (س)

 <sup>(</sup>٤) "والخلاء منك" زائدة في (خ)

<sup>(</sup>٥) "ولا" في (خ)، (س) وهي أصوب.

<sup>(</sup>٦) الزيادة من (خ)، (س) وفي (ش) عليها بياض.

<sup>(</sup>۷) قاله الفراء في معاني القرآن (۳/ ۳۰)، وينظر: جامع البيان (۲۱/ ۵۸۸)، معاني القرآن للنحاس (۲/ ۳٤۸)، بحر العلوم (۳/ ۲۶۳)، الجامع لأحكام القرآن (۲۱/ ۷۲).

<sup>(</sup>٨) الزيادة من (خ)، (س) وفي (ش) عليها بياض.

<sup>(</sup>٩) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (١٥ / ١٩٣)، وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣٠٩).

<sup>(</sup>١٠) الزيادة من (خ)، (س) وفي (ش) عليها بياض.

<sup>(</sup>١١) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٤٩)، بحر العلوم (٣/ ٢٤٣)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين

﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمَةُ بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ عَ ﴾ [ ٢٨] يعني بها ( ) كلمة التوحيد - لا إله إلا الله - ( ) باقية في عقب إبراهيم، لايزال من ( ) ولده من يوحد الله الطالق الله المعلى ( ) .

وقوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَوَلَا نُزِلَ هَذَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى رَجُلِ مِّنَ الْقَرْبَاتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ [٣٦] المعنى على رجل من رَجُلَي القريتين عظيم ()، والرجُلَانِ () أحدهما الوليد بن المغيرة المخزومي من أهل مكة، والآخر حبيب بن عمرو بن عمير الثقفي من أهل الطائف، والقريتان هاهنا مكة والطائف ().

ويجوز " وقالوا لَوْ لَا نَزَّلَ ( )" أي لو لا نَزَّلَ الله هذا القرآن، ويجوز لوْ لاَ "نَزَلَ هذا

أخرجه الطبري في جامع البيان(٢١/ ٥٩٠)، وينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٣١)، المحكم والمحيط الأعظم (١/ ٢٣٩)، زاد المسير (٧/ ٣١٠).

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٩٢)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٨٢)، وعزا السيوطي الرواية إلى ابن جرير وابن أبي حاتم وابن مردويه كها في الدر المنثور (٧/ ٣٧٤)، وجاء في الروايات اختلاف في الرجلين، وجميعها متفقة على القريتين.

(٨) "هذا القرآن" زائدة في (خ)، (س).

<sup>= (</sup>٤/ ١٨٢)، تفسير النكت والعيون (٥/ ٢٢٢)، الجامع لأحكام القرآن(١٦/ ٧٦).

<sup>(</sup>١) "بها" ليست في (س)

<sup>(</sup>٢) هذا القول مروي عن مجاهد وقتادة والسدي.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٦٧)، وأخرجها الطبري عنهم في جامع البيان (٢١/ ٥٨٩)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٣٧٣).

<sup>(</sup>٣) "ومن" في (س)

<sup>(</sup>٤) هذا القول مروي عن مجاهد.

<sup>(</sup>٥) "المعنى على رجل من رَجُلَي القريتين عظيم" ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) "فالرجلان" ليست في (س)

<sup>(</sup>٧) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحَالِلَّهُ عَنْهُ.

و (هذا) في موضع رفع، والقرآن هاهنا مُبيِّنٌ عن هذا، ويسميه سيبويه عطف البيان ()؛ لأن لفظه لفظ الصفة ()، ومما يتبين () به هذا أنه عطف البيان قولك: مررت بهذا الرجل، وبهذه () الدار، (وهذا القرآن) إنها () تذكر () بعد هذا اسها تبين () بها () اسم الإشارة ().

وقوله تعالى: ﴿ أَهُمُ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ ﴾ [٣٢] أي قولهم: لِمَ لَمُ ينزلْ هذا القرآن على غير محمد السَّيِّ؟ اعتراض منهم، وليس تفضل () الله وَ لَكُ يقسمه غيره.

<sup>(</sup>١) "الأخريين" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٢) "نَزّل" بفتح النون والتشديد و"نَزَل" بفتح النون والتخفيف، جائزتان نحوياً وإعرابيا، أما في القراءات فلم يذكر أحداً قرأ بها، وإنها القراءة على "نُزّل" بضم النون مع التشديد، ينظر: زاد المسير (٧/ ٣١١)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٨٢).

<sup>(</sup>٣) عطف البيان: هو التابع الذي يجيء لإيضاح نفس سابقة باعتبار الدلالة على معنى فيه كما في الصفة، وقيل: عطف بيان اسم غير صفة يجري مجرى التفسير ويُشترط فيه التوافقُ تعريفاً وتنكيراً.

ينظر: التعريفات (١٩٥)، الأصول في النحو (١/ ٢٥١)، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (٨/ ٣١).

<sup>(</sup>٤) الكتاب لسيبويه (٢/ ١٨٦).

<sup>(</sup>٥) "وما يبين" في (س)

<sup>(</sup>٦) "وهذه" في (س)

<sup>(</sup>٧) "فإنها" في (خ)

<sup>(</sup>٨) "يذكر" في (س)

<sup>(</sup>٩) "تبين" في (س)

<sup>(</sup>۱۰) "به" في (خ)

<sup>(</sup>١١) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٧١).

<sup>(</sup>١٢) "يفضل" في (س)

ولما أتى النبي التَّكُّ بالرسالة قالت العرب أو أكثرها: كيف لم يرسل الله مَلَكاً؟ وكيف أرسل بَشراً، فقال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن فَبَلِكَ إِلَا رِجَالًا نُوْجِى ( ) إِلَيْهِم مِّنْ أَهْلِ الله الله الله الله عَجَبًا أَنْ أَوْجَبُنا إِلَى رَجُلِم مِّنْ أَهْل السمعوا أن الرسالة الله كانت في رجال من أهل القرى قالوا: "لَوْ لَا نُزِل على أَحَدِ هذين الرجلين" فقال الله عَلْ: ﴿ أَهُو يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ نَحُنُ قَسَمُنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُم فِي الْحَيُوةِ الدُّنْ أَوْرَفَعْنَا بَعْضَهُم فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَتِ ﴾ فكها () فضلنا بعضهم فوق ( ) بعض في الرزق وفي المنزلة، كذلك اصطفينا للرسالة من نشاء ( ).

وقوله تعالى: ﴿ لِيَتَخِذَ بَعْضُهُم بَعْضَا سُخْرِيًّا ﴾ و (سُدِخْرِيًّا) أي ليستعمل بعضهم بَعْضًا سُخْرِيًّا) أي ليستعمل بعضهم بعضاً ( ).

وقيل: (سِخْرِيًّا) يتخذ بعضهم بعضاً ( ) عبيداً ( )، ثم أعلم الله رَجَّكُ أن الآخرة

<sup>(</sup>١) "يوحي" في (س)

<sup>(</sup>٢) يوسف: جزء من الآية ١٠٩

<sup>(</sup>٣) يونس: جزء من الآية ٢

<sup>(</sup>٤) "أي كما" في (خ)

<sup>(</sup>٥) "على" في (خ)

<sup>(</sup>٦) ينظر: جامع البيان(٢١/ ٥٩٥)، الكشف والبيان (٨/ ٣٣٣)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٥٦٥٥)، تفسير السمعاني (٥/ ١٠٠)، وحكاه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ١٨٣).

<sup>(</sup>V) هذا القول مروي عن السدي.

أخرجه الطبري في جامع البيان (١٦/ ٥٩٥)، ونسبه إليه الثعلبي في الكشف والبيان (٨/ ٣٣٣)، والماوردي في النكت والعيون (٥/ ٢٢٤)

<sup>(</sup>٨) " ويستخدم بعضًهم بعضاً وقيل: (سِخْرِيًّا) يتخذ بعضهم بعضاً" ليست في (س)

<sup>(</sup>٩) هذا القول مروي عن الضحاك بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان (١٦/ ٥٩٦)، ونسبه إليه النحاس في إعراب القرآن (٤/ ١٠٧)، والثعلبي في الكشف والبيان (٨/ ٣٣٣)

أَحَظُّ من الدنيا فقال: ﴿ وَرَحْمَتُ رَبِّكِ خَيْرٌ مِّمَا يَجَمَعُونَ ﴾ وأعلم قِلَّةَ الدنيا عنده فقال: ﴿ وَلَوْ لَاۤ أَن يَكُونَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً لَجَعَلْنَا لِمَن يَكُفُرُ بِٱلرَّحْمَنِ لِبُيُوتِهِمْ سُقُفًا مِّن فِضَةٍ ﴾ [٣٣].

ويقرأ "سَقْفاً" () () ويجوز "سُقْفاً" -بسكون القاف، وَضَم السين () فمن قال: () سُقُفاً وَسُقْفاً فهو جمع (سَقْف كما قيل: رَهْن وَرُهُنُ وَرُهْنُ وَرُهْنُ أَورُهُن أَ وَمن قال: سَقْفاً [١/١٧٤] فهو واحد يَدُلُّ على الجمع، المعنى أي () [جعلنا لبيت كلِ واحد] () منهم سقفاً من فضة (). ()

وقوله: ﴿ وَمَعَادِجَ عَلَيْهَا يَظُهُرُونَ ﴾ (معارج) دَرَج ( ) واحدها مَعْرج، المعنى

(۱) "سَقُفا" بفتح السين وإسكان القاف قرأ ابن كثير وأبو عمرو على الواحد ومعناه الجمع؛ اعتبارا بقوله تعالى: ﴿فَخَرَّ عَلَيْمِمُ ٱلسَّقَفُ مِن فَوْقِهِمْ ﴾ [النحل: ٢٦]. "وسُقُفا" بضم السين والقاف قرأ الباقون على الجمع؛ مثل رهن ورهن.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٨٥)، الحجة للقراء السبعة (٢/ ٤٤٨)، حجة القراءات (٦٤٩)، الجامع لأحكام القرآن(١٦/ ٨٤)

- (٢) "ويقرأ سَقْفاً" ليست في (س)
- (٣) "سُقُفا" بضم السين والقاف، قرأ مجاهد وأبو رجاء.

ينظر: الجامع لأحكام القرآن(١٦/ ٨٤)، تفسير البحر المحيط (٨/ ١٠).

- (٤) "قرأ" في (خ)
- (٥) "وَرُهْن" ليست في (س)
  - (٦) "أي" ليست في (س)
- (٧) الزيادة من (خ) وهي مطموسة في (ش)
- (٨) ينظر: الحجة للقراء السبعة (٢/ ٤٤٨)، الحجة في القراءات السبع (٣٢١)، حجة القراءات (٦٤٩).
- (٩) ينظر: بحر العلوم (٣/ ٢٤٥)، المحكم والمحيط الأعظم (٦/ ٢٤٠)، حجة القراءات (٦٤٩)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣١٣).
  - (١٠) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَالِلُّهُ عَنْهُ، وقتادة، وابن زيد.

□ =

وجعلنا معارج من فِضةٍ، وكذلك ﴿وَلِنُيُوتِهِمْ ( ) أَبُونَا ( ) ﴾ [٣٤] أي أَبُواباً من فضةٍ وكذلك ﴿وَلِنُيُوتِهِمْ صَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَ

﴿ وَزُخُرُفًا ﴾ [٣٥] الزخرف - جاء في التفسير هاهنا أنه الذهَبُ )، إلا ابن زيد بن أسلم ( ) فإنه قال: هو متاع البيت ( )، والزخرف في اللغة الزينة وكمال الشيء فيها،

- (١) "لبيوتهم" في (خ)
- (٢) "وسررا" زائدة في (س)
  - (٣) "سررا" في (خ)
- (٤) "وكذلك وسُرُراً من فِضةٍ" ليست في (س)
- (٥) هذا القول مروى عن ابن عباس رَضَالِتَهُ عَنْهُ، وابن زيد.

أخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢١/ ٢٠١) وأخرج الرواية ابن أبي حاتم في تفسيره عن ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنهُ (١٠/ ٣٢٨٢)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنهُ إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٣٧٦).

- (٦) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِّاللَّهُ عَنْهُ، والسدي، وقتادة، والضحاك
- أخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢١/ ٢٠١) وأخرج ابن أبي حاتم في تفسيره عن ابن عباس رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ (١٠/ ٣٢٨٢)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَّالِلَهُ عَنْهُ إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٣٧٦)، ورواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٣٧٦).
- (۷) هو: عبدالرحمن بن زيد بن أسلم العمري العدوي المدني مولاهم، كان صاحب قرآن وتفسير، روى عن أبيه، وابن المنكدر توفي سنة: (۱۸۲هـ). ينظر: الثقات (۳٪ ۲٤۹)، وتقريب التهذيب (۳٤٠)، وطبقات المفسرين للداودي (۱۸۸).
  - (A) هذا القول مروي عن ابن زيد.

<sup>=</sup> أخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢١/ ٢٠٠)، وأخرج ابن أبي حاتم في تفسيره عن ابن عباس رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ (١٠/ ٣٢٨٢)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٣٧٦)، ورواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٣٧٦).

[وقوله] (): ﴿وَإِن كُلُّ ذَلِكَ لَمَّا مَتَنعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَا ﴾ معناه وما كل ذلك إلا متاع الحياة الدنْيًا ().

وقوله () تعالى: ﴿ وَلَوْلَا آَن يَكُونَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً ﴾ [٣٣] أي: لَوْلاَ أن تميل بهم الدنيا فيصيرَ الخلق كفاراً لأعطى الله -جل وعز - الكافر في الدنيا غاية التمني () فيها ()؛ لِقِلَّتِهَا عِنْدَهُ، ولكنه لم يفعل ذلك؛ لعلمه بأن الغالب على الخلق حبُّ العَاجِلَة. ويقرأ "لمَا متاع الحياة الدنيا "() و"ما" هاهنا لغوٌ، المعنى لمتاع الحياة الدنيا ().

(٧) المروي بنحوه عن ابن عباس رَضِحَالِلَّهُ عَنْهُ والحسن.

أخرجه الطبري في جامع البيان(٢١/ ٥٩٨) وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٣٧٦)، ورواية الحسن إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما الدر المنثور (٧/ ٣٧٦).

(٨) " لَمَا متاع" بالتخفيف قرأ جمهور القراء، وهي للصلة والتوكيد، "ولّم" بالتشديد قرأ عاصم وحمزة وهشام عن ابن عامر فمعناه وما كل ذلك إلا متاع.

ينظر: الحجة في القراءات السبع (٣١)، بحر العلوم (٣/ ٢٤٥)، الجامع لأحكام القرآن(١٦/ ٨٧).

(٩) " ويقرأ (لمّم متاع الحياة الدنيا) و(ما)هاهنا لغو، المعنى لمتاع الحياة الدنيا" ليست في (خ)

<sup>=</sup> أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٢٠٢)، ونسبه الماوردي إليه كما في النكت والعيون (٥/ ٢٢٥)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٨٧).

<sup>(</sup>۱) يونس: ۲٤

<sup>(</sup>٢) ينظر: تهذيب اللغة (٧/ ٢٧٢)، المفردات في غريب القرآن (٢١٢)، لسان العرب (٩/ ١٣٢)

<sup>(</sup>٣) ساقطة من (ش)، والزيادة من (خ)، (س)

<sup>(</sup>٤) "معناه وما كل ذلك إلا متاع الحياة الدنْيَا" ليست في (س).

<sup>(</sup>٥) "فقوله" في (س)

<sup>(</sup>٦) "ما يتمنى" في (خ)، (س)

وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّمْنِ نُقَيِّضُ لَهُ شَيْطَانًا فَهُو لَهُ وَقِينٌ ﴾ [٣٦] معنى (من يعش) من يعرض عن ذكر الرهمن " ويقرأ () "ومن يعْشَ عن ذكر الرهمن " بفتح الشين () من عَشِيَ يَعْشَى، أي من يَعْمَ عن ذكر الرهمن () ، (نُقَيِّضْ لَهُ شَيْطَانًا) نسبب له شيطاناً ، يجعل الله -جل وعز - ذَلِكَ جزاءه ().

وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُمْ لِيَصُدُّونَهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ ( ) وَيَحْسَبُونَ أَنَهُم مُّهَ تَدُونَ ﴾ [٣٧] أي الشياطين تصدهم عن السبيل، ويحسب الكفار أَنَّهُمْ مُهْتَدُونَ ( ).

وقوله تعالى: ﴿لَجَعَلْنَا لِمَن يَكُفُرُ بِٱلرَّمْنِ لِبُيُوتِهِمْ ﴾ يصلح أن يكونَ بدلاً من قوله: (لمن يكفر)، ويكون المعنى لجعلنا لبيوت من يكفر بالرحمن، ويصلح أن يكون لبيوت من على معنى لجعلنا

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٥٠٦)، وحكاه عن الزجاج ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ١٨٤)، وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣١٥).

(٣) " ومن يعشَ " بفتح الشين، قرأ ابن عباس رَضِوَالِلَّهُ عَنهُ وعكرمة.

ينظر: جامع البيان (٢١/ ٢٠٥)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٥٦)، الكشف والبيان (٨/ ٣٣٤)، الجامع الأحكام القرآن (١٦/ ٨٩).

(٤) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحَالِلَّهُ عَنْهُ وابن زيد.

أخرجهما الطبري في جامع البيان(٢١/ ٦٠٥) وأخرج عن ابن عباس رَضَوَلَتُهُ عَنْهُ ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٨٣)، وقال به مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ١٩٠)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ٣٢).

- (٥) ينظر: غريب القرآن (٣٧٩)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٨٩)، وحكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٩/ ١٧٣)، وابن منظور في لسان العرب (٧/ ٢٢٤).
  - (٦) (وإنهم ليصدونهم عن السبيل)ليست في جميع النسخ، وأثبتها لدلالة الكلام عليها.
- (۷) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٥٩)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٧٣)، الكشف والبيان (٨/ ٣٣٥)، زاد المسر (٧/ ٣١٦).

<sup>(</sup>١) هذا القول مروى عن السدى.

<sup>(</sup>٢) "وتقرأ" في (خ)

لمن يكفر بالرحمن على بُيُوتهم ().

وقوله: ﴿ حَقَّى إِذَا جَآءَنَا ﴾ ويقرأ ( ) "جَاءَانَا" ( )، فمن قرأ "جَاءَانَا" المعنى ( ) حتى إذًا جَاءَ الكَافِرُ وشيطانه.

ومن قرأ (حَتَّى إِذَا جَاءَنَا) () فعلى الكافر وحده ().

﴿ قَالَ يَعَلَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعُدَ ٱلْمَشْرِقَيْنِ فَبِئْسَ ٱلْقَرِينُ ﴾ [٣٨] معنى (المُشْرِقَيْنِ) هاهنا بعد المشرق [والمغرب] () () فلما جعلا اثنين غُلّب لفظ المشرق كما قال ():
لنا قمراها والنجوم الطوالع () ...

(۱) ينظر: مشكل إعراب القرآن (۲/ ۲۰۰)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٧١)، التبيان في إعراب القرآن (١٦ عراب القرآن (١٦/ ١٣٩).

(٢) "وتقرأ" في (خ)

(٣) "جاءانا" على التثنية قرأ الباقون، يعني الكافر وقرينه وقد جعلا في سلسلة واحدة. ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٥٠)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٥٩)، حجة القراءات (٢٥٠)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٩٠)

- (٤) "فالمعنى" في (خ)، (س)
- (٥) "حَتَّى إِذَا جَاءَنَا"على التوحيد قرأ أبو عمرو وحمزة والكسائي وحفص يعني الكافريوم القيامة. ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٥٠)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٥٩)، حجة القراءات (٢٥٠)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٩٠)
  - (٦) "وحده" ليست في (س)
  - (٧) ساقطة من (ش)، والزيادة من (خ)، (س)
- (A) ينظر: معاني القرآن للفراء(٣/ ٣٣)، جامع البيان(٢١/ ٢٠٦)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٦٠)، بحر العلوم (٣/ ٢٤٦).
  - (٩) قائل هذا البيت الفرزدق في قصيدته المشهورة والتي يفتخر فيها بآبائه ويهجو جريراً
- (١٠) وصدره: أخذنا بأطراف السهاء عليكم.. وشاهده تغليب القمر على الشمس، والبيت من شواهد المبرد

يريد الشمس والقمر.

وكها قالوا: سنةُ العُمَريْن يراد سنةُ أبي بكر وعمر -رحمهما الله - ( ).

وقوله تعالى: ﴿ وَلَن يَنفَعَكُمُ ٱلْيُومَ إِذ ظَلَمْتُمْ أَنَّكُمْ فِ ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾ [٣٩]

المعنى لَنْ تَنْفَعَكُم الشرِكَةُ في العذاب، قال () محمد بن يزيد رَحْمَهُ اللَّهُ في جواب هذه الآية: «إنَّهمْ مُنِعُوا رَوْح التَّأُسِّي؛ لأن التَّأُسِّي يُسَهِّلُ المصيبة، فأعلموا أنه لن ينْفَعَكم () الاشْتراك في العَذاب، وأن الله ﴿ لَكُ لا يجعل لهم فيه () أُسْوة وراحة ().

قال: وأنشدني -رحمة الله عليه- في هذا المعنى للخنساء ():

ولَـوْلا كَثْـرَةُ الباكينَ حَـوْلي عـلى إِخْـوانِهِمْ لَقَتَلْـتُ نَفْسِي وما يَبْكُونَ مِثْلَ أَخِي ولكِنْ أُعَزِي النَّفْسَ عَنْهُ بالتَّأسِّي ()»()

والفراء ينظر: المقتضب (٢٦٩)، معاني القرآن للفراء (٣/ ٣٣)، خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب للبغدادي (٤/ ٣٩١) دواوين الشعر العربي على مر العصور (٣٩/ ٨٢).

- (١) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٦٢)، والماوردي في تفسير القرطبي (٥/ ١٢٥)، وابن الجوزي في تذكرة الأريب في تفسير الغريب (٣٤٥)، وحكاه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز عن محمد (٤/ ١٨٥).
  - (٢) "أبو العباس" زائدة في (س)
    - (٣) "ينفعهم" في (س)
      - (٤) "عليه" في (س)
    - (٥) "وراحة" ليست في (س)
    - (٦) ترجمة الخنساء أخت صخر
- (٧) والتأسى من ذا أن يرى ذو البلاء من به مثل بلائه فيكون قد ساواه فيه، فيسكن ذلك من وجده، واستشهد به المبرد وابن جني ينظر: الكامل في اللغة والأدب (١٦/١) الخصائص (٢/ ١٧٥)، ديوان الخنساء (٦٧)، نهاية الأرب في فنون الأدب (١١/ ١٩٩).
- (٨) ينظر: الكامل في اللغة والأدب (١/ ١٦)، وحكى قول المبرد ابن أبي زمنين في تفسير القرآن

وقوله تعالى: ﴿ فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُم مُّنَفِقِمُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ النَّفِيمُ اللهُ اللهِ الثقيلة في قوله: (نَذْهَبَنَّ) دَخَلَتْ ايضاً - توكيداً، وإذا دَخَلَتْ (ما) توكيداً للشرط، والنون الثقيلة في قوله: (نَذْهَبَنَّ) دَخَلَتْ ايضاً - توكيداً، وإذا دَخَلَتْ (ما) دخلت معها النون، كما تَدْخُل مع لام القسَم ( )، والمعنى إنا نَنْتَقِمُ مِنْهُم إنْ توفيتَ أو نريك ما وعدناهم وَوَعَدْنَاكَ فِيهِمْ من النَصْر، فقد أراه الله - جلَّ وعز - ما وعَدَهُم ( ) فيهِمْ وَوَعَدَهُمْ مِنْ إهْلَا كِهِمْ إن كذبوا ( ).

وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكُرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ [٤٤] يريدُ أن القرآنَ شرفُ لك () ولقو مك ().

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٢٠٩)، وهو قول أكثر المفسرين كالطبري في جامع البيان (١/ ٣٣٦)، والقرطبي في الجامع لأحكام البيان (١٦/ ٣٣٦)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٩٢)).

(٤) هذا القول مروي عن الحسن وقتادة.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٦٩)، وأخرجهم الطبري في جامع البيان (٢١/ ٢٠٨)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر والحاكم وصححه كما في الدر المنثور (٧/ ٣٧٩).

- (٥) "لك" مكررة في (س).
- (٦) هذا القول مروي عن ابن عباس رَيَخُالِّكُوَعَنُهُ والسدي.

العزيز (٤/ ١٨٦)، وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣١٧)، وأورده بلا نسبة ابن عطية في المحرر الوجيز
 في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٤٩)، وابن حيان في تفسير البحر المحيط (٨/ ١١).

<sup>(</sup>۱) ينظر: مجالس ثعلب (۱۰٦)، تهذيب اللغة (٥/ ٢٥٠)، وحكاه عن الزجاج الباقولي في إعراب القرآن (٢/ ٢٠٤)، وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣١٧).

<sup>(</sup>٢) "وعده" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروي عن السدي

وقوله تعالى: ﴿وَسَوْفَ تُسَعَلُونَ ﴾ معناه سوف تسألون عن شكر ما جعله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَا لَكُم من الشرف.

وقول تعالى: ﴿ وَسَّئَلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن ( ) قَبَّلِكَ مِن رُّسُلِنَا آَجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْمَنِ ءَالِهَةً يُعْبَدُونَ ﴾ [83]

في هذه المسألة ثلاثَةُ أَوْجُهِ:

جاء في التفسير أن النبي على ليلة أسري به جُمع له الأنبياء في بيت المقدس فأمَّهم، وصلَّى بهم، وقيل له: سَلْهُمْ فلم يشكك الطَّيْلَا ولم يَسألُ ().

ووجه ثانٍ وهو الذي أختاره، أن المعْنَى سل أمّ من أَرْسَلْنَا من قبلك من رُسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِنْ دُونِ الرَّحْمَنِ آلِهَةً يُعْبَدُونَ ، ويكون معنى السؤال هاهنا على جهة التقرير كما قال: ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَّ اللَّه ﴾ () فليس يَسْاَلُمُم هاهنا عَمنْ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَّ اللَّه ﴾ ()

أخرج عن ابن زيد الطبري في جامع البيان (٢١/ ٢١٦)، وعزا السيوطي رواية ابن زيد إلى ابن جرير، ورواية ابن جبير إلى سعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٣٨١).

- (٣) "وهو" في (خ)، (س)
- (٤) هذا القول مروى عن قتادة والضحاك.

أخرج عبدالرزاق الصنعاني الرواية عن قتادة (٣/ ١٧٠)، وأخرجهم الطبري في جامع البيان(٢١ / ٢١١)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور(٧/ ٣٨١)، وبه قال ابن قتيبة غريب القرآن (٣٩٩)

(٥) الزخرف: ٨٧.

أخرجهم الطبري في جامع البيان (٢١/ ٢١٠)، وأخرج الرواية عن ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ ابن أبي حاتم في تفسيره (١١/ ٣٢٨٣)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ إلى ابن جرير وابن أبي حاتم والطبراني وابن مردويه والبيهقي في شعب الإيهان كما في الدر المنثور (٧/ ٣٨٠).

<sup>(</sup>١) "من" ليست في (س)

<sup>(</sup>٢) هذا القول مروي عن ابن زيد وسعيد بن جبير بنحوه.

إلا على جهةِ التقرير، وكذلك إذا سأل جميع أمم الأنبياء لم يأتوا بأن في كتبهِم أن اعبدوا غيرِي ().

وقوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ يَتَأَيُّهُ ٱلسَّاحِرُ ٱدْعُ لَنَا رَبِّكَ بِمَا عَهِدَعِندَكَ إِنَّنَا لَمُهْتَدُونَ ﴾ [٤٩]

إن قال قائل: كيف يقولون لموسى: يَا آية الساحر وهم يزعمون أنهم مهتدون؟ والجواب: أنهم خاطبوه بها تقدم له عندهم من التسمية بالساحر ().

ومعنى ﴿ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ ﴾ أي بها عهد عندك فيمَن آمن به في ( ) كشف العذاب عنه، والدليل ( ) على ذلك قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِذَا هُمْ يَنكُثُونَ ﴾ [٥٠] أي إذا هم ينقُضُون عَهْدَهُمْ ( ).

<sup>(</sup>١) هذا الوجه نسبه العلماء إلى المبرد وجماعة من العلماء أن في هذا المعنى التوقيف والتقرير والتوبيخ. ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٦٥)

<sup>(</sup>٢) "معنى مخاطبة الأمَّة، كأنَّه قال: واسألوا، والدليل على أن مخاطبة النبي عَلَيْ" ليست في (س)

<sup>(</sup>٣) الطلاق: ١

<sup>(</sup>٤) لم أر - فيها اطلعت إليه والله أعلم - من ذكر هذا الوجه في تفسير هذه الآية غير ابن الجوزي نسبه إلى الزجاج في زاد المسير (٧/ ٣٢٠).

<sup>(</sup>٥) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن(٤/ ١١٢)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ١٠٧) وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣٢٠).

<sup>(</sup>٦) "من" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٧) "عنهم الدليل" في (س)

<sup>(</sup>A) ينظر: جامع البيان (٧٣/١٣) معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٦٨)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٨) . (١٨٨/٤).

وقوله تعالى: ﴿ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهَاذِهِ ٱلْأَنْهَارُ تَجَرِّي مِن تَحْتَى ﴾ [٥١] (مصر) هاهنا يعني به ( ) مدينة مصر المعروفة، فمصر مذكر سُمِّيَ بهِ مؤنث؛ لأن المدينة الغالب عليها التأنيث، وَقدْ \ [يَجُوزُ مَلكُ مِصْر، يذهب به] ( ) إلى أن مصر اسم البلد ( )، وهذا [١٧١٠ب] فيه بُعْدٌ من قِبَل أن أكثر ما يستعمل البلد لما يضم مدناً كبيرةً نحو بلاد الرُّوم وبلاد الشام وبلد خراسان، وقد ( ) يجوز أن تصرف مصراً إذا جعلته اسماً لبلد عند جميع النحويين البصريين ().

[وقوله عَلَيًا ( ): ﴿ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ( ( ) أَمْ أَنَا خَيْرُ مِنْ هَذَا الَّذِي هُوَمَهِ ينُ ﴾ [٥٢] قال سيبويه والخليل (): عطف "أَنَا" بـ (أَمْ) على ﴿أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴾؛ لأنَّ معنى (أَمْ أَنَا خَيْرٌ) معنى أمْ تُبْصِرُونَ، كأنَّه قال: "أَفَلَا تبصرون أمْ تُبصِرُونَ، قال: لأنهم () إذَا قالوا(): أنت خير منه فقد صاروا عنده بُصَرَاءَ، فكأنَّه قال: أفلا تبْصِرُونَ أم أنتم بُصَرَاءُ ( ( ( ( ) ( . )

<sup>(</sup>١) "بها" في (س)

<sup>(</sup>۲) الزيادة من (خ)، (س) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٣) "لبلدٍ" في (خ)

<sup>(</sup>٤) "وهو" في (س)

<sup>(</sup>٥) ينظر: المقتضب (٢٠٩)، تهذيب اللغة (١٢/ ١٢٩) ومشكل إعراب القرآن (٢/ ٢٥١)، الأصول في النحو (٢/ ٩٩)لسان العرب (٤/ ٢٢).

<sup>(</sup>٦) ساقطة من (ش)، والزيادة من (خ)، (س)

<sup>(</sup>٧) "الخليل وسيبويه" في (س)

<sup>(</sup>٨) "لأنه" في (س)

<sup>(</sup>٩) "له" زائدة في (س)

<sup>(</sup>١٠) " فكأنَّه قال: أفلا تبْصِرُونَ أم أنتم بُصَرَاءُ" ليست في (س)

<sup>(</sup>١١) الجمل في النحو (٣٤٠)، الكتاب لسيبويه (٣/ ١٧٣).

وقوله تعالى: ﴿ فَلَوُلَآ أَلْقِي عَلَيْهِ أَسُورَةٌ ﴿ ) مِن ذَهَبٍ أَوْ جَآءَ مَعَهُ ٱلْمَلَيْكِ كُهُ مُقَتَرِنِينَ وَقُوله تعالى: ﴿ فَلَو لَا أَلْقِي عَلَيْهِ أَسُورَةٌ مِنْ ذَهَبِ تدل على أنها من عند إلهه الذي بشيء ( ) يُلْقَى عليه فيكون ذلك أَسْوِرَةً مِنْ ذَهَبِ تدل على أنها من عند إلهه الذي يدعوكم إلى توحيده، أو هلَّا جاء معه الملائكةُ مقترنين يمشون معه فيدُلُّونَ على صحة نُبوتهِ، وقد أتى موسى السَّيُّ من الآيات بها فيه دلالة على تثبيت النبُوة، وليس للذين يرسل إليهم الأنبياءُ أَنْ يَقْتَرِحُوا من الآيات ما يريدون ( ).

<sup>(</sup>۱) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٦/ ١٧٥)، ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣٢١)، وابن منظور في لسان العرب (١٣/ ٤٢٤).

<sup>(</sup>٢) هذا القول مروى عن ابن عباس رَضَوَلْلَهُ عَنهُ.

عزا السيوطي رواية ابن عباس رَخَالِلُهُ عَنْهُ إلى ابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٣٨٣)، وأورده النحاس في معاني القرآن (٦/ ٣٧١)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ١٠٩)، وحكاه عن الزجاج الماوردي في النكت والعيون (٥/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٣) "أجمعين" في (س)

<sup>(</sup>٤) "أساورة" في (ش) (س) على القراءة الأخرى، وأثبتنا الرسم العثماني.

<sup>(</sup>٥) "وصف" ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) "والرياسة" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٧) "قال" في (خ)، (س) ولعله أصوب.

<sup>(</sup>٨) "بشيء" ليست في (س)

<sup>(</sup>٩) "يريدونه هم" في (س)

ويقرأ ()"أساوِرَةٌ مِنْ ذَهب" () ويصلح أن تكون جمعَ الجمعِ تقول: أسْوِرَة وَأَسَاوِرَة، كَمَا تقول: أشورة وإنما وأَسَاوِرَة، كَمَا تقول: أقوال وأقاويل، ويجوز أن يكون جَمَعَ إسْوار وأساورة، وإنما صَرَفْتَ أساورة؛ لأنك ضَمَمْتَ الهاء إلى أسَاور فصار اسْماً وَاحِداً، وصار الاسم له مِثال في الواحد، نحو عَلَانية وعياقية (). ()

وقوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا ءَاسَفُونَا أَنَاقَمُنَا مِنْهُمْ ﴾ [٥٥] معنى ﴿ ءَاسَفُونَا ﴾ أغضبونا ().

﴿ فَجَعَلْنَاهُمْ سَلَفًا وَمَثَلَا لِلْآخِرِينَ ۞ ﴾ ( ) [٥٦] جعلناهم سلَفًا مُتَقَدِّمِينَ؟ ليتَعِظَ بهم الآخرون ( ).

أخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢١/ ٢٢٢)، وأخرج الرواية عن ابن عباس رَصَّالِلَهُ عَنْهُ ابن أبي حاتم، حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٨٤)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَصَّالِلَهُ عَنْهُ إلى ابن جرير وابن أبي حاتم، ورواية مجاهد إلى الفريابي وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كها في الدر المنثور (٧/ ٣٨٤) ورواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير كها في الدر المنثور (٧/ ٣٨٣)، وقال بهذا المعنى أبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٥٠٤)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٢٩٩)، والسجستاني في غريب القرآن (٢٥٥).

<sup>(</sup>١) "وتقرأ" في (خ)

<sup>(</sup>٢) "أساورة من ذهب" قراءة جمهور القراء بالألف واحدها إسوار، ومن قرأ: «أَسْوِرَةٌ» فواحدها سوار. ينظر: السبعة في القراءات (٥٨٧)، معاني القرآن للفراء (٣/ ٣٥)، الحجة في القراءات السبع (٣٢٢)، حجة القراءات (٢٥١).

<sup>(</sup>٣) "وعباقية" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٤) ينظر:معاني القرآن للأخفش (٢/ ٥١٥)، تهذيب اللغة (١٣/ ٣٧)، حجة القراءات (٢٥١)، الجامع لأحكام القرآن(١٦/ ١٠٠).

<sup>(</sup>٥) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحَالِتُهُ عَنْهُ، ومجاهد، وقتادة والسدي.

<sup>(</sup>٦) "أي" زائدة في (خ)

<sup>(</sup>V) هذا القول مروي عن قتادة ومجاهد بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٦٢٤)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى الفريابي وعبد بن حميد

ويقْرأُ (سُيلُفاً) بضم السين واللام ()، ويُقرأُ (سُيلَفاً) - بضم السين وفتح اللام () - فمن قال: سُلُفاً - بضمتين - فهو جِمع سَلِيف، أي جميع، قد () مضي، ومن قرأ سُلَفاً فهو جمع سُلْفَة، أي فرقة قد مَضت.

ويقرأ ( ) (يَصُدُّونَ ) - بضم الصاد- ( ) والكسر أكثر ( )، ومعناهما جميعاً يضجُّونَ ( )،

وقوله تعالى: ﴿ ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ ٱبْنُ مَرْيَهِ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ ﴿ ﴿ ٥٧]

وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٣٨٤).

(١) "وتقرأ" في (خ)

" سُلُفا"بضم السين واللام قرأ حمزة والكسائي، وقرأ الباقون "سَلَفا" بفتحها، فالحجة لمن فتح أنه اراد جمع سالف والحجة لمن ضم أنه أراد جمع سليف.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٨٧)، الحجة للقراء السبعة (٧/ ٥٨)، حجة القراءات (٦٥١)، الحجة في القراءات السبع (٣٢٢).

(٣) "سُلَفا" بضم السين وفتح اللام، جمع سلفة، أي فرقة متقدمة قرأ على وابن مسعود رَضِيَالِيُّهُ عَنْهُ وعلقمة وأبو وائل والنخعي وحميد بن قيس.

ينظر: جامع البيان(٢١/ ٦٢٣)، الكشف والبيان (٨/ ٣٤٠)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١٤١)، الجامع لأحكام القرآن (١٠٢/١٦).

(٤) "وقد" في (س) ولعله أصوب.

(٥) "وتقرأ" في (خ)

(٦) "يصُدون "بضم الصاد قرأ ابن عامر والكسائي ونافع.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٨٧)، الحجة للقراء السبعة (٦/١٥٤)، حجة القراءات (٢٥٢).

(٧) "يصِدون" بكسر الصاد، قراءة الباقين.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٨٧)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٥٤)، حجة القراءات (٢٥٢).

(A) هذا القول مروى عن ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ ومجاهد والضحاك السدى.

أخرجها الطبري في جامع البيان(٢١/ ٦٢٦)، ورواية مجاهد في جامع البيان(٢١/ ٦٢٤)، وأخرج ابن أبي حاتم الرواية عن مجاهد في تفسيره (١٠/ ٣٢٨٥)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضِّاللَّهُ عَنْهُ إلى

و يجوز أن يكون معنى المضمومة يُعْرِضُونَ ().

وجاء في التفسير أن كُفارَ قريش خاصمت النبي في فلما قيل لهم: ﴿إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللهِ حَصَبُ جَهَنَّكُم ﴾ () فقالوا: قد رضينا أن تكون آلهتنا بمنزلة عيسى بن مريم والملائكة الذين عُبِدوا من دون الله -جل وعز- () فهذا معنى ضَرْبِ عيسى المثل ().

وقوله تعالى: ﴿مَاضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا ﴾ [٥٨] أي طلباً للمجادلة ()؛ لأنهم قد علموا أن المعنى في ﴿حَصَبُ جَهَنَّمَ ﴾ هاهنا أنه يعني به الأصنام وهم ().

= عبدالرزاق والفريابي وسعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن مردويه، ورواية عبدالرزاق والفريابي وسعيد بن منصور (۷/ ۳۸۵)، وقال به أبو عبيدة في مجاز القرآن(۲/ ۲۰۰)، وابن قتيبة في غريب القرآن (۲۰۰) وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (۷/ ۳۲٤).

(١) هذا القول مروي عن إبراهيم النخعي.

عزا السيوطي الرواية إلى عبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٣٨٥)، وأورد هذا المعنى للضم ابن قتيبة في غريب القرآن (١٠٤)، والنحاس في معاني القرآن (٦/ ٣٧٦)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزى في زاد المسير (٧/ ٣٢٤).

- (٢) الأنبياء: جزء من الآية ٩٨.
- (٣) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١) وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَحَوَلَكُ عَنهُ إلى الفريابي وعبد بن حميد وابن جرير وابن أبي حاتم والطبراني وابن مردويه وأبو داود في ناسخه والحاكم وصححه كها في الدر المنثور (٥/ ٦٧٩)، وأخرجها الواحدي في أسباب النزول (٣٧٦)، والسيوطي في لباب النقول في أسباب النزول (١٥١).

- (٤) "مثلا" في (خ)
- (٥) ينظر: تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ١٩٠)، تفسير السمعاني (٥/ ١١٢).
- (٦) ينظر: جامع البيان (١٨/ ٥٤٠)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٧٨)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٦٦٨٢)، تفسر السمعاني (٣/ ٤١٠).

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّاعَبَدُّ أَنْعَمَنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَهُ مَثَلًا لِبَنِيَ إِسْرَءِيلَ (٥٩) [٥٩] يعني به عيسى بن مريم ().

ومعنى ﴿ وَجَعَلْنَكُ ( ) مَثَلًا لِبَنِي إِسْرَءِيلَ ( ) ﴾ آية تدلهم ( ) على نبوته ( )

﴿ وَلَوْ نَشَاءً لِمَعَلَنَامِنكُم مَّلَيِكُةً فِي ٱلْأَرْضِ يَخْلَفُونَ ﴿ ٢٠] معنى ﴿ يَخْلُفُونَ ﴾ يخلف بعضهم بعضاً (١٠) والمعنى لجعلنا منهم بَدَلًا منكم (١).

[وقوله ﷺ ( )]: ﴿ وَإِنَّهُ الْمِلْمُ لِلسَّاعَةِ ﴾ [71]

(١) هذا القول مروى عن قتادة.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٦٢٩)، وقال به مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ١٩٤)، والسمر قندي في بحر العلوم (٣/ ٢٤٩)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ١١٢).

- (٢) "جعلناه" في (س)
- (٣) "أي يدلهم" في (خ)
- (٤) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ١٩٤)، تهذيب اللغة (١٥/ ٧١)، وحكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٧٧)
  - (٥) هذا القول مروى عن ابن عباس رَضِّ اللهُ عَنْهُ وقتادة.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٧٢)، وأخرجهما الطبري في جامع البيان (٢١/ ٣٠٠)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٣٨٦)، ونسب الماوردي هذا القول إلى قتادة كما في النكت والعيون (٥/ ٢٣٥).

- (٦) هذا القول مروي عن مجاهد.
- أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٦٣٠)، وعزا السيوطي الرواية إلى عبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٣٨٦)، ونسب الماوردي هذا القول إلى مجاهد كما في النكت والعيون (٥/ ٢٣٥)
  - (٧) ساقطة من (ش)، والزيادة من (خ)، (س).

(١) "لعَلَم للساعة " بفتح العين واللام، أي أمارة قرأ ابن عباس رَضَالِتُهُ عَنْهُ وأبو هريرة رَضَالِتُهُ عَنْهُ وقتادة ومالك بن دينار والضحاك، وقرأ الجمهور" لعِلْم" بكسر العين وتسكين اللام.

التفسير .

ينظر: الكشف والبيان (٨/ ٣٤١)، زاد المسير (٧/ ٣٢٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٠٥).

[وتقرأ (لَعَلَمٌ لِلسَّاعَةِ)  $^{()}$  المعنى أن  $^{()}$ عيسى لعلَمٌ للساعة  $^{()}$ ، أي إذا ظهر دَلَّ

على مجيء الساعة ()، وقد قيل: إنه يعني به أن القرآن لعَلَمُ () للساعة () [يدل على

قرب] ( ) مجيئها، والدليل على ذلك قوله: ﴿ٱقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ ﴾ ( )، والأول أكثر في

(۲) الزيادة من (خ)، (س) وفي (ش) عليها بياض.

(٣) "ظهور" زائدة في (س)

(٤) "للساعة" ليست في (خ)

(٥) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِّاللَّهُ عَنْهُ ومجاهد وقتادة والضحاك والسدي وابن زيد، وهو القول الأرجح كما نص على ذلك الزجاج.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٧٢)، أخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢١/ ٢٦١)، وأخرج الرواية عن ابن عباس رَضَيَلَتُهُ عَنْهُ ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٨٥)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَيَلَتُهُ عَنْهُ إلى الفريابي وسعيد بن منصور ومسدد وعبد بن حميد وابن أبي حاتم والطبراني، ورواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير، ورواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن جرير كها في الدر المنثور (٧/ ٣٨٧).

- (٦) "العلم" في (ش) وما أثبته لعله الصواب وهي في (س).
  - (V) هذا القول مروى عن الحسن، وقتادة أيضا.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٧٢)، وأخرجهم الطبري في جامع البيان (٢١ / ١٣٣)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير، ورواية الحسن إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٧/ ٣٨٧).

- (٨) الزيادة من (خ)، (س) وفي (ش) عليها بياض.
  - (٩) القمر: ١
- (۱۰) وعليه أكثر المفسرين ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ١٩٤)، غريب القرآن لابن قتيبة (٠٠)، معاني

وقوله تعالى: (فَلا [تَمُتُرُنَّ بِهَا) أي] لا تَشُكُّون () فيها ().

وقوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَ عِيسَىٰ بِٱلْبَيِنَتِ قَالَ قَدْجِئْ تُكُمُ بِٱلْحِكُمَةِ وَلِأُبَيِّنَ لَكُمُ بَعْضَ ٱلَّذِى عَنْ لَكُمْ بَعْضَ ٱلَّذِى الْمُونَ فِيةٍ ﴾ [٦٣] قوله: [جاء] ( بالحكمة ) أي بالإنجيل و (بالبينات) أي ( ) بالآيات التي يعجز عنها المخلوقون ( ).

وقالوا في معنى ﴿بَعْضَ ٱلَّذِي تَخَنَلِفُونَ فِيدٍ ﴾ أي كل الذي يختلفون ()، () واستشهد () بقول لبيد ():

= القرآن للنحاس (٦/ ٣٨٠)، بحر العلوم (٣/ ٢٤٩)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ١٩١).

(۱) الزيادة من (خ)، (س) وفي (ش) عليها بياض.

(٢) "تشكوا" في (خ) "تشُكُنَّ" في (س) ولعله الصواب.

(٣) هذا القول مروي عن السدي.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٦٣٣)، وقال بهذا مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ١٩٥)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ١٩١)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ١١٣)، وحكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٧٨).

- (٤) الزيادة من (خ)، (س) وفي (ش) عليها بياض.
  - (٥) "أي" ليست في (خ)، (س)
- (٦) قاله مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ١٩٥)، وينظر: جامع البيان (٢١/ ٦٣٤)، النكت والعيون
   (٥/ ٢٣٦)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٦٦٩١)، وحكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن
   (٤/ ٧٨).
  - (٧) "فيه" زائدة في (خ)
- (٨) قول أبي عبيدة في مجاز القرآن(٢/ ٢٠٥)، ولم يوافق أحد أبا عبيدة في قوله، بل ضعفه البعض: قال أبو جعفرالنحاس: «وهذا القول مردود عند جميع النحويين، ولا حاجة عليه من معقول أو خبر لأن بعضا معناها خلاف معنى «كلّ» في كل المواضع » إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٧٨).
  - (٩) "واستشهدوا" في (خ)، (س) ولعله أصوب.
- (١٠) لبيد بن ربيعة بن مالك بن جعفر بْنِ كِلاب بْن رَبِيعَةَ بْنِ عَامِرِبْن صعصعة العامري الشاعر، ويكنى

قالوا: معناه () كل حاجته، وهذا مذهب أبي عبيدة ()، والصحيح أن البعض لا يكون في معنى الكل ()، وهذا ليس في الكلام، والذي جاء به عيسى في الإنجيل

= أباعقيل، قَدِمَ عَلَى رَسُولِ الله على، فأسلم وحسن إسلامه، ورجع إلى بلاد قومه، ثم هاجرإلى الكوفة، فنز لهاومعه بنون له. كَانَ شريفا في الجاهلية والإسلام، قال رَسُول الله على: «أصدق كلمة قالها الشاعر، كلمة لبيدٍ: «ألاكل شيءٍ مَاخلاالله باطل» ولم يقل لبيد في الإسلام شعرا، وقال: أبدلني الله بذلك القرآن. قيل: إنه مات بالكوفة أيام الوليد بن عقبة في خلافة عُثْهَان، وهُوَأُصح، فبعث الوليد إلى منزله عشرين جزورا فنحرت عَنْهُ، مات وَهُوَابْن مائة وأربعين سنة.

ينظر: الطبقات الكبرى (٦/ ١٠٧)، الاستيعاب في معرفة الأصحاب (٣/ ١٣٣٥)

- (۱) صدر البيت: ترّاك أمكنة إذا لم أرضها...أو يعتلق بعض النفوس حمامها والموت لا يعتلق بعض النفوس دون بعض، بل كلها. وهذا البيت استشهد به أبو عبيدة وابن جني، ينظر: مجاز القرآن (۱/ ۹۶)، المحتسب (۱/ ۱۱۱)، ديوان لبيد بن ربيعة العامري (۱۰۳)، جمهرة أشعار العرب (۶۰)، دواوين الشعر العربي على مر العصور (۳/ ۲۷)
- (٢) هوعميربن شييم بن عمروبن عباد بن بكربن عامر بن أسامة بن مالك بن بكر بن حبيب بن عمرو بن غنم بن تغلب. ولقب القطامي ببيت قاله. ويكنى أباسعيد، ويقال: أباغنم، وقيل: اسمه عمرو والأول أثبت، وكان شاعراً فحلا رقيق حواشي الكلام، كثير الأمثال في شعره، وكان في صدر الإسلام.
- ينظر: معجم الشعراء (١/ ٢٤٤)، الإكمال في رفع الارتياب عن المؤتلف والمختلف في الأسماء والكنى والأنساب (٥/ ٤٠).
- (٣) عجز البيت: وقد يكون مع المستعجل الزلل. ينظر: الأمثال لابن سلام (٢٣٣)، جمهرة أشعار العرب (٣)، خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب للبغدادي (١/ ٣٥٠)
  - (٤) "معناه" ليست في (س)
  - (٥) مجاز القرآن(٢/ ٢٠٥).
- (٦) وهو الذي عليه أكثر المفسرين كالطبري في جامع البيان(٢١/ ٦٣٥)، والنحاس في إعراب

إنَّمَا هو بعض الذي اختلفوا فيه، وبين الله سبحانه () لهم من غير الإنجيل ما احتاجوا إليه ().

وكذلك قوله: أو يخترم بعض النفوس حمامها] ()، إنها يعني نفسه، ونفسه بعض النفوس ().

وقوله تعالى: ﴿ فَٱخْتَلَفَ ٱلْأَحْزَابُ مِنْ بَيْنِهِم ﴾ [٦٥] قيل: إنهم الأربعة الذين كانوا بعد عيسى ()، يعني به اليهود والنصاري ().

وقولـــه تعــالى: ﴿ ٱلْأَخِلَّاءُ يَوْمَيِذِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُقُّ إِلَّا ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ ﴾ ﴿

= القرآن(٤/ ٧٨)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٦٦٩٢)، وابن العربي في أحكام القرآن (٣/ ٢٣٨).

- (١) "الله سبحانه" ليست في (س)
- (٢) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن(٤/ ٧٨)، ابن الجوزي في زاد المسير(٧/ ٣٢٦)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٠٨/١٦).
  - (٣) ساقطة من (ش)، واالزيادة من (خ)، (س)
- (٤) ينظر: جامع البيان (٢١/ ٦٣٥)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٧٨)، الجامع لأحكام القرآن (١٠٨/١٦).
  - (٥) هذا القول مروى عن قتادة بنحوه وبأطول منه.

أخرجها عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٧٣)، والطبري في جامع البيان (٢١/ ٦٣٦)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢٤٠)، وعزا السيوطي الرواية إلى عبدالرزاق وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٥/ ٥٠).

(٦) هذا القول مروي عن السدي، ومجاهد.

أخرجهما الطبري في جامع البيان (١٦/ ٦٣٦)، وأخرج ابن أبي حاتم الرواية عن مجاهد (٧/ ٢٤٠٩)، وعزا السيوطي الرواية عن مجاهد إلى عبد بن حميد وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٥/ ٥١١) ونسبه الماوردي إليهما كما في النكت والعيون (٥/ ٢٣٧) وحكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٧٩).

(٧) "إلا المتقين" ليست في (س)

جاء () عن النبي الله قال: «الأخِلاءُ أَرْبَعَة: مؤمنان وكافران، ومات أَحَدُ المؤمِنَيْنِ فَسُئِلَ عن خليله فقال: ما علمته إلا أمَّاراً بالمعروف، ونهَّاءً () عن المنكر، اللهم اهده كما هَدَيْتَنِي، وأمِتْه على مَا أَمَتني عليه، وسئل الكافر عن خليله فقال: ما علمته إلا أمَّاراً بالمنكر، ونهَّاءً () عن المعروف، اللهم أضلّه كما أضللتني، وأمِتْهُ على ما أمتني عليه، فإذا كان يوم القيامة أثنى كل واحد من الاثنين على صاحبه شَرَّا» ()

وقوله تعالى: ﴿ يَعِبَادِلَا خَوْفُ عَلَيْكُمُ ٱلْيُومَ وَلَآ أَنتُمْ تَحَرْنُونَ ﴿ هَا وَيقرأ ( ) (يا عبادي) بإثبات الياء ( ) ، وقد فسرنا إثبات الياء وحذفها ( ) في مثل هذا فيها سلف من الكتاب ( ) .

<sup>(</sup>١) "في التفسير" زائدة في (خ)

<sup>(</sup>٢) "نهاء" في (س)

<sup>(</sup>٣) "نهاء" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٤) الحديث بنحوه عن علي رَضَّوَلِلَهُ عَنْهُ أخرجه البيهقي في شعب الإيهان (٢١/ ٤٧) برقم (٨٩٩٧)، باب مجانبة الفساق، وأخرجه من أهل التفسير عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٧٤)، والطبري في جامع البيان (١٣/ ١٣٨)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٨٥)، وعزا السيوطي رواية علي إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وحميد بن زنجويه في ترغيبه وابن جرير وابن أبي حاتم وابن مردويه والبيهقي في شعب الإيهان كها في الدر المنثور (٧/ ٣٨٩)، وبمثله روي عن قتادة وعزا السيوطي روايته إلى عبد بن حميد كها في الدر المنثور (٧/ ٣٨٨).

<sup>(</sup>٥) "وتقرأ" في (خ)

<sup>(</sup>٦) " يا عبادي " بإثبات الياء قرأ نافع وأبو عمرو وابن عامر وعاصم في رواية أبي بكر رَضَيَلِلَهُ عَنْهُ. وكلهم أسكنها غير عاصم في رواية أبي بكر رَضَيَلِلَهُ عَنْهُ، فإنّه نصبها (يا عبادي لا خوف)

ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٣٧)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٥٧)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٧٩)، النشر في القراءات العشر (٢/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٧) "حذف الياء وإثباتها" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٨) ينظر: معاني القرآن وإعرابه (٤/ ٣٤٩).

وقول تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِعَايَتِنَا وَكَانُواْ مُسْلِمِينَ ﴿ آلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا وَ وَقُول اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللّٰ عَلَيْكُمُ اللّٰ عَلَا عَلَاكُ اللّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الل

وقوله تعالى: ﴿أَنتُمُ وَأَزْوَجُكُو تُحُبَرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

وقول تعالى: ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافِ مِّن ذَهَبٍ وَأَكُوابٍ ﴾ [٧١] "الصحاف" واحدها صَحْفَة، وهي القصعة ()، والأكواب واحدها كوب، وهو () إناء مستدير

(۱) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١١٩)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٥٧)، وحكاه عن الزجاج القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١١١/ ١١١).

(۲) الزيادة من (خ)، (س) وفي (ش) عليها بياض.

(٣) " لَا خَوْفَ عَلَيْكُمْ" ليست في (س)

(٤) ساقطة من (ش)، والزيادة من (خ)، (س)

(٥) "أي" زائدة في (خ)، "تحبرون" ليست في (س)

(٦) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحُلِكُ عَنهُ والسدي.

أخرج الرواية عن السدي الطبري في جامع البيان (٢١/ ٠٤٠)، وأخرج الرواية عن ابن عباس رَضَيَلَفَهُ عَنْهُ ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٨٥)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَالِلَفُ عَنْهُ إلى ابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٣٩٠)، ونسبه الماوردي إلى ابن عباس رَضَالِلَفُ عَنْهُ كما في النكت والعيون (٥/ ٢٣٨)

- (٧) "بجميل" في (خ)، (س)
- (٨) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٥/ ٢٣)، ابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (٣/ ٣١٦)، وحكاه بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز ونسبه إلى محمد (٤/ ١٩٣)، وابن منظور في لسان العرب (٤/ ١٩٧).
  - (٩) هذا القول مروي عن السدي.

أخرجه الطبري في جامع البيان(٢١/ ٦٤٠)، وينظر: المحكم والمحيط الأعظم (٣/ ١٦٠)، تذكرة

لا عروة له<sup>()</sup>.

وقوله تعالى: ﴿ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِ مِهِ ٱلْأَنفُسُ ﴾ وقرئت "تَشْتَهِيهِ الْأَنْفُسُ " بإثبات الهاء ()، وأكثر المصاحف بغيرها، وفي بعضها الهاء () ()

وقوله تعالى: ﴿ لَا يُفَتِّرُ عَنْهُمْ وَهُمُ فِيهِ مُبَلِسُونَ ١٠٥ ﴾ [٧٥] المبلس: الساكتُ المُمْسِكُ إمساك يائس من فَرَج ( ).( )

وقوله تعالى: ﴿ ظَلَمْنَاهُمْ ( ) وَلَكِن كَانُواْ هُمُ ٱلظَّالِمِينَ اللهِ ١٤٦] "هـم " هاهنا فصل، كذا يسميها البصريون، وهي تأتي دليلاً \ [على أن ما بعدها ليس بصفة] ( ) لما قبلها، [١٠/١٥]

الأريب في تفسير الغريب (٣٤٧)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٦)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسر (٧/ ٣٢٨).

(١) "وهي" في (ش) والصواب أثبتناه في المتن وهو في (خ)، (س).

(٢) قال به مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ١٩٦)، ونسبه الماوردي إلى قطرب كما في النكت والعيون (٥/ ٢٣٨)، وينظر: تهذيب اللغة (١٠/ ٢١٧)، المحكم والمحيط الأعظم (٧/ ١٥٣).

(٣) "تشتهيه" بهاء بعد الياء، قرأ نافع وابن عامر وحفص عن عاصم. ينظر: السبعة في القراءات (٥٨٨)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٥٨)، حجة القراءات (٢٥٤)، التيسير في القراءات السبع (١٢٧).

- (٤) "وفي بعضها الهاء" ليست في (خ)
- (٥) "تشتهى" بغير هاء، قرأ ابن كثير وأبو عمرو وحمزة والكسائي وعاصم في رواية أبي بكر. ينظر: السبعة في القراءات (٥٨٩)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٥٨)، حجة القراءات (٢٥٤)، التيسير في القراءات السبع (١٢٧).
  - (٦) "فرجه" في (س)
- (٧) حكاه عن الزجاج السمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٦)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠ / ٣٠٧٣)، وابن الجوزي في زاد المسير (٣/ ٤٠)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن(١١/١١).
  - (A) "وما ظلمناهم" ليست في (س)
  - (٩) الزيادة من (خ)، (س) وهي مطموسة في (ش)

وقد فسرتُ [ما في] هذا فيها تقدم من الكتاب ()، ويجوز "ولكن كانوا هم الظالمُونَ () "() في غير القرآن، لكن ()  $[K^{(-)}]$ يقرأنَ () بها؛ لأنَّها تُخَالِفُ المُصْحفَ ().

(۱) ضمير الْفَصْل: يتوسط بَين اللَّبْتَدَأَ وَالْخَبَر، وبين اسم كان وخبره، وبين اسم إن وخبرهلا بَين المُوْصُوف وَالصَّفة، وَبِهَذَا الإعْتِبَار سمي ضمير الْفَصْل عِنْد الْبَصرِيين، وَأَما عِنْد الْكُوفِيّين فَإِنَّهُ سمي ضمير عهاد، لأنه يعتمد عليه في الفائدة إذ به يتبين أن الثاني خبر لا تابع. وبعض الكوفيين يسميه دعامة لأنه يدعم به الكلام أي يقوى به ويؤكد، وسمى ضمير فصل؛ لأنه فصل بين المبتدأ والخبر أو بين الخبر والنعت.

ينظر: معاني القرآن للفراء (١/ ٥١)، إعراب القرآن للباقولي (٢/ ٥٣٩)، الأصول في النحو (٢/ ١٢٥)، اللباب علل البناء والإعراب (١/ ٤٩٦)، الكليات (٥٧١)

- (٢) الزيادة من (خ) وهي مطموسة في (ش)
  - (٣) آل عمران: ١٥٩.
- (٤) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٨٠)، إعراب القرآن للباقولي (٢/ ٤١٥)، اللباب علل البناء والإعراب (١/ ٤٩٦)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣٢٩).
  - (٥) الزيادة من (خ)، (س) وهي مطموسة في (ش)
  - (٦) ينظر: معاني القرآن وإعرابه(١٠٢ ٤٨٢)
    - (٧) "الظالمين" في (س)
- (٨) "ولكن كانوا هم الظّالمون"بالرفع على الابتداء والخبر والجملة خبر كان، وهي قراءة عبدالله بن مسعود رَخِوَلِيَّهُ عَنهُ كها نص على ذلك الفراء.

ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٣٧)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٨٠)، الجامع لأحكام القرآن (١١٥/ ١٠٥).

- (٩) "ولكن" في (س)
  - (۱۰) "فلا" في (خ)
- (١١) "تقرآن" في (س)
- (١٢) "مخالفة للمصحف" في (س)

وقوله تعالى: ﴿ أَمَّ أَبَرَمُواْ أَمْرَافَإِنَّا مُبْرِمُونَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ المُلْمُولِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلْمُ ا

(١) "قرأت" في (خ) وهي أصوب.

(٢) "يامال" باللام خاصة؛ قرأ على وابن مسعود رَخَالِلُهُ عَنْهَا، وابن وثاب، والأعمش، يعني رخم الاسم وحذف الكاف، وذلك خلاف المصحف.

ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٢٥٧)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٨٥)، إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ٣٠)، الجامع لأحكام القرآن (١١٦/١٦).

(٣) الترخيم: حذف أواخر الأسماء المفردة الأعلام تحقيقاً ولا يكون ذلك إلا في النداء إلا أن يضطر شاعر، فتقول في مالك: يا مال، وفي حارث: يا حار، وفي فاطمة: يا فاطم، وفي عائشة يا عائش.

ينظر: الكتاب لسيبويه (٢/ ٢٦٧)، الأصول في النحو (١/ ٣٥٩)، معجم مقاييس اللغة لابن فارس (٢/ ٥٩)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٢١).

- (٤) "ولكني أكرهها لمخالفتها" في (س)
- (٥) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٢١)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣٢٩).
  - (٦) "أم" ليست في (س)
  - (٧) هذا القول مروي عن ابن زيد.

أخرجه الطبري في جمامع البيان (٢١/ ٦٤٧)، ونسبه الماوردي إلى ابن زيد كما في النكت والعيون (٥/ ٢٤٠)، وبه قال أبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٢٠٦)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٠٠).

(۸) ينظر: جامع البيان (۲۱/ ۲۲۷) الكشف والبيان (۸/ ٣٤٥)، زاد المسير (٧/ ٣٣١)، الجامع لأحكام القرآن (۱۱۸/ ۱۲۸)

وقد قيل: إنَّ (إنْ) في هذا الموضع في معنى (ما) المعنى ما كان للرحمن وَلَد ().
وقد قيل: إن العابدين هاهنا في موضع () الآنفين، فأنا () أول من يأنف من هذا القول ().

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٦٤٨)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير كها في الدر المنثور (٧/ ٣٩٥)، وبه قال مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ١٩٨)، والأخفش في معاني القرآن (١٩٨)، وابن قتيبة في غريب القرآن (١٠٤) والسجستاني في غريب القرآن (٧٨)، وهو أحسن الأقوال كها نص على ذلك النحاس في معاني القرآن (٦/ ٣٨٨)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ١١٨).

<sup>(</sup>١) "أن" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٢) "عن ذلك" زائدة في (خ)

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروي عن مجاهد بنحوه

<sup>(</sup>٤) النحل: ٢٧.

<sup>(</sup>٥) هذا القول ذكره الطبري ونسبه إلى ابن زيد كما في جامع البيان(٢١/ ٦٤٩)، وبه قال أبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٢٠٦)، وقال السمعاني عن هذا القول "وأهل النحو يستبعدون هذا، ويقولون: لا يجوز أن تكون (إن) بمعنى ' ما ' إلا على بعد عظيم " تفسير السمعاني (٥/ ١١٨)، وينظر: مشكل إعراب القرآن (٢/ ١٥٨)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ١٩٦).

<sup>(</sup>٦) "معنى" في (خ)، " هاهنا في موضع" ليست في (س)

<sup>(</sup>٧) "وأنا" في (س)

 <sup>(</sup>٨) ينظر: العين (٢/ ٥٠)، جامع البيان(٢١/ ٢٥٠)، تهذيب اللغة (٢/ ١٣٦)، جمهرة اللغة (١/ ١٢٨)،
 =

وقرئت () (في السماء الله وفي الأرض الله ()) ويدل على () ما خلق منهما وفيهما على () أنه وَاحِد، وأنه حكيم عليم.

وقوله تعالى: ﴿ وَقِيلِهِ - يَكُربِّ إِنَّ هَنَوُكَا ٓ عَوْمٌ لَّا يُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَم الْ

= ونسب الماوردي هذا القول إلى الكسائي وابن قتيبة كها في النكت والعيون (٥/ ٢٤١) أما ابن قتيبة فقد ذكره ولم يقل به ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٢٠١).

(١) "المعنى هو الموحد" ليست في (س)

(۲) قال به مقاتل بن سليمان في تفسيره (۳/ ۱۹۹)، ونسبه إليه الماوردي في النكت والعيون (٥/ ٢٤١)، وينظر: بحر العلوم (٣/ ٢٥٣)، وحكاه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز ونسبه إلى محمد (٤/ ١٩٦)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣٣٣).

(٣) "إليه المعنى هو الموحد في السهاء وفي الأرض" زائدة في (س)

(٤) " الله في السهاوات والأرْضِ " في (ش) والأصوب أعلاه وما أثبتناه،" الله في السهاوات والأرْضِ" ليست في (س)

(٥) "وهو الذي في السماء الله وفي الأرض الله" بألف ولام من غير تنوين ولا همز فيهما قراءة عبدالله بن مسعود، وعمر بن الخطاب وابن عباس ، وابن السميفع وابن يعمر والجحدري.

ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٨١)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٥٩)، زاد المسير (٧/ ٣٣٣)، الجامع لأحكام القرآن (١٢١/١٦).

(٦) "على" ليست في (س)

(٧) "على" ليست في (خ)، (س)

(A) "وقيلَه" بنصب اللام، قرأ جمهور القراء، ووجه النصب على الحمل على موضع: (وعنده علم الساعة) لأنّ الساعة مفعول بها، وليست بظرف، فالمصدر مضاف إلى المفعول به.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٨٩)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٥٩)، حجة القراءات (٦٥٥)

(٩) "وتقرأ" في (خ)

dl: Cattoni

"وقِيلِهِ يارب" ()، "وقِيلُهِ يَا رَبِّ" ()، فيها ثلاثة أوجه: فالخفض () على مَعْنَى وعنده علم الساعة وعلمُ قِيلِه يَا رَبِّ.

والنصب من ثلاثة أوجه:

قال أبو الحسن الأخفش: إنه منصوب من جهتين: إحداهما على العطف على قوله جل وعز: ﴿ أَمْ يَعْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَعُونِهُمْ ﴾ [ ٨٠] وقيلَهُ ( )، أي ونسمع قيله، ويكون على معنى ( ) وقال: قيله ( ).

قال أبو إسحاق: واللّذي أختاره أنا أن يكون نصْباً على مَعْنَى ﴿ وَعِندَهُ وَعِندَهُ وَعِندَهُ وَعِندَهُ وَعِلْمُ السّاعَةِ ﴾ [٨٥] ويعلم قيله ويعلم قيله ويعلم قيله ومعنى عنده علم الساعة يعلم الساعة ويعلم قيله، ومعنى الساعة في كل القرآن الوقت الذي تقوم فيه القيامَةُ. والرفع على معنى وقيلُه هذا القول، أي

<sup>(</sup>۱) "وقيلِه" بكسر اللام، قرأ عاصم وحمزة، ووجه الخفض يعلم الساعة، ويصدق بها ويعلمُ قِيلِه، ومعنى يعلم قيله، أي: يعلم أنّ الدعاء مندوب إليه بنحو قوله: ﴿ أَدْعُونِي ٓ أَسۡتَجِبُ لَكُو ۖ [غافر/ ٢٠]، و ﴿ أَدْعُوا لَا عَرَافُ مُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّعْرَافُ ٥٥].

ينظر: السبعة في القراءات (٥٨٩)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٥٩) حجة القراءات (٢٥٥)

<sup>(</sup>٢) "وقيلُه" برفع اللام قراءة الأعرج وقتادة وابن هرمز ومسلم بن جندب.

ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٢٥٨)، الجامع لأحكام القرآن (١٢٣/١٦)

<sup>(</sup>٣) "فالجر" في (س)

<sup>(</sup>٤) "يارب" زائدة في (خ)

<sup>(</sup>٥) "معنى" ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) ذكر هذا الفراء في معاني القرآن (٣/ ٣٨)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٢٠٧)، ولم أجده عند الأخفش في معانيه مع أنه من الفراء وأبو عبيدة، والله أعلم.

<sup>(</sup>٧) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٨١)، ابن زنجلة في حجة القراءات (٢٥٥).

وقيله قول: ( ) ﴿ يَكْرَبِّ إِنَّ هَـٰٓ قُلْآءِ قَوْمٌ لَّا يُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

<sup>(</sup>١) "هذا القول" زائدة في (خ)

<sup>(</sup>۲) ينظر: معاني القرآن للفراء (۳/ ۳۸)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٨١)، إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ٣١)، مشكل إعراب القرآن للقيسي (٢/ ٢٥٢)، إعراب القرآن للباقولي (٢/ ٤٩٠)

## بِسْ \_\_\_ِ إِللَّهِ ٱلتَّمْزِ ٱلرِّحَهِ السَّهِ التَّمْزِ ٱلرِّحَهِ المُنْزِ الرِّحَانِ المُنْزِ الرِّحَانِ المُنْزِقِ الْمُنْزِقِ المُنْزِقِ المُنْزِقِ المُنْزِقِ المُنْزِقِ المُنْزِقِقِ المُنْزِقِ الْمُنْزِقِ الْرَبِقِي الْمُنْزِقِ الْمُنْزِقِي الْمُنْزِقِ الْمُنْزِقِي الْمُنْزِقِ الْمُنْزِقِ الْمُنْزِقِ

جاء في التفسير: أنه من قرأ () الدخان في ليلة الجمعة تصديقاً وإيماناً غفر الله له (). وقد فسرنا معنى () ﴿ حَمّ ﴾ فيما سَلَفَ ().

وقوله تعالى: ﴿ وَٱلْكِتَابِ ٱلْمُبِينِ آلَمُبِينِ آلَكَ ﴿ [٢] قَسَمُ ﴿ )، والكتاب المبين والقرآن ( ) المبين كل ما يحتاج إليه ( ).

﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَدَّرِكَةً إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ۞ ﴿ [٣] جاء في التفسير وفي القرآن أنها

وقد أخرجه البيهقي في شعب الإيهان (٤/ ١٠٠) في كتاب فضائل السور والآيات، باب ذكر الحواميم، برقم (٢٢٤٧)، أخرجه أبو يعلى في مسنده (١١/ ١٠٥) برقم (٦٢٣٢) وعزا السيوطي رواية أبي هريرة إلى ابن الضريس والبيهقي كها في الدر المنثور (٧/ ٣٩٧)، وروي بنحو من هذا الأثر رواية للحسن، وأبي أمامة وقد عزا السيوطي رواية أبي أمامه إلى ابن مردويه، رواية الحسن إلى ابن الضريس كها في الدر المنثور (٧/ ٣٩٧).

- (٤) "معنى" ليست في (س)
- (٥) في بداية سورة غافر والشورى.
- (٦) ينظر: جامع البيان(٢١/ ٥٦٢)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ١٧٥)، الهداية إلى بلوغ النهاية(١٠/ ٦٦٢١).
  - (٧) "القرآن" في (س)
  - (٨) ينظر: تهذيب اللغة (١٥/ ٥٥٣).

<sup>(</sup>١) "ومن" زائدة في (خ)

<sup>(</sup>٢) "سورة" زائدة في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٣) هذا الحديث رواه أبو هريرة رَسَحُالِلَهُ عَنْهُ بهذا اللفظ «قال رسول الله ﷺ: من قرأ ليلة الجمعة حم الدخان ويس أصبح مغفورا له»

ليلة القدر، قال الله - جلَّ وعز -: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ اللهِ أَن وقال المفسرُون: ﴿فِي لَيْلَةٍ مُبُرَكَةً ﴾ هي ليلة القدر ().

نزل فيها جملة [إلى السماءِ الدنْيَا] ( ) في [ليلة] ( ) القَدْرِ، ثم نزل عَلَى رَسُول الله ﷺ شيئاً بعد شيء ( ).

وقوله تعالى: ﴿ فِيهَا يُفَرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عزا في ليلة القدر كل أمر فيه حكمة ( ) من أرزاقِ العبادِ، وآجالِهِمْ، وجميع أَمْرِهم الذي يكون مُؤَجَّلاً إلى ليلة القدر التي تكون في السنة المقبلة ( ).

(١) القدر: ١

(٢) هذا القول مروى عن قتادة.

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٨٠)، والطبري في جامع البيان(٢٢/ ٨)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (٧/ ٣٩٩).

- (٣) الزيادة من (خ)، (س) وفي (ش) عليها بياض.
  - (٤) الزيادة من (س)
- (٥) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ عندما سأله رجل عن وقوع الشك في قلبه فأجابه بذلك. أخرجه الطبري في جامع البيان (٣/ ٤٤٨) ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٨٧)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ إلى ابن جرير ومحمد بن نصر في كتاب الصلاة وابن أبي حاتم والطبراني وابن مردويه والبيهقي في الأسهاء والصفات كها في الدر المنثور (١/ ٤٥٦)
  - (٦) "حكم" في (س)
  - (٧) المروي بنحوه عن قتادة وعكرمة ومجاهد، وأبي مالك وأبي عبدالرحمن السلمي.

أخرج الرواية عن قتادة وعكرمة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٨٠)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٩)، وأخرج رواية عكرمة ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٨٧)، وعزا السيوطي رواية عكرمة إلى ابن أبي حاتم من طريق عطاء الخراساني ورواية مجاهد إلى سعيد وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كها في الدر المنثور (٧/ ٣٩٩)، ورواية أبي مالك إلى عبد بن حميد ومحمد بن نصر وابن جرير وابن المنذر والبيهقي، ورواية أبي عبدالرحمن السلمي إلى عبد بن حميد ومحمد بن نصر وابن جرير

وقوله تعالى: ﴿أَمَّرًا مِّنْ عِندِنَا ۚ إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ﴿ ﴾، [٥] وقوله تعالى: ﴿ رَحْمَةً مِّن رَحْمَةً مِّن رَحْمَةً مِّن اللهِ عَلَى الْحَالَ، المعنى ( ) إنا أنزلناه آمرين أمراً، وراحمين رحْمةً ( ).

و يجوز أن يكون منصوباً بِ (يُفْرَقُ) بمنزلة يفرُقُ فرقاً؛ لأن أمْرَابمعنى فَرْقاً؛ لأن المُغنَى يؤتمر فيها () أمراً.

ويجوز أن يكون ﴿ رَحْمَةً مِّن رَبِّكَ ﴾ [٦] مَفْعُ ول () له، إنا أنزلناه رحمة أي للرحْمَة ().

وقوله تعالى: ﴿رَبِّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّأَ ﴾ [٧] بالخفض () () والرفع ().

<sup>=</sup> والبيهقي كما في الدر المنثور(٧/ ٠٠٤).

<sup>(</sup>١) "المعنى" مكرر في (ش)، و"معناه" في (خ)

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن للأخفش (٢/٥١٦).

<sup>(</sup>٣) "فيها" ليست في (س)

<sup>(</sup>٤) "مفعولا" في (خ)

<sup>(</sup>٥) ينظر: معاني القرآن للفراء(٢/ ١٥٧)، جامع البيان(٢٢/ ١١)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٨٣)، التبيان في إعراب القرآن (١/ ٤٤٤)، وحكى بعضه عن الزجاج القيسي في مشكل إعراب القرآن (٢/ ٤٥٤)، وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣٣٨).

<sup>(</sup>٦) "بالجر" في (س)

<sup>(</sup>٧) "ربِ السهاوات والأرض" بالجر قرأ الكوفيون على البدل من (ربك)

ينظر: جامع البيان(٢٢/ ١٢)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٦٤)، التيسير في القراءات السبع (١٣٨)، الجامع لأحكام القرآن(١٦٨/ ١٢٩)

<sup>(</sup>A) "ربُ " بالرفع قرأ الباقون؛ ردا على قوله: (إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ). وإن شئت على الابتداء، والخبر لا إله إلا هو. أو يكون خبر ابتداء محذوف؛ تقديره: هو رب السهاوات والأرض.

ينظر: جامع البيان(٢٢/ ١٢)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٦٤)، التيسير في القراءات السبع (١٣٨)، الجامع لأحكام القرآن(١٦/ ١٢٩).

فالرفعُ عَلَى الصفَةِ، والخفض () على قوله: مِنْ رَبِّك رَبِّ السَّمَاوَاتِ، ومن رفع فعلى قوله: (إنَّه هو السميع العليم رَبُّ السَّمَاوَاتِ) وإن شئت على الاستئناف على معنى هو ربُّ السَّمَاوَاتِ ().

وقوله تعالى: ﴿ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ يُعِينَ أَرَبُكُو وَرَبُّ ءَابَآبِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ ﴾ [٨] ويقرأ ( ) هِنَ وَيُعِينُ رَبُكُو وَرَبُّ ءَابَآبِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ بالخفض ( ) على معنى رحمة من ربك ربكم ورب آبائكم الأولين ( ) ( )

وقولـــه تعــالى: ﴿ فَٱرْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي ٱلسَّمَآءُ بِدُخَانٍ مُّبِينٍ ﴿ يَغْشَى ٱلنَّاسُ ﴾ [١٠] (فارتقب) فانتظر ()، [و] في أكثر التفسير أن الدخان قَدْ مَضِي ()، وذلك حين دعا

<sup>(</sup>١) "والجر" في (س)

<sup>(</sup>٢) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٣٩) الجامع لأحكام القرآن (١٢٩/١٦)

<sup>(</sup>٣) "وتقرأ" في (خ)

<sup>(</sup>٤) "فالجر" في (س)

<sup>(</sup>٥) "بالخفض على معنى رحمة من ربك ربكم ورب آبائكم الأولين" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٦) "ربكم وربِ آبائكم" بجر الباء رواه الشيزري عن الكسائي، والباقون بالرفع على الاستئناف" ربكم وربُ آبائكم ".

ينظر: جامع البيان(٢٢/ ١٢) إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٨٤)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٢٩).

<sup>(</sup>٧) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٣)، ونسبه الماوردي إلى قتادة كما في النكت والعيون (٥/ ٢٤٦)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى ابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٥٠٥)، وبه قال مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٨) ساقطة من (ش)، والزيادة من (خ)، (س)

<sup>(</sup>۹) هذا القول مروي عن عبدالله بن مسعود رَضَّوَلِيَّهُ عَنهُ: "خمس قد مضين: الدخان، واللزام، والبطشة، والقمر، والروم. "أخرجه الطبري في جامع البيان (۲۲/ ۱۵)، وعزا السيوطي هذه الرواية إلى الفريابي وسعيد بن منصور وعبد بن حميد والبخاري ومسلم والنسائي وابن جرير والطبراني وابن مردويه والبيهقي في الدلائل كها في الدر المنثور (٦/ ٢٨٧).

رسول الله على مُضَرِ فقال: «اللهم اشدد وطأتك على مُضَرِ، واجْعَلْها عَلَيْهِم سِنِينَ كَسني يُوسُفَ» () أي اجْعَلْهُم سِنينهم () في الجدب كسني يوسف.

والعَرَبُ تسمي -أيضا- () الجدبِ السَّنَةَ ()، فيكونُ المُعَنى اجعلها عليهم جَدُوباً. فارتفع المطر ()، وأجْدَبَتِ الأرضُ، وصار بين السماء والأرض كالدخَانِ.

وقوله تعالى: ﴿ هَٰنَذَا عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ المعنى يقول الناسُ الذي ( ) يحل بهم الجَدْبُ: ﴿ هَٰنَذَا عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ ( ).

<sup>=</sup> والمروي بنحو منه عن أبي العالية، والضحاك، وإبراهيم النخعي، أخرجها جميعها الطبري في جامع البيان(٢٢/ ١٥)، وعزا السيوطي رواية أبي العالية إلى عبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور(٧/ ٢٠٦).

وهو الذي رجحه أغلب المفسرين كالطبري حيث قال: "وإنها قلت: القول الذي قاله عبدالله بن مسعود وَيَخُلِلَهُ عَنْهُ هو أولى بتأويل الآية، لأن الله جلّ ثناؤه توعَّد بالدخان مشركي قريش وأن قوله لنبيه عَلَيْ: (فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّهَاءُ بِدُخَانٍ مُبِينٍ) في سياق خطاب الله كفار قريش وتقريعه إياهم بشركهم بقوله (لا إِلَهَ إِلا هُوَ يُحْيِي وَيُمِيتُ رَبُّكُمْ وَرَبُّ آبَائِكُمُ الأوَّلِينَ بَلْ هُمْ فِي شَكِّ يَلْعَبُونَ) ". جامع البيان (٢٢/ ١٨)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٨٠٨).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري عن أبي هريرة صحيح البخاري كتاب بدء الوحي، باب دُعَاءِ النَّبِيِّ الْجُعَلْهَا عَلَيْهِمْ سِنِينَ كَسِنِي يُوسُفَ (۲/ ۳۳) برقم (۲ ، ۱۰)، وأخرجه مسلم في صحيحه كتاب المساجد، باب اسْتِحْبَاب الْقُنُوتِ في جَمِيع الصَّلاَةِ إِذَا نَزَلَتْ بِالمُسْلِمِينَ نَازِلَةٌ (۲/ ۱۳٤) برقم (۱۵۷۲).

<sup>(</sup>٢) "سنيَّهم" في (س)

<sup>(</sup>٣) "أيضاً تسمى "في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٤) ينظر: غريب الحديث لابن قتيبة (١/ ٤٦٦)، المخصص لابن سيده (٤/ ٣٥٧)، المحكم والمحيط الأعظم (٤/ ٢٢٠)، المفردات في غريب القرآن (٢٤٥)، لسان العرب (١٣/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٥) "القطر" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٦) "الذين" في (خ)، (س) وهو أصوب.

<sup>(</sup>۷) ينظر: معاني القرآن للفراء (۳/ ٤٠)، بحر العلوم (۳/ ٢٥٦)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٢٧٢٧)، وحكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ١٢٧).

وكذلك قوله: ﴿ رَبَّنَا ٱكْشِفْ عَنَّا ٱلْعَذَابِ إِنَّا مُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنَّا ٱلْعَذَاب ربنا اكشف عنا العذاب.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّاكَاشِفُوا ٱلْعَذَابِ قَلِيلاً إِنَّكُمْ عَآبِدُونَ ﴿ ١٥] ويجوز "أَنَّكُمْ عَائِدُونَ الله عَلَمُهُم أَنْهُمُ عَائِدُونَ فَهُو الوجه، والمعنى أنه يعلمهم أنهم لا يتعِظُونَ، وإذًا زال عنهم المكروه عادوا في طُغْيانِهم ().

وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَبْطِشُ ٱلْبَطْشَةَ ٱلْكُبْرَى ٓ إِنَّا مُنكَقِمُونَ ﴿ آ ٢ ١] [يوم نَبْطِش] ( )، وَوَله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَبْطِشَ الْبُطْشَةَ ٱلْكُبْرَى ٓ إِنَّا مُنكَقِمُونَ ﴿ وَعَرَشَ يَعْرِشُ وَيَعْكُفُ ( )، وعَرَشَ يَعْرِشُ ويعْرُشُ وهذا في اللغة كثير ( ). وقيل: إن البطشة الكبرى يوم بَدْر ( ).

أخرجها جميعها الطبري في جامع البيان(٢٢/ ٢٢)، وعزا السيوطي رواية ابن مسعود رَصِّوَلِيَّهُ عَنْهُ إلى ابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن مردويه، ورواية ابن عباس رَصِّلِيَّهُ عَنْهُ إلى ابن جرير وابن مردويه، ورواية ابن عباس رَصِّلِيَّهُ عَنْهُ إلى ابن جرير وابن مردويه، وعزا رواية أبي بن كعب ومجاهد والحسن وأبي العالية وسعيد بن جبير ومحمد بن سيرين وقتادة وعطية إلى عبد بن حميد وابن جرير كها في الدر المنثور (٧/ ٨٠٤). وهذا القول الذي قال به كثير من اللغوين والمفسرين. ينظر: مجاز القرآن (٢/ ٨٠٨)، مجاز القرآن (٢/ ٢٠٨)، غريب القرآن لابن قتيبة (٢/ ٤٠٨)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٣٩٩).

<sup>(</sup>١) "إنا مؤمنون" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٢) يجوز نحويا، ولم يقرأ بها أحد من القراء.

<sup>(</sup>٣) قال بنحوه مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٢٠٣)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٠٢)، والنحاس في إعراب القرآن (٤/ ١٢٧)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٤) ساقطة من (ش)، والزيادة من (خ).

<sup>(</sup>٥) "يَعكُف وَيَعْكِفُ" فِي (خ)

<sup>(</sup>٦) ينظر:معاني القرآن للأخفش (١/ ٣٣٥)، حكاه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز ونسبه إلى محمد (٦).

<sup>(</sup>٧) هذا القول مروي عن ابن مسعود رَضَالِلَهُ عَنْهُ، ومجاهد، وابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ، وأبو العالية، ومسروق، وإبراهيم، وأبي بن كعب، وابن زيد، والضحاك.

و" يومَ " لا يجوز أن يكون منصُوباً بقوله: مُنْتَقِمُون؛ لأن ما بَعْدَ (إنَّا) لا يجوز أن يعمل فيها قبلَها، ولكنه مَنْصُوبُ بقوله: واذكر يوم ( ) نبطش البطشة الكبري ( ).

و قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا قَبْلَهُمْ قَوْمَ فِرْعَوْنَ وَجَآءَهُمْ رَسُولٌ كَرِيمُ ٧ أَنْ أَذُوٓا إِلَى عِبَادَ ٱللَّهِ ﴾ [١٧] المعنى ولقد بلونا قبلهم قوم فرعون ().

ومعنى ﴿ أَنْ أَدُّوا إِلَى عِبَادَ أَلِلَّهِ ﴾ [١٨] أن سلَّموا ( ) إِلَيَّ عِبَادَ الله ( )، يعنى بنى إسرائيل ( ) كما قال: ﴿ فَأَرْسِلْ مَعَنَا ( ) بَنِيَ إِسْرَءِيلَ \ وَلَا تُعَذِّبُهُم ۖ ﴾ ( ) أي أطلقهم من عَذَابِكَ. وجائز أن يكون (عِبَادَ الله) مَنصُوباً على النداء، ويكون المعنى أَنْ أَدُّوا إِلَىَّ

(١) "واذكريوم" ليست في (س)

<sup>(</sup>٢) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٢٨)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٦٧٢٩) إعراب القرآن للباقولي(٢/ ٧٣١)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٣٣)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسر (٧/ ٣٤٢).

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروى عن ابن عباس رَضِّالِللَّهُ عَنْهُ.

أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٨٨)، وعزا السيوطي روايته إلى ابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٩٠٤).

<sup>(</sup>٤) "يسلموا" في (ش)، والأقرب للصواب في (خ)، (س) وهو المثبت في المتن، والصواب الذي جاء في أغلب كتب التفسير هو أن أرسلوا معي، ينظر: معاني القرآن للفراء(٣/ ٤٠)، تفسير السمعاني (178/0)

<sup>(</sup>٥) ينظر: مجالس ثعلب (١٠٦)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٨٥)، لسان العرب (١٤/ ٢٤).

<sup>(</sup>٦) هذا القول مروي عن قتادة ومجاهد وابن زيد.

أخرج الرواية عن قتادة تفسير عبدالرزاق الصنعاني (٣/ ١٨٢)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٥)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٩٠٤) وقال مهذا مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٧) "معى" في (س)

<sup>(</sup>٨) طه: ٤٧.

[ما أمركم الله به، يا عباد] ( ) الله ( ).

﴿ وَأَن لَا تَعَلُواْ عَلَى اللَّهِ ۗ إِنَّ ءَاتِهُ بِسُلُطَانِ مُبِينِ اللَّهِ أَي بِحِجةٍ أَبَيِّنَةٍ تَدل على أني يُورُ (). وأن لَا تَعَلُواْ عَلَى اللَّهِ ۗ إِنَّ ءَاتِهُ فِي بِسُلُطَانِ مُبِينِ اللَّهِ أي بِحِجةٍ أَبَيِّنَةٍ تَدل على أني يُورُ ().

وقوله تعالى: ﴿ وَإِنِّي عُذْتُ بِرَتِي وَرَبِّكُمُ أَن تَرْجُمُونِ ١٠٠٠ أَي أَن تقتلون ( ).

وقوله تعالى: ﴿ وَإِن لَمْ نُوْمِنُواْ لِي فَاعَنزِلُونِ ۞﴾ أي إن لم تؤمنوا لي فلا تكونـوا عـليَّ ولا مَعِي ( ).

﴿ فَدَعَارَبَهُ اَنَّ هَتَوُلَا مِ قَوْمٌ مُجُرِمُونَ ﴿ مَن كَسَر (إِنَّ) فعلى معنى ( ) قال: إن هؤلاء، و (إنَّ ) بعد القول مكسورة. و يجوز الفتح على معنى بأنَّ هَؤُلَاءِ ( ).

(۱) الزيادة من (خ)، (س) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>۲) ينظر معاني القرآن للفراء (۳/ ٤٠)، جامع البيان (۲۲/ ۲۲)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٨٥)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٦٧٣٠)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١٤٦)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسر (٧/ ٣٤٣).

<sup>(</sup>٣) "واضحة" زائدة في (خ)، (س).

<sup>(</sup>٤) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٨٥)، وينظر: بحر العلوم (٣/ ٢٥٧)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٦٧٣٢)، زاد المسير (٧/ ٣٤٣).

<sup>(</sup>٥) قال به مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٢٠٤)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٢٠٤)، والسمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٢٥٧)، السمعاني في تفسيره (٥/ ١٢٥)

<sup>(</sup>٦) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٢٠٤)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٠٢)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٤٣)، تفسير السمعاني (٥/ ١٢٥)، زاد المسير (٧/ ٣٤٣).

<sup>(</sup>٧) "فالمعنى" في (خ)، (س) وهو أصوب.

<sup>(</sup>٨) إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٨٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٣٦)، التبيان في إعراب القرآن (١٦/ ١٣٦)، وحكاه عن (٢/ ١٤٦)، وحكاه بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز ونسبه إلى محمد (٤/ ٢٠٣)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣٤٣)

وقوله تعالى: ﴿ وَأَتُرُكِ ٱلْبَحْرَ رَهُوًا ﴾ [٢٤] ساكنا ( ) ( ) جاء في التفسير "يَبَساً" ( ) كما قال: ﴿ فَأَضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ يَبَسًا ﴾ ( ) وقال أهل اللغة: رَهواً سَاكِناً ( ) .

وقوله تعالى: ﴿ كَمْ تَرَكُواْ مِن جَنَّتٍ وَعُيُونِ ۞ وَزُرُوعٍ وَمَقَامِ كَرِيمٍ ۞ جاء في التفسير أن المقام الكريم يعنى به المنابر هاهنا ( )، وجاء (ومقام كريم) ( ) من منازل حسنة ( ).

(١) "ساكنا" ليست في (خ)، (س)

- (٢) قال بهذا أبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٢٠٨)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٢٠٤)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢٠٣)، والثعلبي في الكشف والبيان (٨/ ٣٥٢)، وابن الجوزي في زاد المسر (٧/ ٣٤٤).
  - (٣) هذا القول مروي عن مجاهد وقتادة.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٨٥)، وأخرجها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٠)، وعزا السيوطي رواية عبد الرزاق والفريابي وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر، ورواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير عن قتادة كما في الدر المنثور (٧/ ٢١٠).

- (٤) طه: ۷۷
- (٥) ينظر: العين (٤/٤٨)، مجاز القرآن (٢/ ٢٠٨)، غريب القرآن لابن قتيبة (٤٠٢)، الكامل في اللغة والأدب (٢/ ١٥٠)، جامع البيان (٢٢/ ٣٠)، تهذيب اللغة (٦/ ٢١٣)، معاني القرآن للنحاس (٢/ ٣٠٠).
- (٦) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَوَلِيَّهُ عَنْهُ، ومجاهد وسعيد بن جبير. أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٢)، وأخرج رواية ابن عباس رَضَالِيَّهُ عَنْهُ ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٨)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَالِيَّهُ عَنْهُ إلى ابن أبي حاتم كها في الدر المنثور (٢٩٨/٦)
  - (٧) "كريم أي" زائدة في (خ)، "أي" زائدة في (س)
    - (A) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٢)، وعزاها السيوطي إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور(٧/ ٤١١) وقوله تعالى: ﴿ كَنَالِكُ وَأَوَرَثَنَهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ ﴿ الْمَعْنَى الْأَمْرِ كَذَلْك، فموضع كذلك رفع على خبر الابتداء المضمَر ().

وقول تعالى: ﴿ فَمَا بَكَتَ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ ﴾ [٢٩] لأنهم ماتوا كفاراً، والمؤمنون إذا مَا تُوا تبكي عليهم السماء والأرض، فيبكي على المؤمن من الأرض مُصَلَّه أي مكان مُصَلاه، ومن السماء مكان مصعد عمله ومنزل رزقه ().

وجاء في التفسير أن الأرض تبكي على المؤمن أربعين صَبَاحاً (). وقوله تعالى: ﴿وَمَا كَانُواْ مُنظَرِينَ ﴾ أي ما كانوا مؤخرين بالعذاب (). ﴿ وَلَقَدِ ٱخْتَرَنَهُمْ عَلَى عِلْمَ هُم ().

أخرج رواية ابن عباس رَعَوَاللَّهُ عَنهُ وسعيد بن جبير الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٤)، ورواية أنس أخرج مواية ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٨٩)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَعَوَاللَّهُ عَنهُ إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر والبيهقي في شعب الإيهان، ورواية سعيد إلى عبد بن حميد كها في الدر المنثور (٧/ ٤١١).

(٣) هذا القول مروي عن مجاهد.

أخرجه الطبري في جامع البيان(٢٢/ ٣٤)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى ابن جرير وأبو الشيخ كما في الدر المنثور (٧/ ٢١٤).

- (٤) ينظر: جامع البيان(٢٢/ ٣٦)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٠١) الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٢٧٤٠)، ونسبه الماوردي إلى الكلبي كما في النكت والعيون (٥/ ٢٥٣).
  - (٥) المروي بنحوه عن قتادة.

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٨٦)، والطبري في جامع البيان(٢٢/ ٣٧)، وعزا السيوطي الرواية إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كها في الدر المنثور (٧/ ١٤).

<sup>(</sup>۱) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٨٧)، مشكل إعراب القرآن للقيسي (٢/ ٢٥٦)، التبيان في إعراب القرآن (١/ ٢٥١)، وحكاه عن الزجاج القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٢/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٢) المروي بنحوه عن أنس رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ، وابن عباس رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ، وسعيد بن جبير.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ هَنَوُلآء لَيَقُولُونَ ﴿ إِنَّ هِمَ إِلَّا مَوْتَتُنَا ٱلْأُولَى وَمَا نَعَنُ بِمُنشَرِينَ ﴿ ﴾ أي بمبعو ثين ( ) ، يقال: أنشر الله الموتى ونَشَرُ وا هُمْ ( ) .

وقوله تعالى: ﴿ أَهُمْ خَيْرٌ أَمْ قَوْمُ تُبَعِ ﴾ [٣٧] جاء في التفسير أن تُبَعاً كان مؤمناً، وأن قومه كانوا كافرين أ، وجاء أنه نظر إلى كتاب على قبرين بناحية حمير: هذا قبر رَضْوَى، وقبر حُبى ابْنتي تُبَع لا يشركان بالله شيئاً ( ).

وقوله تعالى: ﴿مَا خَلَقْنَهُمَاۤ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ [٣٩] يعني به السهاوات والأرض، أي لإقامة الحق ().

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ يَوْمَ ٱلْفَصِّلِ مِيقَاتُهُمْ أَجَمَعِينَ ﴿ اللهِ عَالَى: ﴿إِنَّ يَوْمَ ٱلْفَصِّلِ مِيقَاتُهُمْ أَجَمَعِينَ ﴾ ويجوز "ميقاتَهم" بنصب التاء، ولا أعلم أنه قرئ بها، فلا يقرأن () بها ().

(١) هذا القول مروى عن قتادة.

أخرجه الطبري في جامع البيان(٢٢/ ٣٩)، وعزا السيوطي الرواية إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور(٧/ ٤١٤)، وقال به مقاتل في تفسيره (٣/ ٢٠٦).

- (٢) ينظر: تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٠٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٤٤).
- (٣) المروي بنحوه عن عائشة أخرجه الطبري في جامع البيان(٢٢/ ٤٠)، وينظر: تفسير مقاتل بن سليان (٣/ ٢٠٦)، الهداية إلى بلوغ النهاية(١٠/ ٤٧٤٤).
- (٤) حكى ذلك عن الزجاج ابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (٢/ ٥٨)، القرطبي في الجامع لأحكام القرآن ٢١/ ٥٤١) ونسبه إلى الزجاج وابن أبي الدنيا والزمخشري وغيرهم، وابن منظور في لسان العرب (٨/ ٢٧).
  - (٥) " وقوله تعالى: (ما خلقناهما إلا بالحق) يعني به السهاوات والأرض، أي لإقامة الحق" ليست في (خ)
    - (٦) "تقرآن" في (س)
- (٧) أجاز الكسائي والفرّاء والزجاج (إِنَّ يَوْمَ الْفَصْلِ مِيقاتَهُمْ) بالنصب، يكون يوما منصوب على الظرف، ويكون التقدير: أنّ ميقاتهم في يوم الفصل.

ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٤٢)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٨٨)، الجامع لأحكام القرآن النحاس (١٤/ ٨٨))

وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا يُغَنِي مَوْلًى عَن مَوْلًى شَيْعًا ﴾ [ ] لا يغني ولي عن وَليّهِ شيئًا ﴾ [ )، لا ( ) والد عن ولده، ولا مَوْلُودٌ عن ( ) والده.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ شَجَرَتَ ٱلزَّقُومِ ﴿ الْأَثْيمِ اللَّا كَالْمُهُلِ يَغَلِى فِي ٱلْبُطُونِ وَقُوله تعالى: ﴿إِنَّ شَجَرَتَ ٱلزَّقُومِ ﴿ اللَّهُمَ الْأَثْيمِ هَاهُنَا يَعْنِي بِهُ ( ) أَبُو جَهَلَ بِنَ هِشَامُ ( ).

والمهل دُرْدِيُّ الزيت ()، ويقال: المهمل ما كان ذائباً من الفضة والنحاس

أخرجالرواية عن ابن زيد الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٣)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَصَّالِلَهُ عَنْهُ إِلَى ابن مردويه، ورواية ابن جبير إلى ابن أبي حاتم والخطيب في تاريخه كها في الدر المنثور (٧/ ٤١٩)، وبه قال مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ٢٠٧).

(٩) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحَالِتَهُ عَنْهُ، وابن مسعود رَضِحَالِتَهُ عَنْهُ وأبي مالك.

أخرج رواية ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنهُ الطبري في جامع البيان (١٨/ ١٣)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢٣٥٩)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنهُ إلى ابن أبي شيبة وهناد وابن جرير وابن المنذر = ح

<sup>(</sup>١) "الخبر" زائدة في (خ)

<sup>(</sup>٢) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٨٨)، الجامع لأحكام القرآن (١١٨/١٦).

<sup>(</sup>٣) "أي" زائدة في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٤) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٤٠٣)، بحر العلوم (٣/ ٢٦٠)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٠٨)، وكذلك السيوطي كما في الدر (٤/ ٢٠٨)، وكذلك السيوطي كما في الدر المنثور (٧/ ٤١٧).

<sup>(</sup>٥) "ولا" في (س)

<sup>(</sup>٦) "عن" مكررة في (س)

<sup>(</sup>٧) "يعني به هاهنا" في (خ)، (س)

 <sup>(</sup>A) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَاللَّهُ عَنْهُ، وابن زيد، سعيد بن جبير.

وما أشبه ذلك ( ) ( )

وقوله تعالى: ﴿خُذُوهُ فَأَعْتِلُوهُ ﴾ [٤٧] ويقرأ ( ) "وفاعْتُلُوه" بضم التاء وكسر ها ( ) .

المعنى يا آية الملائكة خذوه فاعتلوه، والعَتْلُ: أن يمْضَى به بِعَسْفٍ وَشِدةٍ ( ). ﴿ إِلَىٰ سَوَآءِ ٱلْجَحِيمِ ﴾ إلى وَسَطِ الجَحِيم ( ).

= وابن أبي حاتم، ورواية ابن جبير إلى هناد وعبد بن حميد وابن جرير، ورواية ابن مسعود رَضَيَّلَقُعَنْهُ إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٥/ ٣٨٥)، وبه قال مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٢٠٧).

(١) "أشبهه" في (خ)

(٢) هذا القول مروي عن ابن مسعود رَضِحَالِلَهُ عَنْهُ بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان (١٨/ ١٣)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢٣٥٩)، وعزا السيوطي روايته إلى هناد وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والطبراني كها في الدر المنثور (٥/ ٣٨٥).

- (٣) "ويقرأ" ليست في (خ)
- (٤) "فَاعْتِلُوهُ" بالكسر، قرأ الكوفيون وأبو عمرو، وضم التاء الباقون، وهما لغتان. ينظر: السبعة في القراءات (٥٩٣)، الحجة في القراءات السبع (٣٢٤)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٦٥)،

ينظر: السبعة في القراءات (٩٩٣)، الحجة في القراءات السبع (٣٢٤)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٦٥). الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٥٠).

- (٥) حكاه بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز ونسبه إلى محمد (٤/ ٢٠٦)، ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٤٠٣)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٢٠٥٤)، تذكرة الأريب في تفسير الغريب (٣٥٠).
  - (٦) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحَالِثُهُ عَنْهُ، وقتادة والضحاك.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٤٨)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢١٦)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَخِوَلِكُ عَنهُ إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كها في الدر المنثور (٧/ ٩٤)، ورواية الضحاك إلى عبد بن حميد وابن المنذر كها في الدر المنثور (٧/ ١٩٤). وينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٢٠٨)، مجاز القرآن (٢/ ١٧٠)، غريب القرآن لابن قتيبة (٣٠٤)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٨٩)، زاد المسر (٧/ ٢٥٠).

وقوله تعالى: ﴿إِنَّا ٱلْمُتَّقِينَ فِي مَقَامٍ أَمِينٍ ﴿ فَ فِي مقام أَي قد أَمنوا فيه الغِيرَ ( ).

وقوله تعالى: ﴿ يَلْبَسُونَ مِن سُندُسٍ وَإِسْتَبْرَقِ مُتَقَىٰ لِلِينَ ﴿ قَيلَ الْإِسْتَبْرَقَ: الديباج الصَّفيقُ ()، والسُندُس: الحرير ()، وإنها قيل له: إستبرق -والله أعلم-؛ لشدة

- (١) "العزيز الكريم" ليست في (خ)، (س)
- (٢) "أنك" بفتح الهمز الكسائي، والباقون بكسرها فالحجة لمن كسر أنه جعل تمام الكلام عند قوله "ذق" وابتدأ "إن" بالكسر، والحجة لمن فتحها أنه أراد حرف الخفض فحذفه ففتح لذلك.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٩٣)، الحجة في القراءات السبع (٣٢٤)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٦٦)، التيسير في القراءات السبع (١٢٧).

(٣) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٨٧)، والطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٩)، وعزاه السيوطي إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر في الدر المنثور (٧/ ٤١٩)، وينظر: أسباب النزول (٣٩٢)، لباب النقول في اسباب النزول للسيوطي (١٨٩).

- (٤) ينظر: المحكم والمحيط الأعظم (١٠/ ٤٩٢)، زاد المسير (٧/ ٣٥٠)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٣٢)، لسان العرب (١٣/ ٢١).
  - (٥) هذا القول مروي عن الضحاك وعكرمة وقتادة.

أخرجهما الطبري عدا الضحاك في جامع البيان (٢٢/ ٥١) ورواية الضحاك أخرجها ابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٢٣٥٩)، وعزا السيوطي رواية الضحاك وعكرمة إلى ابن أبي شيبة وابن أبي حاتم كما في الدر المشور (٥/ ٣٨٧)، وعزا رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جريسر كما في الدر المنثور (٥/ ٣٨٧).

(٦) ينظر: تفسير مقاتل بن سليان (٢/ ٣٨٠)، غريب القرآن لابن قتيبة (٤٠٣)، تهذيب اللغة (١٠٦/١٣)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٣/ ٦١).

بريقه <sup>( )</sup>.

وقول تعالى: ﴿ لَا يَذُوقُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ إِلَّا ٱلْمَوْتَ اَلْأُولَ ﴾ [٥٦] المعنى لا يذوقون فيها الموت ألبتّه، سوى الموتة الأولى التي ذاقوها في الدنيا ()، وهذا كما قال: ﴿ وَلَا نَذَكِحُواْ مَا نَكُحَ ءَابَ آؤُكُم مِّنَ ٱلنِّسَآءِ إِلَّا مَا قَدُ سَلَفَ ﴾ () المعنى سوى ما قد سلف.

[وقوله:] () ﴿ فَضَّلَامِّن رَّبِكَ ﴾ [٥٧] ويجوز (فَضْلُ مِنْ رَبِّكَ)، ولا يقرأن أَ بها؛ خلاف المصحف، والنصْبُ على معنى قوله: (يَدْعُونَ فِيهَا بِكُلِّ فَاكِهَةٍ آمِنِينَ) وعلى معنى أَ إِنَّ اللَّقَينَ فِي مَقَامٍ أَمِينٍ) وذلك بفضل من الله () عَنَى أَ الله ذلك بمم فضلاً منه، وتفضلاً منه أَ منه أَ منه أَ أَ من

(۱) حكاه عن الزجاج النحاس في معاني القرآن(٦/ ٢١٦)، والماوردي في النكت والعيون (٥/ ٢٥٨) وينظر: تفسير السمعاني (٥/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: معاني القرآن للفراء(٣/ ٤٤)، جامع البيان(٢٢/ ٥٣)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤١٧)، بحر العلوم (٣/ ٢٦١)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٦٧٦١).

<sup>(</sup>٣) النساء: ٢٢

<sup>(</sup>٤) ساقطة من (ش)، والزيادة من (خ)، (س)

<sup>(</sup>٥) "تقرأنَّ" في (س)

<sup>(</sup>٦) "معنى" ليست في (س)

<sup>(</sup>٧) "ربك" في (س)

<sup>(</sup>A) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٤٤)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٩١)، تفسير السمعاني (٥/ ١٣٢) زاد المسير (٧/ ٣٥٢)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٥٥)

(١) ساقطة من (ش)، والزيادة من (خ)، (س).

(٢) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه الطبري في جامع البيان(٢٢/٥٦)، وعزا السيوطي روايته إلى عبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنشور (٧/ ٢١)، وقال بها الثعلبي في الكشف والبيان (٨/ ٣٥٧)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية(١٠/ ٢٧٦٤).

## بِسَـُولَةُ الْجَاثِيةِ: ومن ( ) سُورَةُ الجاثية:

وقوله تعالى (): ﴿إِنَّ فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَآيَتِ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ المعنى - والله أعلم - إن في خلق السَّمَاوَات والأرض لآياتٍ، ويدل عليه ﴿ وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُثُ مِن دَابَةٍ عَايَتُ ﴾ [٤] تقرأ ()"آياتُ" و"آياتٍ" بخفض التاء ()، وهي في موضع نصب على النسَق على قوله وَ النَّانَ إِنَّ فِي النَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَآيَنتٍ ﴾ المعنى وإن () في خَلْقِكم لآياتٍ ().

ومن قرأ "آيَاتٌ" فعلى ضربين: على الاستئناف على معنى وفي خلقكم آياتٌ.

وعلى موضع أن مع ما عملت فيه، تقول: إن زيداً قائم وَعَمْراً وعَمْر () فتعطف بعَمْرِ وعلى زيد إذا نَصَبْتَ، وإذَا رفعت فعلى موضع إنَّ مع زيدٍ، فإن مَعْنَى إنَّ زَيداً قائم زيد قائم ().

وقولــه تعـالى: ﴿ وَٱخْنِلَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَمَآ أَنْزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مِن رِّذْقٍ ﴾ إلى قولــه:

<sup>(</sup>١) "ومن" ليست في (س)

<sup>(</sup>٢) "قول الله" في (خ)، "قوله" في (س)

<sup>(</sup>٣) "يقرأ" في (س)

<sup>(</sup>٤) "آياتِ لقوم يوقنون" بالخفض قرأ حمزة والكسائي، و" آياتٌ " بالرفع قرأ ابن كثير ونافع وعاصم وأبو عمرو وابن عامر.

ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٦٩)، الحجة في القراءات السبع (٣٢٥)، حجة القراءات (٢٥٨)، الكشف والبيان (٨/ ٣٥٩) الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ١٥٧).

<sup>(</sup>٥) "إن" في (س)

<sup>(</sup>٦) "آيات" في (خ)

<sup>(</sup>٧) "وعمرٌو" في (س)

 <sup>(</sup>٨) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٤٥)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٩٣)، التبيان في إعراب القرآن
 (٨) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٥٠)

﴿ اَينَتُ لِقَوْمِ مِعْقِلُونَ ﴾ [٥] تقرأ () بالرفع وبكسر التاء والتنوين () ، والموضع موضع موضع موضب ويكون قوله: (وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ آيات () عطف () على قوله: (وفي خلقكم)، وعلى قوله: (إن في السَّمَاوَاتِ والأرضِ) و(إن في اخْستِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ آياتٍ). وهذا عطف عَلَى عَامِلَيْن، ومثله من الشعر:

أكلَّ امرِيءٍ تَحْسَبين امرَءاً ونارٍ تأجج بالليلِ نارا ()؟

عطف على ما عملت فيه كل، وما عملت فيه أتحسبين ()، وقد أباهُ بعض النحويين ()، وقالوا: () لا يجوز إلا الرفع في قوله: (وَتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ آيَاتٌ) وجعله عطفاً على عامل واحد على معنى (واختلاف الليل والنهار) وتصريف الرياح آيات، وهذا أيضاً عطف على عاملين؛ لأنه يَرْفَع (آياتٌ) على العطف على ما قبلها كما خفض ( [١/١٧٦]

(١) "ويقرأ" في (س)

 <sup>(</sup>۲) "آياتٌ لقوم يعقلون" بالرفع قرأ ابن كثير ونافع وعاصم وأبو عمرو وابن عامر، و"آياتِ" بالخفض قرأ
 حمزة والكسائي.

ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٦٩)، الحجة في القراءات السبع (٣٢٥)، حجة القراءات (٦٥٨) الجامع لأحكام القرآن(١٦/ ١٥٧).

<sup>(</sup>٣) "آيات" ليست في (س)

<sup>(</sup>٤) "عطفا" في (س)

<sup>(</sup>٥) ينسب البيت لعدي بن زيد، وهو من شواهد سيبويه والمبرد، ينظر: الكتاب لسيبويه (١/ ٦٦)، الكامل في اللغة والأدب (٣/ ٧٥)، خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب (٩/ ٩٣٥).

<sup>(</sup>٦) "تحسين" في (س)

<sup>(</sup>٧) هو كلام معيب عند النحويين، وبعضهم لا يجيزه، وذلك لأنه عطف على عاملين، وأجاز العطف على عاملين بعضهم كسيبويه والأخفش والكسائي والفراء.

ينظر: الكامل في اللغة والأدب (٣/ ٧٤)، المقتضب (٢٤٨)، الأصول في النحو (٢/ ٧٣)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٤٠)، اللباب علل البناء والإعراب (١/ ٤٣٣).

<sup>(</sup>٨) "قالوا" في (س)

[(واختلافِ) على العطف] () على ما قبلهم اللهم على موضع إن شئت على موضع إن وَمَا [عَمِلتْ فيه، وإن شئت على قراءة] () من قرأ: (وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُتُ مِنْ دَابَّةٍ آيَاتٍ) () .

وقوله تعالى: ﴿فَإِلَيّ حَدِيثٍ بَعْدَاللَّهِ وَءَايَنِهِ عَيْوَمِنُونَ ﴿ وَ وَ رَبُّ مِنْ وَ ) جميعاً، ووقوله تعالى: ﴿فَإِلَيْ حَدِيثٍ بَعْدَ كتابِ الله وآياته () عومنون ().

قال الله وَ الله وَالله وَا

<sup>(</sup>۱) الزيادة من (خ)، (س) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٢) "قبلها" في (س)

<sup>(</sup>٣) الزيادة من (خ)، (س) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٤) حكى بعضه النحاس في إعراب القرآن (٤/ ١٤١)، وينظر: إعراب القرآن للباقولي (٣/ ٩٠٩)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١٥٠)، الجامع لأحكام القرآن (١٥٧/١٦).

<sup>(</sup>٥) "يؤمنون" بياء الغيبة، قرأ ابن كثير ونافع وعاصم في رواية حفص والأعشى عن أبي بكر وأبي عمرو، وحجتهم: أنّ قبله غيبة، وهو قوله: ﴿لِلْقَوْمِرُوقِنُونَ﴾ [الجاثية/ ٤]، والغيبة أقرب، وهو أولى أن يحمل عليه، وقبله ﴿ يَلْكَ اَيْتُ اللَّهِ مَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ ﴾ [الجاثية/ ٦] مخاطبة للنّبي ﷺ، فلا يكون في خطابه: ﴿فَيَأْيِ حَدِيثِ بَعَدُ اللَّهِ وَ النّبِي ﷺ، فلا يكون في خطابه: ﴿فَيَأْيِ حَدِيثٍ بَعَدُ اللَّهِ وَ اللَّهِ وَ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَ

ينظر: السبعة في القراءات (٥٩٤)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٧٣)، حجة القراءات (٢٥٩).

<sup>(</sup>٦) "تؤمنون" بتاء الخطاب، قرأ ابن عامر وحمزة والكسائي. ينظر: السبعة في القراءات (٥٩٤)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٧٣)، حجة القراءات (٢٥٩).

<sup>(</sup>٧) الزيادة من (خ)، (س) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>A) "وآياته" ليست في (س)

<sup>(</sup>٩) ينظر: جامع البيان (٢٢/ ٦٢)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٢٢) الكشف والبيان (٨/ ٣٥٩)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٦٧٧١).

<sup>(</sup>١٠) الزمر: ٢٣

وقوله تعالى: ﴿ هَنَذَا بَصَنَيْرُ لِلنَّاسِ وَهُدَى وَرَحُمَةٌ ﴾ [٢٠] (هذا) إشارة إلى القرآن، المعنى هذا القرآن بصائر للناس ().

<sup>(</sup>١) ساقطة من (ش)، والزيادة من (خ)، (س)

<sup>(</sup>٢) هذا القول مروى عن مجاهد.

أخرجه الطبري في جامع البيان (١٩/ ١٤)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٩/ ٢٨٣٠)، وعزا السيوطي الرواية إلى الفريابي وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٦/ ٣٣٢).

<sup>(</sup>٣) قال بهذا مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ٢١٣)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن(٢/ ٢١٠)، والنحاس في معاني القرآن (٦/ ٢٢٥)، والثعلبي في الكشف والبيان (٨/ ٣٦٠) وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٦٠).

<sup>(</sup>٤) "ويقرأ" في (س)

<sup>(</sup>٥) "رويت" في (س)

<sup>(</sup>٦) "مماتَهم" نصب المات، وقد حكي ذلك عن الأعمش، وعيسى بن عمر، حيث جعلوا محياهم ومماتهم ظرفين، أي سواء في محياهم وفي مماتهم، والمعنى: إنكار أن يستوي المسيئون والمحسنون محياً، وأن يستووا مماتاً، لافتراق أحوالهم.

ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٢٦)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٩٧)، إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ٤) إعراب القرآن للباقولي (٢/ ٥٦٩)، الجامع لأحكام القرآن (١٦٦/١٦)

<sup>(</sup>٧) جائز في العربية على هذا المعنى: أم حسب الذين اجترحوا السيّئات أن نجعل محياهم ومماتهم مستويا كمحيا المؤمنين ومماتهم. فعلى هذا الوجه يجوز النصب.

ينظر: مجاز القرآن(٢/ ٢١٠)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٩٧).

tani

ومعنى (اجْتَرَحُوا<sup>()</sup>) اكتسبوا<sup>()</sup>، ويقال: فلانٌ جَارِحةُ أهله أي كاسبهم<sup>()</sup>. والاختيار عند سيبويه () والخليل وجميع البصريين () (سَوَاءٌ محياهم ()) برفع سواء وعليه أكثر القراء ()، ويجيزون النصب ()، وتقول: ظننت زيداً سواء () أبوه وأُمُّه، والرفع أجود؛ لأن سواء في مذهب المصدر، كما تقول: ظننت [زيداً] () ذو استواء أبوه وأُمُّه ().

<sup>(</sup>١) "السيئات" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٢) قاله أبو عبيدة في مجاز القرآن(٢/ ٢١٠)، والسمرقندي في بحر العلوم(٣/ ٢٦٦)، وابن دريد في جمهرة اللغة (١/ ٤٣٧)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢١٣)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ١٤٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: مجاز القرآن (١/ ١٥٤)، جامع البيان(٩/ ٥٤٣) جمهرة اللغة (١/ ٤٣٧)، المخصص لابن سيده (٣/ ٤٤٤).

<sup>(</sup>٤) الكتاب لسيبويه (٢/ ٣٤)

<sup>(</sup>٥) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٩٧)، الأصول في النحو (٢/ ٣١)، مشكل إعراب القرآن للقيسي (٢/ ٢٦٢) التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١٥٢) تفسير البحر المحيط (٨/ ٣٧).

<sup>(</sup>٦) "محياهم" ليست في (س)

<sup>(</sup>٧) " سواءٌ محياهم " بالرفع جعلوه مبتدأ وما بعده خبرا عنه وهي قراءة نافع وابن كثير وأبي عمرو وابن عامر وشعبة عن عاصم.

ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٧٨)، الحجة في القراءات السبع (٣٢٥)، مشكل إعراب القرآن للقيسي (٢٦)، حجة القراءات (٦٦١).

<sup>(</sup>A) "سواءً محياهم" بنصب سواء، جعلوه المفعول الثاني من نجعلهم، وهي قراءة حمزة والكسائي وحفص. ينظر: جامع البيان (٢٢/ ٧٢)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٧٨)، الحجة في القراءات السبع (٣٢٥)، حجة القراءات (٦٦١).

<sup>(</sup>٩) "سواءً" في (س)

<sup>(</sup>۱۰) "سواءٌ" في (س)

<sup>(</sup>۱۱) ساقطة من (ش)، والزيادة من (خ)، (س)

<sup>(</sup>۱۲) ينظر: معاني القرآن للأخفش (٢/ ١٧)، معاني القرآن للفراء (٣/ ٤٧)، إعراب القرآن للنحاس (١٢) ينظر: معاني القرآن للقيسي (٢/ ٦٦٢)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١٥٢).

ومن قرأ بالنصب (سَوَاءً) جعله في موضع مستوياً أبوه وأمه، فأما من نصب محياهم وَمَكَاتهَم، فهو () عند قوم من النحويين في معنى (سَوَاءً) في محياهم وفي مماتهم، ويذهب به مذهب الأوقات، وهو يجوز على غير هذا ()، على أن تجعله () بدلاً من الهاء والميم، ويكون المعنى أم حسب الذين اجترحوا السيئات أن نجعل محياهم ومماتهم سواءً، أي () كالذين () آمنوا وعملوا الصالحات، () ومَكَاتهم. ()

وقوله تعالى: ﴿أَفَرَءَيْتَ مَنِ أَتَّخَذَ إِلَهَهُ هُوَنهُ وَأَضَلَهُ اللهُ عَلَى عِلْمِ ﴾ [٢٣] وقد رويت "آلهة هَوَاهُ" ()، ولها وجه حسن في التفسير: «رُوي أن قريشاً كانت تعبدالعُزى، وهي حجر

أخرج الطبري الرواية عن سعيد في جامع البيان (٢٢/ ٧٦)، وأخرجها ابن أبي حاتم في تفسيره (٨/ ٢٦٩)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَحَوَّلِلَّهُ عَنْهُ إلى النسائي وابن جرير وابن المنذر وابن مردويه كما في الدر المنثور (٧/ ٤٢٦)

وقال بهذا المعنى الفراء في معاني القرآن للفراء (٢/ ٢٦٣)

- (٢) "ذلك" في (س)
- (٣) "يجعله" في (س)
- (٤) "أي" ليست في (س)
- (٥) "كمحيا الذين" في (خ)
- (٦) "أي كمحيا الذين آمنوا وعملوا الصالحات" زائدة في (س)
- (٧) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٤٧)، إعراب القرآن للباقولي (٣/ ٩١٧)، التبيان في إعراب القرآن
   (٢/ ١١٥٢)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٦٦).
- (A) "آلهةً "على الجمع، وكذلك مضافة لضميره: "آلهته هواه" قراءةالأعرج، وقرئت أيضاً "إلهه هواه" بإدغامه نصاً عن اليزيدي عن أبي عمرو، وشرط الإدغام أن تسقط له الحركة من الحرف الأول لا غير. ينظر: النشر في القراءات العشر (١/٣٢٣)، وقراءة الأعرج ذكرها السمين في الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (٩/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>١) هذا القول مروي عن سعيد بن جبير، وابن عباس رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ.

أبيض، فإذا رأت حجراً أشد بياضاً () منه وأحسن، اتخذت ذلك الأحسن، واطَّرَحت ذلك الأولَ»، فهذا يدل على آلهته، وكذلك أيضاً إلهه. ()

وقوله تعالى (): ﴿وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى () عِلْمِ ﴾ أي على ما سبق في علمه، قبل أن يخلقه أنه ضال ().

﴿ وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِهِ عِشَوَةً ﴾ ( ) ويقرأ ( ) غَـشوة بفـتح الغيْن بغير ألـف ( ) ،

- (١) "أبيض" في (س)
- (٢) "ذلك" ليست في (خ)، (س)
  - (٣) "وكذلك" زائدة في (س)
- (٤) "وقوله تعالى" ليست في (س)
  - (٥) "على" ليست في (س)
- (٦) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحُالِلَّهُ عَنْهُ.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٧٦)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٩١)، وعزا السيوطي الرواية إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم واللالكائي في السنة والبيهقي في الأسهاء والصفات كها في الدر المنثور (٧/ ٤٢٦).

(٧) "غِشاوه" بكسر الغين وإثبات الألف، قَرَأَ نَافِع وَابْن كثير وَأَبُّو عَمْرو وَعَاصِم وَابْن عَامر، والحجة لمن كسر الغين أنه جعله مصدرا مجهولا، كقولك: الولاية والكفاية.

ينظر: السبعة في القراءات (١٤١)، الحجة في القراءات السبع (٣٢٦)، حجة القراءات (٦٦١) النشر في القراءات العشر (٢/ ٤١٢).

- (A) "وتقرأ" في (خ)
- (٩) "غشوة " بفتح الغين من غير ألف، قرأ حَمْزَة وَالْكسَائِيّ. والحجة لمن فتح الغين أنه جعله كالخطفة والرجعة وقال بعض أهل النظر إنها قال: غشاوة؛ لاشتهالها على البصر بظلمتها، فهي في الوزن مثل الهداية.

ينظر: السبعة في القراءات (١٤١)، الحجة في القراءات السبع (٣٢٦)، حجة القراءات (٦٦١) النشر في القراءات العشر (٢/ ٤١٢).

وتقرأ أغُشَاوَةً ().

وقوله تعالى: ﴿وَقَالُواْمَاهِىَ إِلَّاحَيَانُنَا ٱلدُّنَيَانَمُوتُ وَتَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَاۤ إِلَّا ٱلدَّهْرُ ﴾ [٢٤] فإن قال قائل: كيف قالوا: نموت ونحيا، وهم لا يقرون بالبعث؟ فالدليل () على أنهم لا يقرون بالبعث قولهم: ما هِيَ إلا حياتنا ()، وفي نموت ونحيا ثلاثة أقوال:

يكون المعنى نَمُوتُ، ويحيا () أو لادُنا، فيموت قوم ويحيا قوم ().

ويكون معنى ﴿نَمُوتُ وَغَيا﴾ نحيا ونموت، لأن الواو للاجتهاع ()، وليس فيها دليل على أن أحد الشيئين قبل الآخر ().

ويكون ﴿ نَمُوتُ وَغَيا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا ٱلدَّهُرُ ﴾ أي ابتداؤنا موات في أصل الخلقة، ثم نحيا ثم يهلكنا الدَّهُرُ ( ) ( )

(١) "ويقرأ" في (س)

(۲) "غُشاوة " بضم الغين وألف، كما هي قراءة عكرمة، وهي لغة عكل.
 ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٤٨)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٧٦)

(٣) "والدليل" في (س)

(٤) ينظر: النكت والعيون (٥/ ٢٦٦)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٢٨)، الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٦٧٨٩) الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٧٠)

(٥) "تحيا" في (س)

(٦) ينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (٣/ ٢١٤)، معاني القرآن للفراء (٣/ ٤٨)، جامع البيان (٢٢/ ٧٨)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٢٨) بحر العلوم (٣/ ٢٦٧)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٢٧٨٩)، النكت والعيون (٥/ ٢٦٦).

(٧) "لاجتهاع الشيئين" في (س)

(۸) ينظر: جامع البيان (۲۲/ ۷۸)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٢٨)، بحر العلوم (٣/ ٢٦٧)، النكت والعيون (٥/ ٢٦٦)

(٩) "أي ابتداؤنا موات في أصل الخلقة، ثم نحيا ثم يملكنا الدَّهْرُ" ليست في (س)

(۱۰) ينظر: تفسير مقاتل بن سليان (٣/ ٢١٤)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠/ ٢٧٨٩)، عنظر: تفسير مقاتل بالمان (٣/ ٢٧٨٤)،

فَاَعْلَمَ الله عَلَى أَنهمْ يَقولُونَ ذلك ضُلَّالًا، شَاكِين، فقال: ﴿وَمَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ﴿ اللهِ عَلَيْ إِلَى مِنْ عِلْمِ إِلَّا يَظُنُّونَ ﴿ ).

وقوله تعالى: ﴿مَّاكَانَ حُجَّتَهُمْ إِلَّا أَن قَالُوا ( ) ﴾ [٢٥] ويجوز في "حُجَّتَهُمْ" الرفْعُ، فمن رفع جعل (حُجَّتُهُمْ) اسم كان، و(أنْ قَالُوا) خبر كان ( ).

ومن نصب (حُجَّتَهُمْ) جعل اسم كان أَنْ مَعَ صِلَتِها، ويكون المعنى ما كان (حُجَّتَهُمْ) إلَّا مَقَالَتُهم: ائتوا بآبائنا ().

وقوله تعالى: ﴿ وَتَرَىٰ كُلُّ أُمَّةٍ جَاثِيَةً كُلُّ أُمَّةٍ تُدَّعَىۤ إِلَىٰ كِنَنِهَا ﴾ [٢٨] أي كل أحد يُجزى بها تضمنه كتابه، كها قال عَجَك: ﴿ وَكُلَّ إِنسَنٍ ٱلْزَمْنَهُ طَهَيِرهُ، فِي عُنُقِهِ ۖ وَنُحُرِّجُ لَهُ, يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ كِتَبًا يَلْقَنهُ مَنشُورًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ا

بحر العلوم(٣/ ٢٦٧)، تفسير السمعاني (٥/ ١٤٢).

<sup>(</sup>۱) حكاه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز ونسبه إلى محمد (٤/ ٢١٥)، وينظر: جامع البيان (٢٢/ ٨٠) بحر العلوم (٣/ ٢٦٧)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٧٢).

<sup>(</sup>٢) "أوتوا بآبائنا" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٣) "حُجَّتَهُمْ" بالرفْعُ لأن الحجة هي القول في المعنى، قرأ الحسن، وعمرو بن عبيد، وزيد بن علي، وعبيد بن عمير، وابن عامر، وعاصم، وما رُوي عن أبي بكر عنه.

ينظر:معاني القرآن للأخفش حيث ضعّف هذا الوجه (٢/ ٢٦٤)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٩٩)، المقتضب (٢٨٢) مشكل إعراب القرآن للقيسي (٢/ ٣٦٣)، الزاهر في معاني كليات الناس (١/ ٤٥٧)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٣٩) وحكاه بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز ونسبه إلى محمد (٤/ ٢١٥)

<sup>(</sup>٤) "حجتهم" نصب حجتهم لأنه ذكر الفعل، قراءة جمهور القراء. ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٩٩)، المقتضب (٢٨٢)مشكل إعراب القرآن للقيسي (٢/ ٦٦٣)، الزاهر في معاني كلمات الناس (١/ ٤٥٧)، وحكاه بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز ونسبه إلى محمد (٤/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٥) "كفى بنفسك" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٦) الإسراء: ١٣،١٤.

﴿ كُلُّ أُمَّةٍ تُدَّعَى إِلَى كِنَيْبِهَا ﴾ رفع كُلُ بالابتداء، والخبر ﴿ تُدَّعَى إِلَى كِنَيْبِهَا ﴾ ( )، ومَن نصب جعله بدلاً من " كُلَّ ( )" الأولى ( ). وفي المحنى وترى كل أمة ( ) تدعى إلى كتابها ( ) ( )

ومعنى (جَاثِيَةً) جالسة على ركب<sup>()</sup>، يقال: قد جثا فلان يجثو إذا جلس على ركبتيه، ومثله جَذا يجذووا لِخُذُو أشد<sup>()</sup> من الجثو؛ لأن الجذو<sup>()</sup> أن يجلس صاحبه على أطراف أصابعه ().

<sup>(</sup>۱) "فمن رفع (كُلُّ أمة تدعى إلى كتابها) رفع كلُّ بالابتداء، والخبر (تُدْعَى إِلَى كِتَابِهَا)" مكررة مرتين في (ش) (خ)، وهي ليست مكررة في (س).

<sup>(</sup>٢) "أمة" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٣) "كلَ أمة " بنصب كل، قراءة يعقوب الحضرمي، والجمهور برفع "كلُ أمة ". ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٢٦٢)، إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ٤٤)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١٥٣)، الجامع لأحكام القرآن (١٢٥ / ١٧٥).

<sup>(</sup>٤) "الأولى، والمعنى وترى كل أمة "ليست في (س)

<sup>(</sup>٥) "كتابها" ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) رجح هذا المعنى النحاس في معاني القرآن (٦/ ٤٣٢)، ونسبه الماوردي إلى الكلبي كما في النكت والعيون (٥/ ٢٦٨)، وينظر: بحر العلوم (٣/ ٢٦٧)، تفسير السمعاني (٥/ ١٤٤)، زاد المسير (٧/ ٣٦٤).

<sup>(</sup>V) هذا القول مروي عن ابن زيد، ومجاهد.

أخرج الطبري رواية ابن زيد في جامع البيان(٢٢/ ٨٢)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٤٢٨) وقال به مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٢١٥)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٢١٠)، غريب القرآن لابن قتيبة (٥٠٤)، ونسبه الماوردي إلى الحسن كما في النكت والعيون (٥/ ٢٦٧)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٢/ ١٧٤).

<sup>(</sup>س) "استيفازاً" زائدة في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٩) "الجثو" في (س)

<sup>(</sup>١٠) حكاه بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز ونسبه إلى محمد (٢١٦/٤). وحكاه عن الزجاج ابن المجلوزي في زاد المسير (٧/ ٣٦٤)، وينظر: العين (٦/ ١٧١)، المحكم والمحيط الأعظم (٧/ ٥٣٩)، = ح

وقوله تعالى: ﴿إِنَّاكُنَّا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ الْاسْتِنْسَاخُ لا يكون إلا من أَصْل، وهو أن يستنسخ كتاباً من كتابٍ فيستنسخ ما يكتب ( ) الحفظة، ويثبت عند الله ﷺ ( ).

وقول تعالى: ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوٓا أَفَامَ تَكُنَ ءَايَتِي تُتَلَى عَلَيْكُو ﴾ [٣١] جواب (أَمَّا) محذوف؛ لأن في الكلام دليلاً عليه، المعنى وأما الذين كفروا فيقال لهم: أَلَمُ تَكُنْ آيَاتِي تُتْلَى عَلَيْكُمْ، ودلت الفاء في قوله وَ الفَّدُ (أَفَلَمْ تَكن ) ( ) على الفاء المحذوفة في قولك: فيقال لهم ( ).

و قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ إِنَّ وَعُدَاللَّهِ حَقٌّ وَٱلسَّاعَةُ لَارَيْبَ فِيهَا ﴾ [٣٢]

(وَالسَّاعَةَ) فمن نصب فَعَطفٌ على الوعد، المعنى: وإذا قيل: إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَتُّ، وإِذَا قيل: إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَتُّ، وإِنَّ الساعة (). ()

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٨٤)، وعزا السيوطي روايته إلى ابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٤٣٠)، وينظر: تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢١٦)، المحكم والمحيط الأعظم (٥/ ٨٣)، والهداية إلى بلوغ النهاية (١٦/ ٧٦١٤) وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣٦٥).

ينظر: السبعة في القراءات (٥٩٥) إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٠٢)، إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ٤٤)، حجة القراءات (٦٦٢).

<sup>=</sup> الجامع لأحكام القرآن(١٦/ ١٧٤) لسان العرب (١٣١/ ١٣١)

<sup>(</sup>١) "تكتب" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٢) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِّوَاللَّهُ عَنْهُ في بعض منه.

<sup>(</sup>٣) "تكن" ليست في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٤) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٤٩)، معاني القرآن للأخفش (٢/ ٥١٨)، جامع البيان (٢٢/ ٨٥) معاني القرآن للنحاس (٦/ ١٠١)، إعراب القرآن للبن سيده (٣/ ١١٦).

<sup>(</sup>٥) "والساعة "نصب الساعة وحده حمزة.

<sup>(</sup>٦) "فيه" في (ش)، والصواب ما أثبته في المتن وهي في (خ)، (س).

<sup>(</sup>٧) "والساعةُ " برفعها قرأ الباقون، ولها وجهان أحدهما: أن تعطفه من الأول فتعطف جملة على جملة على معنى وقيل: الساعة لا ريب فيها، والوجه الآخر: أن يكون المعطوف محمولا على موضع إن وما عملت =

وقول تعالى: ﴿ وَقِيلَ ٱلْيَوْمَ نَسَكُمْ كُمَّا نَسِيتُمْ لِقَاءً يَوْمِكُمْ هَذَا وَمَأُوكُمُ ٱلنَّارُ ( ) ﴾ [٣٤] أي اليوم نترككم في العذاب، كما تركتم الإيهان والعمل ليومكم هذا ( ) ، والدليل على ذلك قوله ( ) تعالى: ﴿ فَٱلْيُوْمَ لَا يُخْرَجُونَ مِنْهَا ﴾ [٣٥] ويجوز (ولا يَخرجوُن) ( ) . ( )

﴿ وَلَا هُمَّ يُسَنَّعَنَّبُونَ ﴾ لا يردون ولا يلتمس منهم عمل وَلَا طَاعة ().

وقوله تعالى: ﴿ وَلَهُ ٱلْكِبْرِيَآءُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [٣٧] أي له العظمة في السَّمَاوَات والأرض ().

= فيه وموضعها رفع.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٩٥) إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٠٢)، إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ٤٤)، حجة القراءات (٦٦٢)، وحكاه بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز ونسبه إلى محمد (٨/ ٤٤).

- (۱) "وما لكم من ناصرين" زائدة في (س).
- (٢) المروي بنحوه عن ابن عباس رَضِحَالِلَّهُ عَنْهُ.

أخرجه الطبري في جامع البيان(٢٢/ ٨٧)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٩٢) وعزا السيوطي الرواية إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٤٣١).

- (٣) "وقوله" في (ش)، وبدون الواو في (خ)، (س) وهو المثبت في المتن.
  - (٤) "منها" زائدة في (خ)
- (٥) "فاليوم لا يَخرجون منها"بالفتح قرأ حمزة والكسائي، جعلا الفعل لهم. وقرأ الباقون "لا يُخرجون " بالرفع وحجتهم قوله (ربنا أخرجنا منها) ويقوي الرفع قوله: (ولا هم يستعتبون)فكذلك ما تقدم هذا ليكون الكلام على نظم واحد.
- ينظر: التيسير في القراءات السبع (١١٥)، حجة القراءات (٦٦٢) النشر في القراءات العشر (٢/ ٤١٢).
- (٦) ينظر: تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٣/ ٣٧٠)، تفسير السمعاني (٣/ ١٩٤) تذكرة الأريب في تفسير الغريب (١٩٤).
- (۷) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (۳/ ۲۱۷)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٣٤)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٦/ ٢٦٩)، النكت والعيون ونسبه ليحيى بن سلام (٥/ ٢٦٩) تذكرة الأريب في تفسير =

وقوله تعالى: ﴿ وَسَخَرَلَكُمُ مَّا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنْهُ ﴾ [ ١٣]، ويقرأ (مِنَّةً) ( )

(جميعاً) () منصوب على الحال، والمعنى كل ذلك منه تفضُّلُ وإحسان، و(مِنَّةً) على معنى المفعول له ()، والمعنى فعل ذلك مِنَّةً ()، أي مَنَّ مِنَّةً ولأن تسخيره بمعنى مَنَّ على معنى المفعول له ().



= الغريب (٣٥١).

(١) موضع هذه الآية قبل ذلك، ولكن الزجاج أحياناً يؤخر بعض الآيات عن موضعها.

(٢) "جميعا مِنَّه " بكسر الميم وتشديد النون وتنوين الهاء، قرأ ابن عباس رَضَالِلَّهُ عَنْهُ والجحدري وغيرهما، منصوبا على المصدر.

ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٢٣)، المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٢٦٢)، الكشف والبيان (٨/ ٣٥٩)، زاد المسير (٧/ ٣٥٦)، الجامع لأحكام القرآن (١٦٠/١٦).

- (٣) "فجميعا" في (خ)
- (٤) على هذا التقدير تكون (منه) مفعولا مطلقا، لا مفعول له أو لأجله ولكن هي طريقة الزجاج في شرح المفعول له.
- (٥) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/٤) التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١٥١)، الجامع لأحكام القرآن (١١٥١). (١٦٠ /١٦).
- (٦) ينظر: جامع البيان (٢٢/ ٦٥)، الهداية إلى بلوغ النهاية(١٠/ ٦٧٧٤)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٧٢).

## بِسْ لِيَّالِكُمْ الْأَحْمَانِ الْرَحْمَانِ الْرَحْمَانِ الْرَحَافِ وَمِنُ الْأَحْمَافِ الْأَحْمَافِ

قوله تعالى: ﴿ مَاخَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَاۤ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَأَجَلٍ مُسَمَّى ﴾

جاء في التفسير: مَا خَلَقْنَاهما إِلَّا للحَقِّ، أي لإقامة الحق، ويكون على معنى ما قامت السهاوات والأرض إلا بالحق ().

وقوله تعالى يعقب هذا: ﴿وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عَمَّا أَنْذِرُواْ \ مُعَرِضُونَ ﴿ هُوَلَا يَعَلَى اعرضوا بعد [٢٧١/ب] أَن أَقَام () لهـم الـدليل بخلق الله () الـساوات والأرض، ومابينها، ثم دعاهم إلى الدليل () على بطلان () عبادة ما يعبدونَ من [الأوثان، فقال: ﴿ قُلُ أَرَءَيْتُمُ ] () مَّا تَدَعُونَ مِن دُونِ ٱللهِ ﴿ اللهِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

- (١) "ومن" ليست في (س)
- (۲) ينظر: جامع البيان (۲/ ۸۹)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤١٠)، الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٢٨٠٧)، تفسير السمعاني (٥/ ١٤٨)، ونسبه الماوردي للكلبي في النكت والعيون (٥/ ٢٧١)
  - (٣) "قام" في (خ)، (س)
  - (٤) "الله" ليست في (س)
  - (٥) في (خ)، (س) زيادة "لهم"
  - (٦) "بطلان" ليست في (س)
  - (٧) الزيادة من (خ)، (س) وهي مطموسة في (ش)
    - (٨) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٣٧).
    - (٩) "وتقرأ" في (خ)، وفي (س) زيادة "قل"
    - (۱۰) ساقطة من (ش)، والزيادة من (خ)، (س)
  - (١١) "أريتم" بدون ألف في قراءاة نافع فإنّه حذف الهمزة حذفا على غير التخفيف.

ينظر:، السبعة في القراءات (٢٥٧)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٠٤)، الحجة للقراء السبعة (٣/ ٣٠٦)، النشر في القراءات العشر (١/ ٥١٥).

attani

﴿ مَا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ [٤] أي ما تدعونه ( ) إلها من دون الله ( ).

﴿ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي ٱلسَّمَوَتِ ﴾ أي في خلق السسَّمَا وَاتِ، أي فلذلك أشر كتموهم في عبادة الله وَ الله وَ الله عَلَا . ( )

﴿ اَتَنُونِ بِكِتَكِ مِن قَبِّلِ هَلْاَ ﴾ أي () ايتوني بِكتابِ أنزل فيه برهانُ ما تَدَّعُونَ ().

﴿ أَوْ أَثَارَةٍ مِنْ عِلْمٍ ﴾ ( ) ويقرأ ( ) وأَوْ أَثَارَةٍ مِنْ عِلْمٍ ا ) ( ) ، وقرئت أَوْ أَثَارةٍ مِنْ عِلْمٍ الله على معنى عَلَامةٍ أَوْ "أَثْرةٍ مِنْ عِلْمٍ " بإسكان الثاء ( ) ومعناها؛ إذا قال: أثارة على معنى عَلَامةٍ

- (١) "ما تدعون من دون" ليست في (خ)
  - (٢) "تدعون" في (خ)
- (٣) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٣٧)
- (٤) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٣/ ٢٥٥)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٢٨٠٩)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٧٩)،
  - (٥) "أي" ليست في (س)
  - (٦) ينظر: بحر العلوم (٣/ ٢٧٠)، الكشف والبيان (٩/ ٥)، تذكرة الأريب في تفسير الغريب (٢٥٦).
- (٧) "أو أَثَرة من علم "بفتح الهمزة والثاء من غير ألف، قرأ ابن مسعود وأبو رزين وأيوب السختياني ويعقوب

ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٥٠) إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٥٨)، زاد المسير (٧/ ٣٦٩)، الجامع لأحكام القرآن (١٥٨/١٦).

- (A) "وتقرأ" في (خ)
- (٩) "من عل" ليست في (س)
- (١٠) "أَوْ أَثَارَةٍ مِنْ عِلْمِ " بفتح الهمزة وبإثبات الألف، قرأ جمهور القراء.

ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٥٨)، الكشف والبيان (٩/ ٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٨٢).

(١١) " أو أثّرة من علم " بسكون الثاء من غير ألف، قرأ أبي بن كعب وأبو عبدالرحمن السلمي والحسن وقتادة والضحاك وابن يعمر.

مِنْ عِلْم ()، و يجوز أن يكون على معنى بقية من علم ()، () و يجوز أن يكون على معنى ما يؤثر من العلم ().

وقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ ٱللّهِ مَن لَايسَتَجِيبُ لَهُ وَ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ وَهُمْ عَن دُعَانِهِ مِن لَايسَتَجِيبُ لَهُ وَجَمِيعُ مَا خلق الله ( ) وَجَمِيعُ مَا خلق الله ( ) وَجَمِيعُ مَا خلق الله ( ) وَحَدَانِيَّته، فمن أضل ممن يعبد حجراً لا يستجيب لَه ( ).

وقال: (مَنْ) وقال (): (وَهُمْ) وهو لغير ما يعْقِل؛ لأن الذين عبدوها أَجْرَوْهَا

أخرجه الطبري في جامع البيان(٢٢/ ٩٤)، ونسبه الماوردي إلى ابن عياش كما في النكت والعيون (٥/ ٢٧١) وقال بهذا المعنى الفراء في معاني القرآن (٣/ ٥٠)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٢١٢)، والنحاس في إعراب القرآن (٤/ ١٥٨)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٠٧) وهو الذي رجحه الطبري فقال: " وأولى الأقوال في ذلك بالصواب قول من قال: الأثارة: البقية من علم، لأن ذلك هو المعروف من كلام العرب، وهي مصدر من قول القائل: أثر الشيء أثارة.. يعني: بقية " جامع البيان (٢٢/ ٤٤).

(٤) هذا القول مروي عن مجاهد.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٩٤) ونسبه الماوردي إلى مجاهد كما في النكت والعيون (٥/ ٢٧١) عزا السيوطي الرواية إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٤٣٥).

- (٥) "الله" ليست في (س)
- (٦) ينظر: جامع البيان (٢٢/ ٩٥)، تفسير السمعاني (٥/ ١٤٩)
  - (٧) "ثم قال" في (خ)

<sup>=</sup> ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٥٠)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٥٨)، بحر العلوم (٣/ ٢٧١)، زاد المسير (٧/ ٣٦٩)، الجامع لأحكام القرآن (١٨٢ / ١٨٢).

<sup>(</sup>۱) حكى هذا المعنى عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣٦٩)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١/ ١٨٢)،

<sup>(</sup>٢) "ويجوز أن يكون على معنى بقية من علم" ليست في (س)

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروي عن أبي بكر بن عياش.

مجرى ما يميز، فخوطبوا على مُخَاطَبَاتِمِمْ ()، كما قالوا: ﴿مَانَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَآ إِلَى ٱللَّهِ وَجُرى ما يميز، فخوطبوا على مُخَاطَبَاتِمِمْ ()، كما قال: ﴿لِمَ تَعَبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ ﴾ ().

وقوله تعالى: ﴿وَإِذَا حُشِرَ ٱلنَّاسُ كَانُواْ لَهُمْ آعَدَآءً وَكَانُواْ بِعِبَادَتِهِمْ كَفِرِينَ ﴿ اللهِ عَالَتَ الأَصْنَامُ كَافِرةً بعبادتهم إياها، تقول: ما دعوناهم إلى عبادتنا ( ).

وقول ه تعالى: ﴿ قُلْ إِنِ ٱفْتَرَيْتُهُ وَلَا تَمَلِكُونَ لِي مِنَ ٱللَّهِ شَيْعًا ۚ هُوَ أَعَلَمُ بِمَا نُفِيضُونَ فِيهِ ﴾ [٨] أي فَلَسْتُمْ تملكون لي من الله شيئاً، أي الله وَ الله عَلَى أملك بعباده.

﴿ كَفَىٰ بِهِ عَشَهِيذًا بَيِّنِي وَبَيْنَكُم ﴾ أي كفَى به ()، هو شهيداً ()، و (بِه) في موضع رفع.

وقوله تعالى في هذا الموضع: ﴿ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ معناه أنه ( ) مَنْ أَتَى من الكبائر العِظَام بمثل ما أتيتُمْ به من الافتراء على الله تعالى، وعليّ ثم تاب فالله ( ) وَ عَلَيّ غفورٌ رَحيمٌ له ( ).

<sup>(</sup>۱) ينظر: جامع البيان (۲۲/ ٩٥)، الكشف والبيان (٩/ ٦)، حكاه بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢٢٢).

<sup>(</sup>٢) الزمر: جزء من الآية ٣

<sup>(</sup>٣) "لكان" في (س)

<sup>(</sup>٤) مريم: جزء من الآية ٤٢

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (٣/ ٢١٩)، جامع البيان (٢٢/ ٩٦)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٦٨)، تفسير السمعاني (٥/ ١٥٠)،

<sup>(</sup>٦) "به" ليست في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٧) "شهيدا" ليست في (س)

<sup>(</sup>٨) "أن" في (س)

<sup>(</sup>٩) "فإن الله" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>١٠) ينظر: بحر العلوم (٣/ ٢٧١)، الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٦٨١٦)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسر (٧/ ٣٧١).

وقوله تعالى: ﴿ قُلُ مَا كُنتُ بِدَعَامِنَ ٱلرُّسُلِ ﴾ [٩] أي ما كنت أول من أُرْسِلَ ( ). قد أرسل قبلي رُسُلٌ كثيرونَ ( ).

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَدْرِى مَا يُفْعَلُ بِى وَلَا بِكُورُ ۖ إِنْ أَنْبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى ٓ إِلَى ﴾ «كان رسول الله وأى منامه أنه سيصير إلى أَرْض ذَاتِ نَخْل وَشَجْرٍ، [وقد ( ) شكا أصحابه الشدة التي نالتهم، فلما أعْلَمَهُم أنه سيصير إلى أرض ذات نَخْل وَشَجْرٍ]، ( ) وتأخّر ذَلِكَ استبطأوا ما قال، فأعلمهم أن الذي يتبِعُهُ ما يُوحَى إليه، إن أمر بِقِتَال أو انتقال، وكان ذلك الأمْرُ وحياً فَهُو مُتَبِعُهُ، ورؤيا الأنبياء عَلَيْهِمْ السَّلَامُ وَحْيُ ﴾ ( ).

(١) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَوَلَيْكُعُنْهُ.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٩٨)، وأخرجه ابن أبى حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٩٣)، ونسبه إلى ابن عباس الماوردي كما في النكت والعيون (٥/ ٢٧٢)، وعزا السيوطي الرواية إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه كما في الدر المنثور (٧/ ٤٣٥) وبه قال مقاتل بن سليمان (٣/ ٢٢٠) والفراء في معانى القرآن (٣/ ٥٠)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٢١٢).

(٢) هذا القول مروى عن قتادة.

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٩٥)، والطبري في جامع البيان (٢٢/ ٩٩)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٧/ ٤٣٥). وبه قال مقاتل بن سليمان (٣/ ٢٢٠) والفراء في معانى القرآن (٣/ ٥٠).

- (٣) "وكان قد" في (س)
- (٤) ساقطة من (ش)، والزيادة من (خ)، (س)
- (٥) هذا القول مروي عن ابن عباس من طريق أبي صالح عن الكلبي كها أخرجه الواحدي في أسباب النزول(٣٩٥)، وكذلك نسبه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢٢٣)، والماوردي كها في النكت والعيون (٥/ ٢٧٣)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٨٦) وذكر معنى الرواية الفراء في معاني القرآن (٣/ ٥١)، والنحاس في معاني القرآن (٣/ ٤٤١) والسمر قندي في بحر العلوم (٣/ ٢٧١)، والثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ٨)، وابن الجوزي في زاد المسر (٧/ ٣٧٢)

الكَيْنُ وآمن () به، وقال له: سَلْ اليهودَ عني، فَإنهُمْ سَيُزَكُونَنِي عندك، ويخبرونك بمكانِي من العِلْم ()، فَسَاهُمُ النبي على عنه () من قبْل أن يَعْلَمُوا أَنه قدْ آمن. فأخبروا عنه بأنه () أعلمُهُم بالتوراة وبمَذْهَبِهِم، وأنه عالم ابن عالم ابن عَالم. فآمن بحضرتهم وشهد أن النبي () على رسول الله، فقالوا [بَعْدَ] () إيهانه: أنتَ شرُّ نَا وابن شَرِّ نَا، فقال (): ألم يأتكم في التوراة عن موسى: إذا رأيتم محمداً فأقرئِوه السلام مني، وآمنوا به، وأَقْبَلَ يَقِفُهُمْ من التوراة على أَمْكنةٍ فيها ذكر النبي على وصفته، وهم يستكبرون ويجحدون ويتعمدون ستر () ذلك بِأيْدِيهم ().

وقوله تعالى: ﴿ قُلُ أَرَءَيْتُمَّ إِن كَانَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَكَفَرْتُمْ بِهِ وَشَهدَ شَاهِدُ مِّن كَنِي إِسْرَهِ يلَ عَلَى

مِثْلِهِ عِنْامَنَ وَأُسْتَكُبِّرُهُمُ ﴾ [١٠] جاء في التفسير: أن عبد الله بن سلام () صار إلى النبي

- (٢) "فآمن" في (س)
- (٣) "عندك، ويخبرونك بمكاني من العِلْم" ليست في (س)
  - (٤) "عنه" ليست في (س)
    - (٥) "أنه من" في (س)
    - (٦) "محمدا" في (س)
  - (٧) ساقطة من (ش)، والزيادة من (خ)، (س)
    - (٨) "قال" في (خ)، (س)
      - (٩) "شر" في (س)
- (١٠) المروي بنحوه عن الضحاك وابن عباس رَضَالِتُهُ عَنْهُ، والحسن.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٠٥)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن جرير وابن أبي

<sup>(</sup>۱) هو عبدالله بن سلام بن الحارث الإمام الحبر المشهود له بالجنة الإسرائيلي حليف الأنصار من خواص أصحاب رسول الله على كان اسمه الحصين فسهاه الرسول على عبدالله، مشهور، له أحاديث وفضل (ت: 28هـ).

ينظر: الاستيعاب: (٣/ ٩٢١)، وسير أعلام النبلاء: (٢/ ١١٣)، والإصابة: (٤/ ١١٨)، وتقريب التهذيب: (٣٠٧).

ثم أعلم أن هؤلاء المعاندين خاصة لا يؤمِنونَ، فقال: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَهُدِى ٱلْقَوْمَ الطَّالِمِينَ ﴾ أي قد جعل جزاءَهم على كفرهم بعدما تَبَينَ لهم المُدَى مَدَّهم في الضلَالَة.

وَقِيلَ: إِن َ تَفْسِير َ ﴾ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِّنُ بَنِي إِسْرَهِ بِلَ عَلَى مِثْلِهِ عَلَى مثل شهادَةِ عبْد الله بن سَلَام ()، والأجود - والله أعلم - أن يكون ﴿عَلَى مِثْلِهِ عَلَى مثل شهادة النبي الله بن سَلَام ().

وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَوْكَانَ خَيْرًا مَّاسَبَقُونَآ إِلَيْهِ ﴾ [١٦] جاء في التفسير: أنه ( ) « لما أسلمت جُهَينة ومُزَينَةُ وأسلم وغِفار ( ) ، قالت بَنو عَامِر وغطفان

- (١) "واستكبرتم" ليست في (خ)
- (٢) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٤٤)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣٧٤).
  - (٣) "في" في (س)
  - (٤) في (س) زيادة "قوله"
  - (٥) هذا القول مروي عن قتادة، والضحاك ومجاهد وابن زيد.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٩٥)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٠٥)، وعزا السيوطي رواية مجاهد والضحاك إلى ابن سعد وعبد بن حميد وابن جرير، ورواية قتادة إلى ابن عساكر كما في الدر المنثور (٧/ ٤٣٨).

- (٦) لم أجد فيها بين يدي هذا القول والله أعلم أن الزجاج أراد شهادة عبدالله بن سلام على أن النبي حق، وإيهانه به، والله أعلم بمراده هنا.
  - (٧) "أنه" ليست في (خ)
    - (٨) تعريف بالقبائل

<sup>=</sup> حاتم وابن مردويه كما في الدر المنثور (٧/ ٤٣٩)، ورواية الحسن إلى ابن سعد وعبد بن حميد وابن جرير وابن عساكر كما في الدر المنثور (٧/ ٤٣٨)، وأخرجه البيهقي في حديث الجويباري في مسائل عبدالله بن سلام (٢٣٤).

Ali Fattani

وأسد وأشجع (): () لو كان ما دخل فيه هؤلاء مِن الدين خَيراً ما سبقونا إليه، ونحن أعز مِنْهم، وَإِنها هؤلاء رُعَاةُ الْبَهْم» ().

وقوله تعالى: ﴿ وَمِن قَبْلِهِ عَكِنْبُ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةً ﴾ [١٢] (إِمَامًا) منصوب على الحال وقوله تعالى: (وَرَحْمَةً) عطف عليه ().

وقوله تعالى: ﴿وَهَذَا كِتَبُّ مُصَدِّقٌ لِسَانًا عَرَبِيًّا ﴾ المعنى والله أعلم، وهو مصدق لما بين يَدَيْهِ لساناً عَربيًّا، () كما جاء بعد هذا الموضع: ﴿قَالُواْ يَنَوَّمَنَاۤ إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِىٓ إِلَى ٱلْحَقِّ ﴾ [٣٠] وحذف (له) () من هاهنا أعني من قوله: ﴿وَهَنَا كِتَبُّ مُصَدِّقٌ ﴾ [٢١]؛ لأن قبله ﴿ وَمِن قَبْلِهِ كِنَبُ مُوسَىٰ ﴾، والمعنى وهذا كتاب مُ صَدِّقٌ له، أي مُ صَدِّقٌ للتوْرَاةَ، و ﴿لِسَانًا عَرَبِيًّا ﴾ منصوب على الحال، المعنى مصدق لما بين يديه عَرَبِيًّا، وذكر ﴿لِسَانًا ﴾ توكيداً، كما تقول: جاءني زيد رجلًا

<sup>(</sup>١) "وأشجع وأسد" في (س)

<sup>(</sup>٢) تعريف بالقبائل

<sup>(</sup>٣) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٥) زاد المسير (٧/ ٣٧٥)، تفسير السمعاني (٥/ ١٥٢)، وحكاه عن الزجاج مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٢٨٢٦)، وحكاه الماوردي في النكت والعيون ونسبه إلى الكلبي (٥/ ٢٧٤)، وكذلك الثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ١٠)، والقرطبي نسبه إلى الكلبي والزجاج في الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٩٠).

<sup>(</sup>٤) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٠٧)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٢٤)، إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ٤٩)، الجامع لأحكام القرآن (١٩١/ ١٩١) الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (٢/ ٣٠١).

<sup>(</sup>٥) "المعنى والله أعلم، وهو مصدق لما بين يَدَيْهِ لساناً عَربيًّا" ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) "له" ليست في (خ)، (س) وهو الصواب.

<sup>(</sup>٧) "فالمعنى" في (س)

صالحاً، ترید: جاءنی زید صالحاً، وتذکر رجلًا توکیداً ().

وفيه وجه آخر، على معنى وهذا كتاب مصدق لِسَانًا عَرَبِيًّا. المعنى مصدق النبي التَّكِيُّلِ، فيكون المعنى مصدق ذا لسانٍ عربي ( ).

وقوله تعالى: ﴿ لِيَصْنَذِرَ أَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴿ ﴾ ويقرأ ﴿ ) (لِتَنْذِرَ ﴿ ) الَّذِينَ ظَلَمُوا) ( ).

﴿ وَبُشَرَىٰ لِلْمُحْسِنِينَ ﴾ الأجود أن يكون (بُيشْرَى) في موضع رفع، المعنى وهو بشرى للمحسنين، ويجوز أن يكون بشرى ( ) في موضع ( ) نصب على معنى لتنذر الذين ظلموا وُتبشِرَ المحسنين بُشْرَى ( ).

<sup>(</sup>۱) ينظر: معاني القرآن للفراء (۱/ ٥٥)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٧٣)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٦٨٣) المحكم والمحيط الأعظم (٨/ ٩٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٦٨٢٨)، المحكم والمحيط الأعظم (٨/ ٤٩٨)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١٥٥)، لسان العرب (١٣/ ٣٨٥).

<sup>(</sup>٣) "لتنذر" في (خ)

<sup>(</sup>٤) في (خ) زيادة "وبشرى للمحسنين"

<sup>(</sup>٥) "وتقرأ" في (خ)

<sup>(</sup>٦) "لينذر" في (خ)

<sup>(</sup>٧) "لتنذر الذين ظلموا" بالتاء هذه قراءة نافع وابن عامر، وقرأ عمرو وحمزة والكسائي "لينذر الذين ظلموا" بالياء، واختيار أبي عبيد (لتنذر) بالتاء واحتج بقوله جل وعز (إنها أنت منذر)

ينظر: السبعة في القراءات (٩٦) الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٨٣)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٦٢)، حجة القراءات (٦٢)

<sup>(</sup>٨) "بشرى" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٩) "رفع، المعنى وهو بشرى للمحسنين، ويجوز أن يكون بشرى في موضع" ليست في (س)

<sup>(</sup>۱۰) ينظر: جامع البيان (۲۲/ ۱۱۱)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٠٧)، الكشف والبيان (٩/ ١٠)، الجامع لأحكام القرآن (١٠/ ١٩١)

وقوله تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حُسْنًا ﴾ [١٥] ويقرأ ( ) "إِحْسَانًا" ( )، وكلاهما جيِّدٌ، ونصب "إِحْسَانًا" على المصدر؛ لأن معنى ووصيناه ( ) بوالديه ( ) أمرناه بأن ( ) يحسن إليهما إحْسَانًا ( ).

- (١) "ولا هم يحزنون" ليست في (خ)، (س)
  - (٢) "ثم" ليست في (س)
  - (٣) "ثم" ليست في (س)
- (٤) هذا القول مروي بنحوه عن أبي بكر رَضَاليَّكُ عَنهُ.

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٥٤)، والطبري في جامع البيان (٢١/ ٦٣٤)، وعزا السيوطي الرواية إلى عبدالرزاق والفريابي وسعيد بن منصور ومسدد وابن سعد وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم من طريق سعيد بن عمران عن أبي بكر الصديق وَعَلَيْثُهَا كُما في الدر المنثور (٧/ ٣٢٢).

- (٥) "وتقرأ" في (خ)
- (٦) "إحسانا" قرأ الكوفيون إحساناً بزيادة همزة مكسورة قبل الحاء وإسكان الحاء وفتح السين وألف بعدها وكذلك هي في مصاحف الكوفة.

وقرأ الباقون " حُسنا " بضم الحاء وإسكان السين من غير همزة ولا ألف وكذلك هي في مصاحفهم. ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٨٣)، حجة القراءات (٦٦٣)، الحجة في القراءات السبع (٣٢٦) النشر في القراءات العشر (٢/ ٤١٣)

- (٧) "وصيناه" في (خ)، (س)
- (A) "بوالديه" ليست في (س)
  - (٩) "أن" في (س)
- (۱۰) ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٨٣)، مشكل إعراب القرآن (٢/ ٦٦٦)، إعراب القرآن لابن سيده (١٠) ينظر: الحجة للقراء السبعة (١/ ٢٥)، مشكل إعراب القرآن (٢/ ٢٩)، وحكاه بنصه ابن أبي (٨/ ٥٠)، إعراب القرآن للباقولي (١/ ٢٥)، التبيان في إعراب القرآن (١٠٢٩)، وحكاه بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢٢٥)

وقوله تعالى: ﴿ مَلَتُهُ أُمُهُ كُرُهَا ﴾ و"كَرْهاً " ( ) ، وقد قرئ بهما جميعاً، المعنى [١/١٧٠] حملته أمه على مشَقَّة، ووضعته على مشَقَّة ( ).

وقوله تعالى: ﴿وَحَمَّلُهُ، وَفِصَالُهُ، ثَلَثُونَ شَهَرًا ﴾ وقد قرئت "وفصله ثلاثون شَهَرًا ﴾ وقد قرئت "وفصله ثلاثون شَهرًا "() ومعنى فِصَاله فطامُه ()، وأقل ما يكون الحمل لستة أشْهُر ()، والاختيار

(۱) " كَرْها " بفتح الكاف فيهم ا "حملته أمه كَرها ووضعته كَرها"، قرأ نافع وابن كثير وابو عمرو، "وكُرها " بضم الكاف قرأ الباقون

ينظر: السبعة في القراءات (٥٩٦)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٨٣)، الحجة في القراءات السبع (٣٢٦)، حجة القراءات (٦٦٣).

- (۲) هذا القول مروي عن مجاهد وقتادة والحسن. أخرج الروايتين عن الحُسَنِ، وَقَتَادَةَ عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (۳/ ۱۹۸)، وأخرجهما الطبري في جامع البيان (۲۲/ ۱۱۲)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (۷/ ٤٤١).
- (٣) وَحَمْلُهُ وَفَصْلُهُ " بفتح الفاء وسكون الصاد قرأ الحسن ويعقوب والجحدري بمعنى: وفصل أمه إياه. ينظر: جامع البيان (٢١/ ١١٣)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ١٦٨١)، الكشف والبيان (٩/ ١٢)، زاد المسير (٧/ ٣٧٧)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٩٣).
- (٤) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٢٩٤)، جامع البيان (٥/ ٦٧)، غريب القرآن للسجستاني (٣٧٠)، لسان العرب (١١/ ٥٦١) قال الطبري: "ويعني ب"الفصال": الفطام، وهو مصدر من قول القائل: "فاصلت فلانا أفاصله مفاصلة وفصالا"، إذا فارقه من خلطة كانت بينها. فكذلك "فصال الفطيم"، إنها هو منعه اللبن، وقطعه شربه، وفراقه ثدي أمه إلى الاغتذاء بالأقوات التي يغتذي بها البالغين ".
- (٥) وهذا فسره ابن عباس رَحَوَلِلَهُ عَنْهُ، في الحادثة التي حصلت في عهد عثمان رَحَوَلِلَهُ عَنْهُ عندما رُفع إلى عثمان امرأة ولدت لستة ولدت لستة أشهر، فقال: إنها رفعت إلى امرأة، لا أراها إلا قد جاءت بشر -أو نحو هذا- ولدت لستة أشهر! فقال ابن عباس: ﴿وَحَمْلُهُ وَفِصَلُهُ وَفِصَلُهُ وَفَصَلُهُ وَفَصَلُهُ وَفَصَلُهُ وَلَا ابن عباس: ﴿وَحَمْلُهُ وَفِصَلُهُ وَفَصَلُهُ وَلَا الله وقال ابن عباس: ﴿وَحَمْلُهُ وَفِصَلُهُ وَفَصَلُهُ وَلَا الله وقال ابن عباس: ﴿وَحَمْلُهُ وَفِصَلُهُ وَفَصَلُهُ وَلَا الله وقال ابن عباس: ﴿وَحَمْلُهُ وَفَصَلُهُ وَفَصَلُهُ وَلَا الله وقال وقال الله عبدالرزاق وابن جرير من وجه آخر، وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (١/ ٢٨٨).

وقوله تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدَهُ وَ بَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً ﴾ جاء في التفسير أن الأشد ثلاث وثلاثون سنة ()، وقيل: الأشد بلوغ الحلم ()،

- (۱) وترجيح الزجاج هذا هو الذي رجحه أغلب المفسرين كالطبري قال: "والصواب من القول في ذلك عندنا، ما عليه قرّاء الأمصار، لإجماع الحجة من القراء عليه، وشذوذ ما خالفه". جامع البيان (۱۱۳/۲۲)
  - (٢) "بعد" في (خ)، (س) وهو الصواب.
  - (٣) هذا القول مروى عن جابر رَضَالِلَّهُ عَنْهُ.

أخرجه البيهقي في السنن الكبرى (٧/ ٣١٩)، كتاب الخلع والطلاق، باب الطلاق قبل النكاح برقم (١٥٢٧٥)، والطيالسي في مسنده (٣/ ٣١١)، فيها أسند جابر بن عبدالله، باب الأفراد عن جابر رَيَحُلِلَكُ عَنهُ، برقم (١٨٧٦)، وروي عن علي رَجَوَلِللهُ عَنهُ موقوفا ومرفوعا، وقد أخرجه البيهقي في السنن الصغرى (٢/ ١٨٧٥) كتاب العدد، باب رضاعة الكبير، وفي السنن الكبرى (٧/ ٤٦١) في كتاب الرضاع، باب رضاع الكبير، برقم (٥٥٤٥)، والطبراني في المعجم الصغير (٢/ ١٥٨)، باب الميم في من اسمه محمد، برقم (٩٥٢) وقد جاءت الرواية عن علي في المستخرج من الأحاديث المختارة مما لم يخرجه البخاري ومسلم في صحيحيها (٢/ ٤٠٤)، وقال عنه (إشناده حسن).

- (٤) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَالِتُهُ عَنْهُ، وقتادة.
- أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٩٨)، وأخرجهم الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١١٣)، وأخرج الرواية عن عباس رَصَّالِلَهُ عَنْهُ ابن أبي حاتم في تفسيره (٤/ ١١١)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبي الشيخ والمحاملي في أماليه عن طريق مجاهد، ورواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (٦/ ٣٩٧).
  - (٥) "ثماني" في (س)
- (٦) قال به مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ٢٢٢)، ونسبه الماوردي إلى ابن جبير كما في النكت والعيون (٥/ ٢٧٦).
  - (٧) هذا القول مروي عن ربيعة، وابن مالك، والشعبي.

أخرج رواية ابن مالك والشعبي الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١١٤)، وأخرجها جميعها ابن أبى حاتم في تفسيره (٧/ ٢١٦)، وعزا السيوطي رواية في تفسيره (٧/ ٢١٦)، وعزا السيوطي رواية الشعبي إلى ابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٣/ ٣٨٤).

وقوله تعالى: ﴿وَأَصْلِحَ لِي فِي ذُرِّيَّتِيَّ ﴾ معناه اجعل ذُرِّيَّتِي صالحين ( ).

وقوله تعالى: "أُولَئِكَ الَّذِينَ يُتَّقَبَّلُ ( ) عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَمِلُ-وا" ( ) ويجوز ﴿ الْوَلِئُكَ الذِينَ ( ) عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا ﴾ ( ) ( ) [ ١٦]، ويجوز "أولئك الذين ( ) يَتقبل عنهم أحسن

(٨) "أولئك الذين" ليست في (خ)

<sup>(</sup>۱) حكاه بنحوه النحاس في إعراب القرآن (٣/ ١٥٨)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢٢٦)، وحكاه بنصه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣٧٧)، وينظر: تهذيب اللغة (١١/ ١٨٣)، الكشف والبيان (٧/ ٢٣٩).

 <sup>(</sup>۲) هذا القول مروي عن مجاهد.
 عزا السيوطي رواية مجاهد إلى ابن المنذر كها في الدر المنثور (٧/ ٤٤٣)، وينظر: بحر العلوم (٣/ ٢٧٤)،
 الكشف والبيان (٩/ ١٢)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٩٥).

<sup>(</sup>٣) "نَتَقَبَّلُ" فِي (خ)

<sup>(</sup>٤) " يُتقبل عنهم أحسنُ " بالياء، ورفع أحسن على ما لم يسم فاعله، ويتجاوز بالياء، قرأ باقي القراء، وحجتهم قوله (فلن يقبل من أحدهم ملء الأرض) (ولن تقبل توبتهم) و(ما تقبل منهم) فأجرى هذا مجرى نظائره ليأتلف الكلام على نظم واحد.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٩٧)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٨٥)، حجة القراءات (٦٦٤)، النشر في القراءات العشر (٢/ ٢١٤)

<sup>(</sup>٥) "يُتَّقَبَّلُ" فِي (خ)

<sup>(</sup>٦) "ويجوز نَتَقَبُّلُ عَنْهُمْ أحسن ما عملوا" ليست في (س)

<sup>(</sup>٧) "نتقبل عنهم أحسن "بالنون ونصب أحسن ونتجاوز بالنون قرأ حمزة والكسائي وحفص، أي نحن نتقبل عنهم ونتجاوز وحجتهم أن الكلام أتى عقيب قوله ووصينا الإنسان فأجرى ما بعده لفظه إذ كان في سياقه ليأتلف الكلام على نظام واحد.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٩٧)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٨٥)، حجة القراءات (٦٦٤)، النشر في القراءات العشر (٢/ ٤١٣).

ما عملوا ( ) " ( )، والقِرَاءَة "يُتَقَبَّلُ " و "نَتَقَبَّلُ " و كذلك يُتجاوزُ ونَتجاوزُ، "ويَتقبَّلُ " جائز، و لَا أَعْلَمُ أَحَداً قَرأ بها ( ).

وقوله تعالى: ﴿ وَعَدَ ٱلصِّدَقِ ٱلَّذِى كَانُواْ يُوعَدُونَ ﴿ ثَا هَذَا مَنْصُوبٌ؛ لأنه مَصْدَرٌ مَوْكَدَ لما قبله؛ لأن قوله -جل وعز-: ﴿ أُولَكِكَ ٱلَّذِينَ نَنَقَبَّلُ عَنْهُمُ ٱحْسَنَ مَا عَمِلُواْ ﴾ بمعنى الوعد؛ لأنه () قد وعدهم الله ﷺ القَبُولَ، فوعدُ الصِّدْقِ توكيد لذلك ().

وقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِى قَالَ لِوَلِدَيْهِ أُفِّ لَّكُمَّا ﴾ (١٧] وقد قرئت (أُفِّ لَكُمَ) (١

(١) "أحسن ما عملوا" ليست في (خ)

ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٥٣)، زاد المسير (٧/ ٣٧٩)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٤٧)

<sup>(</sup>٢) "يَتقبل عنهم أحسنَ ويتجاوز " بالياء فيهما مفتوحة، ونصب أحسن، قرأ الحسن، والأعمش، وعيسى، وأبو المتوكل وأبو رجاء وأبو عمران.

<sup>(</sup>٣) هكذا جاء بلا نسبة في معاني القرآن للفراء (٣/ ٥٣)، الجامع لأحكام القرآن (١٩٦/١٦)، وفي بعض كتب التفسير نسبوها إلى الحسن والأعمش وعيسى، وأبي المتوكل وأبي رجاء وأبي عمران. ينظر: زاد المسر (٧/ ٣٧٩)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٤٧).

<sup>(</sup>٤) "لأنهم" في (خ)

<sup>(</sup>٥) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٥٣)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٠٩)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٢٦)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١٠٦)، وحكاه بنصه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣٧٩)

<sup>(</sup>٦) في (خ) زيادة " أَتَعِدَانِنِي"

<sup>(</sup>٧) "أفٍ لكما "خفض منوّن قرأ نافع وحفص عن عاصم، و"أفِ لكما" خفض غير منوّن قرأ أبو عمرو وعاصم في رواية أبي بكر وحمزة والكسائي.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٩٧)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٨٥)، حجة القراءات (٣٩٩)، التيسير في القراءات السبع (١٢٨).

وقول مِ تعالى: ﴿ أَتِعَدَانِنِي ٓ أَنَ أُخُرَجَ ﴾ وتقرأ () "أَنْ أَخرُجَ " () ويجوز أَتَعِدَانِي بالإِدْغَام، وإن شئت أَظْهَرَت النونَيْنِ ()، وإنْ شئت أسكنت الياء، وإن شئت فتحتها. ()

وقد رُوِيَتْ عن بعضهم "أتَعِدانَني "بالفتح (). وذلك لحن لا وجه له،

(١) "وأُفَّ لَكُمَا" ليست في (س)

(۲) "أفَ لكما" بالفتح بغير تنوين، قرأ ابن كثير وابن عامر. ينظر: السبعة في القراءات (٥٩٧)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٨٥) حجة القراءات (٣٩٩)، التيسير في القراءات السبع (١٢٨).

- (٣) ساقطة من (ش)، والزيادة من (خ)، (س)
- (٤) ينظر: معاني القرآن وإعرابه -المطبوع- (٣/ ٢٣٤)
  - (٥) "ويقرأ" في (س)
- (٦) "أن أُخرُج " بفتح الألف وضم الراء، قرأ الحسن ونصر وأبو العالية والأعمش وأبو معمر مبنيا للفاعل، وقرأ العامة (أَنْ أُخْرَجَ) على ضم الألف وفتح الراء على ما لم يسم فاعله، مبنياً للمفعول.
- ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٥٣)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٩٧)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٤٧).
- (۷) قرئت بالإظهار والإدغام. ينظر: معاني القرآن للفراء (۳/ ۵۳)، معانى القرآن للأخفش (۱/ ٣٣٩)، الحجة في القراءات السبع (۲۰ ۲)، الجامع لأحكام القرآن (۱ / ۱۹۷)، النشر في القراءات العشر (۲۰ ۲)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (۵۰۶).
- (A) "أتعدانني أن " بفتح الياء قرأ نافع وابن كثير، وقرأ الباقون "أتعدانني" ساكنة الياء. ينظر: السبعة في القراءات (٩٧٥)، التيسير في القراءات السبع (١٢٩) إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٤٠٤).
- (٩) "أتعدانَنَي "بفتح النون الأولى، تبعاً للألف، وطلباً للمطابقة ذُكر عن بعض الرواة أنّ نافع بن أبي نعيم قرأ ذلك وفتح هذه النون لحن، وهو غلط غير معروف عن نافع وإنّها فتح نافع الياء فغُلط عليه. قاله =

فَلاَ يقْرَأَنَّ ( ) به؛ لأن فتح نُونِ الاثْنَيْنِ خطأ، وإن حُكِي ذلكَ في الشُّذُوذ ( )، فلا تحمل القراءة على الشذوذِ ( ).

فأما الذي قال لوالديه: (أُفِّ لَكُمَ) فقال بعضهم: إنها نزلت في عبدالرحمن ()

= النحاس في إعراب القرآن (١١٠/٤)

ينظر: إعراب القرآن للباقولي (١/ ٣٩٢)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٤٧).

- (١) "تقرأن" في (س)
- (٢) "شذوذ" في (خ)، (س)
- (٣) قال أبو البقاء: "وهي لغة شاذة في فتح نون الاثنين " ينظر: التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١٥٦)، الـدر المصون في علوم الكتاب المكنون (٩/ ٦٧٠).
  - (٤) "الذين" ليست في (س)
  - (٥) "أحسن ما عملوا" ليست في (خ)
    - (٦) "الصديق" ليست في (س)
- (۷) قال بهذا القول مقاتل بن سليهان في تفسيره (۳/ ۲۲۲)، وأخرج الفراء الرواية عن الكلبي في معاني القرآن (۳/ ٥٣) ونسبه الماوردي إلى مقاتل والكلبي في النكت والعيون (٥/ ٢٧٨)، وكذلك نسبه السمعاني أيضا في تفسيره (٥/ ١٥٤). وأخرجها الواحدي النيسابوري في أسباب النزول عن ابن عباس رَحَوَلِيَّكُ عَنْهُ إلى ابن مردويه كها في الدر المنثور (٧/ ٤٤٣)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَحَوَلِيَّكُ عَنْهُ إلى ابن مردويه كها في الدر المنثور (٧/ ٢٤٤)، وبهذا القول قال الأكثرون ينظر على سبيل المثال لا الحصر الكشف والبيان (٩/ ١٢)، زاد المسير (٧/ ٣٧٨).
- والقول الثاني: قول الحسن البصري وهو أن تكون الآية عامة في جميع المؤمنين وهو الذي يميل إليه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١١)، ومكى في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٦٨٣٧).
- (٨) عبد الرحمن بن أبي بكر الصديق هو عبدالرحمن بن عبدالله بن عثمان أبو عبدالله وقيل أبو محمد هو ابن أبي بكر الصديق أدرك هو وأبوه وجده وابنه أبو عتيق بن عبدالرحمن النبي صلى الله عليه وسلم يقال إنه شقيق عائشة حضر بدرا مشركا ثم أسلم قبل الفتح وهاجر وكان أسن ولد أبي بكر وكان شجاعا راميا

ينظر: الإصابة في تمييز الصحابة (٤/ ٣٢٥)، تقريب التهذيب (١/ ٥٧٨)، الوافي بالوفيات (١٨/ ٩٥).

(١) هذا القول مروي عن السدي.

أخرجه ابن أبى حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٩٥)، ونسبه الماوردي إلى السدي في النكت والعيون (٥/ ٢٨٠).، وعزا السيوطي روايته إلى ابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٤٤٥)، وقال بهذا القول: مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٢٢٣).

وأغلب المفسرين ضعفوا هذا القول فعلى سبيل المثال: الفراء ذكره بصيغة المجهول في معاني القرآن (٣/ ٥٣) والسموندي في بحر العلوم (٣/ ٢٧٥)، والسمعاني ضعفه في تفسيره وحكى تضعيف الزجاج أيضا (٥/ ١٥٦)، وابن الجوزي ضعفه وأيد قوله بقول الزجاج ينظر: زاد المسير (٧/ ٣٨٠).

- (٢) "أن هؤلاء قد حقتْ عَلَيْهِم كلمة العذاب، وإذا أعلم بذلك فقد أعلم" ليست في (س)
  - (٣) "أفاضل" في (خ)، (س) وهو الصواب.
    - (٤) "وسراتهم" في (س)
- (٥) ويؤكد هذا ما رووي عن عائشة أخته رَضَالِللهُعَهَا حيث كانت تنكر أن المراد بالآية أخوها فقد جاء في صحيح البخاري عن يوسف بن ماهك قال: «كان مروان على الحجاز استعمله معاوية بن أبي سفيان فخطب فجعل يذكر يزيد بن معاوية لكي يبايع له بعد أبيه فقال عبدالرحمن بن أبي بكر رَضَالِلهُعَنهُ شيئا فقال: خذوه، فدخل بيت عائشة رَضَاللهُعَنهُ فلم يقدروا عليه فقال مروان: إن هذا أنزل فيه والذي قال لوالديه أف لكها فقالت عائشة رَضَاللهُعَنها من وراء الحجاب: ما أنزل الله فينا شيئا من القرآن إلا أن الله أنزل عذري» أخرجه البخاري في صحيحه (٤/ ١٨٢٧)، كتاب التفسير، باب سورة حم الأحقاف، برقم عذري».

وفي رواية أخرى قالت: كذب مروان كذب مروان والله ما هو به ولو شئت أن أسمي الذي أنزلت فيه

<sup>=</sup> قتل يوم اليهامة سبعة نفر توفي بالصفاح من مكة على أميال وحمل فدفن في مكة سنة ثلاث وخمسين للهجرة.

أنها نزلت في الكافر العاق ().

وقوله تعالى: ﴿ وَلِكُلِّ دَرَحَتُ مِّمَا عَمِلُواْ ۖ وَلِيُوفِيَهُمْ أَعْمَالُهُمْ ( ) ﴾ [19] "وَلِيُـوَفِّيَهُمْ أَعْمَالُهُمْ ( ) ﴿ وَلِيُـوفِيهُمْ أَعْمَالُهُمْ ( ) ﴿ وَلِيُلِي وَفِيهُمْ أَعْمَالُهُمْ ( ) ﴿ وَلِيلًا وَ ( ) .

وقوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُعُرَّضُ الَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَى النَّادِ ﴾ [٢٠] أكثر القراءة الفتح في النون والتفخيم في النارِ ( )، وأكثر كلام العرب على إمالة الألف إلى الكسر، وبها يَقْرأ

= لسميته ولكن رسول الله صلى الله عليه وسلم لعن أبا مروان في صلبه فمروان فضفض فضفض: سعة من لعنة الله» عزاها السيوطي إلى عبد بن حميد والنسائي وابن المنذر والحاكم وصححه وابن مردويه كها في الدر المنثور (٧/ ٤٤٤).

(١) هذا القول مروي عن الحسن وقتادة.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٠١)، وأخرجهما الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١١٨)، فكما جاء في تفسير السلف أن الآية مرسلة عامة، وهي نعت عبد كافر فاجر عاق لوالديه، وهذا الذي عليه أكثر أهل التفسير ينظر: على سبيل المثال: ترجيح الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١١٨)، والثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ١٣٨)، ورجحه السمعاني في تفسيره (٥/ ١٥٦)، وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٥٠).

- (٢) "وليوفيهم" في (خ)، (س)
- (٣) "ولنوفيهم" في (خ)، (س)
- (٤) "وليوفيهم أعمالهم" بالياء، قرأ ابن كثير وأبو عمرو وعاصم، وحجتهم: رد الفعل إلى الله تعالى في قوله: "يتقبل"، "ويتجاوز" بمعنى يتقبل الله ويتجاوز وليوفيهم الله إذ كان في سياقه ليأتلف الكلام.

"ولنوفيهم" بالنون، قرأ الباقون، لأنه أتى عقيب قوله "نتقبل" و"نتجاوز" فكذلك ولنوفيهم إذ كان في سياقه.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٩٨)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٨٦)، حجة القراءات (٦٦٥) التيسير في القراءات السبع (١٢٨).

(٥) بدون إماله، حيث يفتحها نافع وابن كثير وابن عامر وعاصم وحمزه والكسائي. ينظر: السبعة في القراءات (١٤٩)، الكتاب لسيبويه (٤/ ١٤٠)، المقتضب (١٤٣)، الحجة للقراء السبعة (١/ ٣٩٩) النشر في القراءات العشر (٢/ ٤٠).

أبو عَمْرٍ و (عَلَى النَّارِ) يختار الكسرة () في الرَّاء؛ لأن الراء عندهم حرف مُكررٌ، فكأن كسرته كسرتان ().

وقوله تعالى: ﴿أَذَهَبْتُمُ طَيِّبَكِرُ ﴾ بغير ألف الاستفهام ()، ويقرأ () "أَأَذْهَبْتُم الله بألف الاستفهام () بهمزتين محققتين ()، وبهمزتين الثانية منها محففة، وهذه الألف للتوبيخ، والتوبيخ إن شئت أثبت فيه الألف، وإن شئت حذفتها، كما تقول: يا فلان، أخذت مَا لا يَحِل لك، جَنَيْتَ عَلَى نَفْسِك ()، وإن شئت: () أأخذت مَا لا يَحِل لك، أجنيت على نفسك.

و قوله تعالى: ﴿ فَٱلْيَوْمَ مُجْزَوْنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ ﴾ معناه الهَوَان ( ).

ينظر: النشر في القراءات العشر (١/ ١٤)

ينظر: الحجة في القراءات السبع (٣٢٧)، حجة القراءات (٦٦٥)، النشر في القراءات العشر (١/ ٤١٤).

- (٦) "مخففتين" في (س)
- (٧) " إذاوَبَّخْتةُ" بزيادتها في (خ)، (س)
  - (A) "ألا" زائدة في (خ)
- (٩) هذا القول مروي عن السدي ومجاهد.

<sup>(</sup>١) "الكسر" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٢) كان أبو عمرو يميل كل ألف بعدها راء في موضع اللام من الفعل وهي مكسورة، والكلمة في موضع خفض إلا في أحرف يسيرة،

ينظر: السبعة في القراءات (١٤٩) الحجة للقراء السبعة (١/ ٤٠١)، النشر في القراءات العشر (٢/ ٤٠).

<sup>(</sup>٣) "أذهبتم طيباتكم" قرأه بهمزة واحدة على الخبر نافع وأبو عمرو والكوفيون، وهم على أصولهم من التسهيل..

<sup>(</sup>٤) "وتقرأ" في (خ)

<sup>(</sup>٥) "أأذهبتم طيباتكم " بهمزتين على الاستفهام وهما ابن كثير وابن عامر، حيث قرأ ابن كثير "آذهبتم " بهمزة واحدة مطولة وقرأ ابن عامر "أأذهبتم " بهمزتين الأولى ألف التوبيخ بلفظ الاستفهام والثانية ألف قطع.

وقوله تعالى: ﴿وَاذْكُرْ أَخَاعَادِ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُ مِالْأَحْقَافِ ﴾ [٢١] و (الأحقاف) () رمال مستطيلة مُرْ تفعة كالدَكَّاوات، وكانت هذه الأحقافُ منازلَ عَادٍ ().

وقوله تعالى: ﴿ وَقَدْ خَلَتِ ٱلنَّذُرُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ ۚ ٱلْاَ تَعَبُدُوٓ اللهِ اللهَ ﴾ أي قد أنذروا بالعذاب إنْ عَبَدُوا غير الله فيها تَقَدَّمَ من ( ) قبل إنْذَارِ هُودٍ ( ).

وعلى لسان هود: ﴿إِنِيَ أَخَافُ عَلَيْكُرُ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ أَنَ قَالُواْ أَجِئْتَنَا لِتَأْفِكَنَا عَنْ ءَالِهَتِنَا ﴾ [٢٢] أي لِتَصْرِفنا عن آلهتنا ( ) بالإفْكِ والكَذِب ( ).

= أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٤٥٠) ونسبه الماوردي إلى مجاهد كما في النكت والعيون (٥/ ٢٨١) وعزا السيوطي رواية السدي إلى ابن أبي حاتم، ورواية مجاهد إلى بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٣/ ٣٢٢)

وقال به مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٢٢٤)، وابو عبيدة في مجاز القرآن (١/ ٢٠٠) وابن قتيبة في غريب القرآن (١/ ٢٠٠).

- (١) "الأحقاف" في (خ)، (س)
- (٢) المروي بنحوه عن قتادة، وابن زيد، والسدي.

أخرج عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٩٩)، وأخرج الطبري الرواية عن قتادة وابن زيد في جامع البيان (٢٢/ ١٢٤)، وأخرج رواية السدي ابن أبى حاتم في تفسيره (٦/ ١٨٣٦)، ونسبه الماوردي إلى ابن زيد كما في النكت والعيون (٥/ ٢٨٢)، وعزا السيوطي رواية قتادة، وابن زيد إلى ابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٤٤٩).

- (٣) "من" ليست في (خ)، (س)
- (٤) ينظر: جامع البيان (٢٢/ ١٢٥)، بحر العلوم (٣/ ٢٧٦)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٢٨)، زاد المسير (٧/ ٣٨٤).
  - (٥) "أي لِتَصْرِفنا عن آلهتنا" مكررة في (ش)، "عنها" في (خ)، (س)
- (٦) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٨٣) مجاز القرآن (٢/ ٢١٣)، غريب القرآن لابن قتيبة (٤٠٧)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٥٢).

﴿ وَلَكِكِنِي ٓ أَرَبِكُمْ وَ قُومًا تَجَهَلُونَ ﴾ أي أدُّلُّكُمْ على الرَّشَادِ وأنتم تَصُدُّونَ وَتَعْبُدونَ آلِمَة لا تَنفع ولا تَضُر. ()

وقوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَأَوْهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أَوْدِيَئِمٍ ﴾ [٢٤] أي فلم ارَأَوُ اأن ( ) السحاب الذي نشأت منه الريح التي عُلِبُوا بِهَا قدعَرَضت في السماء، قالوا: الذي وَعَدْتَنا ( )

<sup>(</sup>١) "أي إيتنا بالعذاب الذي تعِدُنا" ليست في (س)

<sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (۳/ ۲۲٥)، جامع البيان (۲۲/ ۱۲۱)، بحر العلوم (۳/ ۲۷٦) تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٢٩)، زاد المسير (٧/ ٣٨٤).

<sup>(</sup>٣) "وتقرأ" في (خ)

<sup>(3) &</sup>quot;وأُبلِغُكم" بالتخفيف وباسكان الباء قرأ أبو عمرو، وحجته: أنه أخذه من أبلغ ودليله قوله تعالى (لقد أبلغتكم رسالة ربي)، وبالتشديد "أُبلّغكم" قرأ الباقون فالحجة لمن شدد أنه أراد تكرير الفعل ومداومته ودليله قوله تعالى (يآية الرسول بلغ ما أنزل)

ينظر: السبعة في القراءات (٢٨٤) الحجة للقراء السبعة (٤/ ٤)، حجة القراءات (٢٨٦)، الحجة في القراءات السبع (١٥٧)

<sup>(</sup>٥) جاء في (خ) إلى هنا انتهى الجزء الخامس والأربعين، وفقدت صفحات الجزء السادس والسابع والأربعين.....، وقال تم الجزء والحمد لله رب العالمين على عونه، وصلى الله على محمد خاتم النبيين وآله وسلم، وذلك في ذي الحجة من سنة ست وثمانين وثلاث مائة، يتلوه السادس والأربعين إن شاء الله قوله ﴿فَلَمَّا رَأَوْهُ عَارِضًا مُسْتَقَبِلَ أُودِيَئِهِم ﴾ وهو المفقود إلى سورة القمر... إلى بداية الجزء الثامن والأربعين أي سورة القمر.

<sup>(</sup>٦) "أن" ليست في (س)

<sup>(</sup>٧) "وعدنا" في (س)

فقال الله عَظِنَّ: ﴿ بَلَ هُوَ مَا ٱسْتَغَجَلْتُم بِهِ ۚ رِيحُ ﴾ وقد قرأ بعضهم: [قل] ( ) بَلْ هُ وَ ما اسْتَغْجَلْتُم بِهِ ۚ رِيحُ ﴾ وقد قرأ بعضهم: [قل] ( ) اسْتَغْجَلْتُم به ( ) . ( )

وكانت الريح من شدتها ترفع الراعي مَعَ غَنَمِهِ، فأهلك الله تعالى قوم عَادٍ بتلك الريح ().

و (مُمْطِرُنَا) لَفظه لفظ معرفة، وهو صفة للنكرة ()، المعنى عَارِضٌ مُمطِرٌ إيَّانَا، إلا أَن إِيَّانَا () لا ينفصل () هاهنا ().

- (١) الزيادة من (س)
- (۲) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (۳/ ۲۲٥)، معاني القرآن للفراء (۳/ ٥٥) معاني القرآن للنحاس (۲/ ٤٥٣)، تهذيب اللغة (۱/ ۲۹۷)، الهداية إلى بلوغ النهاية (۱۱/ ۲۸۰۶)، النكت والعيون (٥/ ٢٨٣).
  - (٣) "قل" ساقطة من جميع النسخ التي بين يدي، وهي كذلك في المطبوع، وكما جاء في كتب التفسير.
    - (٤) "رِيحٌ وقد قرأ بعضهم: بَلْ هُوَ ما اسْتَعْجَلْتُم به" ليست في (س)
      - (٥) "قل بل هو "قراءة ابن مسعود.
- ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٥٥)، المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٢٠٥)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١١٧)، الجامع لأحكام القرآن (٢/ ٢٠٦).
- (٦) هذا القول مروي عن عَمْرِو بْنِ مَيْمُونٍ قَالَ: «لَّا رَأَى قَوْمُ عَادٍ الْعَارِضَ " قالوا هذا عارض ممطرنا قَالَ اللهُ بَلْ هُوَ مَا اسْتَعْجَلْتُمْ بِهِ رِيحٌ فِيهَا عَذَابٌ أليم تدمر كل شئ بأمر ربها " فَإِنْ كَانَتِ الرِّيحُ لَتَدْفَعُ الرَّاعِي اللهُ بَلْ هُوَ مَا اسْتَعْجَلْتُمْ بِهِ رِيحٌ فِيهَا عَذَابٌ أليم تدمر كل شئ بأمر ربها " فَإِنْ كَانَتِ الرِّيحُ لَتَدْفَعُ الرَّاعِي وَغَنَمَهُ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ ثُمَّ تقلبها عليهم " تفسير سفيان الثوري (٢٧٧) وينظر: تفسير السمعاني (١٦٠/٥).
  - (٧) "النكرة" في (س)
    - (٨) "إيا" في (س)
  - (٩) "تفصل" في (س)
- (١٠) ينظر: الجمل في النحو (١٩١)، الكتاب لسيبويه (١/ ٤٢٥)، معاني القرآن للفراء (٢/ ١٥)، مجاز القرآن (١٠/ ٢٠٥). (٢/ ٢١٣)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١١١)، الجامع لأحكام القرآن (٢١/ ٢٠٥).

أجودها في العربية والقراءة، ﴿لَا يُرَى ٓ إِلَّا مَسَكِئُهُمْ ﴾ ()، تأويله لَا يُررى شيءٌ إِلَّا مَسَاكِنُهُمْ ؛ لأنَّهُمْ قد أُهْلِكُوا.

و يجوز "فأصبحوا لا تُرى إلا مساكِنَهُمْ" ()، فيكون المعنى لا تُرَى أشخاصٌ إلا مَسَاكِنُهُم.

ويقرأ " فأصبحوا لا تَرَى إلا مَسَاكِنَهُمْ " ( )، أي لا ترى شيئاً إلا مساكِنَهُمْ . وفيها وجهان بحذف الألف، "فأصبحوا لا يُرَى إلا مَسْكنُهُمْ "، وَمَسْكِنُهُمْ ( )،

(١) "ترى" في (س)

(٢) "لا يرى إلا مساكنُهم" بالياء ورفع النون قرأ حمزة وعاصم. قال أبو علي: "تذكير الفعل في قراءة عاصم وحمزة: "لا يرى إلا مساكنُهم" حسن، وهو أحسن من إلحاق علامة التأنيث الفعل، من أجل جمع المساكن.

ينظر: السبعة في القراءات (٥٩٨)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٨٦) حجة القراءات (٦٦٦) إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٠٥).

(٣) "لا ترى إلا مساكنَهم" بالتاء ونصب النون، قرأ الباقون على خطاب النبي صلى الله عليه أي لا ترى شيئا إلى مساكنهم

ينظر: السبعة في القراءات (٥٩٨)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٨٦) حجة القراءات (٦٦٦) إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٠٥).

(٤) " لا ترى إلّا مساكنهم" بالتاء ورفع المساكن على اسم ما لم يسمّ فاعله قرأ الحسن وعاصم الجحدريّ، وهذه القراءة عند الفراء بعيدة لأنّ فعل المؤنّث إذا تقدّم وكان بعده إيجاب ذكّرته العرب فيها زعم، وحكى: لم يقم إلّا هند لأن المعنى عنده: لم يقم أحد إلّا هند

ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١١٢)، الكشف والبيان (٩/ ١٧)، زاد المسير (٧/ ٣٨٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٠٧).

(٥) "مَسْكِنْهُمْ ومَسْكَنْهُمْ" في (س)

ويجوز "فأصبحوا لا ترى إلا مَسْكَنَهُمْ" ().

يقال: سَكَن يَسْكُن مَسْكِناً وَمَسْكَناً ().

وقوله تعالى: ﴿ كَذَالِكَ نَجْزِي ٱلْقَوْمَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ المعنى مثل ذلك نجزي القوم المجرمين، أي بالعَذَاب.

وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ مَكَّنَّهُمْ فِيمَا إِن مَّكَّنَّكُمْ فِيهِ ﴾ [٢٦] أي في الذي ما مكناكم فه ( ) ( )

(إن) هاهنا بمعنى " ما " و(إن) في النفي مع " ما " التي في مَعْني الَّذِي أحسن في اللفظ مِنْ " مَا "، ألا ترى أنك لو قلت: رغبت لفيها ما رَغِبَت فيه لكان الأحسن [١٠٠٠] أن تقول (): رَغِبْتَ فيها () إن رَغِبْتَ فيه، تريد في الذي رغبت فيه؛ لاختلاف

(١) " لا ترى إلا مسكنهم" بالتاء إلا مسكنهم بنصب النون قرأ ابن كثير ونافع وابن عامر وأبو عمرو والكسائي.

"لا يُرى إلا مسكنُهم" بياء مضمومة، وفي " مسكنهم" برفع النون قرأ عاصم وحمزة.

ينظر: السبعة في القراءات (٩٨٥)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٨٦) حجة القراءات (٦٦٦) إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٠٥).

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٣١)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٩٦)، وعزا السيوطي روايته إلى ابن جرير وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٥١)، وينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٥٦)، غريب القرآن لابن قتيبة (٤٠٨)، بحر العلوم (٣/ ٢٧٧)، تفسير السمعاني (٥/ ١٦٠).

<sup>(</sup>٢) " مَسْكَناً ومَسْكِناً " في (س)

<sup>(</sup>٣) "أي في الذي ما مكناكم فيه" ليست في (س)

<sup>(</sup>٤) هذا القول مروى عن ابن عباس رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٥) في (س) زيادة "فيه"

<sup>(</sup>٦) "فيها" ليست في (س)

اللفظين<sup>()</sup>.

وقول الله تعالى: ﴿ بَلَ ضَلُّواْ عَنْهُمْ وَذَلِكَ إِفَكُهُمْ ﴾ [٢٨] بمعنى () دعاؤهم آلهتهم، وهُو () إِفَكُهُمْ، ويقرأ "أَفَكَهُمْ" () وذلك () كذبُهُمْ و إكفُرُهُمْ ] () والأفك مثل النَجْس وهُو () إِفكُهُمْ، ويقرأ "أَفَكُهُمْ"، أي ذلك جَعَلَهُم ضلالاً كافرين، أي صَرَفَهُمْ عن الحق، وتقرأ () "آفكَهُمْ" () ، أَيْ () جَعَلَهُمْ يأفكونَ، كما تقول: ذلك أَكْفَرَهم وأضلَّهُمْ ().

(۱) حكاه عن الزجاج السمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٢٧٧)، وينظر: إعراب القرآن للنحاس وحكاه عن المبرد (٤/ ١١٥٨)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١ / ٦٨٥٨)، التبيان في إعراب القرآن (١ / ١٥٨)، الجامع لأحكام القرآن (١ / ٢٠٨).

(٢) "يعني" في (س)

(٣) "هو" في (س)

(٤) "أفكهم" بفتح الهمزة، قرأ ابن عباس ومجاهد وابن الزبير، "إفْكهم" بكسر الهمزة وسكون الفاء أي كذبهم قراءة العامة.

ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٢٦٧)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٧٢)، الكشف والبيان (٩/ ١٩)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٠٩).

- (٥) "بمعنى ذلك" في (س)
- (٦) الزيادة من (س) وهي مطموسة في (ش)
  - (٧) "ويقرأ" في (س)
- (٨) "وَذَلِكَ آفَكُهُم"، بالمد، وفتح الفاء مخخفة قرأ عبدالله بن الزبير.

ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٢٦٧)، حكى ذلك عن الزجاج مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٦٨٦٢).

- (٩) "أي" ليست في (س)
- (۱۰) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٥٦)، جامع البيان (٢٢/ ١٣٣)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٧٢)، وحكى بعضه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣٨٦).

وقول به تعلى: ﴿ وَإِذْ صَرَفَنَا ٓ إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ ٱلْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوٓا أَنْ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوٓا أَنْ فَلَمَّا اللّهُ وَمَعْنَى صِهُ اسْكُتُ ( ) ، ويقال: إِنهُمْ كانوا تسعة نَضٍ أَنْ قَلْ ، وكان فيهم زوبَعَة ( ).

﴿ فَلَمَّا قُضِى وَلَّوْا إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ ﴾ أي فلم تلي عليهم القرآن حتى فرغ منه () (وَلَّوْا إِلَى قَوْمِهِمْ مُنْذِرِينَ) ( ويُقْرَأُ "فَلم قضَى " ( ).

﴿ قَالُواْ يَنَقُومَنَاۤ إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ [٣٠] أي يُصَدِّق جَمِيعَ الكُتب التي تقدمَتْهُ، والأنبياء الذين أتوا بها، وفي هذا دليل أن النبي ﷺ

(١) هذا القول مروي عن ابن مسعود رَضَّالِلَهُ عَنهُ وزِرٌ بن حبيش

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٣٩)، وعزا السيوطي رواية ابن مسعود إلى ابن أبي شيبة وابن منيع والحاكم وصححه وابن مردويه وأبو نعيم والبيهقي معا في الدلائل كما في الدر المنثور (٧/ ٥٦).

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٣٥) ونسبه النحاس إلى زر كما في معاني القرآن (٦/ ٤٥٤)، والماوردي نسبه إلى زر بن حبيش كما في النكت والعيون (٥/ ٢٨٦)، وكذلك السمر قندي في بحر العلوم (٣/ ٢٧٨).

ينظر: الكشف والبيان (٩/ ٢٣)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢١٦)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٥٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المقتضب (١٧٩)، جمهرة اللغة (١/ ١٤٥)، تهذيب اللغة (١/ ١٢٤)، الخصائص (٣/ ٣٥) المحكم والمحيط الأعظم (١/ ١٥٢).

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروي عن زِرّ بن حبيش

<sup>(</sup>٤) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٤٠٨)، جامع البيان (٢٢/ ١٣٩)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١١٥) ونسبه الماوردي إلى عبدالرحمن بن أبي حاتم في تفسيره النكت والعيون (٥/ ٢٨٧).

<sup>(</sup>٥) "أي فلما تلي عليهم القرآن حتى فرغ منه (وَلَّوْا إِلَى قَوْمِهِمْ مُنْذِرِينَ" ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) "فلما قَضَى" بفتح القاف والضاد مبنياً للفاعل، قرأ لاحق بن حميد وخبيب بن عبدالله بن الزبير، يعني فلما قضى النبي على قبل الصلاة. وذلك أنهم خرجوا حين حرست السماء من استراق السمع ليستخبروا ما أوجب ذلك؟ فجاؤوا وادي نخلة والنبي على يقرأ في صلاة الفجر، وكانوا سبعة، فسمعوه وانصر فوا إلى قومهم منذرين، ولم يعلم بهم النبي على وقرأ الجمهور "قُضي ولوا" مبنياً للمفعول

بعث إلى الإنس والجِنِّ ( ).

وقوله تعالى: ﴿أُوَلَمْ يَرُوْا أَنَّ اللَّهَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعَى بِخَلِقِهِنَ بِقَدِدٍ عَلَىٓ أَن اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [٣٣] دخلت الباء في خبر (أنَّ) بدخول (أُولَمْ) في يُحَيِّى المَوْقَ بَكَ إِنَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [٣٣] دخلت الباء في خبر (أنَّ ) بدخول (أُولَمْ) في أول الكلام، ولو قلت: طننت أن زيداً بقائم لم يجز، وَلَوْ قُلْتَ: ما ظننتُ أَن زيداً بقائم جاز بدخول ما، ودخول أن إنها هو توكيد للكلام، فكأنَّه في تقدير أليْسَ اللهُ بِقَادِرٍ عَلَى أَنْ يُحْيِي المَوْتَى فيها ترون وفيها تعلمون ().

وقد قرئت "يَقْدِرُ عَلَى أَنْ يُحْيِيَ المَوْتَى "()، والأَوْلَى هي القراءة التي عليها أكثر القراء. وهذه جائزة أيضاً ().

<sup>(</sup>۱) ويدل على قوله ما في صحيح البخاري عن جابر بن عبدالله الأنصاري قال: قال رسول الله ﷺ: «أعْطِيتُ خَسًا لَمْ يُعْطَهُنَّ أَحَدٌ قَيْلِي كَانَ كُلُّ نَبِيٍّ يُبْعَثُ إِلَى قَوْمِهِ خَاصَّةً وَبُعِثْتُ إِلَى كُلِّ أَحْمَرَ وَأَسْوَدَ وَأُحِلَّتْ لِيَ الْأَرْضُ طَيِّبةً طَهُورًا وَمَسْجِدًا فَأَيُّهَا رَجُلٍ أَدْرَكَتْهُ الصَّلاَةُ صَلَّى الْغَنَائِمُ وَلَمْ ثُكُلُ فَيْلِي وَجُعِلَتْ لِيَ الأَرْضُ طَيِّبةً طَهُورًا وَمَسْجِدًا فَأَيُّهَا رَجُلٍ أَدْرَكَتْهُ الصَّلاَةُ صَلَّى كَنْ فَنُصِرْتُ بِالرُّعْبِ بَيْنَ يَدَى مَسِيرَةِ شَهْرٍ وَأُعْطِيتُ الشَّفَاعَةَ » أخرجه مسلم في صحيحه حيث كَانَ وَنُصِرْتُ بِالرُّعْبِ بَيْنَ يَدَى مَسِيرَةِ شَهْرٍ وَأُعْطِيتُ الشَّفَاعَة » أخرجه مسلم في صحيحه (٢/ ٢٣) في كتاب المساجد، في أول باب منه، برقم (١٩٩١)، قال مجاهد: الأحمر والأسود: الجن والإنس. وفي رواية من حديث أبي هريرة «وبعثت إلى الخلق كافة وختم بي النبيون» وأخرجه مسلم في صحيحه (٢/ ٢٤) في المساجد، في أول باب منه برقم (١٩٩٥).

<sup>(</sup>٢) "بَلَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ" ليست في (س)

<sup>(</sup>٣) مذهب الزجاج هنا: أن الباء تدخل في النفي ولا تدخل في الإيجاب قال أبو جعفر: " فإن قال قائل لم صارت الباء في النفي ولا تكون في الإيجاب فالجواب عند البصريين: أنها دخلت توكيدا للنفي لأنه قد يجوز ألا يسمع المخاطب ما أو يتوهم الغلط فإذا جئت بالباء علم أنه نفي وأما قول الكوفيين الباء في النفي حذاء اللام في الإيجاب " إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٧٤)

وينظر لمن تحدث عن هذا: معاني القرآن للفراء (٣/ ٥٦)، مجاز القرآن (٢/ ٢١٣) جامع البيان (٢/ ٢٢)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١٥٩)، وحكاه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢٣٢)، وحكاه عن الزجاج القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢١٩).

<sup>(</sup>٤) " فيها ترون وفيها تعلمون وقد قرئت يَقْدِرُ عَلَى أَنْ يُحْيِي المَوْتَى" ليست في (س)

<sup>(</sup>٥) "يقدر" بياء مفتوحة وإسكان القاف من غير ألف وضم الراء، قرأ ابن مسعود والأعرج والجحدري

وقوله تعالى: ﴿ فَأَصَبِرَكُمَا صَبَرَ أُولُوا الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ ﴾ [٣٥] جاء في التفسير أن أُولي العزم (). العَزْمِ نوح وإبراهيم ومُوسَى وعيسى ومحمد صلى الله عليهم وسلم من أولي العزم ().

وقوله تعالى: ﴿ لَمْ يَلْبَثُوا إِلَّا سَاعَةُ مِن نَّهَا إِ بَلَغُ ﴾ الرفع على معنى ذلك بَلَغُ أَ، والنصبُ في العربيَّةِ جيدٌ بالغ. إلَا أَنَه يخالف المصحف، وبَلَاغاً على يبلغون بَلَاغا () كما قال: ﴿ كِنْبَ اللَّهِ عَلَيْكُمُ ﴾ منصُوبٌ عَلَى معنى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ أُمُّهَ ثَكُمُ ﴾ () تأويله: كتب الله ذلك كتاباً.

وقوله تعالى: ﴿ فَهَلَ يُهَلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴾ تأويله أنه لا يهلك مع رحمة الله وتَفَضله إلا القومُ الفَاسِقُونَ )، ولو قرئت " فَهَلْ يَهْلِكُ إِلَّا ( ) الْقَوْمُ الْفَاسِقُونَ "

<sup>=</sup> وابن أبي إسحاق ويعقوب لأن دخول الباء في خبر "أن" قبيح.، وقرأ العامة " بقادر" بالباء والألف. ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٥٧)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٧٤)، الكشف والبيان (٩/ ٢٤)، زاد المسير (٨/ ٤٢٤)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢١٩)، النشر في القراءات العشر (٢/ ٣٩٥).

<sup>(</sup>۱) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَّالَكُ عَنهُ، وعطاء الخرساني. وأخرج عن عطاء الطبري في جامع البيان (۲۲/ ١٤٥)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن أبي حاتم وابن مردويه كما في الدر المنثور (٧/ ٤٥٤).

<sup>(</sup>۲) ينظر: الجمل في النحو (۱۹۲)، الكتاب لسيبويه (۱/ ۳۸۲)، معاني القرآن للفراء (۲/ ۳۷۲)، مجاز القرآن (۲/ ۲۱۳)، معانى القرآن للأخفش (۲/ ۱۹۹)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١١٦)، الجامع لأحكام القرآن (۲/ ۲۲۲)

<sup>(</sup>٣) "بلاغا" بالنصب قرأ عيسى بن عمرو والحسن، جعلوه مصدرا أو نعتا للساعة. ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١١٦)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ١٨٧٤)، الجامع لأحكام القرآن (٢٢/ ١٦)

<sup>(</sup>٤) النساء: ٢٤ جزء من الآية

<sup>(</sup>٥) النساء ٢٣ جزء من الآية.

<sup>(</sup>٦) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٥٥) بحر العلوم (٣/ ٢٨٠)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٢٨٧٤).

<sup>(</sup>٧) "إلا" ليست في (س)

كان وجهاً، ولا أعلم أحداً قرأ بها ( ).

وما في الرجاء لرحمة الله ﷺ شيء () أقوى من هذه الآية، وهي قوله ﷺ: ﴿فَهَلَ اللهَ اللهَ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى ال

<sup>(</sup>۱) " يَهلِك إلا القوم الفاسقين " بفتح الياء وكسر اللام، قرأ ابن محيصن أبو رزين وأبو المتوكل. ينظر: زاد المسير (٧/ ٣٩٤)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٢٢).

<sup>(</sup>٢) "آية" في (س)

<sup>(</sup>٣) جاء هذا القول بلا نسبة في إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٧٥)، تفسير السمعاني (٥/ ١٦٦)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٢٢)

## بِسُ وَلَّهُ التَّهُ الْمُؤْمِنِ التَّهُ التَّهُ الْمُؤْمِنِ التَّهُ التَّهُ الْمُؤْمِنِ التَّهُ الْمُؤْمِنِ التَّهُ التَّهُ الْمُؤْمِنِ التَّهُ الْمُؤْمِنِ التَّهُ الْمُؤْمِنِ التَّهُ التَّهُ الْمُؤْمِنِ التَّهُ الْمُؤْمِنِ التَّامُ الْمُؤْمِنِ التَّهُ الْمُؤْمِنِ التَّهُ الْمُؤْمِنِ التَّهُ الْمُؤْمِنِ التَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ التَّهُ الْمُؤْمِنِ التَّهُ الْمُؤْمِنِ التَّهُ الْمُؤْمِنِ التَّلِي الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ التَّهُ الْمُؤْمِنِ اللِّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ اللِّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْ

() قوله تعالى: ﴿أَضَكَ أَعْنَلَهُمْ ﴾ [١] أحبطها ولا () يرون في الآخرة لها جزاء، والمعنى أن () حبط ما كان من صدَقَاتِهِمْ، وصلتهم الرحِمَ، وأبواب البربكفرهم () كما قال عَلَيْ فَي رُيهِمُ اللهُ أَعْمَلَهُمْ () حَسَرَتِ عَلَيْهِمْ ﴾ () وكقوله (): ﴿كَرَابِ قِيعَةٍ ﴾ () وهؤلاء هم الذين صدوا عن النبي الله () ، والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ عَلَيْهُمْ مَنْ وَمُولُمُ اللَّهُ وَهُولُمُ اللَّهُ وَهُولُمُ اللَّهُ وَهُولُمُ اللَّهُ وَهُولُمُ اللَّهُ وَهُولُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللَّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ

<sup>(</sup>١) "مكية" زائدة في (ط).

<sup>(</sup>٢) "الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله أضل أعمالهم" زائدة في (ط).

<sup>(</sup>٣) "فلا" في (س)، (ط) ولعله أصوب.

<sup>(</sup>٤) "أنه" في (س).

<sup>(</sup>٥) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٧٥)، بحر العلوم (٣/ ٢٨١)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٣٤)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٦٨٧٧)، زاد المسير (٧/ ٣٩٦).

<sup>(</sup>٦) "كَذَلِكَ يُرِيهُمُ اللهُ أَعْبَاهُم" ليست في (س).

<sup>(</sup>٧) البقرة: ١٦٧.

<sup>(</sup>A) "وقوله" في (ط).

<sup>(</sup>٩) النور: ٣٩.

<sup>(</sup>١٠) قال بنحوه مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٢٤١)، والطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٥١)، والسمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٢٩٠)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٢٣).

<sup>(</sup>١١) " آثام الكفر" ليست في (س).

<sup>(</sup>١٢) "وسائر الأنبياء" في (س)، (ط).

وقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ البَّعُوا الْبَطِلَ ﴾ [٣] أي الأمر ذلك بأن الذين كفروا اتبعوا الباطل. () وجائز أن يكون ذلك الإضلال؛ لاتباعهم الباطل، وتلك الهداية والكفارات باتباع المؤمنين الحقَ. ()

ثم قال عَلَّا: ﴿كَنَالِكَ يَضِّرِبُ اللَّهُ لِلنَّاسِ أَمْنَكُهُمْ ﴾ أي كذلك بين () الله عَلَّا للناس () أمثال حسنات المؤمنين، وسيئات الكافرين، أي كالبيان الذي ذكر الله () عَلَا () ()

(١) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِّالِلَّهُ عَنْهُ.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٥٢)، وعزا السيوطي رواية الفريابي وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وصححه وابن مردويه كها في الدر المنثور (٧/ ٤٥٧)، وقال به النحاس في معاني القرآن (٦/ ٤٥٩).

(٢) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٠٢)، وأخرجها الطبري في جامع البيان (٢/ ٢٠٢)، عزا السيوطي رواية قتادة إلى عبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٤٥٧) وقال بقول قتادة أبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٢١٤)، ابن قتيبة في غريب القرآن (٤٠٩).

قال الماوردي: "(وَأَصْلَحَ بَالْهُمْ) أي شأنهم، عن مجاهد وغيره. وقال قتادة: حالهم. ابن عباس: أمورهم. والثلاثة متقاربة وهي متأولة على إصلاح ما تعلق بدنياهم". النكت والعيون (٥/ ٢٩١)، وكذلك قال القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٢١/ ٢٢٤).

- (٣) "أى الأمر ذلك بأن الذين كفروا اتبعوا الباطل" ليست في (س).
- (٤) ينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٦٨٨٠)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣٩٦)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٢٥).
  - (٥) "يبين" في (س)، (ط).
    - (٦) "الناس" في (ط).
  - (V) "الله" ليست في (ط).
  - (٨) "الله عَجْكِ" ليست في (س).
- (A) ينظر: جامع البيان (٢٢/ ١٥٣)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٠٤)، الهداية إلى بلوغ النهاية =

ومعنى قول القائل: ضربت لك مثلًا، أي بينت لك ضرباً من الأمثال، أي صنفاً من الأمثال () () صنفاً من الأمثال () .

وقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ اللَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرَّبُ الرِّقَابِ ﴾ [٤] معناه فاضربوا الرقاب ضرباً، منصوبٌ على الأمر ()، وتأويله فإذا () لقيتُم الذين كفروا فاقتلوهم، ولكن أكثر مواقع القتل ضرب العُنُق، فأعلمهم الله كيف القصد، وقد () قال: ﴿ وَأُضْرِبُواْ مِنْهُمْ كُلَّ بَنَانِ ﴾ () [أي] () فليس يتوهم بهذا أن الضَّربَ محظور إلَّا () على الرقبة فقط. ()

وقوله تعالى: ﴿ حَقَّة إِذَا أَنْحَنتُمُو هُمْ فَشُدُّوا الْوَثَاقَ ﴾ (أَثْخَنتُمُ وهُمْ) ( أَثْخَنتُمُ وهُمْ اللهُ المُعَالَى اللهُ المُعَالَى اللهُ اللهُ المُعَالَى اللهُ اللهُ المُعَالَى اللهُ الل

<sup>= (</sup>۱۱/ ۲۸۸۰)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣٩٦)، الجامع لأحكام القرآن (٢/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>١) "منها" في (ط)

<sup>(</sup>۲) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٦٠) المخصص لابن سيده (٣/ ٣٧٣)، تفسير السمعاني (٥/ ١٦٨)، وحكاه بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٥٧) بحر العلوم (٣/ ٢٨٢)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٣٢)، إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ٥٤)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٩٧) المجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٤) "إذا" في (س)

<sup>(</sup>٥) "وكيف" في (ط)

<sup>(</sup>٦) الأنفال: ١٢

<sup>(</sup>٧) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>٨) "إلى" في (س)

<sup>(</sup>٩) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٦١)، زاد المسير (٧/ ٣٩٦)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٥٥)، وحكى بعضه عن الزجاج القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>١٠) "و أَثْخَنْتُمُوهُمْ" فِي (س)

القتل ()، كما قال جل وعز: ﴿ مَا كَانَ لِنَبِيِّ أَن يَكُونَكُهُۥ أَسُرَىٰ حَتَّىٰ يُثْخِنَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ () فالأسر يعد () المبالغة في القتل ().

ثم قال: ﴿ فَإِمَّا مَنَّا بَعَدُ وَإِمَّا فِدَآءً ﴾ أي بعد أن تأسِر وهُمْ إِما مننتم عليهم مَنَّا، وإِما أطلقتموهم بفداء ().

وقوله تعالى: ﴿حَقَىٰ تَضَعَ ٱلْحَرَبُ أَوْزَارَهَا ﴾ (حتى) موصولة بالقتل والأسْرِ، فاقتلوهم وأسِرُ وهُمْ حتى تضع الحرب أوزارها. والتفسير: حتى يؤمنوا ويُسْلِمُوا أَ)، فلا يجب أن تحاربوهم، فهادام الكفر فالجهاد والحرب قائمة أبداً ().

(۱) حكاه عن الزجاج السمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٢٨٢)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١) حكاه عن الزجاج السمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٢٨٢)، وابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير العريب الكتاب العزيز (٥/ ٩٧)، وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣٩٧) تذكرة الأريب في تفسير الغريب (٥٥٣)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٢١٦/ ٢٢٢).

(٢) الأنفال: ٦٧.

(٣) "بعد" في (ط).

(٤) ينظر: بحر العلوم (٣/ ٢٨٢)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٣٥) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٩٧) زاد المسير (٧/ ٣٩٧) تفسير البحر المحيط (٨/ ٥٥).

(٥) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٥٧)، مجاز القرآن (٢/ ٢١٤)، جامع البيان (٢٢/ ١٥٤)، بحر العلوم (٣/ ٢٨٢)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٦٨٨١)، وحكاه عن الزجاح ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣٩٧).

(٦) هذا القول مروي عن قتادة، والحسن.

أخرج رواية قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٠٤)، والطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٥٧)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبد بن حميد وابن جرير، وعزا رواية الحسن إلى ابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٥٩٤).

(۷) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (۳/ ۲۳٤)، معاني القرآن للفراء (۳/ ۵۷) إعراب القرآن للنحاس (۷/ ۱۷۹) الكشف والبيان (۹/ ۳۰).

وقوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ وَلَوْ يَشَاءُ اللَّهُ لَأَنكُ مَرْمِنْهُمْ ﴾ [(ذلك) في موضع رفع، المعنى الأمر ذلك، ويجوز أنْ يكون مَنْصُوباً على معنى افعلوا ذلك] ().

﴿ وَلَوْ يَشَاءُ اللَّهُ لَانَنَصَرَ مِنْهُمْ ﴾ أي لويشاءُ اللهُ لَعنَّ بَهُمْ وأهلكهم؛ لأنه قادِرٌ عَلَى ذَلِك ( ).

﴿ وَلَكِن لِيَبْلُوا بَعْضَكُم بِبَعْضِ ﴾ المعنى ولكن أمركم بالحرب؛ ليبلو بعضكم ببعض، () أي ليمَحِّصَ المؤمنين، ويمحق الكافِرينَ ().

وقوله تعالى: ﴿وَاللَّذِينَ قُنِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَلَن يُضِلَّ أَعْمَلُهُمْ ﴾ [ذكر في أول السورة: ﴿الَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ اللَّهِ أَضَكَلَ أَعْمَلُهُمْ ﴾] ( ) فأعلم الله ( ) أن الذين قاتلوا في سبيل الله لن ( ) يضل أعها لهم.

وتقرأ ( ) عَلَى أربعة أَوْجُهٍ:

<sup>(</sup>۱) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>٢) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٧٩)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١٦٠)، الجامع لأحكام القرآن (٢/ ٢١٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٦٨٨٦)، الكشف والبيان (٩/ ٣٠)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٩٨)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٤) "المعنى ولكن أمركم بالحرب؛ ليبلو بعضكم ببعض" ليست في (س)

<sup>(</sup>٥) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٥٨)، تفسير السمعاني (٥/ ١٦٩).

<sup>(</sup>٦) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>٧) "وأعلم" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٨) "فلن" في (ط)

<sup>(</sup>٩) "ويقرأ" في (ط)

"قَاتَلُوا فِي سبيل الله" () () و"قُتِلُوا أَ" على ما لم يسمَّ فاعله ()، وتُقُرأ () "قَتْراً () "قَتَلُوا فِي سبيل الله"، بفتح القاف (). "قَتَلُوا فِي سبيل الله"، بفتح القاف ().

وقوله تعالى: ﴿ سَيَهْدِيهِمْ وَيُصْلِحُ بَالْهُمْ ﴾ [٥] أمر معاشهم في الدنيا، مع ما يجازيهم به في الآخرة ( )، كما قال: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُواْ التَّوْرَيْةَ ( ) وَالْإِنجِيلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِم مِّن

(١) "لن يضل أعمالهم وتقرأ عَلَى أربعة أوْجُهٍ قَاتَلُوا في سبيل الله" ليست في (س)

(٢) "قاتلوا" قراءة العامة بالألف، وحجتهم أن قاتلوا أعم ثوابا وأبلغ للممدوح في المجاهدين في سبيل الله لأنه إذا فعل ذلك بالمقاتل في سبيله وإن لم يقتل ولم يقتل كان أعم من أن يكون ذلك الوعد منه لمن قتل دون من قاتل.

ينظر: السبعة في القراءات (٢٠٠)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٩٠)، حجة القراءات (٦٦٦)، الحجة في القراءات السبع (٣٢٨).

- (٣) "في سبيل الله" زائدة في (ط)
- (٤) "قُتِلوا" بضم القاف وكسر التاء، قرأ أبو عمرو وحفص ينظر: السبعة في القراءات (٦٠٠)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٩٠)، حجة القراءات (٦٦٦)، الحجة في القراءات السبع (٣٢٨).
  - (٥) "ويقرأ" في (س)، (ط)
  - (٦) في (س) زيادة "في سبيل الله"
- (٧) "قُتلوا" ضم القاف وشدد التاء على التكثير، قرأ الحسن. ينظر: بحر العلوم (٣/ ٢٨٣)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٣٠) النشر في القراءات العشر (٢/ ٢٧٧)
  - (A) "ويقرأ" في (س)، (ط)
- (٩) "قَتَلُوا" بفتح القاف والتاء من غير ألف، يعني الذين قتلوا المشركين، قرأ الجحدري وعيسى بن عمر وأبو حيوة.

ينظر: بحر العلوم (٣/ ٢٨٣)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٣٠) النشر في القراءات العشر (٢/ ٢٧٧)

- (١٠) " يصلح لهم" زائدة في (س)، (ط)
- (۱۱) ينظر: جامع البيان (۲۲/ ١٦٠) الكشف والبيان (۹/ ٣١)، المحكم والمحيط الأعظم (١٠/ ٤٣٥)، لسان العرب (١١/ ٧٣)، وحكاه عن الزجاج السمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٢٨٣).
  - (١٢) "التورية" في (س)

رَّيِهِمْ لَأَكُواْ مِن فَوقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرَجُلِهِم ﴾ أي لو أنهم قبلوا ما فيها، وما في الكتب، وعملوا به لأكلوا من فوقهم، ومن تحت أرْجُلِهم، وكما قال: ﴿ أَسْتَغْفِرُوا \ رَبَّكُمْ إِنَّهُ,كَاكَ [١/١٧٨] غَفَارًا ﴿ أَسْتَغُفِرُوا لَمَ مَعْدَالِهُ الْمَا السَّمَاءَ عَلَيْكُم مِّدَرَارًا ﴿ آَنَ وَيُمْدِدَكُم اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَعَلَى الللْهُ وَعَلَى اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَعَلَى الْمُعْمَالُوا اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَالْمُوا مِنْ فَا اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَعَلَى الْمُعْمِلُولُ اللَّهُ وَعَلَى اللْهُ وَالْمُوا مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُعُمْ اللَّهُ وَالْمُوا مِنْ فَالْمُوا مِنْ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوا مِنْ فَالْمُوا مِنْ فَالْمُوا وَالْمُوا مِنْ فَالْمُوا مِنْ فَا اللَّهُ وَالْمُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ وَالْمُوا مِنْ فَالْمُوا مِنْ فَالْمُوا مُوا مُوا مُوا مُؤْمِنُ اللَّهُ وَالْمُؤْمُ اللَّهُ وَالْمُؤْمُ اللَّهُ وَالْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ وَالْمُؤْمُ اللَّهُ وَالْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ

وقوله تعالى: ﴿وَٱلِّذِينَ كَفَرُواْ فَتَعْسَا لَمُمْ وَاَضَلَ ( ) أَعْمَلَهُمْ ﴾ [٨] (الَّذِينَ) في موضع رفع على الابتداء. ويكون (فَتَعْسًا لَمُيُمْ) الخبر. ويجوز أن يكون نصباً على معنى أتعسهم الله ( ) ( ) والتعس في اللغة الانْحِطاطُ والعُثور ( ).

[وقوله:] ( ) ﴿ ذَاكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُواْ مَا أَنزَلَ اللهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَلُهُمْ ﴾ [٩] كرهوا القرآن، ونبوة النبي التَّكِيُنُ فأحبط الله أعمالهم ( ).

<sup>(</sup>١) المائدة: ٢٦

<sup>(</sup>۲) نوح: ۱۰–۱۲

<sup>(</sup>٣) "وبالهم" في (ط)

<sup>(</sup>٤) الزيادة من (س)، (ط) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٥) "تعسا" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٦) ينظر: معانى القرآن للأخفش (١/ ١٢٦)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١١٩)، مشكل إعراب القرآن (٦/ ٢٧١)، الجامع لأحكام القرآن (٢/ ٢٣٢)

<sup>(</sup>۷) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (۱۱) الهداية إلى بلوغ النهاية (۱۱/ ١٨٩٠)، تفسير السمعاني (٥/ ١٧١)، حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٢/ ٤٨)، وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٤٠٠)، وابن منظور في لسان العرب (٦/ ٣٢).

<sup>(</sup>٨) الزيادة من (س)

<sup>(</sup>٩) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٥٩)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٣٨)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٢٣٨)، تفسير السمعاني (٥/ ١٧١). وحكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ١٧١)

﴿ دَمَّرَ اللهُ عَلَيْهِم ﴾ أي أهلكهم الله وَ عَلَيْهِم الله وَ الله وَ عَلَيْهِ الله وَ الله وَ عَلَيْهِم

(١) " المعنى فينظروا كيف كان عاقبة الكافرين الذين من قبلهم" ليست في (س)

(٢) هذا القول مروى عن قتادة.

أخرجه الطبري في جامع البيان (١١/ ٢٧٣)، ابن أبى حاتم في تفسيره (٣/ ٧٦٩)، وعزا السيوطي الرواية إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٣/ ٢٥٢).

- (٣) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٢٣٥)، بحر العلوم (٣/ ٢٨٤)، تفسير السمعاني (٥/ ١٧١)، وحكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٨١)، وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٤٠٠).
  - (٤) "أهلك" في (ط)
  - (٥) المروي بنحوه عن ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ.

عزا السيوطي روايته إلى ابن مردويه كما في الدر المنثور (٧/ ٢٦)، وينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٦)

- (٦) "أي" ليست في (س)
- (٧) هذا القول مروي عن مجاهد

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٦٣)، وعزا السيوطي الرواية إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٤٦٣)، وينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٥٩) مجاز القرآن (٢/ ٢١٥) غريب القرآن لابن قتيبة (٤١٠)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٦٨).

- (A) "في هدايتهم" في (س)، (ط)
- (٩) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٢٠)، وينظر: بحر العلوم (٣/ ٢٨٤)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٦٨٩٣).

﴿ وَأَنَّ ٱلْكَفِرِينَ لَا مَوْلَىٰ لَهُمْ ﴾ ( ) لا وليَّ لهـم ينـصرهم مـن اللهِ عَجُلُلُ ( ) في ظفـر ( )، ولا عُلُوِّ على المؤمنين.

ثم أعلم الله على ما أعد للمؤمنين مع النصر والتمكين، وما أعد للكافرين مع الخدلان والإضلال، فقال: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُدْخِلُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعِلُوا الصَّلِحَتِ جَنَّتِ بَعْرِي مِن تَعْنِهَا الخَدلان والإضلال، فقال: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُدْخِلُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعِلُوا الصَّلِحَتِ جَنَّتِ بَعْرِي مِن تَعْنِهَا الْخَنْ وَالْمُؤْنَ وَمَا تُعْنَى مَا تَاكُ الجنات، فقال (): ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَنَّعُونَ وَمَا كُمُا تَاكُلُ الْمَانِ لَهُ اللَّهُ مَا يُن صفات تلك الجنات، فقال (): ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَنَّعُونَ وَمَا كُمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى المَانِ لَهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الل

وقول عالى: ﴿ وَكَأَيِن مِّن فَرْيَةٍ هِي أَشَدُ قُوَّةً مِن قَرْيَلِكَ أَلَيْ أَخْرَجَنْكَ أَهْلَكُنَهُمْ ﴾ [١٣] المعنى وكم من أهل قَرْيةٍ هي أشدُّ قوةً مِنْ أهل قَرْيتِكَ التي أخرجتك. أي الذين أخرجوك، أهلكناهم بتكذيبهم للرسل، فَلا نَاصِرَ لَمُهُمْ ( ).

ثم قال (): ﴿ أَهَنَ كَانَ عَلَى بَيْنَةٍ مِّن رَّيِّهِ عَكَمَن زُيِّنَ لَهُ اللَّهِ مَالِهِ وَالنَّبَعُوَ الْهُوَآءَمُ ﴾ [18] وهذه الفُ توقِيفٍ وتَقْرِير ()؛ لأن الجواب معلوم، كما أنك إذا قلْتَ: من يفعل السيئات

أخرجها عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٠٦)، وعزاه السيوطي إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (٧/ ٤٦٣)، ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (١٥٤)، بحر العلوم (٣/ ٢٨٤)

<sup>(</sup>١) "أي" زائدة في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٢) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَحُلِلَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) "هداية" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٤) "وقال" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٤٢)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٧)، المحكم والمحيط الأعظم (١/ ٢٢٣)، زاد المسير (٧/ ٤٠٠)، لسان العرب (١٤/ ١٢٥).

<sup>(</sup>٦) ينظر: جامع البيان (٢٢/ ١٦٤)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٢٠)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ١٨٥)، تفسير النكت والعيون (٥/ ٢٩٦)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>V) "أعلم فقال" في (ط)

 <sup>(</sup>٨) ينظر: تفسير السمعاني (٥/ ١٧٣)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٣٥) تفسير البحر المحيط (٨/ ٥٩)،
 الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (٩/ ٢١٤).

وقوله تعالى: ﴿ مَثَلُ الْمَنَّةِ اللَّهِ وُعِدَ الْمُنَّقُونَ ﴾ [١٥] تفسيرٌ لقوله ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُدِّخِلُ الْأَنْهَانُ وَعِمُلُوا الصَّلِحَتِ جَنَّتٍ تَجْرِي مِن تَعْضَا الْأَنْهَانُ ﴾ [١٢]، ففسر تلك الأنهار فقال: ﴿ مَثَلُ الْمُنَّقُونَ ﴾ ( ) مما عرفتموه من الدنيا، من جناتها، وأنهارها جنَّةٌ ( ).

﴿ فِيهَا آَنَهُ رُّ مِن مَّا عَيْرِ عَاسِنِ وَآنَهُ رُّ مِن لَبَنِ لَمْ يَنَغَيَّرَ طَعْمُهُ ﴿ ويقرا (من ماء غير أَسِنِ ()) () () ويجوز في العربية () أَسْنِ، يقال: أَسَنَ () الماءُ يأسِن فهو آسِنٌ، ويقال: أَسِنَ الماءُ فهو أَسِنٌ، إذا تغيرت رائحته، فأعلم الله—جل وعزَّ – أن أنهار الجنة لا تَتغير رائحة مائها، ولا يَأْسَنُ ().

<sup>(</sup>١) "قلت" ليست في (س)

<sup>(</sup>۲) محمد: ۱۲

<sup>(</sup>٣) "أي" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٤) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٢١)، وينظر: تهذيب اللغة (١٥/ ٧٠).

<sup>(</sup>٥) " وَأَنْهَارٌ مِنْ لَبَنٍ لَمْ يَتَغَيَّرْ طَعْمُهُ ويقرأ من ماء غير أسِنٍ " ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) "غير أسن" قرأ ابن كثير مقصورا على وزن فعل، وقرأ الباقون (من ماء غير آسن) بالمد على فاعل فالهمزة الأولى فاء الفعل والألف بعدها مزيدة فالمد من أجل ذلك تقول أسن الماء يأسن فهو آسن مثل أجن الماء يأجن ويأجن إذا تغير وهو آجن.

ينظر: السبعة في القراءات (٢٠٠)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٩٠)، حجة القراءات (٦٦٧) التيسير في القراءات السبع (١٢٩).

<sup>(</sup>٧) "من ماء غير" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٨) "أسِنَ" في (س)

<sup>(</sup>۹) ينظر: مجاز القرآن (۲/ ۲۱۵)، غريب القرآن لابن قتيبة (۲۱ ٤)، جامع البيان (۲۲/ ١٦٦)، بحر العلوم (۳/ ٢٨٥)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٧٣)، جمهرة اللغة (۲/ ١٠٤)، تهذيب اللغة (۱۸/ ۸۵)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٤٠)، زاد المسير (٧/ ٤٠١).

﴿ وَأَنَّهُ رُكُمِّنْ عَسَلِمُ صَفَّى ﴾ [معناه مصفى لم يخرج من بطون النحل فَيخالطه الشَمْع]. ( )( )

﴿ وَلَهُمْ فِهَا مِن كُلِّ ٱلثَّمَرَتِ ﴾ لما () قال: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ يُدَخِلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ جَنَّتِ بَعَرِي مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَرُ ﴾ [17] وصف تلك الجناتِ فقال: مثل الجنَّة جنَّة كها وصف. وقيل: إن المعنى صِفَةُ الجنَّةِ ()، وهو نحَوٌ مِمَا فَسَّرَنَا. ()

(١) "التغير" في (س)

(٢) قاله مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ٢٣٦)، والسمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٢٨٥)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٣٧).

(٣) "يفنى" في (ش)، ولعل التاء أنسب للسياق وهي كذلك في (س) (ط).

(٤) الزيادة من (ط)

(٥) ينظر: جامع البيان (٢٢/ ١٦٨)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٤٠)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٦٨٧)، تفسير السمعاني (٥/ ١٧٤)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٣٧).

(٦) "كما" في (ط)

(۷) محمد:۱۲

(٨) قال به الفراء في معاني القرآن (٣/ ٦٠)، وابن قتيبة في تأويل مشكل القرآن (٢٧٠) غريب القرآن (٢٠) و الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٦٦)، المخصص لابن سيده (٣/ ٣٧٣).

وقد رد عليهم ابن المبرد بقوله: "ومن قال: إنها معناه: صفة الجنة فقد أخطأ؛ لأن مثل لا يوضع في موضع صفة. إنها يقال: صفة زيد أنه ظريف، وأنه عاقل. ويقال: مثل زيد مثل فلان. وإنها المثل مأخوذ من المثال والحذو، والصفة تحلية ونعت" المقتضب (١٨٣).

وقيل أيضا: "ودلالة اللغة تردّ ما قالوا اللغة تردّ قولهم وتدفعه ولا يَقدِرون أن يوجدونا أن مثَل في اللغة صفة إنها معنى المثَل الشَّبه "المخصص لابن سيده (٣/ ٣٧٣).

(٩) يقصد بذلك قوله فيها سبق: (مثل الجنة) "أي مما عرفتموه من الدنيا من جناتها وأنهارها..." وهذا رآية،

ثم قال: ﴿ وَمَغْفِرَةً مِن رَّبِهِم ﴾ [أي لهم فيها من كل الثمرات، وَلَهُ مِ مَغْفِرةٌ من رَبِهمْ ] () ، يَغْفِر ذُنُو بَهُمْ ، ولا يَجازون بالسيئات، ولا يوَبَّخُونَ في الجنَّةِ، فَيُهنَّوْنَ الفوز العظيم، والعَطاءَ الجَزِيلَ. ثم قال: ﴿ كُنَنَ هُوَ خَلِدٌ فِي الْنَارِ ﴾ المعنى أفمن كان على بَينَةٍ من رَبِّه، وأعْطَى هَذِهِ الأشْيَاء، كمَن زُيِّنَ له سوء عمله، وهو خَالِدٌ في النَّارِ ().

﴿ وَسُقُوا مَآءً جَمِيمًا فَقَطَّعَ أَمْعَآ هُمْ ﴾ واحد الأمعاء مِعيٌ، مثل الضِلَع وَالأَضْلَاع (). () وقوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مَن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ ﴾ [١٦] يعني المنافقين ().

﴿ حَتَىٰ إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِندِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ اَنِفًا ﴾ [كانُوا يَسْمُعونَ خطبة رسول الله ﷺ استهزاء، إعلاماً ( ) أنهم رسول الله ﷺ استهزاء، إعلاماً ( ) أنهم

<sup>=</sup> وإن كان بعض من جاء بعده نسب إليه القول السابق كما قال عنه ابن سيده في المخصص (٣/ ٣٧٣)، ولكن الزجاج فسر الآية بما ذُكر، وذكر قول إن المعنى صفة الجنة بصيغة التضعيف مما يدل على عدم تأييده له - والله أعلم - وهو على قول شيخه المبرد.

وهذا القول الذي ذهب إليه هو قول الخليل في العين (٨/ ٢٢٨) حيث قال بعد ذكر هذه الآية، "فَمَثَلُها هو الخَبَرُ عنها" ورأي سيبويه في الكتاب (١/ ١٤٣)، والمبرد في المقتضب (١٨٣)، والأزهري في تهذيب اللغة (١٥/ ٧٠)، والعكبري في التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١٦١).

<sup>(</sup>١) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>٢) حكاه عن الزجاج القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٣٧)

<sup>(</sup>٣) "ضلع وأضلاع" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٤) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٨٤)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٣٧).

<sup>(</sup>٥) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٠٦)، والطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٦٩)، وعزا السيوطي الرواية إلى عبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٢٦٤)، وقال به مقاتل بن سليمان (٣/ ٢٣٧)، والماوردي في النكت والعيون (٥/ ٢٩٧)

<sup>(</sup>٦) "وإعلاما" في (ط)

لم يلتفتوا إلى ما قال، فقال (): مَاذَا قَال آنِفاً، ()] أي ماذا قال الساعة، ومعنى آنف () من قولك: استأَنَفْتُ الشيء إذا ابْتَدَأَتُه، ورَوْضَة أُنُفُ، إذَا () لَمْ تُرْعَ ()، أي لها أول مرعَى ()، فالمعنى إذا () قال في () أول وَقْتٍ يَقْرُب مِنَّا ().

وقوله تعالى: ﴿ أُولَيْهِ كَ اللَّهِ عَلَى قُلُومِهِمْ وَاتَّبَعُواْ اَهُوآ عَهُمُ ﴿ اللَّ وَالَّذِينَ اَهْتَدُواْ زَادَهُمْ اللَّهُ عَلَى قُلُومِهِمْ وَاتَّبَعُواْ اَهُوآ عَهُمُ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ الللللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّاللَّهُ اللَّهُ ال

فَأَجُوَدُهَا - والله أعلم - أن يكون فيه ذكر الله عَلَى مُودًا الله عَلَى مُردُوداً إلى الله عَلَى مُردُوداً إلى الله عَلَى مُلَوبِمْ وَاتَبَعُواْ أَهْوَاءَهُمْ اللهُ عَلَى مُلَوبِمْ وَاتَبَعُواْ أَهْوَاءَهُمْ اللهُ عَلَى مُلكى اللهُ عَلَى مُلكِي اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

<sup>(</sup>١) "فقالوا" في (ط) وهو أصوب.

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>٣) قال بنحوه مقاتل في تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٢٣٧)، ونسبه إليه الماوردي وإلى الكلبي كها في النكت والعيون (٥/ ٢٩٧)، والثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ٣٣)، وينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٦٠)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٧٥)، لباب النقول في اسباب النزول للسيوطي (١٩٢).

<sup>(</sup>٤) "آنفا" في (ط)

<sup>(</sup>٥) "إذا" ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) "بعد" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٧) "ترعى" في (س)، "يرعى" في (ط)

<sup>(</sup>A) "ماذا" في (س)،(ط)

<sup>(</sup>٩) "من" في (ط)

<sup>(</sup>١٠) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٧٥)، غريب القرآن للسجستاني (٧٨)، بحر العلوم (٣/ ٢٨٦)، وحكاه عن الزجاج ابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (١٠/ ٤٨٤)، وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٤٨٤)

<sup>(</sup>١١) "اوجه" في (ط)

<sup>(</sup>١٢) "على" في (س)، (ط)

وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادَهُمْ الله هُدًى ().

ويجوز أن يَكونَ الضَميرُ في (زَادَهم) قول الرسول السَّكِيُّ. فيكون المعنى وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادَهُمْ ما قال رسول الله عَلَى عَدِوز أن يكون () زَادَهم إعراضُ المنافقين واستهزاؤهم هُدًى ().

قوله () تعالى: ﴿وَءَانَهُمْ تَقُوبُهُمْ ﴾ يجوز أن يكون وَأَلهمهم () تقواهم، كما قال: ﴿وَأَلْزَمَهُمْ صَالَةً وَاللهُ أَعَلَم وَأَلْزَمَهُمْ صَالَةً وَالله أَعَلَم وَأَلْزَمَهُمْ صَالَةً وَالله أَعَلَم وَأَلْزَمَهُمْ شَوَابَ تَقْوَاهُمْ ().

وقوله تعالى: ﴿ فَهَلَ يَنظُرُونَ إِلَّا ٱلسَّاعَةَ أَن تَأْنِيُّهُم بَغْتَةً ﴾ [١٨] ويقرأ (إِلَّا السَّاعَةَ إِنْ

<sup>(</sup>١) " وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادَهُمْ الله هُدًى "ليست في (ط)

<sup>(</sup>۲) أفرد هذا القول بالذكر الفراء في معاني القرآن (۳/ ۲۱)، وكما رجحه الزجاج رجحه النحاس في إعراب القرآن (٤/ ١٨٤)، وكذلك أفرده بالذكر ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢٤٠)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٢٩٠٢).

<sup>(</sup>٣) " وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادَهُمْ ما قال رسول الله ﷺ هُدًى. ويجوز أن يكون "ليست في (س)

<sup>(</sup>٤) ذكر هذه الأوجه الثلاثة النحاس في معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٧٦)، والسمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٢٨٦)، والماوردي في تفسيره النكت والعيون (٥/ ٢٩٨)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٢/ ٢٨٩)، وحكاهن عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٢٠٣).

<sup>(</sup>٥) "وقوله" في (س)

<sup>(</sup>٦) "ألهمهم" في (س)

<sup>(</sup>٧) الفتح: ٢٦

<sup>(</sup>٨) قاله السدي.

نسبه إليه الماوردي في النكت والعيون (٥/ ٢٩٨)، وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٤٠٣) والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٢ / ٢٣٩)، وينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٧٦)، تفسير السمعاني (٥/ ١٧٦).

وموضع "أن" نَصْبٌ [على] () البدَلِ مِنَ السَّاعَةِ. المعنى فهل ينظرون إلا أن تأتيهُمْ السَّاعَة بَغْتةً. وهذا [من] () البدل المشتمل على الأول في المعنى ()، وهو نحو قوله وَ لَكَّ : ﴿ وَلَوْ لَا رِجَالٌ مُّ وَمِنُونَ وَنِسَآءٌ مُّ وَمِنَاتٌ لَمْ تَعْلَمُوهُمْ أَن تَطُوهُمْ أَن تَطُوهُمْ ﴾ () المعنى ولولا () أن تطؤوا رجالاً مؤمِنين، ونساءً مؤمِناتٍ.

[ومعنى ﴿ فَهَلَ يَنْظُرُونَ ﴾ هَلْ يَنْتَظِرونَ واحِدٌ ( )] ( ). ومن قرأ: "إن تأتهم ( )"

<sup>(</sup>١) هنا "بغتة" ذكرت في (ش)، وهي ليست في (ط) ولعله الصواب كما أثبتته في المتن، وفي (س) "بغتة بغير تاء".

<sup>(</sup>٢) "والأولى أجود" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٣) "إثبات الياء" ليست في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٤) "إلا الساعة إن تأتهم" بكسر الهمزة من غيرياء بعد التاء، قرأ أبي بن كعب وأبو الأشهب وحميد، وفي بعض مصاحف الكوفيين، قال النحاس: "تلك الرواية مع شذوذها مخالفة للسواد والخروج عن حجة الجاعة "إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٨٥)

ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٦١)، المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٢٧٠)، زاد المسير (٧/ ٤٠٣)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٤١).

<sup>(</sup>٥) الزيادة من (ط)

<sup>(</sup>٦) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>٧) ينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٦٩٠٣)، إعراب القرآن للباقولي (٢/ ٥٨١)، التبيان في إعراب القرآن (٧/ ١٤١). الجامع لأحكام القرآن (٢/ ٢٤١).

<sup>(</sup>٨) الفتح: ٢٥

<sup>(</sup>٩) "لولا" في (ط)

<sup>(</sup>۱۰) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٣٦٢)، تهذيب اللغة (١٤/٢٦٧)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (١٠٧) ينظر: غريب الكشف والبيان (٩/ ٣٣)، بحر العلوم (٣/ ١٠٧).

<sup>(</sup>١١) الزيادة من (ط)

<sup>(</sup>١٢) "بغتة" زائدة في (س)، (ط)

﴿ فَقَدْ جَآءَ أَشَرَاطُهَا ﴾ على () الشرط والجزاء. وأشراطها أعلامها ().

﴿ فَأَنَّ لَهُمْ إِذَا جَآءَتُهُمْ ذِكْرَىٰهُمْ ﴾ المعنى فمن أين لهم ذكراهم إذا جاءتهم الساعة، و () ( ذِكْرَاهُمْ) في موضع رفع بقوله: (فَأَنَّى) ( ).

وقوله تعالى: ﴿ فَأَعَلَمُ أَنَّهُ لِآ إِلَهُ إِلَّا أَللَهُ ﴾ [١٩] [هذه الفاء جواب الجزاء () ، المعنى قد بَيَّنَا مَا يَدل على أَنَّ الله وَاحِدٌ، فاعلم () أنه لا إِله إلا الله] () ، والنبي التَّكِيُّ قد علم ذلك، ولكنه خطاب يُدخل الناس مع النبي التَّكِيُّ \، [كما قال الله عَلَيْ: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّيِّ إِذَا [١٧٨٠٠] طَلَقَتُمُ ٱلنِّسَاءَ ﴾ () ، والمعنى من عَلِمَ فليقم على ذلك العلم () ، كما قال: ﴿ آهَدِنَا الصِّرَطَ ٱلمُسْتَقِيمَ ﴾ () أي ثبتنا على الهداية () .

## (١١) الفاتحة: ٤

<sup>(</sup>١) "فعلى" في (ط)

<sup>(</sup>۲) قاله مقاتل في تفسيره (٣/ ٢٣٨)، وأبوعبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٢١٥)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢٤١)، وابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (٨/ ١٣)، وابن الجوزي في تذكرة الأريب في تفسير الغريب (٣٥٥).

<sup>(</sup>٣) "و" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٤) ينظر: معانى القرآن للفراء (٣/ ٦١)، جامع البيان (٢٢/ ١٧٣)، مشكل إعراب القرآن (٢/ ٦٧٣)

<sup>(</sup>٥) "جاءت للجزاء" في (ط)

<sup>(</sup>٦) "الله" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٧) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>٨) الطلاق: ١ جزء من الآية

<sup>(</sup>٩) الزيادة من (س)، (ط) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>١٠) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ١٢٣)، والسمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٢٨٦)، وينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٧٨)، تفسير السمعاني (٥/ ١٧٧) زاد المسير (٧/ ٤٠٤).

<sup>(</sup>١٢) ينظر: معاني القرآن للنحاس (١/ ٦٦)، تهذيب اللغة (١١/ ٢٣٢)، بحر العلوم (١/ ٤٣) الجامع لأحكام القرآن (٧/ ٢٧).

وقوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَوَلَا نُزِّلَتَ سُورَةً ﴾ [٢٠] كان المؤمنون يأنسون بالوحي، ويسْتَوْحِشُونَ لإِبْطائِه؛ فلذلك قالوا: (لَوْلَا نُزِّلَتْ سُورَةٌ) ().

﴿ فَإِذَآ أُنزِلَتْ سُورَةٌ مُحَكَمَةٌ وَذُكِرَ فِهَا ٱلْقِتَالُ ﴾ ومعنى (مُحُكَمَةٌ) غير منسوخة، فإذا ذكر فيها فَرْضُ القِتَالِ ﴿ رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ ﴾ يعنى المنافقين ().

﴿ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ ٱلْمَغْشِيِّ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَوْتِ ﴾ ؛ لأنهم منافقون يكرهون القتال؛ لأنهم إذا قعدوا عنه ظَهَرَ نِفَاقُهُمْ، فَخَافوا عَلَى أَنْفُسِهِم القَتْل.

(۱) الزيادة من (س)، (ط) وهي مطموسة في (ش)

(٢) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

(٣) "مقامكم" في (س)، (ط) ولعله أصوب.

(٤) المروي بنحوه عن ابن عباس رَضِحَالِلَهُ عَنهُ.

أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٩٨)، وعزا السيوطي الرواية إلى عبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٤٩٦)

وحكى هذا المعنى بنصه ونسبه إلى الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ١٢٣) وأورده ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢٤٢)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٢٠٩٦)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ١٧٨).

(٥) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٢٣٨)، بحر العلوم (٣/ ٢٨٧)، تفسير السمعاني (٥/ ١٧٩)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٤٣) وعزا السيوطي رواية عن ابن جريج إلى ابن المنذر كها في الدر المنثور (٧/ ٤٩٦).

(٦) المروى بنحوه عن قتادة.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٧٥)، وعزا السيوطي الرواية إلى عبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٤٩٦).

وقوله تعالى: ﴿ طَاعَةٌ وَقَوْلُ مَعْرُوفُ ﴾ [٢٦] قال الخليل وسيبويه: ( ) المعنى طَاعَةٌ وَقَوْلٌ مَعْرُوفٌ أَمثل ( ) . وقيل: إنهم كان قولهم أو لا ( ) طاعة وقول معروف، ويجوز والله أعلم - أن يكون المعنى فإذا نزلت ( ) سورة ذات طاعة أي يؤمر فيها بالطاعة، وقول معروف، فيكون المعنى ( ) ذات طاعة ( ) . ( )

﴿ فَإِذَا عَزَمَ ٱلْأَمْرُ فَلَوْصَ كَفُوا الله وَ لَا لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ ﴾ المعنى فإذا جَدَّ الأمر ولزم فرض القتال ( ) ، فلو صدقوا الله ، وآمنوا ( ) بالنبى ، وعملوا بها أنزل ( ) عليه ، وما أمروا به

- (١) "فأولى" في (ط)
- (٢) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٠٨)، وأخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٧٥)، ونسبه الماوردي إلى قتادة في النكت والعيون (٥/ ٣٠١)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذركما في الدر المنثور (٧/ ٤٩٦).

- (٣) "سيبويه والخليل" في (س)، (ط)
- (٤) الكتاب لسيبويه (١/ ١٤١)، وذكر هذا الوجه ابن المبرد في الكامل في اللغة والأدب (٢/ ٤٥)، وابن جني في اللمع في العربية (٣٠)، والخصائص (٢/ ٣٦٢)، ومكي في مشكل إعراب القرآن (٢/ ٢٧٤)، وابن سيده في إعراب القرآن (٨/ ٥٩).
  - (٥) "أولى" في (ش)، و"أولا" في (س)، (ط) وهو الأصوب الذي أثبته في المتن.
    - (٦) "أنزلت" في (س)، (ط)
    - (V) "فإذا أنزلت سورة" زائدة في (ط)
      - (A) "وقول معروف" زائدة في (ط)
- (٩) حكى بعضه عن الزجاج الباقولي في إعراب القرآن (١/ ١٨٦)، وينظر: إعراب القرآن للنحاس (٩) حكى بعضه عن الزجاج الباقولي في إعراب القرآن (٢/ ١٦٣)، الجامع لأحكام القرآن (٢/ ٢٤٤). القرآن (٢/ ٢٤٤).
  - (١٠) " المعنى فإذا جَدَّ الامْرُ ولزم فرض القتال" ليست في (س)
    - (١١) "فآمنوا" في (س)، (ط)
      - (١٢) "نزل" في (س)، (ط)

من فرض القتال، لكان خيراً لهم. المعنى لكان صدقهم الله عَلَق بإيهانِهِمْ به () خيراً لهم. ()

وقوله تعالى: ﴿ فَهَلَ عَسَيْتُمْ ﴾ [٢٢] بفتح السين ()، وقرأ نافع () "فَهَلْ عَسِيتُمْ " وَاللَّغَة العالية الجيدة () "عَسَيْتُمْ " - بفتح السين، ولو جاز "عَسِيتُمْ " لجاز أن يقرأ (): "عَسِيَ () رَبُّكُمْ أَنْ يَرْ حَمَكُمْ " ().

( ) ويقرأ "إِنْ تُولِّلِتُمْ" [و"إِنْ تَوَلَّيْتُمْ"] - بضم التاء [وفتحها] ( ). ( ) ويقرأ "إِنْ تُولِّلِيتُمْ" [

(١) "به" ليست في (س)، (ط)

(۲) "عسِيتم" بكسر السين، قرأ نافع، والباقون بفتحها وهما لغتان تقول العرب عسيت أن أفعل وعسِيت. ينظر: السبعة في القراءات (۱۸٦)، جامع البيان (۲۲/ ۱۷۸) الحجة للقراء السبعة (۲/ ۳٤۹)، حجة القراءات (۱۳۹).

(٣) "بفتح السين" ليست في (س)، (ط).

(٤) هو نافع بن عبدالرحمن بن أبي نعيم القارئ المدني مولى بني ليث أصله من أصبهان، أبو رويم، وقد ينسب لجده، صدوق ثبت في القراءة، من كبار السابعة (ت: ١٦٩هـ).

ينظر: الثقات: (٥/ ٤٧٢)، ومعرفة القراء الكبار: (١/ ١٠٧)، وتقريب التهذيب: (٥٥٨).

(٥) "الجيدة البالغة" في (ط)

(٦) "تقول" في (س)، (ط)

(٧) "عسى" في (س)

(٨) الإسراء: ٨

(٩) "أن توليتم" مكرره في (ش) فلم أثبتها وهي ليست مثبته في (س)، (ط).

(١٠) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط) وهي مقدمة على " إِنْ تُولِّيتُمْ" في (س)، "أن تُولِّيتُمْ" في (ط)

(١١) ساقطة من (ش)، الزيادة من (س)، (ط)

(١٢) "إن تُوُليتم " بضم التاء والواو وكسر اللام مبنيا للمفعول، أي وإن وليتم أمور الناس، وهي قراءة علي بن أبي طالب رَخِوَلِيَّهُ عَنْهُ وابن أبي إسحاق.، والباقون بالفتح " إن تَوَليتم ".

ينظر: الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٤٥) النشر في القراءات العشر (٢/ ١٤)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٠٧).

أَحَدهُمَا: أن يكون المعنى لعلكم إن توليتم عما جاءكم به النبي الله أنْ تَعُودُوا إلى أمر الجاهلية، فتفسدوا وَيَقْتُلُ بعضكم بعضاً ().

﴿ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ ﴾ أي تئدوا البنات، أي تدفنو هن أحياء ().

و يجوز: أن يكون () إن توليتم الأمر أن تفسدوا في الأرض، وتقطعوا أرحَامَكُم، ويَقْتُلُ () قُريشٌ بَنِي هاشم، وبَنو هَاشِم قُريْشاً، وكذلِكَ إن توليتم ().

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱزْتَدُّواْ عَلَىٓ ٱذَبَرِهِم مِّنْ بَعَدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْهُدَى ﴾ [٢٥] المعنى رجعوا - بعد سماع الهدى وتَبَيُّنِهِ - إلى الكُفرْ ( ).

<sup>(</sup>١) هذا القول مروي عن قتادة بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٧٧)، وينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٦٣)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٨٧)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٩٠٩)، وزاد المسير (٧/ ٤٠٧).

<sup>(</sup>۲) لم أجد فيها بين يدي من قال أن تقطيع الأرحام هو وأد البنات، إلا النحاس في معاني القرآن (٦/ ٤٨٢)، وابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (١/ ١٦٢) وهما غالبا ينقلان من الزجاج، والله أعلم أن الزجاج أراد أن يوضح بعض صور الفساد وتقطيع الأرحام فذكر هذا الصورة مما كان عليه أهل الجاهلية من وأد البنات، أ، باعتبار أن القتل هو تقطيع للأرحام، وهذا الذي جاء في بعض كتب التفسير ينظر على سبيل المثال: بحر العلوم (٣/ ٢٨٨) تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٤٣).

<sup>(</sup>٣) "فلعلكم" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٤) "وتقتل" في (س)

<sup>(</sup>٥) ذكر هذا القول النحاس في معاني القرآن (٦/ ٤٨٢)، الثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ٣٥)، وابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (١/ ١٦٢)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ١٨١)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٦) ينظر: جامع البيان (٢٢/ ١٨٠)، بحر العلوم (٣/ ٢٨٨) الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٢٩١٢)، زاد المسر (٧/ ٤٠٨).

وقوله تعالى: ﴿ الشَّيَطِنُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ لِيَزْدَادُوۤا إِثْمَا هُمْ أَيْنَ هُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ لِيَزْدَادُوۤا إِثْمَا هُمْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ الله وَ عَلَى المعنى وأنا وقد قرئت ﴿ الله وَ عَلَى المُهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُ وَلَهُ لَعْلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَالْمَلُولُهُمْ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مُ اللَّهُ مَا وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللْهُ وَلَا الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّلْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّ

وقد قُرئت (الشيطان سول لهم () وَأُمْلِيَ لَهُمْ) بفتح الياء على ما لم يسم فاعله ().

(١) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٠٨)، والطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٨١)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كها في الدر المنثور (٧/ ٥٠٢)، وبه قال الفراء في معاني القرآن (٣/ ٦٣)، وأبو عبيده في مجاز القرآن (٢/ ٢١٥)، وابن قتيبة في غريب القرآن (١١٥).

- (٢) "أملى الله لهم" زائدة في (ط)
  - (٣) آل عمران: ١٧٨.
  - (٤) في (س) زيادة "لهم"
- (٥) " وَأُمْلِي " بضم الألف وإرسال الياء على وجه الخبر من الله جلّ ثناؤه عن نفسه أنه يفعل ذلك به، قرأ ذلك على وخه الخبر من الله جلّ ثناؤه عن نفسه أنه يفعل ذلك به، قرأ ذلك مجاهد، وابن هرمز والجحدري ويعقوب.

ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٢٧٢)، الكشف والبيان (٩/ ٣٧)، زاد المسير (٧/ ٤٠٩)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٤٩)

- (٦) "وقرئت" في (ط)
- (٧) "الشيطان سول لهم" ليست في (س)، (ط)
- (٨) " وأُمِلَى لهم " بضم الألف، وكسر اللام ونصب الياء، يجعله فعلا لم يسمّ فاعله، قرأ أبو عمرو وابن إسحاق وعيسى بن عمرو أبو جعفر وشيبة والباقون: وأملى بفتح الألف واللّام.

ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٦٣)، السبعة في القراءات (٢٠٠)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٩٤)، حجة القراءات (٦٠٧)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٤٩)

وقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لِلَّذِينَ كَرِهُواْ مَا نَزَّكَ اللَّهُ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ الأَمْرِ ﴾ [٢٦] المعنى – والله أعلم – الأمر ذلك أي ذلك الإضلال بقولهم للذين كرهوا ما نزل الله.

وجاء في التفسير أنهم اليهود، قالوا: سنطيعكم في () التظاهر على عداوة النبي التفيين ()().

[وقوله:] ( ) ﴿ وَٱللَّهُ يَعَلَمُ إِسْرَارَهُمْ ﴿ و "إِسْرَارَهُمْ مْ " قَرَى بِهَا جَمِيعاً، فمن قرأ "أَسْرَارَهُمْ مْ " - بِالفَتَح ( ) - فَهُ و جَمعُ سِرِّ وأسرار، مثل حِمْل وأحمال، ومن قرأ ( إسْرَارَهُمْ) فهو مصدر أَسْرَرْت إسرَاراً. ( )

وهذا القول مروي عن ابن جريج أنه كلاهما المنافقين واليهود حيث يقول اليهود للمنافقين من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم وكانوا يسرون إليهم إنا سنطيعكم في بعض الأمر وكان بعض الأمر أنهم يعلمون أن محمدا نبى فكان المنافقون يطيعون اليهود في التظاهر على النبي

والتي عزاها السيوطي إلى ابن المنذركما في الدر المنثور (٧/ ٥٠٣)، وقال به بعض المفسرين على سبيل المثال: بحر العلوم (٣/ ٢٨٩)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٢٩١٤)، والجامع لأحكام القرآن (٢٥/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>١) "بعض الأمر، أي سنطيعكم في" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٢) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ١٢٥)،

<sup>(</sup>٣) يرى الطبري أنهم أهل النفاق. حيث يقول: "وهذه الصفة بصفة أهل النفاق عندنا، أشبه منها بصفة أهل الكتاب، وذلك أن الله على أخبر أن ردّتهم كانت بقيلهم ﴿لِلَّذِينَ كَرِهُواْ مَا نَزَّكَ اللَّهُ سَنُطِيعُكُم فِ الكتاب، وذلك أن الله على ألأمّر ﴿ ولو كانت من صفة أهل الكتاب، لكان في وصفهم بتكذيب محمد الله الكفاية من الخبر عنهم بأنهم إنها ارتدوا من أجل قيلهم ما قالوا "جامع البيان (٢٢/ ١٨١)

<sup>(</sup>٤) الزيادة من (س)

<sup>(</sup>٥) "بالفتح" ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) "إِسْرارَهُمْ" بكسر الألف، قرأ حمزة والكسائي وحفص، وقرأ الباقون وأبو بكر عن عاصم: "أسرارهم" بفتح الألف

ينظر: السبعة في القراءات (٦٠١)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٩٦)، التيسير في القراءات السبع (١٢٩).

وقول ه تعالى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا تَوَفَّتُهُمُ ٱلْمَكَيِكَةُ يَضِّرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَٱدَّبَكَهُمْ ﴾ [٢٧] يفعلون بهم ذلك في نار جهنم - والله أعلم -أو يكون المعنى فكيف يكون حالهم، إذا توفتهم الملائكة، وهم () يضربون وجوههم وأدبارَهم؟ ()

وقوله تعالى (): ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمُ ٱتَّبَعُواْ مَا آَسَخُطُ ٱللَّهَ ﴾ [٢٨] المعنى - والله أعلم - ذلك جزاؤهم بأنهم اتبعوا الشيء الذي أسخط الله، () ﴿ وَكَرِهُواْ رِضُونَهُ ، ﴾ أي اتبعوا مَن خالف النبي التَّلِيُّلِ وَخالف () الشريعة، وكرهوا الإيهان بالنبي التَّلَيُّلِ ().

﴿ فَأَحْبَطَ أَعْمَلَهُمْ ﴾ أي ما كان () نحو صلة رحم أوْ برٍ أو صَدَقةٍ، أحبط الله - جل وعز - ذلك بكفرهم بها أتى به النبي الله ().

وقول تعالى: ﴿ حَسِبُ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِ مِ مَرَضُّ أَن لَن يُخْرِجَ ٱللَّهُ أَضَغَنَهُمْ ﴾ [٢٩] ﴿ وَٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِ مَ مَرَضُ ﴾ المنافقون ( ) أن ( ) لن يبدي الله عداوتهم لرسوله،

<sup>(</sup>١) "ويكون" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٢) "وهم" ليست في (س)

<sup>(</sup>٣) ينظر: جامع البيان (٢٢/ ١٨٣) إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٢٥)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٣) ٢٤٤)، الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٦٩١٥) زاد المسير (٧/ ٤١٠).

<sup>(</sup>٤) "قوله" في (ط)

<sup>(</sup>٥) "المعنى - والله أعلم - ذلك جزاؤهم بأنهم اتبعوا الشيء الذي أسخط الله "ليست في (س)"

<sup>(</sup>٦) "ومن خالف" في (ط)

<sup>(</sup>٧) "وكرهوا الإيهان بالنبي التَّلِيُّلِا" ليست في (س)، "واتباع شريعته" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>A) "من عمل خير" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>۹) ينظر: جامع البيان (۲۲/ ۱۸۳) إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٩٠)، الهداية إلى بلوغ النهاية (۹) ينظر: جامع البيان (۲۱/ ۱۸۳).

<sup>(</sup>١٠) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحُلِلَهُ عَنْهُ، والضحاك، وابن زيد.

أخرجها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٨٤)، ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٩٩)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن المنذر وابن أبي حاتم كم في الدر المنثور (٧/ ٥٠٣).

<sup>(</sup>١١) "أي" في (س)، (ط)

ويظهره () على نفاقهم.

﴿ وَلَوْنَشَآءُ لَأَرَيْنَكُهُمْ فَلَعَرَفْنَهُم بِسِيمَهُمْ ﴿ [ ٣٠] معنى (لَأَرَيْنَاكَهُمْ) لَعَرِفْنَاكَهُمْ، تقول: قد أرَيتكَ هَذَا الأمْر، أي قد عرفتك إياه، المعنى لو نشاء لجعلنا على المنافقين علامة، وهي السيهاء، ﴿ فَلَعَرَفْنَهُم بِسِيمَهُمْ ﴾ أي بتلك العلامة ().

﴿ وَلَتَعْرِفَنَّهُمْ فِي لَحْنِ ٱلْقَوْلِ ﴾ أي في نحو القَوْلِ ( ).

فدلَّ بهذا -والله أعلم - على () أن قول القائل وفعله () يدُلُّ على نِيَّته، وقولُ الناس: قد كَنَ فلانٌ، تأويله: قد أَخذ في ناحية عن الصواب، أي () عدل () إليها ()، وقول الشاعر ():

[مَنْطِقٌ صائِبٌ] ( ) وتَلْحَنُ أَحْياناً وخَيْرُ الحديثِ ما كانَ كَخْنا ( )

<sup>(</sup>١) "ويطهره" في (س)

<sup>(</sup>۲) ينظر: جمهرة اللغة (۲/ ۸۶۳)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٨٥)، الكشف والبيان (٩/ ٣٧) مجمل اللغة لابن فارس (٤٨١)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ١٩١٦) المخصص لابن سيده (٥/ ١٤)، زاد المسير (٧/ ٤١١).

<sup>(</sup>٣) قال بهذا الفراء في معاني القرآن للفراء (٣/ ٦٣)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٤١١)، والأزهري في تهذيب اللغة (٥/ ٤٠)، والأصفهاني في المفردات في غريب القرآن (٤٤٩)

<sup>(</sup>٤) "على" ليست في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٥) "قد" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٦) "أي" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٧) "عن الصواب" زائدة في (ط)

 <sup>(</sup>٨) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٥/ ٤٠)، وينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٨٦) تفسير النكت والعيون (٥/ ٤٠١)، زاد المسير (٧/ ٤١١).

<sup>(</sup>٩) الشاعر الفزاري.

<sup>(</sup>۱۰) ساقطة من (ش)، الزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>١١) ينظر: مجمع الأمثال (٢/ ٢٥٥)، أمالي القالي (١/ ٥).

تأويله: خير الحديث من مِثْل هذه ما كان لا يعرفه كلُّ أحد، إِنها يُعْرَفُ أمرها في أنحاء قولها ().

وقوله تعالى: ﴿وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ الْمُجَنِهِدِينَ مِنكُمْ وَالصَّنِدِينَ وَنَبْلُواْ أَخْبَارَكُمْ ﴿ [٣١] معنى (لَنَبْلُونَّ كُمْ) ( ) لنختبرنكم بالحرب ( ).

﴿ حَتَى نَعْلَمُ الْمُجَهِدِينَ مِنكُو وَالصَّعِرِينَ وَنَبْلُواْ أَخْبَارَكُو ﴾ وهو -جل وعزَّ - قَدْ عَلِمَ قَبْلَ خَلْقِهِم المجاهدين منهم والصابرين، ولكنه أراد العلم الذي يقع به الجزاء، لأنه () إنها يجازيهم على أعمالهم. فتأويله حتى يعلم () المجاهدين علم شهادة، وقد علم عَلَى المخاهدين، ولكن الجزاء بالثواب والعقاب يقع على علم شهادة ().

وقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ مَا تُواْ وَهُمَ كُفَّارٌ فَلَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَمُتَمَ ﴾ [٣٤] أعلم -جل وعزَّ - أنه لا يغفر لمن مات على الكفر.

وقوله تعالى: ﴿ فَلَا تَهِنُواْ وَتَدْعُوٓا إِلَى ٱلسَّلْمِ ﴾ [80] وتقرأ ( ) "السِّلم" ( ) ( ) ومعناه

<sup>(</sup>٢) "ولنبلونكم" في (ط)

<sup>(</sup>۳) ينظر: جامع البيان (۲۲/ ۱۸٦) إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٢٦)، بحر العلوم (٣/ ٢٩٠)، الكشف والبيان (٩/ ٣٨) زاد المسير (٧/ ٤١١).

<sup>(</sup>٤) التصويب من (س) وهو في(ش) "إلا أنه"

<sup>(</sup>٥) "نعلم" في (س)

<sup>(</sup>٦) ينظر: مجالس ثعلب (٣٧)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٦٩١٧)، تفسير السمعاني (٥/ ١٨٤)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٥٤).

<sup>(</sup>٧) "ويقرأ إلى" في (س)، "وتقرأ" ليست في (ط)

<sup>(</sup>A) "والسلم" في (ط)

<sup>(</sup>٩) " إلى السَلم " بفتح السين، قرأ ابن كثير وأبو عمرو ونافع وابن عامر وحفص عن عاصم والكسائي، وبكسر السين " السِلم " قرأ حمزة وأبو بكر عن عاصم، وهما لغتان الفتح والكسر.

الصلْحُ، يقال للصُّلح: هو ( ) السِّلْمُ، والسَّلْمُ ( )، والسَّلَمُ ( ).

وقول على: ﴿ وَأَنتُهُ ٱلْأَعْلَوْنَ وَاللَّهُ مَعَكُمْ ﴾ تأويل الَّاعْلَوْنَ فِي الحجةِ، وَمَعَكُمُ النبيُ الطَّيِّلَا، وَمَا أَتَى به من الآياتِ، التي تدل على نبُوته، (وَاللهُ مَعَكَمُ) أي الله ( ) نَاصِرُ كُمْ ( ).

وقوله تعالى: ﴿ وَلَن يَتِرَكُمُ أَعْمَلَكُمُ ﴾ أي لن ينْقِصكُمْ شيئاً مِن ثَوَابِكُمْ ( ).

- (١) "هي" في (س)
- (٢) "السَّلْمُ والسِّلْمُ "في (س)
- (٣) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبه (٤١١)، تهذيب اللغة (٢١/ ٣١٠) مجمل اللغة لابن فارس (٤٦٩)، المخصص لابن سيده (٣/ ٣٧٩).
  - (٤) هذا القول مروي عن مجاهد وابن زيد.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٨٨)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٥٠٥)، وبه قال مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٢٤٢)، وابن قتيبة في غريب القرآن (١١١) والسمر قندي في بحر العلوم (٣/ ٢٩١).

- (٥) ينظر: أحكام القرآن للجصاص (٥/ ٢٧١)،أحكام القرآن للكيا الهراسي (٣/ ١٦٣)، أحكام القرآن لابن العربي (٤/ ١٦١) الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٥٦)
  - (٦) "أنهم" في (س)
  - (V) "الله" ليست في (ط)
- (۸) ينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (۳/ ٢٤٢)، بحر العلوم (۳/ ٢٩١)، الهداية إلى بلوغ النهاية (۱۱/ ٦٩١)، تفسير السمعاني (٥/ ١٨٥)، الجامع لأحكام القرآن (٢١/ ٢٥٦).
  - (٩) هذا القول مروي عن مجاهد.

□ =

<sup>=</sup> ينظر: السبعة في القراءات (٢٠١) الحجة للقراء السبعة (٦/ ١٩٨) حجة القراءات (٦٧٠) التيسير في القراءات السبع (١٢٩).

وقوله تعالى: ﴿ وَإِن تُؤْمِنُواْ وَتَنَقُواْ يُؤْتِكُمُ أَجُورَكُمُ ﴾ [٣٦] وقد عرفهم أنَّ أجورهم \ [١/١٧٩] المناهُ ( ).

﴿ وَلَا يَسْنَلْكُمْ أَمْوَلَكُمْ ﴾ ويجوز لا يسألكم أموالكم.

﴿إِن يَسْتَلَكُمُوهَا فَيُحْفِكُمُ بَّا خَلُوا ﴾ [٣٧] أي إِن يجهدكُمْ بالمسألة ( ) ﴿ وَتَعْرَبُ خَلُوا ﴾ وقد ( ) قرئ بهما جميعاً ( ).

وقوله تعالى: ﴿ وَإِن تَتَوَلَّواْ يَسَ تَبَدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُواْ أَمْثَلَكُمْ ﴾ [٣٨] جاء في التفسير: إِن تَوَلَّى العِبَادُ استَبْدَلَ الله ﷺ المَلائِكَة ().

<sup>=</sup> أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٩٠)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن جرير كها في الدر المنثور (٧/ ٥٠٥)، وقال به أبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٢١٦)، السجستاني في غريب القرآن (٢٤٥)، وحكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن للنحاس (١٢٧).

<sup>(</sup>۱) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٢٧)، الكشف والبيان (٩/ ٣٩)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٢٩٢١)

<sup>(</sup>٢) " ويجوز لا يسألكم أموالكم إِنْ يَسْأَلْكُمُوهَا فَيُحْفِكُمْ تَبْخَلُوا " ليست في (ط)

<sup>(</sup>٣) ينظر: جامع البيان (٢٢/ ١٩١)، تهذيب اللغة (٨/ ٥٣)، تفسير السمعاني (٥/ ١٨٦).

<sup>(</sup>٤) "وتخرج" في (س)

<sup>(</sup>٥) "قد" في (س)

<sup>(</sup>٦) "ونخرج "بالنون قرأ يعقوب الحضرمي، "وتَخرُج "بتاء مفتوحة وراء مضمومة قرأ ابن عباس ومجاهد وابن محيصن وحميد و"نُخرج" بياء مضمومه وراء مكسورة قرأ الباقون.

ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٠٩)، زاد المسير (٥/ ١٦)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٥٧) تفسير البحر المحيط (٨/ ٦٥)

<sup>(</sup>٧) لم أجد فيها اطلعت عليه -والله اعلم - أحدا قال بهذا القول، وهو قول فيه بعد كما نص على ذلك الزجاج فيما بعد.

وجاء في التفسير (): إن تَولَّى أهل مكة استبدل الله عَلَى بهم أهل المدينة (). وجاء أيضاً - يَستَبْدِلْ قَوْماً غَيْرَكمْ مِن أهل فَارِسَ ().

فأما ما جاء أنه يستبدل بهم الملائكة، فهو في اللغة عَلَى مَا أَتُوهَمُ فيه بُعْدُ؛ لأنه لا يقال للملائكة: قومٌ، إنها يقال: قوم لِلآدَمِيينَ. والمعنى - والله أعلم - وَإِنْ أَتَوَلَوْا يَستَبْدِل قَوماً أَطْوَعَ له مِنكم، كها قال: ﴿عَسَىٰ رَبُّهُ وَإِن طَلَقَكُنَّ أَن يُبُدِلَهُ وَأَزُوبَا خَيْرًا مِنكُنَ مُسْلِمُن بِهُ وَاللهُ أعلم.

<sup>(</sup>١) "أيضا" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٢) ذكر هذا القول ابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٠٩).

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروي عن أبي هريرة بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٩٣)، وابن أبى حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٢٩٩)، وعزا السيوطي رواية أبي هريرة إلى سعيد بن منصور وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه كما في الدر المنثور (٧/ ٥٠٦).

<sup>(</sup>٤) "إن" في (س)

<sup>(</sup>٥) التحريم: ٥

## بِسْـــِوْلَسَّهِ ٱلتَّهْزِ ٱلرَّحْذِ الرَّحْدِ السَّهِ السَّهِ السَّهِ السَّهُ السَّ

قوله تعالى: ﴿إِنَّافَتَحَنَالَكَ فَتَحَامُبِينًا ﴾ [١] جاء في التفسير أنه فتحُ الحُديبية ()، وَكان هذا الفتح عَن غير قتالٍ شديد، وقد () قيل: إنه كان عن تراضِ بين () القوم.

والحُدَيْبِيَةُ بِئُرٌ فسمي المكان باسم البئر (). والفتح إنها هُوَ الظفَرُ بالمكان والمدينةِ والقَرْيَةِ، كان بحرب أو بغَيْر حرْبٍ، أوكان دخول عَنْوَةٍ أو صُلْح، فَهوَ فتحُ؛ لأن الموضع إنها يكون مُنْغَلِقاً، فإذا صارفي اليَدِ فَهُوَ فتحُ ().

ومعنى ﴿فَتَحْنَا لَكَ فَتُحَامَٰبِينًا ﴾ - وَاللهُ أعلَمُ - هـ و الهداية إلى الإسلام، وجاء في التفسير: قضينا لكَ قضاء مُبِينًا ( )، أي حكمنا لك بإظهار دين الإسلام، والنصرة

أخرج عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢١٠)، وكذلك الطبري في جامع البيان (٢١٠ / ٢١)، وكذلك الطبري في جامع البيان (١٩٨ / ٢٢)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٢٠)، وعزا رواية قتادة إلى عبد بن حميد وعبد الرزاق وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٥١٠)،

<sup>(</sup>١) في (س) زيادة " مدنية كلها بإجماعٍ"

<sup>(</sup>٢) هذا القول مروي عن جابر، وأنس رَخَالِلُهُ عَنْهُا، وعن عامر الشعبي.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٩٩)، عزا السيوطي رواية أنس إلى ابن أبي شيبة والبخاري وابن مردويه والبيهقي كما في الدر المنثور (٧/ ٥٠٨)، ورواية عامر إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٧/ ٠١٠).

<sup>(</sup>٣) "وقد" ليست في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٤) "من" في (س)

<sup>(</sup>٥) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٩٣)، بحر العلوم (٣/ ٢٩٣)، المحكم والمحيط الأعظم (٣/ ٢٦٥)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٤٢١)

<sup>(</sup>٦) ينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٦٩٢٧)، بحر العلوم (٣/ ٢٩٣)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٦٨).

<sup>(</sup>V) هذا القول مروي عن قتادة ومجاهد.

على عدوك. <sup>( )</sup>

وأكثر ما جاء في التفسير أنه فتح الحُدَيْبِيةِ ( )، وكان في فتح الحديبية آية عظيمة من آيات النبي الطَّيِّلَ، وذلك أنها بئر، فاسْتُقِيَ جميعُ ما فيها من الماء حتى نَزَحَت، ولم يبق فيها ماء، فتمضمض رسول الله على ثم ثجّهُ ( ) فيها، فدرت البئر بالماء، حتى شَرِبَ جميع من كان مع رسول الله ( ) على ( ).

وليس يخرج هذا من معنى فتحنا لك فتحاً مبيناً؛ لأنه أيعْنَى به الهداية إلى الإسلام، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿لِيَغْفِرَاكَ اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ فِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ فِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ فِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَ فِعْمَتَهُ وَلَيْكُ مِن ذَنْكِ فَلَا أَنْ فَتَ عَلَيْكَ مِن فَلِيلًا فَي الله وَيَعْمَا أَنْ اللهُ فَتَحَمَّا لَكُ فَتَحَمَّا لَكُ فَتَحَمَّا فِي اللهِ عَلَيْكَ مِن وَلِيلًا فَي اللهُ فَتَحَمَّا لَكُ فَتَحَمَّا لَكُ فَتَحَمَّا فَي الله وَيَ اللهُ فَيْمَا اللّهُ فَيْ اللّهُ عَلَيْكُ وَلَكُ فَيْكُ فَيْكُ فَيْكُ فَيْمَا لَكُ فَتَحَمَّا فَي اللّهُ وَلَيْ اللّهُ فَيْمَا لَكُ فَتَحَمَّا فَي اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ عَلَيْكُ وَمِنْ فَاللّهُ وَلِيلُوا لَا أَنْ مُنْ مَنْ فَيْمَا لَيْنَا لَهُ فَيْمَا لَا لَهُ فَيْكُ فَيْكُ وَلِيلُ فَلْ قَلْمُ لَا يُعْفَى فَتَكُمُ اللّهُ فَيْمَا لَا لَهُ فَيْكُ وَمِنْ فَاللّهُ ولِيلًا لَهُ مُنْ مُعْلَقِكُ وَلَيْكُ فَيْمُ وَلِيلُونَ وَلَيْكُوا مُنْكُولُ ولَا لِمُعْلَى وَلَا لَمْ فَيْمَا لَا لَكُ فَتَحَمَّا لَا لَا عَلَى اللّهُ وَلَا لَا لَا عَلَيْكُوا وَلَا لَا لَا عَلْمُ وَلَا لَا لَا عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا لَا عَلَا عَلَا عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>=</sup> وقال به ابن قتيبة في غريب القرآن (٤١٢)،

<sup>(</sup>۱) حكاه بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢٤٩)، وحكاه ونسبه إلى الزجاج ابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (٣/ ٢٧٧)، وابن منظور في لسان العرب (٢/ ٥٣٦).

<sup>(</sup>۲) بهذا القول قال أكثر اللغويين والمفسرين ينظر: معاني القرآن للفراء (۳/ ٦٤)، معاني القرآن للنحاس (۲/ ٩٣)، بحر العلوم (۳/ ٢٩٣) تفسير السمعاني (٥/ ١٨٨).

<sup>(</sup>٣) "مجه" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٤) "النبي" في (س)

<sup>(</sup>٥) هذا القول مروي عن الْبَرَاءِ رَضَالِلُهُ عَنْهُ، قَالَ: «كُنَّا يَوْمَ الْحُدَيْبِيَةِ أَرْبَعَ عَشْرَةً مِئَةً وَالْحُدَيْبِية بِثُرٌ فَنَزَحْنَاهَا حَتَّى لَمْ نَتُرُكُ فِيهَا قَطْرَةً فَجَلَسَ النَّبِيُّ عَلَى شَفِيرِ الْبِئْرِ فَدَعَا بِمَاءٍ فَمَضْمَضَ وَمَجَّ فِي الْبِئْرِ فَمَكَثْنَا غَيْرَ بَعِيدٍ ثُمَّ الْمَتْوَيْنَا حَتَّى رَوِينَا وَرَوَتْ، أَوْ صَدَرَتْ - رَكَائِبُنَا. » أخرجه البخاري في صحيحه (٤/ ٢٣٤) كتاب بدء الوحي، باب علامات النبوة في الإسلام برقم (٢٥٧٧)، وعزا السيوطي رواية البراء إلى البخاري وابن جرير وابن مردويه كما في الدر المنثور (٧/ ٥٠٨).

<sup>(</sup>٦) "إنه" في (س)، "أنه" في (ط)

<sup>(</sup>٧) قال أبو جعفر بعد أن أورد الأقوال: " فهذه الأقوال متقاربة وقول مجاهد يجمعها لأن فتح الحديبية قضاء من قضاء الله وهداية من هدايته يهدى بها من شاء " معانى القرآن للنحاس (٦/ ٤٩٤).

ثم أعلم على أسباب فتح الدين على نبيه، فقال: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى ٓ أَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ السَّكِينَةَ فِ قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوَا إِيمَنامَعَ إِيمَنِهِمٌ ﴾ [3] أي أسْكَنَ قُلوبَهم التعظيم للهِ عَلَى ولرسوله السَّكِيَّة، والوقار ().

وقوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ جُنُودُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا عَكِيمًا ﴾ تأويله - والله أعلم - أن جميع ما خلق الله وَ السَّمَا وَات والأرض ( ) جنود له؛ لأن ذلك كله يدل على أنه واحد، وأنه لا يَقْدِرُ أحدُ ( ) أَنْ يأتِيَ بمثل شيءواحد مما خلق الله وَ السَّمَا وَاتِ والْأَرْضِ ( ) .

<sup>(</sup>١) "إذا" في (ط)

<sup>(</sup>٢) "يسع" في (س)

<sup>(</sup>٣) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٩٦)، تفسير السمعاني (٥/ ١٩١)، وحكاه عن الزجاج بنصه ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٤٢٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٢١٤)، جامع البيان (٢٢/ ٢٠٣) إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٣٠) المخصص ـ لابن سيده (١/ ٢٥٢)، الكشف والبيان (٩/ ٤٣)

<sup>(</sup>٥) "والأرض" ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) في (س) زيادة "على"

<sup>(</sup>٧) ينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٦٩٤٠)، تفسير السمعاني (٥/ ١٩٢)، زاد المسير (٧/ ٢٥٥).

<sup>(</sup>A) أيضا" ليست في (س)

<sup>(</sup>٩) "إنا" ليست في (س)

<sup>(</sup>١٠) "وقوله" في (ش) (س)، والصواب ما أثبته في المتن لأنه جواب لقوله ومن الدليل أيضاً وهي كذلك في (ط).

وَالْمُشْرِكَتِ ٱلظَّآتِينَ بِٱللَّهِ ظَنَ ٱلسَّوْءُ عَلَيْهِمْ دَآبِرَةُ ٱلسَّوْءُ ﴾ [٦] كانوا ظنوا أن لن يعود الله وَالْمُشْرِكَتِ ٱلظَّوْءِ الله وَالْمُؤْمِنُونَ إِلَى أَهْلِيهِم أَبداً، وَزُينَ ذلك في قلوبِهمْ، فجعل الله وَ الله وَ السَّوْء عليهم أَبداً، وَزُينَ ذلك في قلوبِهمْ، فجعل الله وَ السَّوْء عليهم عَليهم عَليهم أَن ومن قرأ " ظَنَّ السُّوء " هو جائز ( ) أَيْضاً ( ) . قال أبو إسحاق: وَلاَ أَعْلَمُ أَحداً قَرا بِهَا، وقد قيل أيضاً قد قرئت "عليهم دائرة السُّوء" ( )

وزعم الخليل وسيبويه أن[معنى] () السوء هاهنا الفساد (). فالمعنى (): الظانين بالله ظَنَّ الفَسَادِ، وهو ما ظَنُّوا أن الرسول الطَّيِّلِيَّ ومن معه لا يَرْجِعونَ. قال الله ﷺ

<sup>(</sup>١) "يظنون" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٢) هذا القول مروي عن قتادة بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢١٣)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبد بن حميد، وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ١٩ه).

<sup>(</sup>٣) "فهو كما ترى" في (ط)

<sup>(</sup>٤) "السُّوء "بضمّ السّين، قرأ ابن كثير وأبو عمرو وحجتهم قوله تعالى (والسوء على الكافرين) وأردا الشر أو الفساد، والباقون بفتحها لأن المراد به المصدر.

ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٠٠)، الحجة في القراءات السبع (٣٢٩)، حجة القراءات (٣٢١)، الخبة في القراءات العشر (٢/ ٣١٥).

<sup>(</sup>٥) "إنه قد قرئ بها" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٦) وهو الصواب لأنه قرأ بها ابن كثير وأبو عمرو، وقد رد الأزهري على الزجاج: "قلتُ: قولُ الرِّجاج لَا أعلم أحدا قَرَأَ (ظَنَّ السُّوء) بضم السِّين مَمْدُودة، وقد قَرَأَ ابنُ كثير وَأَبُو عَمْرو: (دَائِرَة السُّوء) بِضَم السِّين مَعْدودة فِي سُورَة برَاءَة، وَسورَة الْفَتْح، وَقَرَأَ سائرُ القُرِّاء السَّوْء بِفَتْح السِّين فِي السُّورتين، وكثرُ تعجُّبي من أَن يَذهبَ على مِثل الرِّجاج قراءةُ هذَيْن القارئين الجليلين مَعَ جلالةِ قَدْرِهما " تهذيب اللغة (١٣/ ٩٠).

<sup>(</sup>٧) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>۸) العين (۷/ ۳۲۷)، الكتاب لسيبويه (۱/ ٤٣٠).

<sup>(</sup>٩) "والمعنى" في (ط)

﴿عَلَيْهِمْ دَآبِرَةُ ٱلسَّوْءِ ﴾ أي الفساد والهلاك يقع بهم

﴿ وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمٌ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ﴿ وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّمَوَتِ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمٌ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ﴿ وَلَا يَعْمُ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّهُ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ﴿ وَلَا يَعْمُ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدُ لَهُمْ جَهَنَّهُ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ﴿ وَلَا يَعْمُ وَلَعَنَهُمُ وَالْعَمُونِ وَلَعَنَهُمُ وَلَعَنَهُمُ وَلَعَنَهُمُ وَلَعَنَهُمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدُ لَهُمْ جَهَنَّهُمْ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ﴿ وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّمَونِ فَا عَلَيْهِمُ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدُ لَهُمْ جَهَنَّا مُ وَسَاءَتُ مُصِيرًا ﴿ وَلَا يَعْمُ وَلَعَنَهُمْ وَلَعَنَهُمْ وَلَعَنَهُمْ وَلَعَنَهُمْ وَلَعَنَهُمْ وَلَعَنَهُمْ وَلَعْمَا لَا اللَّهُ وَلَعْمَا لَهُ وَلَا لَا مُعَالِّمُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعْمَا لَا اللَّهُ وَلَا يَعْمُ وَلَعْمَا لَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعْمَا لَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعْمَا لَا اللَّهُ وَلَا لَهُ مُعَلِّمُ وَلَا لَا لَا عَلَا لَا لَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعْمَا لَا عَلَا لَهُ مُعَلِّمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا لَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ مَا عَلَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا عَلَالُولُ مَا عَلَا اللَّهُ وَالْمُعْلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مَعْلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُوا لَا عَلَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ مَا عَلَا اللَّهُ عَلَيْكُوا لَا عَلَا عَالْمُعُلِقُ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَا عَالْعَلَاقُ عَلَا عَلَا

﴿ وَكَانَ أَلَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ عزيزا غالبا ( ) جل وعز - (حَكيماً ) حكيما ( ) فِيها يدبره.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴿ ثَالُهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ عَمِل خَيْرًا، ومنْذِراً مَنْ عَمِل سوءا من النَّارِ ( ) ( )

﴿ لِتَتُوْمِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [٩] الخطاب ( ) للنبي ﷺ وَلاَمَّتِه، والمعنى يَدُل على ذلك ( ).

(۱) ينظر: تهذيب اللغة (۱۳/ ۹۰) معاني القرآن للنحاس (۲/ ٤٩٨) تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (۱) دمنين (۵/ ۲۹۲). مشكل إعراب القرآن للقيسي (۱/ ۳۳٤)، تفسير السمعاني (٥/ ١٩٢).

(٢) " وَلله جُنُودُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ" ليست في (س)

(٣) التصويب من (س) وهو في (ش)، (ط) "عاليا"

(٤) "حكيما" ليست في (س)، (ط)

(٥) "أي" زائدة في (س)، (ط)

(٦) "وهذا" في (س)

(٧) "شرا بالنار" في (ط)

(A) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٠/ ٢٨١)، ابن أبى حاتم في تفسيره (٨/ ٢٧١٢)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٦/ ٦٢٥).

(٩) "والخطاب" في (س)

(١٠) "وخطاب للناس" زائدة في (ط)

(۱۱) " لتؤمنوا " بالتاء، قرأ جمهور القراء وحجتهم أنه خاطب المرسل إليهم بعد مخاطبة النبي صلى الله عليه إذ قال له ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا ﴾ ثم صرف الخطاب بعد ذلك إلى المرسل إليهم فقال: (لتؤمنوا) بمعنى =

ويجوز (لِيُؤْمِنُوا بِاللهِ وَرَسُيولِهِ) () وقَدْ قرِئ بها () [جميعاً، وجائز أن يكون (لِتُؤْمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ) خِطَاباً للمؤمِنينَ وللنَّبي جَميعاً.] () لأن النبي على قد آمن بالله وبآياته () وكتُبه ورسلِه ().()

وقوله () تعالى: (شاهداً) حال مقدرة ()، أن تكون () يوم القِيَامَةِ، والبشارة والإنذار حال يكون النبي التَّكِيُّ ملابساً لها [في الدنيا] () لمن شاهده فيها من أمَّتِه، وحال مُقدرة لمن يأتي بعده، من أمَّتِه، إلى يوم القيامَةِ، مِمنْ لم يشاهده.

يَعْنِي بقوله: مُقدَّرة أن الحال عنده في وقت الإخبار عَلَى ضَرَبَيْن. حال ملابسة

ينظر: السبعة في القراءات (٢٠٣)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٠٠)، حجة القراءات (٢٧١).

<sup>(</sup>۱) "ليؤمنوا" بالياء، قرأ ابن كثير وأبو عمرو، على معنى الخبر. ينظر: السبعة في القراءات (٦٠٣)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٠٠)، حجة القراءات (٦٧١) الجامع لأحكام القرآن (٢١/ ٢٦٦).

<sup>(</sup>٢) "بها" في (ط)

<sup>(</sup>٣) الزيادة من (ط)

<sup>(</sup>٤) "وبأنبيائه" في (س)

<sup>(</sup>٥) "ورسله" ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٣١)، بحر العلوم (٣/ ٢٩٨)، حجة القراءات (٢٧١).

<sup>(</sup>٧) "فقوله" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>A) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٤٩٨) إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٣١)، إعراب القرآن لابن سيده (٧/ ١٨٧)، تفسير البحر المحيط (٧/ ٢٠٦)

<sup>(</sup>٩) "أي يكون" في (ط)

<sup>(</sup>١٠) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

يَكُونُ الْمُخْبِرِ ملَابِساً لها في حين إِخْبارِه. وَحَالٌ مُقَدَّرَةٌ لأن تلابَسَ في ثانٍ () مِنَ الزَمَانِ.

وقوله تعالى: ﴿وَتُعَزَّرُوهُ وَتُوَقِّرُوهُ أَوْ وَتُوَقِّرُوهُ أَنَّهُ مَعْنَى (تُعَزِّرُوهُ) تنصروه ()، يقال: عَزَّرْته أُعَزِّرهُ، أي نصرته مَرةً بعْدُ مرةٍ (). وجاء في التفسير: لتنصروه () بالسيْفِ ()، ويجوز لِتَعْزِروه ()، يقال: عَزَرْتُه أعْزِرُه [عَزْراً] ()، وعَزَّرْته أُعَزِّرهُ عَزْراً وتعْزِيراً، ونصرة النبي التَعْزِروه () نُصْرَة الله –جل وعَزَّ -.

﴿ وَتُسَبِّحُوهُ بُكُرَةً وَأَصِيلًا ﴾ فهذه الهاءُ تَرْجِع إلى ( ) الله عَلَوْ ( ) ومعنى تُسبحون ( ) الله، أي تُصلُّون ( ) له الله عَلَى،

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٠٨)، وعزا السيوطي الرواية إلى سعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ١٦٥)

وبه قال الفراء في معاني القرآن (٣/ ٦٥)، ورجحه السمعاني في تفسيره (٥/ ١٩٣)

<sup>(</sup>١) "تأنِّ" في (س)

<sup>(</sup>٢) "ويعزروه ويوقروه" في (س)

<sup>(</sup>٣) "يعزروه ينصرونه" في (س)

<sup>(</sup>٤) ينظر: تهذيب اللغة (٢/ ٧٨)، لسان العرب (٤/ ٥٦١).

<sup>(</sup>٥) "لينصروه" في (س)

<sup>(</sup>٦) هذا القول مروى عن عكرمة.

<sup>(</sup>٧) "وتعزروه" في (س)، " ولتعزروه" في (ط)

<sup>(</sup>٨) الزيادة من (ط)

<sup>(</sup>٩) "هي" ليست في (س)

<sup>(</sup>١١) ينظر: تفسير السمعاني (٥/ ١٩٣) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيـز (٥/ ١١٤) زاد المسير (١١٤)

<sup>(</sup>١٢) "يسبحون" في (ط)

<sup>(</sup>١٣) "يصلون" في (ط).

<sup>(</sup>١٤) جاء في تفسير قوله تعالى: (يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّمْ) يقول: يصلون لربهم "

وتنزيهه عن السوءِ<sup>()</sup>.

وقول تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ ٱللَّهَ يَدُ ٱللَّهِ فَوْقَ ٱيْدِيهِمْ ﴾ [١٠] أي أخذكَ عَلَيْهم البَيْعَةَ عَقْدٌ لله ( ) عَلَيْهم ( ).

ومعنى ﴿ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ آيَدِيمٍ مَ ﴿ تَحْتَمَلُ ( ) ثلاثة أُوجُهِ، منها وَجْهَانِ جاءا في التفسير، أحدُهما يَدُ الله: المنة ( ) في الوَفَاء فَوْقَ أَيْدِيهم ( ). وجاء أَيْضاً يد الله في الثواب فوق أَيْدِيهم. وتفسيره ( ) يد الله في المِنَّةِ عَلَيْهِمْ في الهِدَايَةِ فوق أَيْدِيهِمْ في الطاعة ( ).

وقوله تعالى: ﴿فَمَن نَكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَىٰ نَفْسِهِۦۗ ﴾ والنكث في اللغةِ نقضٌ مَا تَعْقِده، وما \ تُصْلحه ( ).

. [۵/۱۷۹]

<sup>=</sup> ينظر: تفسير مقاتل بن سليان (٣/ ١٧٢)، جامع البيان (٢١/ ٣٥٤)، بحر العلوم (٣/ ٢١٧)، تفسير السمعاني (٥/ ٦٣) تذكرة الأريب في تفسير الغريب (٣٤٠).

<sup>(</sup>۱) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٦٣)، تهذيب اللغة (٤/ ١٩٦)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٩٦/ ٧٦٣) لسان العرب (٢/ ٤٧٠).

<sup>(</sup>٢) "الله" في (س)

<sup>(</sup>٣) ينظر: معاني القرآن - النحاس (٦/ ٥٠١)، بحر العلوم (٣/ ٢٩٨)، تفسير السمعاني (٥/ ١٩٤).

<sup>(</sup>٤) "يحتمل" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٥) "المنة" ليست في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٦) قال به الفراء في معاني القرآن (٣/ ٦٥).

<sup>(</sup>٧) " والتفسير والله أعلم" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>A) ذكر الأوجه الثلاثة النحاس في معاني القرآن (٦/ ٥٠١)، والسمرقندي حكاها عن الزجاج في بحر العلوم (٣/ ٢٩٨)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ١٩٤٤)، والثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ٤٥)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ١٩٤) وابن الجوزي حكاها عن الزجاج في زاد المسير (٧/ ٤٢٧).

<sup>(</sup>٩) ينظر: جامع البيان (١٤/ ١٥٧)، مقاييس اللغة (٥/ ٤٧٥) غريب القرآن للسجستاني (٦٧)، المحكم والمحيط الأعظم (٦/ ٧٩٦)، لسان العرب (٢/ ١٩٦)

) //

وجاء في التفسير: «ثلاثة أشياء تَرجِعُ عَلَى أَهلِهَا: [أحدُهَا] () النكث ()، والمعنى، والمكر (). قال الله عَلَى الله عَلَى الفُسِكُم عَلَى أَنفُسِكُم () والمكر قال الله عَلَى الله الله عَلَى الله ع

ويقرأ (فَسَنؤتيه أَجْراً عظيماً ())، وتقرأ (الله الله) وعليهُ الله) (الله) وقد فسرنا مثل هذا فيما سلف.

- (١) الزيادة من (ط)
- (٢) "النكث" ليست في (س)
  - (٣) "البغي" في (س)
    - (٤) يونس: ٢٣
    - (٥) فاطر: ٤٣
- (٦) في (س) زيادة "وقوله جل وعز"
- (V) هذا القول مروي عن محمد بن كعب.

أخرجه ابن أبى حاتم في تفسيره (١٠/ ٣١٨٧)، وعزا السيوطي روايته إلى عبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٣٦).

- (٨) "أجرا عظيما" ليست في (س)
- (٩) "فسنؤتيه" بالنون، قرأ نافع وابن كثير وابن عامر، وقرأ الباقون بالياء على ما تقدم. ينظر: السبعة في القراءات (٦٠٣)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٠١)، حجة القراءات (٦٧٢) التيسير في القراءات السبع (١٢٩).
  - (١٠) "ويقرأ" في (س)، (ط)
- (١١) "عليهُ الله " بضم الهاء قرأ حفص عن عاصم على أصل حركتها، و" عليهِ الله " بكسر الهاء لمجاورتها الياء قرأ الباقون.

ينظر: السبعة في القراءات (٦٠٣)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٠١) حجة القراءات (٦٧٢)، التيسير في القراءات السبع (١٢٩)

وقوله تعالى (): ﴿ سَيَقُولُ لَكَ ٱلْمُخَلِّفُونَ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ شَغَلَتْنَا ٓ أَمُولُنَا وَأَهَلُونَا فَأَسَتَغْفِر لَنَا ﴾ [١١].

(فَاسْتَغْفِرْ لَنَا) ) بإظهار الراء عند اللّام، وقد رُوِيت عَنْ أَبِي عَمْروِ "فاستغفِلَّنَا" [بالإدغام ()] ، وكذلك في قوله: (يَغْفِر لكً) .

ولا يُجيزُ سيبويه والخليل إدغام الراء في اللام (). [ولا يحكون هذه اللغة عن أحدٍ من العرب -، ويذكرون أن إدغام الراء في اللام ()] غير جائز؛ [لأن الراء عندهم حرفٌ مَكرر، فإذا أدغم في اللام بطل هذا الإشباع الذي فيه] () ()

وأعلم الله عَلَى أن هو لاء منافقون فقال: ﴿ يَقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ فأعلم ( ) الله أنهم إنها ( ) تخلفوا عن الخروج مع النبي الطَّيْلُ بظنِهم ظن السَّوء، فأطلع الله عَلَى ذلك، قال الله عَلَى: ﴿ بَلْ ظَنَنتُمْ أَن لَن يَنقَلِبَ ٱلرَّسُولُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ إِلَى

<sup>(</sup>١) "وقوله تعالى" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٢) " فَاسْتَغْفِرْ لَنَا" ليست في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٣) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>٤) ينظر: الحجة في القراءات السبع (٨٠) إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٣١)، العنوان في القراءات السبع (٨) النشر في القراءات العشر (١/ ٣٤٢).

<sup>(</sup>٥) "يغفلكم" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٦) ينظر: الكتاب لسيبويه (٤/ ٩٥٩)

<sup>(</sup>V) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>A) الزيادة من (ط)

<sup>(</sup>٩) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٢/ ٧٩)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٤٩) إعراب القرآن لابن سيده (٩) ينظر: إعراب القرآن (٤/ ٢١) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٧٩)، الجامع لأحكام القرآن (٤/ ٦١)

<sup>(</sup>١٠) "وأعلم" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>١١) "إنها" ليست في (ط)

أَهْلِيهِمْ أَبَدًا وَزُيِّكَ ذَلِكَ فِي قُلُوبِكُمْ وَظَنَنتُمْ ظَنَ ٱلسَّوْءِ ﴾ [١٢] أي ظن الفساد (). ()

﴿ وَكُنتُ مَ قُومًا بُورًا ﴾ أي هالكين () عند الله عَلَيْ [فاسدين () في عِلْمِه] (). ()

وقوله تعالى: ﴿شَغَلَتْنَاۤ أَمُولُنَا﴾ أي ليس لنا من يَقوم () بها (وأهْلُونَا ()) أي وشغلتنا أهلونا، ليس () لنا من يخلفنا فيهم ().

و يجوز "وأهلُنَا"، ولكن القراءة المشهورة بالواو، فمن قال: وَأهلُونا فهو جمع أهل وأهلون ()، ومن قال: وأهلُنا فهو يتضمَّن الجماعة كُلها ().

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢١٤)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى الفريابي وابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٦/ ٢٤٢)، وقال بهذا المعنى مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٢٤٩)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٢١٧)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٢/ ٢١٧)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ١٩٦).

(٦) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢١٤)، وابن أبى حاتم في تفسيره (٨/ ٢٦٧٣)، وعزا السيوطي الرواية إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٦/ ٢٤٢). وقال بهذا المعنى الفراء في معانى القرآن (٣/ ٦٦).

- (٧) "لنا" زائدة في (س)
- (٨) "وأهلونا" ليست في (س)
  - (٩) "وليس" في (س)
- (١٠) ينظر: جامع البيان (٢٢/ ٢١٢)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٥٠٢)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٦٩٤٥)، الجامع لأحكام القرآن (٢١/ ٢٦٨)
  - (١١) التصويب من (س) وهو في (ش) "وأهلونا"
- (١٢) القراءة المشهورة بالواو، ولم أجد فيها اطلعت عليه أحداً قرأ بها − والله أعلم −، وذكر الأخفش « = ⇒

<sup>(</sup>١) "أى ظن الفساد" ليست في (س)

<sup>(</sup>٢) ينظر: تهذيب اللغة (١٣/ ٩٠) الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٦٩٤٧) لسان العرب (١/ ٩٥).

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروي عن مجاهد.

<sup>(</sup>٤) "آيسين" في (س)

<sup>(</sup>٥) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

كَذَلِكُمْ قَاكَ ٱللَّهُ مِن قَبَّلُ ﴾ ( ) ولو كان الكلام نهياً لقال: قل: لا تَتَبِعُونا.

وقوله تعالى: ﴿ سَكَيْقُولُ ٱلْمُخَلَّفُونِ إِذَا ٱنطَلَقْتُمْ إِكَ مَغَانِمَ لِتَأْخُذُوهَا ذَرُونَا نَتَّبِعُكُمٌّ

يُرِيدُونَ أَن يُبَدِّلُواْ كَلَامَ اللَّهِ ﴾ [١٥] يعني بقوله: ﴿يُرِيدُونَ أَن يُبَدِّلُواْ كَلَامَ اللَّهِ ﴾ ( )

قوله تعالى: ﴿فَقُل لَّن تَغَرُجُواْ مَعِيَ أَبَدًا وَلَن نُقَائِلُواْ مَعِيَ عَدُوًّا ﴾ ( ) فأرادُوا أن يأتوا بها ينقض

هذا. فأعلم الله رَجُكِلَّ أنهم لا يفعلون ()، ولا يقدرون على ذلك فقال: ﴿ قُل لَّن تَتَّبِعُونَا

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢١٦)، ونسبه أيضا إلى ابن زيد الماوردي في النكت والعيون (٥/ ٣١٥)، وقال به النحاس في معاني القرآن (٦/ ٥٠٣)

فإذ كان ذلك كذلك، فالصواب من القول في ذلك: ما قاله مجاهد وقتادة.. " جامع البيان (٢٢/ ٢١٧).

أما ما قاله مجاهد وقتادة وهو القول الثاني: أن المراد بقوله (يبدلوا كلام الله) هو ما وعد الله نبية من النصرة والفتح حين ظنوا ظن السوء بأنه يهلك أو لا يظفر، فهم يريدون أن يغيروا وعد الله الذي وعد لأهل الحديبية، وهو الذي رجحه الطبري، وعليه أكثر أهل التأويل. ينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية

<sup>=</sup> أن "الأَهْلَ" جماعة ولكنه قد يجمع فيقال: "أَهْلُونَ".. »أ.هـ معانى القرآن للأخفش (١/ ٢٥٢) ولا تحذف لأنها موافقة لمرسوم الخط كها بينه السمين الحلبي في الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (٣٦٨/١٠).

<sup>(</sup>١) "يعني بقوله يُريدُونَ أَنْ يُبَدِّلُوا كَلامَ الله" ليست في (س)

<sup>(</sup>٢) التوبة: ٨٣

<sup>(</sup>٣) "يعقلون" في (ط)

<sup>(</sup>٤) هذا القول مروي عن ابن زيد بنحوه.

وقول تعالى: ﴿ قُل لِلْمُخَلَّفِينَ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَىٰ قَوْمٍ أُولِى بَأْسِ شَدِيدِ لُقَيْلُونَهُمْ أَوَ يُسلِموا) ( ) فمن قرأ بالنون فعلى معنى وهم ( ) يُسلِمون ﴾ [17] وقد قرئت (أو يُسلِموا) فالمعنى تقاتلونهُمْ حتى يسلموا، أو إِلّا ( ) يسلموا أو إِلّا ( ) في يسلموا ( ) في المعنى تقاتلونهُمْ حتى يسلموا، أو إِلّا ( ) في يسلموا ( ) ( )

ينظر: جامع البيان (٢٢/ ٢٢١)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٣٣) الكشف والبيان (٩/ ٤٦) الجامع لأحكام القرآن (٦/ ٢٧٣).

(٩) "أَوْ يُسْلِمُونَ" بالنون قراءة العامة، لأن المعنى أو هم يسلمون من غير قتال.

ينظر: جامع البيان (٢٢/ ٢٢١)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٣٣) الكشف والبيان (٩/ ٤٦) الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٧٣).

<sup>= (</sup>١١/ ٩٤٩)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١١٦)، الجامع لأحكام القرآن (٢٧١/١٦). (٢٧١/١٦).

<sup>(</sup>۱) "كلم الله " قرأ حمزة والكسائي وهو جمع الكلمة، والباقون " كلام الله " والكلام اسم لكل ما يتكلم به. ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٠٢)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٣٢ حجة القراءات (٦٧٣) النشر في القراءات العشر (٢/ ٤١٥).

<sup>(</sup>٢) "فالكلم" في (ط)

<sup>(</sup>٣) "التكليم" في (س)

<sup>(</sup>٤) "أو يسلموا" من غير نون قراءة أبيّ بن كعب. بمعنى حتّى يسلموا، وهذه القراءة على خلاف مصاحف أهل الأمصار، وخلافا لما عليه الحجة من القرّاء، وغير جائز القراءة بها كها قال الطبري.

<sup>(</sup>٥) "أو هم" في (س)

<sup>(</sup>٦) "فمن قرأ بالنون فعلى معنى وهم يسلمون، ومن قرأ أو يسلموا" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٧) "وإلا" في (ط)

 <sup>(</sup>٨) "أو إِلَّا أن يسلموا" ليست في (س)

فإن قال قائِلُ: قد قال رسول الله ﷺ: ﴿ لَن تَخَرُجُواْ مَعِي أَبَدًا وَلَن نُقَننِلُواْ مَعِي عَدُوًّا ﴾ ( ) فكيف جاز أن يقول: ﴿ قُل لِلْمُخلَفِينَ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَىٰ قَوْمٍ أُولِي بَأْسٍ شَدِيدٍ نُقَائِلُونَهُمْ ﴾ ؟؟

فإنها قال للنبي التَّلِيُّالُ<sup>()</sup>؛ لأن الله -جل وعز- أعلمه أنَّهُمْ منافقون، فأعلمه () مع ذلك أنهم لا يُقَاتِلُونَ معَه.

وجاء في التفسير أنه عنِيَ بقوله: ﴿ قُل لِلْمُخَلَّفِينَ مِنَ ٱلْأَعُرَابِ سَتُدَّعَوْنَ إِلَىٰ قَوْمٍ أُولِي بَأْسِ ﴾ بنو () حنيفة، وأبو بكر رَحِمَدُ ٱللَّهُ، قاتلهم في أيام مسيلمة ().

وجاءً أيضاً أنهم () هوازِن ()، فالمعنى () أن كل من ظَاهِره الإسلام فعلى أصحاب النبي السَّلِيُّ أن يدعوهم إلى الجهاد، والصحابة لم يطْلَعُوا في وقت الجهاد على من يُقَاتِل، ومن لا يُقَاتِل، ولا على () من ينافق ومن لا ينافق، وأن () الإظهار على

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٢٠)، وعزا السيوطي رواية الزهري إلى ابن المنذر والطبراني كما في الدر المنثور (٧/ ٥٢٠).

(٧) هذا القول مروي عن سعيد بن جبير وعكرمة

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٢٠)، وعزا السيوطي روايتهما إلى سعيد بن منصور وابن جرير وابن المنذر والبيهقي كما في الدر المنثور (٧/ ٥٢٠) ونسبه إلى سعيد بن جبير الماوردي كما في النكت والعيون (٥/ ٣١٦)..

<sup>(</sup>١) التوبة: ٨٣

<sup>(</sup>٢) "قال ﷺ ذلك" في (ط)

<sup>(</sup>٣) "وأعلمه" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٤) "بني" في (س)

<sup>(</sup>٥) هذا القول مروي عن الزهري.

<sup>(</sup>٦) "انهم" ليست في (ط)

<sup>(</sup>A) "والمعنى" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٩) "وعلى" في (س)

<sup>(</sup>١٠) "لأن" في (س)، (ط) وهو الصواب.

وقد قيل: ﴿إِلَىٰ قَوْمٍ أُولِى بَأْسِ شَدِيدٍ ﴾ إلى فارس والروم، وذلك في أيام أبي بكر وعمَر -رحمة الله عليهم ا- وَمَنْ بَعْدَهم. ()

﴿ فَإِن ( ) تُطِيعُواْ يُؤْتِكُمُ ( ) اللهُ أَجْرًا حَسَنَا ﴾ ( ) أي إن تبتَّم وتَركْتُم النِّفَاقَ وجَاهَدْتم. يُؤْتِكُمُ اللهُ أَجْرًا حَسَنًا.

﴿ وَإِن تَتَوَلَّوْا كُمَا تَوَلَّيْتُم مِن قَبْلُ يُعَذِّبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ أي أي أي أقمتم على نفاقكم، وتوليتم عن الإيمان والجهاد، كما توليتم على عهد رسول الله على يعذّبكم عذاباً أليماً ()

- (١) "النبي ﷺ" في (س)
- (٢) "أي" زائدة في (ط)
- (٣) هذا القول مروي عن قتادة، وابن زيد، والحسن، ابن أبي ليلي.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢١٩)، وعزا السيوطي رواية الحسن إلى سعيد بن منصور وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ١٩٥)، ونسبه الماوردي إلى الحسن وابن أبي ليلى كما في النكت والعيون (٥/ ٣١٥).

وأولى الأقوال في ذلك بالصواب: «أن يقال: إن الله تعالى ذكره أخبر عن هؤلاء المخلَّفين من الأعراب أنهم سيدعون إلى قتال قوم أولي بأس في القتال، ونجدة في الحروب، ولم يوضع لنا الدليل من خبر ولا عقل على أن المعنيَّ بذلك هوازن، ولا بنو حنيفة ولا فارس ولا الروم، ولا أعيان بأعيانهم، وجائز أن يكون عني بذلك بعض هذه الأجناس، وجائز أن يكون عُنِي بهم غيرهم، ولا قول فيه أصحّ من أن يُقال كما قال الله جلّ ثناؤه: إنهم سيدعون إلى قوم أولي بأس شديد». جامع البيان (٢٢/ ٢٢١)

- (٤) "فإن" في (س)، (ط)
  - (٥) "تؤتكم" في (س)
- (٦) " وَإِنْ تَتَوَلَّوْا كَمَا تَوَلَّيْتُمْ مِنْ قَبْلُ يُعَذِّبْكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا" زائدة في (س)
  - (٧) "أي" ليست في (س)
    - (٨) "وإن" في (س)
- (٩) ينظر: جامع البيان (٢٢/ ٢٢١)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٢٩٥٣).

ثم أعلم بخبر من أخلص نيَّتَهُ ( ) فقال: ﴿ لَقَدْ رَضِي اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ ٱلشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ أي علم أنهم مُخْلِصون ().

وجاء في التفسير: أن الذين بايعوا تحت الشجرة كانوا ألفاً وأرْبَعَمائة ()، وقيل: أَلْفاً وخمسمائة ( )، وقيل: أَلْفاً وثَلاثَمائةٍ ( )، وكانوا بايعوا النبي الطَّكِيُّكُ على أن لا يوَلوُّا في القتال، وَلَا يَهْرَ بُوا، فَسُمِّيَتْ ( ) بيْعةَ الرضوانِ؛ لقوله وَ اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن المُؤمِنين إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ ٱلشَّجَرَةِ ﴾ [١٨] وكانت الشجرةُ سَمُرَةً ( . .

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٢٧)، وعزا السيوطي الرواية إلى سعيد بن منصور والبخاري ومسلم وابن مردويه والبيهقي في الدلائل كما في الدر المنثور (٧/ ٥٢٢)، وهو الأصح كما نص على ذلك بعض المفسرين ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ٥٠٥)، تفسير السمعاني (٥/ ٢٠١)

وهو الأصح.

(٤) هذا القول مروى عن ابن عباس رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ. أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٢٧)، وعزا السيوطي الرواية إلى ابن جرير وابن مردويه كما في الدر المنثور (٧/ ٢٤٥)

(٥) هذا القول مروى عن عبدالله بن أبي أوفى أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٢٧)، وعزا السيوطي الرواية إلى البخاري ومسلم وابن جرير وابن مردویه کما فی الدر المنثور (٧/ ٥٢٢)

- (٦) "وسميت" في (س)، (ط)
- (٧) جاء ذلك في رواية رواها سلمة بن الأكوع، وروايات أخرى ذكرت ذلك. رواية سلمة بن الأكوع أخرجها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٢٥)، ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٠٠)، وعزا السيوطي الرواية إلى ابن جرير وابن أبي حاتم وابن مردويه كما في الدر المنثور .(or1/v)

<sup>(</sup>١) "نيته" ليست في (س)

<sup>(</sup>٢) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/٦٠٥) تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٥٤)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٥٩٥٥)، زاد المسير (٧/ ٤٣٤).

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروى عن جابر بن عبدالله

[وقوله - جل وعز -: ()] ﴿ وَمَغَانِمَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَا ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ وَعَدَكُمُ اللَّهُ مَغَانِمَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَا ﴾ () [٢٠] فَعَجَّلَ لَكُمْ هَذِهِ وهذا () التكرير تكرير في اللَّهُ مَغَانِمَ حَثِيرَةً تَأْخُذُونَهَا ﴾ () [٢٠] فَعَجَّلَ لَكُمْ هَذِهِ وهذا () التكرير تكرير في الوَعْدِ، أي فعجَّلَ هذه يَعْني خَيْبَر ().

﴿ وَكُفَّ أَيْدِى ٱلنَّاسِ عَنكُمْ وَلِتَكُونَ ءَايَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ( ) كف أيدي الناس عَنْكمْ ( ) لَمَا خرجوا وخلفوا عِيَالهُمْ بالمدينة، حَفِظَ الله وَ الله وَ الله عَيَالهُمْ وَبَيْضَتَهمْ، وَقَد همَّت اليَهودُ بِهِمْ، فَمَنعهَم الله وَ اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَاللهُ و

(١) هذا القول مروي عن قتادة وابن أبي ليلي.

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢١٣)، والطبري في جامع البيان (٢٢٨/٢٢)، وعزا السيوطي رواية ابن أبي أوفى إلى سعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر والبيهقي كها في الدر المنثور (٧/ ٢٢٣)، وكذلك نسبه الماوردي إلى قتادة كها في النكت والعيون (٥/ ٣١٣).

- (٢) الزيادة من (س)
- (٣) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)
  - (٤) "هذا" في (س)
  - (٥) هذا القول مروي عن مجاهد وقتادة.

أخرجها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٣٠)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى ابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٥٢٤)، وقال بهذا عامة المفسرين ينظر على سبيل المثال: تفسير مقاتل بن سليمان (٣/ ٢٥١)، معاني القرآن للفراء (٣/ ٢٠) معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٠٥)، تفسير السمعاني (٥/ ٢٠٢).

- (٦) "أي" زائدة في (ط)
- (٧) "عنهم" في (س)، (ط) وهو أصوب.
  - (٨) هذا القول مروي عن قتادة بنحوه.

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢١٣)، والطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٣١)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبد بن حميد وابن جرير كها في الدر المنثور (٧/ ٥٢٥).

[وقوله -جل وعز-:] ﴿ وَأُخْرَىٰ لَمُ تَقَدِرُواْ عَلَيْهَا قَدْ أَحَاطُ ٱللَّهُ بِهَا ﴾ [٢١] المعنى وعدكم الله مغانم أخرى.

وقوله تعالى: ( ) ﴿ قَدُ أَحَاطُ ٱللَّهُ بِهَا ﴾ قد علمها الله، وهو مَا يَغْنَم الْمُسْلِموَن إِلَى أَنْ لاَ يُقَاتِلَهِمْ أحدٌ ( ).

وقول تعالى: ﴿ وَلَوْقَاتَلَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلُواْ ٱلْأَدَبَارَثُمَّ لَا يَجِدُونَ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّصِرْتَ عَلَيْهِم ؛ لأن سنة الله النَصْر لأوليائه، وغلبة ( ) وحزْبه ( ).

﴿ وَلَن تَجِدَ لِسُنَةِ اللهِ تَبْدِيلًا ﴾ و"سُنَّة الله" منصوبة على المصْدَرِ؛ لأن قوله تعالى: ﴿ لَوَلَوا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ ﴾ () الْأَذَبَكَرَ ﴾ مَعناه سنَّ اللهُ خِذْ لَا نَهُمُ سُنَّةً ()، وقد مر مثل هذا في قوله: ﴿ كِنْبَ اللّهِ عَلَيْكُمُ ﴾ ()

<sup>(</sup>١) الزيادة من (س)

<sup>(</sup>٢) "وقوله تعالى" ليست في (س)

والمروي أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٢٩)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى ابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٢٢٥)، ونسبه الماوردي إلى مجاهد كما في النكت والعيون (٥/ ٣١٧)، وقال بهذا القول مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٢٥١) وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢٥٥).

<sup>(</sup>٤) "وغلبة" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٥) ينظر: بحر العلوم (٣/ ٣٠٢) الكشف والبيان (٩/ ٥٣)، تفسير السمعاني (٥/ ٢٠٣)، حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٤٣٧).

<sup>(</sup>٦) ينظر: الجمل في النحو (٨٦)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٣٤)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ١٨٤)، التبيان في إعراب القرآن (٦/ ١١٢٢)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٨٠).

<sup>(</sup>V) النساء: ٤٢

وفي [قوله:] (صُنْعَ الله) () ().

ولو قرئت "سُنَّةُ الله الَّتِي قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلُ" لكان جيِّداً في العربيةِ، المعنى تلك سنة الله التي قد خَلَتْ مِنْ قَبْلُ، ولكن لا أعلم أحداً قرأ بها فلا يقرأنَ<sup>()</sup> بها ().

وقوله تعالى: ﴿وَهُو اللَّذِي كُفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنكُمْ وَأَيْدِيكُمْ عَنْهُم بِبَطْنِ مَكَّةَ ﴾ [٢٤] (مَكَة) لا تَنْصَرِ فُ؛ لأنَّها مؤنثَةٌ، وهي مَعْرِفَة ().

وقوله تعالى: ﴿مِنْ بَعَدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ ﴿ جَاء فِي التَّفْسِيرِ: أَنْ رَسُولَ الله ﷺ وَمِنَ عَلَيهِم، باثنتي () عشر رَجُلًا أُخِذُوا بِلا عهد، ولا عقد، فخلاهم النبي الطَّكِلَ ومنَ عليهم، وكان عاقبة ذلك أن يسلم الرجل () من بينه وبينه قرابة وهو () مؤمن [من] () أن يصاب ().

(١١) هذا القول مروي عن أنس رَضَاًلِللهُ عَنْهُ بنحوه، ومروي عن قتادة أيضا.

أخرجهما الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٣٨)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبد بن حميد وابن جرير، ورواية أنس إلى ابن أبي شيبة وأحمد وعبد بن حميد ومسلم وأبي داود والترمذي والنسائي وابن جرير وابن المنذر وابن مردويه والبيهقي في الدلائل كما في الدر المنثور (٧/ ٧٧٥)، وكذلك أخرجها النيسابوري في

<sup>(</sup>١) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>٢) النمل: ٨٨

<sup>(</sup>٣) ينظر: معاني القرآن وإعرابه المطبوع (١/ ٥٠٠)، (٤/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٤) "تقرأن" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٥) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ١٣٤).

<sup>(</sup>٦) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٤٣٨).

<sup>(</sup>٧) "باثنى" في (ط)

<sup>(</sup>A) "سلم للرجل" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٩) "ومن هو" في (ط)

<sup>(</sup>۱۰) الزيادة من (س)

قــــال الله عَلَّ: ﴿ وَلَوْ لَا رِجَالُ مُّ وَمِنُونَ وَنِسَآءٌ مُّ وَمِنْتُ لَمْ تَعَلَمُوهُمْ أَن تَطَوُهُمْ فَتُصِيبَكُم مِنْهُم مَّعَرَةٌ أَبِغَيْرِ \ عِلْمِ ﴾ [٢٥] وموضع أن رفع بـدل] ( ) من رجال، المعنى لـولا أن [١/١٨٠] تطؤوا رجالا مؤمنين، ونساء مؤمنات ( ).

ثم قال: ﴿ لَوَ تَنَرِّنُكُوا لَعَذَبُنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ أي لو تميز الكافرون من المسلمين لأنزلنا بالكافرين ما يكون عذابا لهم في الدنيا ( ).

ومعنى () ﴿ فَتُصِيبَكُم مِّنْهُ مِّمَّعَرَّةً ﴾ قيل: لولا أن تقتلوا منهم قوماً مؤمنين خطأً فتلزمكم الدية () () والمعنى -والله أعلم - لولا كراهة أن يلحقكم عيب () بأن قتلتم من هو على دينكم، إذ أنتم تختلطون () بهم، لعذبنا الذين كفروا منهم عذاباً ألياً.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٥٠)، وقال بأنها الديات ثعلب في مجالسه (٦٥)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ٦٥)، ورجحه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٥٠)، والنحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٠٢)، وابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (١/ ٨٨).

<sup>=</sup> أسباب النزول برقم (٧٥١)، (٣٩٩)، وينظر: الصحيح المسند من أسباب النزول (٢١٩).

<sup>(</sup>١) الزيادة من (س)، (ط) وهي مطموسة في (ش)

 <sup>(</sup>۲) ينظر: معاني القرآن للفراء (۳/ ۲۱) إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٣٤) مشكل إعراب القرآن (۲/ ۲۷۸).
 (۲/ ۲۷۸) التبيان في إعراب القرآن (۲/ ۱۱۷۷).

<sup>(</sup>٣) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٦٨) جامع البيان (٢٢/ ٢٥٠)، بحر العلوم (٣/ ٣٠٣)، ونسبه الماوردي إلى ابن قتيبة كما في النكت والعيون (٥/ ٣٢٠) تذكرة الأريب في تفسير الغريب (٣٦١).

<sup>(</sup>٤) "معنى" في (س)

<sup>(</sup>٥) "الديات " في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٦) هذا القول مروي عن ابن إسحاق.

<sup>(</sup>٧) قال بهذا القول أن المعرة العيب أبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٢١٧)، والأزهري في تهذيب اللغة (١/ ٧٥) والنحاس في معاني القرآن (٦/ ٥١٠)، والأصفهاني في المفردات في غريب القرآن (٣٢٨)، ونسبه القرطبي إلى الكلبي ومقاتل كها في الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>A) "مختلطون" في (ط)

وقوله تعالى: ﴿ هُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّوكُمْ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَٱلْهَدِّى مَعَكُوفًا أَن يَبْلُغَ مَعَالَهُ ﴿ الْهَدِي مَعَكُوفًا أَن يَبْلُغَ مَعَالَهُ ﴿ الْهَدِي مَعَكُوفًا أَن يَبْلُغَ مَعَالَهُ ﴿ الْهَدِي ( ) .

و (معكوفا) محبوسا () (أن يبلغ محله ولولا رجال مؤمنون) كيا وصفنا لنصرناكم عليهم، ولكن الذي منع عن () ذلك كراهة وطء المؤمنين بالمكروه والقتل، وموضع (أن يبلغ محله) منصوب على معنى صدوا () الهدي محبوسا () عن أن يبلغ محله ().

وقوله تعالى: ﴿فَأَنزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَنَهُ مَكَنَ رَسُولِهِ وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [٢٦] أنـزل الله - جل وعز - عليهم الوقار والهيبة ().

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٤٠)، وقال بهذا أيضاً مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ٢٥٢)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ٢١٧) وأبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٢١٧) وابن قتيبة في غريب القرآن (٢/ ٢١٧)، والأزهري في تهذيب اللغة (١/ ٢٠٩)

<sup>(</sup>١) "منصوب سبق" في (ط)

<sup>(</sup>٢) ينظر: مشكل إعراب القرآن (٢/ ٦٧٧)، إعراب القرآن للباقولي (١/ ١٢٤)، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (٩/ ٧١٥)

قال: والمشهورُ أنَّه نسقٌ على الضميرِ المنصوبِ في (صَدُّوكم).

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروي عن قتادة.

<sup>(</sup>٤) من قوله: " الهدي معكوفا نسق "..إلى " ولولا رجال مؤمنون "ليست في (س)

<sup>(</sup>٥) "من" في (س) ولعله أصوب.

<sup>(</sup>٦) "وصدوا" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٧) "معكوفا" في (س)

<sup>(</sup>۸) ينظر: جامع البيان (۲۲/ ٢٣٩)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٠٢)، مشكل إعراب القرآن (٢/ ٢٧٧)، إعراب القرآن للباقولي (١/ ٢٠٤) الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (٩/ ٢١٦)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٤٤٠)

<sup>(</sup>٩) هذا القول مروي عن قتادة.

﴿وَأَلْزَمَهُمْ كَالِمَهُمْ كَالنَّقُونَ ﴾ [جاء في التفسير: أن شعارهم لا إله إلا الله، وكلمة التقوى] () توحيد الله، والإيمان برسوله العَلَيْلِا. ()

وقوله تعالى ( ): ﴿ وَكَانُواۤ أَحَقَ بِهَا وَأَهۡلَهَا ﴾ أي كانوا أحق بها من غيرهم؛ لأنَّ اللهَ اختارَ لنبيه، ولدينه أهلَ الخَيْر، ومُسْتَحِقيه، ومن هو أولى بالهِدَايَة مِنْ غيره ( ).

وقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ صَدَفَ اللّهُ رَسُولَهُ الرُّءَ يَا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِن شَآءَ اللّهُ المَّا اللهُ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه على ( ) الرؤيا، فدخلوا على ذلك على ( ) ما رأى، وكانوا قد استبطأوا الدّخُولَ» ( ).

<sup>=</sup> أخرجه الطبري في جامع البيان (٥/ ٣٢٩)، وعزا السيوطي روايته إلى عبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٥٢٤).

<sup>(</sup>١) الزيادة من (ط)

<sup>(</sup>۲) هذا القول مروي عن علي وابن عباس رَضَيَلَيُّهُ عَنْهُا، وعن ميمون بن مهران، وقتادة وابن زيد والضحاك وعكرمة وعطاء الخراساني. أخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (۲۲/ ۲۰۳)، وأخرج ابن أبى حاتم في تفسيره الرواية عن علي وابن عباس و(۱/ ۱/ ۳۳۰)، عزا السيوطي رواية علي إلى عبدالرزاق والفريابي، وعَبد بن مُميد، وَابن جَرِير، وَابن المنذر، وَابن أبي حاتم والحاكم وصححه والبيهقي في الأسهاء والصفات كها في الدر المنثور (۷/ ۵۳۲)، وعزا رواية عكرمة إلى عبد بن حميد وابن جرير، ورواية عطاء إلى عبد بن حميد وابن جرير كها في الدر المنثور (۷/ ۵۳۷).

<sup>(</sup>٣) "وقوله تعالى" ليست في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٤) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ١١٥)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٦٩٦٧) الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٢٨٩).

<sup>(</sup>٥) "تلك" ليست في (س)،(ط)

<sup>(</sup>٦) "ذلك على" ليست في (س)، (ط) وهو الصواب.

<sup>(</sup>V) هذا القول مروي عن ابن عباس، ومجاهد وقتادة وابن زيد.

أخرجها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٥٧)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن جرير وابن =

ومعنى (إِنْ شَاءَ اللهُ) يخرِج على وَجْهَيْن:

أحدهما: لتدخلن إِن أمركم اللهُ -عز جل-.

و يجوز و هو حسن أن يكون " إن شَاءَ اللهُ " - جرى على [ما] أمر الله به في كل ما يُفعَلُ مُتَوَقعاً ( )، فقال: ﴿ وَلَا نَقُولَنَّ لِشَائَى ءِ إِنِّ فَاعِلُ ذَلِكَ غَدًا ﴿ اللهُ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ ﴾ ( ).

وقوله تعالى: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ وَ اللّهِ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَّا اَ يَنْهُمْ ﴾ [٢٩] وَصَفَهُم اللهُ وَ اللهُ وَ الله وَا الله وَالله وَالله وَالله وَا الله وَا الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَا

وقوله تعالى: ﴿سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنَ أَثَرَ ٱلسُّجُودِ ﴾ أي في وجوهم عَلامَة السجودِ، وهي علامة الخاشِعين لله ﷺ، المصلين ().

<sup>=</sup> مردویه، وروایة قتادة إلى عبد بن حمید وابن جریر، وروایة ابن زید إلى ابن جریر کما في الدر المنثور (۷/ ۵۳۸).

<sup>(</sup>١) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>٢) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٦/ ١٢)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ١٩٧١)، الجامع لأحكام القرآن (٢) ينظر: معاني القرآن للنحاس (١٦/ ٥٤٠)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٤٤٣).

<sup>(</sup>٣) الكهف: ٢٣ وجزء من الآية ٢٤

<sup>(</sup>٤) "وأن" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٥) ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٢٥)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٧٧) وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٤٤٥).

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٤٥

<sup>(</sup>V) هذا القول مروي عن ابن عباس وخالد الحنفي ومجاهد بنحوه.

وقد قيل (): «يبعثون يَوْمَ القِيَامَةِ غرَّا مُحجَّلينَ من أثر الطُهُورِ» ()، وهذا يجعله الله عَلَى غَيْرِهِمْ (). الله عَلَى غَيْرِهِمْ ().

وقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَكِةِ ﴾ أي ذلك صفة محمد ﷺ وأصحابه في التَورَاةَ، ثم أعلم أنَّ صفَتَهم في الإنجيل أيضاً ( ).

() ﴿ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْئَةُ ﴾ أخرج نباته ()

- = أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٦٢)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى سعيد بن منصور وعبد بن مير وابن مردويه كما ميد وابن نصر وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٤٢٥) ورواية ابن عباس إلى ابن جرير وابن مردويه كما في الدر المنثور (٧/ ٤٣٥).
  - (١) "وقيل" في (س)، (ط)
- (٢) أخرج البخاري بنحو منه في صحيحه (١/ ٤٦) كتاب الوحي، باب فَضْلِ الْوُضُوءِ وَالْغُرُّ الْمُحَجَّلُونَ مِنْ آثَارِ الْوُضُوءِ، برقم (١٣٦) وهذا لفظه: «عَنْ سَعِيدِ بْنِ أَبِي هِلاَلٍ عَنْ نُعَيْمٍ الْمُجْمِرِ قَالَ رَقِيتُ مَعَ أَبِي هُرَيْرَةَ عَلَى ظَهْرِ الْسُجِدِ فَتَوَضَّاً فَقَالَ إِنِّي سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَنِي يَقُولُ: إِنَّ أُمَّتِي يُدْعَوْنَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ غُرًّا مُحَجَّلِينَ هُرَيْرَةَ عَلَى ظَهْرِ الْمُسْجِدِ فَتَوَضَّاً فَقَالَ إِنِّي سَمِعْتُ النَّبِيَ عَنِي يَقُولُ: إِنَّ أُمَّتِي يُدْعَوْنَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ غُرًّا مُحَجَّلِينَ مِنْ آثَارِ الْوُضُوءِ فَمَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يُطِيلَ غُرَّتَهُ فَلْيَفْعَلْ » وأخرجه مسلم في صحيحه (١/ ١٤٩)، في من آثَارِ الْوُضُوءِ فَمَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يُطِيلَ غُرَّتَهُ فَلْيَفْعَلْ » وأخرجه مسلم في صحيحه (١/ ١٤٩)، في كتاب الطهارة، باب استحباب إطالة الغرة برقم (٢٠٣).
  - (٣) "يوم" في (ط)
- (٤) ينظر: جامع البيان (٢٦/ ٢٦٢)، قال الطبري: "وأولى الأقوال في ذلك بالصواب أن يقال: إن الله تعالى ذكره أخبرنا أن سيها هؤلاء القوم الذين وصف صفتهم في وجوههم من أثر السجود، ولم يخصّ ذلك على وقت دون وقت. وإذ كان ذلك كذلك، فذلك على كلّ الأوقات، فكان سيهاهم الذي كانوا يعرفون به في الدنيا أثر الإسلام، وذلك خشوعه وهديه وزهده وسمته، وآثار أداء فرائضه وتطوّعِه، وفي الآخرة ما أخبر أنهم يعرفون به، وذلك الغرّة في الوجه والتحجيل في الأيدي والأرجل من أثر الوضوء، وبياض الوجوه من أثر السجود" جامع البيان (٢٢/ ٢٦٥).
- (٥) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٢٥٤) غريب القرآن لابن قتيبة (٢٠) تهذيب اللغة (١٥/ ٧٠)، بحر العلوم (٣/ ٣٠٥).
  - (٦) "وقوله جل وعز" زائدة في (س)
  - (٧) "أخرج نباته" ليست في (س)، (ط)

﴿ فَعَازَرَهُ وَ فَاسَتَغَلَظَ فَأَسَتَوَى عَلَى سُوقِهِ عَلَى سُوقِهُ عَلَى سُوقِهِ عَلَى سُوقِ عَلَى سُوقِهِ عَلَى سُوقِ عَلَى سُوقِ عَلَى سُوقِ عَلَى سُوقِ عَلَى سُوقِ عَلَى سُوقِهِ عَلَى سُوقِ عَلَى سُولِ عَلَى سُولُولُ عَلَى سُولِ عَلَى سُولِ عَلَى سُولِ عَلَى سُولِ عَلَى سُولِ عَلَى

وقوله تعالى: ﴿يُعَجِبُ ٱلزُّرَّاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ ٱلْكُفَّارَ ﴾ (الزُّرَّاعَ) محمد ﷺ والدُّعاة إلى الإِسْلاَم وهم أصحَابه رَحَهُمُ اللَّهُ \* .

(١) "ومعنى" في (س)، "معنى" في (ط)

(٢) هذا القول مروي عن أنس بن مالك رَضِحُلِلَهُ عَنْهُ، وقتادة والزهريّ.

أخرج الرواية عن قتادة والزهري عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢١٥)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢١/ ٢٦٧) وأخرج رواية أنس ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٠)، وعزا السيوطي رواية أنس إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٤٤٥).

- (٣) حكاه بنصه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (١٦٩/١٦)، والثعالبي في فقه اللغة وسر العربية (٢٠٦)، وابن منظور في لسان العرب (٤/ ١٦)، والذي كثر في الكتب أن (فآزره) أعانه وقواه، هذا القول مروي عن بعض السلف كمجاهد، وبه قال المفسرون واللغويون ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٦٩) غريب القرآن لابن قتيبة (٤١٣) غريب القرآن للسجستاني (٦٩)، ومعاني القرآن للنحاس (٦/ ١٥) تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٥٩).
- (٤) ينظر: جامع البيان (٢٦/ ٢٦٨)، غريب القرآن لابن قتيبة (٤١٣)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٠٥) تنظر: جامع البيان (٢٤٩)، غريب القرآن (٢٤٩)، تذكرة الأريب في تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٥٩)، المفردات في غريب القرآن (٢٤٩)، تذكرة الأريب في تفسير الغريب (٣٦١).
  - (٥) هذا القول مروي عن قتادة والزهري.

أخرج الرواية عن قتادة والزهري عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢١٥)، ينظر: جامع البيان (٢١ / ٢٦٩)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٥١٧)، بحر العلوم (٣/ ٣٠٥)، قال الماوردي: "ووجه ضرب المثل بهذا الزرع الذي أخرج شطأه، هو أن النبي على حين بدأ بالدعاء إلى دينه كان ضعيفاً، فأجابه الواحد حتى كثر جمعه وقوي أمره كالزرع يبدو بعد البذر ضعيفاً فيقوى حالا بعد حال حتى يغلظ ساقه وأفراخه فكان هذا من أصح مثل وأوضح بيان. والله أعلم ". النكت والعيون (٥/ ٣٢٣)

وقوله تعالى: ﴿وَعَدَاللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ مِنْهُم مَّغَفِرَةً وَأَجَرًا عَظِيمًا ﴾ (مِنْهم) فيها قولان ():

يكون () (مِنهم) هاهنا تخليصاً للجنس من غيرِه، كما تقول: أنفقْ نَفَقَتك منَ الدراهِم، لَا مِنَ الدنانِيرِ المعنى اجعل نفقتك [من] () هذا الجنس، وكما قال: ﴿فَا جَتَكِنِبُوا ٱلرِّجَسَ مِنَ ٱلْأَوْتُنِ ﴿ اللهِ يريد أن بعضها رجس، وأن بعضها أن غير رجْس، ولكن المعنى اجتنبوا () الرجس الذِي هُوَ الأوثانُ ().

فالمعنى وعد الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات، من أصحاب النبي () العَلَيْكُ المَّالِيُكُ العَلَيْكُ المَّالِقِيقِ اللهِ منين أجراً عظيماً، فَضَّلَهُمْ () على غيرهم بسَابِقتِهم ()، وَعَظَّم أَجْرَهُمْ. ()

<sup>(</sup>۱) ذكر كلا الوجهين: النحاس في معاني القرآن (٦/ ٥١٨)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٢١١)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٦/ ٢٩٦) وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٤٥٠).

<sup>(</sup>٢) "أن تكون" في (ط)

<sup>(</sup>٣) الزيادة من (ط)

<sup>(</sup>٤) الحج: ٣٠

<sup>(</sup>٥) "وبعضها" في (ط)

<sup>(</sup>٦) "فاجتنبوا" في (س)

<sup>(</sup>٧) ذكر هذا المثل القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٦/٢٩٦).

<sup>(</sup>٨) "محمد" في (س)

<sup>(</sup>٩) "وفضلهم" في (ط) وهو أصوب.

<sup>(</sup>١٠) "لسابقيتهم" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>۱۱) اختار هذا الوجه النحاس حيث قال: "تكون «منهم» لبيان الجنس أولى لأنها إذا جعلت للتبعيض كان معنى آمنوا ثبتوا، وذلك مجاز ولا يحمل الشيء على المجاز ومعناه صحيح على الحقيقة " إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٠٦)، والعكبري في التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١٦٩).

<sup>(</sup>۱) وهو الذي اختاره الطبري في جامع البيان (۲۲/ ۲۷۰)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (۲۱/ ۲۷۰) ولم يتبين اختيار الزجاج في هذه المسألة والله تعالى أعلى وأعلم.

## بِسُــِ وِلسَّهِ ٱلرَّمْزِ ٱلرَّهَ الرَّهِ وَالرَّهَ الْحُجُرَات

﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَيِ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ عَلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللِّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الْعَلَا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلِمُ اللَّهُ عَلَى الْمُل

وجاء في التفسير: أن رجلاً ذبح يوم الأضْحَى، قَبْلَ صَلاةِ الأَضْحَى، فتقدم قبل الوقت، فأعلم () أن ذلك غير جائز. ()

(۱) "لا تَقدَموا" بفتح التاء والدال قرأ يعقوب، " ولا تُقدِموا" بضم التاء وكسر الدال قرأ الباقون. ينظر: جامع البيان (۲۲/ ۲۷۷)، الكشف والبيان (۹/ ٦٩)، الجامع لأحكام القرآن (۱٦/ ٣٠٠)، النشر في القراءات العشر (۲/ ٤١٥)

(لا تقدموا) فقرأ يعقوب بفتح التاء والدال وقرأ الباقون بضم التاء وكسر الدال.

- (٢) "تفعلوه" في (س)، (ط)
  - (٣) "في" زائدة في (س)
- (٤) هذا المعنى العام للآية، ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٤١٥)، جامع البيان (٢٢/ ٢٧٢)، وحكي عن الزجاج في أحكام القرآن لابن العربي (٧/ ١٥٨)

وقد اختلفت ألفاظهم بالبيان عن معناه، وتنوعت أسباب نزولها ينظر لهذه الأقوال والأمثلة: جامع البيان (٢٧ / ٢٧٢)، بحر العلوم (٣/ ٣٠٠)، تفسير النكت والعيون (٥/ ٣٢٥) زاد المسير (٧/ ٤٥٤)، وقد قيل: " هَذِهِ الْأَقْوَالُ كُلُّهَا صَحِيحٌ تَدْخُلُ تَحْتَ الْعُمُومِ، فَاللهُ أَعْلَمُ مَا كَانَ السَّبَبُ المُثِيرُ لِلْآيَةِ مِنْهَا، وَلَعَلَهُا نَزَلَتْ دُونَ سَبَبِ..". أحكام القرآن لابن العربي (٧/ ١٥٨)

- (٥) "الله" زائدة في (ط)
- (٦) هذا القول مروي عن الحسن وقتادة.

أخرج الرواية عن الحسن عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢١٨)، وأخرجهما الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٧٦) وعزا السيوطي رواية الحسن إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي الدنيا في الأضاحي كما في الدر المنثور (٧/ ٤٧).

وفي () هذا دليل () أَنَّهُ لَا يَجُوزُ أَن يؤدى فَرْضٌ قبل وقْتِهِ، وَلَا تطوعٌ قَبْلَ وَقْتِهِ مِمَّا () جَاءَت به السُّنَّةُ ()، وفي هذا أيضا دليل أن تقديم الزكاةِ قبل وقتها لا ينبغي أن تجوز ()، ()

- (١) "ففى" في (س)، (ط)
- (٢) "على" زائدة في (س)
  - (٣) "بيا" في (س)
- (٤) قال ابن العربي في هذا: ﴿ لِأَنَّ كُلَّ عِبَادَةٍ مُؤَقَّتَةٍ بِمِيقَاتٍ لَا يَجُوزُ تَقْدِيمُهَا عَلَيْهِ، كَالصَّلَاةِ وَالصَّوْمِ وَالْحَجِّ، وَذَلِكَ بَيِّنٌ، إِلَّا أَنَّ الْعُلَمَاءَ اخْتَلَفُوا فِي الزَّكَاةِ لَمَّا كَانَتْ عِبَادَةً مَالِيَّةً، وَكَانَتْ مَطْلُوبَةً لَمِعْنَى مَفْهُومٍ؛ وَهُوَ سَدُّ خُلَّةِ الْفَقِيرِ، ﴿ وَلِأَنَّ النَّبِيِّ عَلَى الْسَتَعْجَلَ مِنْ الْعَبَّاسِ صَدَقَةَ عَامَيْنِ » ﴾، أحكام القرآن (٧/ ١٥٩).
  - (٥) "يجوز" في (س)، (ط)
  - (٦) في تقديم الزكاة قولان:

ألأول: جواز تقديمها لِعَامٍ وَلِاثْنَيْنِ، وهو قول أَبِي حَنِيفَةَ وَالشَّافِعِيِّ وأَحمد. وَرَأَى سَائِرُ عُلَمَائِنَا أَنَّ التَّقْدِيمَ فِيهَا جَائِزٌ؛ لِأَنَّهُ مَعْفُوٌ عَنْهُ فِي الشَّرْعِ، بِخِلَافِ الْكَثِيرِ، ودليهم: أن النبي عَلَيُّ استعجل من العباس صدقة عامين، ولما جاء من جمع صدقة الفطر قبل يوم الفطر حتى تعطى لمستحقيها يوم الوجوب وهو يوم الفطر، فاقتضى ذلك كله جواز تقديمها العام والاثنين فهذه أدلة نقلية.

أما الدليل النظري: فلأن تعجيل الزكاة من مصلحة أهل الزكاة، وتأخيرها إلى أن يتم الوجوب من باب الرفق بالمالك، وإلا وجب عليه أن يخرج زكاته من حين ملك النصاب، كما وجب عليه إخراج زكاة الزرع من حين حصاده، فإذا كان هذا من باب الرفق بالمالك، ورضي لنفسه بالأشد، فلا مانع. الشرح الممتع على زاد المستقنع (٦/ ٢١٧)، وهو والله أعلم الأرجح في هذه المسألة لما عليه الجمهور، ولقوة أدلتهم، وإن كان نص الزجاج على الأفضل بقوله: "والإجماع أن إعطاءها في وقتها هو الحق، وهو الفضلُ إنْ شَاء الله".

أَلْثَانِي: وهو الذي يراه مالك بن أنس، واختاره الزجاج، أنه لا يَجُوزُ تَقْدِيمُهَا عَلَى اخْوْلِ لَخُظَةً، كَالصَّلَاةِ، وَكَأَنَّهُ طَرَدَ الْأَصْلِ فِي الْعِبَادَاتِ، فَرَأَى أَنَّهَا إِحْدَى دَعَائِمِ الْإِسْلَامِ، فَوَفَّاهَا حَقَّهَا فِي النِّظَامِ وَحُسْنِ التَّرْتيبِ، قال ابن العربي: " وهو أَصَحُّ، فَإِنَّ مُفَارَقَةَ الْيَسِيرِ الْكَثِيرَ فِي أُصُولِ الشَّرِيعَةِ صَحِيحٌ، وَلَكِنَّهُ لَمِعَانٍ تَخْتَصُّ بِالْيَسِيرِ دُونَ الْكَثِيرِ " وَاللهُ أَعْلَمُ. أحكام القرآن لابن العربي (٧/ ١٥٩).

ينظر: الأموال للقاسم بن سلام (٤٠٤)، المدونة (١/ ٣٣٥)، المبسوط للسرخسي (٢/ ١٧٧)، أحكام القرآن لابن العربي (٧/ ١٥٩) روضة الطالبين وعمدة المفتين (٢/ ٢١٢)، الكافي في فقه ابن حنبل (١/ ٢١٤)، الجامع لأحكام القرآن (١/ ٢١٢).

فأما ما روي () أن النبي الطَّيْلُ استسلَفَ من العباس شيئاً من الزكاة، فلا () أعلم أحداً من أجاز تقديم الزكاة احتج إلا بهذا الحديث ()، وهذا إن صح فهو على ضربين: أحدهما أن يكون مخصوصاً.

والآخر: أن يكونَ الحاجة اشتدت، فوقع اضطرار إلى استسلاف الزكاة، والإجماع أن إعطاءها في وقتها هو ()

[ومن قرأ: "لَا تَقَدَّمُوا" فمعناه كمعنى (لَا تُقَدِّمُوا) [)] ومن قرأ: "لَا تَقَدَّمُوا" فمعناه كمعنى (لَا تُقَدِّمُوا) [) .

وقول ه تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصُواتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيّ وَلَا تَجَهُرُواْ لَهُ, بِالْقَوْلِ
كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ ﴾ [٢] أمرهم الله وَ لله يَجَلَّ بتبجيل نبيّه السَّكِلا، وَأَنْ يَغُضُوا أَصْوَاتَهُم،
وأن يخاطبوه بالسكينة والوقار، وأن يفضلوه في المخاطبة، وذلك ما ( ) كانوا يفعلونه في

<sup>(</sup>١) "يروي" في (س)، "يروى" في (ط)

<sup>(</sup>٢) "ولا" في (س)

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الحاكم في المستدرك على الصحيحين (٣/ ٣٥٥) عَنْ عَلِيٍّ رَضَالِتَهُ عَنْهُ أَنَّ الْعَبَّاسَ بْنَ عَبْدِ اللهُ اللهُ عَلَيْ عَنْ تَعْجِيلِ صَدَقَتِهِ قَبْلَ أَنْ تَجَلَّى، "فَرَخَصَ لَهُ فِي ذَلِكَ» قال: « هَذَا حَدِيثُ اللهُ عَلَيْ عَنْ اللهُ عَلَيْ عَنْ اللهُ عَلَيْ عَنْ الله عَلَيْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلِي اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْمُ عَلَيْ عَلِي الْعَلِي عَلَيْ عَلْمُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْمُ عَلِي الْعَلِي عَلْمُ عَلَيْ عَلْمُ عَلَيْ عَلْمُ عَلَيْ عَلْمُ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْمُ عَلَيْ عَلْمُ عَلَيْ عَلْمُ عَلَيْ عَلَيْ عَلْمُ عَلَيْ عَلْمُ عَلِي عَلَيْ عَل

<sup>(</sup>٤) "فهو" في (ش)، وما أثبته في (س) و(ط) وهو الأصوب.

<sup>(</sup>٥) الرد على أدلة المجيزين، بأنها مخصوصة، وللحاجة، والأرجح كما بينت بالأدلة النقلية، والنظرية.

<sup>(</sup>٦) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س) (ط).

<sup>(</sup>٧) ما حكي عن العرب قدّمت في كذا، وتقدّمت في كذا، فعلى هذه اللغة لو كان قيل: (لا تَقَدَّمُوا) بفتح التاء ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٦٩)، جامع البيان (٢٢/ ٢٧٧)، بحر العلوم (٣/ ٣٠٦) وحكاه عن الزجاج ابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (٦/ ٣٢٣).

<sup>(</sup>٨) "مما" في (س)، (ط)

تعظيم ساداتهم وكبرائهم ()()

ومَعنى ﴿ كَجَهْرِ بَعْضِكُمُ لِبَعْضٍ ﴾ أي لا تنزلوه منزلة بعضكم من بعض. فتقولوا: يا محمدِ. خاطبوه بالنبوة، والسكينة، والإعظام. ()

وقوله تعالى: ﴿أَن تَعْبَطَ أَعْمَلُكُمْ ﴾ [معناه لا تفعلوا ذلك فتحبط أعمالكم، والمعنى لأن () تحبط أعمالكم فالمعنى آ ) معنى اللام في أن وهذه اللام لام الصيرورة، وهمي كاللام في قوله: ﴿فَالنَقَطَهُ وَءَالُ فِرْعَوْنَ لِيكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا ﴾ () فالمعنى () فالتقطه آل فرعَوْنَ ليصيروا أن يصيروا أن ولكنه في المقدار فيها سبق من علم الله ﷺ [أن] ( ) سبب الصير التقاطهم إياه، وكذلك [١٥٠٠]

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٧٨)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر والبيهقي في شعب الإيمان، ورواية قتادة إلى عبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٥٤٨).

<sup>(</sup>١) "كبرائهم" في (س)

 <sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير مقاتل بن سليان (۳/ ۲۰۸)، معاني القرآن للفراء (۳/ ۷۰)، غريب القرآن لابن قتيبة
 (۲) بجامع البيان (۲۲/ ۲۷۷) الكشف والبيان (۹/ ۷۱)، تفسير السمعاني (٥/ ۲۱٤).

<sup>(</sup>٣) المروى بنحوه عن قتادة ومجاهد والضحاك.

<sup>(</sup>٤) "لئلا" في (ط)

<sup>(</sup>٥) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>٦) القصص: ٨

<sup>(</sup>٧) "والمعنى" في (ط)

<sup>(</sup>٨) وقع سقط من هنا إلى قوله: رسول الله ﷺ بخالد بن الوليد، بمقدار لوح من (س)

<sup>(</sup>٩) "يصير إلى ذلك" في (ط)

<sup>(</sup>١٠) الزيادة من (ط) وهي مطموسة في (ش).

لا ترْفَعُوا أصواتكم فيكون ذلك سبباً لأن تحبط أعمالكم ().

﴿ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾ [هذا إعلامٌ أن أمرَ النَبي ﷺ ينبغي] أن يُجِلَّ وُيعَظَّمَ غايَة الإِجْلَالِ والإعظام ()، وأنه قد يُفعل الشيءُ مما لا يَشْعَرُ به في () أمر النبي التَّكُلُّ فيكون ذلك مُهلكاً لِفَاعِله أو لِقَائِله ().

(۱) وهذا مذهب البصريين: أن في موضع نصب، والتقدير: "نحافة أن تحبط أعمالكم" أو "من أجل أن تحبط" أي تبطل قال النحاس: "والقول ما قاله أبو إسحاق وهو غامض في العربية قال المعنى لأن تحبط وهو عنده مثل ﴿ فَالنَّفَطَهُ وَ ءَالُ فِرْعَوْنَ لِهُ مُ عَدُوًّا وَحَزَنًا ﴾ إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٠٩)، وقال بهذا القول أيضاً الأخفش في معانى القرآن (٢/ ٢١٥)، والأزهري في تهذيب اللغة (١٥/ ٢٩٩)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٢٩٩١)، والعكبري في التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١٧٠)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٢/ ٢٠٨)، وهو الأقوى، وعليه الأكثر.

أما رأي الكوفيين: (أن تحبط أعمالكم) أي لئلا تحبط أعمالكم، قال النحاس: «" وهذا قول ضعيف إذا تدبر علم أنه خطأ » ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٠٩)، وقد قال بهذا القول ابن قتيبة في غريب القرآن (٤/ ٥)، والثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ٧١)

وقد ذكر كلا القولين بلا ترجيح الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٨١)، والماوردي في النكت والعيون (٥/ ٣٠٧)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٣٠٦).

وحكى ما سبق بنصه عن الزجاج مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٢٩٩١).

- (٢) الزيادة من (ط) وهي مطموسة في (ش)
  - (٣) "والإعظام" ليست في (ط)
    - (٤) "من" في (ط)
- (٥) جاء في الروايات عن أنس قال: لما نزلت ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصَوَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّيِيّ وَلَا بَحَهُرُواْ لَهُ، وَالْفَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَن تَعْبَطَ أَعْمَلُكُمْ وَأَنتُمْ لَا شَمْعُرُونَ الله على وكان ثابت بن قيس بن شهاس رفيع الصوت فقال: «أنا الذي كنت أرفع صوتي على رسول الله على حبط عملي أنا من أهل النار وجلس في بيته حزينا ففقده رسول الله صلى الله عليه وسلم فانطلق بعض القوم إليه فقالوا له: فقدك رسول الله عليه وسلم وأجهر له صلى الله عليه وسلم ما لك؟ قال: أنا الذي أرفع صوتي فوق صوت النبي صلى الله عليه وسلم وأجهر له بالقول حبط عملي أنا من أهل النار فأتوا النبي صلى الله عليه وسلم فأخبروه بذلك فقال: لا بل هو من عليه وسلم فأخبروه بذلك فقال: لا بل هو من

وكذلك () قال بعض الفقهاء: من قال إن () رسول الله على وسنح الإزار () () يريد به - النقصَ منه وجب [قتُلُه]. () هذا مذهبُ مالِكٍ () وأصْحَابه ().

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصُولَتَهُمْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ أُوْلَيَإِكَ ٱلَّذِينَ ٱمْتَحَنَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقُوى ﴿ ﴾ [٣] جاء في التفسير ( ): أخلَصَ قلُوبَهمْ للتقوى ( ). ( )

= أهل الجنة فلم كان يوم اليمامة قتل»

وعزا السيوطي هذه الرواية إلى أحمد والبخاري ومسلم وأبو يعلى والبغوي في معجم الصحابة وابن المنذر والطبراني وابن مردويه والبيهقي في الدلائل كها في الدر المنثور (٧/ ٤٨).

- (١) "ولذلك" في (ط).
- (٢) "زر" زائدة في (ط)
- (٣) "الزر" ليست في (ط)
- (٤) جاء في النسخ كلمة زر، وعلى أساس عبارة مالك كما سيأتي، ولإزالة اللبس وتوضيحها أكثر تم تعديل الكلمة في المتن من زر إلى الإزار تمشيا مع نسق السياق الله تعالى أعلى وأعلم
  - (٥) الزيادة من (ط) وهي مطموسة في (ش)
- (٦) هو: مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر بن عمرو الأصبحي، أبو عبدالله، شيخ الإسلام، إمام دار الهجرة، صاحب المذهب المشهور، قيل إن أمه كانت حاملا به ثلاث سنين(م: ٩٣هـ ت: ١٩٧هـ). ينظر: الثقات: (٧/ ٥٩)، والكاشف: (٦/ ٢٣٤)، وتقريب التهذيب: (٥١٦)، وطبقات المفسرين للداودي (٤٩٦).
- (٧) روى ابن وهب عن مالك أنه قال: « من قال إن إزار النبي الطَّكُالُ وسخ أراد به عيبه قتل»، وفي النَّوَادِرِ عَنْ مَالِكٍ مَنْ قَالَ: «إِنَّ رِدَاءَهُ - عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ - وَسِخٌ، وَأَرَادَ بِهِ عَيْبَهُ قُتِلَ».
- ينظر: البيان والتحصيل في الفقه المالكي (١٦/ ٣٩٨)، الذخيرة للقرافي (١٢/ ٢٠)، شرح مختصر خليل للخرشي (٨/ ٧٠).
  - (٨) "جاء في التفسير" ليست في (ط)
    - (٩) "للتقوى" ليست في (ط)
  - (١٠) هذا القول مروي عن مجاهد وقتادة.

وقول على: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآءِ ٱلْحُجُرَتِ أَكَ ثَرُهُمْ لَا يَعْ قِلُونَ ﴾ [3] يقال (): (الحُجُرات) بضم الحاء والجيم، و"الحُجَرَاتَ" بِفَتْح الجيم ()، ويجوز في اللغة "الحُجُرات" بتسكين الجيم ولا أعلم أحَداً قَرأ بالتَسْكِينِ ().

وَقَدْ فَسرْنَا هذا الجمع فيها تقدم من الكتاب، وواحد الحجرات حُجْرَةٌ. ويجوز أن تكون الحُجراتُ جمع حُجرة، وأن تكون الحُجراتُ جمع حُجرٍ [وحُجرات ]، والأجود أن يكون الحُجراتُ جمع حُجرة، وأن

<sup>=</sup> أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢١٩)، وأخرجهما الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٨٢)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى الفريابي وعبد بن حميد وابن جرير والبيهقي في شعب الإيمان، ورواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٥٥).

<sup>(</sup>١) "وهم" في (ط)

<sup>(</sup>٢) ينظر: جامع البيان (٢٦/ ٢٨٢)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٢٩)، تذكرة الأريب في تفسير الغريب (٣٦٣)، وحكاه بنصه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٤٥٨).

<sup>(</sup>٣) "يقرأ" في (ط)

<sup>(</sup>٤) "الحجرات" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٥) "الحُجُرات "بضم الحاء والجيم اتباعاً للضمة قبلها، قرأ الجمهور، وقرأ أبو جعفر "الحُجَرات" بضم الحاء وفتح الجيم

ينظر: النشر في القراءات العشر (٢/ ١٥) الكشف والبيان (٩/ ٧٦)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٨٨) ينظر: النشر في القراءات الأربعة عشر (٥١٢).

<sup>(</sup>٦) "الحُجُرات" بتسكين الجيم قرأ ابن أبي عبلة كها نص على ذلك أبو حيان في تفسيره. ينظر: الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٣١٠) تفسير البحر المحيط (٨/ ٨٢).

<sup>(</sup>٧) الزيادة من (ط)

<sup>(</sup>A) "تكون الحجرات" في (ط)

الفتح جاز بدل ( ) من الضمة؛ لثقل الضمَتَيْن ( ).

وهؤلاء قوم جاءوا إلى النبي الكَكُلُ من بني تميم، فَنَادَوْه من وراء الحجرات.ولهم في التفسير حديث ()، وجملته أنهم جاءوا يفاخرون النبي الكَكُلُ وأنَّهم لم يلقَوْه بما يجب له ().

قال: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ صَبَرُواْ حَتَّى تَغَرُّجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [0] أي من تاب بعد هذا الفِعْل فالله غفور رحيم.

و قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن جَآءَكُم وَاسِقُ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُوٓا أَن تُصِيبُوا قَوْمُا بِجَهَا لَةٍ ﴾ [٦]

(١) "بدلا" في (ط)

(٤) جاء في ذلك روايات عديدة: أبرزها رواية زيد بن أرقم وهي التي تؤيد قول الزجاج أنهم قوم، عن زيد بن أرقم قال: اجتمع ناس من العرب فقالوا: انطلقوا إلى هذا الرجل فإن يك نبيا فنحن أسعد الناس به وإن يك ملكا نعش بجناحه فأتيت النبي صلى الله عليه وسلم فأخبرته بها قالوا فجاؤوا إلى حجرته فجعلوا ينادونه: يا محمد فأنزل الله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَاءِ ٱلْمُثُمِّرَتِ أَكَثُرُهُم لَا يَعَقِلُونَ ﴾ فأخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم بأذني وجعل يقول: لقد صدق الله قولك يا زيد لقد صدق الله قولك ".

أخرجها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٨٣)، ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٠٢)، وعزا السيوطي رواية زيد إلى ابن راهويه ومسدد وأبي يعلى والطبراني وابن جرير وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٥٥٢).

وجاء روايات عن الأقرع بن حابس، والبراء بن عازب لكن تنص على أنه رجل، ينظر: جامع البيان (٢٢/ ٢٨٣)، أسباب النزول (٢٩٤)، الدر المنثور (٧/ ٢٥٥).

<sup>(</sup>۲) ينظر: العين (۳/ ۷۰)، جامع البيان (۲۲/ ۲۸۲) جمهرة اللغة (۱/ ٤٣٦)، إعراب القرآن للنحاس (۲) ينظر: العين (۱/ ۲۸۳)، جامع البيان (۲/ ۲۸۲) جمهرة اللغة (۱/ ۲۸۳).

<sup>(</sup>٣) "فيه طول" زائدة في (ط)

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٢٠)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٨٧)، وعزا السيوطي رواية أم سلمة إلى ابن راهويه وابن جرير والطبراني وابن مردويه، ورواية ابن عباس إلى ابن جرير وابن مردويه والبيهقي في سننه وابن عساكر كما في الدر المنثور (٧/ ٥٥٦)، وعزا رواية مجاهد إلى آدم وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر والبيهقي كما في الدر المنثور (٧/ ٥٥٨).

<sup>(</sup>١) " فتثبتوا" بالثاء والتاء قرأ حمزة والكسائي، "فتبينوا " بالنون قرأها الباقون.

ينظر: السبعة في القراءات (٢٣٦) الحجة للقراء السبعة (٣/ ١٧٣) حجة القراءات (٢٠٩) النشر في القراءات العشر (٢/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٢) الزيادة من (ط)

<sup>(</sup>٣) من قوله: "قصدوا أن" إلى قوله: "فوجه" ساقط من (س)

<sup>(</sup>٤) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>٥) "اسبطأنا" في (ط)

<sup>(</sup>٦) المروي بنحوه عن أم سلمة رَضَوُلِنَّكُ عَنْهَا، وابن عباس ومجاهد وقتادة

## بِجَهَالَةٍ .

وهذا دليل () أنه لا يجب () أن يُقبل خبر () من فاسق، وأن يتَبَيَّن () وأَنَ الثقة يجوز قبول خبره. والثقة من لم يجرب () عليه شهادَة زورٍ، وَلَا يُعْرَف بفِسْقٍ وَلَا جُلِدَ في حَدِّ، وهو مع ذلك صحيح التمييز ().

وقوله تعالى: ﴿وَاعْلَمُواْ أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللَّهِ لَوْيُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرِ مِّنَ ٱلْأَمْرِ لَعَنِيَّمَ ﴾ [٧] أي لو أطاع مثل هذا المخبر الذي أخبره بها لا أصل له لوقعتم في عَنَتٍ ( )، والعَنَتُ الفساد والهلاكُ ( ).

﴿ وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ ﴾ هذا يعني به المؤمنون المخلصون. ﴿ وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ ﴾ هذا يعني به المؤمنون المخلصون. ﴿ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ ) وجهين:

<sup>(</sup>١) "أي كراهة أن تصِيبوا قوماً بِجَهَالَةٍ" ليست في (س)

 <sup>(</sup>۲) وهي مثل (أن تحبط أعمالكم) قبلها ينظر: إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ٦٨)، التبيان في إعراب القرآن
 (٢/ ١١٧٠).

<sup>(</sup>٣) "على" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٤) "يجوز" في (ط)

<sup>(</sup>٥) "تقبل خبرا" في (س)

<sup>(</sup>٦) "إن تبين" في (س)، "تبين" في (ط)

<sup>(</sup>V) "تجرب" في (س)، (ط) وهو أصوب.

<sup>(</sup>A) ينظر: أحكام القرآن للجصاص (٥/ ٢٧٨)، أحكام القرآن للكيا الهراسي (٤/ ٣٨١)، أحكام القرآن لابن العربي (٧/ ١٦٤)، الجامع لأحكام القرآن (٢١٦ / ٣١٢).

<sup>(</sup>٩) ينظر: جامع البيان (٢٢/ ٢٩٠)، تهذيب اللغة (٢/ ١٦٣)، زاد المسير (٧/ ٤٦١) الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٦٤)

<sup>(</sup>۱۰) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٢١٤)، تهذيب اللغة (٢/ ١٦٣)، بحر العلوم (٣/ ٣٠٩) الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ١٩٩٦).

<sup>(</sup>١١) "قوله" ليست في (ط)

والثاني: ( ) أنه زَيَّنَهُ في قلوبهم بتوفيقه إياهم ( ).

﴿ وَكُرَّهُ إِلَيْكُمُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ ﴾ وذلك أيضاً تبيينه ما () عليهم في الكفر وبتوفيقه () إياهم إن اجْتَنَبوه.

وقوله تعالى: ﴿أُولَيَكَ هُمُ ٱلرَّشِدُونَ ﴾ أي هـؤلاء الـذين وفقهم الله ﷺ بتحبيب () الإيمان إليهم، وتكريه الكفر، أولئك هم الراشدون ().

﴿ فَضَّلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَنِعْمَةً ﴾ [٨] منصوب مفعول له - المعنى فعل الله ذلك بكم () فضلاً من الله ونعمةً، أي للفضل والنعْمة ()، ولو كان ذلك () في غير القرآن لجاز:

- (١) "والآيات" ليست في (س)
  - (٢) "والثانية" في (س)
- (٣) حكى كلا الوجهين عن الزجاج مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٦٩٩٦) وأورده السمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٣٠٩) وقال بالوجه الثاني: مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٦٩٩٦)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٢١٨)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٣١٤).
  - (٤) "بتبينهم ما هم" في (س)
    - (٥) "وتوفيقه" في (ط)
    - (٦) "لتحبيب" في (س)
- (٧) ينظر: جامع البيان (٢٢/ ٢٩٠)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٤١)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٤١/ ١٩٩٧).
  - (٨) "جم ذلك" في (س)
- (۹) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ١٤١)، مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٢٩٩٧) وبابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٤٦٢)، وينظر:التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١٧١)، الجامع لأحكام القرآن (١/ ٣١٥).
  - (١٠) "ذلك" ليست في (ط)

"فَضْلٌ من الله ونعمةٌ" المعنى ذلك فضل من الله ونعمة.

وقوله تعالى: ﴿ وَإِن طَآبِهِ فَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱفَّنَالُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَعَتَ إِحْدَنَهُمَا عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ٱفَّنَالُواْ اَلَّتِي تَعَدل عن الحق، وما عليه أئمة المسلمين وَجَمَاعَتُهُمْ ( ).

﴿ حَتَىٰ تَفِى ٓ ۚ إِلَىٰٓ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾ ( ) حتى ترجع إلى أمر الله، (فَإِنْ فَاءَت) فإن رجعت ( ). ﴿ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدْلِ وَأَقْسِطُواْ ﴾ أي وأعْدِلُوا. ( ) ( )

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾ وهذه () - قيل -: نزلتْ بسبب جَمْعَيْن من الأنْصَارِ، كان بينهم قِتَال، ولم يكن ذلك بسيوف ولا أسْلحة ()، جاء في التفسير أنه كان بينهم

<sup>(</sup>١) ينظر: تهذيب اللغة (٨/ ١٨١)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٣١٧)، لسان العرب (١٤/ ٥٧).

<sup>(</sup>٢) "أي" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٢٦١)، غريب القرآن لابن قتيبة (٤١٦)، جامع البيان (٢٦/ ٢٩٢)، غريب القرآن للسجستاني (١٥٥) تهذيب اللغة (١٥٥/ ٤١٦) بحر العلوم (٣/ ٣١٠).

<sup>(</sup>٤) "أي واعدلوا" ليست في (س)

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٢٦١) جامع البيان (٢٦/ ٢٩٦) الكشف والبيان (٩/ ٧٩)، تفسير السمعاني (٥/ ٢٢٠)

<sup>(</sup>٦) "هذه" في (س)

<sup>(</sup>٧) جاء في الروايات عن أنس، قال: «قيل للنبيّ ﷺ: لو أتيت عبدالله بن أبيّ، قال: فانطلق إليه وركب حمارا، وانطلق المسلمون، وهي أرض سبخة؛ فلما أتاه رسول الله ﷺ قال: إليك عني، فوالله لقد آذاني نتن حمارك، فقال رجل من الأنصار: والله لنتن حمار رسول الله ﷺ أطيب ريحا منك، قال: فغضب لعبد الله بن أبيّ رجل من قومه قال: فغضب لكل واحد منهما أصحابه، قال: فكان بينهم ضرب بالجريد والأيدي والنعال، فبلغنا أنه نزلت فيهم ﴿ وَإِن طَآفِهُنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتُلُواْ فَآصَلِحُواْ بَيْنَهُما ﴾. وروايات أخرى بنحو من هذا. أخرج هذه الرواية الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٩٧)، وعزا السيوطي رواية أنس إلى أحمد والبخاري ومسلم وابن جرير وابن المنذر وابن مردويه والبيهقي في سننه كما في الدر المنثور (٧٠ ٥٠٠)

قِتال () بالأيدي والنَعَال وَتَرَام بِالحِجَارةِ ().

وقوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُوةٌ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَ أَخُويَّكُونَ ﴾ [١٠] وتقرأ "بين إخْوَانكم" () () و"بين () إخْوَانكم () () فأعلم () الله عَظَلٌ أن الدينَ () يجمعهم،

- (١) " ولم يكن ذلك بسيوف ولا أسْلحة، جاء في التفسير أنه كان بينهم قِتال" ليست في (س)
  - (٢) هذا القول مروي عن ابن عباس رَسَحُالِتَهُ عَنْهُ، وأبي مالك.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٩٤)، وعزا السيوطي رواية أبي مالك إلى سعيد بن منصور وابن جرير وابن المنذر عن أبي مالك الدر المنثور (٧/ ٥٦٠).

- (٣) "وقوله تعالى" ليست في (ط)
- (٤) "ويقرأ فأصلحوا" في (س)، "ويقرأ" في (ط)
  - (٥) "بين إخوانكم" ليست في (س)
  - (٦) "بين إخوانكم" قرأ الحسن وابن سيرين.

ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٤٢)، الكشف والبيان (٩/ ٧٩)، زاد المسير (٧/ ٢٦٤)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٣٢٣)

- (٧) "بين" في (س)
- (٨) مكررة بين إخوتكم في (ط)
- (٩) "بين أخوتكم" على تاء الجماعة قرأ ابن عامر وحجته أن الطائفة جمع وإن كان واحدا في اللفظ كما قال خصمان اختصموا وقال ها هنا قبلها ﴿ وَإِن طَآبِهَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتَلُواْ ﴾ على المعنى لا على اللفظ، وكذلك قرأ يعقوب وعاصم والجحدري ونصر.

وقرأ الباقون "بين أخويكم" على التثنية، لأن كل طائفة جنس واحد فردوه على اللفظ دون المعنى ينظر: السبعة في القراءات (٦٧٥)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٠٩)، حجة القراءات (٦٧٥) الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٣٢٣)

ألجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٣٢٣)

- (١٠) "علم" في (ش)، والصواب فأعلم كما هو في (ط).
- (١١) "الذين" في (ش) والصواب الدين كما هو مثبت في المتن.

وأنهم إِخوة إذ كانوا متفقين في دينهم فرجعوا في الاتفاق () في الدين إلى أصل النسَبِ؛ لأنهم لآدَم وحَواء، ولو اختلفت أدْيَانُهم لافترقوا في النسَب، وإن كان في الأصل لأنهم () لأب وأم؛ ألا ترى أنه لا يرث الابن () المؤمن الأب الكافر، ولا الحميمُ المؤمنُ نسيبه الكافر ().

وقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا يَسَخَرُ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْراً مِنْهُمْ وَلَا فِسَاءٌ مِن الساخرين، فِسَآءٍ عَسَىٰ أَن يَكُن خَيْرا مِنْهُ أَن يَكُون المسخور منه خيراً من الساخرين، وكذلك عسى أن يكون النساء المسخور منهن خيراً من النساء () الساخرات، فنهى الله وَ الله منون من المؤمنون من المؤمنون من المؤمنات من المؤمنات أن يسخر المؤمنون من المؤمنين، والمؤمنات من المؤمنات ().

﴿ وَلَا نَلْمِزُوٓا أَنفُسَكُم ﴾ واللمز والهمز: العيب والغض من الإنسان. فأعلمهم () أن عيب بعضهم بعضاً لازم لهم، يلزَمُ العائِبَ عيبُ المعيب ().

<sup>(</sup>١) "إذا" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٢) "بالاتفاق" في (س)

<sup>(</sup>٣) "أنهم" في (ط)

<sup>(</sup>٤) "الولد" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٥) ينظر: أحكام القرآن للجصاص (٣/ ٣٦)، أحكام القرآن للكيا الهراسي (٤/ ٣٨٢)، وحكى بعضه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٤٦٤)

<sup>(</sup>٦) "عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءٌ مِنْ نِسَاءٍ عَسَى أَنْ يَكُنَّ خَيْرًا مِنْهُنَّ "ليست في (س)

<sup>(</sup>٧) "النساء" ليست في (س)

<sup>(</sup>٨) ينظر: جامع البيان (٢٢/ ٢٩٧)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٦٣)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٢٦٣).

<sup>(</sup>٩) "فأعلم الله" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>١٠) حكى بعضه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (١٥١/١٥)، وابن منظور في لسان العرب (١٠) حكى بعضه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة أن يعيب بالحضرة والهمز في الغيبة، وقالوا أيضاً اللمز باليد والعين واللسان والإشارة. والهمز لا يكون إلا باللسان

﴿ وَلَا نَنَابَزُواْ بِٱلْأَلْقَابِ ﴾ والنبز واللقب في معنى وَاحِدٍ ( )، لا يقول المسلم لمن كان \ [١٨١١] نصر انياً أو يهودياً ( ).

﴿ بِنُّسَ ٱلِاَسَمُ ٱلْفُسُوقُ بَعَدَ ٱلْإِيمَنِ ﴾ أي بئس () الاسم أن يقول له: يا يهودي ويا () نصر اني وقد آمن، ويحتمل أن يكون في () كل لقبٍ يكرهه الإنسان؛ لأنه إنها يجب أن يخاطب المؤمن أخاه بأحب الأسهاء إليه ().

وقول ه تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِ إِنَّ بَعْضَ ٱلظَّنِ إِثْمُ ﴾ أمر الله ﷺ باجتناب كثيراً مِنَ الظن، وهو أن تظن بأهل الخير سوءاً إذا كنا نعلم أن الذي ظهر

أخرج الرواية عن الحسن عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٢٢)، وأخرج الطبري الرواية عن الحسن في جامع البيان (٢/ ٣٠٤)، وأخرج رواية ابن مسعود ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٠٠٤)، وعزا السيوطي رواية ابن مسعود إلى عبد بن حميد وابن أبي حاتم، ورواية الحسن إلى عبدالرزاق كما في الدر المنثور (٧/ ٥٦٤).

<sup>=</sup> ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢١٣) الكشف والبيان (٩/ ٨١)، الجامع لأحكام القرآن (٣٢٧/١٦).

<sup>(</sup>۱) ينظر: جامع البيان (۲۲/ ۲۹۹)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٦٤)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٢٠٤٤)..

<sup>(</sup>٢) "يهوديا أو نصرانيا" في (ط)

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروي عن ابن مسعود رَضِّالِللهُ عَنْهُ، والحسن بنحوه

<sup>(</sup>٤) "هي " في (ش)، والصواب ما جاء في (س)، (ط).

<sup>(</sup>٥) "يا" في (س)

<sup>(</sup>٦) "في" ليست في (س)

<sup>(</sup>٧) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٢٦٢)، وأورد الطبري بعضا منه في جامع البيان (٢٢/ ٣٠٣)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢١٤)، وحكى هذا القول عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (١٥٧/١٣) وابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (٦/ ٢٤٢)، وابن منظور في لسان العرب (٥/ ١٤٧).

<sup>(</sup>A) "كثير" في (س)، (ط) وهو الصواب.

وقوله تعالى: ﴿وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا ﴾ الغيبة () أن يُذْكَرَ الإنسان من خلفه بسوء، وإن كان فيه السوء، وأما () ذكره بها ليس فيه فذلِكَ البهْتُ والبُهْتَانُ - كذلك جاء عن النبي الطَيْكِ ().

وقول تعالى: ﴿أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا ﴾ ويجوز "مَيِّتاً " ( ) وتأويله أن ذكرك بِسوءٍ من لم يَحْضر لك ( ) ، بمنزلة أكل لحمه، وهو مَيِّت، لَا يُجِسُّ هُو بذلك، وكذلك تقول للمغتاب ( ): فلان يأكل لحوم الناس ( ).

<sup>(</sup>١) "منه" في (ط)

<sup>(</sup>٢) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَوْلِلَّهُ عَنْهُ بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٠٤)، ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٠٥) وعزا السيوطي الرواية إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقي في شعب الإيمان كما في الدر المنثور (٧/ ٥٦٥).

<sup>(</sup>٣) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٤٦٩).

<sup>(</sup>٤) "والغيبة" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٥) "فأما" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٦) جاء عن رَسُولَ الله - عَلَيْ فيها يرويه عنه أبي هُرَيْرَةَ أَنَّه - قَالَ: «أَتَدْرُونَ مَا الْغِيبَةُ؟ قَالُوا اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: ذِكْرُكَ أَخَاكَ بِهَا يَكْرَهُ قِيلَ: أَفَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ فِي أَخِي مَا أَقُولُ قَالَ: إِنْ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ فَقَدِ اغْتَبْتَهُ وَإِنْ لَا اللهِ وَالْدَابِ وَالْمَاهُ اللهُ عَريم لَمْ يُعَدِيم فَقَدْ بَهَتَهُ هُ الخرجه مسلم في صحيحه (٨/ ٢١)، كتاب البر والآداب والصلة، باب تحريم الغيبة، برقم (٦٧٥٨).

<sup>(</sup>٧) "ميّتا" بالتشديد، قرأ نافع وحده، وقرأ الباقون "ميتا" بالتخفيف وهما قراءتان معروفتان متقاربتا المعنى، فبأيتهم قرأ القارئ فمصيب..

ينظر: السبعة في القراءات (٢٠٦) جامع البيان (٢٢/ ٣٠٩) حجة القراءات (٦٧٧) الحجة في القراءات السبع (٣٣١)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٣٤٠).

<sup>(</sup>٨) "يحضرك" في (س)

<sup>(</sup>٩) "للمفتات" في (س)

<sup>(</sup>١٠) ينظر: جامع البيان (٢٢/ ٣٠٨)، الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٢٠٠٩)، النكت والعيون (٥/ ٣٣٥)، = ⇒

وقوله تعالى: ﴿فَكَرِهُتُمُوهُ ﴾ ويُقرأ " فَكُرِّهْتُمُوهُ " ( ) ( ) فتأويله كم تكرهون أكل لحمه مَيتاً كذلك تجنبوا ذكره بالسوء غائباً ( ).

وقوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمُ مِن ذَكَرِ وَأُنثَىٰ ﴾ [١٣] خلقناكم () من آدم وحواء ()، فكلكم () بنو أبِ وَاحِدٍ، وَأُمِّ وَاحِدَة، إِلَيْهمَا تَرْجِعُونَ.

﴿وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقَبَا إِلَى لِتَعَارَفُوا ﴾ والشعب أعظم من القبيلة (). أي لم نجعلكم شعوباً وقبائل () لتفاخروا ()، وإنها جعلناكم كذلك؛ لتتعارَفُوا ().

= بحر العلوم (٣/ ٣١٢)، تفسير السمعاني (٥/ ٢٢٨).

(١) "ويُقرأ " فَكُرِّ هْتُموهُ" ليست في (س)، "وكرهتموه" في (ط)

(۲) " فكُرّ هتموه " بضم الكاف وتشديد الراء على غير تسمية الفاعل، قرأ أبو سعيد الخدري، وأبو حيوة والجحدري ورواها الخدري عن النبي الله والجمهور: " فكر هتموه بفتح الكاف وتخفيف الراء. ينظر: الكشف والبيان (۹/ ۸۶)، الهداية إلى بلوغ النهاية (۱۱/ ۲۰۰۹)، زاد المسير (۷/ ۲۷۲)، تفسير

ينظر: الكشف والبيان (٩/ ٨٤)، الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٧٠٠٩)، زاد المسير (٧/ ٤٧٢)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٨٧)

(٣) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (V/2V).

(٤) "خلقناكم" ليست في (س)

(٥) قاله مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٢٦٣) والسمرقندي في بحر العلوم (٢/ ٥٨٤)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٧٠١٠) والماوردي في النكت والعيون (٥/ ٣٣٥)

(٦) "وكلكم" في (ط)

(٧) حكي هذا عن الكلبيّ أَنه قَالَ: " الشَّعْبِ أكبر من الْقَبِيلَة..".

ينظر: أدب الكاتب لابن قتيبة (٣٧)، تهذيب اللغة (١/ ٢٨١) فقه اللغة وسر العربية (٨ ١٥٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٣٤٥).

(A) "يجعلكم" في (ط)

(٩) "وقبائل" ليست في (س)

(١٠) "لتتفاخروا" في (س)

(١١) حكاه عن الزجاج السمرقندي في بحر العلوم (٣/٣١٣)، وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٤٧٤).

, / /

ثم أعلمهم عَنْلَ أَن أَرفعهم عِنْدَهُ مَنْزِلَةً أَتْقَاهم ()، فقال: ﴿إِنَّ أَكُرَمَكُمْ عِنْدَاللّهِ أَتْقَاهُم أَنْ فقال: ﴿إِنَّ أَكُرَمَكُمْ عِنْدَالله أَتْقَاكُمْ "()] () جاز ذلك على معنى أَنْفَكُمْ ﴿ () [ولو قرئت " أَنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ الله أَتْقَاكُمْ " () جَعَلْناكم () شعوباً؛ ليعرف بعضكم بعضاً؛ لأنَّ أكرمكم عند الله أتقاكم جاز ذلك ().

وقوله تعالى: ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا ۖ قُلُ لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُوٓاْ اَسَلَمْنَا وَلَمَّا يَدَخُلِ ٱلْإِيمَنُ فِي وَقُولُوَ السَّلَمِ ؟ وأين قُلُوبِكُمْ ﴾ [18] وهذا موضع يحتاج الناس إلى تفهمه، وأين ينفصل المؤمن من المسلم؟ وأين يستويان؟ فالإسلام () إظهار الخضوع والقبول لما أتى به النبي السَّيِّكُ، وبذلك يحقن الدَّمْ. فإن كان مع ذلك الإظهار () اعتقاد وتصديق بالقلب فذلك الإيهان الذي [هي] ()

ينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ١٣ ٠٧)، الكشف والبيان (٩/ ٨٨)، زاد المسير (٧/ ٤٧٤)

- (٤) الزيادة من (ط)
- (٥) "وجعلناكم" في (ط)
- (٦) "جاز ذلك" ليست في (ط)
  - (٧) "والإسلام" في (ط)
- (٨) "إظهار" في (ش)، والصواب "الإظهار" كما أثبته وهو كذلك في (س)، (ط).
  - (٩) الزيادة من (س)، "من هو" في (ط)

<sup>(</sup>١) "أتقاه" في (ش) وفي (س)، (ط) " أتقاهم "وهو الصواب.

<sup>(</sup>٢) يؤيد هذا حديث من السنة عن أبي هريرة رَضَّالِلَهُ عَنْهُ قال: «سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم: أي الناس أكرم؟ قال: أكرم عند الله أتقاهم قالوا: ليس عن هذا نسألك قال: فأكرم الناس يوسف نبي الله ابن نبي الله ابن نبي الله ابن خليل الله قالوا: ليس عن هذا نسألك. قال: فعن معادن العرب تسألوني؟ قالوا: نعم، قال: خيارهم في الجاهلية خيارهم في الإسلام إذا فقهوا». أخرجه البخاري في صحيحه (٦/ ٩٥) في كتاب بدء الوحي، باب ﴿ هُ لَقَدُكَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخُوتِهِ عَايَنتُ لِلسَّابِلِينَ ﴿ اللهُ برقم (٢٨٥٤).

<sup>(</sup>٣) "أن أكرمكم" بفتح الهمزة قرأ أبو عبدالرحمن السلمي ومجاهد وأبو الجوزاء ومجاز هذه القراءة: جعلهم كذلك ليعرفوا أنسابهم؛ لأن أكرمهم عند الله أتقاهم؛ لأن: " تَعْرِفُوا " عملت في: " أن " لأنه لم يجعلهم شعوباً وقبائل ليعرفوا أن أكرمهم عند الله أتقاهم، إنها جعلهم كذلك ليعرفوا أنسابهم، وكسر " أن " أولى وأتم في المعنى المقصود إليه بالآية وهي قراءة الجمهور.

الذي يرى أن أداء الفرائض واجب عليه، وأن الجهاد بنفسه وماله واجب عليه لا يدخلُه في ذلك رَيبٌ، فهو المؤمِن وهو المُسْلِمُ حقاً، كما قال: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ اللَّهِ مَا الشّيهِ مَ فَي سَكِيلِ اللَّهِ أَوْلَئِكَ هُمُ الصّدِفُونَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ عَنُم لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَنهَ دُواْ بِالْمُولِهِ مَ وَانفُسِهِ مَ فِي سَكِيلِ اللّهِ أَوْلَئِكَ هُمُ الصّدِفُونَ فَي الطّهر قبول [10] أي [أولئك] ( ) إذا قالوا: إنا مؤمنون فهم الصادقون، فأما من أظهر قبول الشريعة واستسلم لدفع الأخذة ( ) فهو في الظاهر مسلم، وباطنه غير مُيصَدق، فذلك الذي يقول: أسلمتُ؛ لأن الإيمان لا بد ( ) أن يكون صاحبه صديقاً؛ لأنَّ قولك: آمَنْتُ بكذا وكذا معناه صدقت به، فأخرج الله -جل وعز - هؤلاء من الإيمان فقال: ﴿وَلَمّا للنّهِ مَنْ فَي قُلُوبِكُم ﴾ أي لم تصدقوا، إنها أسلمتم تعوذاً من القتل، فالمؤمن مُبْطِنٌ من التصديق مثل ما يظهر، والمسلم التام الإسلام مُظهرا ( )لطاعة ( ) مع ذلك مؤمن بها، والمسلم الذي أظهر الإسلام تعوذاً غير مؤمن في الحقيقة، إلا أن حكمه ( ) في الظاهر حكم المسلمين ( ).

صفته فهو ( ) مؤمن مُسْلِم ( )، وهو المؤمن بالله ورسوله غَيْرَ مرتاب ولا شَاكِّ. وهو

<sup>(</sup>١) "هو" في (س)

<sup>(</sup>٢) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٤٤)، وحكاه عن الزجاج ابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (٢/ ٤٧٣)، وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٤٧٦).

<sup>(</sup>٣) الزيادة من (س)

<sup>(</sup>٤) "المكروه" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٥) "من" زائدة في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٦) "مظهر" في (س).

<sup>(</sup>٧) "وهو مظهر الطاعة" في (ط)

<sup>(</sup>۸) "حكمنا" في (س)

<sup>(</sup>٩) أورده الأزهري بنصه في تهذيب اللغة (١٥/ ٣٦٩)، وكذلك أورده بلا نسبة ابن منظور في لسان العرب (٩) (٢١/ ١٣).

وقول تعالى: ﴿ يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنَّ أَسُلَمُواً قُل لَا تَمُنُّواْ عَلَى إِسْلَامَكُم بِلِاللَّهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمُ أَنَّ هَدَىكُمْ لِإِيمَنِ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴾ [١٧] وقيل (): إن هذه () نزلت في المنافقين، فاعلموا أنكم إنْ كنتم صادقين فإنكم قد أسلمتم فلله المنُّ عَلَيْكُمْ؛ لِإخراجه إياكم من الضلالة إلى الهدى ().

وقد () قيل: إنها نزلت في غير المنافقين، في قوم من المسلمين قالوا: آمنا وهاجرنا وفعلنا وصنعنا فمنوا على رسول الله على بذلك ().

والأشبه - والله أعلم - أن يكون في قوم من المنافقين ().

- (٥) هذا القول مروي عن سعيد بن جبير، والحسن بنحوه، وأنها نزلت في أعراب بني أسد بن خزيمة. أخرج الطبري الرواية عن سعيد في جامع البيان (٢٢/ ٣٢٠)، وأخرج رواية الحسن ابن أبى حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٠)، وعزا السوطي رواية سعيد إلى سعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن المنذر وابن مردويه وابن جرير، وعزا رواية الحسن إلى ابن أبي حاتم وابن مردويه كا في الدر المنثور (٧/ ٥٨٥).
- (٦) التبس على الزجاج هذا الترجيح والله تعالى أعلى وأعلم، فها جاء في كتب التفسير المأثورة عن السلف وغيرها لم تقل أنها نزلت في المنافقين، والأرجح كها جاء في الروايات أعلاه، وكها في أسباب النزول للنيسابوري (٣٩٦)، ولباب النقول في اسباب النزول للسيوطى (١٩٤).

<sup>(</sup>١) "قيل" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٢) "الآية" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٣) قال الماوردي موضحا قوله ﴿ لا تَمُنُّوا عَلَى إِسَلَمَكُم ﴾ قال: « وهذا صحيح لأنه إن كان إسلامهم حقاً فهو لخلاص أنفسهم فلا مِنَّةَ فيه لهم، وإن كان نفاقاً فهو للدفع عنهم، فالمنة فيه عليهم. النكت والعيون (٥/ ٣٣٨).

<sup>(</sup>٤) "فقد" في (س)

وقول تعالى: ﴿وَإِن تُطِيعُوا اللّهَ وَرَسُولَهُ لِا يَلِتَكُم مِّنَ أَعَمَالِكُمْ شَيْعًا ﴾ [18] [ويُقرأ الآي التِكُم " كُور مِن أَعَمَالِكُمْ شَيْعًا ﴾ [18] [ويُقرأ الآي التِكُم " لآي التِكُم " لاينالتِكُم " لاينالتِكُم " لاينالتِكُم " لايناله ﴿ وَمَا اَلنّا يُمُ مِنْ عَمَلِهِ مِن شَيَّ عِلَهِ مِن شَيَّ عِلَا يُكُم " لايناله وما نقصناهم، [وكذلك " لا يَألِتْكُم " لايناله على الله يُلتُهُ وَمَا اللّهُ يُلتُهُ إِذَا نقصه أيضاً، والمعنى فهو من لات يلوت ( ) ، يقال: لاتَه يَلِيتُهُ ، وَاللّهَ مُ يُلتُهُ إِذَا نقصه أيضاً، والمعنى فيها واحد. [أعني] ( ) في ( ) "يَألِتْكُم " و"يَلِتْكُمْ". والقراءة (لاَ يَلِتْكُمْ) أكثر ( ) ،

- (١) " لَا يَأْلِتُكُم " مكررة في (ش) لذلك حذفتها من المتن، وهي ليست في (س)، (ط)
  - (٢) "لا يلتكم" في (س)
  - (٣) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)
    - (٤) " لا يَأْلَتُكُمْ " بالهمز قرأها أبو عمرو.

ينظر: السبعة في القراءات (٢٠٦)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢١١)، جامع البيان (٢٢/ ٣١٧) حجة القراءات (٢٧٦)

- (٥) الطور: ٢١ جزء من الآية.
- (٦) هذا القول مروي عن مجاهد.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣١٧)، وعزا السيوطي الرواية إلى الفريابي وعبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٥٨٤)، وبه قال مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٢٦٤)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ٧٤)، ابن قتيبة في غريب القرآن (٤١٦).

- (٧) الزيادة من (ط)
- (٨) "يليت" في (س)، (ط)
- (٩) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)
  - (١٠) "في" ليست في (ط)
- (١١) " لا يلتكم " بدون همز قرأها الباقون. قال أبو جعفر: " ﴿لَا يَلِتَكُم مِّنَ أَعُمَلِكُمْ شَيْعًا ﴾ هـذه قراءة أكثر الناس وبها قامت الحجة... وهما لغتان معروفتان مشهورتان فإذا كان الأمر كذلك فاتباع السواد أولى ". إعراب القرآن للنحاس (٢١٦/٤).

ينظر: السبعة في القراءات (٢٠٦)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢١١)، جامع البيان (٢٢/ ٣١٧) حجة القراءات (٢٧٦)

والأخرى [أعني "يَألِتْكُم"] ( ) جيدة بالغة، ودليلها في القرآن على ( ) ما وصفنا ( ). ( )

(١) الزيادة من (ط)

(٢) "على" ليست في (س)

(٣) "وصفناه" في (س)

(٤) ينظر: جامع البيان (٢٢/ ٣١٧) حجة القراءات (٦٧٦)، مشكل إعراب القرآن (٢/ ٦٨١)، الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٣٤٨).

## 

وهي ( ) مكية ( )

[قوله جل وعز:] ﴿ فَقَ وَٱلْقُرَءَانِ ٱلْمَجِيدِ ﴾ [١] أكثر أهل اللغة، وما جاء في التفسير أن مجاز (ق) ( ) مجاز الحروف التي تكون في أوائل السور ( ) نحو (ن) ( )، و(الر) ( )، و(الم)، و(ص ( ) ) وقد فسرنا ذلك ( ).

ويجوز أن يكون معنى (قَافْ) معنى قضي الأمر ( )، كَمَا قِيلَ: (حم) حُمَّ الأَمْرُ ( ). الأَمْرُ ( ).

(١) "قاف" في (س)

(٢) "وهي" ليست في (س)

(٣) البسملة من غير وهي مكية في (ط).

(٤) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

(٥) "قاف" في (س)

(٦) قال هذا الأخفش في مجاز القرآن (٢/ ٢٢٢)

(٧) "نون" في (س)

(A) "و الر" ليست في (ط)

(٩) "صاد" في (س)

(١٠) ينظر: ما جاء في أول سورة غافر معاني القرآن وإعرابه للزجاج (٤/ ٣٦٥)، وتم تحقيقه في هذا البحث من (١٥٨).

(۱۱) ذكر هذا المعنى بعض المفسرين واللغويين ينظر: بحر العلوم (٣/ ٣١٥)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٣٨)، المحكم والمحيط الأعظم (٦/ ٥٧٦) لسان العرب (٩/ ٢٩٣)، وحكاه عن الزجاج بعضهم كابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٤)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢)

(١٢) ينظر: العين (٣/ ٣٣)، معاني القرآن للنحاس (٦/ ٢٠١)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠ / ٦٣٩٨)، تفسير السمعاني (٥/ ١٤٨).

قلنا لها: قفي قالت () قاف الاتحسبي أنا نسينا الإيجاف ()

معناه: قالت () أقف، ومذهب الناس أن قاف ابتداء للسورة على ما وصفنا، وقد جاء في بعض التفسير: أن قاف جبل محيط بالدنيا، من ياقوتة خضراء، وأن السماء بيضاء، وإنها اخْضَرت مِنْ خُضْرَتِه، والله أعلم ().

وجواب القسم في ﴿قَنَّ وَٱلْقُرُءَانِ ٱلْمَجِيدِ ﴾ مَحْذُوف، يدل عليه ﴿ أَءِذَا مِتْنَا وَكُنَّا نُرَابًا ﴾ [٣] المعنى والله أعلم: ق ( ) والقرآن المجيد إنكم مبعوثون ( ) ( )

(٦) هذا القول مروي عن ابن عباس، ومجاهد، وعبدالله بن بريدة بنحوه.

أخرج رواية مجاهد عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٢٧)، ورواية ابن عباس ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٠٧)، وعزا رواية ابن عباس إلى ابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٥٨٩)، وعزا رواية عبدالله بن بريدة إلى ابن المنذر وابن مردويه وأبي الشيخ والحاكم، ورواية مجاهد إلى عبدالرزاق كما في الدر المنثور (٧/ ٥٨٩).

- (٧) "ق" ليست في (ط)
- (A) " مَحْذُوف، يدل عليه إذا مِتْنَا وكُنَّا تراباً المعنى واللهِ أعلم ق والقرآن المجيد" ليست في (س)، "لمبعوثون" في (ط)
- (۹) ينظر: معاني القرآن للفراء (۳/ ۷۰)، بحر العلوم (۳/ ۳۱۵)، حكاه عن الزجاج كثير من المفسرين كالنحاس في إعراب القرآن (۶/ ۱۶۲)، والقيسي في مشكل إعراب القرآن (۶/ ۲۸۲)، ابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ۱۳۸).

<sup>(</sup>١) "ق" في (ط)

<sup>(</sup>٢) الشاعر هو الوليد بن عقبة بن أبي معيط.

<sup>(</sup>٣) "فقالت" في (س)

<sup>(</sup>٤) البيت ذكره بلا نسبة الفراء في معاني القرآن (٣/ ٧٥)، والطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٢٦)، وابن جني في الخصائص (١/ ٣٠٤)، وينظر: خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب (١١/ ٣٤٤).

<sup>(</sup>٥) "فقالت" في (ط)

فعجبوا فقالوا: ﴿ أَوِذَا ﴿ أَمِتَنَا وَكُنَا نُرَابًا ﴾ أي أنبعث إذًا مِثْنَا وكنا تُراباً؟. ولو لم يكن لإذا ( ) متعلق لم يكن في الكلام فائدة.

وقوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ رَجْعُ الْعَيدُ ﴾ أي يبعد عندنا أن نبعث بَعدَ المَوْتِ ( ).

و يجوز أن يكون الجواب (قَدْ عَلِمْنَا مَا تَنْقُصُ الأَرْضُ مِنْهُمْ) فيكون المعنى: ق<sup>()</sup> والقرآن المجيد لقد علمنا ما تنقص الأرض منهم، وحذفت اللام؛ لأن ما قبلها عوض منها، كما قال: ﴿وَٱلشَّمْسِ وَضُّعَنَهَا﴾ () إلى قوله: ﴿قَدُ أَفْلَحَ مَن زَكَنَهَا ﴾ () المعنى لقد أفلح من زكاها ().

ومعنى () ﴿ اللَّهُ أَن فُصُ ٱلْأَرْضُ مِنْهُمْ ﴾ [٤] ما تأخذه الأرض ( ) من لحومهم ( ).

(١١) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَوَلَيْكُمَنْهُ.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٣٢٨/٢٢) ابن أبى حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٠٧)، وعزا السيوطي رواية إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٥٨٩)، وقال به ابن قتيبة في غريب القرآن (٤١٧).

<sup>(</sup>١) "إذا" في (س)

<sup>(</sup>٢) "إذا" في (ط)

<sup>(</sup>٣) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٤١٧)، معاني القرآن للنحاس (٤/ ٣٨٤) تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٦٩)، الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٧٠٢٨).

<sup>(</sup>٤) "قاف" في (س)

<sup>(</sup>٥) الشمس: ١

<sup>(</sup>٦) الشمس: ٩

<sup>(</sup>۷) ينظر: بحر العلوم (۳/ ۳۱۵)، تذكرة الأريب في تفسير الغريب (٣٦٦)، الجامع لأحكام القرآن (۷/ ۳۱۲)، الجامع لأحكام القرآن (۲/ ۳۸۲)، ابن الجوزي في زاد المسير (۸/ ۵).

<sup>(</sup>٨) "والمعنى" في (س)

<sup>(</sup>٩) "ما" زائدة في (س)، (ط)

<sup>(</sup>١٠) "الأرض" ليست في (س)

ثم دلهم على قدرته على بعثهم بعد الموت بعظيم خلقه الذي يدل على وحدانيته، وأنه على كل شيء قدير، فقال: ﴿ أَفَامَرُ يَنظُرُوٓا إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَوْقَهُمۡ كَيفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيَّنَاهَا ﴾ [٦] فإن () الله وَ الله على عمير عَمَدٍ من أن تقع على الأرض ().

﴿ وَمَا لَمَا مِن فُرُوجٍ ﴾ لا صدع فيها ولا فرجة ().

﴿ وَٱلْأَرْضَ مَدَدُنَهَا وَٱلْقَيْنَا فِيهَا رَوَسِي ﴾ والرواسي: الجبال ().

(١) المروي عن ابن عباس رَضِحَالِلَّهُ عَنْهُ.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٣٠) وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٠٧)، وعزا السيوطي الرواية إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٩٠٠).

(٢) هذا القول مروي عن سعيد بن جبير، ومجاهد، وقتادة.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٢٨)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٣١)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٥٩٠)، وقال به مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ٢٦٨).

- (٣) ينظر: مجاز القرآن (٢/ ٢٢٢)، تفسير السمعاني (٥/ ٢٣٥) الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٥).
  - (٤) "وأن" في (س)، (ط)
- (٥) ينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (٣/ ٢٦٨)، بحر العلوم (٣/ ٣١٦) الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٢٠٣١) زاد المسر (٨/ ٧).
- (٦) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٧٦) غريب القرآن لابن قتيبة (ص: ٤١٧) جامع البيان (٢٢/ ٣٣٢)، بحر العلوم (٣/ ٣١٦)، الكشف والبيان (٩/ ٩٤).
  - (٧) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٠/ ١٣٣)، وأخرجه ابن أبى حاتم في تفسيره (٧/ ٢٢٧٩) وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٥/ ١١٨).

ثم قال: ﴿لِكُلِّ عَبْدٍ مُّنِيبٍ ﴾ أي لكل عبد يرجع إلى الله عَجْكٌ ويفكر في قدرته ().

وقوله تعالى: ﴿وَحَبَّ ٱلْحَصِيدِ ﴾ [٩] أي وأنبتنا فيها حب الحَصِيدِ، فجمع بذلك جميع ما يقتات () به من حب الحنطة، والشعير، وكل ما حَصِدَ ().

﴿ وَٱلنَّخُلَ بَاسِقَاتٍ ﴾ [١٠] بُسُوقُها: طولها ( )، المعنى وأنبتنا بها ( ) هذه الأشياء.

وقوله تعالى: ﴿رِّزُقًا لِّلْعِبَادِ﴾ [١١] ينتصب على وجهين:

أحدهما: على معنى رزقناهم رزقاً؛ لأن إنباته هذه الأشياء رزق.

ويجوز: أن يكون مفعو لا له، المعنى: فأنبتنا هذه الأشياء () للرزق ().

(١) "ويدل" في (س)

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٢٨)، وأخرجهما الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٣٤)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى الفريابي وعبد بن حميد وابن جرير، ورواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٥٩١).

(٥) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحَالِتُهُ عَنْهُ، وقتادة وابن زيد.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٢٨) أخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٣٥)، وأخرج رواية ابن عباس ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٠٧)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٩١).

- (٦) "به" في (س)، "فيها" في (ط)
- (٧) من قوله: "وقوله تعالى" إلى "هذه الأشياء" ليست في (س)
- (A) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ١٤٨)، ينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٣٣٣)، =

<sup>(</sup>٢) ينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٧٠٣٢)، الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٦) وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٧).

<sup>(</sup>٣) "يقتاد" في (س)

<sup>(</sup>٤) هذا القول مروي عن مجاهد وقتادة بنحوه.

ثم قال: ﴿كَنَالِكَ ٱلْخُرُوجُ ﴾ أي كما خلقنا هذه الأشياء نبعثكم.

وقوله تعالى: ﴿ كُلُّ كَذَبَ ٱلرُّسُلَ فَقَ وَعِيدِ ﴾ [١٤] أي فحقت عليه () كلمة العذاب، والوعيد للمكذبين للرسل، وكذلك قوله عَلَّ: ﴿ فَأَندَرُتُكُمْ نَارًا تَلَظَّى اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الْأَشْقَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وقوله تعالى: ﴿أَفَيِينَا بِٱلْخَلْقِ ٱلْأَوَّلِ ﴾ [١٥] [هذا تقرير؛ لأنهم اعترفوا بأن الله ﷺ الحَالِقُ، وأنكروا البعث ()؛ فقال: ﴿أَفَعِينَا بِٱلْخَلْقِ ٱلْأَوَّلِ ﴾]()، يقال: عَييتُ بالأمر إذا لم تعْرف وجهه. وأعَييتُ إذَا تعبتُ ().

وقوله تعالى: ﴿ بَلْ هُرُ فِي لَبْسِ مِّنَ خَلْقِ جَدِيدِ ﴾ أي بل () هم في () لَبْسٍ مِنَ البَعْثِ (). ﴿ وَلَقَذْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ فَقُسُهُ ﴾ [١٦] أي نَعلَمُ ما يخفي، وما يكنه

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٤٠)، وابن أبى حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٠٨) وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن جرير وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٩٢٥)، وقال بهذا المعنى ابن قتيبة في غريب القرآن (٤١٨).

<sup>=</sup> مشكل إعراب القرآن (٢/ ٦٨٣)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١٧٤)، الجامع لأحكام القرآن (٧/ ١٧).

<sup>(</sup>١) "عليهم" في (س)

<sup>(</sup>٢) الليل: ١٤-١٦.

<sup>(</sup>٣) حكاه عن الزجاج السمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٣١٨)، وينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٢٣)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٧١)، زاد المسير (٨/ ٨)

<sup>(</sup>٤) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>٥) ينظر: بحر العلوم (٣/ ٣١٨)، الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٨)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسر (٧/ ٣٩١).

<sup>(</sup>٦) "بل" ليست في (س)

<sup>(</sup>٧) "في" ليست في (ط)

<sup>(</sup>A) هذا القول مروي عن ابن عباس وقتادة.

في نفسه <sup>()</sup>.

﴿ وَهَمَا وريدان، قال الشاعر (): وهما وريدان، قال الشاعر ():

كأَنْ ورِيدَيه رِشَاءا خلْبِ ( ) ( ) يعني من ليف ( ).

وقول على: ﴿إِذْ يَنَلَقَّ الْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ الشِّمَالِ فَعِيدٌ ﴾ [١٧] (الْمُتَلَقَيَانِ) كاتباه الموكلانِ بِهِ، يلتقيان () ما يعمله فيكتبانه () (المعنى عن اليمين قعيد، وعن الشمال

(۱) ينظر: بحر العلوم (۳/ ۳۱۸)، الهداية إلى بلوغ النهاية (۱۱/ ۷۰۳۲)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (۸/ ۹)

(٢) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحَالِلَّهُ عَنْهُ.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٤١)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٠٨) وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن جرير وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٥٩٢)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزى في زاد المسير (٨/ ٩).

- (٣) الشاعر هو رؤبة بن العجاج، وقبله: غادرته مجدلاً كَالْكَلْبِ. ينظر: خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب (١٠/ ٣٩٧).
  - (٤) "وريداه رشا أخلب" في (ط)
- (٥) البيت من شواهد سيبويه في الكتاب (٣/ ١٦٤)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٢٢٣) وينظر: خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب (١٠/ ٣٩٧).
  - (٦) الخلب: هو حبل دقيق صلب الفتل من ليف أو قنب أو شيء صلب، والرشاء الحبل. ينظر: العين (٤/ ٢٧٠)، تهذيب اللغة (٧/ ١٧٨) لسان العرب (١/ ٣٦٣).
    - (٧) "يتلقيان" في (س)، (ط) وهو الصواب.
      - (A) "فیثبتانه" في (س)، (ط)
    - (٩) هذا القول مروي عن مجاهد والحسن بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٤٤)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى ابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٩٣٥)، وقال بهذا المعنى غريب القرآن لابن قتيبة (٤١٨) تذكرة الأريب في تفسير الغريب (٣٦٦)، زاد المسير (٨/ ٩)

رَمَانِي بِأُمْرٍ كُنْتُ مِنْهُ وَوالِدِي بَرِيئاً ومِنْ أَجْلِ الطَّوِيِّ رَمَانِي () المعنى رماني بأمر كنت منه بريئاً، وكان والدي منه بريئاً (). وقوله تعالى: ﴿عَتِدُ ﴾ () ثابت لازم ().

- (۱) ينظر: معانى القرآن للأخفش (٢/ ٥٢٣)، غريب القرآن لابن قتيبة (٤١٨) الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٧٠٣)، تهذيب اللغة (١/ ١٣٧)، وحكى ذلك عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٩)
  - (٢) الشاعر هو حسان بن ثابت.
- (٣) البيت من شواهد سيبويه في الكتاب (١/ ٧٥)، والمبرد في المقتضب (١٥٦)، والأخفش في معانى القرآن (١/ ٨٨)، وينظر: ديوان حسان بن ثابت (١٥٠)، خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب (١٠/ ٢٠٥) دواوين الشعر العربي على مر العصور " شعر حسان بن ثابت" (٧/ ٦٧).
  - (٤) "أراد" في (س)
  - (٥) "قول الشاعر" الزيادة من (س)
- (٦) الشاعر هو ابن أحمر، أو هو الأزرق بن طرفة، وهو مثل. يريد أن ما رماني به يعود قبحه عليه، فإن من كان في البئر ورمي بشيء من جدارها عاد عليه ما رمي به إذ ينجذب إلى أسفل.
- (٧) البيت من شواهد سيبويه في الكتاب (١/ ٧٥)، والفراء في معاني القرآن (١/ ٤٥٨)، والأخفش في معانى القرآن (١/ ٨٨)، وينظر: شرح ديوان الحماسة (١/ ٢٩١).
  - (٨) "بريئا منه" في (ط)
  - (٩) "أي" زائدة في (ط)
- (١٠) حكى هذا المعنى بنصه عن الزجاج السمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٣١٩)، وحكاه أيضاً ابن الجوزي في زاد المسر (٨/ ١١).

وقوله تعالى: ﴿وَجَآءَتُ سَكُرَهُ ٱلْمَوْتِ بِٱلْحَقِّ ﴾ [١٩] أي جاءت السكرة التي [تدل الإنسانَ] () على أنه ميت. (بِالْحُقِّ) أي بالمَوْتِ الذي خلق له ().

وقال بعضهم: "وجاءت سكرة الحق بالموت" ()، وقد رويت () عن أبي بكر ()، والمعنى واحد، وقيل: الحق ها هنا الله -جل وعزَّ - ().

وقوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ مَعَهَا سَآبِنُ وَشَهِيدُ ﴾ [٢١] قيل في التفسير: سائقِ يسوقها إلى محشرها، و(شَهِيدٌ) يشهد عَلَيْها بِعَمَلِها ()، وقيل: و(شَهِيدٌ)

(۱) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

- (٣) قراءة أبي بكر رَضَالِكُ عَنْهُ وعبد الله بن مسعود وهي قراءة تفسيرية، "وجاءت سكرة الحق بالموت " ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٧٨)، جامع البيان (٢٢/ ٣٤٧)، المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٢٨٣)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٥٠) الجامع لأحكام القرآن (١٢/ ١٢).
  - (٤) "ورويت" في (ط)
- (٥) أخرجه الطبري في جامع البيان (٣٤٦/٢٢)، وقد زعم من طعن في القرآن فقال: أخالف المصحف كما خالف أبو بكر الصديق فقرأ: وجاءت سكرة الحق بالموت. ويرد عليه: بأن أبا بكر رويت عنه روايتان: إحداهما موافقة للمصحف فعليها العمل، والأخرى مرفوضة تجري مجرى النسيان منه إن كان قالها، أو الغلط من بعض من نقل الحديث. قال أبوبكر الأنباري: حدثنا إسماعيل بن إسحاق القاضي حدثنا علي بن عبدالله حدثنا جرير عن منصور عن أبي وائل عن مسروق قال: لما احتضر أبو بكر أرسل إلى عائشة فلما دخلت عليه قالت: هذا كما قال الشاعر: إذا حشر جت يوما وضاق بها الصدر. فقال أبو بكر: هلا قلت كما قال الله: ﴿ وَجَاآءَتُ سَكُرَةُ ٱلْمَوْتِ بِٱلْحَقِّ ذَلِكَ مَا كُنتَ مِنَهُ يَحِيدُ اللهِ وذكر الحديث. الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٢)
- (٦) أورد هذا الوجه الفراء في معاني القرآن (٣/ ٧٨)، والطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٤٦) ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٤٣)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٢٤٠).
- (٧) هذا القول مروي عن عثمان بن عفان رَضَيَلِيَّهُ عَنهُ، ومجاهد، وقتادة، والحسن والربيع بن أنس. أخرج الرواية عن عثمان تفسير عبدالرزاق الصنعاني (٣/ ٢٣٠)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع

<sup>(</sup>٢) قاله الفراء في معاني القرآن (٣/ ٧٨)، والطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٤٦)، ونسبه أيضاً للفراء النحاس في إعراب القرآن (٤/ ١٥٠)، ونسبه إلى الفراء والطبري ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٢).

وقوله تعالى: ﴿ لَقَدُكُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنَ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ ﴾ [٢٢] وهذا مَشلٌ، المعنى كنت بمنزلة من عليه غطاء، وعلى قلبه غشاوة ().

﴿ فَبَصَرُكَ ٱلْمَوْمَ حَدِيدُ ﴾ أي فعلمك بها أنت فيه نافذٌ، ليس يراد بها ( ) البصر من - بصر العين - كها تقول: كان بصيرا ( ) بالنحو والفقه، تُرِيدُ ( ) عَالِم ( ) بِهِمَا، ولم ترد ( ) بصر العَيْن ( ).

(١) هذا القول مروي عن أبي هريرة رَضَالِيُّكُ عَنْهُ.

أخرجها ابن أبى حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٠٨)، وعزا السيوطي روايته إلى ابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم في الكنى وابن مردويه والبيهقي كما في الدر المنثور (٧/ ٩٩٥).

- (٢) حكاه عن الزجاج الأزهري السمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٣١٩)، وينظر: تفسير السمعاني (٥/ ٢٤١)، زاد المسير (٨/ ١٤).
  - (٣) "هذا" في (س)، (ط)
  - (٤) "فلان بصير" في (س)، (ط)
    - (٥) "يريد هو" في (س)
      - (٦) "عالما" في (ط)
      - (٧) "يرد" في (س)
- (۸) ينظر: معاني القرآن للفراء (۳/ ۷۸)، جامع البيان (۲۲/ ۳۵۲) إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٥١)، الفداية إلى بلوغ النهاية (١/ ١٥١)، حكاه عن الزجاج الأزهري السمر قندي في بحر العلوم (٣/ ٣١٩)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٤).

البيان (٢٢/ ٣٤٨)، وأخرج الرواية عن عثمان ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٠٨)، وعزا السيوطي رواية عثمان إلى عبدالرزاق والفريابي وسعيد بن منصور وابن أبي شيبة وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم في الكني وابن مردويه والبيهقي في البعث والنشور وابن عساكر كما في الدر المنثور (٧/ ٩٩٥).

وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ قَرِينُهُ هَذَا مَا لَدَى عَتِيدٌ ﴾ [٢٣] (ما) رفع بهذا، و (عَتِيدٌ) صفة لـ (ما) فِيمَنْ جَعَلَ " ما " في مذهب النكرة، المعنى هذا شيء لدي عتيد.

ويجوز أن يكون رفعه على وجهين غير هذا الوجه: على أن يُرْفَع () (عَتِيدٌ) بإضْهارٍ، كأنك قلت: هذا شيء () لَذَيَّ عتيد () هو عتيد () ويجوز أن ترفعه على أنه خبر بعد خبر، كما تقول: هذا حلو حامض، فيكون المعنى هذا شيء لَذَيَّ عتيدٌ. ويجوز أن يكون رفعه على البدل من " ما "، فيكون المعنى هذا عتيد ().

وقوله تعالى: ﴿ أَلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَارِ عَنِيدٍ ﴾ [٢٤] أي عَنِدَ عن الحق، وقوله تعالى: ﴿ أَلْقِيَا ﴾، الوجه عندي - والله أعلم - أن يكون أمر الملكين، لأن (أَلْقِيَا) للاثنين.

وقال بعض النحويين: إن العربَ تأمر الواحد بلفظ الاثنين، فتقول: قوما واضربا زيداً يا رجل، وروَوْا أن الحجاج كان يقول: يا حَرَسِي، اضربا عنقه، وقالوا: إنها قيل ذلك؛ لأن أكثر ما يتكلم () به العرب فيمن تأمره بلفظ الاثنين، نحو ():

خليلي مُرَّا بي على أُمِّ جُندَبِ

(٨) البيت لامرئ القيس خَليليَّ مُرَّا بي على أُمِ جُنْدَبِ... نُقَضِّ لُبَانَاتِ الفُؤادِ المُعذَّبِ. ينظر: ديوان امرئ القيس (٧٤) خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب (٣/ ٢٦٧).

<sup>(</sup>١) "ترفع" في (س)

<sup>(</sup>٢) "هو" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٣) "عتيد" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٤) "هو عتيد" ليست في (س)

<sup>(</sup>٥) ينظر: الجمل في النحو (٦٩)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٢٧)، إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ٧٧) التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١٥)، وحكى بعضه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٥).

<sup>(</sup>٦) "تتكلم" في (س)

<sup>(</sup>۷) هذا قول الفراء في معاني القرآن (۳/ ۷۸)، ينظر: الإنصاف في مسائل الخلاف (۱/ ۸۰)، وقال به مقاتل بن سليان في تفسيره (۳/ ۲۷۱)، والسجستاني في غريب القرآن (۸۰).

## $e^{(\ )}$ قفا نبك من ذكرى حبيبٍ ومنزلِ

وقال () محمد بن يزيد رَحَمَهُ أللهُ: هذا فعل مثنى توكيداً، كأنَّه لمَّا قال: أَلْقِيَا ناب عن قوله: أَلْقِ أَلْقِ، وكذلك عنده قفا، معناه عنده قف قف، فناب عن فعلين فثني (). () وهذا قولٌ صالحٌ والذي اعتقده أنا () أنه أمر الاثنين، والله أعلم ().

وقوله تعالى: ﴿ قَالَ ( ) قَرِينُهُ رَبَّنَا مَاۤ أَطْغَيْتُهُ وَلَكِن كَانَ فِي ضَلَالِ بَعِيدِ ﴾ [٢٧] المعنى إنها ( ) طغى هو ( ) بضلاله، وإنها دعوته فاستجاب ( ) ، كها قال: ﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطَنُ لَمَّا قُضِيَ ٱلْأَمْرُ

<sup>(</sup>١) "و" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٢) هذا أول معلقة امرئ القيس قفا نبك من ذِكرى حبيب ومنزل... بسِقطِ اللَّوى بينَ الدَّخول فحَوْملِ ينظر: ديوان امرئ القيس (١)، خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب (٣/ ٢١٢).

<sup>(</sup>٣) "أبو العباس" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٤) "فبني" في (ط)

<sup>(</sup>٥) هذا القول نسب إلى المبرد ولم أجده فيها اطلعت عليه من كتبه والله أعلم نسبه إليه كثير من المفسرين كالسمعاني في تفسيره (٥/ ٢٤٢)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٦)، ونسب النحاس هذا القول إلى المازني وهو تلميذه، ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٣/ ١٢٢)، والنحاس اختار هذا القول، حيث ضعّف الأول، وأيضا مكى في مشكل إعراب القرآن (٢/ ٥٠٥).

ينظر: المنصف لابن جني شرح كتاب التصريف لأبي عثمان المازني (٢/ ٤٧٤).

<sup>(</sup>٦) "وأنا اعتقد" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٧) هذا اختيار الزجاج، أنه أمر للملكين يعني السائق والشهيد، وحكاه عنه السمرقندي في بحر العلوم (٧/ ٣٢٠)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٦).

وينظر لهذه الثلاثة الوجوه: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٥١)، الكشف والبيان (٩/ ١٠١)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١٠١)، زاد المسير (٨/ ١٦) الجامع لأحكام القرآن (١٢/ ١٦).

<sup>(</sup>A) "قال" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٩) "إنه" في (س)

<sup>(</sup>۱۰) "وهو" في (س)، (ط)

ٱلْأَمْرُ إِنَّ ٱللَّهَ وَعَدَّكُمْ وَعْدَ ٱلْحَقِّ وَوَعَدَّتُكُمْ فَأَخْلَفْتُ كُمْ وَمَاكَانَ لِيَ عَلَيْكُم مِّن شُلْطَنِ إِلَّا أَن دَعُوْتُكُمْ فَٱسْتَجَبْتُمْ لِي ﴾ ().

وقوله تعالى: ﴿ مَا يُبَدَّلُ ٱلْقَوْلُ لَدَى ٓ وَمَا آَنَا بِظَلَيهِ لِقَبِيدِ ﴾ [٢٩] أي من عمل حسنة فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَا لِهَا، ومن عمل سيئة فَلَا يُجْزَى إِلَّا مِثْلَهَا ( ).

وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ أَمْتَلَأْتِ وَتَقُولُ هَلَ مِن مَّزِيدٍ ﴾ [٣٠] وقرئت (يَوْمَ يَقُولُ لِجَهَنَّمَ) ( ) نصب (يَوْمَ) على وجهين: على معنى ما يبدل القول لديَّ في ذلك اليوم.

وعلى معنى أنذرهم يوم يقول () لجهنم () كما قال: ﴿وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْحَسْرَةِ إِذْ قُضِيَ الْأَمْرُ ﴾ ().

(١/ ١٧) ينظر: زاد المسير (٨/ ١٨)، الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٧)

(٢) إبراهيم: ٢٢

(٣) نسب هذا القول الماوردي إلى قتادة كما في النكت والعيون (٥/ ٣٥٢)، وذكر هذا القول بلا نسبة مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٢٥٢)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٢٤٤)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٧).

ينظر: السبعة في القراءات (٦٠٧)، الحجة في القراءات السبع (٣٣١)، حجة القراءات (٦٧٨) الجامع لأحكام القرآن (١٨/١٧).

- (٥) "نقول" في (س)، (ط)
- (٦) ينظر: الحجة في القراءات السبع (٣٣١)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/١٧) وحكاه عن الزجاج ابن الجوزى في زاد المسر (٨/١٧).
  - (۷) مریم: ۳۹

وقوله تعالى: ﴿ هَلِ ٱمْتَلاَّتِ وَتَقُولُ هَلَ مِن مَّزِيدٍ ﴾ الله عَلَى عالم () هل امتلاًت أم لم عقلى، وإنها السؤال توبيخ لمن أُدْخِلَهَا، وزيادة في مكروهِ به، ودليل على تصديق قوله وَ عَلَى اللهُ اللهُولِي اللهُ ال

فأمَّا قوله: ﴿ وَتَقُولُ هَلَ مِن مَّزِيدِ ﴾ ففيه وجهان عند أهل اللغة:

أحدهما: أنها تقول ذلك بعد امتلائها، فتقول: (هل من مزيد) أي هل بقي في موضع لم تمتلئ ()، أي قد امْتُلِيْتُ (). ()

- (١) "أعلم" في (س)
- (٢) أي" في (ط) بدل الله عالم هل امتلأت.
  - (٣) الزيادة من (ط)
  - (٤) ص: جزء من الآية ٨٥
- (٥) ينظر: الكشف والبيان (٩/ ١٠٣)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/١٧)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٩).
  - (٦) "يمتلئ" في (س)، (ط) وهو الصواب.
    - (٧) "امتلأت" في (س)، (ط)
- (٨) القول الأول: وهو بمعنى الاستزادة، وعلى هذا القول المأثور من تفسير السلف كهذا القول مروي عن ابن عباس الذي أخرجه ابن أبى حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٠٩)، وعزا السيوطي روايته إلى ابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٢٠٢)

وكذلك الروايات الصحيحة فعن أنس، قال: «يلقى في جهنم وتقول: هل من مزيد ثلاثا، حتى يضع قدمه فيها، فينزوي بعضها إلى بعض، فتقول: قط قط، ثلاثا» أخرجه الطبري في جامع البيان (٣٦/ ٣٦١)، وعزا السيوطي رواية أنس إلى أحمد والبخاري ومسلم والترمذي والنسائي وابن جرير وابن مردويه والبيهقي في الأسهاء والصفات كها في الدر المنثور (٧/ ٢٠٢)،

وهذا القول رجحه أكثر أهل التفسير قال الطبري: " وأولى القولين في ذلك عندي بالصواب قول من قال: هو بمعنى الاستزادة، هل من شيء أزداده؟ وإنها قلنا ذلك أولى القولين بالصواب لصحة الخبر عن رسول الله على جامع البيان (٢٢/ ٣٦١)

ووجه آخر: تقول (): هل من مزيد تغيظاً \على من عصى ()، [كم قال ﷺ: [كم قال ﷺ: [كم قال ﷺ: [كم قال ﷺ: [كاراً] ﴿ الْمُعْمُواْ لَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴾ ()

فأمَّا قولها هذا ومخاطبتها فالله ﷺ جعل فيها ما به تميز وتخاطب، كما جعل فيها خلق أن يسبح بحمده الله ﷺ وكما جعل في النملة أن قالت: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّمْلُ ٱدْخُلُواْ مَسْكِنَكُمْ ﴿ () ()

= وقال به النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٣٠).

وكذلك قال به بعض اللغويين كابن جني في الخصائص (٣/ ٢٦٤)، وابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (٤/ ٢٠٤).

- (١) "نقول" في (ط)
- (٢) "فيها" في (س) بدل عصى.
- (٣) الفرقان: جزء من الآيه ١٢
- (٤) القول الثاني الذي ذكره الزجاج يدخل ضمن القول الأول وهو أن النار طلبت الزيادة تغيظا لمن فيها، وعلى ذلك الدمج وجعله قو لا واحدا أكثر المفسرين واللغويين.

أما الوجه الثاني لقوله ﴿ هَلَ مِن مَّزِيدِ ﴾: فإن النار تقول ما من مزيد، وما في مزيد؟ على وجه الجحد والنفي، حيث جاء في بعض الروايات لفظ " ما من مزيد ".

ينظر: جامع البيان (٢٢/ ٣٥٩)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٢٩).

وقد جمع بين القولين الثعلبي فقال: " يحتمل أن يكون جحداً مجازه ما من مزيد، ويحتمل أن يكون استفهاماً، بمعنى هل من مزيد، فأزاده، وإنّما صلح (هل) للوجهين جميعاً، لأنّ في الاستفهام ضرباً من الجمعد، وضرباً من النفى ". الكشف والبيان (٩/ ١٠٣)

- (٥) الزيادة من (س)، (ط)، وهي مطموسة في (ش).
  - (٦) النمل: ١٨
- (٧) هذا القول الصحيح في قول النار ومخاطبتها لله عَلَى: فينطق الله النار حتى تقول هذا كما تنطق الجوارح، نطق على طريق الحقيقة، وهذا الأصح وهو مذهب أهل السنة في الإيمان بتسبيح الجمادات، وفي صحيح مسلم والبخاري والترمذي عن أنس بن مالك عن النبي على قال: «لَا تَزَالُ جَهَنَّمُ يُلْقَى فِيهَا وَتَقُولُ هَلْ

وقد زعم [قوم] () أنها امتلأت [فصارت صورتها صورة من لو تميّز ()] () لقال: هَلُ مِن مّزيدٍ ﴾ كما قال الشاعر ():

امتلأ الحوض وقال قطني مهلاً رويداً قد ملأت بطني () وليس هناك قول () ، وهذا ليس يُشْبه ذاك؛ لأن الله رَجُك قد أعلمنا أن المخلوقات

= مِنْ مَزِيدٍ حَتَّى يَضَعَ رَبُّ الْعِزَّةِ فِيهَا قَدَمَهُ فَيَنْزَوِي بَعْضُهَا إِلَى بَعْضٍ وَتَقُولُ قَطْ قَطْ بِعِزَّتِكَ وَكَرَمِكَ وَلَا يَنْ مَزِيدٍ حَتَّى يَضَعَ رَبُّ الْعِزَّةِ فِيهَا قَدَمَهُ فَيَنْزَوِي بَعْضُهَا إِلَى بَعْضٍ وَتَقُولُ قَطْ قَطْ بِعِزَّتِكَ وَكَرَمِكَ وَلَا يَنْ مَزِيدٍ حَتَّى يَنْشِئَ اللهُ لَهَا خَلْقًا فَيُسْكِنَهُمْ فَضْلَ الجُنَّةِ» أخرجه مسلم في صحيحه يَزالُ فِي الجُنَّةِ فَضْلٌ حَتَّى يُنْشِئَ اللهُ لَهَا خَلْقًا فَيُسْكِنَهُمْ فَضْلَ الجُنَّةِ» أخرجه مسلم في صحيحه (٢٩٧/١٣) كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب الناريدخلها الجبارون والجنة يدخلها الضعفاء، برقم (٥٠٨٥)

وينظر لمن فصل القول في هذا من المفسرين ورجح هذا القول من المفسرين: تفسير السمعاني (٥/ ٥٤٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٨).

- (۱) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)
  - (٢) "ميز" في (ط)
- (٣) الزيادة من (س)، (ط)، وهي مطموسة في (ش).
  - (٤) الشاعر هو ابن الشجري
- (٥) البيت من شواهد المبرد في الكامل في اللغة والأدب (٢/ ٧٠)، والأزهري في تهذيب اللغة (٨/ ٢١٦) سمط اللآلي (١٣٧).
- (٦) القول الثاني: والذي ضعفه الزجاج وهو أنه ليس ثم قول، وإنها هو على طريق المثل والمجاز؛ أي إنها فيها يظهر من حالها بمنزلة الناطقة بذلك.

قال الزمخشري: " وسؤال جهنم وجوابها من باب التخييل الذي يقصد به تصوير المعنى في القلب وتثبيته " الكشاف (٤/ ٣٨٨)، وهذا رأى المعتزلة في هذه المسألة.

قال الشنقيطي: " وَاعْلَمْ أَنَّ مَا يَزْعُمُهُ كَثِيرٌ مِنَ الْمُفَسِّرِينَ وَغَيْرِهِمْ، مِنَ الْمُنْتَسِينَ لِلْعِلْمِ مِنْ أَنَّ النَّارَ لَا تُبْصِرُ، وَلَا تَتَكَلَّمُ، وَلَا تَغْتَاظُ، وَأَنَّ ذَلِكَ كُلَّهُ مِنْ قَبِيلِ الْمُجَازِ، أَوْ أَنَّ الَّذِي يَفْعَلُ ذَلِكَ خَزَنتُهَا، كُلُّهُ بَاطِلٌ وَلَا تَتَكَلَّمُ، وَلَا تَتَكَلَّمُ، وَلَا تَتَكَلَّمُ، وَلَا تَتَكَلَّمُ، وَلَا تَعْدَاهُ الله عَيْلِ الْمُجَازِ، أَوْ أَنَّ اللَّهُ مِنْ قَبِيلِ الْمُجَازِ، أَوْ أَنَّ اللَّهُ مَنْ عَلَى ذَلِكَ خَزَنتُهَا، كُلُّهُ بَاطِلٌ وَلَا مُعْوَلًا مُعْوَلًا مُعْوَلًا مُعْوَلًا الله مِن الله عَلَيْهِ عَلَى الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى الله عَلَى الله عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى الله عَلَيْهِ عَلَى الله عَلَيْهِ عَلَى الله عَلَيْهِ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى عَلَيْهِ عَلَى الله عَلَيْهِ عَلَى الله عَلَيْهِ عَلَى الله عَلَيْنِ الله عَلَيْهِ عَلَى الله عَلَيْهِ عَلَى الله عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَى الله عَلَيْهِ عَلَى الله عَلَيْهِ عَلَى الله عَلَيْكُ عَلَى الله عَلَيْهُ عَلَوْلًا مُعْتَكَامُ الله عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى الله عَلَيْهِ عَلَى اللّه عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْمُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَل

وقوله تعالى: ﴿ لَمُم مَّا يَشَا آءُونَ فِيها وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾ [٣٥] المعنى لهم فيها ما يشاءون، ولدينا مزيد مما لم يخطر على قلوبهم، وجاء في التفسير: أن السحاب تمر () بأهل الجنة فتمطر () لهم الحور، فتقول () الحورُ: نحن الذي () قال الله على [فيهم] (): (وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ) ().

وقوله تعالى ( ): ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُ نَا قَبُلُهُم مِن قَرْنٍ هُمْ أَشَدُ مِنْهُم بَطْشًا ﴾ [٣٦] اختلف الناس في القرن، فقال قوم: القرن عشر سنين، وقال قوم: ثلاثون سنة، وقال قوم: أربعون سنة ( )، وقالوا ( ): سبعون سنة ( )،

(١٠) هذا القول مروي عن كثير بن مرة بنحوه.

أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١١٠/ ٣٣١٠)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢١).

(١١) "وقوله تعالى" ليست في (ط)

(١٢) نسبه الماوردي إلى إبراهيم النخعي كما في النكت والعيون (٥/ ٧٦).

(١٣) "وقال قوم" في (س)، (ط)

(١٤) نسبه الماوردي إلى قتادة كما في النكت والعيون (٥/ ٧٦).

<sup>(</sup>١) "وأنا" في (س)

<sup>(</sup>٢) "ذلك" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٣) "كان ذلك" في (س)

<sup>(</sup>٤) "يدل" في (ط)

<sup>(</sup>٥) "يمر" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٦) "فيمطر" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٧) "فيقول" في (ط)

<sup>(</sup>A) "اللائي" في (س)، "الذين" في (ط)

<sup>(</sup>٩) الزيادة من (ط)

والقرن – والله أعلم – مقدار التوسط في أعمار أهل الزمان، فالقرن في قوم نوح على مقدار أعمارهم، وفي قوم موسى وعيسى وعاد وثمود على مقدار أعمارهم واشتقاقه من الاقتران، فكأنه المقدار الذي هو أكثر () ما يقترن فيه أهل ذلك الزمان في بقائهم ().

- (١) الزيادة من (ط)
- (۲) هذا عند حفاظ الحديث أصح الأقوال، ويستدلون بها روي عن النبي على عن عبدالله بن بسر المازني، قال: «وضع النبي الله يه على رأسه وقال: "سَيَعيشُ هذَا الغُلام قَرْنا" قلت: كم القرن؟ قال: "مِئَةُ سَنَةٍ". إنك تعيش قرنا ، فعاش مائة سنة »، فاستدلوا به على أن القرن مائة سنة ، أخرجه الحاكم في المستدرك على الصحيحين (٤/ ٥٤٥) في كتاب الفتن والملاحم، باب حديث أبي عوانه، برقم (٨٥٨٨)، وأخرجه في كتب التفسير الطبري في جامع البيان (١٧/ ٧٠٧) وابن أبى حاتم في تفسيره (٨/ ٢٦٩٥)، وعزا السيوطي إلى الحاكم وابن مردويه كما في الدر المنثور (٢/ ٢٥٨).
  - (٣) "وقال قوم" في (س)، (ط)
- (٤) ينظر: معاني القرآن للفراء (١/ ٣٢٨) الكشف والبيان (٤/ ١٣٥)، تفسير السمعاني (٢/ ٨٨) النكت والعيون (٥/ ٧٦)، زاد المسير (٣/ ٥)، الجامع لأحكام القرآن (٦/ ٣٩١)، وحكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٩/ ٨٤)، وابن منظور في لسان العرب (١٣٠/ ٣٣١).
  - (٥) "في" في (ط)
  - (٦) "وفي قوم موسى وعيسى وعاد وثمود على مقدار أعمارهم" ليست في (س)، (ط)
    - (٧) "أكبر" في (ط)
- (٨) هذا ترجيح الزجاج لمعنى قرن، وأيده في هذا الترجيح النحاس في معاني القرآن (٢/ ٢٠٠)، والأزهري في تهذيب اللغة (٩/ ٨٤والسمعاني في تفسيره (٥/ ٢٤٦)، وابن الجوزي في زاد المسير (٣/ ٥)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٦/ ٣٩١)

وَالدَّلِيل على أن القرن مأخوذ من الاقتران قولُ النَّبِي ﷺ «خيرُكم قَرْني -بِمَعْنى أَصْحَابِي- ثمَّ الَّذين يَلُونَهُم» أخرجه البخاري في صحيحه (٣/ ٢٢٤) في كتاب بدء للُونَهُمْ - يَعْنِي التَّابِعين - ثمَّ الَّذين يَلُونَهُم» أخرجه البخاري في صحيحه (٣/ ٢٢٤) في كتاب بدء الوحي، باب لا يشهد شهادة جور إذا أُشهد، برقم (٢٦٥١) وأخرجه مسلم في صحيحه (٧/ ١٨٥) في كتاب فضائل الصحابة، باب فضل الصحابة ثم الذين يلونهم برقم (٢٦٣٨).

وقوله تعالى: ﴿فَنَقَبُواْ فِي الْلِكِدِ هَلْ مِن تَحِيصٍ ﴾ وقرئت "فَنَقَبُوا في البلاد هل من محيص ()" [- بالتشديد والتخفيف -] () المعنى طوِّفوا وفتِّشوا، فلم يرَوا محيصاً من الموت ().

قال امرؤ القيس ():

وقَدْ نَقَبْتُ فِي الآف قِ حتَّى رَضِيتُ مِنَ الْغَنِيمَةِ بالإِيابِ () ويقرأ )" فنُقِّبوا في السبلاد"، أي ففت شوا () وانظروا ()، ومن هذا

(١) "في البلاد هل من محيص" ليست في (ط)

(٢) الزيادة من (ط)

(٣) "فنقبَوا" خفيفة القاف القطعي عن عبيد عن أبى عمرو والحجة لمن خفف أنه اراد المرة الواحدة وأصله التطواف في البلاد، وقرأ الباقون "فنقبوا" بالتشديد فالحجة لمن شدد أنه دل بذلك على مداومة الفعل وتكراره.

ينظر: السبعة في القراءات (٢٠٧)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢١٥)، الحجة في القراءات السبع (٣٣٢).

- (٤) هذا معنى قراءة التشديد، ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٢١٩)، وحكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٩/ ١٥٩)، وابن منظور في لسان العرب (١/ ٧٦٥).
- (٥) امروء القيس بن حجر بن الحارث بن عمرو بن حجر بن عمرو بن معاوية بن الحارث الأكبر. وهو من قبيلة كندة. وكندة قبيلة يمنية، كانت تسكن قبل الإسلام غربي حضرموت؛ وكانت على اتصال بالحميريين

ينظر: طبقات فحول الشعراء (١/ ٥١)، تراجم شعراء الموسوعة الشعرية (٩٣٦)، معجم المؤلفين (٢٠/ ٣٢٠).

- (٦) ينظر: ديوان امرئ القيس (٧٩)، دواوين الشعر العربي على مر العصور (٩/ ٢٧١)، والبيت من شواهد أبي عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٢٢٤)، والمبرد في الكامل في اللغة والأدب (٢/ ٢٠٦).
  - (٧) "وتقرأ" في (ط)
  - (A) "فتشوا" في (س)، (ط)
- (٩) " فَنَقِبُوا " بكسر القاف على وجه التهديد والوعيد قرأ يحيى بن يعمر، وقراءة يحيى بن يعمر شاذّة خارجة عن الجهاعة وهي على التهديد.

وقوله () تعالى: ﴿إِنَّا فِي ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَنَكَانَ لَهُ, قَلْبُ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدُ ﴾ [٣٧] [وقرئت (أو أُلقِيَ السمعُ)] () ().

ومعنى ﴿لِمَنَكَانَ لَهُ, قَلْبُ ﴾ أي من صرف قلبه إلى التّفَهُم ()، ألا ترى أن قوله - جل وعز -: ﴿صُمُّمُ بُكُمُ عُمْنُ ﴾ أنهم لم يستمعوا استهاع متفهم مسترشد، فجُعلوا بمنزلة من لم يسمع، كما قال الشاعر ():

## أصمُّ عما ساءه سميعُ

- = ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٢٨٥)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٥٤)، بحر العلوم (٣/ ٣٢٢).
  - (١) "قيل" ليست في (ط)
  - (٢) "للذي" في (س)، (ط)
- (٣) ينظر: بحر العلوم (٣/ ٣٢٢)، تهذيب اللغة (٩/ ١٥٩)، الجامع لأحكام القرآن (٦/ ١١٢)، لسان العرب (١/ ٧٦٥)
  - (٤) "قوله" في (ط)
  - (٥) الزيادة من (ط)
- (٦) "أُلقي السمعُ" مبنياً للمفعول، ورفع السمع أي ألقى منه، قرأ السلمي، وطلحة، والسدي، وأبو البر هثيم.
- ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٢٨٥)، تفسير البحر المحيط  $(\Lambda/ \Lambda)$ .
  - (V) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير ( $\Lambda$ /  $\Upsilon$ ۲)
    - (٨) البقرة: ١٨
- (٩) هذا مثل كما جاء في كتب الأمثال يضْرب مثلا للرجل يتغافل عَمَّا يكره، وليس شعرا، ينظر: جمهرة الأمثال (١٤٠/١)
- (١٠) ينظر: جمهرة الأمثال (١/ ١٠)، مجمع الأمثال (١/ ٢٠٤)، واستشهد به الأزهري في تهذيب اللغة =

وجاء في التفسير: أنه يعني به أهل الكتاب الذين () عندهم صفة النبي العَلَيْكُ في فالمعنى على () التفسير: ﴿أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ () ﴾ أن صفة النبي العَلَيْكُ في كتابه ().

وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَمَا مَسَّنَا مِن لَّغُوبٍ ﴾ [٣٨] (اللُّغوب): التَّعَب والإعياء، يقال: لَغَبَ يلْغُبُ لُغوباً ( ).

 $= (\gamma \wedge \gamma).$ 

(١) "أي" زائدة في (ط)

(۲) ينظر: معاني القرآن للفراء (۳/ ۸۰)، مجاز القرآن (۲/ ۲۲٤)، غريب القرآن لابن قتيبة (۱۹٤)، الكشف والبيان (۹/ ۲۰۷)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٧٨)، تفسير السمعاني (٥/ ٢٤٧)، وحكى بعضه عن الزجاج القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (۱۷/ ۲۳)

(٣) "كانت" زائدة في (ط)

(٤) "هذا" زائدة في (ط)

(٥) "يشهد" في (س)

(٦) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٧٤)، وعزا السيوطي الرواية إلى عبدالرزاق وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٢٠٩)

وينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٢٠١١)، الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٣).

(۷) ينظر: جمهرة اللغة (١/ ٣٧٠)، تفسير النكت والعيون (٥/ ٣٥٦)، المفردات في غريب القرآن (٤٥١)، المفردات في غريب القرآن (٤٥١)، المسان العرب (١/ ٢٤٧)، حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٢).
 المسير (٨/ ٢٢).

وهذا فيها ذُكر أنه لليهود () - لُعِنَتْ - قال (): خلق الله السَّهَاوَات والأرض في ستَةِ أيام، أولهُا الأحَد، وآخرها الجمعة، واستراح يوم السبت، فأعلم أنه خَلقهها () في ستة أيام فسبحانه () وتعالى أن يوصف بتعب أوْ نَصَبِ ().

ثم قال: ﴿ فَأَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكِ قَبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ ٱلْغُرُوبِ ﴾ [٣٩] يعني () قبل طلوع الشمس صلاة الفجر، وقبل الغُروب صلاة العَصْرِ (). ﴿ وَمِنَ ٱلْيَلِ فَسَيِّحَهُ ﴾ [٤٠] صلاة المغرب ().

﴿ وَأَدَبَّرَ ٱلسُّجُودِ ﴾ الركعتان بعد صلاة المغرب على هذا ( ). ويجوز أن يكون الأمر

<sup>(</sup>١) "أن اليهود" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٢) "قالت" في (س)، (ط) وهو الصواب.

<sup>(</sup>٣) "خلقها" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٤) "وسبحانه" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٥) المروي عن قتادة، قوله: (وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ)... الآية، «أكذب الله اليهود والنصارى وأهل القرى على الله، وذلك أنهم قالوا: إن الله خلق السموات والأرض في ستة أيام، ثم استراح يوم السابع، وذلك عندهم يوم السبت، وهم يسمونه يوم الراحة».

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٣٣)، والطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٧٦)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وابن جرير وابن المنذر كها في الدر المنثور (٧/ ٢٠٩).

<sup>(</sup>٦) "بمعنى" في (س)

<sup>(</sup>٧) هذا القول مروي عن جرير بن عبدالله مرفوعا إلى النبي الله في وهذا القول مروي عن قتادة وابن زيد، وعزا السيوطي رواية جرير إلى الطبراني في الأوسط، وَابن عساكر كما في الدر المنثور، وأخرج الطبري الروايتين عن قتادة وابن زيد في جامع البيان (٢٢/ ٣٧٦).

<sup>(</sup>A) أكثر الروايات المأثورة في تفسير ﴿ وَمِنَ ٱلْيَلِ فَسَيِحَهُ ﴾ هو صلاة العتمة العشاء الآخر، وقيل صلاة الليل ينظر: جامع البيان (٢٢/ ٣٧٦)، وبعض المفسرين أشرك مع العشاء المغرب كما قال مقاتل في تفسيره (٣/ ٢٧٣)، ورجحه النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٣٢) لعموم الليل في ظاهر الآية، وقال به السمعاني في تفسيره (٥/ ٢٤٧).

و (أَدْبَارَ الشُّجُودِ) و (إِدْبَارَ السجود)، فمن قرأ "أدبار" بفتح الألف فهو جمع دبر، ومن قرأ و (إِدْبَارَ) فهو على مصدر أَدْبَرَ [يدبر] إلى إلى المنافر الم

وقوله تعالى: ﴿ وَٱسْتَمِعْ يَوْمَ يُنَادِ ٱلْمُنَادِ مِن مَكَانِ قَرِيبٍ ﴾ [٤١] جاء في التفسير: أنه يعني به [أنه] () ينادى بالحشر من مكان قريب ().

(۱) هذا القول مروي عن علي بن أبي طالب وابن عباس وأبي هريرة رَضَّ لِللَّهُ عَنْهُمُ، والشعبي، ومجاهد، وإبراهيم النخعي.

أخرجها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٧٩)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى الترمذي وابن جرير وابن أبي حاتم وابن مردويه والحاكم وصححه، وعزا رواية علي إلى مسدد في مسنده وابن المنذر وابن مردويه كما في الدر المنثور (٧/ ٦١٠) وعزا السيوطي رواية أبي هريرة إلى ابن مردويه، ورواية الشعبي ومجاهد وإبراهيم إلى ابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٢١١).

- (٢) "ويقرأ" في (س)، (ط).
- (٣) "و أَدْبَارَ الشُّجُودِ" ليست في (س)، (ط)
  - (٤) "وأدبار" في (ط)
  - (٥) "إدبار" في (س)
- (٦) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)
- (٧) "إدبار السجود" بكسر الألف، قرأ نافع وابن كثير وحمزة، وقرأ الباقون "وأدبار" بفتح الألف جمع دبر مثل قفل وأقفال

ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٣٣)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢١٣)، حجة القراءات (٦٧٨)، التيسير في القراءات السبع (١٣٠).

- (A) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)
- (٩) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٨١)، ونسبه الماوردي إلى ابن جريج كما في النكت والعيون (٥/ ٣٥٨)، وعزا السيوطي رواية ابن جريج إلى ابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٢١٢).

وقيل: هي الصخرة التي في بيت المقدس، ويقال: إنها في وسط الأرْضِ. ()
قوله () تعالى: ﴿ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلْخُرُوجِ ﴾ أي يوم يبعثون ويخرجون، ومثله ﴿ يَدُعُ ٱلدَّاعِ إِلَى شَيْءٍ نُكُمُ إِنَّكُ مُ الْمُحَدَاثِ ﴾ () الأجداث (): القبور ().

وقال أبو عبيدة: يوم الخروج من أسهاء يوم القيامة ()، واستشهَدَ بقول العَجاجِ ():

(١) هذا القول مروي عن قتادة بنحوه.

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٣٣)، وأخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٨٢)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣١٠)، وعزا السيوطي الرواية إلى ابن جرير وابن أبي حاتم والواسطي كما في الدر المنثور (٧/ ٢١٢)

- (٢) "وقوله" في (س)
  - (٣) القمر: ٦-٧
- (٤) "والأجداث" في (ط)
- (٥) هذا القول مروي عن قتادة وابن عباس رَضَالِلَهُعَنْهُا.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٣٤٧)، وأخرجها أيضاً الطبري في جامع البيان (٢٠/ ٢٣٣)، ورواية قتادة السيوطي البيان (٢٠/ ٥٣١)، ورواية قتادة السيوطي إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذركها في الدر المنثور (٨/ ٢٨٧)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٢٢).

- (٦) ينظر: مجاز القرآن (٢/ ٢٢٤).
- (٧) العجاج أبو محمد أو أبو الجحّاف رؤبة بن العجاج، والعجاج لقب واسمه: أبو الشعثاء عبدالله بن رؤبة البصري التميمي السعدي؛ وهو وأبوه راجزان مشهوران، كل منها له ديوان رجز من مخضرمي الدولتين الأموية والعباسية، وقالوا: لما مات رؤبة قال الخليل: دفنا الشعر واللغة والفصاحة.

ينظر: وفيات الأعيان (٢/ ٣٠٣) طبقات فحول الشعراء (٢/ ٧٦١) تراجم شعراء الموسوعة الشعرية (٢/ ٢٦١).

أَلْيِسَ يَوْمٌ سُرِ مِّيَ الْخُرُوجِ أَعْظَمَ يَوْمٍ رَجَّةً رَجُوجِ الْأَرُوبِ أَعْظَمَ يَوْمٍ رَجَّةً رَجُوجِ الْأَرُوبِ الْعَلَيْمِ مِعَبَارٍ فَذَكِرٌ بِأَلْقُرُءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ ﴾ [83] وقول ه تع الى: ﴿ وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِم بِعَبَارٍ فَذَكِرٌ بِأَلْقُرُءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ ﴾ [83] كما قال: ﴿ لَسُتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴾ ( وهذا قبل أن يؤمر ( ) الطَّيْلُ بالحرب، وسورة ( ) (ق) ( ) مكية ( ) .

(١) "زجه زجوجا" في (س)

- (٣) "هذا" زائدة في (ط)
  - (٤) الغاشية: ٢٢
- (٥) "النبي" زائدة في (س)
- (٦) "لأن سورة" في (ط)
- (٧) "لأن سورة قاف" في (س)
- (٨) ينظر: تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٨١)، تفسير السمعاني (٥/ ٢٤٨)، زاد المسير (٨/ ٢٦).

<sup>(</sup>٢) البيت من شواهد أبي عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٢٢٣)، والأزهري في تهذيب اللغة (٧/ ٢٦)، ابن سيده ففي المحكم والمحيط الأعظم (٥/ ٣).

قوله تعالى: ﴿وَالذَّرِيَتِ ذَرُوا ﴾ [١] جاء في التفسير عن علي -رحمة الله عليه-أن البن () الكوّاء () سأله عن تفسير (): ﴿ وَالذَّرِيَتِ ذَرُوا ﴾ فقال (): () الرياح، قال: ﴿ فَٱلْحَيْرِيَتِ يُسْرًا ﴾ [٣]؟ قال الفلك، قال: ﴿ فَٱلْحَيْرِيَتِ يُسْرًا ﴾ [٣]؟ قال الفلك، قال: ﴿ فَٱلْحَيْرِيَتِ يُسْرًا ﴾ [٣]؟ قال اللائكة » ()

وأخرجه من أهل الحديث البيهقي في شعب الإيهان (٥/ ٢٥٢) كتاب المناسك، حديث الكعبة والمسجد الحرام، برقم (٣٧٠٤).

كم روي أيضا عن ابن عباس رَحَيَليَّكُ عَنْهُ بنحوه أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٩١)، وعزاه السيوطي إلى الفريابي وابن المنذر كم في الدر المنثور (٧/ ٦١٤).

<sup>(</sup>١) "الذاريات" في (س)، "الذاريات مكية" في (ط)

<sup>(</sup>٢) "ابن" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٣) هو عبدالله بن الكواء من رؤوس الخوارج انتهى وقال البخاري لم يصح حديثه قلت وله أخبار كثيرة مع على وكان يلزمه ويعييه في الأسئلة وقد رجع عن مذهب الخوارج، وعاود صحبة على.

ينظر: لسان الميزان (٣/ ٣٢٩)، ميزان الاعتدال في نقد الرجال (٤/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٤) "تفسر" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٥) "علي" زائدة في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٦) "هي" زائدة في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٧) أخرج هذا الأثر بمثله وبنحوه من طرق عن علي بن أبي طالب رَضَيَّلَكُ عَنْهُ عبدالرزاق في تفسيره: (٣/ ٢٤١)، والطبري جامع البيان (٢٢/ ٣٨٦)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣١)، وعزا السيوطي رواية علي إلى الفريابي وسعيد بن منصور والحارث بن أبي أسامة، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن الأنباري في المصاحف والحاكم وصححه البيهقي في شعب الإيمان، وهذا كما عزاه السيوطي إليهم في الدر المنثور (٧/ ٢١٤).

﴿ وَالذَّرِيَتِ ﴾ مجرور على القسم، المعنى أحلف بالذاريات، وبهذه الأشياء، والجواب: ﴿ إِنَّا تُوعَدُونَ لَصَادِقٌ ﴾ [٥]، وقال قوم: المعنى () وَرَبِّ الذَّارِيَاتِ ذَرْوًا ()، كما قال: ﴿ فَوَرَبِّ السَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ, لَحَقُّ ﴾ ()

والذاريات من ذَرَتِ الريح تَذرو إذا فرقت التراب وغيره، يقال: ذرت الريح () وأذرت بمعنى وَاحِدٍ، [ذرت] فهي ذاريةٌ، وهن ذاريات، وأذرت فهي مُذْرِية، ومُذْرِياتٌ للجهاعة، وذاريات أيضاً ().

ف المعنى () وربِّ الرياحِ الـذارياتِ، وربِّ السُفُنِ الجارياتِ، وربِّ الملائكةِ المقسماتِ، إنَّمَا تُوعَدُونَ لَصَادِقُ.

<sup>(</sup>۱) قال به مقاتل بن سليهان في تفسيره (۳/ ٢٧٥)، والفراء في معاني القرآن (۳/ ١٣٦)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (۲/ ٢٢)، وابن قتيبة في غريب القرآن (۲/ ٤٢)، والطبري في جامع البيان (۲۲/ ٣٨٦)، ومكي في القرآن (۲/ ٣٨٦)، وابن قتيبة في غريب القرآن (۱/ ٤٢)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٢٥٠)، والنيسابوري في باهر البرهان الهداية إلى بلوغ النهاية (۱/ ٢٩، ٧٧)، والسمعاني في تفسير الغريب (١٧٧)، وأبن الجوزي في تذكرة الأريب في تفسير الغريب (١٧٧)، وغيرهم.

<sup>(</sup>٢) "المعنى" ليست في (س)

<sup>(</sup>٣) قال به النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٣٥) باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (٣/ ١٣٦٥)، القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٣٠)، وأبي حيان في تفسير البحر المحيط (٨/ ١٣٣) وحكى ما سبق عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٧).

<sup>(</sup>٤) الذاريات: جزء من الآيه ٢٣.

<sup>(</sup>٥) "تَذرو إذا فرقت التراب وغيره، يقال: ذرت الريح" ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>۷) ينظر: تهذيب اللغة (٥/ ٦٧)، المحكم والمحيط الأعظم (١١ / ١١١)، مقاييس اللغة (٦/ ٢٩١) لسان العرب (١٤ / ٢٨٢)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزى في زاد المسير (٨/ ٢٧).

<sup>(</sup>A) "فالمعنى" ليست في (س)، "والمعنى" في (ط).

وقوله تعالى: ﴿وَالسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلْحُبُكِ ﴿ إِنَّكُو لَفِي قَوْلِ مُغْلِفٍ ﴾ [٨] جاء في التفسير: أنها ذات [الخَلْق الحسن ()، وأهل اللغة يقولون: ذات الحبك ذات] () الطرائق الحسنة ()، والحبك أن في اللغة ما أُجِيدَ عَمَلهُ، وكل ما تراه من الطرائق في الماء، وفي الرمل، إذا أصابته الريح فهو حبك، واحدها () حِبَاك، مثل مِثَال ومُثُل، وتكون واحدها ()

<sup>(</sup>١) "وقوله تعالى" ليست في (س).

<sup>(</sup>٢) المروى عن مجاهد وقتادة بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان(٢٢/ ٣٩٤)، ونسبه الماوردي إليهم كما في النكت والعيون (٥/ ٣٦٢)، وقال به السمرقندي بنصه في بحر العلوم (٤/ ١٩٣)، وينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧٠٧٠).

<sup>(</sup>٣) قول قتادة، وابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ، والحسن، وعكرمة، والربيع بن أنس

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٤٢)، وأخرجها الطبري في جامع البيان عنهم (٢٢/ ٣٩٤)، وأخرج الرواية عن ابن عباس ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣١١)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن جرير، وَابن المنذر، وَابن أبي حاتم الحسن إلى ابن جرير وأبو الشيخ، وعكرمة إلى ابن جرير وأبو الشيخ كما في الدر المنثور (٧/ ٢١٥)، وأورد الماوردي أقوال قتادة ومجاهد وسعيد بن جبير ونسبها إليهم في النكت والعيون (٥/ ٣٦٢).

<sup>(</sup>٤) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>٥) قال به مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٢٧٥)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (١١٦)، وابن قتيبة في غريب القرآن: (٤٢٠)، والمبرد في الكامل في اللغة والأدب (١٣)، وابن دريد في جمهرة اللغة (١/ ١١٨)، والمردي في جمهرة اللغة (١/ ٤٧٤)، وابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (٣/ ٤٨)، ابن فارس في مقاييس اللغة (٢/ ٤٠٤) والأصفهاني في المفردات في غريب القرآن (١٠٦)، وابن منظور في لسان العرب (١/ ٤٠٧)، وحكاه عن الزجاج.

<sup>(</sup>٦) "والمحبوك" في (س)، (ط).

<sup>(</sup>٧) "وواحدها" في (ط)

<sup>(</sup>A) "ويكون واحدتها" في (س)، (ط).

أيضاً حبيكة، مثل طريقة وطرق ().

وقوله تعالى: ﴿إِنَّكُمْ لَفِي قَوْلٍ تُحْنَلِفٍ ﴾ أي في أمر النبي الطَّيْكُلا ( ).

﴿ يُؤْفَكُ عَنْهُ مَنْ أَفِكَ ﴾ أي يُصرف عنه من صُرِفَ ( ).

وقوله تعالى: ﴿ قُنِلَ ٱلْخُرَّصُونَ ﴾ [١٠] وهم () الكذابون ()، تقول: قد تَخَرَّصَ عليَّ فُلان الباطل.

- (۱) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (۳/ ۲۷٥)، ومعاني القرآن للأخفش (٤/ ٢٠)، ومعاني القرآن للفراء (٥/ ٣٧)، وجامع البيان(٢٢/ ٣٩٤)، وغريب القرآن للسجستاني (٢٠٠)، وحكاه الأزهري في تهذيب اللغة عن الزجاج (١/ ٤٧٤) كما أورده بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢٨٣)، وحكاه عن الزجاج ابن منظور في لسان العرب (١/ ٤٠٧).
- (۲) نسب مكي هذا القول إلى الحسن كما في الهداية إلى بلوغ النهاية (۱۱/ ۷۰۷۶)، ولم أجد فيها اطلعت عليه من اقتصر عليه غيرهما، وقول أكثر المفسرين على أن القول المختلف هو في أمر الرسول في وأمر القرآن،كالفراء في معاني القرآن (۳/ ۱۳۸)، والسمر قندي في بحر العلوم (٤/ ١٨٤)، وابن الجوزي في زاد المسير (۸/ ۲۹)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (۲۷/ ۳۳).

## (٣) قول الحسن.

أخرجه عبدالرزاق في تفسيره: (٣/ ٢٤٣)، والطبري في جامع البيان(٢٢/ ٣٩٩)، وقال به مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٢٧٥)، والفرآء في معاني القرآن(٣/ ٨٣)، وابن قتيبة في غريب القرآن: (٤٢١) ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية ونسبه إلى الحسن أيضا (١١/ ٤٧٠٧)، والنيسابوري في باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (٣/ ١٣٦٧)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٢٥٢)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٣/ ٣٢٧).

- (٤) "هم" في (ط)
- (٥) قول الحسن ومجاهد.

أخرج عبدالرزاق الرواية عن الحسن في تفسيره: (٣/ ٢٤٢)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى عَبد بن مُحَيد، وَابن جَرِير، وَابن المنذر كها في الدر المنثور (٧/ ٢١٥)، ونسبه الماوردي إلى الحسن كها في تفسير النكت والعيون (٥/ ٣٦٣)، وقال به الخليل في كتاب العين (٤/ ١٨٣)، والفرآء في معاني القرآن (٣/ ٣٨)، وابن قتيبة في غريب القرآن: (٤٢١)، وابن دريد في جمهرة اللغة (١/ ٣٠٦)، وابن سيده

وقوله تعالى: ﴿ يَسْعَلُونَ أَيَّانَ يَوْمُ ٱلدِّينِ ﴾ [١٢] و يجوز إِيَّانَ بكسر الهمزة ( ) \ [المالاً] و وفتحها ( ) ، [أي] ( ) يقولون: متى يوم الجزاء؟ ( ) .

في المحكم والمحيط الأعظم (٥/ ٥٤)، وحكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٦/ ٤٣٢)، وابن منظور في لسان العرب (٧/ ٢١)، وينظر: باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (٣/ ١٣٦٧)، مفردات غريب القرآن للأصفهاني (١٤٦).

(١) "نحقونه" في (س)، "يُحِقُّونه" في (ط).

(٢) قول قتادة بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان: (٢٢/ ٠٠٤)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عَبد بن مُمَيد، وَابن جَرِير، وَابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٦٢٠).

وينظر: تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٨٣)، مفردات غريب القرآن للأصفهاني (١٤٦) وابن والجامع لأحكام القرآن (٧١/ ٣٣)، وحكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٢/ ٤٣٢)، وابن منظور في لسان العرب (٧/ ٢١).

(٣) "إيان " بكسر الهمزة وفتح الياء المخففة، لغة لسليم، وهي قراءة لأبي عبدالرحمن السلمي والأعمش، وهي قراءة شاذة.

ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات: (٦٣٦)، معاني القرآن للفراء (٣/ ٤٤)، إعراب القرآن (٢/ ٣٩٤)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٥٥) إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥١٦)

- (٤) "أيان "بفتح الهمزة، قراءة الجمهور.
- (٥) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط).
- (٦) ينظر: مجاز القرآن (١١٦)،قال الأزهري: « لا يكون إلا استفهاماً عن الوقت الذي لم يجيء». تهذيب اللغة (٥/ ٢٣٧)، والكشف والبيان (٩/ ١١١)، زاد المسير (٨/ ٣٠)، ومفردات غريب القرآن للأصفهاني (٣٤)، وتفسير البحر المحيط (٨/ ١٣٤).

وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى ٱلنَّارِ يُفْنَنُونَ ﴾ [١٣] [بنصب يوم، ويجوز يَوْمُ هم على النَّار يفتنونَ. فمن نَصَبَ فهو على وجْهَين:

أحدهما: على معنى يقع الجزاء يَوْمَ هُمْ عَلى النار يفْتَنونَ] ()، ويكون () لفظه لفظ نَصْب، ومعناه معنى رفع؛ لأنه مضاف إلى جملة كلام، تقول: يعجبني يَوْمَ أنْتَ قَائِمٌ، ويـومُ أنْتَ تَقُومُ، وإن شئت فتحت، وهـو في موضع رفع، كـا قال ()():

لم يَمْنع ( ) الشُّرْبَ منها غَيْرَ أَن نطقت حمامة في غُصُونٍ ذاتِ أَوْقالِ ( )

وقد رويت "غير أن نطقت" لما أضاف "غير" إلى "أن"، وليست بِمُتَمكَنةٍ فتح، وكذلك لما أضاف يوم إلى ﴿ مُمْ عَلَى ٱلنَّارِ يُقْنَنُونَ ﴾ فتح، وكما ( ) قرئت: (ومِنْ خِزْي

<sup>(</sup>۱) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط).

<sup>(</sup>٢) "و يجوز أن يكون " في (ط)

<sup>(</sup>٣) "الشاعر" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٤) نسبه البغدادي لأبي قيس بن الأسلت في خزانة الأدب (٣/ ٣٧٧)، ونسبه الفرآء في معاني القرآن للمفضَّل (٢/ ٥٣)، وذكر في كتب أخرى بدون نسبة بل قال بعضهم أنه من الخمسين بيتا المجهولة القائل.

<sup>(</sup>٥) "تمنع" في (س)

<sup>(</sup>٦) الشاعر هنا يصف ناقة، وضمير منها راجع لناقته الوجناء في بيت سابق هو:

ثم ارعويت وقد طال الوقوف بنا فيها فصرت إلى وجناء شملال.

والشرب: مفعول يمنع وغير فاعله لكنه بني على الفتح جوازاً لإضافته إلى مبني، وأراد بنطقت صوتت مجازاً. وفي بمعنى على، وذات بالجر صفة لغصون، والأوقال: جمع وقل بفتح فسكون وهو ثمر الدوم اليابس فإن كان ثمره طرياً فاسمه البهش، يريد: لم يمنعها أن تشرب الماء غير ما سمعت من صوت حمامة.

والبيت من شواهد سيبويه في الكتاب (٢/ ٣٢٩)، وابن جنى في سر صناعة الإعراب (٢/ ٥٠٧).

<sup>(</sup>٧) "وكم"اليست في (س).

ومعنى ﴿ يُفْنَنُونَ ﴾ يحرّقون وُيعَذَّبونَ ( )، ومن ذلك يقال للحجارة السود التي كأنها قد أحرقت بالنَّارِ: الفَتِينُ ( ).

يَوْمَئَذٍ) ( )، ففتحت يوم ( )، وهو في موضع خفض ( )؛ لأنك أضفته إلى غير متمكن ( ).

(۱) هود: ۲٦

- (٣) "جر" في (س).
- (٤) ينظر: مشكل إعراب القرآن (١/ ٣٦٧)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢١٧)، حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٣٧)، وابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٥٥)، وينظر: الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٥٣٥) إعراب القرآن للأصبهاني (٣٩٧).

وهذا هو مذهب البصريين: أنه يجوز بناؤها إذا أضيفت إلى غير متمكن بخلاف ما إذا أضيفت إلى متمكن.

أما الكوفيون: فقالوا: إنها جوزنا بناءها على الفتح إذا أضيفت إلى اسم متمكن أو غير متمكن؛ وذلك لأن غير هاهنا قامت مقام إلا، وإلا حرف استثناء، والأسهاء إذا قامت مقام الحروف وجب أن تبنى، وهذا لا يختلف باختلاف ما يضاف إليه من اسم متمكن، كقولك: ما نفعني غير قيامك، أو غير متمكن كقول الشاعر. الإنصاف في مسائل الخلاف (١/ ٢٨٧)، وينظر: الكتاب لسيبويه (١٥٨)، سر صناعة الإعراب لابن جني (١/ ٧٠٠)، المخصص لابن سيده (٤/ ٢٦١)، الأصول في النحو لابن السراج (١/ ٢٧٥).

(٥) قول ابن عباس رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ، وعكرمة، ومجاهد، وابن زيد، وقتادة بنحوه.

أخرج رواية قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٤٢)، وجميعها أخرجها الطبري في جامع البيان (٢/ ٢٠٢)، ونسب الماوردي أقوال ابن عباس وعكرمة كما في النكت والعيون (٥/ ٣٦٤)، وقال بهذا القول مقاتل بن سليان (٣/ ٢٧٦) والفراء في معاني القرآن (٥/ ٣٧)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٢٤١)، وابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٥٥).

(٦) ينظر: كتاب العين (٨/ ١٢٧)، جمهرة اللغة (١/ ١٩٣)، تهذيب اللغة (٥/ ١٣)، لسان العرب (٦) ينظر: كتاب العين (٨/ ١٣٠)، جمهرة اللغة (١٣/ ١٣٠)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٣٠).

<sup>(</sup>٢) "يومئذ" بفتح الميم مع الإضافة، قراءة الكسائي، ومن فتح بنى اليوم على الفتح لإضافته إلى غير متمكن. ينظر: السبعة في القراءات (٣٣٦)، حجة القراءات (٣٤٤)، العنوان في القراءات السبع (١٧).

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّتِ وَعُيُونٍ ﴿ اللهِ حَلَى اَ اللهُ اللهُ حَلَمُ اللهُ اللهُ حَلَم وعز - ما لأهل النَّار، ثم أعلم الأهل الجنَّة؛ لأنّه لَّا قَالَ: ﴿ وَإِنَّ ٱلدِّينَ لَوَقِعٌ ﴾ أعلم جزاء أهل الجنَّة، وجزاء أهل النَّارِ.

وقوله تعالى: ﴿ اَنِذِينَ ﴾ نصب على الحال، المعنى إن المتقين في جَنَاتٍ وعيون في حال أُخْذِين ( ) مَا آتَاهُمْ رَبُرُمُ، ولو كان في غير القرآن جاز " آخِذُونَ " ولكن المصحَفَ لَا يَخَالف، ويكون المعنى إن المتقين آخِذُونَ مَا آتَاهُمْ رَبَهُمْ في جنات وعيون ( )، والوجه الأول أَجْوَد في المعنى وعليه القراءة ( ).

وقوله تعالى: ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلْيُلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴾ [١٧] المعنى كانوا يهجعون قليلًا من الليل، أي كانوا ينامون قليلًا مِنَ الليلِ ( )، ثم أعلم ( ) في أي شيء كانَ سَهَرُهُم، فقال:

<sup>(</sup>١) "أعلم" ليست في (س).

<sup>(</sup>۲) الذاريات: ٦

<sup>(</sup>٣) "أخذ" في (س)، (ط).

<sup>(</sup>٤) ينظر: إعراب القرآن (٤/ ٢٣٨)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٨٤)، الحجة للقراء السبعة (٤/ ١٧)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٥٦) تفسير البحر المحيط (٨/ ١٣٤) الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٥ ٢٥١) وحكاه ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ٣٠).

<sup>(</sup>٥) يقصد "آخذين " بالياء قراءة الجمهور، وبالواو "آخذون " قرأ بها ابن أبي عبلة، كما بين ذلك ابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٥٦).

<sup>(</sup>٦) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحُالِلَّهُ عَنْهُ، وابن زيد وإبراهيم النخعي.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤١٢)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَصَّوَلِيَّكُ عَنْهُ إلى ابن جرير وابن نصر وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٢١٤)، وقال بهذا أبو عبيدة في مجاز القرآن (١١٦)، والفراء في معاني القرآن (٥/ ٣٨) وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٢١)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢٨٤)، وينظر: الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٣٦).

<sup>(</sup>٧) (الله عَجْلًا) لفظ الجلالة زائده في (س)، (ط).

﴿ وَبِالْأَسَحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ [١٨] وجائز أن يكون "ما" مُؤكَدة لَغْواً، وجائز أن يكون () "ما" () مع ما بعدها مَصْدراً، يكون المعنى كانوا قليلًا من الليل هجوعهم ().

[وقوله:] () ﴿ وَفِي ٓ أَمُولِهِمْ حَقُّ لِلسَّآبِلِ وَٱلْمَحْرُومِ ﴾ [١٩] (المحروم) () الذي لا ينمو له مال ()، والأكثر في اللغة لا ينمى له مال، وجاء أيضاً أنه المجازف () الذي لا يكاد يكسب ()()

(١) "تكون" في (س)

(٢) "ما" ليست في (س).

(٣) ينظر: مشكل إعراب القرآن (٢/ ٦٨٧)، إعراب القرآن للأصبهاني (٣٩٤)، إعراب القرآن للأصبهاني (٣٩٤)، إعراب القرآن للباقولي (٦٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٣٦)، الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٣٩٤).

(٤) الزيادة من (س)

(٥) "جاء في التفسير" زائدة في (ط)

(٦) هذا القول مروي عن عكرمة والضحاك.

أخرجهم الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٧) وعزاهما إليه، وإلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٧/ ٦١٧)، وحكاه السمرقندي ونسبه إلى الزجاج في بحر العلوم (٤/ ١٩٤).

(٧) (المحارف) في (س).

(٨) (يكتسب) في (س)، (ط).

(٩) هذا القول مروي عن عائشة رَضَاًلِلَّهُ عَنْهَا.

أخرجه ابن أبى حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣١٢)، وعزاه السيوطي إليه كما في الدر المنثور (٧/ ٢١٦)، ونسبه الماوردي إليها رَيَخُلِلَّهُ عَنْهَا كما في النكت والعيون (٥/ ٣٦٦)، وقال بهذا المعنى الفراء في معاني القرآن (٥/ ٣٦)، والسجستاني في غريب القرآن (٢٦٩).

والقول المتفق عليه من أئمة التفسير تقريبا أن المحروم الذي حرم المال وثبت فقره، واختلفوا في تعيينه، وضربوا لذلك أمثلة عديدة منها ما ذكره الزجاج. وينظر: النكت والعيون (٥/ ٣٦٦)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٣٤٠)، والجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٣٨)، لسان العرب (١١٩/١٢).

وقوله تعالى: ﴿ فَوَرَبِ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ, لَحَقُّ ﴾ [٢٣] أي إن ما أتى به النبي الطَّيِّلاً حتى وإن قوله وَ اللهُ فَوَفِ ٱلسَّمَاءِ رِزْقُكُو وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ [٢٢] حَتَّ ، ف المعنى أن هذا الذي ذُكر ( ) في أمر الآيات، والرزْقِ، وأمر النبي الطَّيِّلا حق ﴿ مِثْلَ مَا أَنَّكُمْ نَطِقُونَ ﴾ ( ).

وقرئت: "مِثلُ ما أنكم تنطقونَ" ()، وهذا كها () تقول في الكلام: إنَّ هذا لحق كها أنك ها هنا، وإن هذا لحق كها أنك () تتكلم ().

فمن رفع " مثلُ " فهي من صفة الحق، المعنى إنه لحقٌّ مِثْلُ نطْقِكُمْ.

ومن نصب فعلى ضربين:

أحدهما: أن يكون في موضع رفع، إلا أنه لما أضيف إلى "أن " فتح أ. ويجوز أن يكون منصوباً على التوكيد، على معنى إنه لحقٌ حَقًا مثل نطقكم. ()

(١) "ذكرنا" في (س)، (ط)

ينظر: السبعة في القراءات (٢٠٩)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢١٧) حجة القراءات (٦٧٩)، التيسير في القراءات السبع (١٣٠).

(٣) "مِثْلُ مَا أَنَّكُمْ" بالرفع قراءة عاصم في رواية أبى بكر وحمزة والكسائي. ينظر: السبعة في القراءات (٦٠٩)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢١٧) حجة القراءات (٦٧٩) التيسير في القراءات السبع (١٣٠).

- (٤) "مثل ما " في (س).
- (٥) "ها هنا، وإن هذا لحق كم أنك" ليست في (ط)
  - (٦) "متكلم" في (ط)
  - (٧) "لما"ليست في (س).
  - (٨) "فتح "ليست في (س).
- (٩) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٣٨)، إعراب القرآن (٤/ ٢٤١)، بحر العلوم (٤/ ١٩٥)، تفسير القرآن (٤/ ٢٤١)، عالى القرآن (٤/ ٢٤١)، عالى القرآن (٤/ ٢٤١)، عالى القرآن (٤/ ٢٤١)، تفسير القرآن (٤/ ٢٤١)، عالى القرآن (٤/ ٢٤١)، تفسير القرآن (٤/ ٢٤١)، عالى القرآن (٤/ ٢٤١)، تفسير القرآن (٤/ ٢٤١)، عالى القرآن (٤/ ٢٤١)،

<sup>(</sup>٢) "مِثْلَ مَا أَنَّكُمْ" بالنصب قراءة ابن كثير ونافع وأبو عمرو وابن عامر وحفص عن عاصم، قراءة الجمهور.

وقوله تعالى: ﴿ هَلَ أَنَكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴾ [٢٤] جاء في التفسير: أنه لما أتَاهُ () الملائكةُ أكرمهم بالعِجل ()، وقيل: أكرمهم بأنه خدَمَهُمْ صلوات الله وسلامه عليه () ().

"فَقَالُوا سَلَاماً قَالَ سِلْمٌ" وقرئت (): "قَالَ سَلاَمُ" (فنصب الأول (على معنى () السَّلامُ عليكم سَلاماً، وسلمنا عليك سلاما.

<sup>=</sup> العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٨٦)، مشكل إعراب القرآن (٢/ ٦٨٧) باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (٣/ ١٣٦٩)، وينظر: الدر المصون في القرآن (٣/ ١٣٦٩)، وينظر: الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٥٢٥٣).

<sup>(</sup>١) "أتته" في (ط)

<sup>(</sup>٢) هذا القول مروي عن مجاهد.

أخرجه الطبري في جامع البيان(٢٢/ ٤٢٤) عزاه السيوطي إليه، وإلى عبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٦٢٠)، ونسبه ابن الجوزي إلى ابن عباس في زاد المسير (٨/ ٣٥).

<sup>(</sup>٣) "قدمهم" في (ش)، ولم أجد لها أثرا في كتب التفسير، والصواب كها جاء في (س)، (ط) "خدمهم صلوات الله عليه وعليهم" وهو قول مجاهد كها سيأتي.

<sup>(</sup>٤) "خدمهم" قول لمجاهد أيضا.

عزاه السيوطي إلى ابن أبي الدنيا وابن المنذر والبيهقي في شعب الإيمان كما في الدر المنثور (٧/ ٢٢٠)، ونسبه ابن الجوزي إلى السدي في زاد المسير (٨/ ٣٥)، وقال به مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٢٧٧)، والثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ١١٧)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٢٥٦).

<sup>(</sup>٥) "قَالَ سِلْمٌ" وقرئت" ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) "قال سلام " بفتح السين واللام وبألف بعدها فيهما قرأ الباقون وهم نافع وابن كثير وأبو عمرو وابن عامر وعاصم وأبو جعفر ويعقوب وخلف وهما لغتان كحرم وحرام

ينظر: الحجة للقراء السبعة (٤/ ٣٥٩)، حجة القراءات (٣٤٦) إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٣٢٣).

<sup>(</sup>٧) "الأولى" في (ط)

<sup>(</sup>A) "قال" زائدة في (س).

ومن قرأ، (قَالَ سَلَامٌ)] () فهو على وجهين:

على معنى () سَلام عليكم.

ويجوز: أن يكون على معنى أمرُنا سَلامٌ.

ومن قرأ "سِلْمٌ" فالمعنى قال: سِلْمٌ، أي أمري سِلْمٌ، [وأمرنا سلم] () أي لا بأس علينا ().

وقوله تعالى: ﴿ قَوْمٌ مُنكَرُونَ ﴾ رفعه على معنى أنتم قوم منكرون ( ).

﴿ فَرَاغَ إِلَىٓ أَهْلِهِ عَلَهَ بِعِجْلِ سَمِينِ ﴾ [٢٦] معنى (راغَ إِلَى أَهْلِهِ) عدل إِلَيْهِمْ من حيث لا يعلمون لأيِّ شيء عَدَل، وكذلك تقُولُ ( ): راغ فلان عنا إذا عدل عنهم من حيث لا يعلمون ( ).

<sup>(</sup>١) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط).

<sup>(</sup>٢) "قال" زائدة في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٣) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط).

<sup>(</sup>٤) "قال سلم" بكسر السين وسكون اللام بلا ألف فيهم قراءة حمزة والكسائي.

ينظر: الحجة للقراء السبعة (٤/ ٣٥٩)، حجة القراءات (٣٤٦)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٣٢٣) وحكى ما سبق عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٤/ ٣٩٣)، وينظر: إعراب القرآن (٤/ ٢٤٣)

<sup>(</sup>٥) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٨٤)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٣٦).

<sup>(</sup>٦) "يقول" في (ط)

<sup>(</sup>٧) قال به أبو عبيدة في مجاز القرآن (١١٧)، وابن قتيبة في غريب القرآن: (٤٢١)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ٣٨)، والطبري في جامع البيان(٢٢/ ٤٢٥) والسمرقندي في بحر العلوم (٤/ ١٩٥) والثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ١١٧)، وحكاه القرطبي عن الزجاج في الجامع لأحكام القرآن(١٧/ ٥٥)، وينظر: لسان العرب (٨/ ٤٣٠).

وقوله تعالى: ﴿ فَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً ۚ قَالُواْ لَا تَخَفَ ﴾ [٢٨] معنى ﴿ فَأَوْجَسَ ﴾ وقع في نفْسِه الخوفُ.

وقوله تعالى: ﴿وَبَشَرُوهُ بِغُلَامٍ عَلِيمٍ ﴿ معنى "عليم "() إعلام () أنه يبلغ وَيَعْلَمَ. وقوله تعالى: ﴿فَأَقَبَلَتِ ٱمۡرَأَتُهُۥ فِصَرَّةِ ﴾ [٢٩] والصرةُ شدة الصياحِ هاهنا ()، ﴿فَصَكَّتُ () وَجُهَهَا وَقَالَتْ عَجُوزُ عَقِيمٌ ﴿ المعنى وَقَالَتْ: أَنَا عَجُوزٌ عَقِيمٌ، فكيف () ألِدُ ()؟ [ودليل ذلك قوله في موضع آخر: ﴿قَالَتْ يَوَيْلَتَيْ ءَأَلِدُ () وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَنذَا بَعَلِي شَيْحًا ﴾ ().

أخرجها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٢٤)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣١٢)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إليهما وإلى ابن المنذر، ورواية مجاهد إلى سعيد بن منصور وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٢٢٠)، وقال به مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٢٧٨)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (١١٧)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ٨٤)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٢١١)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢٨٧).

وينظر: كتاب العين (٧/ ٨٢)، تهذيب اللغة (٤/ ١٨٠)، مقاييس اللغة (٣/ ٢٢١).

- (٥) "أي لطمت وجهها" زائدة في (ط)
  - (٦) "وكيف" في (ط)
- (۷) ينظر: جامع البيان(۲۲/۲۲۸)، مجاز القرآن (۱۱۷)، معاني القرآن للفراء (۳/ ۸٤)، إعراب القرآن (۷) ينظر: جامع البيان(۲۲/۲۲)، جاز القرآن (۱۲۰/۱۰)، وحكاه ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (۸/ ۳۷)، وأيضا القرطبي في الجامع لأحكام القرآن(۱۷/ ۷۷).
  - (٨) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)
    - (٩) هود: ٧٢ جزء من الآية

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير السمعاني (٥/ ٢٥٧)، وحكاه ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ٣٦).

<sup>(</sup>٢) "معنى" عليم" كررت في (ش)

<sup>(</sup>٣) "إعلام" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٤) هذا القول مروي عن ابن عباس ومجاهد بنحوه.

﴿ قَالُواْ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ ﴾ [٣٠] أي كما قلنا لك: قال ربك، أي إنها نخبرك عن الله عَلَى والله حكيم عَلِيم، يقدر أن يجعل العقيم ولوداً، والعجوز كذلك، فعلم إبراهيم أنهم رسل وأنهم ملائكة ().

﴿ قَالَ فَمَا خَطْبُكُوا أَيُّهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ [٣١] أي ما شأنكم؟ وفيها () أَرْسِلْتُمْ؟.

﴿ قَالُوٓا إِنَّا أَرْسِلْنَاۤ إِلَىٰ قَوْمِ مَجْرِمِينَ ﴿ الْرُسِلَ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّن طِينِ ﴾ أي إِنَّا أُرْسِلْنَا إِلَى قَوْمٍ مُجْرِمِينَ أي أَن لنهلكهم بِكُفْرِهَمْ.

﴿ مُسَوَّمَةً عِندَرَبِكَ لِلْمُسْرِفِينَ ﴾ [٣٤] أي معَلَّمَة () على كل حجر منها اسم من جعل إِهْلَاكُه به، والمسَوَّمَة: المعلَّمَة أُخِذَ السومةِ () وهي العَلاَمة ().

أخرجه الطبري في جامع البيان (١٥/ ٤٣٧)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٦/ ٢٠٦٩)، وعزاه السيوطي إليهما وإلى الفريابي وابن المنذر وأبي الشيخ كما في الدر المنثور (٤/ ٤٦٤)، وقال به مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٢٧٨)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (١٧)، والفراء في معاني القرآن (٢/ ١٧٤)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٢١).

<sup>(</sup>۱) ينظر: جامع البيان(٢٢/ ٤٢٩)، الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٧٠٩٥) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٦٠) وأورده ابن الجوزي بنصه كما في زاد المسير (٨/ ٣٨).

<sup>(</sup>٢) "وفيم" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٣) "أي" ليست في (س)، (ط).

<sup>(</sup>٤) هذا القول مروي عن مجاهد.

<sup>(</sup>٥) "من المسومة" في (ش)، و" السومة " في (س)، (ط)، وهو الصواب.

<sup>(</sup>٦) ينظر: غريب القرآن للسجستاني (٤٣٤)، تهذيب اللغة (٤/ ٣٣٥)، والمحكم والمحيط الأعظم (٨/ ٢٦٦) لسان العرب (٢/ ٣١٤).

<sup>(</sup>٧) "يدلهم" في (س).

عن فعلهم<sup>()</sup>.

وقوله تعالى: ﴿ وَفِي مُوسَىٰۤ إِذْ أَرْسَلْنَهُ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ بِسُلَطَانِ مُّبِينِ ﴾ [٣٨] هذا عطف على قوله وَ وَفِي الْأَرْضِ ءَاينَتُ لِلْمُوقِنِينَ ﴾ [٢٠] وعلى قوله وَ الْأَرْضِ ءَاينَتُ لِلْمُوقِنِينَ ﴾ [٢٠] وعلى قوله وَ اللَّهُ وَفَي الْأَرْضِ ءَاينَتُ لِلْمُوقِنِينَ ﴾ [٢٠] وعلى قوله والله والله اللهُ اللهُ

وقوله تعالى: ﴿ بِسُلُطُنِ مُّبِينِ ﴾ أي بحجة واضحة.

﴿ فَتُولِّي بِرُأْيِهِ اللَّهِ اللَّهِ

﴿ وَقَالَ سَاحِرُ أَوْ مَحْنُونٌ ﴾ المعنى وقال: هذا ساحر أو مجنون.

(۱) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (۳/ ۲۷۸)، جامع البيان (۲۲/ ٤٣٠)، والجامع لأحكام القرآن (۱۷/ ۶۹)، وأورده بنصه ابن الجوزى في زاد المسير (۸/ ۳۸).

(۲) ينظر: باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (۳/ ۱۳۷۰)، التبيان في إعراب القرآن (۲/ ۲٤٥)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٦٢)، الجامع لأحكام القرآن (۱۷/ ٤٩)، الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٥/ ٥٢٥).

- (٣) "المعنى وقال هذا ساحر "زائدة في (س)
  - (٤) "تولى" في (ط)
- (٥) هذا القول مروي بنحوه عن ابن عباس رَضِحَالِكُهُ عَنهُ ومجاهد وابن زيد.

أخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٣١)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى ابن جرير، ورواية الخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٣١)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى ابن زيد كما في ابن عباس وَ عَالِيهُ عَنْهُ إليه وإلى ابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٢٢١)، ونسبه الماوردي إلى ابن زيد كما في النكت والعيون (٥/ ٣٧٢)، وكذلك مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٩٨ ٧٠)، وبنحوه قال أيضا النحاس في إعراب القرآن (٥/ ٤١)، والنيسابوري في باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (٣/ ١٣٧١).

قال ابن منظور: "والرُّكْنُ الناحية القوية وما تقوّى به من ملك وجُنْدٍ وغيره وبذلك فسر قوله وَ الله عَلَى ﴿ فَتَوَلَى بِهُ مَن ملك وجُنْدٍ وغيره وبذلك فسر قوله وَ الله عَلَى ﴿ فَأَخَذَنكُ وَجُنُودَهُ ، ﴾ أي أخذناه ورُكْنَه الذي تولى به "لسان العرب (١٣/ ١٨٥).

﴿ فَأَخَذُنَّهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَذُنَّهُمْ فِ ٱلْمَتِ ﴾ [ • ٤ ] (فَأَخَـنْنَاهُ) وركنه الذي كان () يتقوى بهم () ﴿ فَنَبَذَنَّهُمْ فِ ٱلْمَتِ ﴾ () واليم البحر ().

﴿ وَهُو مُلِيمٌ ﴾ أي اللائمة لازمة له، أي ليس ذلك الذي فعل به بكفارة له، والملِيمُ في اللغة الذي يأتي بها يجب أن يلام عليه ( ).

ومعنى ﴿فَنَبَذْنَهُمْ ﴾ ألقيناهم ()، وكل شيء ألقيته تقول فيه: قد نبذته، ومن ذلك نبذت النبيذ، ومن ذلك تقول للملقوط: منبوذ؛ لأنه قد رُمِيَ به ().

وقوله تعالى: ﴿ وَفِي عَادِ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلرِّيحَ ٱلْعَقِيمَ ﴾ [٤١] أي (وَفِي عَادٍ) أيضاً آية

أخرج الطبري الرواية عن قتادة وابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ في جامع البيان (١٨/ ٣٦٧)، وأخرج رواية ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ والسدي ابن أبي حاتم في تفسيره (٩/ ٢٩٤٢)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَصَالِلَهُ عَنْهُ والسدي ابن أبي حاتم كيا في الدر المنثور (٣/ ٥٢٦)، وينظر: كتاب العين إلى ابن أبي حاتم كيا في الدر المنثور (٣/ ٥٢٦)، وينظر: كتاب العين (٨/ ٤٣١)، تهذيب اللغة (٥/ ٢٦٥)، وجمهرة اللغة (١/ ٢١)، مفردات غريب القرآن للأصفهاني (٨/ ٥٧١)، وحكاه عن الزجاج ابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (١٠/ ٥٧٩)، وابن منظور في لسان العرب (١/ ٢١).

- (٥) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ١٠٨)، مجاز القرآن (١٠٨)، معاني القرآن للفراء (٤/ ٩٠)، جامع البيان (٢٢/ ٤٣٢)، تهذيب اللغة (٥/ ١٩٢) وبحر العلوم (٣/ ٥٠٠)، تفسير السمعاني (٥/ ٢٦٠)، الكشف والبيان (٩/ ١١٨)، لسان العرب (١٢/ ٥٥٧).
- (٦) قال به أبو عبيدة في مجاز القرآن (٩٣)، والطبري في جامع البيان(٢٢/ ٤٣٢)، والنحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٤٢)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٩٩٠٧)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٢٦٠).
- (۷) ينظر: كتاب العين (۸/ ۱۹۱)، تهذيب اللغة (٥/ ٦٥)، مقاييس اللغة (٥/ ٣٠٣)، لسان العرب (٧/ ٢٠٥)

<sup>(</sup>١) "كان" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٢) "به " في (ط).

<sup>(</sup>٣) "فَأَخَذْنَاهُ وركنه الذي كان يتقوى بهم فَنَبَذْنَاهُمْ في اليمْ" ليست في (س)

<sup>(</sup>٤) هذا القول مروي عن قتادة، وابن عباس، والسدي.

على ما شرِحنا في قوله: ﴿ وَفِي مُوسَىٰ ﴾، والريح العقيم التي لا يكون معها لَقْحُ، أي لا تأتي بالمطر ()، وإنها هي ريح الإهلاك().

﴿ مَانَذَرُمِن شَيْءٍ أَنَتَ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتْهُ كَأَلرَّمِيمِ ﴾ [٤٢] \ والرميم الورق () الجاف [١/١٨٣] المتحطم، مثل الهشيم () ، كما قال: (كَهَشِيم المُحْتَظِر) ().

[وقوله:] ( ) ﴿ وَفِي تَمُودَ ﴾ أي وفي ثمود أيضاً آية. ( )

(١) "بمطر" في (س)، (ط).

(٢) قول ابن عباس رَضَاللَّهُ عَنْهُ، ومجاهد، وقتادة، والضحاك بنحوه.

أخرج رواية قتادة عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٤٥)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٣٣)، وأخرج رواية ابن عباس رَصَّالِللَّهُ عَنْهُ ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣١٣)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَصَّالِللَّهُ عَنْهُ إليهما وإلى الفريابي وابن المنذر والحاكم وصححه، وعزا رواية مجاهد إلى ابن جرير وابن المنذر، ورواية قتادة إلى عبدالرزاق وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٢٢٢)، وقال بنحوه مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٢٧٩) والفراء في معاني القرآن (٣/ ٣٢)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٢٦٠)، وابن الجوزي في تذكرة الأريب تفسير الغريب (١٧٩)، وأورده بنصه ابن الجوزي في زاد المسر (٨/ ٣٩).

- (٣) هكذا "الورق" في (س)، (ط) ولعله الصواب، أما في (ش) " فالورق ".
- (٤) هذا القول مروي عن قتادة بمعناه، حيث قال: فرميم الشجر ما ديس من يابس النبات.

أخرج الرواية عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٤٥)، والطبري في جامع البيان: (٢٢/ ٤٣٥)، وعزا السيوطي الرواية إليهم كما في الدر المنثور (٧/ ٢٢٢)، وبهذا المعنى قال الفراء في معاني القرآن (٣/ ٨٨)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ١٠١٧)، وأورد هذا المعنى بنصه السمرقندي في بحر العلوم (٤/ ١٩٧)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٣٩).

- (٥) القمر: ٣١.
- (٦) الزيادة من (س)
- (٧) بعد ذلك جاء في المخطوط الأصل(ش) ونسخة (س) [وقوله تعالى: ﴿ وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْدٍ ﴾ المعنى وبنينا السياء بنيناها بأيدٍ] وهذا الذي بين المعكوفتين متقدم عن تسلسل الآيات، ومكرر سيأتي فيها بعد مع التسلسل للآيات.

و قوله تعالى: ﴿ وَقَوْمَ نُوحٍ مِّن قَبْلُ ﴾ [٤٦]

قرئت (وقوم نوح) بالخفض ()() (وقوم نوح) بالنصب()

فمن خفض () فالمعنى وفي () قوم نوح آية، ومن نصب فهو عطف على معنى قوله رَجُكِ ( ) فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّعِقَةُ وَهُمْ يَنظُرُونَ ﴾ [٤٤]

ومعنى أخذتهم الصاعقة أهلكناهم، فالمعنى [فأهلكناهم] وأهلكنا قوم نوح من قبل، الأحسن أو والله أعلم أن يكون محمولًا على قوله والله أعلم أن يكون محمولًا على قوله والمؤدّنة وَبُحُوُدَهُ وَبُحُودَهُ وَالله المعنى فأغرقناه وجنوده وأغرقنا قوم نوح من قبل ().

ينظر: السبعة في القراءات (٢٠٩) الحجة في القراءات السبع (٣٣٢) حجة القراءات (٦٨٠) الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٢٣).

- (٣) "وقومَ نوح " بفتح الميم قرأ ابن كثير ونافع وابن عامر وعاصم، فقيل: عطفاً على الضمير في (فَأَخَذَتُهُمُ الصاعقة)، وأضاف أبو حيان وجهين آخرين وقيل: عطفاً على (فَنَبَذْنَاهُمْ في اليم)؛ لأن معنى كل منها: فأهلكناهم. وقيل: منصوب بإضهار فعل تقديره: وأهلكنا قوم نوح، لدلالة معنى الكلام عليه. تفسير البحر المحيط(٨/ ١٣٩)، وينظر: السبعة في القراءات (٢٠٩) الحجة في القراءات السبع (٢٣٣) حجة القراءات (٢٠٠).
  - (٤) "جر" في (س).
    - (٥) "في" في (ط)
  - (٦) الزيادة من (ط)
  - (٧) "والأحسن" في (س)، (ط)
- (A) حكاه ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (A/ ٤٠)، وينظر: الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٥٢)، تفسير البحر المحيط (٨/ ١٣٩) الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٢٦١٥).

<sup>(</sup>١) "بالجر" في (س)

<sup>(</sup>٢) "وقومِ نوح " بكسر الميم قرأ أبو عمرو وحمزة والكسائي.

وقوله تعالى (): ﴿ وَٱلسَّمَاءَ بَنَيْنَهَا إِلَّيْدِ ﴾ [٤٧] أي بقُوَّةٍ ().

ومعنى () ﴿ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾ جعلنا بينها وبين الأرض سعة ().

﴿ وَٱلْأَرْضَ فَرَشَنَهَا ﴾ [٤٨] عطف على ما قبله، مَنْصُوبٌ بفعل مضمر، المعنى وفرشنا الأرْضَ فرشناها.

ومعنى ﴿فَنِعْمَ ٱلْمَاهِدُونَ ﴾ نحن، ولكن اللفظ بقوله: فرشناها يدلُّ على المضمر المحذوف ().

وقول على: ﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَفْنَا زَوْجَيْنِ ﴾ [٤٩] المعنى -والله أعلم - على الحيوان؛ لأن الذكر والأنشى يقال لهما: زَوْجَانِ ( )، ومثل هُوَأَنَهُ, خَلَقَ الزَّوْجَيْنِ الذَّكرَ

(١) "وقوله تعالى" ليست في (ط)

(٢) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِّاللَّهُ عَنْهُ، ومجاهد، وقتادة، وابن زيد، وسفيان.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٣٨)، وأخرج رواية ابن عباس ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣١٣)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَسَحُلِلَّهُ عَنْهُ إليهما وإلى ابن المنذر والبيهقي في الأسهاء والصفات كما جاء في الدر المنثور (٧/ ٦٢٣)، وعزا رواية مجاهد عزاها إلى آدم بن أبي إياس والبيهقي كما في الدر المنثور (٧/ ٦٢٣)، وبه قال مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٢٨٠)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٢٢٤)، وغيرهما كثير كما نص ابن الجوزي: "أنه قول سائر المفسرين واللغويين ". زاد المسير (٨/ ٤٠).

- (٣) "ومعنى" ليست في (ط)
- (٤) أورد هذا المعنى بنصه السمرقندي في بحر العلوم (٤/ ١٩٨)، وابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (٢/ ٣٩٢)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٥٢)، وابن منظور في لسان العرب (٨/ ٣٩٢)، وحكاه الأزهري عن الزجاج في تهذيب اللغة (١/ ٣٣٩) وابن الجوزي حكاه ونسبه إليه كما في زاد المسير (٨/ ٤١).
- (٥) أورد المعنى بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢٩٠)، وحكاه ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ٤١)
  - (٦) هذا القول مروي عن ابن زيد.

وقوله تعالى: ﴿ فَفِرُّوَا إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [٥٠] المعنى ففروا ( ) من الشرك بالله ومن مَعَاصِيه إليه ( ).

﴿إِنِّي لَكُمْ مِّنَّهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾ أي () أنذركم عذابه وعقابه. ()

- (١) النجم: ٥٤
- (٢) "من" في (ط)
- (٣) هذا القول مروي عن مجاهد بنحوه

أخرجه الطبري جامع البيان (٢٢/ ٤٤٠)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠ / ٣٤٢٤)، وهو الذي قال به مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٢٨)، والفراء في معاني القرآن: (٣/ ٨٩)، والثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ١٩)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٤١)، ورجحه الطبري: « وأولى القولين في ذلك قول مجاهد، وهو أن الله تَبَارَكَوَتَعَالَى، خلق لكلّ ما خلق من خلقه ثانيا له مخالفا في معناه، فكلّ واحد منها زوج للآخر، ولذلك قيل: خلقنا زوجين. وإنها نبه جلّ ثناؤه بذلك من قوله على قُدرته على خلق ما يشاء خلقه من شيء، وأنه ليس كالأشياء التي شأنها فعل نوع واحد دون خلافه... إلى أن قال: وإنها كهال المدح للقادر على فعل كلّ ما شاء فعله من الأشياء المختلفة والمتفقة». جامع البيان (٢٢/ ٤٤٠)، ولعله الأقرب إلى الصواب لعمومه وكها نصت بذلك القاعدة الترجيحية: " يجب حمل نصوص الوحي على العموم ما لم يرد دليل بالتخصيص ". قواعد الترجيح عند المفسرين (٢/ ٢٧)

- (٤) "في كل شيء" زائدة في (ط)
- (٥) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط).
  - (٦) "فروا" في (س).
  - (٧) "معاصي الله " في (س).
    - (٨) "إنى" زائدة في (س)
- (٩) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٩٠)، جامع البيان (٢٢/ ٤٤)، والهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ١٠٥).

<sup>=</sup> أخرجه الطبري جامع البيان(٢٢/ ٤٤١)، ونسبه إليه النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٥٠)، وأبو حيان في تفسير البحر المحيط (٨/ ١٤٠).

وقوله تعالى: ﴿وَلَا تَجَعَلُواْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىهَا ءَاخَرَ ۗ إِنِّى لَكُمْ مِّنَهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ۞ كَذَلِكَ مَا أَتَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِّن رَّسُولٍ ﴾ المعنى الأمر كذلك، أي كما فعل من قبلهم () في تكذيبِ الرسُلِ.

﴿إِلَّا قَالُواْ سَاحِرُ أَوْ بَحَنُونً ﴾ ( ) إلا قالوا: هو ( ) ساحر، ارتفع ساحر بإضهار هو.

قوله تعالى (): ﴿ أَتَوَاصَوا بِهِ عَلَى ( ) معنى تواصوا به ( ) أوصى أوله م آخرهم، وهذه ألف التوبيخ والألف ( ) الاستفهام ( ).

قوله تعالى ( ): ﴿ فَنُوَلَّ عَنْهُمْ فَمَا أَنتَ بِمَلُومٍ ﴾ [٥٤] أي لا لوم عليك إذا أديت الرسَالةَ.

﴿ وَذَكِرْ فَإِنَّ ٱلذِّكْرَىٰ نَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [٥٥] أي ذكرهم بأيام الله ﷺ وعذابه وعقابه ورحمته ().

<sup>(</sup>١) "المعنى الأمر كذلك، أي كما فعل من قبلهم" ليست في (س)

<sup>(</sup>٢) "أي" زائدة في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٣) "هذا" في (ط)

<sup>(</sup>٤) "وقوله" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٥) " معنى تواصوا به "ليست في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٦) "وألف" في (ط)

<sup>(</sup>۷) هي ألف الإستفهام، ومعناها التوبيخ وهذا أدق كها جاء في الكشف والبيان (۹/ ١٢٠)، وتفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (۶/ ٢٩٠)، والمحكم والمحيط الأعظم (۸/ ٣٩٥»، زاد المسير (۸/ ٤٢)، الجامع لأحكام القرآن(۱۷/ ٥٤)، وفي لسان العرب (۱٥/ ٣٩٤).

<sup>(</sup>A) "وقوله" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٩) ينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧٠١٧)، حكاه ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ٤٢).

<sup>(</sup>١٠) "قوله" في (ط)

<sup>(</sup>١١) "من" زائدة في (س)، (ط)

قبل أن يَخْلُقُ () الجنَّ والإِنسَ من يعبده مِمَّنْ يكفر به، فلو كان إنها خلقهم؛ ليجبرهم على عِبَادَتِه، لكانوا كلهم عباداً مؤمنين، ولم يكن منهم ضُرلَّالُ كافِرونَ، فالمعنى: وما خلقت الجنَّ والإِنس إلا دعوتهم () إلى عِبَادَتِي، وأنا مرِيدٌ العِبَادَةَ مِنْهُمْ ()().

﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رِّزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴾ [٥٧] أي ما أريد أن يرزقوا أحداً من عبادي.

 $(e_1)^{(i)}$  لأني أنا الرزاقُ المطعِمُ ( ).

- (١) "الخلق" زائدة في (س)
  - (٢) "لأدعوهم" في (ط)
- (٣) "يعنى من أهلها" زائدة في (ط)
- (٤) هذا القول مروي عن علي رَضِّالِلَّهُ عَنهُ، وابن عباس رَضَّالِلَّهُ عَنهُ بنحوه.

أخرج الرواية عن ابن عباس الطبري في جامع البيان، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣١٣)، وعزاها السيوطي إليهم كما في الدر المنثور (٧/ ٦٢٤).

أما قول علي رَصَّالِلَهُ عَنْهُ فقد نسبه إليه غير واحد من المفسرين كابن عطية المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٦٥)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٤٢)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٦٥ / ٥٥)، ولم أجد من أخرج الرواية عنه.

وقال بهذا القول مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٢٨٠)، وهو قول أهل السنة؛ قال ابن عطية: « اختلف الناس في معناه مع إجماع أهل السنة على ان الله تعالى لم يرد ان تقع العبادة من الجميع لأنه لو أراد ذلك لم يصح وقوع الأمر بخلاف إرادته فقال ابن عباس وعلي بن أبي طالب وَعَوَلِشَعَنُهُما: المعنى ما خلقت الجن والإنس إلا لآمرهم بعبادي، وليقروا لي بالعبودية، فعبر عن ذلك بقوله: "ليعبدون " إذ العبادة هي مضمن الأمر ». المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٦٥).

- (٥) "وما أريد أن يطعموه" في (س)، (ط)
- (٦) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٢٨١)، معاني القرآن للفراء (٣/ ٩٠)، جامع البيان (٢٢/ ٤٤٥)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٩١)، الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٥٦)، وأورده بنصه ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٤٣).

﴿ إِنَّ اللهَ هُوَ الرَّزَاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ [٥٨] والقراءة الرفْعُ، وهي في العربية أحسن، يكون () رفع (المُتِينُ) صفة [لله ﷺ ومن قرأ (ذو القوة المتينِ) -بالجر () جعل المتين صفة] () للقوة؛ لأن تأنيث القوة كتأنيث الموعظة ()، كما قال: ﴿فَمَن جَاءَهُ وَعَظُمْ مِن رَبِه ().

ومعنى ﴿ ذُو ٱلْقُوَّةِ ﴾ ذو الاقْتِدَارِ ( ) الشديد ( ) . ( )

وقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذَنُوبًا مِّثْلَ ذَنُوبِ أَصْعَبِهِمْ ﴾ [٥٩] الذَّنُوب في اللغة:

ينظر: إعراب القرآن (٤/ ٢٥٢)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ٢٤٥)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥١٧).

- (٤) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط).
- (٥) " ذو القوة المتينِ " بالخفض قراءة يحيى بن وثاب والأعمش.

ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات: (٦٣٧)، إعراب القرآن (٤/ ٢٥٢)، إعراب القراءات الشواذ (٢/ ٢٥٤)، الجامع لأحكام القرآن الشواذ (٢/ ٢٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٤/ ٢٥)، تفسير البحر المحيط (٨/ ١٤١).

- (٦) البقرة: ٢٧٥
- (٧) "من ربه" ليست في (ط)
  - (A) "الاقتداء" في (ط)
- (٩) "الشديد" ليست في (س).
- (۱۰) ينظر: إعراب القرآن (٤/ ٢٥٢)، المحكم والمحيط الأعظم (٩/ ٥٠٨)، لسان العرب (٣٩/ ٣٩٨)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٤٤).

<sup>(</sup>١) "ويكون" في (س)، "بكون" في (ط)

<sup>(</sup>٢) " ذو القوة المتينُ " بالرفع قراءة الجمهور على أنه نعت للرزاق ولذي القوة، أو على أنه خبر بعد خبر، أو على إضار مبتدأ.

<sup>(</sup>٣) "بالخفض" في (ط)

النصيب. والدلو يقال لها: الذنوب<sup>()</sup>، المعنى فإن للذين ظلموا نصيباً من العذاب، مثلَ نَصيب أصْحَابِهم الذين أهلكوا<sup>()</sup>، نحو قوم عاد وثمود وقوم لوط<sup>()</sup>.

﴿ فَلَا يَسْنَعْجِلُونِ ﴾ أي إن أُخِّرُوا إلى يَوْم القيامَةِ.

﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن يَوْمِهِمُ ٱلَّذِي يُوعَدُونَ ﴾ [٦٠] أي من () يوم القيامة ().

(١) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَالِلَّهُ عَنْهُا.

أخرجها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٤٨)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣١٣)، وعزا السيوطي الرواية إليهما كما في الدر المنثور (٧/ ٦٢٥)

ونص على هذا المعنى اللغوي المبرد في الكامل في اللغة والأدب (١/ ١٥٦)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (١/ ١٥٦)، والأزهري في تهذيب اللغة (٥/ ٦٤)، وابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (١٠/ ٨٢).

- (٢) "هلكوا" في (س).
- (٣) هذا القول مروي عن قتادة وابن زيد بنحوه.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٤٥)، والطبري أخرجها في جامع البيان (٢٢/ ٢٤١)، وقال بهذا القول مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٢٨١)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ٢٨)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٢٣٤)، والسمر قندي في بحر العلوم (٤/ ١٩٩)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٢٦٥).

- (٤) "من" ليست في (س).
- (٥) ينظر: جامع البيان (٢٣/ ٢٢٣)، بحر العلوم (٤/ ١٩٩)، تفسير السمعاني (٥/ ٢٦٥)، وزاد المسير (٨/ ٤٤)

## بِسْـــِوْلَلَّهُ الْكَمْزَ الرِّحَهِ سُورَةُ الطور ( )

قوله تعالى: ﴿وَالطُّورِ ﴾ [١]قسم، والطور جبل ()()، وجاء في التفسير أنه الجبل الذي كَلَّمَ الله ﷺ عليه موسى ().

﴿ وَكِنَابٍ مَسْطُورٍ ١٠٠ فِي رَقِّ مَنشُورٍ ﴾ [٣] والكتاب () هاهنا ما أثبت على بني آدم من أعمالهم ().

(١) "مكية" زائدة في (ط)

(٢) "الجبل" في (ط)

(٣) هذا القول مروى عن ابن عباس رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ.

أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣١٤)، وعزاه السيوطي إليه وإلى الحاكم كما في الدر المنثور (٧/ ٦٢٦)، وهو قول أبي عبيدة في مجاز القرآن (١١٧)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ٩١)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٢٣) وقال به الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٥٠) والثعلبي أيضا في الكشف والبيان (٩/ ٢٢) وجاء في تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٩٣) أنه رُوِيَ عَن الحُسن أنه قَالَ: كل جبل يدعي طوراً.

- (٤) قول مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ٢٨٢)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ٩١)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٢٤)، والثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ١٢٣)، وابن الجوزي في تذكرة الأريب تفسير الغريب (١٨١)، وزاد المسير (٨/ ٥٥)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٥٥)
  - (٥) "الكتاب" في (ط).
  - (٦) هذا القول مروي عن قتادة ومجاهد والضحاك بنحوه.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٤٦)، والطبري في جامع البيان: (٢٢/ ٤٥٤) وعزا السيوطي رواية قتادة إليهما وإلى البخاري في خلق أفعال العباد وابن المنذر والبيهقي في الأسماء والصفات كما في الدر المنثور (٧/ ٢٢٧).

وأخرج الرواية عن مجاهد الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٥٤) وعزاها السيوطي إليه وإلى آدم بن أبي إياس والبخاري في خلق أفعال العباد والبيهقي كما في الدر المنثور (٧/ ٦٢٧) وقال بنصه مقاتل بن =

li Fattani

وقوله: ﴿إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَقِعٌ ﴾ [٧] هذا () جواب القسم، أي وهذه الأشياء ()،

- (١) "بيت" ليست في (س)
  - (٢) "ثم" زائدة في (ط)
  - (٣) "ولا" في (س)، (ط)
- (٤) جاء في حديث المعراج الذي رواه أنّسِ بن مَالِكٍ عن مَالِكِ بن صَعْصَعَة رَضَالِلَهُ عَنْهَا أَن نبي الله ﷺ حدثهم عن ليلة أسري به فكان مما قال فَرُ فِعَ لِي الْبَيْتُ المُعْمُورُ فَسَأَلْتُ جِبْرِيلَ: فقال: «هذا الْبَيْتُ المُعْمُورُ يُصَلِّي فيه كُلَّ يَوْم سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ إذا خَرَجُوا لم يَعُودُوا إليه آخِرَ ما عليهم»

أخرجه البخاري في صحيحه (٣/ ١١٧٣)، كتاب المناقب، باب المِعْرَاجِ برقم (٣٦٧٤)، والإمام مسلم في صحيحه (١/ ١٤٩)، كتاب الإيمان، بَاب الْإِسْرَاءِ بِرَسُولِ اللهِ عَلَيْ إلى السَّمَاوَاتِ وَفَرْضِ الصَّلَوَاتِ برقم (١٦٤) في صحيحه (١/ ١٤٩)، كتاب الإيمان، بَاب الْإِسْرَاءِ بِرَسُولِ اللهِ عَلَيْ إلى السَّمَاوَاتِ وَفَرْضِ الصَّلَوَاتِ برقم (١٦٤) وعزاه السيوطي إليهم وإلى أحمد والترمذي والنسائي وابن مردويه كما في الدر المنثور (٥/ ١٩٢).

وجاء في كتب التفسير بنحوه عن علي رَخِوَالِلَهُ عَنْهُ، وابن عباس رَخِوَالِلَهُ عَنْهُ، وقتادة، والضحاك، وابن زيد، وغيرهم بنحوه

فرواية قتادة أخرجها عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٤٦)، والطبري أخرج جميع الروايات في جامع البيان (٢٢/ ٥٥٥)، وابن أبي حاتم في تفسيره أخرج رواية علي رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ (١٠/ ٣١٤) وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَصَالِلَهُ عَنْهُ وقتادة إلى ابن جرير، ورواية الضحاك إليه وإلى ابن المنذر كها في الدر المنثور (٥/ ١٩٥)، وأيضاً قال بنحوه مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٢٨٢)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢٩٣).

- (٥) "هذا" ليست في (ط)
- (٦) "إن عذاب ربك" زائدة في (ط)

<sup>=</sup> سليان في تفسيره (٣/ ٢٨٢)، وابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (٦/ ٧٧٦) وحكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٣/ ١٢٧).

وجائز أن يكون المعنى - والله أعلم - ورب هذه الأشياء ﴿إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَقِعٌ ﴾ ( ).

وقوله تعالى: ﴿ يُوْمَ تَمُورُ ٱلسَّمَآءُ مَوْرًا ﴾ [٩] تدور ()، و (يومَ) منصوبُ بقوله عَالى: ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِكَ لَوَقِعٌ ﴾ أي لواقع () يوم القيامة ().

﴿ فَوَيْلُ يَوْمَ إِذِ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴾ [11] والويل () كلمة تقولها العرب لكل من وقع في هلكة ().

قوله تعالى ( ): ﴿ ٱلَّذِينَ هُمَّ فِي خَوْضِ يَلْعَبُونَ ﴾ [١٢] أي تشاغلهم يفكرهم ( ) لعبُّ

(١) هذا القول مروي بنحوه عن قتادة.

فقد أخرج الطبري الرواية عنه في جامع البيان (٢٢/ ٤٦١) وعزاها السيوطي إليه وإلى عبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٦٣١)، وينظر: إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ٨٠)، والنكت والعيون (٥/ ٣٧٩)، والجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٦٢).

- (٢) "تمور" زائدة في (س)، (ط).
- (٣) هذا القول مروي عن مجاهد.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٦٤)، وعزاه السيوطي إليه وإلى ابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٦٣١)، وقال به مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ٣٨٣)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ٩١)، وابن قتيبة في غريب القرآن (١٥٦)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ١١٨) وابن الجوزي في تذكرة الأريب تفسير الغريب (١٨٢)، وينظر: زاد المسير (٨/ ٨).

- (٤) "أي لواقع" ليست في (س).
- (٥) ينظر: تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٩٤)، إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ٨١)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٨٤٥).
  - (٦) "الويل" في (س)
- (٧) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٥/ ٢٠٦) وينظر: البرهان في علوم القرآن (٢/ ٣٢٠)، والإتقان في علوم القرآن (٢/ ٢٠٦) لسان العرب (١١/ ٧٣٧).
  - (A) "وقوله" في (س)
  - (٩) "بكفرهم" في (س) وهو الصواب. "يشاغلهم بكفرهم" في (ط)

عاقِبتُه العذاب () ﴿ يَوْمَ يُدَعُونَ إِلَى نَارِجَهَنَّمَ دَعًا ﴾ [١٣] أي يوم يزعجون إليها إزعاجاً شديداً ()، ويدفعون دفعاً عنيفاً ()، ومن هذا قوله تعالى: ﴿ اللَّذِي يَدُعُ ٱلْمِيَدِيمَ ﴾ ()() يدفعه عما يجب له ().

وقوله تعالى: ﴿ هَذِهِ ٱلنَّارُ ٱلَّتِي كُنْتُه بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴾ [١٤] المعنى فيقال لهم: ﴿ هَذِهِ النَّارُ ٱلَّتِي كُنْتُه بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴾.

وقوله تعالى (): ﴿وَٱلْبَحْرِ ٱلْسَجُورِ ﴾ [٦] جاء في التفسير أن البحر يسجر فيكون نار جهنم ().

أخرجه عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٤٧)، والطبري في جامع البيان: (٢٢/ ٤٦٤)

أخرج ذلك الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٦٤) وقال به مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٢٨٣) وأبو عبيدة في مجاز القرآن (١١٧)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ٩١) وابن قتيبة في غريب القرآن (٢٣٤) والأزهري في تهذيب اللغة (١/ ١٤).

- (٤) الماعون: ٢ جزء من الآية.
  - (٥) "أي" زائدة في (ط)
- (٦) ينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (٣/ ٥٢٧)، مجاز القرآن (١١٧)، معاني القرآن للفراء (٥/ ٢٣٩)، وجامع البيان (٢١/ ٣٦٨)، مقاييس اللغة (٢/ ٢٠٩)، والجامع لأحكام القرآن (٢١/ ٢١١).
  - (٧) "وقوله تعالى" ليست في (ط)
  - (٨) هذا القول مروي بنحوه عن ابن زيد، ومجاهد.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٥٥٩) وعزا السيوطي رواية مجاهد إليه كما في الدر المنثور (٧/ ٦٣٠)، ولم أجد من رجح هذا القول من أئمة التفسير - فيها اطلعت عليه - والله أعلم.

<sup>(</sup>١) "للعذاب" في (س).

<sup>(</sup>٢) هذا القول مروي عن قتادة.

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروي عن عكرمة وابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ، ومجاهد.

وأما<sup>()</sup> أهل اللغة فقالوا: البحر المسجور المملوء<sup>()</sup>.

إِذَا شَاء طَالَعَ مَـشْجُورَةً تَرى حَوْلَهَا النَّبْعَ والسَّاسَما () يعنى () عيناً () مملوءة بالماء.

وقوله تعالى: ﴿ أَفَسِحْرُ هَٰذَآ أَمْ أَنتُمْ لَا نُبْصِرُونَ ﴾ [١٥] لفظ هذه الألف لفظ

(١) "فأما" في (س).

(٢) قال به من اللغويين الخليل بن أحمد في العين (٦/ ٥٠)، وابن دريد في جمهرة اللغة (١/ ٢٢٤)، وابن فارس في مقاييس اللغة (٣/ ١٠٣).

وهو القول المروي عن قتادة، والكلبي من أهل التفسير.

فقد أخرج الرواية عن الكلبي عبدالرزاق في تفسيره (%/ %)، والطبري أخرج الرواية عن قتادة في جامع البيان (%/ %)، وعزا السيوطي رواية قتادة إليه كها في الدر المنثور (%/ %)، وقال بهذا مقاتل بن سليهان (%/ %) ومال إليه الفراء في معاني القرآن (%/ %)، وابن قتيبة في غريب القرآن (%/ %)، وهذا القول رجحه أغلب المفسرين كالطبري (%/ %)، والسجستاني في غريب القرآن (%/ %)، والسموقندي في بحر العلوم (%/ %)، والنحاس في معاني القرآن (%/ %)، والسمعاني في تفسيره (%/ %)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (%/ %).

- (٣) للشاعر: النمر بن تولب العكلي.
- (٤) يصف فيه الوعل إذا جاء العين وجدها مملوءة، من صيف أو من خريف، فلن يعدم الوعل رياً على كل حال، والنبع: شجر يتخذ منه القسي. والساسم: قيل: هو الآبنوس. وقيل: شجر يشبهه، ومنابتها أعالي الجمال.

ينظر: خزانة الأدب (١٠١/١١)، وجمهرة أشعار العرب (٥)، والبيت من شواهد أبي عبيدة في مجاز القرآن (١١٧)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ٩١) والطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٦).

- (٥) "طالع " زائدة في (س)، "ترى حولها" زائدة في (ط)
  - (٦) "مسجورة " زائدة في (س)

الاستفهام، ومعناها معنى ( ) التوبيخ والتقريع، أي أتصدقون ( ) الآن أن عذاب الله لواقع ( ).

وقوله تعالى: ﴿ أَصْلُوْهَا فَأَصْبُرُوٓا أَوْ لَا تَصْبِرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْكُمْ ﴾ [١٦] ﴿ سَوَآءٌ ﴾ مرفوع بالابتداء، والخبر محذوف، المعنى سواء عليكم الصبر والجزع ().

﴿إِنَّمَا تُجْزَوْنَ مَا كُنُتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [معنى إنها ها هنا ما تجزون إلا ما كنتم تعملون] ( ) أي الأمر جارِ عليكم على العدل، ما جوزيتم إِلَّا أعمالكم.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي جَنَّتٍ وَنَعِيمٍ ﴿ فَاكِهِينَ بِمَآءَ النَّهُمُّ رَبُّهُمْ \ وَوَقَانَهُمْ رَبُّهُمْ المَامِبِ عَذَابَ ٱلْجَحِيمِ ﴾ [١٨] و ﴿ فَكِهِينَ ﴾ جميعاً، والنصب على الحال ()، ومعنى ﴿ فَكِهِينَ بِمَآءَانَاهُمُ رَبُّهُمْ ﴾ أي معجبين بها آتاهم رَبُّهُمْ . .

(۱) "معنى" ليست في (س)، "هاهنا" في (ط)

(٢) "أتصدون" في (س)

- (٣) ينظر: مجاز القرآن (١١٧)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٢٩٥)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧١٢٠)، والجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٦٤)، تفسير البحر المحيط (٨/ ١٤٥).
- (٤) أورده بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢٩٥)، وينظر: الحجة للقراء السبعة (١/ ٢٦٨)، المحرر الوجيز في تفسير الكتباب العزيز (٥/ ١٦٨)، زاد المسير (٨/ ٤٩)، تفسير البحر المحيط (٨/ ١٤٥)، الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٢٦٩)،.
  - (٥) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)
    - (٦) "جزاء" زائدة في (س).
- (٧) " فاكهين " قراءة الجمهور بألف بعد الفاء في هذا الموضع، اسم فاعل بمعنى أصحاب فاكهة. ينظر: الحجة في القراءات السبع (٣٦٦)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٤٣٥)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ٢٤٥) إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٤٦٨) النشر في القراءات العشر (٢/ ٣٥٤).
- (A) هذا القول مروى عن ابن عباس رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ. عزاه الماوردي إليه في النكت والعيون (٥/ ٣٨٠)، والنحاس في إعراب القرآن (٤/ ١٣٠)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٦٥)، وعزاه ابن الجوزي إلى الحسن في زاد المسير (٧/ ٢٨)، ولم أجد من

﴿ وَوَقَنْهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ ٱلْجَحِيمِ ﴾ أي غفر لهم ذنوبهم التي توَجِبُ النَّار بإسلامهم وتوبتهم.

وقوله تعالى: ﴿ كُلُواْ وَاشْرَبُواْ هَنِيَتَ عَالِمَاكُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [١٩] المعنى: يقال لهم: ﴿ كُلُواْ وَاشْرَبُواْ هَنِيَاعًا ﴾.

و ﴿ هَنِيَّ عَأَ ﴾ منصوب، وهو صفة في موضع المصدر، المعنى كلوا واشربوا () هُنتُتُمْ هَنيئاً، وليهنكم () ما صرتم إليه ().

وقوله تعالى: ﴿ يَلْنَرَعُونَ فِيهَا كَأْسًا لَّا لَغُوُّ فِهَا وَلَا تَأْثِيثُ ﴾ [٢٣] معنى ﴿ يَلْنَزَعُونَ ﴾ يتعاطون [فيها كأسا] () يتَناول () هذا () الكأس () من يد هذا، وهذا من يد هذا ().

<sup>=</sup> أخرجه بسنده، وقال بهذا المعنى مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٢٨٣) والفراء في معاني القرآن (٣/ ٢٨)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٢٧١).

<sup>(</sup>١) "هنيئاً و(هنيئاً) منصوب، وهو صفة في موضع المصدر، المعنى كلوا واشربوا" ليست في (س)

<sup>(</sup>٢) "وليهنئيكم" في (س)

<sup>(</sup>٣) أورده بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢٩٥)، حكاه عن الزجاج القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٤٦/ ٢٥)، وينظر: إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ٨٨) تفسير البحر المحيط (٨/ ١٤٦)، الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٢٧٠).

<sup>(</sup>٤) الزيادة من (ط)

<sup>(</sup>٥) "بتناول" في (ش)، ولعل الصواب " يتناول" وهو في (س)، (ط) والظاهر من دلالة السياق.

<sup>(</sup>٦) "هذه" في (س)

<sup>(</sup>٧) "هذا" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٨) قال بنحوه مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ٢٨٤)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (١١٨)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٢١٥)، والطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٧٤)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١ / ٢٢٦)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٥٢)

وقوله تعالى: ﴿لَا لَغُوُّ فِهَا وَلَا تَأْشِرُ ( ) معناه لا يجري بينهم ما يُلْغَى، أي لا يجري بينهم باطل، ولا ما فيه إثم، كما يجري في الدنيا لِشَربَةِ الخمر ( ). والكأسُ في اللُغة ( ) الإِنَاءُ المملوء، فإن ( ) كان فارغاً فليس بكأس ( ).

وتقرأ (): "لا لغو فيها ولا تَأْثِيمَ" بالنَصْبِ ()، والرفع () فمن رفع فعلى ضربين:

على الابتداء ()، و (فِيْهَا) هو الخبر، وعلى أن تكون () "لا" في مذهب "ليس" رافعة.

(١) الزيادة من (ط)

(٢) هذا القول مروي عن قتادة بنحوه.

أخرجه عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٤٨)، والطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٧٥)، وبنحوه قال مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٢٨٤).

(٣) "في اللغة" ليست في (س)

(٤) "فإذا" في (س)

(٥) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٤٢٥)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٦٩٩/٤)، وحكاه ابن عطية عن الزجاج في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٧١).

(٦) "ويقرأ" في (س).

(٧) " لا لغوَ فيها ولا تأثيم " بالنصب قراءة ابن كثير وأبو عمرو.

ينظر: السبعة في القراءات (١٨٧)، الحجة للقراء السبعة (٢/ ٣٥٤)، التيسير في القراءات السبع (٦٥)

(A) "والرفع" ليست في (س)، (ط)

(٩) " لا لغوٌ فيها ولا تأثيم" بالرفع والتنوين قراءة نافع وعاصم وابن عامر وحمزة والكسائي. ينظر السبعة في القراءات (١٨٧)، الحجة للقراء السبعة (٢/ ٣٥٤)، التيسير في القراءات السبع (٦٥).

(١٠) "الرفع بالإبتداء" في (س)، (ط)

(١١) "يكون" في (س)، (ط)

أنشد سيبويه وغيره ( ):( )

مَن صَدَّ عن نِيرانِ اللهِ فأنا ابن قيس لا بَراحُ ()

ومن نصب فعلى النَّفْي والتبرئة، كما قال في قوله عَلَّدَ ( ) ﴿ لَارَبُ فِهَا ﴾ ( )، إلا أن الاختيارَ عند النحويين إذا كررَتْ "لا" في ( ) هذا الموضع الرفع، والنصْبُ عند جميعهم جائز حَسَن ( ).

وقوله تعالى: ﴿ وَأَقِبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَسَاءَلُونَ ﴿ قَالُوٓا إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِيٓ أَهْلِنَا مُشْفِقِينَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَسَاءَلُونَ فِي الْجَنَّةُ ( ) عن أحوالهم [٢٦]. الكلام - والله أعلم - يدل هاهنا أنهم يتساءلون في الجنَّة ( ) عن أحوالهم

(١) "وغيره" ليست في (س)

- (٤) " في قوله ﷺ ليست في (س)
  - (٥) البقرة: ٢
  - (٦) "مثل" زائدة في (س).
- (۷) أورد ما سبق بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢٩٩)، وينظر: إعراب القرآن للنحاس (٥/ ٢٣٠)، حجة القراءات (٦٨٣)، الحجة في القراءات السبع (٣٣٤)، التبيان في إعراب القرآن (١/ ٢٠٩)، إعراب القرآن لابن سيده (١/ ٢١٤).
  - (A) هذا القول مروي بنحوه عن قتادة وابن زيد.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢١/ ٤٤)، وأخرج ابن أبي حاتم في تفسيره الرواية عن قتادة الحرجه الطبري، وعزاها السيوطي إلى عبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور

<sup>(</sup>٢) الكتاب لسيبويه (١٥٢)، وأنشده غيره كالمبرد في المقتضب (٢٧٦)، وابن سيده في إعراب القرآن (١/ ١١٤)، والمحكم والمحيط الأعظم (٣/ ٣٢٣)، وابن السراج في الأصول في النحو (١/ ٩٦).

<sup>(</sup>٣) البيت لسعد بن مالك يقول: من أحجم عن الحرب وكره الاصطلاء بنارها والصبر على بلواها، وعجز عن الثبات في وجوه أبنائها، فأنا ابن قيس لا براح لي فيها ولا انحراف، فأنا المشهور بأبيه، المستغني عن تطويل نسبه. فقوله: لا براح، الوجه فيه النصب، ولكن الضرورة دعته إلى رفعها. وقال سيبويه: جعل لا كليس ها هنا فرفع به النكرة، وجعل الخبر مضمراً. ينظر: خزانة الأدب (١/ ٤٤٥) شرح ديوان الحماسة (١/ ١٥٣).

التي () كانت في الدنيا، كان () بعضهم يقولُ لبعض: لم () صرت () إلى هذه المنزلة الرفيعة () ؟، وفي الكلام دليل على ذلك، وهو قولهم () في جواب المسألة: ﴿إِنَّاكُنَّا مُثَّلِفِة أَهْلِنَا مُثَّفِقِينَ ﴾ أي مشفقين من المصير إلى عذاب الله، فعملنا بطَاعَتِه، ثم قرنوا الجوابَ مع ذلك بالإخلاص والتوحيد بقولهم: ﴿ إِنَّا كُنَّا مِن قَبَّلُ نَدَّعُوهُ إِنَّهُ وَهُو ٱلْبَرُّ الْجَوابَ مع ذلك بالإخلاص والتوحيد بقولهم: ﴿ إِنَّا كُنَّا مِن قَبَّلُ نَدْعُوهُ إِنَّا كُنَّا مِن قَبِّلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ وَالْبَرُ الرَّحِيمُ ﴾ [74]، أي نُوحِدُه ولا ندعو إلها غيره.

﴿ فَمَنَ ٱللَّهُ عَلَيْنَا وَوَقَنَا عَذَابَ ٱلسَّمُومِ ﴾ [٢٧] أي عذاب سموم جهنم ().

وقوله تعالى: ﴿ فَذَكِّرُ فَمَا أَنتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنِ وَلَا بَعْنُونِ ﴾ [٢٩]أي ذكرهم بها أعتَدْنَا للمتقِينَ المؤمنين ( )، والضلال الكافِرين ( ) ﴿ فَمَا أَنتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنِ وَلَا بَعْنُونٍ ﴾

<sup>= (</sup>٧/ ٩٠)، وقال بنحوه مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ٢٨٥) والنحاس في معاني القرآن (٦/ ٢٩)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٦٠)، ومكى في الهداية إلى بلوغ النهاية (٩/ ٢١٠٥).

<sup>(</sup>١) "التي" ليست في (س)

<sup>(</sup>٢) "كأن" في (س)

<sup>(</sup>٣) "بم" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٤) "صرتم" في (س)

<sup>(</sup>٥) ينظر: جامع البيان (٢٢/ ٤٧٦) بحر العلوم (٣/ ٣٣٥)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧١٢٧)، الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٧٠)

<sup>(</sup>٦) "قوله" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٧) قول ابن زيد بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٧٧)، وقال به أبو عبيدة في مجاز القرآن (١١٨)، والسمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٢٠٣)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٠٠)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧١٢)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٢٧٥)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٥٣).

<sup>(</sup>٨) "للمؤمنين المتقين " في (س).

<sup>(</sup>٩) "للكافرين" في (ط)

[وقوله:] ﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَلْرَبَّصُ بِهِ عَرَيْبَ ٱلْمَنُونِ ﴾ [٣٠] المعنى بل أيقولون: هو شاعر نتربص به ريب المنون ( )؟ ( ) ، ﴿ رَبِّ الْمَنُونِ ﴾ حوادث الدهر ( ).

﴿ قُلُ تَرَبَّصُواْ فَإِنِي مَعَكُمُ مِّرَ ﴾ [٣١] فجاء في التفسير: أن هؤلاء الذين قالوا هذا و-كان فيهم أبو جهل- هلكوا كلهم قبل وفاة رسول الله ( ) على الله ( ) ع

(١) "يقوله" في (س)

(٢) "ينطق" في (س)

(٣) أورده بنصه ولم ينسبه السمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٢٠٤)، وينظر: جامع البيان (٢٢/ ٤٧٧)، زاد المسير (٨/ ٥٣).

(٤) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

(٥) المروي عن ابن عباس رَضَيَّكُ عَنْهُ أنهم لما اجتمعوا في دار الندوة في أمر النبي على قال قائل منهم: «احبسوه في وثاق، ثم تربصوا به المنون حتى يهلك كها هلك من قبله من الشعراء زهير والنابغة، إنها هو كأحدهم، في وثاق، ثم تربصوا به المنون حتى يهلك كها هلك من قبله من الشعراء زهير والنابغة، إنها هو كأحدهم، في وثاق، ثم تربصوا به المنون حتى يهلك كها هلك من قبله من الشعراء زهير والنابغة، إنها هو كأحدهم، في وثاق، ثم تربصوا به المنون حتى يهلك كها هلك من قبله من قبله من الشعراء زهير والنابغة، إنها هو كأحدهم، وأم يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَثَرَبَصُ بِهِ وَيَبَ المّنونِ في، وبنحو من هذا جاء عن قتادة والضحاك.

أخرجها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٧٩)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن أبي حاتم كما في لباب النقول (١٠٦).

- (٦) "المعنى بل أيقولون: هو شاعر نتربص به ريب المنون "ليست في (ط)
  - (٧) هذا القول مروي عن مجاهد.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٧٨)، وعزاه السيوطي إليه وإلى ابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٦٣٦)، وقال به الفراء في معاني القرآن (٣/ ٩٤)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٢٥)، والسجستاني في غريب القرآن (٢٤٦)، والنحاس في معاني القرآن (١/ ٨٠)، والثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ١٣١).

- (٨) "النبي" في (س)
- (٩) أورده بنصه ولم ينسبه السمر قندي في بحر العلوم (٤/٤٠٢)، والذي جاء في كتب التفسير أن عظهاءهم =

وقول تعلى: ﴿أَمْ تَأْمُرُهُمْ أَخَلَهُمْ بَهَذَأَ أَمْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ﴾ [٣٢] أي يامرهم ()() أُحُلَمُهُم بَهَذَأَ أَمْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ﴾ [٣٢] أي يامرهم الحلائل، أحْلَامُهُم بترك القبول ممن يدعوهم إلى التوحيد، ويأتيهم () على ذلك بالدلائل، ويعملون أحْجَاراً ويعبدونها ()().

﴿ أَمْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ﴾ أي أم أم الحق.

﴿ فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثِ مِّثْلِهِ ﴾ [٣٤] أي إن () قالوا: إن النبي الطَّيْكُ تقوله () فقد زعموا أنه من قول النبي ()، فليقولوا مثلة فها رام أحَدُّ مِنهم أن يقول مثل عَشْرِ سُور، ولا مثل سورةٍ ().

وكبراءهم عذبوا وقتلوا يوم بدر بالسيف، وهذا قاله مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٢٨٥)، وأورده ابن
 الجوزي في زاد المسير (٨/ ٥٥)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٧٧/ ٧٧).

<sup>(</sup>١) "تأمرهم" في (س)، "أتأمرهم" في (ط).

<sup>(</sup>۲) قال به مقاتل بن سليهان في تفسيره (۳/ ۲۸٥)، والسمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٢٠٤)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (۱۱/ ۷۱۳۰)، وابن الجوزي في زاد المسير (۸/ ٥٥)، قال أبو حيان: « قيل: أم بمعنى الهمزة، أي أتأمرهم؟ وقدرها مجاهد ببل، والصحيح أنها تتقدر ببل والهمزة». تفسير البحر المحيط (۸/ ١٤٩).

<sup>(</sup>٣) "وتأتيهم" في (ط)

<sup>(</sup>٤) "يعبدونها" في (س)

<sup>(</sup>٥) لـ(أحلامهم) قولين في كتب التفسير أنها عقولهم، وقيل: قريش كانوا يسمون أهل الأحلام والنهى، وقول الزجاج هنا مبهم لم يحدد أحدهما، وحكى ما سبق عنه ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٥٥).

<sup>(</sup>٦) "هم" زائدة في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٧) "إذا" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>A) "يقوله" في (س)

<sup>(</sup>۱۰) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٢٨٦)، وجامع البيان (٢٢/ ٤٨١)، والهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ١٣١)، الكشف والبيان (٩/ ١٣١)، والجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٧٣).

وقوله تعالى: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِشَى ۗ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾ [٣٥] معناه بل أُخلِقُوا من غير شيء؟، وفي هذه الآية قولان: وهي ( ) أَصْعَب ما في هذه السورة.

قال بعض أهل اللغة: ليس هم بأشد خلقاً من خلق السَّمَاوَات والأرض، لأن السَّمَاوَات والأرض خُلِقَتَا من غير شيء، وهم خُلِقوا من آدم، وآدم خلق من تراب ().

وقيل فيها قولٌ آخر: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ ﴾ أَمْ ( ) خُلِقُوا لِغَيْرِ شَيْءٍ، أي خُلقوا باطِلًا لا يحاسبون ولا يؤمرون ولا يَنْهَوْنَ ( ).

وقول به تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّبَعَنَّهُمْ ذُرِّيَّنَّهُمْ بِإِيمَنٍ ٱلْخَفَّنَا بِهِمْ ذُرِّيَّنَهُمْ ﴾ ( ) [ ٢٦]،

فتكون من للسببية على معنى: مِنْ غيرِ علةٍ ولا لغايةِ ثوابٍ ولا عقابٍ، وتأتي بمعنى اللام أم خلقوا لغير شيء...

ينظر: زاد المسير (٨/ ٥٦)، تفسير البحر المحيط (٨/ ١٤٩)، الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٧٧٧٥).

(٥) "ذريتُهم بإيهان" بالتوحيد ورفع التاء قراءة الجمهور.

ينظر: حجة القراءات (٦٨٢)، والنشر في القراءات العشر (٣٠٨/٢)، التيسير في القراءات السبع (١٣٠٨) وتحبر التيسير في القراءات العشر (٥٦٥).

<sup>(</sup>١) "من" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٢) تفرد بذكر هذا التفسير الزجاج، ولم أجد من المفسرين ولا من أهل اللغة - فيها اطلعت عليه - من اختاره غير ابن الجوزى في تذكرة الأريب تفسير الغريب (١٨٣)، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) "وأم" في (س)

<sup>(</sup>٤) قول ابن كيسان كها جاء في بعض كتب التفسير، نسبه إليه الثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ١٣١)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٧١/ ٧٤)، وذكره غير واحد من المفسرين بلا نسبة، ولا اختيار بل في معرض تعداد الأقوال التي ذكرت كالطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٨١)، والسمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٤٠١) والسمعاني في تفسيره (٥/ ٢٧٨) وابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٧٨)

وقرئت "أَخْقُنَا بِمِمْ ذُرِّيَاتَهِمْ" ()، وقرئت " واتبعتهم () ذُريَّاتُهُمْ " ()، وكلا الوجهين جائز، والذُرية () تقع على الجهاعة، والذريَّات جَمع الجمع، وذُرَيَّة على التوحيد أكثر.

وتأويل الآية أن الأبناء إذا كانوا مؤمنين، وكانت مراتب آبائهم في الجنة أعلى من مراتبهم ألحق الأبناء بالآباء، ولم ينقص الآباء من عملهم شيئاً، وكذلك إن كان عَمَل الآباء () أنقَص، أُلِحْقَ الآباء بالأبناء ().

(۱) "ألحقنا بهم ذرياتِهم" بالجمع وكسر التاء قراءة نافع وابن عامر وأبي عمرو، والحجة لمن جمع أنه أتى باللفظ على ما أوجبه المعنى، وعلامة النصب في الجمع كسرة التاء؛ لأنها نابت في جمع المؤنث مناب الياء في جمع المذكر، فاعتدل النصب والخفض في جمع المؤنث بالكسر، كما اعتدل في جمع المذكر بالياء.

"ألحقنا بهم ذريتَهم" بالتوحيد وفتح التاء قراءة باقي القرآء، والحجة لمن وحد أنه اجتزأ بالواحد من الجمع وعلامة النصب فيه فتحة التاء.

ينظر: التيسير في القراءات السبع (١٣٠)، الحجة في القراءات السبع (٣٣٣) النشر في القراءات العشر (٢٠٨)، تحبير التيسير في القراءات العشر (٥٦٥)

- (٢) "واتبعناهم" في (س)
- (٣) "واتبعتهم ذرياتُهم بإيمان" بالجمع وضم التاء قراءة ابن عامر، بينها قراءة أبي عمرو" واتبعتهم ذرياتُهم بإيمان" بالجمع وكسر التاء.

ينظر: التيسير في القراءات السبع (١٣٠) النشر في القراءات العشر (٢/ ٣٠٨)، تحبير التيسير في القراءات العشر (٥٦٥).

- (٤) "الذرية" في (س)، (ط)
  - (٥) "الأبناء" في (س)
- (٦) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِّاللَّهُ عَنْهُ الذي رواه عنه سعيد بن جبير بنحوه.

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٤٧)، والطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٦) وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣١)، وعزاه السيوطي إليهما وإلى سعيد بن منصور وهناد وابن المنذر والحاكم والبيهقي في سننه كما في الدر المنثور (٧/ ٦٣٢)، وعزاه النحاس في الناسخ والمنسوخ (١٩٠)، وقال به مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٢٨٤)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ٩٢)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢٩٧)، وابن الجوزي في تذكرة الأريب تفسير الغريب (١٨٢).

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَلْنَاهُم مِّنْ عَمَلِهِم مِّنْ عَمَلِهِم مِّن شَيْءٍ ﴾ معناه ما أَنْقَصْنَاهم ()، يقال: أَلتَه يَأْلِته أَلْتاً إِذَا نَقَصَة ()، قال الشاعِرْ ():

أَبْلِغْ بَنِي ثُعَلٍ ( ) عَنِّي مُغَلْغَلَةً جَهْدَ الرِّسالَةِ لا أَلْتاً ولا كَذِبا ( ) ويقال: لاته ( ) يلته ( ) لَيْتاً إذا نَقَصَهُ وصرفَهُ عن الشيء، قال الشاعر ( ): ( )

(١) "(ما نقصناهم من عملهم" في (س)

- (٢) ينظر: العين (٨/ ١٣٥)، مجالس ثعلب (٦٦)، مجاز القرآن (١١٨)، وأورد الأزهري قول الفرآء في ذلك. ينظر: تهذيب اللغة (٥/ ٢٢)، لسان العرب (٢/ ٤).
- (٣) الشاعر الحطيئة وهو أبو مليكة جرول بن أوس بن مالك بن جوية بن مخزوم بن مالك، وهو من فحول الشعراء وفصحائهم وكان ذا شر ونسبه متدافع بين القبائل، كان ينتمي إلى كل واحدة منها إذا غضب على الأخرى، وهو مخضرم أدرك الجاهلية والإسلام. ينظر: طبقات فحول الشعراء (١/ ٩٧) فوات الوفيات (١/ ٢٧٧).
  - (٤) "فُعل" في (س).
- (٥) ينظر: ديوان الحطيئة (١٧) ودواوين الشعر العربي على مر العصور (٢١/٥٥)، ولكن بداية البيت فيها أُبلغ سَرَاةَ بني سعدٍ مغلغلة...، واستشهد به أبو عبيدة في مجاز القرآن (٢١٦) كما هو وراد في ديوانه، والفرآء استشهد به كما ذكر الزجاج في معاني القرآن (٣/ ٩٢)، وكذلك الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٢)، و يقصد لا نقصان و لا زيادة.
  - (٦) "لأنه" في (ط)
  - (٧) "يليته" في (س)
  - (٨) "رؤبة" في (س).
- (٩) الشاعر رؤبة بن العجاج واسم العجاج عبدالله بن رؤبة بن حنيفة، وهو أبو جذيم بن مالك بن قدامة من بني تميم ويكنى أبا الجحاف من رجاز الإسلام وفصحائهم والمذكورين المقدمين منهم بدوي نزل البصرة وهو من مخضرمي الدولتين، مدح بني أمية وبني العباس ومات في أيام المنصور، وقد أخذ عنه وجوه أهل اللغة، وكانوا يقتدون به، ويحتجون بشعره، ويجعلونه إماما.

ينظر: الثقات (٦/ ٣١٠)، ومعجم الأدباء (٣/ ٣٤١).

## () وليلة ذات ندى سَريْتُ وَلَم يَلتْني عن هواها ليتُ

وقول تعالى: ﴿ أَمْ عِندَهُمْ خَزَآنِنُ رَبِّكَ أَمْهُمُ ٱلْمُصَيِّطِرُونَ ﴾ [٣٧] ﴿ ٱلْمُصَيِّطِرُونَ ﴾ الأرباب المتسلِّطونَ () ، يقال: قد تسيطر () علينا، () وتصيطر () بالسين والصّاد () والأصل السين، وكل سين بعدها طاء يجوز أن تقلب صاداً، تقول: سطر وصطر () وسطا عليه وصَطا ().

وتفسير ﴿ أَمْ عِندَهُمْ خَزَآبِنُ رَبِّكَ ﴾ أي عندهم ما في خزائن ربك من العلم.

- (٤) "سيطر" في (ط)
- (٥) "وتسيطر" زائدة في (ط)
  - (٦) "وتسيطر" في (ط)
- (٧) "المسيطرون "بالسين قراءة ابن كثير وحفص وهو الأصل، وبإشهام الزاي قراءة حمزة، والباقون "المسيطرون "بالصاد فلأجل حرف الاستعلاء وهو الطاء.
- ينظر: السبعة في القراءات (٦١٣)، حجة القراءات (٦٨٤)، الحجة في القراءات السبع (٣٣٥)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥١٩).
  - (A) "سيطر وصيطر" في (ط)
- (٩) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٩٢) وحكاه عنه الأزهري في تهذيب اللغة (٤/ ٢٥٣) وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٥٧)، وابن منظور في لسان العرب (٤/ ٣٦٣) وأورده بنصه ابن زنجلة في حجة القراءات بدون نسة (٦٨٤).

<sup>(</sup>١) وقع سقط من هنا إلى قوله: " وقوله تعالى فذرهم حتى يلاقوا" بمقدار لوح من (س)

<sup>(</sup>٢) يقصد الشاعر هنا أنه لم يَثْننِ عنها نَقْصٌ به ولا عَجْزٌ عنها. استشهد به أبو عبيدة في مجاز القرآن (١١٦) والفراء في معاني القرآن (٣/ ٩٢)، والطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٧١)، ولم أجد هذا البيت في دواوين الشعر فيها اطلعت عليه.

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٨٢)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣١٧)، وعزا السيوطي الرواية إليهما وإلى ابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٦٣٦)، وقال بنحو من هذا المعنى أبو عبيدة في مجاز القرآن (١١٨)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٢٦٤)، ومقاتل بن سليمان (٣/ ٢٨٦)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٢٠١)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٢٧٩).

وقوله تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمُّ سُلَمُّ يَسَتَمِعُونَ فِيهِ ﴾ [٣٨] قال ( ) أهل اللغة: - ( ) يستمعون فيه، يستمعون عليه ومثله: ﴿ وَلَأْصُلِبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِ ﴾ ( ) أي على جذوع النخل ( ).

﴿ فَلْيَأْتِ مُسْتَمِعُهُم بِسُلَطَنِ مَّبِينٍ ﴾ أي بحجة واضحة، والمعنى – والله أعلم – أنهم كجبريل الذي يأتي النبي الطَّيِّلِ بالوحي ويبيِّنُ عن الله عَلَى ما كان وما يكون، ثم سفه أحلامهم في جعلهم البنات لله عَلَى فقال: ﴿ أَمُ لَهُ ٱلْبَنَتُ وَلَكُمُ ٱلْبَنُونَ ﴾ [٣٩] أي أنتم تجعلون لله ما تكرهون، أنتم حكماء عند أنفسكم. ()

وقال أهل اللغة: « حروف الجرقد يسد بعضها مسد بعض». ينظر: الكامل في اللغة والأدب (٣/ ٧٣)، والمقتضب (١٢٣)، إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ٨٣)، والتبيان في إعراب القرآن (٢/ ٢٤٦)، والدر المصون في علم الكتاب المكنون (٢٧٨).

<sup>(</sup>١) "أي" في (ط)

<sup>(</sup>٢) لم أجد غير ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٠١) قال: بأنها العلم، أما معنى الرزق فقد نسب الثعلبي إلى ابن عباس رَحَوَلِكُ عَنْهُ هذا المعنى في الكشف والبيان (٩/ ١٣١)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٧١/ ٧٤)، وقال به السمر قندي في بحر العلوم (٤/ ٢٠٤)، وحكى ما سبق ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ٥٦).

<sup>(</sup>٣) "وقال" في (ط)

<sup>(</sup>٤) "معنى" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٥) طه: ۷۱

<sup>(</sup>٦) قال به مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ٢٨٦)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (١١٨)، والسمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٢٠٤)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٠٢)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٢٧٤)، وابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٧٤)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٥٥)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٥٧)، وأبو حيان في تفسير البحر المحيط (٨/ ١٤٩).

<sup>(</sup>۷) ينظر: تفسير مقاتل بن سليان (۳/ ۲۸٦)، جامع البيان (۲۲/ ۴۸۳) إعراب القرآن (٤/ ٢٦١)، بحر = ك

وقوله تعالى ( ): ﴿ أَمْ تَسَّعُلُهُمُ أَجَرًا فَهُم مِن مَّغْرَمِ ثُمُّقَلُونَ ﴾ [ • ٤] المعنى أن الحجة واجبة عليهم من كل جهة؛ لأنك أتيتهم بالبيان والبرهان، ولم تسألهم على ذلك أجراً.

وقول م تعالى: ﴿ أَمْ يُرِيدُونَ كَيْدًا ۖ فَاللَّهِ يَكُذُونَ كَفَرُواْ هُوْ ٱلْمَكِيدُونَ ﴾ [٤٢] أي أم يريدون بكفرهم وطغيانهم كيداً؟ فالله يكيدهم ويجزيهم بكيدهم العذاب في الدنيا والآخرة.

وقول على \: ﴿ أَمْ لَهُمْ إِلَهُ غَيْرُ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [28] المعنى بل أَلَهُ مِمْ إِلَهُ غَيْرُ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [28] المعنى بل أَلَهُ مِمْ إِلَهُ عَيْرُ اللهِ .

فإن قال قائل: هم يزعمون أن الأصنام آلهتهم، فكيف [قيل لهم: ﴿أَمْ لَهُمُّ إِلَّهُ غَيْرُ اللهِ ﴾؟] ()

ف الجواب في ذلك ألَّهُ مُ إِلَهُ غَيْرُ الله يخلق ويرْزق ويفعل ما يعجز عنه المخلوقون؟، فمن مثل مثل إلا الله عَلَّ، ثم نَزَهَ نفسه بقوله (): ﴿ سُبَحَنَ اللهِ عَمَّا المُخلوقون؟ فمن مثل ( ) ذلك إلا الله عَلَّا، ثم نَزَه نفسه بقوله ( ): ﴿ سُبَحَنَ اللهِ عَمَّا يَشْرِكُونَ ﴾ جاء في التفسير وفي اللغة أن معناه تنزيه الله – عمَّا يشركون، أي عمن يجعلونه شركاء ( ) لله عَلَا ( ).

<sup>=</sup> العلوم (٤/ ٢٠٥) زاد المسير (٨/ ٥٧)، وحكاه القرطبي عن الزجاج في الجامع لأحكام القرآن (٧١/ ٧٧).

<sup>(</sup>١) "وقوله تعالى" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٢) "إله" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٣) الزيادة من (ط)، وهي مطموسة في (ش).

<sup>(</sup>٤) "يفعل" في (ط)

<sup>(</sup>٥) "فقال" في (ط)

<sup>(</sup>٦) "يجعلون شريكا" في (ط)

<sup>(</sup>٧) قال بنحوه من أهل التفسير مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٢٨٧)، والطبري في جامع البيان (٧) (٢/ ٢٨٤)، والنحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٦٢)، والسمر قندي في بحر العلوم (٤/ ٢٠٥)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٢٨٠) والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٧١/ ٧٦) وأبو حيان في تفسير = ٥

() وقوله تعالى: ﴿ فَذَرْهُمْ حَتَّىٰ يُلَقُواْ يَوْمَهُمُ الَّذِي فِيهِ يُصْعَقُونَ ﴾ [ ٥ ٤ ] وقرئت:

أما من أهل اللغة فقد قال به الخليل بن أحمد في كتاب العين (٣/ ١٥١)، والأزهري في تهذيب اللغة (٢/ ٤٥١) وابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (٣/ ٢١١).

أخرجهما الطبري في جامع البيان (١٧/ ٥٥) وأخرج الرواية عن قتادة في ابن أبي حاتم في تفسيره (٩/ ٢٨١٤) وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٦/ ٣١٩)، وقال به أبو عبيدة في مجاز القرآن (١١٨)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٣٥٣)، والنحاس في معاني القرآن (٥/ ٣٠٤)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٠٣)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧١٣)) وأورده بنصه ابن الجوزي بلا نسبة في زاد المسر (٨/ ٥٩).

<sup>=</sup> البحر المحيط (٨/ ١٥٠).

<sup>(</sup>١) الزيادة من (ط)، وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٢) هذا القول مروي عن قتادة وابن عباس رَجَوَاللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) الزيادة من (ط)

<sup>(</sup>٤) الحجر: ١٥-١٤

<sup>(</sup>٥) من قوله: " وليلةٍ ذات ندى سَريْتُ" إلى هنا ساقط من (س) بمقدار لوحة منها.

<sup>(</sup>٦) "يَصعقون "بفتح الياء قراءة الجمهور، وحجّة من فتح الياء في يصعقون قوله: (فصعق من في السموات) فجعلوا الفعل لهم، ولم يعدّه إلى غيرهم، فالواو ضمير الفاعلين، والنّون علامة رفع الفعل. ينظر: السبعة في القراءات (٦١٣)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٢٨)، الحجة في القراءات السبع (٣٣٤)، النشر في القراءات العشر (٢/ ٣٧٩)

"يُصْعَقُونَ" ()، أي فذرهم إلى يوم القيامةِ.

ثم أعلم عَلَى أَنه يعجل لهم العذاب في الدنيا فقال: ﴿ وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ عَذَابًا دُونَ ذَلِكَ وَلَكِكَنَّ أَكُثُرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [٤٧] المعنى [وإن للذين ظلموا عذابا] () دون عذاب الآخرة، يعني من القتل والأسر وسبي الذَرَارِي الَّذِي نزل بهم ()

والله أعلم () عَجَالً أنه ناصِرٌ دينه، ومهلك من عادى نبيه العَلَيْلُا، ثم أمره بالصبر إلى أن يقع بهم العذاب () فقال: ﴿ وَأَصْبِرُ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ () [28] فإنك بحيث نراك ونحفظك ونرعاك، ولا يصلون إلى مكروهك () ().

﴿ وَسَبِّحَ بِحَمْدِ رَبِّكَ حِينَ نَقُومُ ﴾ أي حين تقوم من منامك ()، وقيل: حين تقوم

(١) "يُصْعَقُونَ" بضم الياء، قراءة ابْنِ عَامِرٍ وَعَاصِمٍ، وَالأَعمشِ، والحجة لمن ضم: أنه جعل الفعل لما لم يسمّ فاعله، فرفع المفعول بذلك.

ينظر: السبعة في القراءات (٦١٣)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٢٨) الحجة في القراءات السبع (٣٣٤) النشر في القراءات العشر (٢/ ٣٧٩).

- (٢) الزيادة من (ط)
- (٣) هذا القول مروي عن ابن زيد بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٨٧)، ونسبه إليه غير واحد من المفسرين كمكي بن أبي طالب في الحداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ١٣٤)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٠)، والقرطبي في الجامع المحام القرآن (٧١/ ٧١).

- (٤) "وأعلم الله "في (س)، (ط).
  - (٥) "العذاب بهم" في (ط)
    - (٦) "أي" زائدة في (ط)
    - (٧) "مكرهك" في (س)
- (۸) حكاه عن الزجاج السمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٢٠٦)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٦٠)، وينظر: جامع البيان (٢٩/ ٤٨٨)، والكشف والبيان (٩/ ١٣٣)، والجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٧٨).
  - (٩) هذا القول مروي عن أبي الأحوص عوف بن مالك.

= أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٤٩) والطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٨٩)، وعزا السيوطي رواية أبي الأحوص إلى ابن أبي شيبة كها في الدر المنثور (٧/ ٦٣٧)، وقال بهذا التفسير ابن الجوزي في تذكرة الأريب تفسير الغريب (١٨٤)، ونسب أيضاً إلى ابن عباس رَضَيَلِيَّهُ عَنْهُ كها في زاد المسير: (٨/ ٢٠)، وتفسير البحر المحيط (٨/ ١٥٠).

- (١) "في" في (س)، (ط)
- (٢) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحُلِيَّهُ عَنْهُ وابن زيد والضحاك بن مزاحم.

أخرج رواية الضحاك وابن زيد عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٤٩) وأخرجهما الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٨٩)، وابن أبي حاتم في تفسيره أخرج رواية ابن عباس رَضَوَلِيَّهُ عَنْهُ والضحاك (٩/ ٢٨٢٧)، وعزاها السيوطي رواية ابن عباس رَصَوَلِيَّهُ عَنْهُ إلى ابن مردويه كما في الدر المنثور (٦/ ٣٣١)، وقال بهذا المعنى مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ٢٨٨)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ٢٥٠)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٠٠) وابن وهب في تفسير القرآن من الجامع (١٠٨/).

- (٣) (وإدبار النجوم) بالكسر، قراءة الجمهور، قال ابن الجزري: « وَاتَّفَقُوا عَلَى حَرْفِ الطُّورِ (وَإِذْبَارَ النَّجُومِ) أَنَّهُ بِالْكَسْرِ إِذِ المُعْنَى عَلَى المُصْدَرِ، أَيْ: وَقْتَ أُفُولِ النَّجُومِ وَذَهَابِهَا، لَا جَمْعُ دُبُرٍ». النشر في القراءات العشر (٢/ ٣٧٦).
- (٤) الخلاف في موضع (وأدبار السجود) في سورة ق، وليس في موضع الطور كها جهاء في كتب القراءات.. ولعله خطأ من الناسخ هنا، والله أعلم... فقراءة الجمهور بفتح الألف (أدبار) على جمع دبر. ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢١٣)، حجة القراءات (٦٧٨)، تحبير التيسير في القراءات العشر (٣٢٥)
- (٥) (إِدبار السجود) بكسر الهمزة في سورة ق قراءة ابن كثير ونافع وحمزة، على المصدر كما ذُكر. ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢١٣)، حجة القراءات (٦٧٨)، تحبير التيسير في القراءات العشر (٥٦٣).

ومن قرأ (أَدْبَارَ)<sup>()</sup> فهو جمع دبر<sup>()</sup>.

وأجمعوا في التفسير أن معنى ﴿وَأَذَبَكَرَ ٱلشَّجُودِ ﴾ معناه صلاة الركعتين بعد المغرب ()، وأن ﴿وَإِذَبَكَرَ ٱلنُّجُومِ ﴾ صلاة ركعتي الغداة (). ()

(١) "بالفتح" زائدة في (ط)

- (۲) قاله أبو عبيدة في مجاز القرآن (۱۱۸)، والفراء في معاني القرآن (٥/ ٣٥)، والنحاس في إعراب القرآن (٢/ ٢٥١)، وينظر: (٢/ ٢٣٣) وابن دريد في جمهرة اللغة (١/ ٢٢٦)، والقيسي في مشكل إعراب القرآن (٢/ ٢٩١)، وينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢١٣)، حجة القراءات (٦٧٨)، الحجة في القراءات السبع (٣٣١).
- (٣) هو المروي عن علي، وأبي هريرة، وابن عباس ، ومجاهد، وقتادة، والحسن. أخرج الرواية من أهل الحديث عن ابن عباس الترمذي في سننه (٥/ ٣٩٢)، كتاب التفسير، باب الطور،

احرج الرواية من الهل احديث في ابن فياس الرمندي في مستد (۱۲۲۰) ، دناب التعسير، باب الطور برقم (۳۲۷۵).

وأخرجها من أهل التفسير عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره عن علي رَضَوَلِتَهُ عَنْهُ (٢/ ٢٦)، وأخرجها الطبري جميعها في جامع البيان (٢٢/ ٣٧٩) وابن أبي حاتم في تفسيره عن ابن عباس رَضَلِتَهُ عَنْهُ (١٠/ ٣٢١)، وعزاها السيوطي إليها وإلى الترمذي وابن مردويه والحاكم كها في الدر المنشور (٧/ ٢١٠)، (٧/ ٢١٠)، وعزا رواية علي إلى مسدد في مسنده وابن المنذر وابن مردويه كها في الدر المنثور (٧/ ٢١٠)، وعز رواية الحسن وقتادة ومجاهد إلى ابن جرير كها في الدر المنثور (٧/ ٢١٠) وبه قال جمهور المفسرين، كالفراء في معاني القرآن (٣/ ٨٠)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٢٨٢) ومن أهل اللغة الأزهري في تهذيب اللغة (٤/ ٢٥٤)، وابن منظور في لسان العرب (٤/ ٢٦٨).

- (٤) "الفجر" في (س).
- (٥) هذا القول مروى عن ابن عباس رَضِيَالِتُهُ عَنهُ، والضحاك.

أخرجهما الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٩٠)، وأخرج ابن أبي حاتم في تفسيره الرواية عن ابن عباس (١٠/ ٣٣١٧)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إليهما، كما عزا رواية الضحاك إلى الطبري كما في الدر المنثور (٣/ ٢٨٢)، وقال به الفراء في معاني القرآن (٣)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٢٨٢)، وابن الجوزي في تذكرة الأريب تفسير الغريب (١٨٤)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٠٤)، وابن وهب في تفسير القرآن من الجامع (١/ ١٠٨)، وإنها سهاهما إدبار النجوم لأن الرجل يصليهما عندما يزول سلطان النجوم من الضوء، كالرجل يدبر عن الشيء فيزول سلطانه عنه.

## بِسُــِ إِللَّهِ ٱلتَّمْزَ ٱلتَّحَهِ السَّعِهِ السَّعِهِ التَّحِمِ التَّحِمِ التَّحِمِ التَّحِمِ التَّعِمِ التَّعِمِ التَّعِمُ التَّعْمُ التَّعُمُ التَّعْمُ التَعْمُ التَّعْمُ التَّعِمُ التَّعْمُ التَعْمُ التَّعْمُ التَعْمُ التَعْمُ التَعْمُ التَّعْمُ التَّعْمُ التَعْمُ التَّعْمُ الْعِلْمُ التَعْمُ التَّعْمُ التَّعْمُ التَّعْمُ التَعْمُ التَعْمُ التَعْمُ التَّعْمُ التَّعْمُ التَّعْمُ التَّعْمُ التَّعْمُ التَعْمُ التَعْمُ التَّعْمُ التَّعْمُ التَّعْمُ التَّعْمُ التَّعْمُ

[قوله جل وعز] (): ﴿وَٱلنَّجْمِ إِذَاهَوَىٰ ﴾ [١] أقسم رَجُكُ بالنَّجم. وقوله جل ذكره: ﴿ مَاضَلَ صَاحِبُكُورُ وَمَاغَوَىٰ ﴾ [٢] جَوَاب القسم ().

وجاء في التفسير: أن النجم الثريَّا ()، وكذلك تسميها () العَرَبُ، وجاء أيضاً في التفسير: أن النجم نزول القرآن نَجمً بعد نجم ()، وكان ينزل منه الآية والآيتان،

(١) "والنجم" في (ط) وأشار في الهامش أن الأصل فيه بياض.

(٢) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

(٣) ينظر: جامع البيان (٢٢/ ٤٩٧)، غريب القرآن للسجستاني (٤٦٨) الكشف والبيان (٩/ ١٣٦) التبيان
 في أقسام القرآن (١٥٠)، النكت والعيون (٥/ ٣٩٠).

(٤) هذا القول مروي عن مجاهد رواه عنه ابن أبي نجيح، وابن عباس رَضَوْلَيُّكُ عَنْهُ في رواية له.

أخرج الرواية عن مجاهد عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٥٠)، والطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٩٧)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣١)، وعزاه السيوطي إليهم كها في الدر المنثور (٧/ ٢٤٠) أما رواية ابن عباس رَحَوَلَيْهُ عَنْهُ فقد أخرجها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٩٧)، وعزاها السيوطي إليه وإلى ابن المنذر كها في الدر المنثور (٧/ ٢٤١)، وينظر: مجاز القرآن (١١٨)

وهذا القول الذي جزم به الزجاج هو الأرجح والله أعلم من بين الأقوال. قال ابن جرير: « والصواب من القول في ذلك عندي ما قاله مجاهد من أنه عنى بالنجم في هذا الموضع: الثريا، وذلك أن العرب تدعوها النجم ». جامع البيان (٢٢/ ٤٩٧)، وينظر:مفردات غريب القرآن (٤٨٣).

- (٥) "يسميها" في (ط)
- (٦) هذا القول مروي عن مجاهد.

أخرجه الطبري عنه في جامع البيان (٢٢/ ٤٩٧)، وعزاه السيوطي إليه كما في الدر المنثور (٧/ ٦٤١) وقال به مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٢٨٩)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ٩٤) وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٢٧).

وكان بين أول نزوله وبين ( )استتهامه عشرون سنةً ( ). وقال ( ) أهل اللغة: النجم بمعنى النجوم ( ) ، وأنشدوا:

فظلت تَعُدُّ النَّجْمَ في مُسْتَحيرةٍ سَريعِ بأيدي الآكِلينَ جُمودُها ()

تصف () قِدراً كثيرة الدسم، ومعنى تعد النجم أي من صفاء دسمها ترى النجوم فيه، والمستحيرة القدر، فقال: يجمد على الأيدي الدَّسَمَ مِنْ كَثْرتِه ()، ومثله (): ﴿ فَ فَكَ أُقْسِمُ بِمَوَقِع ٱلنُّجُومِ ﴾ ()

ومعنى: (إذَا هَوَى) إذا سقط، وإذا كان معناه نزول القرآن فالمعنى ( ) ﴿ إِذَا هَوَىٰ ﴾ إذَا نزل ( ).

<sup>(</sup>١) "إلى" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٢) أورده السمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٢٠٧)، وحكاه الأزهري عن الزجاج في تهذيب اللغة (٤/ ٢٦).

<sup>(</sup>٣) "بعض" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٤) قول أبي عبيدة في مجاز القرآن (١١٨)، وحكاه الأزهري عن الزجاج في تهذيب اللغة (٤/ ٢٦)، وحكاه أيضاً ابن منظور عنه في لسان العرب (١١٨ ٥٦٨)

<sup>(</sup>٥) البيت لراعي الإبل عبيد بن أيوب النميري..، وهنا شرحه الزجاج بشرح يغني عن إيراد معناه... والبيت أورده أبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ١١٨)، والطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٩٦) ينظر: ديوان الحماسة (٢/ ٢٢٤)، دواوين الشعر العربي على مر العصور (٢١/ ٢٤٨).

<sup>(</sup>٦) "يصف" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٧) ينظر: مجاز القرآن (٢/ ٢٣٥) ديوان الحماسة (٢/ ٢٢٤) الأنواء في مواسم العرب لابن قتيبة الدينوري (٧).

<sup>(</sup>٨) "وقالوا مثله" في (س)، ط)

<sup>(</sup>٩) الواقعة: ٧٥

<sup>(</sup>۱۰) "في" زائدة في (س)، (ط)

<sup>(</sup>۱۱) للكلمة معنيان على اعتبار القولين السابقين، وقد نسبتهما إلى قائليهما فيما يغني عن إعادتهما. ينظر هامش ٢،٣

﴿ مَاضَلَ صَاحِبُكُمْ وَمَا ﴾ يعني النبي العَلَيْلا ( ).

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَ ﴾ [٣]أي ما الذي يأتيكم به مِما قَاله بهَواه .. ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَى يُوحَى ﴾ [٤](إن) بمعنى ما، المعنى: ما هو إلا وحى يوحى ( )( ).

﴿ عَلَّمَهُ, شَدِيدُ ٱلْقُوَىٰ ﴾ [٥]يعني به جبريل ﷺ ()

وقوله جل ذكره: ﴿ ذُومِرَ وِ فَأَسْتَوَىٰ ﴾ [٦] ﴿ ذُومِرَ وَ فَأَسْتَوَىٰ ﴾ [١] ﴿ ذُومِرَ وَ هُ من نعت قوله: ﴿ شَدِيدُ الْقُويٰ ﴾ (١) ، والمرة القوة (١) .

(۱) ينظر: تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٠٥)، النكت والعيون (٥/ ٣٩٠) الجامع لأحكام القرآن(١٧/ ٨٤).

(٢) هذا القول مروى عن قتادة.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٩٨)، وعزاه السيوطي إليه كها في الدر المنثور (٧/ ٦٤٢)، وينظر: عجاز القرآن (١٨)، معاني القرآن للفراء (٣/ ٩٥)، والهداية إلى بلوغ النهاية(١١/١١).

- (٣) "يوحى" ليست في (ط)
- (٤) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٢٨٩)، وجامع البيان (٢٢/ ٤٩٨) وأورده بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٠٥) وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٦٣).
  - (٥) هذا القول مروي عن قتادة، والربيع بن أنس.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٩٨)، وأخرج ابن أبي حاتم رواية الربيع في تفسيره (١٠/ ٣٣١)، وعزا السيوطي رواية الربيع إليها، ورواية قتادة إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٦٤٣).

وقال بهذا جمع من المفسرين، كمقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٢٨٩)، والفرآء في معاني القرآن (٣/ ٢٨٥)، والفرآء في معاني القرآن (٣/ ٢٦٥) والماوردي في المران قتيبة في غريب القرآن (٤/ ٢٦٥)، والنحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٦٥) والماوردي في المخامع لأحكام القرآن (١٧/ ٨٥).

- (٦) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٩٥) قال ابن عطية: « و" القوى " جمع قوة وهذا في جبريل مكتمن، ويؤيده قوله تعالى ﴿ ذِي أَلْعَرْشِ مَكِينٍ ﴾ ». المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٧٧).
  - (٧) هذا القول مروي عن مجاهد رواه عنه ابن أبي نجيح، وسفيان، وابن زيد

## ﴿عَلَّمَهُ ﴾ علم النبي العَلَيْ الْأَلَ

وقوله جل ذكره: ﴿ فَٱسْتَوَىٰ ﴿ ثَوَهُو بِاللَّهُ فَي اللَّهُ فَاللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللّ

إنها() المعنى فاستوى() جبريل وهو بالأفق الأعلى على صورته الحقيقية()؛

= أخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٩٨)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى ابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٦٤٣) وبهذا القول قال مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٢٨٩) والأصفهاني في مفردات غريب القرآن (١٤١) وابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٧٧) ومنه قول النبي «لا تحل الصدقة لغني ولا لذي مرة سوي». أخرجه الحاكم في المستدرك على الصحيحين (١/ ٥٦٥) كتاب الزكاة، وأما حديث محمد بن أبي حفصة، برقم (١٤٧٧).

وأصل المرة من مرائر الحبل، وهي فتله وإحكام عمله وقوته. ينظر: تهذيب اللغة (٥/ ١٢٧)، والتبيان تفسير غريب القرآن (٣٩٤).

- (۱) ينظر: تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٠٥)، والهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٧١٤٢)، زاد المسير (٨/ ٦٤).
- (۲) هو قول الكوفيين من اللغويين والنحويين إذا أرادوا العطف في مثل هذا الموضع أن يظهروا كناية المعطوف عليه، فيقولوا: استوى هو وفلان، وقلّما يقولون: استوى وفلان، وبهذا القول قال الفرآء في معاني القرآن (۳/ ۹۳)، والطبري في جامع البيان (۲۲/ ۰۰۰)، وينظر: مشكل إعراب القرآن (۲/ ۲۹۲)، إعراب القرآن لابن سيده (۸/ ۸۶).
  - (٣) "وإنها" في (س)، (ط)
    - (٤) "استوى" في (ط)
  - (٥) هذا القول مروي عن الربيع بن أنس.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٥٠١)، وهو قول الزجاج في هذه الآية، وأكثر المفسرين عليه، وبه قال السمر قندي في بحر العلوم (٤/ ٢٠٧)، والثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ١٣٧)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٢٨٥)، والنيسابوري في باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (٣/ ١٣٩٣).

لأنه كان مثّل () للنبي العَلَيْ إذا هبط عليه بالوحي في صورة رجل ()، فأحبَّ رسول الله على أن يراه على حقيقته ()، فاستوى في () أفق المشرق، فملأ الأفق، فالمعنى - والله أعلم - فاستوى جبريل في الأفق الأعلى على صورته ().

﴿ ثُمَّ دَنَا فَنَدَكَ ﴾ [٨] ومعنى ﴿ دَنَا فَنَدَكَ ﴾ واحد؛ لأن المعنى أنه قَربَ، وتدلى زَادَ في القرب، كما تقول: قد دنا فلان منى وقرب، ولو قلت: قد قُربَ منى

وجاء في الأثر: عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ أَنَّهُ قَالَ: ﴿إِنَّ مُحَمَّداً لَمْ يَرَ جِبْرِيلَ فِي صُورَتِهِ إِلاَّ مَرَّتَيْنِ أَمَّا مَرَّةً فَإِنَّهُ سَأَلَهُ أَنْ لَكُ مَعْدُ مِعْهُ حِينَ صَعِدَ بِهِ وَقَوْلُهُ: ﴿ وَهُو يُرِيهُ نَفْسَهُ فِي صُورَتِهِ فَأَرَاهُ صُورَتَهُ فَسَدَّ الأَفْقَ وَأَمَّا الأُخْرَى فَإِنَّهُ صَعِدَ مَعَهُ حِينَ صَعِدَ بِهِ وَقَوْلُهُ: ﴿ وَهُو يَلِي عَبْدِهِ مَا أَوْجَى إِنَ عَبْدِهِ مَا أَوْجَى إِنَ ﴾ قَالَ: فَلَمَّا أَحَسَّ بِاللَّهُ فَي الْأَفْقِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّه

وعزا السيوطي رواية ابن مسعود رَضِيَالِلَهُ عَنَهُ إلى أحمد وابن جرير وابن أبي حاتم والطبراني وأبي الشيخ في العظمة كما في الدر المنثور (٧/ ٦٤٣).

- (٤) "على " في (س)
- (٥) حكاه عن الزجاج النيسابوري في باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (٣/ ١٣٩٣)، وأورده بنصه بلا نسبة القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٨٨).

<sup>(</sup>١) "يتمثل" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٢) "رجال "في (س)

ودنا [جاز]<sup>()()</sup>.

﴿ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ [٩] المعنى كان ما بينه وبين رسول الله الله على مقدار قوسين مِنَ القَسِيِّ العربيةِ، أو أقرب ().

وهذا الموضع يحتاج إلى شرح؛ لأن القائل () قد يقول: ليس يخْلُمو () (أو) من أن تكون للشك أو لغير الشك () [فإن كان () للشك] () فمحال أن يكون موضع شك ().

(۱) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

- (۲) ينظر: معاني القرآن للفراء (۳/ ۹۶)، وجامع البيان (۲۲/ ٥٠١)، كتاب العين (٨/ ٧٥)، جمهرة اللغة (١/ ٣٧٠)، تذكرة الأريب تفسير الغريب (١٨٦) ومفردات غريب القرآن للأصفهاني (١٧١)، وحكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٤/ ٤٧٦) وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٦٥) وكذا ابن منظور في لسان العرب (١/ ٢٦٤).
- (٣) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٢٨٩)، مجاز القرآن (١١٨)، معاني القرآن للفراء (٣/ ٩٥)، كتاب العين (٥/ ٢٢٨)، جامع البيان (٢/ ٢٠١)، وبحر العلوم (٤/ ٢٠٧) قال فيه: « وإنها ذكر القوسين؛ لأن القرآن نزل بلغة العرب، والعرب تجعل مساحة الأشياء بالقوس. ويقال: (فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ) يعنى: قدر ذراعين، وإنها سمى الذراع قوساً، لأنه تقاس به الأشياء ».
  - (٤) "لقائل" في (ط) ولعله الصواب.
    - (٥) "تخلوا" في (س)، (ط)
- (٦) ينظر: المحكم والمحيط الأعظم (١٠/ ٥٩٨) إعراب القرآن لابن سيده (١/ ١٩٤) البرهان في علوم القرآن (٤/ ٢١٠)، المفصل في صنعة الإعراب (٤٠٥).
  - (٧) "كانت" في (ط) ولعلها الصواب.
    - (A) الزيادة من(س)، (ط)
- (۹) ينظر: تفسير السمعاني (۳/ ۱۹۱)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٦٧)، إعراب القرآن لابن سيده (۱/ ۷۲)، البرهان في علوم القرآن (٤/ ٢١٠)

وإن كان معناها بل أدنى ()، بل أقْرَبُ فها كانت الحاجة إلى أن يقول: ﴿ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنَ ﴾ ؟ كان ينبغي أن () يكون كان أدنى من قاب قَوسَينْ ؟ . فالجواب في هذا - والله أعلم - أن العباد خوطبوا على لغتهم ومقدار فهمهم، وقيل لهم في هذا ما يقال للذي يحزر، فالمعنى فكان على ما تُقدرونَه () أنتم قدر قوسين، أو أقل من ذلك، كها تقول في الذي تقدره () : هذا قدر رُمْحَينِ أو أنقص من رُمْحَين أو أرجح، وقد مرَّ مثل هذا في قوله تعالى: ﴿ وَأَرْسَلْنَهُ إِلَى مِأْتَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ ()()

وقوله جل ذكره (): ﴿ فَأَوْحَى ٓ إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْحَى ﴾ [١٠]أي فَأُوحى جبريل إلى النبي التَّكِيُّ مَا أُوحى ).

أخرج الطبري الروايات عنهم في جامع البيان(٢٢/ ٢٠٥)، وعزا السيوطي رواية لعائشة رَضَّالِلَهُ عَنَهَا في هذا ينظر: الدر المنثور (٧/ ٦٤٥)، وبهذا القول قال الفراء في معاني القرآن (٣/ ٩٤) والنيسابوري في باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (٣/ ١٣٩٥).

وفيه قول آخر مروي عن ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ والسدي أنه أوحى الله تعالى إلى عبده محمد على عني أن ما

<sup>(</sup>۱) قول مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ١٠٨) وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٠٦)، والشمر قندي في بحر العلوم (٤/ ٢٠٧)، والثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ١٣٧)، وينظر: البرهان في علوم القرآن (٤/ ٢١٧)، والجامع لأحكام القرآن (١/ ٢٥٧).

<sup>(</sup>٢) "أن " ليست في (س)

<sup>(</sup>٣) "يقدرونه " في (س)

<sup>(</sup>٤) "يقدر" في (س)

<sup>(</sup>٥) الصافات: ١٤٧

<sup>(</sup>٦) حكاه عن الزجاج بنحوه النيسابوري في باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (٣/ ١٣٩٥) وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٦٧)، وينظر: تفسير السمعاني (٣/ ١٩١)، التبيان في أقسام القرآن (٥/ ١٩١). البرهان في علوم القرآن (٤/ ٢١) التبيان في إعراب القرآن (١/ ٢١)، لسان العرب (١/ ١٥).

<sup>(</sup>V) " وقوله جل ذكره" ليست في (ط)

<sup>(</sup>A) هذا القول مروي عن قتادة، والربيع، وابن زيد، والحسن.

قوله (): ﴿ مَا كَذَبَ ٱلْفُوَادُ مَا رَأَى ﴾ ( ١١]، وقرئت: "مَا كَذَّبَ الْفُوَادُ مَا رَأَى " بتشديد الذَّال ( ).

[وقوله ()]: ﴿ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ ءَايَتِ رَبِّهِ ٱلْكُبُرَىٰ ﴾ [١٨] جاء في التفسير أن النبي التَّكِيلُا رأى رَبَّهُ وَعَنِكُ بقلبه ()، وأنه فَضْلُ خُصَّ به كها خُصَّ موسى بكلام الله -جل وعز-

اختاره الزجاج ومن معه هو الأرجح.. قال الطبري: « وهو أولى القولين بالصواب قول من قال: معنى ذلك: فأوحى جبريل إلى عبده محمد شما أوحى إليه ربه؛ لأن افتتاح الكلام جرى في أوّل السورة بالخبر عن رسول الله شما وعن جبريل السلام وقوله: (فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْحَى) في سياق ذلك ولم يأت ما يدلّ على انصراف الخبر عنها، فيوجه ذلك إلى ما صرف إليه ». (٢٢/ ٢٢).

(١) "وقوله" في (س)

(٢) "مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَى" بتخفيف الذَّال قرأ ابن عامر في رواية ابن ذكوان، وكذلك قرأ الباقون بالتخفيف؛أي: صدقه فؤاده الذي رأى أي لم يكذب فيها رأى بل رأى الحق كقولك ما كذبني زيد أي لم يقل لي إلا حقا.

ينظر: السبعة في القراءات (٦١٤) حجة القراءات (٦٨٥)، النشر في القراءات العشر (٢/ ١٩) التيسير في القراءات السبع (١٣١).

(٣) "مَا كَذَّبَ الْفُوَّادُ مَا رَأَى" بتشديد الذَّال قرأ هشام بن عمار الراوي عن ابن عامر، وأبي جعفر. ينظر: السبعة في القراءات (٦١٤)، حجة القراءات (٦٨٥)، النشر في القراءات العشر (٢/ ٤١٩) التيسير في القراءات السبع (١٣١).

(٤) الزيادة من (ط)

(٥) المروي عن ابن عباس رَضَّالِلَهُ عَنهُ فِي أثر طويل جاء فيه: ﴿ فَأَوْحَى إِلَىٰ عَبْدِهِ مَا آَوْحَىٰ ﴿ مَا كَذَبَ ٱلْفُوَّادُ مَا كُذَبَ ٱلْفُوَّادُ مَا كُذَبَ ٱلْفُوَّادُ مَا كُنَا اللهُ فَعَالَ عَنْ الله عَلَى عَبْدِهِ مِا أَوْحَىٰ ﴿ مَا كُذَبَ ٱلْفُوَادُ مَا كُلُو مِن الله الله عَلَى عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى ال

وكذلك ماروي عن محمد بن كعب القرظي قال: «قلنا يا رسول الله هل رأيت ربك؟ قال: رَأَيْتُهُ بِفُؤَادِي مَرَّتَيْنِ ثم قرأ: ﴿مَاكُذَبَ ٱلْفُؤَادُ مَارَأَى ﴿ اللهِ ﴿ ) ، أخرجه عنه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٥٠٥)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣١٩)، وعزاه السيوطي إليه وإلى عبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٦٤٨).

وقيل: رأى أمراً عظيها، وتفسيره ﴿ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ ءَايَتِ رَبِّهِ ٱلْكُبْرَيِّ ﴾ ().

(١) "موسى بكلام الله -جل وعز- أن كلمه تكليها، وكما خُص" ليست في (ط)

(۲) المروي عن عكرمة وكعب الأحبار وابن عباس رَسَحُالِلَهُ عَنهُ في المشهور عنه أنه رأى ربه بعينه كها نص على ذلك كثير من المفسرين، منهم ابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٧٩)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٧/ ٥٦)قال: «أتعجبون أن تكون الخلة لإبراهيم والكلام لموسى والرؤية لمحمد الحمد الحاكم (٢/ ٥٠٩)، وقال: هذا لمحمد حديث صحيح على شرط البخاري ولم يخرجاه، وعلق الذهبي في التلخيص: على شرط البخاري، وعزاه السيوطي إلى النسائي والحاكم وصححه وابن مردويه كها في الدر المنثور (٧/ ٢٤٧) وكذلك روي عن كعب أنه قال: «إن الله قسم رؤيته وكلامه بين موسى ومحمد عليهها السلام فرأى محمد ربه مرتين وكلم موسى مرتين». أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (١ / ٢٥٧) برقم (٣٢٤٩٨).

وأوردها الماوردي في تفسيره النكت والعيون (٥/ ٣٩٥)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٦٨). وهذا القول علق عليه كبار الأئمة، قال ابن حجر: « جاءت عن ابن عباس أخبار مطلقة، وأخرى مقيدة فيجب حمل مطلقها على مقيدها... وعلى هذا فيمكن الجمع بين إثبات ابن عباس ونفي عائشة بأن يحمل نفيها على رؤية البصر، وإثباته على رؤية القلب، ثم المراد برؤية الفؤاد رؤية القلب، لا مجرد حصول العلم؛ لأنه على كان عالما بالله على الدوام، بل مراد من أثبت له أنه رآه بقلبه أن الرؤية التي حصلت له خلقت في قلبه، كما يخلق الرؤية بالعين لغيره ». فتح البارئ: (٨/ ٢٠٨).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: « قد تدبرنا عامة ما صنفه المسلمون في هذه المسألة وما تلقوه فيها قريبا من مئة مصنف، فلم أجد أحدا يروي بإسناد ثابت ولا صحيح ولا عن صاحب ولا عن إمام أنه رآه بعين رأسه.. قال: فالواجب اتباع ما كان عليه السلف والأئمة، وهو إثبات مطلق الرؤية أو رؤية مقيدة بالفؤاد...». أقاويل الثقات في تأويل الأسماء والصفات (١/ ١٩٦).

(٣) اختلفوا في آيات ربه الكبرى، والأمر العظيم الذي رآه فالمروي عن ابن مسعود رَضَالِثَهُ عَنْهُ أنه رأى رَفْر فا أخضر قد سدّ الأفق، أخرجه البخاري في صحيحه (١١/ ١١) برقم (٢٩٩٤) باب (لقد رأى من آيات ربه الكبرى)، وأخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٢) وعزاه السيوطي إليه وإلى أحمد وابن أبي حاتم والطبراني وأبو الشيخ في العظمة كما في الدر المنثور (٧/ ٦٤٣)

ورواية أخرى له: أنه رأى جبريل في صورته له ستمائة جناح، وهذه أخرجها مسلم في صحيحه (١/ ٤٠٨) برقم (٢٥٠) وأخرجها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٠٥)

وقوله تعالى: ﴿ أَفَتُمُرُونَهُ عَلَى مَا يَرَى ﴾ [١٢] و"أَفَتُهَارُونَهُ عَلَى مَا يَرَى" قرئت () بالوجهين جميعاً، [فمن] () قرأ "أفتَمرونَهُ" فالمعنى أفتَجْحَدونَهُ ().

ومن قرأ "أفَتُهارُونَه" فمعناه أتجادلونه في أنه رأى الله تَبَارَكَوَتَعَالَ [بقلبه \، وأنه [١٨٤٠ب] رأى الله تَبارَكَوَتَعَالَ [بقلبه \، وأنه (١٨٤٠بـ رأى الكبرى من آياته] ( ) ( ).

- (١) "وقرئت" في (ط)
- (٢) الزيادة من (س)، (ط)، وهي مطموسة في (ش)
- (٣) "أفتمرونه "بفتح التاء وإسكان الميم من غير ألف قرأها حمزة والكسائي أي أفتجحدونه. يقال: مراني وهو يمريني حقي مريا جحدني.
- ينظر: حجة القراءات (٦٨٥)، السبعة في القراءات (٦١٤)، النشر في القراءات العشر (٢/ ٤١٩) التيسير في القراءات السبع (١٣١)
  - (٤) الزيادة من (س)، (ط)، وهي مطموسة في (ش)
- (٥) "أفتهارونه" بضم التاء، وفتح الميم والألف بعدها قرأها الباقون أي أفتجادلونه تقول:ماريت وهو يهاري، وحجتهم إجماع الجميع على قوله: (ألا إن الذين يهارون في الساعة).

وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْرَءَاهُ نَزَلَةً أُخِرَىٰ ﴿ آَ اللَّهُ عَلَىٰ ﴾ [١٤] أي رآه مرة أخرى. ﴿ عِندَهَا جَنَّةُ ٱلْمَأْوَىٰ ﴾ [١٤] أي رآه مرة أخرى. ﴿ عِندَهَا جَنَّةُ ٱلْمَأْوَىٰ ﴾ [١٥] جاء في التفسير أنها جنة تصير إليها أرواح الشهداء ()، وهي عن يمين العرش في بعض التفسير () () ، فلما قصَّ هذه الأقاصيص، وأعلم كيف

أخرجه الطبري في جامع البيان(٢٢/ ١٥)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَالِلُهُ عَنهُ إليه وإلى ابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٢٥٠) وقال بهذا المعنى مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٢٩٠)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ٩٦)، والطبري في جامع البيان(٢٢/ ١٨٥) والسمر قندي في بحر العلوم (٤/ ٢٠٩) وأورده بنصه ابن منظور في لسان العرب (١٤/ ٥١)

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٨)، وعزا السيوطي الرواية إليه وإلى ابن أبي حاتم كما في الدر المنتور (٧/ ٢٥٠) وينظر: تفسير مقاتل بن سليان (٣/ ٢٩٠)، والهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٨٣٢)، تفسير المجيط (٧/ ١٩٨).

<sup>=</sup> ينظر: السبعة في القراءات (٦١٤)، حجة القراءات (٦٨٥) النشر في القراءات العشر (٢/ ١٩) التيسير في القراءات السبع (١٣١)

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (۳/ ۲۹۰)، معاني القرآن للفراء (۳/ ۹۲)، جامع البيهان (۲۲/ ۲۲۰)، زاد المسير (۸/ ۷۰) قال ابن القيم: « فنفي عن نبيه ما يعرض للرائي الذي لا أدب له بين يدي الملوك والعظهاء من التفاتة يمينا وشهالا، ومجاوزة بصره لما بين يديه، وأخبر عنه بكهال الأدب في ذلك المقام، وفي تلك الحضرة إذ لم يلتفت جانبا، ولم يمد بصره إلى غير ما رأى من الآيات، وما هناك من العجائب، بل قام مقام العبد الذي أوجب أدبه إطراقه وإقباله على ما رأى دون التفاته إلى غيره، ودون تطلعه إلى ما لم يره، مع ما في ذلك من ثبات الجأش، وسكون القلب وطمأنينته وهذا غاية الكهال وزيغ البصر التفاته جانبا وطغيانه مده أمامه إلى حيث ينتهي» "التبيان في أقسام القرآن (۱۲۲)

<sup>(</sup>٢) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ، وقتادة.

<sup>(</sup>٣) " وهي عن يمين العرش في بعض التفسير" ليست في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٤) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَالِتُهُعَنْهُ.

كأن المعنى -واللهُ أعلم- أخبرونا عن هذه الآلهة التي لكم، تعبدونها من دون الله على هذه القدرة والعظمة التي وصف بها رب العزة على شيء؟. ()

وجاء في التفسير:أن اللَّاتَ صَنَمٌ كان ثقيف () يعبدونه () ، وأن العُزَّى سَمُرة، وجاء في التفسير:أن اللَّاتَ صَنَمٌ كان ثقيف () يعبدونه وجاء في التفسير : أن اللَّهُ عَلَيْلٍ وخزاعة وهي شجرة كانت لهِ لَيْلٍ وخزاعة يعبدونها من دون الله عَلَيْلٌ ().

<sup>(</sup>١) "ذلك" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٢) أورد الزجاج هنا مناسبة الآيات لما قبلها، وحكاه ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ٧١) وأورده بنحوه القرطبي في الجامع لأحكام القرآن(١٧/ ٩٩).

<sup>(</sup>٣) "لثقيف" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٤) "تعبدونه" في (س)

<sup>(</sup>٥) المأثور عن السلف أن اللات صنم تعظمه وتعبده العرب، وما ذكره الزجاج من أنه لثقيف ذكره الفراء في معاني القرآن (٣/ ٩٨)، باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (٣/ ١٣٩٧)، والنيسابوري في باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (٣/ ١٣٩٦)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٩٩)، وأورد هذا المعنى الأزهري في تهذيب اللغة (١/ ١١) وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٧١)، واختلفوا عن مكانه، فمنهم من قال: إنه بالطائف، ومنهم قال: بالكعبة، ومنهم من قال " إنه عند سوق عكاظ "، قال أبو حيان: « ويمكن الجمع بأن تكون أصناماً سميت باسم اللات فأخبر كل عن صنم بمكانه». البحر المحيط (٨/ ١٥٨).

<sup>(</sup>٦) روي عن مجاهد بنحو من هذا، فالمروي أنها شجرة يعبدونها، وأخرجه الطبري في جامع البيان (٦) (٢٢ / ٢٥) وعزاها السيوطي إليه وإلى عبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٢٥٣)، وبه قال الفراء وعزاه إلى ابن عباس رَعُولَيَّكُ عَنهُ في معاني القرآن (٣/ ٩٨)، والنيسابوري في باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (٣/ ١٣٩٦) وأورد هذا المعنى الأزهري في تهذيب اللغة (١/ ١١)، وينظر:الكشف والبيان (٩/ ١٤٥)، تفسير الماوردي النكت والعيون (٥/ ٣٩٨)، لسان العرب (٥/ ٣٧٤).

<sup>(</sup>٧) قول الفراء في معاني القرآن (٣/ ٩٨) والنيسابوري في باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (٧) قول الفراء في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٩٩)، وأبي حيان في البحر المحيط (٨/ ٩٥١).

فقيل لهم: أخبرونا عن هذه التي تَعْبدونَها، وتعبدون معها الملائكة، وتزعمون () أن الملائكة وهذه بنات الله عَلَي () وفربَّخَهم الله -جل وعز - فقال: أرأيتم هذه الإناث ألله هي، وأنتم تَخْتَارونُ الذُكْرَانَ؟. وذلك قوله تعالى: ﴿أَلَكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ ٱلْأَنْيَى ﴾. [٢١]

ومن قرأ "أَفَرَأَيْتُمُ اللَّآتَ وَالْعُزَّى" بتشديد التاء () فزعموا أن رَجُه لا كان يَلِتُ لهم () فهم السَّويق وَيَبِيعُه عند ذلك الصنم () فسمي الصنم: اللَّآت - بتشديد التاء - والأكثر " اللَّآتَ " بتخفيف التاء ().

وكان الكسائي يقف عليها بالهاء، يقف "اللاه" وهذا قياس، والأجود في هذا اتباع المصحف، والوقف عليها بالتاء ().

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٥٢٤)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إليه وإلى عبد بن حميد وابن المنثور المنثور المنثور (٧/ ٦٥٣)، ورواية أبي صالح إليه وإلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٧/ ٢٥٣) ورواية ابن عباس رَضَيُلِلَّهُ عَنْهُ إليه وإلى عبد بن حميد والبخاري وابن المنذر وابن مردويه كما في الدر المنثور (٧/ ٢٥٣).

- (٦) وهي القراءة التي أجمع الحجة من قراء الأمصار عليها. ينظر جامع البيان (٢٢/ ٢٢٥)، النشر في القراءات العشر (٢١٥).
- (٧) أورد ذلك بنصه الفراء في معاني القرآن(٣/ ٩٧)، وقالَ الفراءُ: « وأنا أقفُ على التاء (اللات)، والوقوف = ك

<sup>(</sup>١) "تزعمون" في (ط)

<sup>(</sup>٢) "تعالى الله عن ذلك " زائدة في (س)

<sup>&</sup>quot;) "أَفَرَأَيْتُمُ اللَّاتَ" بتشديد التاء ومدّ الساكنين رواية رويس، وبها قرأ ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنهُ ومجاهد وأبو صالح "اللاتّ" بتشديد التاء وجعلوه صفة للوثن الذي عبدوه، وقالوا: كان رجلا يَلُتّ السويق للحاج؛ فلم امات عكفوا على قبره فعبدوه، ينظر: جامع البيان (٢٢/ ٢٣٥)، المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات (٦٤٣)، النشر في القراءات العشر (٢/ ١٠٠)، الجامع لأحكام القرآن (١٠٠/ ١٠٠) تحبير التيسير في القراءات العشر (٥٦٧).

<sup>(</sup>٤) "لهم" ليست في (س)

<sup>(</sup>٥) هذا القول مروي عن مجاهد وابن عباس رَضِحُلِلَهُ عَنهُ وأبي صالح.

وقوله تعالى: ﴿ تِلْكَ إِذَا فِسَمَةُ ضِيزَى ﴾ [٢٢] أي جَعْلكم للهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى البنات، ولكم البنين ().

والضِّيزى في كلام العرب: الناقصةُ الجائرة، يقال: ضازه يَضِيزُه: إذا نقصه حَقَّه،

ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات (٦٤٢)، إعراب القراءات الشواذ (٥٢١)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٨٠) تفسير البحر المحيط (٨/ ١٥٧).

- (٤) "يحل" ف (ط)
- (٥) (جَنَّةُ المَاوي) بالتاء قراءة العامة، وهي من جنات كالآية الأخرى ﴿فَلَهُمْ جَنَّنْتُ ٱلْمَأْوَىٰ نُزُلًّا ﴾ السجدة: ١٩

ولمزيد إيضاح حول المعنى ينظر: القراءة أعلاه.

(٦) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٢٩١)، مجاز القرآن (١١٨)، معاني القرآن للفراء (٣/ ٩٨)، جامع البيان (٢٢/ ٥٢٥).

<sup>=</sup> بالتاء قراءة الجمهور، فبالتاء إجماع إلّا ما تفرد به (الكسائي) من الوقوف عليها بالهاء. والاختيار التاء؛ لأن الله تعالى لما منعهم أن يحلفوا بالله، قالوا: "السلات" ولما منعهم أن يحلفوا بالعزيز قالوا: "العزّى".»ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ٩٧)، وينظر: الحجة في القراءات السبع (٣٣٦) وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٧٢)

<sup>(</sup>١) "جنة" في (ط)

<sup>(</sup>٢) في هامش (ط) جعل الهاء لكلمة المأوى فقال: المهوى.

<sup>(</sup>٣) "جنه المأوى" بالهاء في جنة، قراءة على بن أبي طالب وابن الزبير بخلاف وأنس بن مالك بخلاف وأبو الدرداء وزر بن حبيش وقتادة ومحمد بن كعب، وهي قراءة شاذة قد أنكرها الصحابة سعد بن أبي وقاص وابن عباس وابن عمر ، وقال ابن عباس رَضَيَلَيّهُ عَنهُ: هي مثل (جنات المأوى) قال أبو جعفر: "فهذه حجة بينة مع إجماع الجهاعة الذين تقوم بهم الحجة وأيضا فإنه يقال: أجنه الليل وجن عليه ولغة شاذة جنه الليل". إعراب القرآن (٤/ ٢٧١).

ويقال: ضَأَزَ يَضْأَزُه () بالهمز ().

وأجمع النحويُّون أن أصل ضِيزَى: ضُوزَى، وحُجَّتُهم أنها نُقلت من «فُعْلى»إلى «فِعلى» أي من ضُوزى إلى ضِيزى؛ لتَسلم الياء، كما قالوا: أبيض وبِيْض، فهو مثل أحمر وحُمرٍ، أصله (): بُيضٌ، فنُقلت الضَّمَّة إلى الكسرة ().

وقرأت على بعض العلماء باللَّغة: في (ضيزى) لغات؛ يقال: ضِيزَى، وضُوزَى، وضُوزَى، وضُوزَى، وضُوزَى، وضُوْزَى بالهمز، وضَأْزَى على وزن () «فَعْلى» مفتوحة ()؛ ولا يجوز من هذا في القرآن إلاّ ما قرئ به () «ضِيزى» بالياءٍ غير مهموز ()؛ وإنها لم يقُل النحويُّون: إنها على أصلها؛

<sup>(</sup>١) "يضئيزه" في (س)

<sup>(</sup>٢) ذكره بنحو هذا الخليل في كتاب العين (٧/ ٥٣)، وابن دريد في جمهرة اللغة (١/ ٥١)، والأزهري في تهذيب اللغة (٤/ ١٦٣)، والجوهري في الصحاح (١/ ٤١٦)، وابن منظور في لسان العرب (٥/ ٣٦٧).

<sup>(</sup>٣) وأصله" في (ط)

<sup>(3)</sup> ينظر: قول سيبويه في الكتاب(٤٢٧)، وابن المبرد في المقتضب (٣٧)، والزمخشري في المفصل في صنعة الإعراب (٥٣٣)، وابن السراج في الأصول في النحو (٣/ ٢٦٧)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ٢٤٧)، وحكاه ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ٧٣) وذكره بنصه ابن منظور في لسان العرب (٥/ ٣٦٧) وينظر: الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٥/ ٢٩٥)

<sup>(</sup>٥) "وزن" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٦) "ضؤزى" بالهمز مضمومة، و"ضأزى " بالهمز مفتوحة لم يقرأ بها أحد... ولم أجد فيها اطلعت عليه - والله أعلم - من نسبت إليه، أو قرأ بها.

<sup>(</sup>٧) "وهو" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>A) "ضيزى" بالياء بدون همز قراءة الجمهور، ووجهها أنها صفة على وزن فُعلى بضم الفاء، كسرت؛ لتصح وتناسب الياء؛ لأن الصفات إنها جاءت بالضم أو الفتح والكسر قليل، و"ضئزى" بالهمز وكسر الضاد، قراءة ابن كثير، ووافقه ابن محيصن، ووجه ذلك على أنه مصدر كذكرى وصف به.

ينظر: الحجة في القراءات السبع (٣٣٦)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٣٢)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٧٧)، تفسير البحر المحيط (٨/ ١٦٠).

لأنهم لا يعرفون في الكلام «فِعْلى ()» صفة، إنها يعرفون الصِّفات على «فَعْلَى» بالفتح، نحو سَكُرَى وغَضْبى، و () بالضم، نحو حُبْلى والفُضْلى، وكذلك قالوا: مشية حِيكى، وهي مشية يحيك فيها صاحبها، يقال: حاك يحيك إذا تبختر، فحيكى عندَهم فُعْلَى أيضاً ().

وقوله تعالى: ﴿ وَكُمْ مِّن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَتِ لَا تُغَنِّي شَفَاعَنُهُمْ شَيَّا ﴾ [٢٦] جاء ﴿ شَفَاعَنُهُمْ ﴾ واللفظ لفظ واحد، ولو قيل: لا تغني () شفاعته لجاز، ولكن المعنى معنى جماعة؛ لأن (كَمْ) سؤال عن عَدَدٍ، وإخبار بِعَدَدٍ كثير؛ لأن "رُبَّ" لِلْقِلَّةِ، و"كم" للكثرة ().

ومعنى ﴿ شَفَعَنُهُمْ ﴾ هاهنا يفسره ( ) قوله ﷺ : ﴿ الَّذِينَ يَعِلُونَ الْعَرْسَ وَمَنَ حَوْلَهُ وَ لَهُ اللَّذِينَ يَعِلُونَ الْعَرْسَ وَمَنَ حَوْلَهُ وَ يُسَيِّحُونَ ﴾ إلى قول ه : ﴿ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمَا فَأَغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَاتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَذَلِكَ [هُو] ( ) الْفَوَّزُ الْعَظِيمُ ﴾ ( ).

<sup>(</sup>١) "فُعلى" في (ط)

<sup>(</sup>٢) "أو" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٣) حكى ما سبق ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ٧٧)، وذكر كثيراً منه الأزهري في تهذيب اللغة (٣/ ٢٣) وينظر: الكتاب لـسيبويه (٤٢٧)، المقتضب (٣٧)، الـدر المـصون في علـم الكتاب المكنون (٥٢٩٠)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>٤) " لا تغني" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٥) ينظر: معاني القرآن للفراء (٥/ ٥٢)، إعراب القرآن (٤/ ٢٧٣)، والمحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٠٣) والجامع لأحكام القرآن(١٠٤/ ١٠٤)، الدر المصون في علم الكتاب المكنون(٥٢٩٠).

<sup>(</sup>٦) "يفسرها" في (ط)

<sup>(</sup>٧) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>٨) قوله: ﴿ الَّذِينَ يَمْلُونَ الْعَرْشُ وَمَنْ حَوْلَهُۥ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِدِ، وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا وَالْعِثَ وَسِعْتَ كُلُ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَأَعْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَاتَّبَعُواْ سَبِيلُكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجِحْمِ ﴿ كَنَا وَأَدْخِلُهُمْ جَنَّتِ عَدْنٍ كُلُ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَأَعْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَاتَّبَعُواْ سَبِيلُكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجِحْمِ وَالْمَا وَقَهِمْ عَذَابَ الْجِحْمِ وَمُنَ وَلَمْ اللّهُ عَلَيْهُ مُ وَمَن صَكَحَ مِنْ ءَابَآبِهِمْ وَأَزْوَرَجِهِمْ وَذُرِيَّتِهِمْ أَنْكَ أَنتَ الْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ ﴾ وقِهِمُ اللّهُ وَعَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَمَن تَقِ السّكِيّاتِ يَوْمَهِ فِي فَقَدْ رَحْمَتَهُ وَذَالِكَ هُو الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ اللّهِ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللللللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللل

فأعلم الله تعالى، أنَّهُمْ لَا يستغفرون () إلَّا لمن ارْتَضَى، فهذا تأويل قوله: ﴿لَا تُغُنِى شَفَاعَهُمُ شَيَّا إِلَّامِنُ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآءُ وَيَرْضَى ﴾ ().

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ لَيُسَمُّونَ ٱلْلَآئِمِكَةَ شَيْمِيَةَ ٱلْأُنْثَى ﴿ آَوَمَا لَمُمْ بِهِ مِنْ عِلْمِ ﴾ [٢٨] [أي ( )]يقولون: إن الملائكة بنات الله ( ).

وقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ مَبْلَغُهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ ﴾ لأنه وَصَفَهُمْ بأنهم لا يريدونَ إلا الحياة السدنيا فقال: ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَن تَوَلَى عَن ذِكْرِنَا وَلَمْ يُرِدُ إِلَّا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا ۚ أَنْ ذَلِكَ مَبْلَغُهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ ﴾ السدنيا فقال: ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَن تَوَلَى عَن ذِكْرِنَا وَلَمْ يُرِدُ إِلَّا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا أَنْ ذَلِكَ مَبْلَغُهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ ﴾ السدنيا فقال: ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَن تَوَلَى عَن ذِكْرِنَا وَلَمْ يُرِدُ إِلَّا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا أَنْ ذَلِكَ مَبْلَغُهُم مِّن ٱلْعِلْمِ ﴾ [٣٠] إنها يعملون ( ) ما يحتاجون إليه في مَعَاشِهِم، وقد ( ) نبذوا أمر الآخرة وراء ظهورهم ( ).

وقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَجۡتَنِبُونَ كَبَيۡرِ ٱلْإِثۡمِ وَٱلْفَوۡحِشَ إِلَّا ٱللَّمَ ﴾ [٣٢] قيل: () اللمم:

<sup>(</sup>١) "يشفعون" في (س)، (ط) وهو الصواب.

<sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (۳/ ۲۹۱)، معاني القرآن للفراء (۳/ ۱۰۰)، إعراب القرآن (۶/ ۲۷۳)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (۶/ ۳۱۰) الهداية إلى بلوغ النهاية (۱۱/ ۲۲۲۷).

<sup>(</sup>٣) الزيادة من (ط)

<sup>(</sup>٤) قال به مقاتل في تفسيره (٣/ ٢٩٢)، وينظر: قول الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٥٣٠) والنحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٧٢)

ومكي بن أبي طالب في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ١٦٢ ٧)، وابن الجوزي زاد المسير (٨/ ٧٤).

<sup>(</sup>٥) "يعلمون" في (س)، (ط) وهو الصواب.

<sup>(</sup>٦) "فقد" في (ط)

<sup>(</sup>۷) ينظر: جامع البيان (۲۲/ ٥٣٠)، إعراب القرآن (٤/ ٢٧٤)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (۷) د المسير (۸/ ۲۵).

<sup>(</sup>A) "إن" زائدة في (ط).

نحو القُبلة والنظرة وما أشبه ذلك ( )، وقيل: ( ) اللمم إلَّا أن يكون العبد قد ألمَّ بفاحشة ثم تاب ( ).

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ ٱلْمَغْفِرَةِ ﴾ يدل هذا على أن اللمم هو () أن يكونَ الإِنْسانُ قد ألم بالمعصية، ولم يُصِرِّ ولم يُقِمْ على ذلك ()، وإنها الإِلْمَامُ في اللغة يوجب أنك

## (١) هذا القول مروى عن ابن مسعود رَضَالِلَّهُ عَنهُ.

أخرجه عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٥٥)، والطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٥٥)، وعزاه السيوطي إليها وإلى عبد بن حميد وابن المنذر والحاكم وصححه والبيهقي في شعب الإيبان كها في الدر المنثور (٧/ ٢٥٥) وعن ابن عباس رَضَالِللَّهُ عَنْهُ قال: ما رأيت أشبه باللمم مما قال أبو هريرة رَصَالِلَهُ عَنْهُ أن النبي عَلَى اللهِ قَالَ «إِنَّ اللهُ كَتَبَ عَلَى ابْنِ آدَمَ حَظَهُ مِنَ الزِّنَا أَدْرَكَ ذَلِكَ لاَ مَحَالَةَ فَزِنَا الْعَيْنَيْنِ النَّظُرُ وَزِنَا اللِّسَانِ النُّطُقُ وَالنَّفْسُ مَتَى كَتَبَ عَلَى ابْنِ آدَمَ حَظَهُ مِنَ الزِّنَا أَدْرَكَ ذَلِكَ لاَ مَحَالَةَ فَزِنَا الْعَيْنَيْنِ النَّظُرُ وَزِنَا اللِّسَانِ النُّطُقُ وَالنَّفْسُ مَتَى وَتَشْتَهِى وَالْفَرْجُ يُصَدِّقُ ذَلِكَ أَوْ يُكَذِّبُهُ. » أخرجه مسلم في صحيحه (٨/ ٥٢) كتاب القدر، باب قدر على ابن آدم حظه من الزنا، برقم (١٩٢٤)، وأخرجه البخاري في صحيحه (٥/ ٢٣٠٤) كتاب الاستئذان، باب زنا الجوارح دون الفرج برقم (٨٨٥)

وأخرجه من أهل التفسير الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٥٣٤)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى عبدالرزاق وسعيد بن منصور وأحمد وعبد بن حميد والبخاري ومسلم وابن جرير وابن المنذر وابن مردويه والبيهقي في سننه عن ابن عباس الدر المنثور (٧/ ٢٥٥).

- (٢) "إلا" زائدة في (س)، (ط)
- (٣) هذا القول مروي عن مجاهد وابن عباس رَضَمُ لِللَّهُ عَنْهُ والحسن.

أخرج عبدالرزاق الأثر عن الحسن في تفسيره (٣/ ٢٥٥) وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٥٣٥)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَصَّالِثُهُ عَنْهُ إليه، وإلى سعيد بن منصور والترمذي وصححه والبزار وابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وصححه وابن مردويه والبيهقي في شعب الإيهان كها في الدر المنثور (٧/ ٢٥٦)، وكذلك عزا رواية الحسن إلى عبد بن حميد وابن جرير كها في الدر المنثور (٧/ ٢٥٦).

- (٤) "هو" ليست في (س)
- (٥) وفي اختيار الزجاج هذا القول هذا مما يدل على أنه رَحِمَهُ ٱللَّهُ ينظر في سياق الآية عند اختياره للمعنى، فالقاعدة الترجيحية تنص على أن إدخال الكلام في معاني ما قبله وما بعده أولى من الخروج عنه.. ينظر: قواعد الترجيح عند المفسرين (١/ ١٢٥).

وقوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ ٱلَّذِى تَوَلَّى ﴿ وَأَعْطَىٰ قَلِيلًا وَأَكْدَى ﴾ [٣٤] معنى ﴿ وَأَكْدَى ﴾ قطع ()، وأصله من الحفر في البئر، يقال للحافر إذا حَفَر البئر فبلغ إلى حَجَرٍ لا يمكنه معه الحفر: قد بلغ إلى الكدية، فعند ذلك يقطع الحفر ().

(١) "في" ليست في (ط)

- (۲) قال الخليل في كتابه العين (٨/ ٣٢٢): «واللّمَمُ: الإلمام بالذنب الفينة بعد الفينة »، وقال الأزهري بعد ذكره لقول الزجاج: « ويدل على صحة قوله قول العرب: ألممت بفلان إلماماً، وما تزورنا إلا لماماً.. » تهذيب اللغة (٥/ ١٧٦)، وينظر: مقاييس اللغة (٥/ ١٥٨)، المفردات في غريب القرآن (٤٥٤).
  - (٣) "هذا" في (س)
- (٤) كما أنه ينظر رَحِمَهُ ٱللَّهُ إلى لغة العرب، والقاعدة تنص على أنه يجب حمل كلام الله تعالى على المعروف من كلام العرب دون الشاذ. ينظر: قواعد الترجيح عند المفسرين (٢/ ٣٦٩).
- وقال بهذا المعنى أبو عبيدة في مجاز القرآن (٢٦)، والنحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٧٥) ومكي في مشكل إعراب القرآن (٢/ ٢٩٤)، والثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ١٤٨)، والأزهري في تهذيب اللغة(٥/ ١٧٦) وحكاه عنه ابن الجوزى في زاد المسير (٨/ ٧٥).
  - (٥) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحَالِتُهُ عَنْهُ ومجاهد، وقتادة
- أخرج عبدالرزاق الرواية عن قتادة في تفسيره (٣/ ٢٥٤)، وأخرجها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٤٢)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس وَخَالِلَهُ عَنْهُ إليه وإلى ابن مردويه كها في الدر المنثور (٧/ ٢٥٤)، وقال به مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٢٩٣)، أبو عبيدة في مجاز القرآن (١١٩)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٢٩).
- (٦) ينظر:قول الخليل في كتاب العين (٥/ ٣٩٦) والجوهري في الصحاح (٢/ ١١٠)، وابن فارس في مقاييس اللغة (٥/ ١٣٥)
- وحكاه الأزهري عن الزجاج في تهذيب اللغة (٣/ ٣٩٦)، وينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (١ / ١٦٨)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٨٦)، المفردات في غريب القرآن (٢٢٧)، والتبيان تفسير غريب القرآن (٣٩٥).

وقوله تعالى: ﴿ أَعِندُهُ عِلْمُ ٱلْغَيْبِ فَهُو يَرَىٰ ﴾ [٣٥] معناه فهو يعلم، والرؤية على ضربين:

أَحَدُهُمَا: "رَأيتُ" أَبِصَرتُ. والآخر: عَلِمْتُ، كَمَا تقول: رأيت زيداً أَخاكَ وَصَدِيقَكَ مَعْنَاهُ عَلِمْتُ، أَلا تَرَى أَن المَكفُوفَ يقول: رأيت زيداً عَاقِلًا، فلو كان من رؤية العَيْنِ لم يجز ().

وقول تعالى: ﴿ أَمْ لَمُ يُبَنَأ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ ( ) ﴿ وَإِبْرَهِيمَ ٱلَّذِي وَفَىٓ ﴾ [٣٧] يقال: إن إبراهيم وَفَى مَا أُمِرَ به، وما امْتحِنَ به، من ذبح وَلدِه، فعزم على ذلك، حتى فداه الله وَ الله الله الله الله على بالنار له وطُرِحَ ( ) وامْتُحِن بالصبر ( ) على عذاب قومه حين أُجِّجَتْ النار له وطُرِحَ ( ) فيها ( ) ، وَأَمِرَ أيضاً - بالاختتانِ فاختتن ( ) ، وقيل: وفَى وهي أبلغ من وَفَى وطُرِحَ ( )

<sup>(</sup>۱) قال بنحوه السمعاني في تفسيره (٥/ ٣٠٠) وينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٨٧)، تفسير البحر المحيط (٨/ ١٦٤) لسان العرب (١٤/ ٢٩١).

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>٣) "أي قضى" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٤) قول ابن عباس رَصَّوَلَيَّكُ عَنْهُ، ومحمد بن كعب القرظي أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/٤٤٥)، وعزا السيوطي روايتهما إليه كما في الدر المنثور (٧/ ٢٦٠)، وأورد هذا المعنى بعض المفسرين كابن وهب في تفسير القرآن من الجامع (٢/ ١٥١)، مكي بن أبي طالب في الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٧١٩)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٨٠)، وأبي حيان في تفسير البحر المحيط (٨/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٥) "بالصبر"ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) "له النار فطرح" في (س)، (ط)

 <sup>(</sup>٧) هذا القول مروي بنحوه عن ابن عباس رَضِيُليَّهُ عَنهُ.

أخرج الأثر الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٥٤٥)، وعزا السيوطي الرواية إليه كما في الدر المنثور (٧/ ٦٦٠) وأورد هذا المعنى بعض المفسرين كابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٨٠)، وأبي حيان في تفسير البحر المحيط(٨/ ١٦٤)

<sup>(</sup>٨) "فاختتن" ليست في (س)

لأن الذي امتُحِنَ به من أعظم المِحَنِ ().

ومعنى ﴿ أَمْ لَمْ يُنَتَأْ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ ﴿ ثَلَى اللَّهِ وَإِبْرَهِيمَ ﴾ أي () أم لم يخبر، ثم أعلم ما في الصحف.

ومَوْضِعُ ﴿ أَلَّا نَزِرُ وَازِرَةً ۗ وِزْرَ أَخْرَىٰ ﴾ [٣٨] خَفْضٌ ( )، المعنى أم لم يُنَب أبأن لا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى.

ف ( ) (أنْ) هاهنا بدل من "ما" ( )، و يجوز أن يكون ( ) (أنْ) في مَوْضع رَفْع على إضهار " هو " كَأَنهُ لما \ قِيلَ: بها في صحف موسى قيل: مَا هوَ؟ قيل: هو ﴿ أَلَّا نَزِرُ وَازِرَةٌ الْمَامَانَ اللَّهُ وَازِرَةٌ لَا اللَّهُ وَازِرَةً اللَّهُ وَازِرَةً اللَّهُ وَازِرَةً اللهُ وَزُرَا أُخْرَىٰ ﴿ ).

(۱) حكاه الأزهري عن الزجاج في تهذيب اللغة (٥/ ٢٤٩)، وابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ٧٩) وابن منظور في لسان العرب (٥ / ٣٩٨)

وما ذكره الزجاج هو بعض من الأمثلة التي وفى بها الطّيّلاً، فعم بالخبر عن توفيته جميع الطاعة، ولم يخصص بعضا دون بعض. ينظر: جامع البيان (٢٢/ ٥٤٥)، وقال النحاس: « وأولى ما قيل في معنى الآية بالصواب ما دل عليه عمومها، أي وفى بكل ما افترض عليه بشرائع الإسلام ووفى في العربية للتكثير».إعراب القرآن (٤/ ٢٧٦) وقال أبو حيان: « وينبغي أن تكون هذه الأقوال أمثلة لما وفى، لا على سبيل التعيين ». تفسير البحر المحيط (٨/ ١٦٤).

- (٢) "أي " ليست في (س)
  - (٣) "يجر"في (س)
    - (٤) "و" في (ط)
- (٥) أفرد هذا القول بالذكر الأخفش في معاني القرآن (٤/ ٢٢) والآخر لم يذكره.
  - (٦) "تكون" في (ط)
- (٧) ذكر كلا الوجهين النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٧٦)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٧/ ٢٧٨)، والعكبري في التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١١٨٩)، وأبو حيان في تفسير البحر المحيط (٨/ ١٦٤) والسمين الحلبي في الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٢٩٦)

ومعناه:  $V^{()}$  تؤخذ نفس بإثم غيرها، وكذلك قوله ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴾ [٣٩]أي هذا أيضاً مما في صحف إبراهيم وموسى، وَمَعْنَاه: ليس لِلإِنسان إلّا جزاء سعيه، إن عَمِلَ خيراً جوزِي () خيراً، وإن عَمِل شرًّا جوزِي () شرًّا به ()() وتزر: من وَزَرَ يَزِر إذَا كسبَ وِزْرَاً، وهو الإِثم ().

وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ سَعْيَهُ ، سَوْفَ يُرَىٰ ﴾ [٤٠] إِن قَالَ قَائِلٌ: إِن الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى يَرَى عَمَلَ كل عَامِلِ ويعلمه ، في معنى ﴿ سَوْفَ يُرَىٰ ﴾ ؟ فالمعنى: أنه يرى العَبْدُ سَعْيَة إلى ( ) يوم القيامَةِ ، أي يرى في مِيزَ انه عَمَلَه ( ) .

﴿ ثُمَّ يُجُزَنَهُ ٱلْجَزَاءَ ٱلْأَوْفَى ﴾ [٤١] أي يجزي عمله أوفي جزاء ().

وجائز أن يقرأ السَوْفَ يَرى"، والأجْوَدُ اليُرَى " اللهُ لأن قولك:

<sup>(</sup>١) "ولا" في (ط)

<sup>(</sup>٢) "جزى" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٣) "جزى" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٤) "به "ليست في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٥) ذكره بنحوه النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٧٧)، والسمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٢١٤)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٣٠١)، وحكاه ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ٨٠).

<sup>(</sup>٦) حكاه ابن سيده عن الزجاج في المحكم والمحيط الأعظم (٩/ ١٠٣)، قال الخليل: "والوِزْرُ: الحِمْلُ الثَّقيل من الإثم وقد وَزَرَ يَزِر وهو وازر "، وينظر: تهذيب اللغة (٤/ ٣٧٤)، مقاييس اللغة (٦/ ٨١).

<sup>(</sup>٧) "إلى"ليست في (س)، (ط) وهو الصواب.

<sup>(</sup>٨) قال بنحوه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٧)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٣٠١) وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣١٣)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١١٥ / ١١٥)، وأبو حيان في تفسير البحر المحيط (٨/ ١٦٤) وحكاه ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ٨٢)،

<sup>(</sup>٩) ينظر: جامع البيان (٢٢/ ٤٧)، الجامع لأحكام القرآن (١١/ ١١٥).

<sup>(</sup>١٠) "تقرأ" في (ط)

<sup>(</sup>١١) "سوف" زائدة في (س)

<sup>(</sup>١٢) "سوف يُرى " الجمهور على ضم الياء وهو الوجه لأنه خبر أن، والقراءة بالفتح ضعيفة ولم أجد فيها =

إنَّ زيداً سوف أكرم، فيه ضَعْفٌ؛ لأن إنَّ عاملة () وأكرم عاملة، ولا () يجوز أن ينتصب الاسم من جهتين () ولكن يجوز على إضهار الهاء، على معنى سوف يراه، أو على إضهار الهاء في "أن " تقول: إن زيداً سَأَكْرِمُ، على معنى () أنه زيد سأكرم ().

وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ ٱلْمُنْنَهَى ﴾ [٤٢]أي إليه المرجع، وهذا كله في صحف إبراهيم ومُوسَى ().

﴿ وَأَنَدُ مُواَ أَغُنَىٰ وَأَفَنَىٰ ﴾ [ ٨٤ ] قيل في (أَقْنَى) قولان: أحدهما ﴿ وَأَفْنَىٰ ﴾ ﴿ وَأَقْنَىٰ ﴾ ( ) أرضَى ( ).

(٥) وهذا عند الكوفيين لا يجوز أن زيدا ضربت واعتلوا في ذلك بأنه خطأ؛ لأنه لا يعمل في زيد عاملان وهما أن وضربت، وأجاز ذلك البصريون منهم الخليل وسيبويه وأصحابها ومحمد بن يزيد.. قاله النحاس في إعراب القرآن(٤/ ٢٧٧)، واستبعد العكبري ما جوزه الزجاج والمبرد وغيره من إضهار الهاء التبيان في إعراب القرآن (٢/ ٢٤٨)، قال أبو على: « أما جواز هذا على إضهار الهاء في سوف يراه، فلا يجوز في الكلام، وإنها يجوز في الشعر، كذلك يجيزه أصحابنا في الشعر قياساً على قوله... كله لم أصنع »

ينظر: مشكل إعراب القرآن (٢/ ٦٩٤)، والدر المصون في علم الكتاب المكنون (٢٩٨)، وحكى ما سبق عن الزجاج الباقولي في إعراب القرآن (٩٢).

<sup>=</sup> اطلعت عليه من نسبت إليه هذه القراءة، ينظر: التبيان في إعراب القرآن (٢/ ٢٤٨)، الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٥٢٩٨).

<sup>(</sup>١) "عمله" له في (س)

<sup>(</sup>٢) "فلا" في (ط)

<sup>(</sup>٣) "وجْهَيْن" في (س)

<sup>(</sup>٤) "معنى" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٦) قاله السمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٢١٤)، وحكاه ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ٨٢) وينظر: الجامع لأحكام القرآن (١١٥/ ١١٥) الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٢٩٩٥).

<sup>(</sup>٧) "هو" زائدة في (ط)

 <sup>(</sup>A) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ، ومجاهد.

والآخر ﴿ وَأَفَىٰ ﴾ جعل له قِنْيةً، أي جعل الغنى أصْلاً لِصَاحِبِه ثَابِتاً ( )، ومن هذا قولك ( ): قد ( ) أَقْتَنَيت كذا وكذا، أي عملت على أنه يكون عِنْدِي، لا أخرجه مِنْ يَدِي ( ).

وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَهُ هُورَبُ ٱلشِّعْرَى ﴾ [83] ﴿ الشِّعْرَى ﴾ كوكب () خَلْفَ الجوزاء، وهو () أحد كوكبي ذِرَاع الأسَد، وكان قوم من العرب يعبدون الشعرى ()،

= أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٥٥)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣١٩)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إليهم كما في الدر المنثور(٧/ ٦٦٤)، وقال به مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٢٩٤) والخليل في كتاب العين اختار هذا المعنى (٥/ ٢١٨)

(١) هذا القول مروي بنحوه عن أبي صالح.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٥٥)، وعيزاه السيوطي إلى عبيد بين حميد كها في البدر المنثور (٧/ ٢٦٤)، وقال به أبو عبيدة في مجاز القرآن (١١٩)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣١٣)، والمبرد في الكامل في اللغة والأدب (١/ ٥٩) وينظر: باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (٣/ ٣١٣)، والمبرد في الكامل في اللغة والأدب (١/ ٥٩) وينظر: باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (٣/ ٣/ ١٤) وتفسير البحر المحيط (٨/ ١٦٥) قال أبو حيان: "أي أكسب القنية، يقال: قنيت المال: أي كسبته، وأقنيته إياه: أي أكسبته إياه... وقد تكلم المفسرون على ذلك فقالوا اثني عشر قولاً،... وكل قول منها لا دليل على تعينه، فينبغي أن تجعل أمثلة ".

- (٢) "قولهم" في (س).
- (٣) "قد" ليست في (س)
- (٤) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٣/ ٢٧٥)، وابن منظور في لسان العرب (١٥/ ٢٠١)، وينظر: جمهرة اللغة (٢/ ٥١)، الصحاح (٢/ ٩٩).
  - (٥) "كوكب "ليست في (س)
    - (٦) "هو" ليست في (س)
  - (٧) هذا القول مروي عن مجاهد، وقتادة، وابن زيد.

أخرج الأثرَ عبدُ الرزاق الصنعانيُّ في تفسيرِه (٣/ ٢٥٤)، والطبري في جامع البيان عنهم (٢٢/ ٥٥١)، وعزا السيوطي قول قتادة إليهما وإلى عبد بن حميد وابن المنذر، وقول مجاهد إليه وإلى عبد بن حميد وأبي الشيخ كما في الدر المنثور (٧/ ٦٦٥)، وقال بنحوه مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٢٩٤) والخليل في حب

فأعلم الله - تعالى - أنه رَبُّها وأنه خَالِقُهَا، وأنه هو () المعبود - جل وعز - (). ﴿وَأَنَّهُ وَأَنَّهُ وَأَنَّهُ وَأَنَّهُ وَأَنَّهُ وَأَنَّهُ وَأَنَّهُ وَأَنَّهُ وَاللَّهُ لَكَ عَادٍ () هؤلاء هم قوم هودٍ، وهم أُولَى عَادٍ (). فأما الأولى ففيها ثلاثَ لُغاتِ:

الأولى (): بسكون اللام وإثباتِ الهَمْزَةِ، وهي أَجْوَد اللغَاتِ (). والتي تَليها في الجَوْدَةِ () " الأولى " - بضم اللام () وطرح الهَمْزَةِ، وكان يجب في

حتاب العين (١/ ٢٥٢)، والفراء في معاني القرآن (٥/ ٤٥)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٣٠)،
 والأزهري في تهذيب اللغة (١/ ١٣٠)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣١٣).

<sup>(</sup>١) "وهو" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (٣/ ٢٩٤)، بحر العلوم (٤/ ٢١٥)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٨٩)، وتفسير البحر المحيط (٨/ ١٦٦).

<sup>(</sup>٣) "الأولى" في (س)، "فالأولى" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٤) فإن قيل: ما معنى قوله: "عادا الأولى "، وعاد كانت واحدة لا اثنتين؟ فالجواب: أن ثمود وعاد كانا من ولم ولم أن قيل: ما معنى قوله: "عادا الأولى"، وعاد هم عاد الأولى، وثمود هم قوم صالح وهم عاد الأخرى. تفسير السمعاني (٥/ ٣٠٣) وينظر: تفسير مقاتل بن سليان (٣/ ٢٩٤)، بحر العلوم (٤/ ٢١٥)، والجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٢٠)

<sup>(</sup>٥) "الأولى"ليست في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٦) "عاداً الأولى " بالتنوين وسكون اللام وتحقيق الهمز قراءة ابن كثير وعاصم وابن عامر وحمزة والكسائي، والحجة لمن نوّن وأسكن اللام، وحقّق الهمزة: أنه أتى بالكلام على أصله، وفي اللفظ حقيقة ما وجب له، وكسر التنوين لالتقاء الساكنين.

ينظر: الحجة في القراءات السبع (٣٣٧) السبعة في القراءات (٦١٥)، حجة القراءات (٦٨٧) الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٥٣٠١).

<sup>(</sup>٧) "في الجودة"ليست في (س)

<sup>(</sup>A) "الهمزة" في (س)

القياس إذا تحركت اللام أن تسقط () ألف الوَصْلِ؛ لأن ألِفَ الوَصْلِ اجْتُلِبَتْ؛ لسكون اللام، ولكنه جاز ثُبُوتها ()؛ لأن ألف لَامِ المَعْرِفَةِ لا تسقط مع ألف الاستفهام "، فخالفت ألفات الوَصْلِ ().

ومن العرب من يقول: لُولى - يريد الأولى - فطرح () الهمزة؛ لتحريك () اللام، وقَدْ قُرِئ "عاداً لُّولى "" على هذه اللغَةِ، وأُدغِمَ التنوين في اللام () )، والأكثر: عاد الأولى بكسر التنوين ().

ينظر: السبعة في القراءات (٦١٥)، تفسير البحر المحيط (٨/ ١٦٦)، الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٥٣٠١).

(۹) حكى ماسبق عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (۸ $\wedge$  ۸).

<sup>(</sup>١) "يسقط" في (س)

<sup>(</sup>٢) "تنوينها" في (س)

<sup>(</sup>٣) هذه القراءة "عاد لُولى " بحذف التنوين والهمزة، وتشديد اللام قراءة نافع بخلاف عنه وأبي عمرو، والحجة لمن حذف التنوين والهمزة وشدّد اللام: أنه نقل حركة الهمزة إلى اللام الساكنة قبلها ثم حذفها، فالتقى سكون التنوين وسكون اللام، فأدغم التنوين في اللام فالتشديد من أجل ذلك ينظر: الحجة في القراءات السبع (٣٣٧)، السبعة في القراءات (٦١٥)، حجة القراءات (٦٨٧).

<sup>(</sup>٤) "فيطرح" في (س)

<sup>(</sup>٥) "لتحرك" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٦) "اللُّولي" في (ط)

<sup>(</sup>٧) " وَقَدْ قُرِئ "عاداً لُّولى" على هذه اللغَةِ، وأُدغِمَ التنوين في اللام" ليست في (س).

<sup>(</sup>A) الخلاف عن نافع في الهمزة فروى عن قالون وأحمد بن صالح عن أبى بكر بن أبى أويس وقالون وإبراهيم القورسى عن أبي بكر ابن أبي أويس عن نافع "عادا لؤلى " بهمز عين الأولى بدل الواو الساكنة. ولما لم يكن بين الضمة والواو حائل، تخيل أن الضمة على الواو فهمزها، وقرأ ابن جماز وإسماعيل بن جعفر ومحمد بن إسحق المسيبي عن أبيه وورش "عادا لولى" مثل أبي عمرو.

وقوله تعالى: ﴿وَثَمُودَا فَمَا أَبَقَى ﴾ ثمود نصب () نسق على عادٍ، ولا يجوز أن ينصب بقوله: ﴿فَمَا أَبَقَى ﴾ ؛ لأنَّ مَا بَعْدَ الفاء لا يعمل فيها قبلها، لا تقول (): زيداً فضربت. فكيف وَقَدْ أتت () بعد الفاء، وأكثر النحويين لا ينصب ما قبل الفاء بها بعدها، والمعنى وأهلك ثمود فها أبقاهم ().

﴿ وَٱلْمُؤْنَفِكَةَ أَهُوى ﴾ [٥٣] المؤتفكة المخسوف بهَا، () ائتفكت بأهلها ().

ومعنى ﴿أَهُوَىٰ ﴾ أي: رُفِعَتْ حِينَ خُسِفَ بهم () إلى نحو السهاء، حتى سمع من في السهاء أصوات أهل () مدينة قوم لوط، ثم أهويت في الهاوية () ().

أخرجهالطبري في جامع البيان (٢٢/ ٥٥٤)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إليه وإلى عبد بن حميد وأبي الشيخ كما في الدر المنثور (٧/ ٦٦٥)، وينظر مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٢٩٥)، وقول الفراء في معاني القرآن (٣/ ٢٠٣)، وقول ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣١٤)، والنيسابوري في باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (٣/ ١٤٠٧)، وقول القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٢/ ١٢٠) = ٥

<sup>(</sup>١) "نصب" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٢) "لا يجوز"في (س)

<sup>(</sup>٣) "اتتا" في (س)، "ما" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٤) ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٩٠) التبيان في إعراب القرآن (٢/ ٢٤٨)، الجامع لأحكام القرآن (١٢٠/ ١٢٠) تفسير البحر المحيط (٨/ ١٦٦) الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٥٣٠٦).

<sup>(</sup>٥) "أي" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٦) قاله أبو عبيدة في مجاز القرآن (١١٩)، والطبري في جامع البيان(٢٢/ ٥٥٤) والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٢٨/ ٢٦٢) السجستاني في غريب القرآن (٤٤٩)، وابن منظور في لسان العرب (١٠/ ٣٩٠).

<sup>(</sup>٧) "بها" في (س)

<sup>(</sup>٨) "المدينة" زائدة في(س)

<sup>(</sup>٩) "في الهاوية"ليست في (س)، (ط) وبدلا عنها: "أي ألقيت في الهاوية" زائدة في (س)، (ط)

<sup>(</sup>١٠) هذا القول مروي عن مجاهد، وابن زيد بنحوه.

وقوله تعالى: ﴿ فَهِ أَيَّ ءَالَآ مَرَبِكَ نَتَمَارَىٰ ﴾ [٥٥] هذا - والله أعلم - خطاب لِلإنسانِ للانسان بأيً لما عدَّدَ عليه ما ( ) فعله الله عَلَى به، مما يدل على وحدانيته، كأن المعنى آية االإنسان بأيً نعم ربِّك التي تَذُلُّك على أنه واحدٌ تتشكَّك؟، لأن المرية ( ) به ( ) الشَكُُّ ( ).

وقوله تعالى: ﴿ هَٰذَا نَذِيرٌ مِّنَ ٱلنَّذُرِ ٱلْأُولَى ﴾ [٥٦]أي النبي ﷺ مجراه في الإنذار مجرى مَنْ تَقَدَّمَة من الأنبياء –صلوات الله عَلَيْهِم – ( ).

وجائز أن يكون في معنى هذا إنذار لكم، كما أنذر من قبلكم، وقد أعلمتم بما ( )

<sup>=</sup> وقول أبي حيان في تفسير البحر المحيط(٨/١٦٧).

<sup>(</sup>١) "من"ليست في (س)

<sup>(</sup>٢) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٤٣٠)، الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٢١).

<sup>(</sup>٣) "مما" في (ط)

<sup>(</sup>٤) "المرء" في (ط)

<sup>(</sup>٥) "به" ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٢٩٥)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣١٤)، تفسير الماوردي النكت والعيون (٥/ ٤٠٤) تفسير السمعاني (٥/ ٣٠٣)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٩١) الجامع لأحكام القرآن (١٢١/ ١٢١). تفسير البحر المحيط (٨/ ١٦٧)، وأورده بنصه النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٨٢)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٨٤)، وحكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٥/ ١٥٦).

<sup>(</sup>٧) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٥٥)، والطبري في جامع البيان(٢٢/ ٥٥٦) وعزاه السيوطي إليه وإلى عبد بن حميد وابن المنذر كها في الدر المنثور(٧/ ٦٦٦)، وبنحوه قال الفراء في معاني القرآن (٣/ ٣٠٢)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٣٠٤).

<sup>(</sup>٨) "ما" في (س)

قص الله وعَجَلًا عليكم من حال من كذب بالرُّسُل، وما وقع بهم من الإهلاك().

قوله تعالى (): ﴿أَزِفَتِ ٱلْآزِفَةُ ﴾ [٥٧] معناه: قربَت القريبة، تقول: قد أزف الشيء إذا قرب ودنا، وهذا مثل ﴿أَقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ ﴾ ()

وقوله تعالى ( ): ﴿ أَفِنَ هَذَا ٱلْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ ﴾ [٥٩] [أي] ( ) مما يتلي عليكم من كتاب

(١) هذا مروي عن أبي مالك بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٥٥٦)، وعزاه السيوطي إليه كما في الدر المنثور (٧/ ٦٦٦)، وبنحوه قال مقاتل بن سليمان (٣/ ٢٩٥) وهو اختيار الطبري حيث قال: «وذلك أن الله تعالى ذكره ذكر ذلك في سياق الآيات التي أخبر عنها أنها في صحف إبراهيم وموسى نذير من النُّذر الأولى التي جاءت الأمم قبلكم كما جاءتكم، فقوله: (هَذَا) بأن تكون إشارة إلى ما تقدمها من الكلام أولى وأشبه منه بغير ذلك..» جامع البيان (٢٢/ ٥٥٦).

- (٢) "وقوله" في (س)، (ط)
- (٣) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٢٩٥)، مجاز القرآن (١١٩)، معاني القرآن للفراء (٣/ ١٠٣)، جامع البيان (٢٢/ ٥٥٧)، تهذيب اللغة (٤/ ٣٨٢)، تفسير الماوردي النكت والعيون (٥/ ٢٠٤)، غريب القرآن للسجستاني (٨٢)، مقاييس اللغة (١/ ١٠٧)، باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (٣/ ١٠٠٠) زاد المسير (٨/ ٨٥)، الجامع لأحكام القرآن (١/ ٣٠٢).
- (٤) قال به مقاتل في تفسيره (٣/ ٢٩٥)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ١٠٣)، والطبري في جامع البيان (٢/ ٨٥٩)، وابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (٦/ ٢٨٩)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٢٠٤)، والنيسابوري في باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (٣/ ٢٠٨).
  - (٥) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)
    - (٦) الأعراف: ١٨٧
    - (٧) "وقوله تعالى" ليست في (ط)
  - (A) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

وقوله تعالى: ﴿ فَأَسَّهُ دُواْ سِلَهِ وَاعْبُدُواْ اللَّهِ وَاعْبُدُواْ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الساوات والأرْضِين، ولا ( ) تعبدوا اللَّاتَ والعُزى ومناة الثالثة الأخرى، والشَّعْرَى؛ لأنه قَدْ جرى ذكر معبوداتهم في هذه السورة ( ).

(١) هذا القول مروى عن ابن عباس رَضَوَالِلَّهُ عَنهُ.

أخرجه الطبري في جامع البيان(٢٢/ ٥٥٥) وعزاه السيوطي إليه وإلى عبدالرزاق والفريابي وعبد بن حميد وابن أبي حاتم والطبراني وابن مردويهكما في الدر المنثور (٧/ ٦٦٧)، وقال به من المفسرين مقاتل بن سليمان (٣/ ٢٩٥)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (١٠٣)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ٢٠٥) والسجستاني في غريب القرآن (٢٦٩) وابن الجوزي في تذكرة الأريب تفسير الغريب (١٨٩)، وابن أبي زمنين في تفسر القرآن العزيز (٤/ ٢١٤)،

وقال به من أهل اللغة الخليل بن أحمد في كتاب العين (٧/ ٢٣٥)، والأزهري في تهذيب اللغة (٤/ ٢٦٩) وابن فارس في مقاييس اللغة (٣/ ٧٦)، وابن منظور في لسان العرب (٣/ ٢١٩).

- (٢) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)
  - (٣) "للذي" في (س)
    - (٤) "فلا" في (س)
- (٥) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٢٩٥)، جامع البيان(٢٢/ ٥٦١)، وتفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣١٤).

## بِسْـــِـِّاللَّهُ ٱلتَّمْنِ ٱلرِّحَهِ

(١) "اقتربت الساعة" في (س)، "مكية" زائدة في (ط)

(٢) جاءت الروايات في الصحيحين وفي كتب التفسير عن الصحابة في والسلف الصالح بهذا الخبر، فالذين عاينوا انشقاق القمر ابن مسعود وجبير بن مطعم، والذين أخبروا عن ذلك تجاوزوا العشرة منهم ابن عمر وأنس وحذيفة وابن عباس في.

وقد أخرج البخاري في صحيحه (١١/ ٤٦٦) كتاب المناقب، باب سُؤَالِ المُشْرِكِينَ أَنْ يُرِيَهُمْ النَّبِيُّ عَلَيْ آيَةً فَأَرَاهُمْ انْشِقَاقَ الْقَمَرِ، برقم (٣٣٦٤)، ومسلم في صحيحه (١٣/ ٣٩٥) كتاب صفة القيامة والجنة والجنة والنار، بَاب انْشِقَاقِ الْقَمَرِ برقم (٠١٠).

أما من أخرجه في كتب التفسير فقد أخرج عبدالرزاق الرواية عن ابن مسعود، وأنس في تفسيره: (٣/ ٢٥٧)، وأخرجها الطبري عن ابن مسعود، وأنس بن مالك، وأبي عبدالرحمن السلمي وجبير بن مطعم، وابن عباس، ومجاهد، وقتادة في جامع البيان: (٢٢/ ٥٦٥) وعزا السيوطي رواية أنس إلى عبدالرزاق وأحمد وعبد بن حميد ومسلم وابن جرير وابن المنذر والترمذي وابن مردويه والبيهقي في الدلائل، ورواية ابن مسعود إلى عبد بن حميد والبخاري ومسلم والترمذي وابن جرير وابن مردويه كها في الدر المنثور (٧/ ٢٧٠)، وعزا السيوطي رواية جبير بن مطعم إلى أحمد وعبد بن حميد والترمذي وابن جرير وابن مردويه وابن مردويه وابن عباس إلى البخاري ومسلم وابن مردويه والبيهقي في الدلائل كها في الدر المنثور (٧/ ٢٧١)، ورواية ابن عباس إلى البخاري ومسلم وابن مردويه والبيهقي في الدلائل كها في الدر المنثور (٧/ ٢٧١)،

(٣) إجماع المفسرين على انشقاق القمر على عهد رسول الله هي، حيث قال به مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٢٩٦)، والفراء في معاني القرآن (٥/ ٥٥)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣١٥)، ونص على إجماع المفسرين السمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٢١٨)، والماوردي في النكت والعيون (٥/ ٩٠٤) والسمعاني في تفسيره (٥/ ٣٠٧)، والنيسابوري في باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (٣/ ٣٠٤) وابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٩٢)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٨٨) والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٢٥).

قال أبو إسحاق: وجميع ما أمليته () عليكم في هذا الباب [ما ()] حَدثني به إسهاعيل بن إسحاق، قال: حَدثنا يزيد بن

(۱) هذا القول في كتب التفسير منسوب للحسن، نسبه إليه الماوردي في النكت والعيون (٥/ ٤٠٩) وروي عن عثمان بن عطاء عن أبيه كما ذكره الثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ١٦٠) وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٨٨)، وذكر عن القشيري كما نص على ذلك القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٢٥).

وحجة قائلي هذا القول: أنه لو انشق ما بقي أحد إلا رآه لأنها آية والناس في الآيات سواء.

وأيضاً: (وانشق القمر) أي ينشق فجاء على صيغة الماضي وهي للمستقبل، إما لتحقيق أمره ووجوب وقوعه، أو لتقارب وقته.

ويرد على قولهم: بأنه يحتمل أنه كان في زمان غفلة الناس، أو تستر عنهم بغيم.

ويرد أيضا: بأن هذا القول الشاذ لا يقاوم الإجماع لأن قوله: (وانشق) لفظ ماض وحمل لفظ الماضي على المستقبل يفتقر إلى قرينة تنقله ودليل وليس ذلك موجودا فهذا عدول عن ظاهر الآية.

والآية دليل قاطع لأن الله تعالى قال ﴿ وَإِن يَرَوا عَايَةً يُعُرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ فَ ﴿ وَهذا دليل على أَنهم قد رأوها، ولأنه سهاه آية، وإنها يكون آية إذا كانت في الدنيا؛ لأن الآية هاهنا بمعنى الدلالة والعبرة، والله تعالى أعلم.

ينظر: تفسير السمعاني (٥/ ٣٠٧) باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (٣/ ١٤١٠)، زاد المسير (٨/ ٨٨).

- (٢) ينظر: زاد المسير (٨/ ٨٨) الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٢٧)، تفسير البحر المحيط (٨/ ١٧١).
  - (٣) "أملي" في (س)، (ط).
  - (٤) "الباب" ليست في (ط)
  - (٥) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)
- (٦) محمد بن المنهال العطار البصري أخو الحجاج ثقة من العاشرة مات سنة إحدى وثلاثي. ينظر: تقريب التهذيب (١/ ٥٠٩)، تهذيب الكمال في أسماء الرجال (٢٦/ ١٣٥)، الكاشف (٢/ ٢٢٤).

آية فَأْراهم القَمَرَ مَرتَيْنِ انشقاقَه» ()، وكان يذكر هذا الحديث عند تفسير () هذه الآية: ﴿ الْمَاتَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ

زرَيْع ()، قال: حدثناً شعبة ()، عن قتادة، عن أنس () () «أن أهل مكة سألوا النبي ﷺ

(۱) يزيد بن زريع بتقديم الزاي مصغر البصري أبو معاوية يقال له: ريحانة البصرة، ثقة ثبت من الثامنة مات سنة اثنتين وثمانين.

ينظر: الكاشف (٢/ ٣٨٢)، تهذيب الكمال في أسماء الرجال (٣٢/ ١٢٤)، تقريب التهذيب (١/ ٢٠١).

(٢) شعبة بن الحجاج بن الورد العتكي مولاهم أبو بسطام الواسطي ثم البصري ثقة حافظ متقن كان الثوري يقول هو أمير المؤمنين في الحديث وهو أول من فتش بالعراق عن الرجال وذب عن السنة وكان عابدا من السابعة (ت: ٢٠هـ).

ينظر: الكاشف (١/ ٤٨٥)، تهذيب الكمال في أسهاء الرجال (١٢/ ٤٧٩)، تقريب التهذيب (١/ ٢٦٦).

- (٣) "قال" زائدة في (س)
- (٤) أنس بن مالك بن النضر بن ضمضم بن زيد بن حرام بن جندب بن عامر بن غنم بن عدي بن النجار أبو حزة الأنصاري الخزرجي خادم رسول الله صلى الله عليه و سلم وأحد المكثرين من الرواية عنه صح عنه أنه قال قدم النبي صلى الله عليه و سلم المدينة وأنا بن عشر سنين وأن أمه أم سليم أتت به النبي صلى الله عليه و سلم كناه أبا حمزة عليه و سلم كناه أبا حمزة توفى سنة تسعين من الهجرة.

ينظر: الإصابة في تمييز الصحابة (١/ ١٢٦) أسد الغابة (٧٩) الإستيعاب في معرفة الأصحاب (١/ ٣٥)

- (٥) أخرجه البخاري في صحيحه بزيادة في آخره (٥/ ٦٢)، كتاب التفسير، باب ﴿ وَأَنشَقَ ٱلْقَمَرُ ﴾ برقم (٣٨٦٨)، وأخرجه مسلم في صحيحه بلفظه (٨/ ١٣٣): كتاب صفة القيامة والجنة والنار، باب انشقاق القمر برقم (٧٢٥٤).
  - (٦) "تفسير" ليست في (ط)
  - (V) الحديث أصله في الصحيحين لكن ليس عندهما التصريح بنزول الآيات.

ذكر السيوطي رواية أنس في لباب النقول في أسباب النزول (٢٠٢)، والوادعي في الصحيح المسند من أسباب النزول (٢٠٥) وقال عنه: "هذا حديث حسن صحيح".

حدثنا إسماعيل، قال (): حدثنا نصر بن علي ()، قال: حدثنا حرمي بن على الله قال: «انشق القمر على عهد عارة ()، قال: «انشق القمر على عهد

(١) "بن إسحاق" زائدة في (ط)

- (۲) مسدد بن مسرهد بن مسربل بن مستورد الأسدي البصري أبو الحسن ثقة حافظ يقال إنه أول من صنف المسند بالبصرة من العاشرة مات سنة ثمان وعشرين، ويقال اسمه عبدالملك بن عبدالعزيز ومسدد لقب. ينظر: الكاشف (۲/ ۲۰۲)، تهذيب الكمال في أسماء الرجال (۲۷/ ٤٤٣)، تقريب التهذيب (۱/ ٥٢٨).
- (٣) يحيى بن سعيد بن فروخ بفتح الفاء وتشديد الراء المضمومة وسكون الواو ثم معجمة التميمي أبو سعيد القطان البصري ثقة متقن حافظ إمام قدوة من كبار التاسعة مات سنة ثهان وتسعين ومائة وله ثهان وسبعون.
- ينظر: الكاشف (٢/ ٣٦٦)، تهذيب الكهال في أسهاء الرجال (٣١/ ٣٢٩)، تقريب التهذيب (١/ ٥٩١).
- (٤) "سعيد" في (ش)، وفي (س)، (ط) وكما هو في صحيح البخاري أنه شعبة وهو الصواب الذي أثبته في المتن.
- (٥) أخرجه البخاري في صحيحه بلفظه وسنده (٦/ ١٧٨): كتاب التفسير، باب ﴿وَٱنشَقَ ٱلْقَكُرُ اللَّ وَإِن يَرُوّا ءَايَةً يُعُرِضُوا ﴾ ، برقم (٤٨ ٦٨)، وأخرجه مسلم في صحيحه بلفظه (٨/ ١٣٣) كتاب صفة القيامة والجنة والنار، باب انشقاق القمر برقم (٧٢٥٦).
  - (٦) "حدثنا إسهاعيل، قال" ليست في (ط)
- (٧) نصر بن علي بن نصر بن علي الجهضمي حفيد الذي قبله ثقة ثبت طلب للقضاء فامتنع من العاشرة مات سنة خمسين أو بعدها
- ينظر: الكاشف (٢/ ٣١٩). تهذيب الكهال في أسهاء الرجال (٢٩/ ٣٥٥)، تقريب التهذيب (١/ ٥٦١).
  - (٨) "حدثني" في (س)
- (٩) حرمي بن عمارة بن أبي حفصة نابت بنون وموحدة ثم مثناة وقيل كالجادة العتكي البصري أبو روح صدوق يهم من التاسعة مات سنة إحدى ومائتين.
  - ينظر: الكاشف (١/ ٣١٨)، تهذيب الكمال في أسماء الرجال (٥/ ٥٥٦)، تقريب التهذيب (١/ ١٥٦).

رسول الله ﷺ ( <sup>)</sup>.

حدثنا إسماعيل، قال: حدثنا محمد بن عبيد ()()، قال: حدثنا محمد بن ثور ()، عن معمر ()، عن قتادة، عَن أنس قال: «سأل أهل مكة النبي الله المهمد القمر [١٨٥٠ب] بمكة مرتين، فقال: ﴿أَفْتَرَبَ ٱلسَّاعَةُ وَأَنشَقَ ٱلْقَمَرُ الله وَإِن يَرَوُا ءَايَةً يُعْرِضُواْ وَيَقُولُواْ سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ ﴾ يقول (): ذَاهِبٌ ()».

(۱) أخرجه أبو يعلى في مسنده بلفظه، وبنفس السند (٥/ ٣٠٦)، في مسند قتادة عن أنس برقم (٢٩٢٩)، وأخرجه بلفظه أحمد في مسنده (٢١/ ٣٨٦)، برقم (١٣٩٥٨).

(٢) "عيد" في (ط)

(٣) محمد بن عبيد بن حساب بكسر الحاء وتخفيف السين المهملتين الغبري بضم المعجمة وتخفيف الموحدة المفتوحة البصري ثقة من العاشرة مات سنة ثمان وثلاثين.

ينظر: الكاشف (٢/ ١٩٨)، تهذيب الكمال في أسماء الرجال (٢٦/ ٦٠)، تقريب التهذيب (١/ ٤٩٥).

(٤) محمد بن ثور الصنعاني أبو عبدالله العابد ثقة من التاسعة مات سنة تسعين ومائة تقريبا. ينظر: الكاشف (٢/ ١٦١)، تهذيب الكهال في أسهاء الرجال (٢٤/ ٥٦١)، تقريب التهذيب (١/ ٤٧١).

(٥) معمر بن راشد الأزدي مولاهم أبو عروة البصري نزيل اليمن ثقة ثبت فاضل إلا أن في روايته عن ثابت والأعمش وعاصم بن أبي النجود وهشام بن عروة شيئا وكذا فيها حدث به بالبصرة من كبار السابعة مات سنة أربع وخمسين وهو ابن ثهان وخمسين سنة.

ينظر: الكاشف (٢/ ٢٨٢)، تهذيب الكهال في أسهاء الرجال (٢٨/ ٣٠٣)، تقريب التهذيب (١/ ٥٤١).

- (٦) "يعني" في (ط)
- (۷) أخرجه مسلم في صحيحه بنحوه (۸/ ۱۳۳): كتاب صفة القيامة والجنة والنار، باب انشقاق القمر برقم (۷۲۰٤). وقال عنه: «هَـٰذَا حَـدِيثٌ حَسَنٌ صَـحِيحٌ»، وأخرجه أحمد في مسنده (۰/ ۱۲۸۸)، برقم (۲۲۸۸).

ومن أهل التفسير أخرجه عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٥٧)، والطبري في جامع البيان (٢٢/ ٥٧٠) وعزا السيوطي رواية أنس إلى عبدالرزاق وأحمد وعبد بن حميد ومسلم وابن جرير وابن المنذر والترمذي وابن مردويه والبيهقي في الدلائل كما في الدر المنثور (٧/ ٢٧٠).

:

lli Fattani

i Fattani

حدثنا إسماعيل، قال:أخبرنا () نصر، قال:أخبرنا () أبو أحمد ()، قال:أخبرنا () إسرائيل ()، عن سماك ()، عن إبراهيم ()، عن الأسود ()، عن عبد الله قال: «انشق القَمَرُ، فأبصرت الجبل من () فرجتى القَمَر» ().

- (١) "حدثنا" في (س)، (ط)
- (٢) "حدثنا" في (س)، (ط)
- (٣) محمد بن عبدالله بن الزبير بن عمر بن درهم الأسدي أبو أحمد الزبيري الكوفي ثقة ثبت إلا أنه قد يخطىء في حديث الثوري من التاسعة مات سنة ثلاث ومائتين.
- ينظر: سير أعلام النبلاء (٩/ ٥٢٩)، تهذيب الكهال في أسهاء الرجال (٢٥/ ٤٧٦)، تقريب التهذيب (١/ ٤٨٧).
  - (٤) "حدثنا" في (س)، (ط)
- (٥) إسرائيل بن يونس بن أبي إسحاق السبيعي الهمداني أبو يوسف الكوفي ثقة، من السابعة مات سنة ستين وقيل بعدها.
  - ينظر: الكاشف (١/ ٢٤١)، تهذيب الكمال في أسماء الرجال (٢/ ١٥٥)، تقريب التهذيب (١/ ١٠٤).
- (٦) سهاك بكسر أوله وتخفيف الميم بن حرب بن أوس بن خالد الذهلي البكري الكوفي أبو المغيرة صدوق وروايته عن عكرمة خاصة مضطربة وقد تغير بآخره فكان ربها تلقن من الرابعة مات سنة ثلاث وعشرين.
  - ينظر: الكاشف (١/ ٤٦٥) تهذيب الكهال في أسهاء الرجال (١١/ ١١٥)، تقريب التهذيب (١/ ٢٥٥).
    - (V) إبراهيم بن سويد النخعي ثقة لم يثبت أن النسائي ضعفه من السادسة.
    - ينظر: الكاشف (١/ ٢١٣) تهذيب الكمال في أسماء الرجال (٢/ ١٠٤)، تقريب التهذيب (١/ ٩٠).
- (A) الأسود بن يزيد بن قيس النخعي أبو عمرو أو أبو عبدالرحمن مخضرم ثقة مكثر فقيه من الثانية مات سنة أربع أو خمس وسبعين.
  - ينظر: الكاشف (١/ ٢٥١)، تهذيب الكمال في أسماء الرجال (٣/ ٢٣٣)، تقريب التهذيب (١/ ١١١).
    - (٩) "بين" في (س)، (ط)
- (١٠) أخرجه الحاكم في المستدرك على الصحيحين (٢/ ٥١٢) برقم (٣٧٥٦)، وقال هَـذَا حَـدِيثٌ صَـحِيحُ الْإِسْنَادِ، وأخرجه أحمد في مسنده (٧/ ٣٩) برقم (٣٩٢٤) في مسند عبدالله بن مسعود.
- وأخرجه من أهل التفسير عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٥٩) وعزا السيوطي رواية عبدالله إلى أحمد وعبد

حدثنا إسماعيل، قال: حدثنا محمد بن عبد الله بن نمير أن قال: حدثنا أبو معاوية أن قال: حدثنا أبو معاوية أن قال: حدثنا الأعمش أن عن إبراهيم أن عن أبي معمر أن عن عبد الله،

= بن حميد وابن جرير والحاكم وصححه وابن مردويه وأبو نعيم في الدلائل من طريق الأسود كما في الدر المنثور (٧/ ٦٧٠).

- (١) "حدثني" في (س)، (ط)
- (٢) على بن نصر بن على الجهضمي بفتح الجيم وسكون الهاء بعدها معجمة مفتوحة البصري ثقة من كبار التاسعة مات سنة سبع وثمانين ومائة.

ينظر: تقريب التهذيب (١/ ٤٠٦) تهذيب الكمال في أسماء الرجال (٢١/ ١٥٧)، الكاشف (٢/ ٤٨).

- (٣) "أخبرنا" في (س)، (ط)
- (٤) "القمر" ليست في (س)
- (٥) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)
- (٦) أخرجه عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٥٩) بلفظه، وبنفس السند أيضا.
- (٧) محمد بن عبدالله بن نمير الهمداني بسكون الميم الكوفي أبو عبدالرحمن لقبه درة العراق ثقة حافظ فاضل من العاشرة مات سنة أربع وثلاثين.
- ينظر: الكاشف (٢/ ١٩١)، تهذيب الكهال في أسهاء الرجال (٢٥/ ٥٦٦)، تقريب التهذيب (١/ ٤٩٠).
- (٨) محمد بن خازم بمعجمتين أبو معاوية الضرير الكوفي، عمي وهو صغير ثقة أحفظ الناس لحديث الأعمش وقد يهم في حديث غيره من كبار التاسعة مات سنة خمس وتسعين ومائة وله اثنتان وثهانون سنة وقد رمى بالإرجاء.
- ينظر: الكاشف (٢/ ١٦٧)، تهذيب الكهال في أسهاء الرجال (٢٥/ ١٢٣)، تقريب التهذيب (١/ ٤٧٥).
- (٩) هو: سليمان بن مهران، مولى بنى كاهل، ويكنى أبا محمد الأسدي، ولد في السنة التي قتل فيها الحسين بن على، ثقة حافظ عارف بالقراءات، ورع لكنه يدلس، من الخامسة، وكان فيه دعابة توفي ١٤٨هـ. ينظر: طبقات ابن سعد (٦/ ٣٤٢)، الثقات (٤/ ٣٠٢)، تقريب التهذيب (٢٥٤)
  - (۱۰) هو النخعي سبقت ترجمته.
- (١١) عبد الله بن سخبرة بفتح المهملة وسكون المعجمة وفتح الموحدة الأزدي أبو معمر الكوفي ثقة من الثانية

قال: «انشق القمر، ونحن مع النبي بي بمنى، حتى ذهبت فرقة منه خلف الجبل، فقال رسول الله بي الشهدُوا» ().

حدثنا إسماعيل، قال: حدثنا مسدد، قال: حدثنا يحيى، عن شعبة وسفيان ()، عن الأعْمش، عن () إبراهيم، عن أبي مَعْمَر، عن ابن () مسعود، قال: «انشق القمر على عهد رسول الله فقال رسول الله على عهد رسول الله الشهدوا» ().

حدثنا إسماعيل، قال: حدثنا مسدد ()، قال:أخبرنا () يحيى، عن شعبة ()،

<sup>=</sup> مات في إمارة عبيد الله بن زياد.

ينظر: الكاشف (١/ ٥٥٦)، تهذيب الكمال في أسماء الرجال (١٥/ ٦)، تقريب التهذيب (١/ ٣٠٥)

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في مسنده بلفظه وبنفس السند (۷/ ۳۷۱) برقم (٤٣٦٠)، وأخرجه ابن حبان في صحيحه بلفظه وبنفس السند (١٤/ ٢٠٤) برقم (٦٤٩٥)، وأخرجه بلفظه أيضاً نعيم بن حماد في الفتن وبنفس السند (٢/ ٢٠٤) برقم (١٦٨٦).

<sup>(</sup>٢) سفيان في كل المواضع إما أن يكون الثوري وإما أن يكون ابن عيينة، ولم أستطع تحديد أي منها وفي هذا الموضع بالذات وجدت ذكر العيني في عمدة القاري قوله: "وسفيان هو ابن عيينة أو الثوري لأن كلا منها روى عن سليان الأعمش" عمدة القارى شرح صحيح البخاري (٢٨/ ٢٨).

<sup>(</sup>٣) "وعن" في (ط)

<sup>(</sup>٤) "أبي" في (ط)

<sup>(</sup>٥) "النبي" في (س)

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في صحيحه بلفظه وبنفس السند (٦/ ١٧٨)، كتاب التفسير، بـاب ﴿وَأَنشَقَ ٱلْقَـمَرُ ۗ ٢٥ وَإِن يَرَوْا ءَايَةً يُعْرِضُوا ﴾ ، برقم (٤٨٦٤).

<sup>(</sup>٧) "مسعود" في (ط)

<sup>(</sup>A) "ثنا" في (ط)

<sup>(</sup>٩) "سعيد"في (ش)، والصواب ما جاء في كتب الحديث وكما هو في (ط).

(۱) هو عبدالله بن عمر بن الخطاب العدوي أبو عبدالرحمن، ولد بعد المبعث بيسير، واستصغر يوم أحد وهو ابن أربع عشرة، وأجازه الرسول والخندق، وهو أحد المكثرين من الصحابة والعبادلة، وكان من أشد الناس إتباعاً للأثر. (ت: ٧٣هـ) في آخرها، أو أول التي تليها.

ينظر: طبقات ابن سعد (٤/ ١٤٢)، الثقات (٣/ ٢٠٩)، تقريب التهذيب (٣١٥).

- (٢) من قوله: "حدثنا إسماعيل، قال: حدثنا مسدد" إلى قوله: "عن ابن عمر، مثله"ليست في (س)
- (٣) أخرجه مسلم في صحيحه (٨/ ١٣٢) كتاب صفة القيامة والجنة والنار، باب انشقاق القمر، برقم (٣) أخرجه مسلم في صحيحه (٤٧٧) كتاب الفتن باب انشقاق القمر، برقم (٢١٨٢)، وقال: وَهَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ، وقال الشيخ الألباني: صحيح، وأخرجه أيضا في سننه (٥/ ٣٩٨) كتاب التفسير، باب تفسير سورة القمر، برقم (٣٢٨٨) وقال: « هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ »

وابن حبان في صحيحه (١٤/ ٢١٦) في ذِكْرُ الْحَبَرِ اللَّهْ حِضِ قَوْلَ مَنْ زَعَمَ أَنَّ هَذَا الْخَبَرَ تَفَرَّدَ بِهِ إِبْرَاهِيمُ النَّخَعِيُّ عَنْ أَبِي مَعْمَرٍ برقم (٦٤٩٦)، والحاكم في المستدرك على الصحيحين (٢/ ١٣٥٥)، كتاب التفسير باب تفسير سورة القمر برقم (٣٧٥٩) وقال عنه: صحيح.

وفي كتب التفسير رواية ابن عمر من طريق مجاهد أخرجها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٥٦٥)، وعزاها السيوطي إلى مسلم والترمذي وابن جرير وابن المنذر وابن مردويه والحاكم والبيهقي وأبي نعيم في الدلائل من طريق مجاهد عن ابن عمر كما في الدر المنثور (٧/ ٢٧١).

- (٤) "ثنا" في (ط)
- (٥) علي بن عبدالله بن جعفر بن نجيح السعدي مولاهم أبو الحسن ابن المديني بصري ثقة ثبت إمام أعلم أعلم أهل عصره بالحديث وعلله حتى قال البخاري ما استصغرت نفسي إلا عند علي ابن المديني وقال فيه شيخه ابن عيينة كنت أتعلم منه أكثر مما يتعلم مني من العاشرة مات سنة أربع وثلاثين على الصحيح. ينظر: الكاشف (٢/ ٤٠٣)، تهذيب الكال في أسهاء الرجال (٢١/ ٥)، تقريب التهذيب (٢/ ٤٠٣).
  - (٦) "حدثنا" في (س)، (ط)
- (V) سفيان بن عيينة ابن أبي عمران ميمون الهلالي أبو محمد الكوفي ثم المكي ثقة حافظ فقيه إمام حجة إلا أنه

 $[-c^{()}]$  إسهاعيل، قال: قال علي أن :وحدثنا به مرة أخرى عن  $[-c^{()}]$ 

= تغير حفظه بأخرة وكان ربها دلس لكن عن الثقات من رؤوس الطبقة الثامنة وكان أثبت الناس في عمرو بن دينار مات في رجب سنة ثهان وتسعين وله إحدى وتسعون سنة.

ينظر: الكاشف (١/ ٤٤٩)، تهذيب الكهال في أسهاء الرجال (١١/ ١٧٧)، تقريب التهذيب (١/ ٢٤٥).

- (١) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)
- (٢) هو: عبدالله بن أبي نجيح، ويكنى أبا يسار، مولى لثقيف وكان ثقة كثير الحديث، ويذكرون أنه كان يقول بالقدر وربها دلس، ومات قبل الطاعون وكان الطاعون سنة إحدى وثلاثين ومائة قال: محمد بن عمر مات عبدالله بن أبي نجيح بمكة، ت: ١٣٢هـ.

ينظر: طبقات ابن سعد (٥/ ٤٨٣)، الكاشف (١/ ٦٠٣)، تقريب التهذيب (١/ ٣٢٦).

(٣) هو: مجاهد بن جبر أبو الحجاج المكي الأسود مولى السائب المخزومي، روى عن ابن عباس وعن أبي هريرة وعن عائشة وغيرهم، إمام في التفسير وفي العلم، ثقه (ت: ١٠٢هـ).

ينظر: سير أعلام النبلاء (٤/ ٤٤٩)، وتقريب التهذيب (٥٢٠)، وطبقات المفسرين (٤٠٥).

- (٤) "ابن" زائدة في (ط)
- (٥) هذا نفسه ابن سخبره سبقت ترجمته.
  - (٦) "لنا" ليست في (س)
- (٧) الزيادة من (س)، "اشهدوا" في (ط)
- (٨) أخرجه البخاري في صحيحه بلفظه وبنفس السند (٤/ ٢٥١)كتاب المناقب،باب سُؤَالِ المُشْرِكِينَ أَنْ يُريَهُمُ النَّبِيُّ ﷺ آيَةً فَأَرَاهُمُ انْشِقَاقَ الْقَمَرِ. برقم (٣٦٣٦).
  - (٩) الزيادة من (س)، (ط)، وهي مطموسة في (ش)
    - (١٠) هو ابن المديني وفي كل المواضع هو نفسه.
    - (۱۱) ساقطة من (ش)، الزيادة من (س)، (ط)

أبي نجيح، عن مجاهد، عن [ابن] () أبي معمر، عن عبد الله بن مسعود، قال (): «انشق القمر على عهد رسول الله () () فقال لنا رسول الله () () ()

حدثنا إسهاعيل، قال:أخبرنا<sup>()</sup> محمد بن أبي بكر<sup>()</sup>، قال: أخبرنا<sup>()</sup> محمد بن أبي بكر<sup>()</sup>، عن حصين<sup>()</sup>، محمد بن كثير<sup>()</sup>، عن حصين<sup>()</sup>،

(١) الزيادة من (س).

(٢) "قال" ليست في (س)، (ط)

(٣) "على عهد رسول الله" ليست في (ط)

(٤) "حتى رأيناه" زائدة في (ط)

- (٥) "وقال إسماعيل قال علي وحدثنا به مرة أخرى عن ابن أبي نجيح عن مجاهد عن أبي معمر عن عبدالله انشق القمر حتى رأيناه فقال رسول الله اشهدوا" زائدة في (س)
- (٦) أخرجه البخاري في صحيحه (٤/ ٢٥١) كتاب المناقب، باب سُؤَالِ المُشْرِكِينَ أَنْ يُرِيَهُمُ النَّبِيُّ الَيَّ وَأَوْمَ الْنَبِيُّ اللَّهِ الْمُشْرِكِينَ أَنْ يُرِيهُمُ النَّبِيُّ اللَّهِ الْمَارِكِينَ أَنْ يُرِيهُمُ النَّبِيُّ اللَّهِ الْمَارِكِينَ أَنْ يُرِيهُمُ النَّبِيُّ اللَّهِ اللَّهَ مَرِ. برقم (٣٦٣٦)، وأخرجه مسلم في صحيحه (٨/ ١٣٢) كتاب صفة القيامة والجنة والنار، باب انشقاق القمر، برقم (٧٢٤٩).
  - (٧) "حدثنا" في (س)، (ط)
- (٨) محمد بن أبي بكر بن علي بن عطاء بن مقدم المقدمي بالتشديد أبو عبدالله الثقفي مولاهم البصري ثقة من العاشرة مات سنة أربع وثلاثين.

ينظر: الكاشف (٢/ ١٦٠)، تهذيب الكهال في أسهاء الرجال (٢٤/ ٥٣٤)، تقريب التهذيب (١/ ٤٧٠).

- (٩) "حدثنا" في (س)، (ط)
- (١٠) محمد بن كثير العبدي البصري ثقة لم يصب من ضعفه من كبار العاشرة مات سنة ثلاث وعشرين وله تسعون سنة.

ينظر: الكاشف (٢/ ٢١٣) تهذيب الكمال في أسماء الرجال (٢٦/ ٣٣٤)، تقريب التهذيب (١/ ٤٠٥).

(١١) سليمان بن كثير العبدي البصري أبو داود وأبو محمد لا بأس به في غير الزهري من السابعة مات سنة ثلاث وثلاثين.

ينظر: الكاشف (١/ ٢٦٤) تهذيب الكهال في أسهاء الرجال (١١/ ٥٦)، تقريب التهذيب (١/ ٢٥٤).

(١٢) حصين بن عبدالرحمن السلمي أبو الهذيل الكوفي ثقة تغير حفظه في الآخر من الخامسة مات سنة ست وثلاثين وله ثلاث وتسعون.

حدثنا إسهاعيل، قال:أخبرنا() محمد بن أبي بكر، قال: أخبرنا() زهير()

ينظر: الاستيعاب في معرفة الأصحاب (١/ ٢٣٢) أسد الغابة (١/ ١٥) الإصابة في تمييز الصحابة (١/ ٥٧٠)

- (٣) "حتى صار" ليست في (ط)
  - (٤) "الناس" في (ط)
  - (٥) "فقال" في (س)، (ط).
- (٦) أخرجه الترمذي في سننه بنفس السند (٥/ ٣٩٨) كتاب التفسير، باب سورة القمر برقم (٣٢٨٩). وأخرجه أحمد في مسنده بلفظه (٢٧/ ٣١٤) في مسند جبير بن مطعم، برقم (١٦٧٥٠) وبنفس السند.
- (٧) إلى هنا انتهي السقط من (خ) وهو مفقود ونبه على ذلك الناسخ، من بداية السورة إلى فلم يسحر الناسَ كُلَّهُمْ. وابتدأت نسخة (خ) مما يلي ذلك بقوله: " بسم الله الرحمن الرحيم، وصلى الله على محمد وآله وسلم حدثنا إسماعيل قال حدثنا محمد بن أبي بكر قال حدثنا زهير بن إسحاق..."
  - (٨) "حدثنا" في (س)، (خ)
  - (٩) "حدثنا" في (س)، (خ)
    - (١٠) "أبي" زائدة في (س).

<sup>=</sup> ينظر: الكاشف (١/ ٣٣٨)، تهذيب الكهال في أسهاء الرجال (٦/ ١٩٥)، تقريب التهذيب (١/ ١٧٠).

<sup>(</sup>۱) محمد بن جبير بن مطعم بن عدي ابن نوفل النوفلي ثقة عارف بالنسب من الثالثة مات على رأس المائة. ينظر: الكاشف (۲/ ١٦١)، تهذيب الكهال في أسهاء الرجال (۲۶/ ۵۷۳)، تقريب التهذيب (۱/ ٤٧١).

<sup>(</sup>۲) جبير بن مطعم بن عدي بن نوفل بن عبد مناف بن قصي القرشي النوفلي، يكنى أبا محُمَّد، وقيل أبا عدي، أمه أم جميل بنت سعيد، من بني عامر بن لؤي. قَالَ مصعب الزبيري: كان جبير بن مطعم من حلاء قريش وساداتهم، وكان يؤخذ عنه النسب. أسلم جبير بن مطعم فيها يقولون يوم الفتح. وقيل عام خيبر، مات سنة سبع أو ثهان أو تسع و خمسين.

حدثنا إسهاعيل، قال:أخبرنا() نصر بن علي، قال:أخبرنا() عبد الأعلى()،

(۱) زهير بن إسحاق أبو إسحاق السلولي البصري، روى عن يونس بن عبيد وداود بن أبي هند، روى عنه معتمر بن سليمان ومحمد بن أبي بكر المقدمي. وقال أبو حاتم: هو شيخ. ووثقه البخاري.

ينظر: الجرح والتعديل لابن أبي حاتم (٣/ ٥٩٠) التاريخ الكبير (٣/ ٢٨٤)، الكامل في ضعفاء الرجال (٤/ ١٨٧).

(٢) داود ابن أبي هند القشيري مولاهم أبو بكر أو أبو محمد البصري ثقة متقن كان يهم بآخره من الخامسة مات سنة أربعين وقيل قبلها.

ينظر: الكاشف (١/ ٣٨٢)، تهذيب الكمال في أسهاء الرجال (٨/ ٤٦١)، تقريب التهذيب (١/ ٢٠٠)

- (٣) "أبي" ليست في (خ)
- (٤) علي بن أبي طلحة سالم مولى بني العباس سكن حمص أرسل عن ابن عباس ولم يره من السادسة صدوق قد يخطىء مات سنة ثلاث وأربعين.

ينظر: الكاشف (٢/ ٤١)، تهذيب الكمال في أسماء الرجال (٢٠/ ٤٩٠)، تقريب التهذيب (١/ ٢٠٤).

- (٥) "شقتين " زائدة في (س)
- (٦) أخرجه عن ابن عباس رَضِيَلِيَّهُ عَنْهُ الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٥٦٩)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن مردويه كما في الدر المنثور (٧/ ٦٧٢)، ولم أقف عليه في كتبه، وأورده ابن فضال في النكت في القرآن الكريم (١/ ٤٧٣).
  - (٧) "حدثنا" في (س)، (خ)
  - (٨) "حدثنا" في (س)، (خ)
- (٩) عبد الأعلى بن عبدالأعلى البصري السامي بالمهملة أبو محمد وكان يغضب إذا قيل له أبو همام ثقة من الثامنة مات سنة تسع وثمانين.

ينظر: الكاشف (١/ ٦١١)، تهذيب الكمال في أسماء الرجال (١٦/ ٣٥٩)، تقريب التهذيب (١/ ٣٣١).

قال: أخبرنا () داود بن أبي هِنْدٍ، عن علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ أَقَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَ ٱلْقَمَرُ ﴾ قال: «قد مضى قبل الهجرة وانشق القمر () حتى رأوا شقتيه » ().

حدثنا إسماعيل، قال:أخبرنا على بن عبد الله أن قال: أخبرنا أن سفيان أن سفيان أن على عمرو أن عن عكرمة أن قال: «انشق القمر على عهد رسول الله الله الله الله على عمرو أن عكرمة أن قال: «انشق القمر على عهد رسول الله الله الله الله الله تعالى أن أَفْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَانشَقَ ٱلْقَمَرُ الله تعالى أن أَفْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَانشَقَ ٱلْقَمَرُ

ينظر: الكاشف (٢/ ٧٥)، تهذيب الكمال في أسماء الرجال (٢٢/ ٥)، تقريب التهذيب (١/ ٤٢١).

(١٠) عكرمة أبو عبدالله مولى ابن عباس أصله بربري ثقة ثبت عالم بالتفسير لم يثبت تكذيبه عن ابن عمر ولا تثبت عنه بدعة من الثالثة مات سنة أربع ومائة وقيل بعد ذلك.

ينظر: سير أعلام النبلاء (٥/ ١٢)، تهذيب الكهال في أسهاء الرجال (٢٠/ ٢٦٤)، تقريب التهذيب (١/ ٣٩٧).

(١١) "قال الله رَجُكِكَ" في (س)

<sup>(</sup>١) "حدثنا" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٢) "انشق" في (خ)

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري بنحوه عن ابن عباس في جامع البيان (٢٢/ ٥٦٨)، وعزا السيوطي الرواية إلى ابن جرير وابن مردويه وأبي نعيم في الدلائل عن ابن عباس كها في الدر المنثور (٧/ ٦٧١).

<sup>(</sup>٤) "حدثنا" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٥) هو ابن المديني سبقت ترجمته

<sup>(</sup>٦) "حدثنا" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٧) هو ابن عيينة سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٨) عمرو بن دينار المكي أبو محمد الأثرم الجمحي مولاهم ثقة ثبت من الرابعة مات سنة ست وعشرين ومائة.

نَ وَإِن يَرَواْ ءَايَةً يُعْرِضُواْ وَيَقُولُواْ سِحْرٌ مُسْتَحِرُ ﴾

(۱) أخرجه مرفوعا من حديث ابن عباس عبدالرزاق الصنعاني في مصنفه (۳/ ١٠٤)، برقم (١٩٤١). والطبراني في المعجم الكبير مرفوعا من حديث ابن عباس (١١/ ٢٥٠) برقم (١١٦٤٢).

وفي كتب التفسير عزا السيوطي الرواية من طريق عكرمة عن ابن عباس إلى الطبراني وابن مردويه كما في الدر المنثور (٧/ ٦٧١).

- (٢) "حدثنا" في (س)، (خ)
- (٣) الضحاك بن مخلد بن الضحاك بن مسلم الشيباني أبو عاصم النبيل البصري ثقة ثبت من التاسعة مات سنة اثنتي عشرة أو بعدها.

ينظر: الكاشف (١/ ٥٠٩)، تهذيب الكهال في أسهاء الرجال (١٣/ ٢٨١)، تقريب التهذيب (١/ ٢٨٠).

- (٤) "أبي"في (ش) والتصويب من (س)، (خ)
- (٥) عبدالملك بن عبدالعزيز بن جريج المكي، مولى أمية بن خالد بن أسيد القرشي، له كنيتان أبو الوليد، وأبو خالد، وكان من فقهاء أهل الحجاز وقرائهم ومتقنيهم وكان يدلس، توفي ١٥٠هـ.

ينظر: طبقات ابن سعد (٥/ ٩٩١)، الثقات (٧/ ٩٣)، تقريب التهذيب (٣٦٣).

- (٦) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ)
- (٧) وجدت هذا الأثر مرفوعا من حديث ابن عباس في مصنف عبدالرزاق الصنعاني (٣/ ١٠٤)، برقم (٧) وجدت هذا الأثر مرفوعا من حديث ابن عباس في مصنف عبدالرزاق الصنعاني (٣/ ١٠٤)، برقم (٤٩٤١) بنحوه: قَالَ: «كَسَفَ الْقَمَرُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ الله ﷺ فَقَالُوا: سُحِرَ الْقَمَرُ، فَقَالُ النَّبِيُ ﷺ: ﴿أَقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَانشَقَ ٱلْقَمَرُ اللهُ وَإِن يَرَوُا ءَايَةً يُعُرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

(١) "حدثنا" في (س)، (خ)

ينظر: الكاشف (٢/ ٢١٠)، تهذيب الكمال في أسماء الرجال (٢٦/ ٢٨٧) تقريب التهذيب (١/ ٥٠٢).

(٣) سليان بن حرب الأزدي الواشحي بمعجمة ثم مهملة البصري قاضي مكة ثقة إمام حافظ من التاسعة مات سنة أربع وعشرين وله ثهانون سنة.

ينظر: الكاشف (١/ ٤٥٨)، تهذيب الكهال في أسهاء الرجال (١١/ ٣٨٤)، تقريب التهذيب (١/ ٢٥٠).

(٤) حماد بن زيد بن درهم الأزدي الجهضمي أبو إسهاعيل البصري ثقة ثبت فقيه قيل إنه كان ضريرا ولعله طرأ عليه لأنه صح أنه كان يكتب من كبار الثامنة مات سنة تسع وسبعين وله إحدى وثهانون سنة.

ينظر: الكاشف (١/ ٣٤٩)، تهذيب الكمال في أسماء الرجال (٧/ ١٤٨١)، تقريب التهذيب (١/ ١٧٨).

(٥) عطاء بن السائب أبو محمد ويقال أبو السائب الثقفي الكوفي صدوق اختلط من الخامسة مات سنة ست وثلاثين.

ينظر: الكاشف (٢/ ٢٢)، تهذيب الكهال في أسهاء الرجال (٢٠ / ٨٦)، تقريب التهذيب (١/ ٣٩١).

(٦) "أبي" ليست في (س)

(٧) أبو عبدالرحمن السلمي مُحَمَّدُ بنُ الحُسَيْنِ بنِ مُحَمَّدِ بنِ مُوْسَى ابْنِ خَالِد بن سَالِم بن زَاويةَ بن سَعِيْدِ بنِ قَبِيْصَة بن سَرَّاق الأَزْدِيُّ، السُّلَمِيُّ الإِمَامُ، الحَافِظُ، المُحَدِّثُ، شَيْخُ خُرَاسَان، وَكَبِيرُ الصُّوْفِيَّة، أَفرد لَهُ قَبِيْصَة بن سَرَّاق الأَزْدِيُّ، السُّلَمِيُّ الإِمَامُ، الحَافِظُ، المُحَدِّثُ أَبُو سَعِيْدٍ مُحَمَّدُ بنُ عَلِيٍّ الخَشَّابُ تَرْجَمَةً فِي جُزء، فَقَالَ: وُلِدَ فِي عَاشِر جُمَادَى الآخِرة سَنةَ خُسْ المُحَدِّثُ أَبُو سَعِيْدٍ مُحَمَّدُ بنُ عَلِيًّ الحَشَّابُ تَرْجَمَةً فِي جُزء، فَقَالَ: وُلِدَ فِي عَاشِر جُمَادَى الآخِرة سَنةَ خُسْ وَعِشْرِيْنَ وَثَلاَثِ مائَةٍ، وَسَمِعَ كَثِيْراً: مِنْ جَدِّه لأُمِّه إِسْمَاعِيْل بن نُجَيْد، ابْتَدَأَ بِالتَّصْنِيْفِ سَنة نَيِّفٍ وَخُسْسِيْنَ وَثَلاَثِ مائَةٍ، وَصَنَف لهم سننا وتفسيرا وتُلاثِ مائَةٍ، وَصَنَف لهم سننا وتفسيرا وتاريخا وكان أبو عبدالرحمن السلمي غير ثقة، توفي في سنة اثنتي عشرة وأربع مائة، يوم الأحد الثالث من شعبان بنيسابور.

ينظر: سير أعلام النبلاء (١٧/ ٢٤٧)، تاريخ بغداد (٣/ ٤٢).

<sup>(</sup>٢) محمد بن الفضل السدوسي أبو النعمان البصري لقبه عارم ثقة ثبت تغير في آخر عمره من صغار التاسعة مات سنة ثلاث أو أربع وعشرين.

قال: انطلقت مع أبي () يوم الجمعة فخطبنا حذيفة (). وقال سليان في حديثه (): فخطب حذَيْفَةُ وهو بالمدائن فتلا: ﴿أَفْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَأَنشَقَ ٱلْقَمَرُ ﴾، ثم قال: «ألا إن الساعة قد اقتربت، وإن القمر قد انشق، ألا وإن المضهار اليوم والسباق غدا، قال سليان في حديثه: فقلت لأبي: يا أبتاه، ترسل الخيل غداً وقال عارم في حديثه: فقلت لأبي: يستبق الناس غداً، فلما كانت الجمعة التي تليها خطبنا، فتلا: ﴿أَفْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَانشَقَ ٱلْقَمَرُ ﴾، فقال: ألا إن () الساعة قد اقتربت، وإن القمر قد انشق على عهد نبيكم () والسابق من سبق إلى المضهار اليوم، والسباق غداً، والغاية النار، والسابق من سبق إلى الجنتية». ()

ينظر: الثقات (٣/ ٨٠)، سير أعلام النبلاء (٢/ ٣٦١)، تقريب التهذيب (١٥٤).

- (٣) "حديثه" مطموسة في (خ)
  - (٤) "وأن " في (خ)
  - (٥) "رسول الله" في (س)
- (٦) "وإن" في نسخة (س)، (خ)
- (٧) أخرج رواية أبي عبدالرحمن السلمي بنحوه عبدالرزاق في مصنفه كتاب الجمعه، باب القراءة على المنبر (٧) (٣/ ١٩٣) برقم (٥٢٨٥)، والحاكم في المستدرك على الصحيحين (٤/ ٢٥١) كتاب الأهوال برقم (٨٨٠٠)، وقال عنه صحيح، وأخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (٧/ ١٣٩) كلام حذيفة رَضَالِلَهُ عَنْهُ برقم (٣٤٧٩٨).

<sup>(</sup>۱) الحسين بن محمد بن موسى الأزدري، والد أبي عبدالرحمن السلمي، أبو الحسن، يرجع إلى حسن الخلق، ودوام اجتهاد، ولسان حق في علوم المعاملة. باع جميع أملاكه وضياعه، حين ولد ابنه أبو عبدالرحمن. قيل له: " قد ولد لك مولود، فلم تبيع ملكك؟! " فقال: " لا يخلو حاله من أحد أمرين: إما أن يكون صالحاً، فالله يكفيه؛ وإما أن يكون مفسداً فلا أكون عوناً على فساده " مات سنة ثمان وأربعين وثلاثمائة. ينظر: طبقات الأولياء (١/ ١٨٩).

<sup>(</sup>٢) هو: حذيفة بن اليهان العبسي، واسم اليهان حسيل بن جابر بن ربيعة بن عبس حليف الأنصار، صحابي جليل من السابقين صح في مسلم عنه أن رسول الله ﷺ أعلمه بها كان وما يكون إلى أن تقوم الساعة، وأبوه صحابي أيضا استشهد بأحد ومات حذيفة في أول خلافة على (ت: ٣٦هـ).

سلمة ()، عن عطاء بن السائب، عن عبد الله بن حبيب ()، قال: كنا بالمدائن، فجئنا إلى الجمعة، فخطبنا حذيفة، فحمد الله، وأثنى عليه، ثم قال: «أما بعد، فإن الله يقول (): ﴿أَفَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَّ ٱلْقَمَرُ ﴾، ألا وإنَّ اليَوْمَ المضهار ()، وغداً السباق، ألا وإنَّ اليَوْمَ المضهار ()، فغداً السباق، ألا وإنَّ العاية النَّارُ، فلما كانت الجمعة الأخرى، خطبنا، فحمد الله، وأثنى عليه، () فقال مثل قوله، فقال (): السابق من سبق إلى الجنة». ()

حدثنا إسماعيل، قال: حدثنا حجاج () بن المنهال ()، قال: حدثنا حماد بن

ينظر: الكاشف (١/ ٤٤٥)، تهذيب الكمال في أسماء الرجال (١٤/ ٨٠٨)، تقريب التهذيب (١/ ٢٩٩).

- (٥) "يقول" ليست في (خ)
- (٦) "المضهار اليوم" في (خ)
- (٧) "قال" زائدة في (س)
- (A) "وقال" في (س)، (خ)
- (٩) لم أقف عليه، ونقله عن الزجاج ابن فضال في: النكت في القرآن الكريم (١/ ٤٧٣) بسنده ولفظه.

<sup>=</sup> وأخرجه من أهل التفسير الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٥٦٧)، وعزا السيوطي رواية أبي عبدالرحمن إلى ابن أبي شيبة وعبد بن حميد وعبد الله بن أحمد في زوائد الزهد وابن جرير وابن مردويه وأبو نعيم كها في الدر المنثور (٧/ ٦٧٢).

<sup>(</sup>١) "الحجاج" في (س)

<sup>(</sup>٢) حجاج بن المنهال الأنهاطي أبو محمد السلمي مولاهم البصري ثقة فاضل من التاسعة مات سنة ست عشرة أو سبع عشرة.

ينظر: الكاشف (١/ ٣١٣) تهذيب الكمال في أسهاء الرجال (٥/ ٤٥٧)، تقريب التهذيب (١/ ١٥٣).

<sup>(</sup>٣) حماد بن سلمة بن دينار البصري أبو سلمة ثقه عابد أثبت الناس في ثابت وتغير حفظه بأخرة من كبار الثامنة مات سنة سبع وستين.

ينظر: الكاشف (١/ ٣٤٩)، تهذيب الكهال في أسهاء الرجال (٧/ ٢٥٣)، تقريب التهذيب (١/ ١٧٨)

<sup>(</sup>٤) عبد الله بن حبيب بن ربيعة بفتح الموحدة وتشديد الياء أبو عبدالرحمن السلمي الكوفي المقرئ مشهور بكنيته ولأبيه صحبة ثقة ثبت من الثانية مات بعد السبعين.

حدثنا إسماعيل، قال: حدثنا علي ()، قال: حدثنا سُيفْيَانُ ()، وعن سليمان () وفطَر ()، عن مسلم ()، عن مسروق ()، عن عبد الله ()، قال: «قد مضى اللزام، ومضت البطشة، ومضى الدخان، ومضى القمر، ومضى الروم» ().

حدثنا إسهاعيل، قال: حدثنا عبد الله بن إسهاعيل ( )، عن عبدالرحمن بن

(۱) هو ابن المديني سبقت ترجمته

(٢) إما الثوري أو ابن عيينة كما بينت سابقا.

(٣) "عن" في (س)، (خ)

(٤) هو الأعمش سبقت ترجمته.

(٥) فطر بن خليفة المخزومي مولاهم أبو بكر الحناط بالمهملة والنون صدوق رمي بالتشيع من الخامسة مات بعد سنة خمسين ومائة.

ينظر: تقريب التهذيب (١/ ٤٤٨)، تهذيب الكمال في أسماء الرجال (٢٣/ ٣١٢)، الكاشف (٢/ ١٢٥).

(٦) مسلم بن صبيح بالتصغير الهمداني أبو الضحى الكوفي العطار مشهور بكنيته ثقة فاضل من الرابعة مات سنة مائة.

ينظر: تقريب التهذيب (١/ ٥٣٠)، تهذيب الكمال في أسماء الرجال (٢٧/ ٥٢٠)، الكاشف (٢/ ٩٥٩).

(٧) هو مسروق بن عبدالرحمن الهمداني من أهل الكوفة كنيته أبو عائشة، وهو الذي يقال له مسروق بن الأجدع، أحد الأعلام، عن الشعبي قال: « ما علمت أطلب منه للعلم، كان أعلم بالفتيا من شريح » وقالت زوجة مسروق: كان يصلي حتى تورم قدماه (ت: ٦٣).

ينظر: الثقات: (٥/ ٤٥٦)، الكاشف: (٢/ ٢٥٦)، تقريب التهذيب: (٥٢٨).

- (٨) هو ابن مسعود رَضَاللَّهُ عَنْهُ سبق.
- (۹) أخرجه البخاري في صحيحه بنحوه (٦/ ١٦٦)، كتاب تفسير القرآن، باب (يوم نبطش البطشة الكبرى إنا منتقمون)، برقم (٤٨٢٥)، وأخرجه مسلم في صحيحه (٨/ ١٣٠) في كتاب صفات المنافقين وأحكامهم، باب الدخان برقم (٤٢٤)، وأخرجه من أهل التفسير الطبرى في جامع البيان (٢٢/ ١٥).

(١٠) لم أعرفه

وقوله تعالى: ﴿مُسْتَمِرُ ﴾ أي () ذاهب ()، وقيل: دائم ().

(۱) هو: عبدالرحمن بن زيد بن أسلم العمري العدوي المدني مولاهم، كان صاحب قرآن وتفسير، روى عن أبيه، وابن المنكدر (ت:١٨٢هـ)

ينظر: الثقات (٣/ ٢٤٩)، تقريب التهذيب (٠٤٣)، طبقات المفسرين للداودي (١٨٨).

- (٢) "قول الله" في (س)، (خ)
  - (٣) "يرى" ليست في (س)
- (٤) لم أقف عليه مسندا، وذكره ابن عطية في تفسيره المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٩٢) من قول ابن زيد،، وأخرجه أبو نعيم الأصبهاني في دلائل النبوة بسنده أن في هذا القول قصة رواها ابن عباس (١/ ٢٧٩) برقم (٢٠٩)

وجعل الصالحي الكلام من قول ابن مسعود في سبل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد للصالحي (٩/ ٤٣٢)، وأورده السيوطي عن ابن عباس وعزا روايته إلى أبو نعيم في الحلية من طريق عطاء والضحاك عن ابن عباس كها في الدر المنثور (٧/ ٢٧١).

- (٥) "أي" ليست في (س)، (خ)
- (٦) هذا القول مروي عن مجاهد وقتادة.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق في تفسيره: (٣/ ٢٥٧)، والطبري عنهما في جامع البيان (٢٢/ ٥٧٠) وأورد المعنى السيوطي في الدر المنشور بدون عزو (٧/ ٢٧٠) وقال به مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٢٩٦) والفراء في معاني القرآن (٥/ ٥٦) وينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٢١٨٤).

(۷) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٥/ ١٢٨)، والسمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٢١٨)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٨٩)، وأورده بلا نسبة السمعاني في تفسيره (٥/ ٣١٢)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٢٧/ ١٧٧)

وقوله تعالى: ﴿وَكُلُّ أَمْرِمُّسْتَقِرُّ ﴾ [٣]تأويله أنه يستقر لأهل النار عملهم، ولأهل الجنة عملهم ().

وقوله ( ) تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جَاءَهُم مِّنَ ٱلْأَنْبَآءِمَافِيهِ مُزْدَجَرُ ﴾ [٤] يعنى من أخبار من قد سلف قبلهم وأهلك ( ) بتكذيبه ( ).

﴿ مَا فِيهِ مُزُدَجَدُ ﴾ أي ما فيه مُنْتَهَى ().

تقول: نهيتُه فانتهى وزجرته فازدجر، والأصل ازتجر بالتاء، ولكن التاء إذا وقعت بعد الزَاي () أبدلت دَالًا ()، نحو مُ زُدَان أصله مزْتَان، وكذلك مزتجر، وإنها أبدلت التاء دالًا ()؛ لأن التاء () حرف مهموس، والزاي حرف مجهورٌ، فأبُدِلَ ()

أخرج الطبري الرواية عنهم في جامع البيان (٢٢/ ٥٧٢) وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى الفريابي وعبد بن حميد وابن المنذر كم في الدر المنثور (٧/ ٦٧٣) وقال به أيضا الفراء في معاني القرآن (٣/ ٢٠٤)، والنحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٨٦).

<sup>(</sup>۱) ينظر: جامع البيان (۲۲/ ۷۷۱)، الكشف والبيان (۹/ ۱۲۲)، الجامع لأحكام القرآن (۱۲۸/ ۱۲۸)، وأورده بنصه بلا نسبة النحاس في إعراب القرآن (۳/ ۱۰۹) السمرقندي في بحر العلوم (۱۸/ ۲۱۸)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (۱۲۸ ۴۳)، والسمعاني في تفسيره (۵/ ۳۰۸).

<sup>(</sup>٢) "وقوله" ليست في (س)

<sup>(</sup>٣) "فأهلك" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٤) ينظر: جامع البيان: (٢٢/ ٧٧٢)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣١٦)، زاد المسير (٨/ ٨٩).

<sup>(</sup>٥) هذا القول مروي عن مجاهد وسفيان.

<sup>(</sup>٦) "زاي" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٧) (ذالاً)في (س).

<sup>(</sup>٨) "نحو مُزْ دَان أصله مزْ تَان، وكذلك مز تجر، وإنها أبدلت التاء دالًا "ليست في (س).

<sup>(</sup>٩) (التاء) ليست في (س)

<sup>(</sup>١٠) "من التاء" زائدة في (س)، (خ)

من مكانها () حرف مجهورٌ، وهو الدال ()، فهذا () لا يفهمه () إلا من قد () أحكم كل العربية، وهذا في آخر كتاب سيبويه ().

والذي ينبغي \ أن يقال للمتعلم: إذا بنيت افتعل أو مفتعلا ( ) مِما أوله زاي، [٦٨١١] فاقلب التاء دَالا ( ) ، نحو از دجر ومز دجر ( ).

وقال عَلَّا ): ﴿ حِكَمَةُ أَبْلِغَةً ﴾ [٥] رُفِعَتْ "حِكَمَةُ" بدلاً من "ما". المعنى وقال عَلَي الله عنه وإن شئت رفعت حكمة ( ) بإضهار "هو" المعنى

ومن أهل التفسير أيضاً النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٨٦)، والثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ١٦٢)، وابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٩٣)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن: (١٢٨/١٧).

<sup>(</sup>١) من مكانها" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٢) "الذال" في (س)، " وهو الدال" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٣) "وهذا" في (خ)

<sup>(</sup>٤) "يحكمه" في (خ)

<sup>(</sup>٥) "قد" ليست في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٦) الكتاب لسيبويه (٤٥٨)، باب الإدغام في حروف طرف اللسان، وينظر: جهود سيبويه في التفسير للخراط (١٠).

<sup>(</sup>٧) "مفتعل" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>A) "ذالا" في (س)

<sup>(</sup>٩) ذكر ذلك من أهل العربية الخليل في كتاب العين (٦/ ٦١)، وابن جني في سر صناعة الإعراب (١/ ١٩٧) وابن السراج في الأصول في الأصول في النحو (٣/ ٣٣))

<sup>(</sup>١٠) "وقوله" في (خ)

<sup>(</sup>١١) "بدلاً من " ما ". المعنى ولقد جاءهم حكمة بالغة، وإن شئت رفعت حكمة "ليست في (س)، "حكمة" ليست في (خ)

هو حكمة بالغة ().

وقوله: ﴿فَمَا تُغَنِّ ٱلنَّذُرُ ﴾ "ما "جائز أن تكون في لفظ الاستفهام، ومعناها التوبيخ، يكون المعنى فأي شيء تُغْنِ () النُّذُرُ، ويكون موضعها نصباً بـ (تُغْنِ) ()، ويجوز أن يكون نفياً على معنى فليست تغني النذر ().

وقوله تعالى: ﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُمُ يَوْمَ يَدْعُ ٱلدَّاعِ إِلَىٰ شَيْءٍ نُّكُرٍ ﴾ [٦] وقف التهام () ﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُمُ ﴾ ()

و (يَوْمَ) منصوب بقوله: ﴿يَغْرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ ﴾ [٧]

(۱) ذكر الوجهين الفراء في معاني القرآن (٥/ ٥٦)، والنحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٨٦)، وابن سيده في إعراب القرآن (٦/ ٢٨٦)، والقرطبي في الجامع إعراب القرآن (٦/ ١٩٢)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١١٩٢/ ١٢)) وحكى كل ذلك عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٨٩).

(٢) "تغني" في (س)، (خ)

(٣) "تغني" في (س)

- (٤) ذكر الوجهين الفراء في معاني القرآن (٥/ ٥٦)، والنحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٨٦) والعكبري في التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١٩٢)، وحكى ذلك عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٩٠).
- (٥) وقف التمام هو الوقف التام الذي ليس له تعلق بها بعده لا لفظاً ولا معنى، ولذلك يحسن الوقف عليه والابتداء بها بعده، وأكثر ما يقع في أواخر السور وتمام القصص، ويُسمى بـ (وقف التمام)

ينظر: الكامل في القراءات العشر والأربعين الزائدة عليها لليشكري (١٣٨)، النشر في القراءات العشر (١/ ٢٧٢)، مختصر العبارات لمعجم مصطلحات القراءات للدوسري (١٣٣).

- (٦) هذا المعنى الذي ذهب إليه الزجاج هو الأظهر والأشهر كها نص على ذلك بعض المفسرين، ينظر: مشكل إعراب القرآن (٢/ ٦٩٨)، وتفسير السمعاني (٥/ ٣٠٩) والهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ١٨٥)، والجامع لأحكام القرآن (١٢/ ١٢٩)، والتسهيل لعلوم التنزيل (٤/ ٨٠). وقيل معنى آخر: وهو عدم الوقف على (فتول عنهم) أي يوم يدع الداع.
- (٧) هذا وجه وقد حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٩٠) وفي تذكرة الأريب في تفسير الغريب (٧).

فأمَّا حذفُ الواو من يدعُو في الكتاب؛ فلأنها تحذف في اللفظ؛ لالتقاء السَّاكنين، وهي الواو من يدعُو<sup>()</sup>، واللام من (الداعِ)<sup>()</sup>، فأجريت في الكتاب على ما يلفظ بها<sup>()</sup>.

وأما الداعي فإثبات الياء فيه أَجْوَدُ ()، وقد يجوز حذفها؛ لأن الكسرة تدل عليها.

وقوله تعالى: ﴿خُشَّعًا أَبْصَارُهُمْ ﴾ () منصوب على الحال، المعنى يخرجون من الأجداث خشَعاً أبصارهم ().

ينظر: إعراب القرآن (٤/ ٢٨٧)، الحجة في القراءات السبع (٣٠٩)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣١٦) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز: (٥/ ١٩٣).

<sup>=</sup> والوجه الآخر: أن تكون منصوبةً: بـ"اذْكُرْ" المضمرة وهو أقربُها، وإليه ذهب الرُّمَّاني والزمخشري، ينظر: مشكل إعراب القرآن (٢/ ٦٩٨)، والدر المصون في علم الكتاب المكنون (٥٣١٣)، تفسير البحر المحيط (٨/ ١٧٢)

<sup>(</sup>١) "يدع" في (خ)

<sup>(</sup>٢) "الداعي" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٣) لأنها لما سقطت لالتقاء الساكنين خطّا سقطت لفظا وكتبة المصحف اتبعوا اللفظ لا ما يقتضيه الهجاء وأما حذف الياء من " الداع " ونحوه فقال سيبويه حذفوه تخفيفا، ومن حذف الياء فقد بنى على النكرة...

<sup>(</sup>٤) وهو أيضاً رأي النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٨٧)، وابن زنجلة في حجة القراءات (٦٨٩) والذي أثبت هذه الياء في الحالين من القراء يعقوب ووافقه أبو جعفر وأبو عمرو في الوصل وحذفها الأكثرون في الحالين. ينظر:السبعة في القراءات (١٩٧).

<sup>(</sup>٥) "خشعا" زائدة في (خ)

<sup>(</sup>٦) قاله الأخفش في معاني القرآن (٤/ ٢٢)، وينظر: معاني القراءات للأزهري (٤٢)، وأورد المعنى بنصه الثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ١٦٣)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٩٠).

ولك في أسماء الفاعلين إذا تقدمت على الجماعة التوحيد، نحو خاشعاً أبصارهم، ولك التوحيد والتأنيث؛ لتأنيث الجماعة، خاشعة أبصارهم، ولك الجمع نحو خُشَعاً أبْصَارُهم.

تقول: مررتُ بشبَابٍ حَسَنٍ أوجههم، وحِسَانٍ أوْجُهُهُمْ، وحَسَنَةٍ أوجههم أوجههم قال الشاعر ():

وشَـبابٍ حَـسَنٍ أَوْجُهُهُ مُ مِنْ إِياد بْنِ نِزَارِ بْنِ مَعَدَّ () وقوله تعالى: ﴿ مُهُطِعِينَ إِلَى ٱلدَّاعِ ﴾ [٨] مَنْ صُوبٌ أيضاً () على الحال ()،

(۱) "خاشعاً" بفتح الخاء وألف بعدها وكسر الشين مخففة قرأها البصريان وحمزة والكسائي وخلف، والحجة لهم أنهم أرادوا باللفظ التوحيد.

(خُشَّعاً) بضم الخاء وفتح الشين مشددة من غير ألف قرأها الباقون، والحجة لهم أنهم أرادوا جمع التكسير على خاشع.

ينظر: الحجة في القراءات السبع (٣٣٨) النشر في القراءات العشر (٢/ ٤٢٠) وحكى ما سبق عن الزجاج ابن زنجله في حجة القراءات (٦٨٨).

- (٢) ونسبت أيضاً لأبي بن كعب. ينظر: جامع البيان (٢٢/ ٥٧٤)، حجة القراءات (٦٨٨) وتفسير البحر المحيط (٨/ ١٧٣).
- (٣) قال بنحوه الفراء في معاني القرآن (٥/ ٥٦)، وينظر: إعراب القرآن (٤/ ٢٨٧)، الكشف والبيان
   (٩/ ١٦٣) وحكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (١/ ٣٤)، وابن زنجلة في حجة القراءات
   (٦٨٨).
  - (٤) الشاعر هو الحارث بن دوس الإيادي، ويروى لأبي داود الإيادي.
- (٥) البيت من شواهد الفراء في معاني القرآن وأورده بلا نسبة (٥/ ٥٧)، وكذلك الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٧٢)، والأزهري في تهذيب اللغة (١/ ١٠٧)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٢/ ١٢٩)، وينظر: العمدة في محاسن الشعر وآدابه (١٣٧).
  - (٦) "أيضا" ليست في (س)
  - (٧) "مَنْصُوبٌ على الحال أيضاً" في (خ)

المعنى يخرجون خُشَعاً أبصارُهُم مهطعين (). ومعنى ﴿ مُهْطِعِينَ ﴾ ناظِرين () لا يقلعون أَبْصَارُهم ().

وقوله تعالى: ﴿ كُذَّبَتُ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ ﴾ [٩]أي كذبتِ قوم نُوحٍ ( ) قبل قومك يا مُحمدُ.

﴿ وَقَالُواْ مَحْنُونٌ وَٱزْدُحِرَ ﴾ ( ) قالوا ( ): هو مجنون، كما قال قومك: يا محمد.

(وازدُجِر) زُجِرَ بالشَتْمِ ()، قد () بيَّنَا ما في مزدجر في () انقلاب التاء دالاً، وأصل هذا وازتجر ().

(۱) حكاه ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (۸/ ۹۰)، وينظر: مشكل إعراب القرآن (۲/ ۲۹۸)، وتفسير القرآن (۲/ ۲٤۹).

(٢) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِّالِلَّهُ عَنْهُ.

فقد أخرج الطبري الرواية عنه في جامع البيان (٢٢/ ٥٧٥) وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٢)، وعزاه السيوطي إليهما وإلى ابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٦٧٤)، وقال بهذا المعنى الفراء في معاني القرآن (٥/ ٥٧) وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٣١).

- (٣) الإهطاع في كلام العرب بمعنى الإسراع أشهر منه بمعنى إدامة النظر، وهو المأثور عن قتادة كما أخرج الرواية الطبري في جامع البيان(١٧/ ٣٠)، وهو قول مقاتل بن سليمان في تفسيره: (٣/ ٢٩٧) وقال أبو عبيدة: « وقد يكون الوجهان جميعا يعني الإسراع مع إدامة النظر» مجاز القرآن (١٢٥).
  - (٤) "نوحا" زائدة في (س)
    - (٥) "أي" زائدة في (خ)
      - (٦) "وقالوا" في (س)
- (٧) قول الفراء في معاني القرآن (٥/ ٥٧)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧١٨٨)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٣١٠).
  - (A) "وقد" في (خ)
  - (٩) "من "في (س)، (خ)
  - (١٠) ذكر هذا بالتفصيل في قوله ( مافيه مزدجر )، ينظر: البحث (٩٥٥).

وقول تعالى: ﴿ فَدَعَارَبُهُۥ أَنِي مَعْلُوبُ فَانْضِرَ ﴾ [١٠] والقراء أَ أَنِي) بفت الألف () ، وقسر سيبويه "إنِّي" بكسر الألف () ، وقسر سيبويه "إنِّي" بالكسر فقال () : هذا على إرادة القول ، على معنى فَدَعَا رَبَّهُ ، قال : إنِّي مَعْلُوبٌ ، قال : ومثل ومثل : ﴿ وَالَّذِينَ التَّعَدُوا مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيكَ آءَمَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللّهِ زُلْفَيَ ﴾ المعنى ومثل فتح وهو الوجه - فالمعنى دَعَا رَبَّهُ بأَي قَالُوبٌ () ، ومن فتح - وهو الوجه - فالمعنى دَعَا رَبَّهُ بأنِي مَعْلُوبٌ () .

وقوله تعالى: ﴿ فَفَنَحْنَا آَبُوَبَ ٱلسَّمَآءِ بِمَآءِ مُنْهُمِرٍ ﴾ [١١] المعنى فأجبنا دعاءه فنصرناه، وبيَّن النَصْرَ الذي نصر به فقال: ﴿ فَفَنَحْنَا آَبُوبَ ٱلسَّمَآءِ بِمَآءِ مُنْهُمِرٍ ﴾ ( ) منصبُّ انصباباً شديداً ( ).

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٥٧٨)، وأورده النحاس عن سفيان أيضاً في إعراب القرآن (٤/ ٢٨٨)، وقال بنحوه مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٢٩٧)، والسمر قندي في بحر العلوم = ح

<sup>(</sup>١) "القراءة" في (خ)

<sup>(</sup>٢) "أَنِّي" بفتح الألف، قراءة الجمهور أي: دعاه بأني مغلوبٌ وجاء هذا على حكاية المعنى. ينظر: تفسير البحر المحيط (٨/ ١٧٥)، الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٥٣١٨).

<sup>(</sup>٣) "إنِّي" بكسر الألف، قرأ ابن إسحاق وعيسى والأعمش وزيد بن عليّ، ورويت عن عاصم: إني بكسر الممزة، على إضهار القول على مذهب البصريين، أو على إجراء الدعاء مجرى القول على مذهب الكوفيين ينظر: الحجة للقراء السبعة (٣/ ٣٩)، إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ٨٨)، تفسير البحر المحيط (٨/ ١٧٥) الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٥٣١٨).

<sup>(</sup>٤) "وقال" في (س)

<sup>(</sup>٥) الكتاب لسيبويه (٢٠٦).

<sup>(</sup>٦) ينظر: إعراب القرآن (٤/ ٢٨٨)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣١٧)، وحكى ما سبق عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٩٢).

<sup>(</sup>٧) "منهمر" زائدة في (خ)

<sup>(</sup>٨) هذا القول مروي عن سفيان.

﴿ وَفَجَّرَنَا ٱلْأَرْضَ عُبُونًا ﴾ [١٢] هذا أكثر القراءة ()، وقد رويت "عِيُوناً" - بكسر العين - وهي رديئة في العربية ().

وقوله تعالى: ﴿فَٱلْنَقَى ٱلْمَآءُ عَلَىٰ أَمْرِ قَدْ قُدِرَ ﴾ يعني ماء السهاء وماء الأرض ()، ولم يقل: فالتقى الماءان، ولو كان ذلك لكان جائزاً، إلا أن () الماء اسم يجمع مَاء الأرض وماءَ السهاء ().

ومعنى ﴿ عَلَىٰ أَمْرٍ قَدْ قُدِرَ ﴾ أي قدْ قُدِرَ في اللوح المحفوظ ( )، وقيلَ: قَدْ قُدِرَ

 $= (3/\rho/7).$ 

(١) "عُيونا" بضم العين قراءة الجمهور.

ينظر: الحجة للقراء السبعة (٢/ ٢٨٠)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٢٤) إعراب القرآن (٤/ ٢٨٨)

(٢) "عِيونا" بكسر العين وهي قراءة ابن كثير وابن ذكوان وأبي بكر وحمزة والكسائي، والأصل الضم فأبدل من الضمة كسرة استثقالا للجمع بين ضمة وياء.

ينظر: الحجة للقراء السبعة (٢/ ٢٨٠)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٢٤)، إعراب القرآن (٤/ ٢٨٨).

(٣) هذا القول مروي عن سفيان ومحمد بن كعب.

أخرج الطبري الرواية عن سفيان في جامع البيان (٢٢/ ٥٧٨)، وعزا السيوطي رواية محمد بن كعب إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٦٧٥)

وقال بهذا القول الفراء في معاني القرآن (٣/ ١٠٦)، النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٨٨)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣١٨)، ومكي بن أبي طالب في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ١٨٨٧)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٣٢).

- (٤) "لأن" في (خ)
- (٥) ينظر: معاني القرآن للفراء(٥/ ٥٧)، جامع البيان (٢٢/ ٥٧٨)، الكشف والبيان (٩/ ١٦٤)، الجامع لأحكام القرآن (١٣٢/ ١٣٢) وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٩٢).
  - (٦) هذا القول منسوب إلى قتادة.

□ =

﴿ وَحَمَلْنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلُورَجٍ وَدُسُرٍ ﴾ [١٣] المعنى على سفينة ذات ألواح

(والدُّسُر) المسامير، والشُّرُط التي تُشَدِّ بها الألواح ()، وكل شيء كان نحو السَّمْر أو إدخال شيء في شيءٍ بقوَّة وشِدة () فهو الدَسْر، يقال: دَسَرْتُ المسار أَدْسُرُه وأَدْسِرُه ().

= نسبه الماوردي إليه كما في النكت والعيون (٥/ ٢١٤)، وقال به الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٥٧٥) ومكي بن أبي طالب في الهداية إلى بلوغ النهاية (١ / ٧١٨٨) والثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ١٦٤)، والسمر قندي في بحر العلوم (٤/ ٢١٩)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٣١١)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٩٢)، وهو الذي رجحه أبو حيان في تفسير البحر المحيط (٨/ ١٧٦).

- (١) "قد" زائدة في (س)
- (٢) قول مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ٢٩٧)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٣٢)، وحكاه الماوردي عن ابن قتيبة في النكت والعيون (٥/ ٤١٢)، وكذلك القرطبي في الجامع لأحكام القرآن(١٧/ ١٣٢)
- (٣) ينظر: معاني القرآن للفراء (٥/ ٥٥)، جامع البيان: (٢٢/ ٥٧٨)، والنكت والعيون (٥/ ٤١٢)، تفسير البحر المحيط (٨/ ١٧٦)، وحكاه عن الزجاج السمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٢٥١)، وابن الجوزي في زاد المسر: (٨/ ٩٣).
- (٤) هذا القول مروي بنحوه عن القرظي، وابن عباس رَضِيَلِيَّهُ عَنْهُ، وابن زيد، وقتادة. أخرج الطبري الروايات عنهم في جامع البيان (٢٢/ ٥٧٩) وأخرجها كذلك ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٢)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَيَلِتُهُ عَنْهُ إلى ابن جرير وابن المنذر، ورواية قتادة إلى ابن جرير كما في الدر المنثور: (٧/ ٦٧٥).

وقال بهذا المعنى الفرآء في معاني القرآن (٥/٥٥)، وابن وهب في تفسير القرآن من الجامع (٢/ ١٥١)، ومكى بن أبي طالب في الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ١٥٨).

- (٥) "وعدة " في (س)
- (٦) " وأَدْسِرُه " ليست في (س)
- (٧) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٩٣) وينظر: جمهرة اللغة (١/ ٣٣١)، ومفردات غريب القرآن (١٦٩)

وقوله تعالى: ﴿ تَعْرِي بِأَعْيُنِنَا ﴾ أي تجري بمرأى مِنَا وحفظ ( ).

وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَد تَرَكُنَهَا ءَايَةً ﴾ [١٥] المعنى ( ) تركنا هذه الفَعْلَة [آية ( )]، وأمر سفينة نُوحِ آيَةً أي علامَةً؛ لِيُعْتَبَرَ بها ( ).

(١) "من" في (س)، (خ) وهو الصواب.

- (٢) حكاه عن الزجاج النيسابوري في باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (٣/ ١٤١٨) وأورده بنصه بلا نسبة مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٧١٨٩)، وينظر: معاني القرآن للفراء (٥/ ٥٥) تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣١٨)، الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٣٣).
- (٣) قال به ابن قتيبة في غريب القرآن (٤٣٢)، والطبري في جامع البيان(٢٢/ ٥٨١)، والنحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٨٩)، والسمر قندي في بحر العلوم (٣/ ٣٥١)، والنيسابوري في باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (٣/ ٢٨١)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٣٣).
  - (٤) "أي"ليست في (س)
  - (٥) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ).
- (٦) جمع الزجاج في معنى هذه الآية بين قولين، أحدهما: السفينة وهو الظاهر، قال السمين الحلبي: « وضميرُ "تَرَكْناها" إمَّا للقصة والفَعْلة، أو السفينة، وهو الظاهرُ». الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٥٣٢١).

و هذا الأخير هو الذي جاء في الأثر عن قتادة كما أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٦٠)، والطبري في جامع البيان: (٢٢/ ٥٨٢)، وعزا السيوطي روايته إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٢٧٦)

وعليه عامة أهل التفسير: منهم مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ٢٩٨)، والطبري في جامع البيان: (٢٢/ ٥٨٢)، والسمر قندي في بحر العلوم (٤/ ٢٢١)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣١٨)، والتعلبي في الكشف والبيان (٤/ ٣١٨)، والثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ١٦٥) والسمعاني في تفسيره (٥/ ٣١٢).

ألثاني: أنه الفعلة، وقال به ابن الجوزي في تذكرة الأريب تفسير الغريب (١٩٢)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧٧/ ١٣٣)، وأبو حيان في البحر المحيط (٨/ ١٧٦)، وجمع بين المعنيين كما جاء في قول الزجاج الذي حكاه عنه ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٩٤).

وعلى هذه القراءة إجماع العربية قال أبو جعفر النحاس: «"مدكر" أولى لما ذكرنا من الاجتماع في العربية». إعراب القرآن (٤/ ٢٩٠)، وينظر: معاني القرآن للفراء (٥/ ٥٨)، الحجة للقراء السبعة (٣/ ٤٢٧).

- (٢) "والأصل" في (خ)
- (٣) "والدال" في (س)، (خ)
- (٤) "وأدغمت التاء" ليست في (س)، (خ)
  - (٥) "من" في (س)
  - (٦) "التاء" في (س)، (خ)
- (٧) الزيادة من (س)، (خ)، وهي مطموسة في (ش)
  - (٨) "التاء" في (س)، "الذال في الدال" في (خ)
- (۹) بين الأصل في هذه الكلمة أبو عبيدة في مجاز القرآن (۱۱۹)، والفراء في معاني القرآن (٥/٥٥)، والطبري في جامع البيان(۲۲/ ٥٨٣)، والسمر قندي في بحر العلوم (٤/ ٢٢١)، ومكي بن أبي طالب في مشكل إعراب القرآن (٢/ ٦٩٧)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣١٨)، وابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٩٦)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٣٣).
  - (١٠) "وقد" في (خ)
  - (١١) "معجمة" زائدة في (خ)

وَقِيل: إِنَّ كُتبَ أهل الأديانَ نحو التوراة والإنجيل إنها يتلوها أهلها نظراً، ولا يكادون يحفظون كُتُبَهُمْ من أولها إلى آخرها كما يحفظ القرآنُ ().

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا ﴾ [١٩] [شديدة البرد ( )] ( )

- (١) الزيادة من (س)
- (٢) "وليس" في (خ)
- (٣) "مذّكر" بالذال المعجمة، قرأها قتادة، وقد نسبها إليه مكي بن أبي طالب في مشكل إعراب القرآن (٢/ ٢٩٠) وابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٩٦)، وأبو حيان في البحر المحيط(٨/ ١٧٦) والسمين الحلبي في الدر المصون في علم الكتاب المكنون ونص على أنها قراءة شاذة (٥ ٣٢١)، والنحاس بين أنها ليست صحيحة فقال: « من قال: مذكر أدغم الدال في الذال وليس على هذا كلام العرب، إنها يدغمون الأول في الثاني».
- (٤) "مدكر" بيّن أهل اللغة والنحو في كتبهم هذا الوجه كالخليل بن أحمد في الجمل في النحو (٢٩٩)، وسيبويه في كتابه الكتاب (٤٥٨)، والأزهري في تهذيب اللغة (٣/ ٣٤١)، وابن المبرد في المقتضب (١٣).
- (٥) قال بهذا المعنى الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٥٨٤)، والثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ١٦٥) والأصفهاني في مفردات ألفاظ القرآن (٥٠٥)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٩٤) وأبو حيان في البحر المحيط (٨/ ١٧٧).
- (٦) أورد هذا المعنى بنحوه الفراء في معاني القرآن (٥/ ٥٥)، وأورده بغير نسبة ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٢٠)، والقرطبي بنحوه من غير نسبة في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٣٤).
  - (٧) الزيادة من (س)
- (٨) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ، وقتادة والضحاك بنحوه، حيث اقتصروا على أن الريح الصرصر هي الباردة.
- فقد أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٥٨)، وأخرج الطبري في جامع البيان عن قتادة والضحاك (٢١/ ٤٤٤)، وعزا السيوطي الرواية عن قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد كما في الدر المنثور = ح

﴿ فِي يَوْمِ نَحْسِ مُّسْتَمِرٍ ﴾ معناه () نَحس () مشؤوم (). ﴿ فِي يَوْمِ نَحْسِ مُسْتَمِرٍ ﴾ معناه () نَحس () مشؤوم (). ﴿ مُسْتَمِرٍ ﴾ دائم الشؤم ()، وقيل: في يوم الأربعاء () في آخر الشهر لا يدورُ ()().

= (٧/ ٣١٧)، وابن عباس رَضِحُالِنَّهُ عَنْهُ إلى ابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٦٧٧).

وقال بهذا المعنى أيضا الفراء في معاني القرآن (٤/ ١٣٢)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٣١٢)

وقال مجاهد: إنها شديدة، وأخرج الطبري الرواية عنه في جامع البيان (٢١/ ٤٤٤)، وعزاها السيوطي إليه وإلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٧/ ٦٧٧).

ومن المفسرين من جمع بين القولين كما جمعهما الزجاج وهو قول مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ١٦٣) وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ١٤٨).

- (١) "معنى" في (خ)
- (٢) "بنحس" في (س)
- (٣) هذا القول مروى عن قتادة.

أخرج الرواية الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٥٨٦)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى ابن جرير وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (٧/ ٦٧٧).

وبه قال ابن قتيبة في غريب القرآن (٤٣٢)، والراغب الأصفهاني في المفردات في غريب القرآن (٤٨٥)، قال: « والنحس ضد السعد ﴿ فَأَرْسَلُنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرِّصَرًا فِي أَيَّامٍ نَجِسَاتٍ ﴾ قيل: مشؤومات »وهو المعروف من معنى النحس في كلام العرب كها قال الطبرى (٢١/ ٤٤٧).

- (٤) ينظر: معاني القرآن للفراء (٥/ ٥٩)، وقال بهذا المعنى السمعاني في تفسيره (٥/ ٣١٢)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٣٥).
  - (٥) "أربعاء" في (س)
  - (٦) " تدور " في (ش)، وما جاء في الكتب "لا يدور" وهو هكذا في (س)، (خ) فاعتمدت الصواب.
    - (٧) هذا القول مروي بنحوه عن ابن عباس رَضَوَاللَّهُ عَنهُ.

عزا السيوطي الرواية عن ابن عباس رَسَحُالِلَهُ عَنهُ إلى ابن مردويه والخطيب كما في الدر المنثور (٧/ ٦٧٨)، وأوردها بلا نسبة ابن عطية في المحرر الوجيز (٥/ ١٩٧) والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٥/ ١٩٧).

أما ما ذكره الزجاج بأنه آخر أربعاء من الشهر لا يدور فقد نسبه أهل اللغة إلى مجاهد ينظر: تهذيب اللغة الما ما ذكره الزجاج بأنه آخر أربعاء من الشهر لا يدور ونحو هذا علية « آخر أربعاء من الشهر لا يدور ونحو هذا = ح

وقوله تعالى: ﴿ نَزِعُ ٱلنَّاسَ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَغُلِ مُنقَعِرٍ ﴾ [٢٠] ﴿ كَأَنَّهُمْ ﴾ هاهنا في موضع () الحال () ، والمعنى تنزع الناس مُ شبِهِينَ النَخْلَ () المنْقَعِر ، والمنْقَعِرُ المقطوع () من أُصُوله () ، وكانت [الريح ()] تَكُبُّهُمْ على وُجوهِهِم ().

وقوله تعالى: ﴿ مُنقَعِرٍ ﴾ النخل يذكَّرُ ويؤنث، يقال: هذا نخل، وهذه نَخْلُ،

- (١) "معنى" في (خ).
- (۲) ينظر: إعراب القرآن لابن سيده (۸/ ۸۹)، مشكل إعراب القرآن (۲/ ٦٩٩) تفسير البحر المحيط (۸/ ١٧٨) الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٥٣٢٢)، وحكاه عن الزجاج القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧٧/ ١٣٧).
  - (٣) "مُشبَّهين للنخل" في (س)
    - (٤) "المقلوع" في (س)
- (٥) هذا القول مروي بنحوه عن ابن عباس رَضِيَلِيَّهُ عَنهُ. عزا السيوطي روايته إلى ابن المنذر كما في الدر المنثور: (٧/ ٦٧٨). وينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (٣/ ٢٩٨) مجاز القرآن (٢/ ٢٤١)، غريب القرآن لابن قتيبة (٤٣٣)، تفسير السمعاني (٥/ ٣١٣).
  - (٦) الزيادة من (س)
- (۷) ينظر: الكامل في اللغة والأدب (۲۷٥)، تهذيب اللغة (۱/ ٦١)، بحر العلوم (٣/ ٣٥٢)، الهداية إلى بلوغ النهاية (۱/ ١٨) (١١ المسير (٨/ ٩٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٢٦١).

فهو في كلام الفرس والأعاجم وقد وجد ذكر الأربعاء التي لا تدور في شعر لبعض الخراسانيين المولدين... إلى أن قال وهذه نزعة سوء عياذا بالله » المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٩٧) قال الشنقيطي مبيناً أن هذه الأقوال خاصة لقوم عاد وليست عامة: « وما يذكره بعض أهل العلم من أن يوم النحس المستمر، هو يوم الأربعاء الأخير من الشهر، أو يوم الأربعاء مطلقا، حتى إن بعض المنتسبين لطلب العلم وكثيرا من العوام صاروا يتشاءمون بيوم الأربعاء الأخير من كل شهر، حتى إنهم لا يقدمون على السفر، والتزويج ونحو ذلك فيه، ظانين أنه يوم نحس وشؤم، وأن نحسه مستمر على جميع الخلق في جميع الزمن، لا أصل له ولا معول عليه، ولا يلتفت إليه، من عنده علم؛ لأن نحس ذلك اليوم مستمر على عاد فقط الذين أهلكهم الله فيه، فاتصل لهم عذاب البرزخ والآخرة، بعذاب الدنيا، فصار ذلك الشؤم مستمرا عليهم استمرارا لا انقطاع له، أما غير عاد فليس مؤاخذا بذنب عاد، لأنه لا تزر وازرة وزر أخرى». أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن (٧/ ١٨).

فمنقعِرٌ على من قال: هذا نخل، ومن قال: هذه نخل فمثله () قوله (): ﴿ كَأَنَّهُمُ أَعْجَازُ نَخْلٍ خَاوِيَةِ ﴾ ()، ().

وقوله تعالى: ﴿كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِٱلنَّذُرِ ﴾ [٢٣][النُّذُر أ] جمعُ نَذِير ().

﴿ فَقَالُواْ أَبَشَرًا مِّنَا وَحِدًا نَّتِبَعُهُ ﴾ [ ٢٤] ﴿ أَبَشَرًا ﴾ منصوب بِفعل [مُ ضْمر ( )] الذي ظهر يُفَسِرهُ، المعنى أنتَبعُ بشراً منا واحداً ( ).

وقوله تعالى: ﴿إِنَّا إِذَا لَفِي ضَلَالٍ وَسُعُرٍ ﴾ معناه إنا إذاً ( ) لفي ضلال وجنون، يقال: ناقة مسعورة ( ) إذا كان بها جُنونٌ ( ) ( )، ويجوز أن يكون على معنى إن اتبعناه فنحن

<sup>(</sup>١) "فمثل" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٢) "قولهم" في (خ)

<sup>(</sup>٣) الحاقة: ٧

<sup>(</sup>٤) قاله أبو عبيدة في مجاز القرآن (١١٩)، وينظر: المقتضب (٢٠٨)، جامع البيان (٢/ ٢١٠)، جمهرة اللغة (١/ ٣٢٩)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣١٩)، زاد المسير (٨/ ٩٥) الجامع لأحكام القرآن (١/ ٢٦١).

<sup>(</sup>٥) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ)

<sup>(</sup>٦) قول الطبري في جامع البيان(٢٢/ ٥٧٣)، والسمر قندي في بحر العلوم (٤/ ٢٢١)، ومكي بن أبي طالب في الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٦٨٥٤)، وحكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٩٣) والأزهري عن الزجاج في تهذيب اللغة (٥/ ٥٨).

<sup>(</sup>٧) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ)

<sup>(</sup>٨) ينظر: معاني القرآن للأخفش (٤/ ٢٢)، المقتضب (٧٦) مشكل إعراب القرآن (٢/ ٧٠٠)،، التبيان في إعراب القرآن (١٩٨/٥)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ١٩٨)، إعراب القرآن للأصبهاني (١٢٤)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٩٦).

<sup>(</sup>٩) "إذا"ليست في (س)

<sup>(</sup>١٠) "مسعورة" في (خ)

<sup>(</sup>١١) "جنونا" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>١٢) هذا القول منسوب إلى ابن عباس رَضَالِتُهُ عَنْهُ.

في ضَلَال وعَذَابِ<sup>()()</sup>.

وقوله تعالى: ﴿بَلَهُوَكَذَّابُ أَشِرٌ ﴾ [٢٥]بمعنى بَطِر ()، يقال: أَشِرَ يأْشَرُ أَشراً فهو أَشِرٌ، مثل بَطِر يبطَر بَطَراً فهو بَطِرُ ().

وقوله تعالى: ﴿إِنَّا مُرْسِلُوا ٱلنَّاقَةِ فِنْنَةً لَّهُمْ ﴾ [٢٧] (فتنةً) منصوب مفعول له ()، المعنى إنا مرسلو النَّاقة؛ لنفتنهم، أي لنختبرهم ().

(٢) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٦٣)، والطبري في جامع البيان (٢٢/ ٥٩٠)، وعزاه السيوطي إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير كها في الدر المنثور (٧/ ٢٧٩)، وبنحوه قال الفراء في معاني القرآن (٣/ ٢٠٨)، والأزهري في تهذيب اللغة (١/ ١٧٨)، وحكاه عن الزجاج السمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٣٥٣)

- (٣) قول مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٢٩٩) والثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ١٦٧).
- (٤) ينظر: الكتاب لسيبويه (٣٣٨) ومقاييس اللغة (١/١١٧)، المحكم والمحيط الأعظم (١٠/٢٨٤)، مفردات غريب القرآن للأصفهاني (١٨)، الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٣٩).
- (٥) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٩٤)، وينظر: التبيان في إعراب القرآن (٢/ ٢٥٠)، مشكل إعراب القرآن (٢/ ٢٠٠)، تذكرة الأريب تفسير الغريب (١٩٢) والجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٤٠)، وذكر السمين الحلبي وجهين أيضاً لـ (فتنة) مفعولٌ له أو مصدرٌ من معنى الأول، أو في موضع الحال.الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٥٣٢٥).
- (٦) قول ابن قتيبة في غريب القرآن (٢٨٣)، وقال الأزهري بعد أن أورد معاني الفتنة: "وجماع الفتنة في كلام العرب: الابتلاء والامتحان ". تهذيب اللغة (٥/ ١٥)، وينظر: إعراب القرآن للنحاس (٣/ ٦١) تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٥/ ٤٦)، الهداية إلى بلوغ النهاية (٧/ ٤٧١٩)، زاد المسير (٥/ ٣٣٥) الجامع لأحكام القرآن (١٤/ ١٤٠).

<sup>=</sup> نسبه إليه ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٩٦)، وقول ابن كامل نسبه إليه الماوردي في النكت والعيون (٥/ ١٥)، وبنحوه قال مقاتل بن سليان في تفسيره (٢/ ١٦٢)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٣٣)، وذكر هذا المعنى الأزهري في تهذيب اللغة (١/ ١٧٨)، وابن فارس في مقاييس اللغة (٣/ ٥٧).

<sup>(</sup>١) "وفي عذاب" في (س)، (خ)

﴿ فَنَادَوْاْصَاحِبُهُمْ فَنَعَاطَى فَعَفَرَ ﴾ [٢٩] وكان يقال () له: أحمر ثمود، وَأَحَيمْر ثمود ()، \ [٢٨٠٠٠] والعرب [تَغْلِط فتجعَل ()] أحمر عادٍ فتضرب به المثل في الشؤم ()، قال زهير يَصِف حَرْباً:

فَتُنْتَجْ لَكُم غِلْهَانَ أَشَأَم كَلُّهُمْ [كَأُهْمِ عاد ثم تُرْضِعْ فَتَفْطِم ()

(١) "أي" مكررة في (س)

(٢) "بين الناس "ليست في (س)

(٣) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٢٩٩)، ومعاني القرآن للفراء (٥/ ٥٩)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٤٤)، الكشف والبيان (٩/ ١٦٨)، تفسير السمعاني (٥/ ٣١٤)، وأورده بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٢١)، وابن الجوزى في زاد المسير (٨/ ٩٧).

(٤) "يقال" ليست في (س)

(٥) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه عنه الطبري في جامع البيان (٢٤/ ٥٥٩)، وعزا السيوطي الرواية إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (٧/ ٦٧٩)، وينظر: تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٥/ ١٣٨)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٣١٤)، تفسير السمعاني (٥/ ٣١٤).

- (٦) "فتجعله" في (خ)
- (٧) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)
- (٨) ينظر: الاختيارين للأخفش (١٠٦)، الأمثال لأبي عبيد (٦٣)، جمهرة الأمثال (١/٥٥٨).
  - (٩) ينظر: ديوان زهير بن أبي سلمي (٤)، جمهرة أشعار العرب (٣٣)

هذا من أبياته في صفة الحرب، التي قال في بدئها، قبل هذا البيت:

وَمَا الْحَرْبُ إِلاَّ مَا عَلِمْتُمْ وَذُقْتُمُ وَمَا هُو عَنْهَا بِالْحَدِيثِ الْمُرَجَّمِ وقوله: "أَحمر عاد" يعني أحمر ثمود، فأخطأ، وأحمر ثمود، هو قدار بن سالف، عاقر ناقة الله فأهلكهم رجم بها فعلوا.

وقول تعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَنَجِدَةً فَكَانُواْ كَهَشِيمِ ٱلْمُخْطَرِ ﴾ [٣١]بكسر الظاء ()، ويقرأ المحتظر بفتح الظاء ()، والهشيم ما يبسَ من الورق وتكسَّر وتحطَّم ()، أي فكانوا كالهشيم الذي يجمعه صاحب الحظيرة، أي قد بلغ الغاية في الجفاف، حتى بلغ إلى أن يجمع؛ ليوقد ().

ومن قرأ "المحتظر" - بفتح الظاء - فهو اسم للحظيرة، المعنى كهشيم المكان الذي يُحتَظر فيه الهشيم، ومن قرأ "المحتظر" - بكسر الظاء نسبة إلى الذي يجمع الهشيم من الحطب في الحظيرة، فإن ذلك المحتظر؛ لأنه فاعل ().

(۱) الزيادة من (س)، (خ)، وهي مطموسة في (ش)

(٣) (المُحْتَظِرِ) بكسر الظاء قراءة الجمهور.
 ينظر: الجامع لأحكام القرآن (١٤٧/ ١٤٢) الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٥٣٢٦)

(٤) (المحتظر) بفتح الظاء قرأها الحسن وأبو حيوة وأبو السمال وأبو رجاء وأبو عمرو بن عبيد، وهو موضع الاحتظار أو هو الهشيم نفسه في مكان الإحتظار.

ينظر: معاني القرآن للفراء (٥/ ٦٠)، المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٦٤٨)، زاد المسير (٨/ ٩٨)، الجامع لأحكام القرآن(١٧/ ١٤٢)، تفسير البحر المحيط (٨/ ١٨٠)، الدر المصون في علم الكتاب المكنون(٥٣٢٦).

- (٥) قال بنحوه أبو عبيدة في مجاز القرآن (١١٩)، والفراء في معاني القرآن (٥/ ٦٠) ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٢١)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٣١٥)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٩٨).
- (٦) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٢/ ٢٧٢)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٩٨)، وقال بنحوه ابن فارس في مقاييس اللغة (٢/ ٦٤)، وينظر: لسان العرب (١٢/ ٢١١).
- (V) ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٦٤٨)، إملاء ما من به الرحمن = ك

<sup>(</sup>٢) قول ابن قتيبة في غريب القرآن (٤٣٣)، وينظر: إعراب القرآن (٤/ ٢٩٥)، تفسير السمعاني (٥/ ٣١٥)، زاد المسر (٨/ ٩٧).

وقوله تعالى: ﴿إِلَا ءَالَ لُوطِ نَجَيَنَهُم بِسَحَرِ ﴾ [٣٤] (سَحَر) إذا كان نكرة يراد به سحرٌ من الأسحار () [تقول: أتيت زيدا سحرا من الأسحار] فإذا أردت سحر يومك () قلت: أتيته بسَحَر يا هَذَا، وأتيته سَحَرَ يا هذا ().

وقوله تعالى: ﴿ نِعَمَةً مِّنْ عِندِنَا ﴾ [٣٥] منصوب مفعول له ()، المعنى نجيناهم بالإنعام عليهم ()، ولو قرئت "نعمةٌ مِنْ عِنْدَنَا "كان () وجهاً، ويكون المعنى تلك نِعمَةٌ مِنْ عِندِنا، وَإِنْجَاؤِنَا إِياهُمْ نعمة من عندنا ().

<sup>= (</sup>٢/ ٢٥٠)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٢١)، تهذيب اللغة (٢/ ٨٤)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٠٠)، الجامع لأحكام القرآن(١٤٢/ ١٤٢)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٢٥) الدر المصون في علم الكتاب المكنون(٥٣٢٦).

<sup>(</sup>۱) كذا في النسخ بدون "انصرف" وأثبتها الأزهري، وابن الجوزي عندما حكيا هذا القول عن الزجاج. ينظر: تهذيب اللغة (۲/ ۳۰) زاد المسير (۸/ ۹۸).

<sup>(</sup>٢) الزيادة من (س)

<sup>(</sup>٣) كذا في النسخ بدون "لم ينصرف "وأثبتها الأزهري، وابن الجوزي عندما حكيا هذا القول عن الزجاج. ينظر: تهذيب اللغة (٢/ ٣٠) زاد المسير (٨/ ٩٨).

<sup>(</sup>٤) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٢/ ٣٠) وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٩٨)، وينظر:قول سيبويه في الكتاب (٢٣٧)، وقول مكي في مشكل إعراب القرآن (٢/ ٢٠١)، وقول النحاس في إعراب القرآن (٢/ ٢٠١)،

<sup>(</sup>٥) ينظر: بحر العلوم (٤/ ٢٢٣)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٢٢)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧٢٠٠).

<sup>(</sup>٦) ينظر:مشكل إعراب القرآن (٢/ ٧٠١)، إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ٩٠)، وتفسير البحر المحيط (٨/ ١٨٠) الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٥٣٢٧)، وأورد أبو حيان والسمين الحلبي وجها آخر للنصب على المصدر، لأن المعنى: أنعمنا بالتنجية إنعاماً، وكلاهما جائز.

<sup>(</sup>٧) (لكان) في (خ)

<sup>(</sup>A) حكاه النحاس عن الزجاج في إعراب القرآن (٤/ ٢٩٧)، وأورد هذا الوجه مكي بن أبي طالب في مشكل إعراب القرآن (٢/ ٧٠١).

قال أبو إسحاق: «ولكني لا أعلم أحداً قرأ بها، فلا تقرأنَّ بها، إلَّا بأن تثبت رواية صحيحة» ().

قال مشايخنا () من أهل العلم: القراءة سُنَّةُ متَّبُعَة، ولا يرون أن يقرأ أحد بها يجوز [في العربية ()] إذَا لَم تَثبُتْ به رِوَايةٌ ().

وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَبَّحَهُم بُكُرَةً عَذَابٌ مُسْتَقِرٌ ﴾ [٣٨] بكرة وغدوة إذا كانتا نكرتين نونتا وصُرِفتا، وإذا أرَدْتَ بها بكرة يومك وغداة يومك لم تصرفها، ف (بكرة) هاهنا نكرة، ولو كانت () قرئت "بكرة عَذَابٌ مستقرٌ "، ولو قرئت () "بسَحَرَ نِعْمَةً من عندنا" كانتا جائزتين في العربية ()، يكون المعنى بكرة يومهم، ولكن النكرة () والسحر ف أجود في هذا () () والسحر يَوْمِهِم، ولكن النكرة () والسحر ف أجود في هذا () () والسحر أبيا والمناس أبيا والناس أبيا والناس أبيا والناسرة () والسحر في المناس أبيا والناس أبيا وإلى الناس أبيا والناس أبيا وا

- (١) "أن" في (س)، (خ)
- (٢) وهذا مما يدل على أن الزجاج رَحِمَهُ اللَّهُ كان لا يقرأ بالقراءات الشاذة، أو يقول بها، ولكنه كان يبين الأوجه النحوية والإعرابية في الكلمة القرآنية.
  - (٣) "شيوخنا" في (س)
  - (٤) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ)
- (٥) قال بنحوه شيخه أبو علي الفارسي في الحجة للقراء السبعة (٩)، وابن الجزري في النشر في القراءات العشر (١/ ٢٠).
  - (٦) "كان" في (خ)
  - (٧) "وقرئت" في (س)، (خ)
    - (٨) "اللغة" في (س).
  - (٩) "النكرة" في (س)، (خ)
    - (١٠) "هذه الآية" في (س)
- (١١) وهذا مذهب البصريين: أنهم لا ينصرفان في المعرفة وينصرفان في النكرة، ينظر:الكتاب لسيبويه (٢٣٩)، المقتضب (٢١٤).

بخلاف ما ذهب إليه الكوفيون كالفراء أن غدوة وبكرة يجريان ولا يجريان، وزعم أن الأكثر في غدوة

وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ رَوَدُوهُ عَن ضَيْفِهِ عَظَمَسْنَا آعَيُنَهُمْ ﴾ [٣٧] راودَ قومُ لوط لوطاً عن ضيفه، وهم الملائكة، فأمر الله -جل وعزَّ-[جبريل ()] فسفق أعينهم [بجناحه ()] سَفْقَةً ()، فأذهبها وَطَمَسَها ()، فبقوا في البيت عمياً حياري ().

ترك الصرف وفي بكرة الصرف. فإن هذا لا يلزم؛ لأن بكرة ههنا نكرة وكذا سحر، والدليل على ذلك أنه لم يقل: أهلكوا في يوم كذا من شهر كذا من سنة كذا. ينظر: معاني القرآن للفراء (٥/ ٦٠)، سر صناعة الإعراب (٢/ ٤٣)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٩٨)، مشكل إعراب القرآن (٢/ ٢٠١).

- (١) "لأنه" ليست في (س)
- (٢) "وكذا" زائدة في (س)
- (٣) "شهر" في (س)، (خ)
- (٤) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٩٩)، وأورده بنصه من غير نسبة إليه الأزهري في تهذيب اللغة (٣/ ٣٢٢)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٢٢)، وابن منظور في لسان العرب (٤/ ٣٧)
  - (٥) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ)
    - (٦) ساقطة من (ش)، الزيادة من (س)، (خ)
- (٧) السفقة والصفقة هي الضَرْبَةً كما قال الخليل في كتاب العين (٥/ ٦٦)، وقال ابن فارس: « الصاد والفاء والفاء والقاف أصلُ صحيح يدلُّ على ملاقاةِ شيءٍ ذي صَفْحةٍ لشيءٍ مثله بقُوَّة. من ذلك صَفَقْتُ الشَّيءَ بيدي، إذا ضربتَه بباطن يدكِ بقُوِّة. » مقاييس اللغة (٣/ ٢٢٦)، وينظر: مختار الصحاح (٣٧٥).
- (٨) الطمس هو المحو، ويقال طَمَس الله على بصره يطمس. وطَمَسَ طُمُوسا: إذا ذهب بصره قال ابن فارس: « الطاء والميم والسين أصلُ يدلُّ على محوِ الشيء ومسجِهِ » وقال أبو عبيدة: « وهو أن لا يكون بين جفني العين غر وهو الشق بين الجفنين»
  - ينظر: مجاز القرآن (١٠٦)، مقاييس اللغة (٣/ ٣٣٢)، تهذيب اللغة (٤/ ٢٦١).
- (۹) جاءت روايات عن السلف بها في هذا المعنى فقد أخرج الطبري عن قتادة وابن زيد في جامع البيان(۲۲/ ۹۷)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كها في الدر المنثور (۷/ ۲۸۰).

﴿ أَمُ لَكُمُ بَرَآءَ أُنِ فِ الزَّبُرِ ﴾ أي أم أتاكم في الكُتُبِ أنكم مبرؤون مِمَّا يُوجِبُ عِذابكم ().

﴿ أَمْ يَقُولُونَ خَنُ جَمِيعٌ مُنْنَصِرٌ ﴾ [33] المعنى بل أَيقُولُونَ: نَحْنُ جَمِيعٌ مُنْتَصِرٌ، فيدلون بقوة واجتهاع عليك، ثم أعلم الله ﴿ إَنَّ عَلِي أَنه يَهِلِكُهُ مُ فِي الجهة التي يقدرون الغلبة منها فقال: ﴿ سَيُهُزَمُ ٱلْحَكُمُ وَيُولُونَ ٱلدُّبُرَ ﴾ [63] فأعلم تعالى نبيّه الطَيْلَا أنه يظهره عليهم، وجاعل كلمته العليّا، فكانت هذه الهزيمةُ يوم بَدْرٍ ( ).

<sup>=</sup> وقال بنحوه مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٣٠٠)، والثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ١٦٩)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٣١٦). وابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٠٠)

<sup>(</sup>١) "الذين" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٢) هذا القول مروي بنحوه عن ابن زيد وعكرمة.

أخرج الروايات عنهم الطبري في جامع البيان(٢٢/ ٢٠١)، وعزا السيوطي رواية عكرمة إلى ابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٦٨٠)، وبنحوه قال مقاتل بن سليان (٣/ ٢٠١)، والفراء في معاني القرآن (٥/ ٦١)، والسمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٢٢٤)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٣١٧)

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروي بنحوه عن الضحاك وعكرمة.

أخرج الطبري الروايات عنهم في جامع البيان(٢٢/ ٢٠٢) وعزا السيوطي رواية عكرمة إلى ابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٦٨٠)، وبنحوه قال مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٣٠١)، والفراء في معاني القرآن (٥/ ٦١) وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٣٤) وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٢٣).

<sup>(</sup>٤) . هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِّ اللَّهُ عَنَهُ، وابن زيد، والربيع بن أنس، وعكرمة، وقتادة. (سيهزم الجمع ويولون الدبر) أنه يوم بدر.

أخرج عبدالرزاق الرواية عن قتادة، والطبري أخرج الروايات عنهم جميعا في جامع البيان(٢٢/ ٢٠٣)، وغزا السيوطي رواية ابن عباس وأخرج ابن أبي حاتم في تفسيره الرواية عن عكرمة (١٠/ ٣٣٢١)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس = ح

ثم قال: ﴿ بَلِ ٱلسَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَٱلسَّاعَةُ أَدْهَىٰ وَأَمَرُ ﴾ [٤٦] أي لَيْسَ مَا نَزَلَ بِهِمْ مِنَ الْقَتْلِ فِي ( ) يوم بدر والأسر بمخفف عنهم من عذاب الآخرة شيئاً، فقال: ﴿ وَٱلسَّاعَةُ الدَّهَىٰ وَأَمَرُ ﴾ أي أشَدُّ ( )، وكل داهية فمعناها الأمر الشديد الذي لا يُهْتَدى لدوائه ( ).

ومعنى ﴿وَأَمَرُ ﴾ أشد مَرَارَةً من القتل والأسر ().

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُجُرِمِينَ فِي ضَلَالِ وَشُعُرٍ ﴾ [٤٧] في التفسير إن هذه الآية نزلت في القَدَريَّةِ ( )( ).

- (١) "في" ليست في (خ)
- (٢) قول الفراء في معاني القرآن (٥/ ٦١)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٢٣)، وأبي حيان في البحر المحيط(٨/ ١٨١).
- (٣) ينظر: مجاز القرآن (٧٠) قال أبو عبيدة: الداهية الأمر العظيم، وكذا قال الجوهري في الصحاح في اللغة (٢/ ٢١٧)، وابن منظور في لسان العرب (٥/ ١٦٥)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢١٧).
- (٤) ينظر: قول الأزهري في تهذيب اللغة (٥/ ١٢٨)، والثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ١٧٠) وابن منظور في لسان العرب (٥/ ١٦٥) وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٠٠).
- (٥) القدرية: هم الذين يقولون لا قدر، ويزعمون أن كل عبد خالق لفعله، ولا يرون الكفر والمعاصي بتقدير الله تعالى، وقال عنهم ابن تيمية هم شيوخ المعتزلة في باب القدر.
  - ينظر: موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٣/ ٤٨٢) مختصر معارج القبول(١٨٢)، التعريفات (٢٢٢).
- (٦) تعددت صيغ الروايات في نزول هذه الآية، وجميعها تثبت أنها نزلت في القدرية، ومن ذلك ما روي عن أبي هريرة رَضَّالِلَهُ عَنْهُ قال: «جَاءَ مُشْرِكُو قُرَيْشٍ كُنَّاصِمُونَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ فِي الْقَدَرِ فَنَزَلَتْ ﴿ يَوْمَ يُسُحَبُونَ فِ اللهِ عَلَيْ فَا اللهُ عَلَيْ فَا اللهِ عَلَيْ فَا اللهِ عَلَيْ فَا اللهُ عَلَيْ فَا اللهُ عَلَيْكُونَ وَلَا اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ فَا اللهُ عَلَيْكُونَ فَا اللهُ عَلَيْ فَا اللهُ عَلَيْ فَا اللهُ عَلَيْكُونَ فَا اللهُ عَلَيْ فَا اللهُ عَلَيْ فَا اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْ فَا اللهُ عَلَيْكُونَا فَا اللهِ عَلَيْكُونَا فَا اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهِ عَلَيْكُونَا فَا اللهُ عَلَيْكُونَا فَا اللهِ عَلَيْكُونَا فَا اللهِ عَلَيْكُونَا اللهِ عَلَيْكُونَا اللهِ عَلَيْكُونَا اللهُ عَلَيْكُونَا اللهِ عَلَيْكُونَا اللهِ عَلَيْكُونَا اللهُ عَلَيْكُونَا اللهِ عَلَيْكُونَا اللهُ عَلَيْكُونَا اللهُ عَلَيْمِ عَلَيْكُونَا اللهُ عَلَيْكُونَا اللهُ عَلَيْكُونَا اللهُ عَلَيْكُونَا اللهُ عَلَيْكُونَا عَلَى الْعَلَالِيْكُونَا اللهُ عَلَيْكُونَا اللهُ عَلَيْكُونَا اللهُ عَلَيْكُونَا اللهُ عَلَيْكُونَا اللهُ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا اللهُ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا عَلَى الْعَلَالِيْكُونَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا ع

<sup>=</sup> رَضَيَّلَكُ عَنْهُ إلى ابن أبي شيبة وابن منيع وابن جرير وابن المنذر وابن مردويه كما في الدر المنثور (٧/ ١٨٠)، وعكرمة إلى عبدالرزاق وابن أبي شيبة وابن راهويه وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه كما في الدر المنثور (٧/ ٦٨١)، وقتادة إلى عبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٦٨٢)

وقال بهذا كثير من المفسرين منهم مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ٢٠١)، والفراء في معاني القرآن (٥/ ٦١)، غريب القرآن لابن قتيبة (٤٣٤) وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٢٣).

وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُسُحَبُونَ فِي ٱلنَّارِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمَ ذُوقُواْ مَسَّ سَقَرَ ﴾ [٤٨] المعنى يقال لهم: ﴿ وَقُولُ مَسَّ سَقَرَ ﴾ [٨٠] المعنى يقال لهم:

﴿إِنَّاكُلُّ شَيْءٍ خَلَقْتَهُ بِقَدَرٍ ﴾ [83] أي كل ما خلقناه فمقدر () مكتوب في اللوح المحفوظ قبل وقوعه، ونصب "كُلَّ شَيْءٍ" () بفعل مضمر، المعنى إنا خلقنا كل شيء خلقناه بِقَدَرٍ، ويدل على هذا ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِ ٱلزُّبُرِ ( الله عَلَى الله عَلَى هذا ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِ ٱلزُّبُرِ ( الله عَلَى هذا ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِ ٱلزُّبُرِ ( الله عَلَى هذا ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِ ٱلزُّبُرِ ( الله عَلَى هذا ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلَمُ هُ فِ ٱلزُّبُرِ الله عَلَى هذا إلى الله على هذا ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلَمُ الله عَلَى هذا الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَ

= ٱلنَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمَ ذُوقُواْ مَسَ سَقَرَ ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْتَهُ بِقَدَرِ ﴿ إِنَّ ﴾ الخرجه مسلم في صحيحه (٨/ ٥٢)، كتاب القدر، باب كل شيء بقدر، برقم (٦٩٢٣).

وأخرج الرواية من أهل التفسير الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٥٠٥) وعزا السيوطي ما روي عن أبي هريرة رَضَّالِلَهُ عَنْهُ إلى أحمد ومسلم وعبد بن حميد والترمذي وابن ماجه وابن جرير وابن المنذر وابن مردويه في الدر المنثور (٧/ ٦٨٢).

وجاءت الروايات والآثار أيضاً عن ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنهُ، ومحمد بن كعب، وابن عمر، وأبي أمامة، بنحو هذا الأثر. ينظر: جامع البيان(٢٢/ ٢٠٥)، أسباب النزول للنيسابوري (٢٦٨)، الدر المنثور (٧/ ٦٨٢).

(۱) قاله الطبري وزاد موضحا: «ترك ذكر "يقال لهم" استغناء بدلالة الكلام عليه من ذكره». جامع البيان (۲۲/ ۲۰۴)، وبمثل ما قال الزجاج قال النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٠٠)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٢٣)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٣١٨)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٤٧/١٧).

(٢) "فمقدور" في (س)، (خ)

(٣) "كلَّ شيء " بالنصب هي قراءة العامة، وهو اختيار الكوفيين من النحويين؛ وكذلك قراءة أهل السنة ليدل ذلك على عموم الأشياء المخلوقات أنها لله تعالى.

ينظر: الحجة للقراء السبعة (٢/ ٣٣٩)، مشكل إعراب القرآن(٢/ ٢٠٧)، إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ٩١) البحر المحيط (٨/ ١٨١)

وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٠٢) وأورده ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٢٤)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٣١٨)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٤٧/ ١٤٧) وأبو حيان في البحر المحيط (٨/ ١٨١).

وقوله تعالى: ﴿ سَيُهْزَمُ ٱلْحَمْعُ وَيُولُونَ ٱلدُّبُرَ ﴾ المعنى وُيولُّونَ الأَدْبَارَ ( )، كما قال: ﴿ وَقُولُهُ مَا يُولُونُ ٱلدُّبُرَ ﴾ المعنى في قوله ( ): ﴿ فِي جَنَّتِ وَنَهْرٍ ﴾ ﴿ وَ إِن يُقَاتِلُوكُمُ يُولُوكُمُ ٱلأَدْبَارَ ثُمَّ لَا يُنْصَرُونَ ﴾ ( ) وكذا ( ) المعنى في قوله ( ): ﴿ فِي جَنَّتِ وَنَهْرٍ ﴾ [ ٤٥] في جنات ( ) وأنهار والاسم الواحد يدل على الجميع فيجْتَز أبهِ من الجميع ( ).

وأنشد سيبويه والخليل:

<sup>(</sup>١) "مفتعل "في (خ)

<sup>(</sup>٢) "كل" زائدة في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٣) "وكبير من الذنوب" في (خ)

<sup>(</sup>٤) "مكتوب على فاعليه قبل أن يفعلوه "ليست في (س).

<sup>(</sup>٥) ينظر: مجاز القرآن (١١٩)، ومعاني القرآن للفراء (٥/ ٦٢)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٣٤)، الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٧٢٠٨)، والجامع لأحكام القرآن(١٧/ ١٤٩).

<sup>(</sup>٦) قاله مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٣٠١)، والفراء في معاني القرآن (٥/ ١٧٤)، والأزهري في تهذيب اللغة (٣/ ١٥٢)، والطبري حيث قال: «لم يقل الأدبار، لأن الدبر بمعنى الأدبار، وفعل ذلك توفيقا بين رءوس الآيات ومقاطع الكلام؛ لأن العرب تفعل ذلك كذلك، وبلسانها نزل القرآن » جامع البيان (١٣٩ / ١٣٩).

<sup>(</sup>٧) آل عمران: ١١١ جزء من الآية.

<sup>(</sup>A) "وكذلك" في (خ)

<sup>(</sup>٩) "قوله" ليست في (س)، (خ)

<sup>(</sup>١٠) "في جنات" ليست في (س)

<sup>(</sup>۱۱) ينظر: مجاز القرآن (۱۱۹)، معاني القرآن للفراء (٥/ ٦٢)، جامع البيان(٢٢/ ٢٠٩)، الكتاب لسيبويه (٤٢)، إعراب القرآن للنحاس(٤/ ٣٠١)، والهداية إلى بلوغ النهاية(٢١/ ٧٩٧٠)، وحكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٢/ ٣٢٦)، والسمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٢٢٤)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٠٤).

فَبيضٌ وأُمَّا جِلْدُها فَصَلِيبُ ( ) بها جِيَف الحَسْرِي فأمَّا عِظامُها يريد وأما جلودها. وأنشد ( ):

> في حَلْقِكمْ عَظْمٌ وَقَدْ شجينا () المعنى في حلوقكم عظام (). وَ كما قال ():

فإنَّ زمانكمْ زَمَنٌ خَمِيصُ () كُلُوا في بعض<sup>()</sup> بَطْنِكُم تَعِفُّوا المعنى كلوا في بعض بطونكم.

(١) البيت لعلقمة بن عبدة التميمي، من قصيدة له يمدح بها الحارث بن أبي الحارث بن أبي شمر الغساني، البيت من شواهد سيبويه في الكتاب (٤٢)، وابن المبرد في المقتضب (٩٦) وينظر: ديوان علقمة الفحل (٢)، خزانة الأدب (٧/ ٥٢٦)، ودواوين الشعر العربي على مر العصور (٧٧/ ١٦٣).

- (٢) المسيب بن زيد مناة الغنوى.
  - (٣) الشطر الذي قبله:

لا تنكــروا القتــل وقـــد ســبينا من شواهد سيبويه في الكتاب (٤٢)، والأخفش في معاني القرآن (١/ ١٩٦) وابن المبرد في المقتضب (٩٦)، والأزهري في تهذيب اللغة (١/ ١٩٣)، وابن السراج في الأصول في النحو (١/ ٣١٣)، وابن منظور في اللسان العرب (١٤/ ٤٢٢) وينظر: خزانة الأدب (٤/ ٦٧)

في حَلْقِكمْ عَظْمٌ وَقَدْ شجينا

- (٤) "عظام" ليست في (خ)
  - (٥) أبو العلاء المعرى.
  - (٦) "نصف" في (س)
- (٧) البيت من شواهد سيبويه التي لا يعلم قائلها، ينظر: الكتاب لسيبويه (٤٢)، وأورده الأخفش في معاني القرآن (١/ ١٩٦)، والطبري في جامع البيان (١/ ٣٦١)، وينظر: خزانة الأدب (٧/ ٢٢٥).

## بِسْــــِوْلَسَّهِ ٱلتَّمْزَ ٱلرَّحْمَ لَ سُورَةُ الرَّحْمَن

[وقوله: ( )] ﴿عَلَّمَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ معناه: يسَّرهُ لأن يذكر ( ).

(۱) جاء في الحديث المروي عن ابن عباس رَضَّالِلُهُ عَنْهُ أَن عثمان بن عفان «سأل رسول الله على عن الرحمن؟ فقال: هو اسم من أسماء الله...» أخرجه الحاكم في المستدرك على الصحيحين (١/ ٧٣٨) كتاب فضائل القرآن، باب وأما حديث عبدالمجيد بن عبدالعزيز، برقم (٢٠٢٧) وقال: «هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحُ الْإِسْنَادِ، وَلَمْ يُخَرِّجَاهُ»

ومن أهل التفسير: أخرجه ابن أبى حاتم في تفسيره (٨/ ٢٧١٤)، وعزا السيوطي روايته إلى ابن أبي حاتم في تفسيره والحاكم في المستدرك وصححه والبيهقي في شعب الإيمان وأبو ذر الهروي في فضائله والخطيب البغدادي في تاريخه كما في الدر المنثور (١/ ٢٣).

- (٢) حكاه عن الزجاج ابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (٣/ ٣٣٧)، والمخصص (٥/ ٢٢٥)، وينظر: العين (٣/ ٢٢٤)، معاني القرآن للنحاس (٤/ ٣٤٥)، تهذيب اللغة (٥/ ٣٣)، جمهرة اللغة (١/ ٢٦٦)، وأورده بنصه مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية(١/ ٧٢١١).
  - (٣) الزيادة من (س)، (خ) وعليها بياض في (ش)
- (٤) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٠٦)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٠ / ١٠١)، وينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٧٢١١)، تهذيب اللغة (١/ ٣٠٢)، تفسير السمعاني (٥/ ٣٢٣).
  - (٥) هذا القول منسوب إلى ابن كيسان والضحاك.

نسبه إليه الثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ١٧٧) والسمعاني في تفسيره (٥/ ٣٢٣)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٠٦)، وأورده بعضهم بلا نسبة كمكي في المسير (٨/ ٢٠١) والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٥٢)، وأورده بعضهم بلا نسبة كمكي في

﴿عَلَمُهُ ٱلْبَيَانَ ﴾ [٤] علمه القرآن الذي فيه بيان كل شيء (). وقيل: الإنسان () هاهنا آدم ﷺ ().

ويجوز في اللغة أن يكون الإنسان اسماً للجنس ()، لجنس الناس جميعاً ()، ويكون على هذا المعنى () ﴿ عَلَّمَهُ ٱلْبَيَانَ ﴾ جعله مميزاً حتى انفصل الإنسان من جميع الحيوان ().

(٣) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٨) وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٦٩١)، وبه قال مقاتل في تفسيره (٣/ ٣٠٣)، وأورده السمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٣٥٨)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧١١٧) وغيرهم.

- (٤) "للجنس "ليست في (س).
- (٥) وهو قول أكثر المفسرين كها نص الماوردي في النكت والعيون (٥/ ٤٢٣) وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٠١)، وأورد هذا القول بلا ترجيح السمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٣٥٨)، والثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ١٧٧)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧٧ / ١٥٢).
  - (٦) "المعنى "ليست في (س)
- (٧) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (١٥/ ٣٥٦)، وأورده بنصه السمرقندي في بحر العلوم (٧). (٣٥٨/٣).

<sup>=</sup> الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٢١١).

<sup>(</sup>۱) هذا القول إذا كان تفسير خلق الإنسان أنه الرسول ، فالبيان هو تعليم القرآن له، وهذا التفسير خاص به ، والأولى حمل الآية على العموم فخلق الإنسان لجنس بني الإنسان، وعلمه البيان كل ما يحتاجه ذلك الإنسان قال الطبري: « والصواب من القول في ذلك أن يقال: معنى ذلك: أن الله علَّم الإنسان ما به الحاجة إليه من أمر دينه ودنياه من الحلال والحرام، والمعايش والمنطق، وغير ذلك عما به الحاجة إليه، لأن الله جلّ ثناؤه لم يخصص بخبره ذلك، أنه علَّمه من البيان بعضا دون بعض، بل عمّ فقال: علَّمه البيان، فهو كما عمّ جلّ ثناؤه» جماع البيان (٢٢/ ٨)، وينظر: تفسير مقاتل بن سليان (٣٠٣/١) الكشف والبيان (٩/ ٢٧٣)، تهذيب اللغة (١/ ٣٠٣) تفسير السمعاني (٥/ ٣٢٣).

<sup>(</sup>٢) "آدم" في (خ)

ويكون أيْضاً [معنى ()] ﴿ يُحُسَّبَانِ ﴾: يَدُلانِ على عدد الشهور والسنين وجميع الأوقات ().

وقوله تعالى: ﴿ وَٱلنَّجُمُ وَٱلشَّجَرُ يَسَجُدَانِ ﴾ [٦] قال أهل اللغة ()، وأكثر أهل التفسير (): «النجم كل ما نبت على وجه الأرض مما ليس له سَاق، والشَجَرُ

(۱) ينظر: مشكل إعراب القرآن (۲/ ۷۰٤)، جامع البيان إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ٩٢).

(٣) "بحسبان " في (ش) والأولى "بحساب" كما في (س) وهو الذي رجحه الطبري كما في جامع البيان (٣).

(٤) هذا القول مروي بنحوه عن ابن عباس رَضِحُلِلَّكُ عَنْهُ، وقتادة وابن زيد.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٩)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى الفريابي وعبد بن حميد وابن جرير وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وصححه، ورواية قتادة إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كيا في الدر المنثور (٧/ ٦٩١).

- (٥) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ)
- (٦) ويكون هذا ضمن القول الأول ويدخل فيه، جاء في الروايات عن ابن زيد في قوله: (الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ بِحُسْبَانٍ) قال: «يحسب بهما الدهر والزمان لولا الليل والنهار، والشمس والقمر لم يدرك أحد كيف يحسب شيئا لو كان الدهر ليلا كله، كيف يحسب، أو نهارا كله كيف يحسب؟» أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٩)، ونسبه إليه الماوردي في النكت والعيون (٥/ ٤٢٤).
- (٧) ينظر: قول ابن فارس في مقاييس اللغة (٣/ ٢٤٦)، والأزهري في تهذيب اللغة (١١/ ٨٧)، والراغب الأصفهاني في المفردات في غريب القرآن (١/ ٤٨٣).
- (A) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/٣٠٣)، ومجاز القرآن (١/ ١١٩)، جامع البيان (٢٢/ ٩)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١ / ٢١٧) وغيرهم.

<sup>(</sup>٢) "الشمس" في (خ)

كل ما له ساق»<sup>()</sup>.

ومعنى سجودهما: دوران الظل معهم ()، كما قال: ﴿ أُولَمْ يَرَوْا إِلَى مَاخَلَقَ \ اللَّهُ مِن [١/١٨٧] شَيْءٍ يَنَفَيَوُا ظِلَلُهُ وَعِن ٱلْمَعِينِ وَٱلشَّمَآبِلِ سُجَّدًا تِلَّهِ ﴾ ().

وقد قيل: إنَّ النجم أيضاً يراد به النجوم ()، [وهذا جائز أن يكون ()]، لأن الله عَلَى قد أعلم () أن النجم يسجد ()، فقال: ﴿ أَلَوْ تَرَ أَتَّ ٱللَّهَ يَسَجُدُلُهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱللَّرْضِ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ وَٱلنَّجُومُ ﴾ ().

ويجوز أن يكون النجم هاهنا: يعني به ما نبت على وجه الأرض، وما ( ) طلع

(١) هذا القول مروي بنحوه عن ابن عباس رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ، وسفيان، والسدي، وبنصه عن الكلبي.

أخرج عبدالرزاق الرواية عن الكلبي في تفسيره (٣/ ٢٦٢)، أخرجها عنهم جميعا الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٢)، وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس أيضا في تفسيره (١٠/ ٣٣٢٢)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَوَلَيَّكُ عَنْهُ إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبي الشيخ في العظمة والحاكم وصححه، كما في الدر المنثور (٧/ ٢٩٢)

- (٢) حكاه الماوردي عن الزجاج في النكت والعيون (٥/ ٤٢٤)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٧) ٤١٨)، وابن منظور في لسان العرب (١/ ٥٦٨)، وينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٤٢١) تفسير السمعاني (٥/ ٣٢٣).
  - (٣) النحل: ٤٨ جزء من الآية.
  - (٤) هذا القول مروي عن قتادة مجاهد.

أخرجه عبدالرزاق عن قتادة في تفسيره (٣/ ٢٦٢)، وأخرجه الطبري عن مجاهد وقتادة في جامع البيان (٢٢/ ٢٢)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى ابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٦٩٢).

- (٥) الزيادة من (س)، (خ) وعليها بياض في (ش)
  - (٦) "أعلمنا" في (س)، (خ)
- (٧) سجوداً على جهة الخشوع والتواضع والتذلل لله. ينظر: الزاهر في معانى كلمات الناس (١/ ٤٦)
  - (٨) الحج: ١٨ جزء من الآية.
- (٩) " ما " في (ش)، والصواب "وما" كما أثبته لأنهما قولان مختلفان والزجاج هنا جمع بينهما، وهو هكذا في

وقوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّمَآءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيزَاتَ ﴾ [٧] المعنى رفعها فوق الأرض، وأمسكها أن تقع على الأرض ().

﴿ وَوَضَعَ ٱلْمِيزَاتَ ﴾ لينتصف بعض الناس من بعض. وقيل: الميزان هاهنا العدل ()؛ لأن المعادَلة مو ازنة الأشياء ().

= (س)، (خ).

(۱) "وما يطلع "ليست في (س)، (خ)

(٢) "يطلع" في (خ)

(٣) حكى ذلك عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (١١/ ٨٨)، ابن منظور في لسان العرب (٥٦٨/١٢) وقد جمع الزجاج في قوله هذا بين القولين السابقين بأن النجم الطالع، فهو مانبت على وجه الأرض مما ليس له ساق، وبين النجم نجم السهاء، وهذا ما جاء في كتب اللغة " نجم الشيء ينجم بالضم نجوما طلع وظهر ونجم النبات والناب والقرن والكوكب وغير ذلك طلع قال الله تعالى ﴿ وَالنَّجَمُ وَالشَّجَرُ لَيْ سَمُحُدَانِ اللهُ عَالَى ﴿ وَالنَّابُ معجم مقاييس اللغة لابن فارس (٥/ ٣٩٦).

وإن كان الأرجح والله أعلم أن المراد بالنجم في هذا الموضع نجم النبات الطالع من الأرض، لاقتران ذكره بالشجر. قال الطبري: « أولى القولين في ذلك بالصواب قول من قال عني بالنجم ما نجم من الأرض من نبت لعطف الشجر عليه فكان بأن يكون معناه لذلك ما قام على ساق وما لا يقوم على ساق يسجدان لله بمعنى أنه تسجد له الأشياء كلها المختلفة الهيئات من خلقه أشبه وأولى بمعنى الكلام من غيره» جامع البيان (٢٢/ ١٢).

- (٤) ينظر: تفسير مقاتل (٣/ ٣٠٣)، معانى القرآن للفراء (٥/ ٦٣)، جامع البيان (٢٢/ ١٣) بحر العلوم (٣/ ٣٥٩).
  - (٥) هذا القول مروي عن مجاهد.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٤)، وعزاه السيوطي إلى ابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٦٣). وقال به مقاتل في تفسيره (٣/ ٣٠٣)، والفراء في معانى القرآن (٥/ ٦٣) وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٣٦).

(٦) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٠٧)، وينظر: معانى القرآن للفراء (٥/ ٦٣)، بحر =

وقوله تعالى: ﴿ أَلَّا تَطْغَوَاْ فِي ٱلْمِيزَانِ ﴾ [٨] "أن لا تطغوا" ( )أي ألا تجاوزوا القدر والعدل ( ).

ويكون ﴿ أَلَّا تَطْغُوا ﴾ بمعنى ألا ( ) اللام ( ) لئلا تطغوا، ويكون ألا تطغوا أعلى النهي، ومعنى "أن" التفسير، فيكون المعنى - والله أعلم - ووضع الميزان أي ( ) لا تطغوا في الميزان، ويدل عليه ( ) المعطوف عليه، وهو قوله: ﴿ وَأَقِيمُوا ٱلْوَزِّنَ بِٱلْقِسْطِ وَلَا تُعْشِرُوا ٱلْمِيزَانَ ﴾ [ ٩].

القراءة بضم التاء ()، وروى أهل اللغة: أُخْسَرْت المِيزَانَ وَخَسَرْتُ ()،

(٧) "عليه" ليست في (خ)

(٨) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٠٧).

وفي « أَنْ » هذه وجهان، أحدُهما: أنَّها الناصبةُ، و « لا » بعدها نافيةٌ، و « تَطْغَوْا » منصوبٌ ب « أَنْ »، وأنَّ قبلَها لامَ العلةِ مقدرةً، تتعلَّقُ بقولِه: « ووَضَع الميزانَ » التقدير: لئلا تَطْغَوا، وهذا بَيِّنٌ وإليه ذهبَ مكى وأبو البقاء وابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٠٤)

والثاني: أَنْ تكونَ المفسِّرَةَ، وعلى هذا تكونُ « لا » ناهيةً والفعلُ مجزومٌ بها. إلاَّ أَنَّ فيه لبس!! بأنَّ شَرْطَها تقدُّمُ جملةٍ متضمنةٍ لمعنى القول، وليسَتْ موجودةً، وإليه ذهب الفراء في معاني القرآن (٥/ ٦٣)، وينظر: مشكل إعراب القرآن (٢/ ٤٠٧)، والدر المصون في علم الكتاب المكنون (٩٧).

(٩) "ولاتُّخسروا" بضم التاء أي لا تنقصوا الميزان.. وهي قراءة الجمهور.

<sup>=</sup> العلوم (٣/ ٩٥٩) الكشف والبيان (٩/ ١٧٨)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٢١٤).

<sup>(</sup>١) "أن لا تطغوا" ليست في (خ)

<sup>(</sup>۲) ينظر: بحر العلوم (۳/ ۲۰۹) الكشف والبيان (۹/ ۱۷۸) الهداية إلى بلوغ النهاية (۱۱/ ۲۱۶)، التبيان تفسير غريب القرآن (٤٠٠).

<sup>(</sup>٣) "ألا" ليست في (س)

<sup>(</sup>٤) "ألا اللام" ليست في (خ).

<sup>(</sup>٥) "ويكون أن لا تطغوا "ليست في (س)، (خ).

<sup>(</sup>٦) "أن" في (خ)

فعلى خَسَرت "ولا تَخْسِروا" ولا تقرأنَّ بها إلا أن تثبت [بها ()] رواية صَحيحةٌ عن إمام في القراءة، وقد رُوِي أنه قرأ بها من المتقدمين قارئ، ولكنه ليس مِمن أخذت عنه القراءة، ولا له حرف يقرأ بِه ().

وقوله تعالى: ﴿وَٱلْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ ﴾، [١٠] ﴿لِلْأَنَامِ ﴾ الإِنْسُ والجِنُّ ().

وقوله تعالى: ﴿فِهَافَكِهَةُ وَالنَّخُلُ ذَاتُ الْأَكُمَامِ ﴾ [11] معنى ﴿الْأَكُمَامِ ﴾ ما غَطَّى، وكل شجرة تخرج ما هو مُكَمَّم، فهي ذات الأكهام ()، وأكهامُ النخلة ما غطى جُمَّارَها من السَّعَف والليف والجِذْع، وكلُّ ما أَخرجته النخلة فهو ذو أكهام، فالطَّلْعة () كُمُّها قشرها، ومن هذا قيل للقَلَنْسُوة: كُمَّة؛ لأنها تُغَطِّي الرأس، ومن هذا أكهام القميص؛ لأنها يغطيان اليد ().

وقوله تعالى: ﴿ وَٱلْحَبُّ ذُو ٱلْعَصِّفِ وَٱلرَّبِحَانُ ﴾، [١٢] ويُقرأ "والريحانِ ( ) " ( )،

(۲) ينظر: العين (٤/ ١٩٥)، تهذيب اللغة (٧٦ /٧).

(٢) الزيادة من (س)

(٣) "ولا تخسروا" بفتح التاء، قرأ بها بلال بن أبي بردة وزيد بن علي وأبان بن عثمان، أي لا تخسروا الثواب الموزون يوم القيامة.

ينظر: إعراب القرآن (٤/٤)، البحر المحيط (٨/ ١٨٨) الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٥٥)

(٤) هذا القول مروي عن الحسن.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٧/ ١١٩) وعزاه السيوطي إليه كما في الدر المنثور (٧/ ٦٩٣) وأورده ابسن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ١٠٨)، ونسبه الماوردي إليه كما في النكت والعيون (٥/ ٢٥٥).

- (٥) "أكمام" في (س)
- (٦) "والطلعة" في (س)
- (٧) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٩/ ٣٤٣)، وينظر: العين (٥/ ٢٨٦)، غريب القرآن لابن قتيبة (٤٣٦)، معجم مقاييس اللغة لابن فارس (٥/ ١٢٢) الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٧٢١٥).
  - (٨) "ويقرأ والريحان" ليست في (س)
- (A) "الريحانِ" بالخفض قرأ حمزة والكسائي، ووجه الخفض بالرد على قوله: ذو العصف والريحان؛

وأكثر القراءة ﴿وَٱلرَّيْحَانُ ﴾ ( ).

والعصف: ورق النزرع ()، ويقال: التّبن هو العصْفُ ()، ويقال [له ()]: العَصِفَة.

قال الشاعر ():

ت شقي () مَ ذانِبَ قد ماكتُ ( ) حُدورُها ( ) من أتِيِّ الماءِ مطمومُ ( ).

= لأن العصف التبن والريحان ما فيه من الرزق وهو الحب.

ينظر: السبعة في القراءات (٦١٩) النشر في القراءات العشر (٢/ ٤٢٠) التيسير في القراءات السبع (١٣٢).

- (۱) "والريحانُ" رفعا قرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو وعاصم، ووجه الرفع بالرد على قوله والحب والريحان. ينظر: السبعة في القراءات (٦١٩)، الحجة في القراءات السبع (٣٣٨)، النشر في القراءات العشر (٢/ ٤٢٠)، التيسير في القراءات السبع (١٣٢).
- (٢) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ١٩)، وعزاه السيوطي إلى ابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٦٩٣)
- (٣) هذا القول مروي عن قتادة والضحاك وابن عباس رَخِوَلِكُهُ عَنْهُ، وبه قال الفراء في معاني القرآن (٣/ ٢٩٢). أخرجها عن قتادة عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٦٢) وأخرج الطبري الروايات عنهم في جامع البيان (٢٦/ ١٩)، وأخرج ابن أبي حاتم الرواية عن ابن عباس رَخِوَلِكُهُ عَنْهُ في تفسيره (١٠/ ٣٣٢٣)، وعزا السيوطى رواية ابن عباس رَجَوُلِكُ عَنْهُ إليهما وإلى ابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٣٩٣)
  - (٤) الزيادة من (س)، (خ)
  - (٥) الشاعر هو علقمة بن عبدة.
    - (٦) "يسقى" في (س)، (خ)
      - (٧) "ماتت" في (خ)
      - (٨) "أتيها" في (س)
- (٩) ديوان علقمة (٦)، والبيت من شواهد أبي عبيدة في مجاز القرآن (١/ ١١٩)، والطبري في جامع البيان (٩) ديوان علقمة (٦)، وينظر: دواوين الشعر العربي على مر العصور (٢٧/ ١٦٤).

ويُروى: بأتى الماء<sup>()</sup>.

ومعنى ﴿ أُو الْعَصَّفِ وَ الرَّيْحَ انُ ﴾ ذو الورق ()، والرِّزقُ ()، العرب (تقول: سبْحَانَ الله وَرَيْحانه، قال أهل اللغة: واسترزاقه (). قال النمر بن تولب (): سيلام الإله وريحانه ورحمته وسهاء در ()

(۱) بيان مفردات البيت: المذانب جمع مذنب، وهو مسيل الماء إلى الأرض، والجدول يسيل عن الروضة بهائها إلى ويرها: وعصيفتها: هي الورق الذي يجز فيؤكل، ثم يسقى أصله، ليعود ورقه. وجذورها: الذي انحدر من هذه المذانب واطمأن. الأتي: الجدول. وأراد به هنا: ما يسيل من الماء في الجدول. والمطموم: المملوء بالماء. شارح مختار الشعر الجاهلي (٤٢٦)

(٢) هذا القول مروي عن ابن عباس رَيَحُلِيَّكُ عَنْهُ والضحاك والحسن وزيد وهو أن الريحان الورق الذي يشم. أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٠) وعزا السيوطي رواية الضحاك والحسن إلى ابن جرير كها في الدر المنثور (٧/ ١٩٤٤).

(٣) هذا القول مروي عن ابن عباس ومجاهد والضحاك أن الريحان الرزق. أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٠) وعزا السيوطي رواية مجاهد وابن عباس والضحاك إلى ابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٢٩٤)، وبه قال الفراء في معاني القرآن (٣/ ١١٤)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٣٧).

- (٤) "والعرب" في (س)، (خ)
- (٥) ينظر: كتاب سيبويه (١/ ٣٤٩)، ومعاني القرآن للفراء (٥/ ٦٤)، المحكم والمحيط الأعظم (٣/ ٥٠٩) وحكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٥/ ١٤٢).
- (٦) النمر بن تولب بفتح التاء المثناة واللام بن زهير بن أقيش العكلي، وكان النمر شاعرا فصيحا جوادا ذكره ابن عبدالبر وابن منده وأبو نعيم الأصبهاني في الصحابة ورووا له حديثا في التصريح بسماعه من النبي وقال الأصمعي: هو مخضرم أدرك الجاهلية والإسلام.

ينظر: الكاشف (٢/ ٣٢٦) خلاصة تذهيب تهذيب الكمال (١/ ٤٠٦) أسماء المخضر مين من الرجال (١).

(٧) البيت من شواهد أبي عبيدة في مجاز القرآن (١/ ١١٩)، والطبري في جامع البيان(٢٢/ ٢٠) والأزهري في تهذيب اللغة (٢/ ١٧٩).

قال: معنى ريحانه رزقه ().

فمن قرأ، ﴿وَٱلرَّيِحَانُ﴾ عطف على العصف المومن قرأ: (والريُّانُ) عطف على هو وَيهما () ومن قرأ: (والريُّانُ) عطف على ﴿وَٱلْحَبُ ﴾ ويكون المعنى فيهما () فاكهة وفيهما () الحب ذو العصف وفيهما الريحان، فيكون الريحان هاهنا هو الريحان الذي يشم، ويكون أيضاً هاهنا () () الرزق ().

قد ذكر () الله عَلَى هذه السورة ما يدل على وحدانيته () عَلَى من خلق الإنسان، وتعليم البيان، ومن خلق الشمس والقمر والسماء والأرض، ثم خاطب الإنسان، والجن () فقال: ﴿فَإِلَيْءَالاَءَ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ [١٣] أي: فَبِأَيِّ نِعَم رَبِّكُمَا لَكَذِّبَانِ ﴾ [١٣]

<sup>(</sup>۱) وهو اختيار الزجاج وقد أورده الأزهري عنه في تهذيب اللغة (۲/ ۱۷۹)، وهو أقربها إلى الصواب، قال الطبري: « أولى الأقوال في ذلك بالصواب لأن الله جل ثناؤه أخبر عن الحب أنه ذو العصف وذلك ما وصفنا من الورق الحادث منه والتبن إذا يبس فالذي هو أولى بالريحان أن يكون حبه الحادث منه إذكان من جنس الشيء الذي منه العصف ومسموع من العرب تقول خرجنا نطلب ريحان الله ورزقه ويقال سبحانك وريحانك أي ورزقك ومنه قول النمر بن تولب... »جامع البيان (۲۷/ ۱۲۳)

<sup>(</sup>٢) "الرزق" في (خ).

<sup>(</sup>٣) "فيها" في (س)

<sup>(</sup>٤) "فيها" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٥) "فيها" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٦) "هو" زائدة في (س)، "وفيها" في (خ)

<sup>(</sup>٧) "هو" زائدة في (خ)

<sup>(</sup>٨) ينظر: الحجة في القراءات السبع (٣٣٨)، مشكل إعراب القرآن (٢/ ٧٠٤)، حجة القراءات (٨) ينظر: الحجة القرآن لابن سيده (٨/ ٩٣).

<sup>(</sup>٩) "فذكر" في (س)

<sup>(</sup>١٠) " ما يدل على وحدانيته في هذه السورة" ليست في (س)

<sup>(</sup>١١) هذا القول مروي عن قتادة بنحوه.

تُكَذِّبَانِ () من هذه الأشياء المذكورة؛ لأنها كلها منعم بها عليكم، في دلالتها إياكم على وحدانيته، وفي رزقه إياكم ما به قوامكم، والوصلة إلى حياتكم، والآلاء واحدها ألى وإلى ().

وكل ما في السورة من قوله عَلَّا: ﴿ فَيَأَيّ ءَالآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ فمعناه على ما فسَّرْناه ()، فَبِأَيِّ نِعَم رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ.

وقوله تعالى: ﴿خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ مِن صَلْصَلِ كَٱلْفَخَّادِ ﴾ [18]، وقال في موضع آخر: ﴿إِنَّا خَلَقْنَهُم مِن طِينٍ لَازِبِم ﴾ (1)، وقال: ﴿إِنَّ مَثَلَعِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمٌ خَلَقَ مُومِن تُرَابٍ ﴾ (1).

وهذه الألفاظ التي قال الله عَلَى: إنه () خلق الإنسان منها () مختلفة اللفظ، وهي في المعنى راجعة إلى أصل وَاحدٍ، فأصل الطين التراب فأعلم تعالى أنه خلق آدم من تراب، جُعِلَ طيناً، ثم انتقل فصار كالْحَمَأ المسنون، ثم انتقل فصار صَلْصَالًا كالْفَخار،

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٣)، وأخرجه ابن أبي حاتم عنه أيضاً في تفسيره: (١٠/ ٣٣٢٣)، وعزاه السيوطي إليهم كما في الدر المنثور: (٧/ ٢٩٤).

<sup>=</sup> أخرج الرواية عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٦٤)، وأخرجها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٣٢)، وأخرجها ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٢٣)، وعزاه السيوطي إليهم كما في الدر المنثور (٧/ ٢٩٤)

<sup>(</sup>١) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحُلِلَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٢) "ألاً وإلاً" في (س)، "ألى و" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٣) "فسرنا" في (س)

<sup>(</sup>٤) الصافات: (١١)

<sup>(</sup>٥) الحجر: (٢٦) جزء من الآية

<sup>(</sup>٦) آل عمران: (٥٩) جزء من الآية

<sup>(</sup>٧) "إنه" ليست في (س)

<sup>(</sup>٨) "منها" ليست في (س)

والصلصال اليابس، فهذا كله أصله التراب، وليس فيه شيء ينقض بعضه بعضاً ()، وإنها شرحنا هذا؛ لأن قوماً من الملحدين يسألون عن مثل هذا؛ ليُلْبِسُوا على الضعفة، فأعلم الله -جل ثناؤه - من أي شيء خلق أبا الإنس جميعا () آدم، وأعلم من أي شيء خلق أصل الجنّ، فقال: ﴿ وَخَلَقَ ٱلْجَانَةَ مِن مَّارِجٍ مِّن نَارٍ ﴾ [10] والمارج: اللهب المختلط بسواد النّار ().

وقوله تعالى: ﴿رَبُّ ٱلْمُثَرِقَيْنِ وَرَبُّ ٱلْغَرِّبِيْنِ ﴾ [١٧] يعني به مشرق () الشمس، وكذلك القمر، ومغربي () الشمس والقَمَر، فأحَدُ المشرقين مشرق الشتاء، والآخر مشرق الصيف، وكذلك المغربان ().

أخرج الرواية عن الحسن عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٦٢)، وأخرجها جميعها الطبري عن الضحاك، وقتادة، والحسن، وابن زيد في جامع البيان (٢٧/ ٢٦١)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَصَّوَلَيَّكُ عَنهُ إلى ابن جرير وعبد بن حميد وابن المنذر، ورواية قتادة إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٧/ ٢٩٤)، ولم أجد أثراً عن السلف بما أورده الزجاج بنصه - والله أعلم -، وينظر: مجاز القرآن (١/ ١٢٠)، غريب القرآن لابن قتيبة (٣٧٩)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١١٠).

أخرج رواية مجاهد وقتادة الطبري في جامع البيان (٢٨/٢٣)، وأخرج ابن أبي حاتم الرواية عن ابن عباس رَضَيَّكُ عَنْهُ في تفسيره (١٠/ ٣٣٢٣)، وعزا السيوطي رواية عن ابن عباس إلى سعيد بن منصور وعبد بن حميد ورواية مجاهد إلى عبد بن حميد ورواية مجاهد إلى عبد بن حميد ورواية مجاهد إلى عبد بن حميد ورواية عباهد إلى عبد بن حميد ورواية مجاهد إلى عبد بن حميد ورواية عباهد إلى عبد بن حميد ورواية عبد بن عبد بن حميد ورواية عبد بن عب

<sup>(</sup>۱) أورده بنصه بغير نسبة ابن الجوزي في زاد المسير (۸/ ۱۱۰)، يقول الشيخ ابن عثيمين: "كل هذه أوصاف للتراب ينتقل من كونه تراباً، إلى كونه طيناً، إلى كونه حأ، إلى كونه صلصالاً، إلى كونه كالفخار، حتى إذا استتم نفخ الله فيه من روحه فصار آدمياً "تفسير القرآن للعثيمين (۱۳/ ٤)

<sup>(</sup>٢) "جميعا" ليست في (خ).

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروي عن ابن عباس رَسِحُالِلَهُ عَنْهُ، والحسن والضحاك، وقتادة، وابن زيد بنحوه.

<sup>(</sup>٤) "مشرقا" في (س)، "مشرقي" في (خ)

<sup>(</sup>٥) "ومغربا" في (س)

<sup>(</sup>٦) هذا القول مروي عن ابن عباس ومجاهد وقتادة.

وقوله () تعالى: ﴿ سَنَفَرُغُ لَكُمُ أَيُّهُ ٱلثَّقَلَانِ ﴾ [٣١] يعني بالثقلين: الإنس والجن ().

ويجوز "سَيفْرَغُ لَكُمْ" ( ) -بفتح الراء ( ) -، ويجوز "سَيَفْرُغُ" -بفتح الياء - ( )،

ابن جرير وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (٧/ ٦٩٥)، وبهذا قال الفراء في معاني القرآن (٣/ ١١٥)، وأبو عبيدة قال: «أي مشرق الشتاء ومشرق الصيف، فإذا قال المشارق والمغارب فمشرق كل يوم ومغرب كل يوم » مجاز القرآن (٢/ ٢٤٣)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧٢٢٠)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١١٧).

- (١) "وكذلك قوله" في (س)
  - (٢) "قوله" في (س)
- (٣) "سنفرُغ لكم" بالنون وضم الراء على أنه مسند للمتكلم العظيم، قرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو وابن عامر وعاصم.
- ينظر: الحجة في القراءات السبع (٣٣٩)، السبعة في القراءات (٦٢٠)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٢٧).
- (٤) ينظر: تفسير مقاتل بن سليان (٣/ ٣٠٦)، تهذيب اللغة (٣/ ٢٠٢)، المحكم والمحيط الأعظم (٢/ ٣٠٥) تذكرة الأريب تفسير الغريب (١٩٦) الجامع لأحكام القرآن (١٥٨/١٧).
  - (٥) "سنفرغ" في (س)
- (٦) "سيَفرَغ لكم" بفتح الياء والراء رواية حسين الجعفي عن أبي عمرو، والأعرج. ينظر: السبعة في القراءات (٦٢٠) المحتسب لابن جنبي (٢/ ٣٠٣)، النشر في القراءات العشر (٢/ ٣٨١).
- (٧) "سيَفرُغ لكم" بفتح الياء وضم الراء على أنه مسند إلى ضمير اسم الله تعالى المتقدم، قرأ حمزة والكسائي بالياء ووافقهم الأعمش.

ينظر: السبعة في القراءات (٦٢٠) الحجة في القراءات السبع (٣٣٩)، النشر في القراءات العشر (٢٨١).

ويجوز "سَيُفْرَغ لكم" - بضم الياء وفتح الراء - ()، ومعناه سيُقصد () لجِسَابِكُمْ، والله عَلَى لا يَشْغَلُه شأن عن شأن ().

والفراغ في اللغة على ضربين ():

أحدهما: الفراغ من شُغلِ

والآخر: القصد لشيء ()، تقول: قد فرغت مما كنت فيه، أي قد زال شغلي به، وتقول: سَأْتَفَرغ () لفلانٍ، أي سأجْعَلُه قَصْدِي ().

وقوله تعالى: ﴿ يَمَعُشَرَ ٱلِجِنِّ وَٱلْإِنسِ إِنِ ٱسْتَطَعْتُمَ أَن تَنفُذُواْ مِنْ أَقْطَارِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [٣٣] الأقطار: النَواحي ().

﴿ فَأَنفُذُوا ۚ لَا نَنفُذُونَ إِلَّا بِسُلْطَنِ ﴾ أي حيث ما كنتم شاهدتم حجةً لله ( ) وسلطاناً،

(۱) "سيُفرَغ بضم الياء وفتح الراء" قرأ ابن السميفع وابن يعمر وابن أبي عبلة وعاصم الجحدري. ينظر: معاني القرآن للفراء (۲/ ۸۳۳) والحجة في القراءات السبع (۳۳۹) زاد المسير (٨/ ١١٥)

<sup>(</sup>٢) "سنقصد" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٣) ينظر: معاني القرآن للفراء (٢/ ٨٣٣)، ومجاز القرآن (١/ ١٢٠)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٤٩)، حجة القراءات (٦٩٢).

<sup>(</sup>٤) أورده بنصه بلا نسبة مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٧٢٢٥)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١١٥)، وينظر: مقاييس اللغة (٤/ ٤٩٣).

<sup>(</sup>٥) "للشيء" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٦) "سأفرغ" في (خ)

<sup>(</sup>٧) "سأجعل قصدي له" في (س)

<sup>(</sup>٨) ينظر: المخصص لابن سيده (٤/ ١٨٨)، زاد المسير (٨/ ١١٥)، المزهر في علوم اللغة (١/ ٣٥٩) البحر المحيط (٨/ ٤٤٨).

<sup>(</sup>٩) "الله" في (خ)

 $^{()}$ يدل على أنه واحدُّ

وقوله تعالى: ﴿ يُرُسَلُ عَلَيْكُمُا شُوَاظُ مِّن نَّارٍ وَثُحَاسٌ فَلَا تَنْتَصِرَانِ ﴾ [٣٥] وتقرأ () "ونحاس " () بكسر السين ().

والنحاس: الدُّخان ()، والشواظ: اللهب الذي لا دُخَانَ معه ().

(۱) ينظر: بحر العلوم (٣/ ٣٦٣)، تهذيب اللغة (٦/ ٩)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٣٠)، الهداية إلى بلوغ النهاية(١٢/ ٧٦٧٤)، وزاد المسير (٨/ ١١٦)

- (٢) "ويقرأ" في (س)
- (٣) "وتقرأ نحاس" ليست في (خ)
- (3) "ونحاسٍ" قرأ ابن كثير وأبو عمرو بالخفض عطفا على قوله: (من نار)كأنه أراد من نار ومن نحاس، وروي عن أبي عمرو يقول: لا يكون الشواظ إلا من النار والنحاس جميعا، والنحاس الدخان فعلى ما فسره أبو عمرو يكون(النحاس) معطوفا على قوله: (من نار) فيكون معناه: يرسل عليكما شواظ وذلك الشواظ من نار ونحاس، وفيه بعد، "ونحاسٌ" برفع النحاس قرأ الجمهور، عطفاً على الشواظ وهو أصح في المعنى؛ لأن الشواظ اللهب الذي لا دخان فيه والنحاس الدخان وكلاهما يتكون من النار.
- ينظر: الحجة في القراءات السبع (٣٣٩)، السبعة في القراءات (٦٢١)، مشكل إعراب القرآن (٢/٢٠) النشر في القراءات العشر (٢/ ٢١١).
  - (٥) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ وسعيد.
- أخرجها الطبري في جامع البيان (٢٧/ ١٣٨) وأخرج ابن أبي حاتم الرواية عن ابن عباس في تفسيره (١٠/ ٣٣٢٥)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٧٠١)، وينظر: مجاز القرآن (١/ ١٢٠). والفراء في معاني القرآن (٢/ ٧٣٤)
- (٦) بهذا النص جاء عن ابن عباس أن نافع بن الأزرق قال له: «أخبرني عن قوله ﴿ يُرُسُلُ عَلَيْكُما شُوَاظُ ﴾ قال اللهب الذي لا دخان معه». عزا السيوطي هذا الأثر إلى ابن الأنباري في كتاب الوقف والإبتداء والطستي والطبراني كما في الدر المنثور (٧/ ٧٠)، وذكر هذا المعنى الخليل في العين (٦/ ٢٧٨)، والمبرد في الكامل في اللغة والأدب (١/ ٢٩١)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (١/ ١٢٠)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٣٠).

وأكثر السلف على أن الشواظ هو اللهب من النار وهو قول ابن عباس ومجاهد وقتادة والضحاك وابن

وقوله تعالى: ﴿ يَنْهُمَا بَرْزَخُ لَا يَبَغِيَانِ ﴾ [٢٠] البرزخ: الحاجز ()، وهو حاجز من قدرة الله ().

ومعنى: ﴿لَا يَبْغِيَانِ ﴾ ( ) لا يَبْغي \ الملح [على العذب فيختلط به ( )، ولا العذب [٧١٨٠]. على الملح فيختلط به ( )] ( ).

= زید، ینظر: جامع البیان (۲۳/ ٤٦)، الدر المنثور (۷/ ۲۰۷).

وكذلك بعض المفسرين كالنحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٠٩)، وابن أبي زمنين تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٣٠).

(١) هذا القول منسوب إلى ابن جريج.

نسبه الماوردي في النكت والعيون (٥/ ٤٢٩)، ونسبه القرطبي أيضا في الجامع لأحكام القرآن (١/ ١٢٠) وقال به مقاتل في تفسيره (٢/ ٤٤٠)، وينظر: العين (٦/ ١٢٠)، تهذيب اللغة (١/ ١٥)، المحكم والمحيط الأعظم (٧/ ٤٢٣)، فقه اللغة (١٣٠٠).

(٢) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحُلِلَهُ عَنْهُ، ومجاهد.

أخرجهما الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٣٠)، وأخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٢٤)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إليهما وإلى ابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٦٩٥)، وبه قال الفراء معاني القرآن (٣/ ١١٥)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٣٨) الأزهري في تهذيب اللغة (١١/ ١٧٤).

- (٣) ينظر: تفسير مقاتل بن سليان (٣/ ٣٠٥)، بحر العلوم (٢/ ٩٠٠)، والمحكم والمحيط الأعظم (٥/ ٣٣٧).
  - (٤) "البرزخ الحاجز وهو حاجز من قدرة الله ومعنى لا يبغيان "ليست في (س)
    - (٥) "فيختلط به" ليست في (خ)
    - (٦) قول الفراء في معاني القرآن (٣/ ١١٥).
    - (٧) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)

Fattani

وقال: ﴿ يَغَرُّجُ مِنْهُمَا ﴾ وإنها يخرج من البحر () المالح ()؛ () لأنه [قد ذكرهما وَجَمَعَهُمَا،] () فإذا خرج من أحدهما [فقد] () خرج منهما ()، ومثل ذلك () قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَوْا كَيْفَ خَلَقَ ٱللَّهُ سَبْعَ سَمَوَتِ طِبَاقًا ﴿ وَ وَجَعَلَ ٱلْقَمَرَ فِيهِنَ نُورًا وَجَعَلَ ٱلشَّمْسَ سِرَاجًا ﴾ ()،

(١) هذا القول مروي عن قتادة والضحاك وابن عباس رَضِّالِلُهُ عَنْهُ وابن زيد والحسن.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٦٣)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢٧/ ١٣١)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن جرير، ورواية الضحاك والحسن إلى عبد بن حميد وابن جرير، ورواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٢٩٧)، وقال بهذا مقاتل في تفسيره (٣/ ٣٠٥) والخليل في العين (٦/ ٢٠٩)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (١/ ١٢٠)، والفراء في معاني القرآن (٥/ ٢٥).

- (٢) "اللؤلؤ في (س)
- (٣) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١١٣)، ينظر: تهذيب اللغة (٤/ ٦٩)، لسان العرب (٣) حكاه عن الزجاج).
  - (٤) "البحر "ليست في (خ)
    - (٥) "الملح" في (س)
- (٦) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١١٥)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٢٨)، الكشف والبيان
   (١/ ٥٠٠) فقه اللغة (١٣٠٠)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٧٢٢٧)، تفسير السمعاني (٥/ ٧٧)
  - (V) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)
    - (A) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ).
  - (٩) حكاه عن الزجاج القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٦٣).
    - (١٠) "ومثله" في (س)
    - (۱۱) نوح: (۱۵–۱۲)

Ali Fattani

ويقرأ: "نُخْرَجُ مِنْهُمَا" بضم () الياء ().

وقوله تعالى: ﴿ وَلَهُ ٱلْجُوَارِ ٱلْمُشَاتُ فِي ٱلْبَحْرِ كَٱلْأَعْلَىمِ ﴾ [24] "الجواري ( )" الوقف عليها بالياء ( ) ، وإنها سقطت الياء في اللفظ؛ لسكون اللام، والاختيار وصلها ( ) ، وإن

(۱) "والقمر والشمس" في (س)

- (۲) والأمثلة على هذا كثيرة وهذا من سعة العربية التي يحتج بسعتها في الكلام قال تعالى: ﴿ يَهُمَعْثَمَرُ اللَّجِنّ وَٱلْإِنسِ أَلَمْ يَأْتِكُمُ رُسُلُ مِّنكُمُ ﴾ فيقول القائل: إنها الرسل من الإنس خاصّة، فكيف قال للجنّ والإنس (منكم)، وكقوله: ﴿ نَسِيا حُونَهُمَا ﴾ وإنها نسيه يوشع فأضافه إليهها. ينظر معانى القرآن للفراء (۲/ ١٥٤)، جامع البيان (۱۸/ ۷۷).
  - (٣) "بفتح " في (خ).
- (٤) "يُخرَج منهما": بضم الياء وفتح الراء قرأ نافع وأبو عمرو، و" ويَخرُج منهما" قرأ الباقون بفتح الياء وضم الراء، فالحجة لمن فتح الياء أنه جعل الفعل للؤلؤ والمرجان والحجة لمن ضم الياء أنه دل بذلك وبفتح الراء على بناء الفعل لما لم يسم فاعله.
- ينظر: الحجة في القراءات السبع (٣٣٩) النشر في القراءات العشر (٢/ ٣٨٠)، التيسير في القراءات السبع (١٣٢).
  - (٥) "الجوار" في (ش) والصواب بالياء كما بين الزجاج بعدها وهي هكذا في (س)، (خ)
  - (٦) "الجواري" قرأ ابن كثير بالياء في حالة الوقف على الأصل واحدها جارية فلام الفعل ياء. ينظر: السبعة في القراءات (١/ ٥٨١) حجة القراءات (٦٤٢)، النشر في القراءات العشر (٢/ ٣٦٨).
- (V) "الجواري في البحر" بياء في الوصل وحذفها في الوقف قرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو، وإنها قرأ كذلك؛ ليكونا متبعين للكتاب وللأصل.
  - ينظر: السبعة في القراءات (١/ ٥٨١) حجة القراءات (٦٤٢)، النشر في القراءات العشر (٦/ ٣٦٨).
    - (٨) "إن" في (ش)، "فإن" في (خ)، والصواب " وإن " في (س) وأثبته في المتن لأنه عطف.

ويقرأ ( ) "المُنْشِآت" -بكسر الشين- ( )، والفتح أجود في الشين ( )، ومعنى ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَالَ الشُّرُعِ ( ).

ومن قرأ ( )"المنشئِات" فعلى معنى ( ) الحاملات الرافعات الشرع ( ).

(١) "الجوار" قرأ نافع وأبو عمرو بغيرياء في حالة الوقف والوصل؛ لأن مرسوم المصاحف بغيرياء فاتبعوا المصاحف.

ينظر: النشر في القراءات العشر (٢/ ٣٦٨)، السبعة في القراءات (١/ ٥٨١) حجة القراءات (٦٤٢)

- (٢) "الجوار" بغيرياء في الوصل ولا الوقف قرأ ابن عامر وعاصم وحمزة والكسائي. ينظر: السبعة في القراءات (١/ ٥٨١).
  - (٣) "وتقرأ" في (خ)
- (٤) "المنِشئات" بكسر الشين قرأ حمزة وروى يحيى بن آدم عن أبى بكر عن عاصم. ينظر: السبعة في القراءات (٦٢٠) حجة القراءات (٦٩١)، التيسير في القراءات السبع (١٣٢).
- (٥) "المنشَئات" بفتح الشين قرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو وابن عامر والكسائي وحفص عن عاصم، وروى حرمي عن حماد بن سلمة عن عاصم.
  - ينظر: السبعة في القراءات (٦٢٠) حجة القراءات (٦٩١)، التيسير في القراءات السبع (١٣٢).
- (٦) توجيه قراءة الفتح: أنهن المرفوعات القلاع اللاتي تقبل بهن وتدبر، فهن منشآت مجريات مرفوعات الشرع وهي مفعولة؛ لأنها أنشئت وأجريت ولم تفعل ذلك أنفسها، أي فعل بها الإنشاء فهذا بين لا إشكال فيه. ينظر: جامع البيان (٢٣/ ٣٧)، وحجة القراءات (٦٩١)، والجامع لأحكام القرآن (٦٩/ ١٦٤).
  - (٧) "ومن قرأ" ليست في (س)، " وأمّا " في (خ)
    - (٨) "معنى" ليست في (خ)
- (٩) توجیه قراءة الکسر: أنهن الظاهرات السیر الرافعات الشرع اللاتي یقبلن ویدبرن. ینظر: جامع البیان
   (٩) وحجة القراءات (٦٩١)، والجامع لأحكام القرآن (١٦٤/١٧) وأورد ما سبق الأزهري
   = ⇒

ومعنى ﴿ كَالْأَمَاكِمِ ﴾ كالجبال ()، قال الشاعر (): إذا قطعنا عَلَمَاً بدا علم والجواري: السُفُن ().

وقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱنشَقَتِ ٱلسَّمَآءُ فَكَانَتُ وَرْدَةً كَالدِّهَانِ ﴾ [٣٧] معنى ﴿ وَرُدَةً ﴾ صارت كلون الورد، وذلك في يوم القيامة ().

= بنصه في تهذيب اللغة (٤/ ١٢٣).

(١) هذا القول مروى عن مجاهد والسدى وقتادة.

أخرج الطبري عن مجاهد والسدي في جامع البيان (٢٥ / ٣٣)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى عبد بن حميد، وَابن جَرِير، وَابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٣٥٦)، ورواية قتادة إلى عبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٢٩٨)، ذكره مقاتل في تفسيره (٣/ ٣٠٥)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ١١٥)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (١/ ١١٥) والسمر قندي في بحر العلوم (٣/ ٣٦١).

- (٢) الشاعر جرير يمدح الحكم بن يزيد الثقفي.
- (٣) ينظر: ديوان جرير (٥٦٩) والبيت من شواهد أبي عبيدة في مجاز القرآن (١/ ١٢٠)، والطبري في جامع السان (٢٣/ ٣٧) و بقيته:

إذا قطعنَ على أبدا على من على أبدا على من المحكم على المحكم في ضِنْ ضِيء المَجْدِ وَبؤبو الكَرَمْ فَ ضِنْ ضِيء المَجْدِ وَبؤبو الكَرَمْ

(٤) هذا القول مروي عن مجاهد والسدي.

أخرجهما الطبري في جامع البيان (٢١/ ٥٤٠)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٣٥٦)، وبه قال مقاتل في تفسيره (٣/ ٣٠٥)، والأزهري في تهذيب اللغة (٤/ ٢٢٣)

(٥) هذا القول مروي عن الضحاك وقتادة بنحوه.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٦٩)، وأخرجها الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٥٠)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر ورواية الضحاك إلى ابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٣٠٧)، وينظر: معاني القرآن للفراء (٥/ ٦٧)، مجاز القرآن (١/ ١٢٠) غريب القرآن للسجستاني (٤٨٥).

ومعنى ﴿ كَالدِّهَانِ ﴾ تتلون من الفزع الأكبر، كما تتلون الدهان المختلفة، ودليل ذلِك قَوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَكُونُ ٱلسَّمَآءُ كَالُهُلِ ﴾ ( ) أي كالزيت الذي قد ( ) أُغْلِيَ ( ).

وقيل: ﴿فَكَانَتُ وَرْدَةً كَٱلدِّهَانِ﴾ أي فكانت كلون فرسٍ وردَةٍ ( ).

والكَمِيتُ () الوردُ يتلون، فيكون في الشتاء لونه خلاف لونه في الصيف، ويكون في الفصل () لونه غير لونه في الشتاء والصيف ().

(١) المعارج: ٨

(٢) "قد "ليست في (خ)

(٣) هذا القول مروي بنحوه عن ابن عباس رَيَحَالِلَّهُ عَنْهُ ومجاهد وأبي سعيد الخدري، فالمأثور عن السلف أن المهل كعكر الزيت، وكدردي الزيت.

أخرجها الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٤٤)، وأخرجها ابن أبي حاتم في تفسيره، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن أبي شيبة وهناد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وسعيد بن جبير، ورواية أبي سعيد الخدري إلى أحمد وعبد بن حميد والترمذي وأبي يعلى وابن جرير وابن أبي حاتم وابن حبان والحاكم وصححه وابن مردويه والبيهقي في الشعب، ورواية مجاهد إلى ابن أبي شيبة وابن المنذر كها في الدر المنثور (٥/ ٣٨٥)

وانفرد الزجاج بقوله هذا وقد حكاه عنه الأزهري في تهذيب اللغة (٢/ ٣٤٠).

(٤) هذا القول مروى عن ابن عباس رَضَوَالِلَّهُ عَنْهُ.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٧/ ١٤١)، وعزاه السيوطي إلى الفريابي وسعيد بن منصور وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٧/ ٢٠٧)، وبه قال مقاتل في تفسيره (٣/ ٣٠٧)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٣٩)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ١١٧).

- (٥) الكميت كمت كمتاً... لون ليس بأشقر ولا أدهم، وهو إلى الصفرة أقرب، والمصدرُ: الكُمتَةُ. ينظر: العين (٥/ ٣٤٣)، الاختياران للأخفش (٤)، أدب الكاتب لابن قتيبة (٢٩) تهذيب اللغة (١٠/ ٩٠).
- (٦) كأن ورود كلمة "في الفصل" خطأ من النساخ، أو كها علق د. عبدالجليل شلبي: " ولعله يعني بالفصل هنا: أنه الفاصل بين الشتاء والصيف بلون آخر " (٥/ ٨٠)، فليس له تفسير غير ذلك، وهو الله أعلم خطأ من النساخ.
- (V) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٤/ ٤٧٢)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١١٨)، = □

\_

وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورَّ وَنَحَشُرُ ٱلْمُجْرِمِينَ يَوْمَبِذِ زُرْقًا ﴾ ( ).

[وقوله: ( )] ﴿ فَيَوْمَ بِذِ لَّا يُشْعَلُ عَن ذَنْبِهِ عِإِنسٌ وَلَاجَانٌ ﴾ [٣٩] معنى ﴿ لَّا يُشْعَلُ عَن ذَنْبِهِ عِإِنسٌ

وَلَاجَآنٌ ﴾ يعرف المذنب فلا يسأل عن ذنبه () ليستفهم، ولكنه يسأل سؤال توبيخ ()؛

لأنه قال في موضع آخر: ﴿ وَقِفُوهُمِّ إِنَّهُم مَّسْعُولُونَ ﴾ ( )، فإذا كان ذلك اليوم كانت سياء

المجرمين سواد الوجوه والزرقة ( )، ودليل ذلك قوله تعالى: [﴿يُعْرَفُ ٱلْمُجْرِمُونَ بِسِيمَهُمْ ﴾

[٤١] أي بعلامتهم هذه () (ودليله قوله () () ﴿ وَاللَّهُ مُوجُوُّهُ وَلَسُودُ وَجُوهُ ﴾ ()

(٥) هذا القول مروي عن مجاهد.

أخرجه الطبري في جامع البيان (١٢/ ٢٦٤)، وأخرجه ابن أبي حاتم عنه في تفسيره (٩/ ٣٠ ٣٠)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إليهم كما في الدر المنثور (٦/ ٤٤٠)، وبإضافة زرقة الأعين هو المروي عن الحسن وقتادة.

أخرجه عبدالرزاق عن الحسن في تفسيره (٣/ ٢٦٥)، وأخرجه الطبري عن قتادة والحسن في جامع البيان (٢٧/ ١٤٣) وهو الذي قال به مقاتل في تفسيره (٣/ ٣٠٧)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٣٩).

وابن منظور في لسان العرب (٣/ ٥٦).

<sup>(</sup>١) الزيادة من (خ)

<sup>(</sup>٢) "عن ذنبه "ليست في (س)

<sup>(</sup>٣) حكاه ابن سيده عن الزجاج في المحكم والمحيط الأعظم (٨/ ٥٤٧)، وابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ١٨٨)، وينظر: الجامع لأحكام القرآن (١٧٤/ ١٧٤).

<sup>(</sup>٤) الصافات: ٢٤

<sup>(</sup>٦) "هذه" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٧) ينظر: مجاز القرآن (١٢٠)، وكتاب العين (٧/ ٣٢١)، والهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧٢٣١).

<sup>(</sup>A) "وقوله" في (خ)

<sup>(</sup>٩) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ)

<sup>(</sup>١٠) آل عمران: ١٠٦ جزء من الآية.

<sup>(</sup>۱۱) طه: ۱۲۰

وقوله تعالى: ﴿فَيُؤَخَذُ بِٱلتَّوَصِى وَٱلْأَقَدَامِ ﴾ تجعل الأقدام () مضمومة إلى النواصي من خلف، ويلقون في النار، وذلك أشد لعذابهم، والتشويه بهم ()().

وقوله تعالى: ﴿ هَاذِهِ عَهَنَّمُ ٱلَّتِي يُكَذِّبُ بِهَا ٱلْمُؤُمُونَ ﴿ يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيمٍ انِ ﴾ [33] معنى ﴿ وَانِ ﴾ أَن يَانَي فهو آنٍ إذا انتهى في النضج والحرارة ( )، فإذا استغاثوا من النار جعل غياثهم الحميم الآني الذي ( ) صار كالمهل، فيطاف بهم، مرَّةً إلى الحميم، ومرة إلى النار، أَسْتَجِيرُ بالله منهم الله الله منهم الله الله منهم الله منهم الله الله منهم الله الله منهم الله منهم

ثم أعلم جل وعز ما لمن اتقاه وخافه () فقال: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَنَّنَانِ ﴾ () ثم أعلم جل وعز ما عليه فيها فتركها خوفاً من الله -جل وعز-()،

أخرج عبدالرزاق الأثر عن قتادة في تفسيره (٣/ ٢٦٩)، وأخرجه الطبري عنهم جميعا في جامع البيان (٣٣ / ٥٥)، وابن أبي حاتم عن ابن عباس رَضَّالِلَهُ عَنْهُ (١٠ / ٣٣٢٥)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَّالِلَهُ عَنْهُ إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم، ورواية قتادة إلى عبد بن حميد وابن جرير كها في الدر المنثور (٧/ ٥٠٥)، وينظر: العين (٨/ ٤٠٠)، مجاز القرآن (٢/ ٢٤٥)، غريب القرآن لابن قتيبة (٣٣٤)، تفسير السمعاني (٥/ ٣٣٢).

<sup>(</sup>١) (النواصي) في (س).

<sup>(</sup>٢) "لهم" في (س)

<sup>(</sup>٣) أورد المعنى بنحوه مقاتل في تفسيره (٣/ ٣٠٧) والطبري في جامع البيان (٢٧/ ١٤٣)، وابن الجوزي زاد المسير (٨/ ١١٨)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٤) "يعني" في (س)

<sup>(</sup>٥) هذا القول مروي بنحوه عن ابن عباس رَضِّوَلِلَّهُ عَنْهُ، وقتادة والحسن.

<sup>(</sup>٦) "قد" زائدة في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٧) "وبرحمته منها" في (س)، "وبرحمته منهما" في (خ)

<sup>(</sup>٨) "وخالفه" في (خ)

<sup>(</sup>٩) "قيل" زائدة في (س)

<sup>(</sup>١٠) هذا القول مروي بنحوه عن مجاهد.

ورهبةً عِقَابِه، ورجاء ثوابه فله جنتانِ، ثم وصفهما فقال: ﴿ ذَوَاتَآ أَفْنَانِ ﴾ [٤٨].

والأفنان: جمع فن، أي فيها ما تشتهي الأنفس، وتلذ الأعْيُن في كل فَنّ، والأفنان: الأغصَانُ ()، واحدها فنَن ()، وهذا أجود الوجهين.

وقوله تعالى: ﴿ فِيهِمَا مِن كُلِّ فَكِكَهَ دِزَوْجَانِ ﴾ [٥٢] الزوجان: النوعان.

وقوله تعالى ( ): ﴿ فِهِنَّ قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ ﴾ [٥٦] معناه فيهن حورٌ قاصرات الطرف ( )، ( ) قد قَصَرْنَ طرفَهُنَّ على أزوَاجِهِنَ، لا ينظرن إلى غيرهم ( ).

= أخرجه عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٧٠)، وأخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٥٦)، وعزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور وابن أبي شيبة وهناد وابن أبي الدنيا في التوبة وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في ألدر المنثور (٧/ ٢٠٧).

(١) "والأفنان الألوان "ليست في (خ).

(٢) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِوَاللَّهُ عَنهُ ومجاهد، والضحاك.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٥٩)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضِيَلِيَّهُ عَنْهُ إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم عن ابن عباس، ورواية الضحاك إلى هناد، وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٨٠٧)،

(٣) هذا القول مروي عن مجاهد.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٠)، وعزا السيوطي روايته إلى ابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٧٠٩)، وأورد هذا المعنى مقاتل في تفسيره (٣/ ٣٠٨)، وبه قال أبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٢٤٥).

(٤) الفنن: الغُصن. وفصّل قوم من أهل اللغة فقالوا: الغُصن القضيب الواحد، والفَنَن ما تشعّب، وهذا ترجيحه رَحِمَهُ أَللَهُ لمعنى كلمة أفنان يقصد به الأغصان.

ينظر: العين (٨/ ٣٧٢)، جمهرة اللغة (٢/ ١٠١٢)، مجاز القرآن (١/ ١٢٠)

- (٥) "وقوله تعالى" ليست في (خ)
- (٦) "معناه فيهن حورٌ قاصرات الطرف" ليست في (س)
  - (٧) "أي" زائدة في (خ)
- (A) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنهُ، وقتادة وابن زيد ومجاهد والسدي بنحوه.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ١٤٩)، وأخرجها جميعها الطبري عنهم في جامع

﴿ لَمْ يَطْمِثُهُنَّ إِنْ ثَبَلَهُمْ وَلَا جَآنَ ﴾ لَمْ يَمْسَسْهُنَّ ()، ويقرأ "لم يَطْمُثُهُنَّ " ()، وهي في القراءة قليلة، وفي اللغة طَمَثَ يطمِثُ ويطمُ ثُه وفي هذه الآية دليل على أن الجني يغشى، كما أن الإنسي يغشى ().

وقوله تعالى: ﴿ كَأَنَّهُنَّ ٱلْيَاقُوتُ وَٱلْمَرْجَانُ ﴾ [٥٨] قال أهل التفسير وأهل اللغة: هن في صفاء الياقوت، وبياض المرجان ( )، ﴿ وَٱلْمَرْجَانُ ﴾ صغار اللؤلؤ وهو أشد بياضاً ( ).

البيان (٢١/ ٤٢)، وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس رَضَّالِلَهُ عَنهُ (١٠/ ٣٣٢٦)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَّالِلَهُ عَنهُ إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقي في البعث، ورواية مجاهد إلى ابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن جرير، ورواية قتادة إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٧/ ٢١٠)، وقال به مقاتل في تفسيره (٣/ ٣٠٩)، والخليل في العين (٥/ ٥٨)، والأزهري في تهذيب اللغة (٨/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>١) ينظر: العين (٧/ ٤١٢)، مجاز القرآن (١/ ١٢٠)، جمهرة اللغة (١/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٢) "لم يطمُثهن" قرأ الكسائي بضم الميم على اختلاف عنه، وقرأ الباقون بالكسر وهما لغتان. ينظر: النشر في القراءات العشر (٢/ ٤٢٢) التيسير في القراءات السبع (١٣٢) السبعة في القراءات (٦٢١)، حجة القراءات (٦٩٤)

<sup>(</sup>٣) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٢٢)، وينظر: العين (٧/ ٤١٢)، مقاييس اللغة (٣/ ٤٢٢)، حجة القراءات (٦٩٤)..

<sup>(</sup>٤) هذا القول مروي عن قتادة، وسفيان، والحسن بنحوه، وابن زيد. أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٦٥)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٣٢/ ٢٣) وعزا السيوطي رواية قتادة والحسن إليه كها في الدر المنثور (٧/ ٧١٧).

<sup>(</sup>٥) ذكره مقاتل في تفسيره (٣/ ٣٠٥) وأخرجه عبدالرزاق عن قتادة في تفسيره (٣/ ٢٦٣)، وكذلك الطبري عن قتادة أيضاً والضحاك وابن عباس وَ عَلَيْكُ عَنْهُ وابن زيد في جامع البيان (٢٧/ ١٣١) وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير، ورواية الحسن إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر عن الحسن كها في الدر المنثور (٧/ ٧١٧).

وينظر لكتب أهل اللغة: العين (٦/ ٢٠٩) مجاز القرآن (١/ ١٢٠) وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسر (٨/ ١٢٢).

وقوله تعالى: ﴿فِهِنَّ ﴾ وإنها ذكر جنتَين يعني به () في هاتين الجنتين، وما أعد لصاحب هذه الصفة () غير هاتين الجنتين ().

وقوله تعالى: ﴿ هَلْ جَزَآءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ﴾ [7٠] أي ما جزاء من أحسن في الدنيا إلا أن يُحْسَنَ إليه في الآخرةِ ( ).

وقوله تعالى: ﴿ وَمِن دُونِمِ مَا جَنَّنَانِ ﴾ [٦٢] أي لمن () خاف مقام ربه جنتان، وله من () دونها جَنَّتان (), والجنة في لغة العرب: البستان ().

وقوله تعالى: ﴿ مُدِّهَامَّتَانِ ﴾ [٦٤] يعني به (١٠) أنها خَضْراوَانِ، تضرب (١٠)

(١) "به "ليست في (س)

(۱۰) "به" ليست في (س)، (خ)

(١١) "يضرب" في (خ)

<sup>(</sup>٢) "القصة" في (خ)، والله أعلم أن الصواب هي الصفة وهي صفة الخوف من مقام الله تعالى، وليس في السياق قصة سابقة.

<sup>(</sup>٣) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٢٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير مقاتل (٣/ ٣١٠)، وجامع البيان (٢٧/ ١٥٣)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٢٤١)، وجامع البيان (١٨ ١٢٣). وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٢٣).

<sup>(</sup>٥) "ولمن" في (خ)

<sup>(</sup>٦) "ومن" في (خ)

<sup>(</sup>٧) "أي لمن خاف مقام ربه جنتان، وله من دونهم جَنَّان " ساقط من (س)

<sup>(</sup>٨) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٢٤)، وينظر: بحر العلوم (٣/ ٣٦٧)، الكشف والبيان (٩/ ١٩٣)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧٢٤١).

<sup>(</sup>٩) ينظر: العين (٦/ ٢٢)، المحكم والمحيط الأعظم (٢/ ٥٦٦)، المفردات في غريب القرآن (١/ ٩٨)، لسان العرب (٦/ ١٦٣).

وقوله تعالى: ﴿فِيهِمَافَكِهَةُ وَغَلُّ وَرُمَّانُ ﴾ [٦٨] قال قوم: إن النخل والرَّمَّان ليسا من الفاكهة ().

(١) هذا القول مروي بنحوه عن ابن عباس رَضَالِلَّهُ عَنْهُ، وقتادة،.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٦٦)، وأخرجهما الطبري في جامع البيان (٢٣ / ٧٠)، وأخرج عن ابن عباس ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٢٧)، وعز السيوطي رواية ابن عباس إلى هناد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه كما في الدر المنثور (٧/ ٧١٥).

- (۲) ينظر: معاني القرآن للفراء (٥/ ٦٩)، مجاز القرآن (٢/ ٢٤٦)، غريب القرآن لابن قتيبة (٢٤٤)، والجامع لأحكام القرآن (١٧٤ /١٧).
  - (٣) "فيهم" ليست في (س)، (خ)
    - (٤) "ينخضان" في (س)
  - (٥) هذا القول مأثور عن ابن عباس رَضَوْلَيُّكُ عَنْهُ، وقتادة، ومجاهد.

أخرجه عن قتادة عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٦٦) وأخرج الرواية الطبري عن ابن عباس في جامع البيان (٢٣/ ٧٣)، عزا السيوطي رواية مجاهد إلى ابن أبي شيبة كما في الدر المنثور (٧/ ٢١٦).

والذي عليه أكثر السلف والمفسرين أنها تنضخان بالماء كعكرمة ورواية عن ابن عباس رَضَالِلُهُ عَنْهُ، وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٤٣): والطبري حيث قال: « وأولى الأقوال في ذلك بالصواب قول من قال: عُنِي بذلك أنها تنضخان بالماء، لأنه المعروف بالعيون إذ كانت عيون ماء» جامع البيان (٢٣/ ٧٣) والنحاس في إعراب القرآن (٤/ ٣١٦).

(٦) قال بهذا بعض العلماء فالنخل والرمان ليسا من الفاكهة لأن الشيء لا يعطف على نفسه إنها يعطف على غيره وهذا ظاهر الكلام؛ وهو والله أعلم - قول مرجوح قال الأزهري: « من قال إن ثمر النخل والرمان ليس من الفاكهة؛ لإفراد الله إياهما بالتسمية بعد ذكر الفاكهة جملةً فهو جاهل؛ لأن الله وإن أفرَدَهما بالتسمية فإنه لم يُخرجِهما من الفاكهة. ومن قال: إنّه ليسا من الفاكهة فهو خلافُ المعقول، وخلاف ما تَعرفُه العرب » تهذيب اللغة (٢/ ٢٤٨)، ويرد على قولهم: هما من الفاكهة وإنها أعاد ذكر على قولهم:

وقال بعض أهل اللغَةِ (): منهم () يونس النحوي ()، وهو يتلو الخليل في القدم والحذق (): «إن النخل والرمان () من أفضل الفاكهة، وإنها فُصِلا بالواو لفضلهها، واستـــشهد في ذلـــك بقولــه ﷺ: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا بِللَّهِ وَمَكَمِكَ مِحَدِهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكَالُ ﴾ () فقال: لفضلهما فصِلًا () بالواو » ().

ينظر: التاريخ الكبير (٨/ ١٣)، ومعجم المؤلفين (١٣/ ٣٤٧)، البلغة في تراجم أئمة النحو واللغة (١٣).

- (٤) "والحذق "ليست في (س)
- (٥) "الرمان والنخل" في (س)، (خ)
  - (٦) "فضلا" في (س)
    - (٧) البقرة: ٩٨
  - (٨) "فصلا" ليست في (س)
- (٩) هو رأي أكثر المفسرين واللغويين. ينظر: رأي الطبري في جامع البيان (٢٧/ ١٥٧)، ورأي ابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (٤/ ١٤٦)، والنحاس في معاني القرآن (٥/ ٤٤)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ١٨٥).

النخل والرمان لفضلها وحسن موقعها على الفاكهة ولم أرّ فيها اطلعت عليه من المفسرين من قال به، ينظر: أحكام القرآن للكيا الهراسي (٤/ ٣٩٧)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢١٤)، والجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٨٥).

<sup>(</sup>۱) الخليل بن أحمد في العين (۳/ ۳۸۱)، والفراء في معاني القرآن (٥/ ٦٩) الأزهري في تهذيب اللغة (١/ ١٨)

<sup>(</sup>٢) (وهو) في (س)

<sup>(</sup>٣) هو يونس بن حبيب بن عبدالرحمن الضبي مولاهم أو مولى بني الليث، أخذ عن أبي عمرو بن العلاء، وحماد بن سلمة، إمام في النحو واللغة، سمع من العرب آخذ عنه الكسائي والفراء، وروى عنه سيبويه فأكثر، من آثاره: كتاب معاني القرآن الكبير، اللغات، النوادر، الأمثال، ومعاني الشعر. مات سنة اثنتين وثانين ومئة.

وقوله تعالى: ﴿ مُتَّكِفِينَ عَلَى فُرُشٍ بَطَآيِنُهَا مِنْ إِسْتَبْرَقٍ وَجَنَى ٱلْجَنَّنَيْنِ دَانِ ﴾ [٥٥] قيل: الإستبرق الديباج الصفيق جدًّا ()، نحو ما يعمل للكعبة، والبطائن ما يلي الأرض ().

وقوله تعالى: ﴿وَجَنَى ٱلْجَنَّنَيْنِ ﴾ أي ما يجتنى من ثمرهما إذا أرادوه دنا من أفواههم حتى يتناوَلوه بأفواههم وبأيديهم ()().

وقوله تعالى: ﴿فِيهِنَّ خَيْرَتُّ حِسَانُ ﴾ () [٧٠] أَصْلُه في اللغَة خَيِّرات، والمعنى أُنَّهن () خَيرات الأخلاق حسان الخلق ()، ().

أخرجه الطبري في جامع البيان(٢٢/ ٥١)، وأخرج ابن أبى حاتم الرواية عن الضحاك في تفسيره (٧/ ٢٣٥٩)، وعزا السيوطي رواية الضحاك إلى عبد بن حميد وابن أبي حاتم، ورواية عكرمة إلى ابن جرير وابن أبي شيبة كما في الدر المنثور (٥/ ٣٨٧)، وبه قال ابن قتيبة في غريب القرآن (٣٠٤)، والأزهري في تهذيب اللغة (١٠٦/ ١٠١).

(٣) أي إذا كانت البطانة التي تلي الأرض هكذا في اظنك بالظهارة.. فوصف البطانة بأحسن ما يعلم من الزينة، إذ معلوم أن الظواهر تكون أحسن وأتقن من البطائن.

ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٤٤١)، زاد المسير (٨/ ١٢١)، الجامع لأحكام القرآن (٤/ ٢٠٥) ينظر: غريب القرآن الله و (١٢١).

- (٤) "أو بأيديهم" في (س)، (خ)
- (۵) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (۳/ ۳۰۹)، جامع البيان(۲۳/ ۲۲)، الزاهر في معاني كلهات الناس (۵/ ۲۳).
  - (٦) "خيرات" زائدة في (خ)
    - (٧) "أنهم" في (س)
- (٨) "الأخلاق" في (ش)، وهو تكرار خاطئ للفظه، وأثبت ما جاء في (س)، (خ) وهو الصواب؛ كما أنه هو الذي أورده الأزهري عن الزجاج في تهذيب اللغة " أنهن خيْرَاتُ الأخلاق، حِسانُ الخلق" (٣/ ١٨)
  - (٩) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه عبدالرزاق عن قتادة في تفسيره (٣/ ٢٦٦)، وأخرجه الطبري عنه أيضاً في جامع البيان

<sup>(</sup>١) "وَجَنَى الْجُنَّتَيْنِ دَانٍ" زائدة في (خ)

<sup>(</sup>٢) هذا القول مروى عن عكرمة والضحاك.

وقد قرئ بها - أعنى بتشديد الياء<sup>()</sup>.

وقوله تعالى: ﴿ حُرُرٌ مَّ قَصُورَتُ فِي الْخِيَامِ ﴾ [٧٧]، ﴿ الْخِيَامِ ﴾ في لغَةِ العَرَبِ جَمْع خَيْمَةٍ، والخيام [شيئانِ: ( ) ] الخيام: الهوادج، والخيام: البيوت ( )؛ وجاء في التفسير: أن الخيمة من هذه الخيام من دُرَّةٍ مُحَوَّ فَةٍ ( ).

ومعنى ﴿ مَّقْصُورَتُ ﴾ المُخَدَّرات ( )، قد قصر ن على أَزْوَاجِهِنَّ ( ).

[1/144]

- = (۲۳/ ۷۰)، وعزا السيوطي إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (۷/ ۲۲۰) وقال به مقاتل في تفسيره (۳/ ۳۱۰)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (۱۱/ ۲۲۳)، والنيسابوري في باهر البرهان في معانى مشكلات القرآن (۳/ ١٤٤٤).
- (۱) "خيرّات" بتشديد الياء قرأ أبو رجاء العطاردي وقرأ بكر بن حبيب وأبو عثمان النهدي وابن مقسم ومعاذ القارئ وعاصم الجحدري وأبو نهيك بالتشديد وهي قراءة شاذة، و"خيرات" بالتخفيف قراءة العامة.

ينظر: الكشف والبيان (٩/ ١٩٤)، زاد المسير (٨/ ١٢٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٨٧)، تفسير البحر المحيط (٨/ ١٩٧).

- (٢) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)
- (٣) ينظر: مجاز القرآن (١/ ١٢٠)، وجامع البيان (٢٧/ ١٦٠)، جمهرة اللغة (١/ ١٠٥٦)، المحكم والمحيط الأعظم (٥/ ٢٧٢).
- (٤) هذا القول جاء في بعض الروايات عن ابن مسعود رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ، وعمر بن الخطاب، وابن عباس رَضَّ اللَّهُ عَنْهُ، وعمر بن الخطاب، وابن عباس رَضَّ اللَّهُ عَنْهُ، وعمر وبن ميمون.

أخرجها الطبري عنهم في جامع البيان (٢٣/ ٧٧)، وأخرج ابن أبي حاتم الرواية عن عمر بن الخطاب وابن مسعود في تفسيره (١٠/ ٣٣٢٨)، وعزا السيوطي رواية ابن مسعود إليهما ورواية عمر بن الخطاب إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم، ورواية ابن عباس إلى ابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن أبي الدنيا في صفة الجنة وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقي في البعث كما في الدر المنثور (٧/ ٧١٩) وقال بهذا أيضا مقاتل في تفسيره (٣/ ٢١٠).

- (٥) جاء في كتب اللغة هذا المعنى، ولم أجده مأثوراً عن السلف ينظر: جمهرة اللغة (٢/ ٧٤٣)، تهذيب اللغة (٨/ ٢٧٩)، لسان العرب(٥/ ٩٩).
  - (٦) هذا القول مروي عن مجاهد.

وقوله تعالى: ﴿ مُتَّكِينَ عَلَى رَفْرَفٍ خُضْرٍ وَعَبَقَرِيٍّ حِسَانِ ﴾ [٧٦] وقرئت "على رَفَارف خُضْرٍ وعَبَاقِري حِسَانٍ "().

القراءة هي () الأولى، وهذه القراءة () لا مخرج لها في العربية؛ لأن الجمع الذي بعد ألفه حرفان نحو مساجد ومفاتيح، لا يجوز أن يكون فيه () مثل عباقري؛ لأن ما جاوز الثلاثة لا تجمع () بياء النسب. لو جمعت "عبقري" كان () جمعه عباقرة، كها أنك () لو جمعت " مُهَلَّبِيّ " كان () جمعه مَهَالِبَة، ولم تقل (): مَهَالِبِيّ، فإن قال قَائِل:

ينظر: جامع البيان(٢٣/ ٨٦)، المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٣٠٥)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢١٣)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٢٨)

- (٢) "هي "ليست في (س)
  - (٣) "الثانية " في (س)
    - (٤) "فيها" في (س)
- (٥) "يجمع" في (س)، (خ)
  - (٦) "لكان" في (س)
- (٧) "أنك "ليست في (س)
  - (٨) "لكان" في (خ).
    - (٩) "يقل" في (س)

<sup>=</sup> أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٧٦)، وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة وهناد بن السري، وَابن جَرِير كما في الدر المنثور(٧/ ٧١٩)، وينظر: مجاز القرآن (١/ ١٢٠)، معاني القرآن للفرآه(٥/ ٦٩) إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٣١٧).

<sup>(</sup>۱) "رفارف خضر وعباقري بالألف" "رفارِف" بفتح الفاء وألف بعدها وكسر الراء الثانية وفتح الفاء من غير تنوين غير منصرف بصيغة منتهى الجموع، و"عباقِري" بألف بعد الباء وكسر القاف وفتح الباء بلا تنوين ممنوعا من الصرف وكأنه لمجاورة رفارف، وهي قراءة شاذة، إسنادها ليس بالصحيح، ولم توافق العربية "وذكر عن النبي شخبر غير محفوظ ولا صحيح السند، وقرأ بها ابن محيصن وعاصم الجحدرى:.

فمن أين جاز عبقَريَ حِسَانٌ، و" عَبْقَري " واحد، وحسان جمع؟ فالأصل () أن واحدة هذا عبقريَّةٌ، والجمع عبقري، كما تقول: تمرَةَ وتمرَ ولوزَةٌ ولوْزُ ()، ويكون أيضاً عبقري اسماً للجنس ()، والقراءة هي الأولى ().

فأما تفسير ﴿رَفْرَفٍ خُضْرٍ وَعَبْقَرِيٍّ ﴿ فقالوا: الرَّفْرَفُ هاهنا ( ) رياض الجنَّةِ ( ) وقالوا: الرفرف: المحابس ( ) ( ) وقالوا: فضول

(١) "والأصل" في (س)

(٢) قال الأزهري: «وقرأ بعضهم: وعباقريّ حسان، أراد بعباقريّ جمع عبقريّ. وهذا خطأ؛ لأن المنسوب لايُجمع على نسبته، ولاسيّ الرباعي لايجمع الخثعمي بالخثاعمى، ولا المهلّبيّ بالمهالبي... إلى أن قال: وهذا كله قول حذّاق النحويين " الخليل وسيبويه والكسائي » تهذيب اللغة (١/ ١١)

وقال أبو جعفر النحاس: « فإن قال قائل فها يمنع من أن يكون عباقرا اسم موضع ثم ينسب إليه كها يقال: معافري قيل له: إن كتاب الله -جل وعز - لا يحمل على ما لا يعرف وتترك حجة الإجماع» إعراب القرآن (٤/ ٣١٨)، وينظر: العين (٢/ ٩٨)، معاني القرآن للفراء (٥/ ٧٠).

- (٣) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٢٨)، وينظر: تهذيب اللغة (١/ ٤١١) جمهرة اللغة (٢/ ١١٢).
  - (٤) (مُتَّكِئِينَ عَلَى رَفْرَفٍ خُضْرٍ وَعَبْقَرِيٌّ حِسَانٍ) قراءة الجمهور.
    - (٥) "هنا" في (خ)
    - (٦) هذا القول مروي عن سعيد بن جبير.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٨٣)، وينظر: معاني القرآن للفراء (٥/ ٧٠) غريب القرآن لابن قتيبة (٤٤٣) الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٧٢٤٧) تهذيب اللغة (١٥/ ١٢٤).

- (٧) "المجالس" في (ش)، والصواب " المحابس " وهو ما جاء في (س)، (خ)، وجاء في الروايات التفسيرية.
  - (A) هذا القول مروي عن ابن عباس والضحاك وابن زيد.

أخرجه الطبري عنهم في جامع البيان (٢٣/ ٨٤)، وأخرج ابن أبي حاتم الرواية عن ابن عباس في تفسيره (١٠/ ٣٣٢٨)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقي في البعث والنشور كما في الدر المنثور (٧/ ٧٢٧).

المحابس ( ) للفرش ( ).

فأما العبقري فقالوا: البُسُط<sup>()</sup>، وقالوا<sup>()</sup>: الطنافِسُ<sup>()</sup> المبْسُوطَةُ أيضاً<sup>()</sup>، والذي يدل على هذا من القرآن قوله تعالى: ﴿ وَغَارِقُ مَصْفُوفَةٌ ﴿ وَزَرَابِيُ مَبُونَةٌ ﴾ فالنارق:

(١) "المجالس" في (ش)، "المحابس" في (س)، (خ)، وهو الصواب كما بينت أعلاه.

(٢) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَّالِلَهُ عَنهُ، وعلي بن أبي طالب رَصَّالِللهُ عَنهُ، ومروان، ومجاهد، والضحاك. أخرج الطبري الرواية عن مروان في جامع البيان(٢٣/ ٨٤)، وعزا السيوطي رواية علي إلى عبد بن حميد، ورواية ابن عباس إلى الفريابي وابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر، ورواية مجاهد إلى ابن أبي شيبة وهناد وابن جرير وابن المنذر، ورواية الضحاك إلى ابن أبي شيبة وهناد وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٧٢٧).

(٣) هذا القول مروى بنصه عن الضحاك.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٨٤)، وعزا السيوطي رواية الضحاك إلى ابن أبي شيبة وهناد وابن جرير كما في الدر المنثور (٧/ ٧٢٢).

والمروي عن أكثر السلف أن العبقري هي الزرابي بهذا اللفظ، ينظر جامع البيان (٢٣/ ٨٤)، والدر المنثور (٧/ ٧٢٧).

أما أهل اللغة: فقالوا أن العبقري هي ضرب من البسط: ينظر: قول الخليل في العين (٢/ ٢٩٨)، والأزهري في تهذيب اللغة (٣/ ١٨٧)، ابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (٩/ ٣٢) وقال الثعلبي: « (وعبقري حسان) وهي الزرابي والطنافس الثخان وهي جمع، واحدتها عبقرية. وقد ذكر عن العرب أنها تسمى كل شيء من البسط عبقرياً » الكشف والبيان (٩/ ١٩٧).

- (٤) "وقالوا" ليست في (س)
  - (٥) "والطنافس" في (س)
- (٦) هذا القول بنصه مروي عن الحسن وابن زيد.

أخرجها الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٨٤)، وعزا السيوطي الرواية عن الحسن إلى ابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٧٢٢).

(V) الغاشبة: ١٥-١٦.

وأصل العبقري<sup>()</sup> في اللغة: صفة لكل ما بولغ في وصفه، وأصله أن عبقر بلد كان توشَّى () فيه البسط وغيرها، فنسب كل شيء () جيد، وكل ما بولغ في وصفه إلى عبقر ().

قال زهير ( ):

بِخَيْلٍ عليها جِنَّةٌ عَبْقَريةٌ جَديرون يوماً أَن يَنالوا فيَسْتَعْلُوا ()

- (١) "الزرابي" في (س)
- (٢) "فمعنى (رفرف) هاهنا، و(عَبْقَرِيْ)أنه الوسائد والبُسط "ليست في (س)
- (٣) هذا اختيار الزجاج لمعنى (رفرف خضر وعبقري حسان) أنها الوسائد والبسط.
  - (٤) "والعبقري أصله" في (خ)
    - (٥) "يوشى" في (س)، (خ)
    - (٦) "شيء" ليست في (س)
- (۷) قول أبي عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٢٤٦)، أبي عبيد ابن سلام في غريب الحديث (٣/ ٤٠١)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٤٤)، والسجستاني في غريب القرآن (٣٣٩)، ينظر: معاني القرآن للفراء (٥/ ٧١)، والمحكم والمحكم والمحيط الأعظم (٩/ ٣٢)، والأزهري في تهذيب اللغة (٣/ ١٨٨)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٨١).
- (A) هو زهير بن أبي ربيعة بن رياح المزني، من مضر: حكيم الشعراء في الجاهلية، وفي أئمة الأدب من يفضله على شعراء العرب كافة. قال ابن الأعرابي: كان لزهير في الشعر ما لم يكن لغيره، كان أبوه شاعرا، وخاله شاعرا، وأخته سلمى شاعرة، وابناه كعب وبجير شاعرين، وأخته الخنساء شاعرة. ولد في بلاد (مزينة) بنواحي المدينة، قيل: كان ينظم القصيدة في شهر وينقحها ويهذبها في سنة فكانت قصائده تسمى (الحوليات) توفي ٦٠٩ م.

ينظر: الأعلام للزركلي (٣/ ٥٢) تراجم شعراء الموسوعة الشعرية (١٣٢٨)

(٩) ينظر: ديوان زهير بن أبي سلمي (٢٢)، دواوين الشعر العربي على مر العصور (١٨/١٨).

<sup>(</sup>١) "فإنها" في (س)

<sup>(</sup>٢) "نعظها الله ونمجداه" في (ش)، وفي (س)، (خ) بالتاء وهو الأصوب لملاءمة السياق كما أثبته في المتن.

<sup>(</sup>٣) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٥/ ١٥٦)، وينظر: جامع البيان (٢٢/ ٢٢) الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٧٢٨) زاد المسير (٨/ ١٠٩).

## بِسْـــِـِ إِللَّهِ ٱلتَّمْزِ ٱلرِّحَهِ

[قوله جل وعز: ()] ﴿إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ﴾ [١] يقال لكل آت كان يتوقع قد وَقَعَ ()، يقال: () قد وقع الأمر، كقولك: قد جاء الأمر ().

والواقعة هاهنا: الساعة والقيامة ().

وقوله تعالى: ﴿خَافِضَةُ رَّافِعَةُ﴾ [٣] المعنى أنها تخفض أهل المعاصي، وترفع أهل الطاعة ().

(۱) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ)

(٢) "قد وقع" ليست في (س)

(٣) "تقول" في (س)، "قد وقع يقال" ليست في (خ)

(٤) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٣/ ٢٤)، وابن الجوزي ولم ينسبه إليه في زاد المسير (٨/ ١٣٠) وابن منظور في لسان العرب (٨/ ٤٠٢).

(٥) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحُالِلَّهُ عَنْهُ.

أخرجه الطبري عنه في جامع البيان (٢٣/ ٨٧)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٢٩)، وعزاه السيوطي إلى ابن أبي شيبة وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه كما في الدر المنثور (٨/ ٤)، وينظر: مجاز القرآن (١/ ١٢٠).

(٦) هذا القول مروي بنحوه أثراً عن خالة عمر بن الخطاب بهذا اللفظ: «الساعة خفضت أعداء الله إلى النار، ورفعت أولياء الله إلى الجنة» أخرجه ابن أبى حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٢٩) وعزا السيوطي روايتها إلى ابن جرير وابن أبي حاتم

كما في الدر المنثور (٨/ ٤).

وحكى هذا القول عن الزجاج بنصه الأزهري في تهذيب اللغة (٢/ ٢١٦)، وابن منظور في لسان العرب (٨/ ٢١٩).

و ﴿ خَافِضَةٌ رَّافِعَةٌ ﴾ القراءة بالرفع ()، والنصبُ جائز ()، ولم يقرأ به إمام من القراء، وقد رويت عن اليزيدي () صاحب أبي عمرو بن العلاء ()، فمن رفع فهو () الوجه، والمعنى () هي خافضة رافعة، ومن نصب فعلى الوجهين ():

أحدهما: على معنى () إذا وقعت الواقعة خافِضَةً رافِعةً على الحال.

ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٣٠٧)، الجامع لأحكام القرآن (١٩٦)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٢٩).

قال النحاس: « هذه القراءة شاذة متروكة من غير جهة منها أن الجهاعة الذين تقوم بهم الحجة على خلافها، ومنها أن المعنى على الرفع في قول أهل التفسير والمحققين من أهل العربية». إعراب القرآن (٤/ ٣٢٢).

(٣) هو يحيى بن مبارك اليزيدي الإمام، أبو محمد البصري النحوي المقرئ، وعرف باليزيدي؛ لاتصاله بيزيد بن منصور خال المهدي يؤدب ولده، جود القرآن على أبي عمرو، وحدث عنه، وعن ابن جريج، قرأ عليه الدوري والسوسي وأحمد بن جبير الأنطاكي وأبو أيوب، وله عدة تصانيف، منها كتاب النوادر، توفي سنة اثنتين ومئتين.

ينظر: معرفة القراء الكبار (١/ ١٥١)، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان (٦/ ١٨٣)

(٤) هو أبو عمرو بن العلاء المازني المقرئ النحوي البصري الإمام، مقرئ أهل البصرة، اسمه زبان على الأصح، وقيل: العريان وقيل: يحيى، وقيل: محبوب، وقيل: جنيد، وقيل: عينة، وقيل: عثمان وقيل: عياد، وهو أبو عمرو بن العلاء بن عمار بن العريان، ومات أبو عمرو بن العلاء في طريق الشام سنة أربع وخسين ومائة، وله بالبصرة عقب.

ينظر: الثقات (٦/ ٣٤٦)، معرفة القراء الكبار (١٠٠/١)

- (٥) "وهو" في (س)، (خ)
- (٦) "المعنى" في (س)، "فالمعنى" في (خ)
  - (٧) "وجهين" في (س)، (خ)
  - (٨) "على معنى" ليست في (خ)

<sup>(</sup>١) "خافضةٌ رافعةٌ " بالرفع قراءة الجمهور.

<sup>(</sup>٢) "خافضةً رافعة " قراءة النصب قراءة شاذة.

ويجوز على إضمار "تقع" يكون () المعنى: إذا وقعت () تقع خافضة رافعة على الحال من تقع المضمرة (). ()

وقوله تعالى: ﴿لَيْسَ لِوَقَعَنِهَا كَاذِبَةُ ﴾ [٢] أي لا يردها شيء، كما تقول: إذا ( ) حَمَلَ فُلان لا يُكَذَبُ، أي ( ) لايرد حَمْلَته شيء ( ).

و ﴿ كَاذِبَةُ ﴾ مصدر كقولك: عافاه الله عافية، وعَاقَبَهُ عاقبة، وكذلك ( ) كاذبة، وهذه ( ) أسماء في مَوْضِع المَصَادِرِ ( ).

وقوله تعالى: ﴿ إِذَا رُجَّتِ ٱلْأَرْضُ رَجًّا ﴾ [٤] موضع ﴿ إِذَا ﴾ نصب المعنى إذا وقعت في ذلك الوقت، ويجوز النَصْب على تقع إِذَا رُجَّتِ الْأَرْضُ. ( )

<sup>(</sup>١) "ويكون" في (خ)

<sup>(</sup>٢) "الواقعة" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٣) "المضمر" في (س)

<sup>(</sup>٤) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٣٢٢)، مشكل إعراب القرآن (٢/ ٧١٠)، إعراب القرآن للباقولي (٣/ ٨٨٨)، والتبيان في إعراب القرآن (٢/ ٣٥٣)

<sup>(</sup>٥) "قد" في (س)

<sup>(</sup>٦) "لا يكذب أي " ليست في (خ)

 <sup>(</sup>۷) ينظر: معاني القرآن للفراء (٥/ ٧٠)،غريب القرآن لابن قتيبة (٤٤٥)، وحكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (١١/ ٩٨)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن(١٧/ ١٩٥).

<sup>(</sup>٨) "كذب" زائدة في (س).

<sup>(</sup>٩) "وهي" في (خ).

<sup>(</sup>١٠) ينظر: معاني القرآن للفراء (٥/ ٧٠)، جامع البيان (٢٣/ ٨٧)، وإعراب القرآن للنحاس (١/ ٣٤٣)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٣١).

<sup>(</sup>١١) نصب على البدل من (إذا وقعت)، ويجوز أن ينتصب (بخافضة رافعة) أي تخفض وترفع وقت رج الأرض.

ومعنى ﴿ رُحَّتِ ﴾ حركت حركة شديدة وزلزلتْ ( ).

﴿ وَبُسَّتِ ٱلْجِبَالُ بَسًّا ۞ فَكَانَتْ هَبَآءً مُّنْبَثًا ﴾ ﴿ وَبُسَّتِ ﴾ لُتَّـــت وخُلِطـــتْ، و ﴿ وَبُسَّتِ ﴾ لُتَّـــت وخُلِطـــتْ، و ﴿ وَبُسَّتِ ﴾ أيضاً سيقت ( ).

و ﴿ هَبَآءً مُنْبَثًّا ﴾ غباراً، ومثله ﴿ وَشُيِّرَتِ ٱلْجِبَالُ فَكَانَتُ سَرَابًا ﴾ ().

ومثل: بُست خُلِطتْ ولُتَّت قول الشاعر (): لا تَخْبِزا خَبْزاً وبُسَّا بَسَّا...

= ينظر: مشكل إعراب القرآن (٢/ ٧١٠)، المحرر الوجيز (٥/ ٢٣٩)، الجامع لأحكام القرآن (١٩٦/١٧). (١٩٦/١٧).

(١) هذا القول مروي بنحوه عن ابن عباس وقتادة ومجاهد.

أخرجه الطبري عنهم في جامع البيان (٢٣/ ٩١)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن جرير وابن المنذر، ورواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن جرير كها في الدر المنثور (٨/ ٥)، وقال به ابن قتيبة في غريب القرآن (٤٤٥)، وأورد المعنى بلفظه بدون نسبه الأزهري في تهذيب اللغة (٣/ ٤٣٧)، وابن منظور في لسان العرب (٢/ ٢٨١).

(٢) ينظر: معاني القرآن للفراء (٥/ ٧١)، مجاز القرآن: (١/ ١٢١)، جامع البيان (٢٣/ ٩٠) وحكاه بلفظه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة(٤/ ٢٤)، وابن منظور في لسان العرب (٦/ ٢٦).

والذي جاء عن ابن عباس ومجاهد وغيرهم لفظ بست أي فتت فتاً ينظر: جامع البيان (٢٣/ ٩١)، الدر المنثور (٨/ ٥).

(٣) النبأ: ٢٠

(٤) يقال: إنه للص من غطفان، يقال له: هفوان العقيلي، أراد أن يخبز فخاف أن يعجل عن الخبز فبل الدقيق فأكله عجينا فقال:

لا تَخْبِزِ اخْبِزا خَبْزاً وبُوبُ سَا بَ سَا ولا تُطِ يلا بمُناخٍ حَبْ سا وقيل: إنه رجل استاق إبلَ قوم فهو يستعجل أصحابه:

لا تَخْبِزا خَبْزاً وبُسِمّا بَسِمّا مَلْساً بِذودِ الحُدسِيِّ مَلْسا

ينظر: جامع البيان (٧٧/ ١٦٧) تهذيب اللغة (٤/ ٩٤٩)، جمهرة اللغة (١/ ٩) مقاييس اللغة (١/ ١٧٩)

ومثل: سيقت وانساقتْ قوله (): وانْبَسَّ حَيَّاتُ الكَثِيبِ الأَهْيَل ().

وقوله تعالى: ﴿ وَكُنتُمُ أَزُورَجًا ثَلَثَةً ﴾ [٧] أي أصنافاً ثلاثة ()، يقال للأصناف التي بعضها مع () بعض: أزواج، كما يقال للخفين: زوجان ().

وقول وقول المنافعة مَا أَصْحَبُ الْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَبُ الْمَيْمَنَةِ الْمَا أَصْحَبُ الْمَشْعَةِ مَا أَصْحَبُ الْمَشْعَةِ مَا أَصْحَبُ الْمَشْعَةِ الْمَشْعَةِ مَا أَصْحَبُ الْمَشْعَةِ اللّهِ مَا أَيْ () المُشْعَمَةِ اللّه وَاللّه وَاللّه مَا هم، أيْ () المُشْعَمَةِ اللّه وَاللّه وَاللّ

[﴿ وَأَصَّعَابُ ٱلْمَثَامَةِ ﴾ أي شيء هم ()]، وهذا اللفظ في العربية مجراه () مجرى

(۱) قول لأبي النجم، يصف إقبال الصيف، وعند اشتداد الحر أن الحيات تكثر وتتفرّق وتنساق على وجه الأرض، فيقول:

وماتَ دعموصُ الغديرِ المُثمَلِ وانْسَسَّ حَيّاتُ الكَثِيبِ الأَهْيَلِ ينظر: الحيوان (٤/ ٢٥٦)، جمهرة اللغة (١/ ١٠) مقاييس اللغة (١/ ١٧٩).

- (٢) البيت من شواهد الأزهري في تهذيب اللغة (٢١/ ٢٢٢)، وابن دريد في جمهرة اللغة (١٠/١) وينظر: دواوين الشعر العربي على مر العصور (٩٥/ ٨٩).
  - (٣) هذا القول مروى عن ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ.

أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٢٩) وعزاه السيوطي إليه كما في الدر المنثور (٨/٦) وبه قال مقاتل في تفسيره (٣/ ٣١٢)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٤٥)، والنحاس في إعراب القرآن (٢١٦)

- (٤) "من" في (خ)
- (٥) ينظر: العين (٦/ ١٦٦)، المخصص لابن سيده (٥/ ١٤٧) تهذيب اللغة (٤/ ٣٤)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٣٦)، وحكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢١٦)
  - (٦) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ)
    - (٧) "أيْ" ليست في (س)، (خ)
- (٨) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٤٤٥)، إعراب القرآن (٤/ ٣٢٣)، الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٠٠)
  - (٩) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ)
    - (١٠) "مجراه في العربية" في (س)

ومعنى (أصحاب الميمنة) أصحاب اليمين، ﴿أَصَّعَبُ ٱلْمَثَّعَةِ ﴾ أصحاب الشمال ().

أصحاب المنزلة الرفيعة.

﴿ وَأَصْعَبُ ٱلشِّمَالِ ﴾ هم أصحاب المنزلة الدنيئة الخسيسة ().

وقوله تعالى: () ﴿ وَالسَّنِفُونَ السَّنِفُونَ السَّنِفُونَ السَّنِفُونَ السَّنِفُونَ السَّنِفُونَ السَّنِفُونَ السَّنِفُونَ اللهِ وَالتصديق بأنبيائههم السابقون إلى طاعة () الله، [والتصديق بأنبيائههم السابقون (). والسابقون الأول رفع بالابتداء، والثاني توكيد، ويكون الخبر ﴿ أُوْلَيَهِكَ الْمُقَرِّبُونَ ﴾

<sup>(</sup>١) "النعت" في (خ)

<sup>(</sup>۲) ينظر: معاني القرآن للفراء (٥/ ٧١)، مشكل إعراب القرآن(٢/ ٨٥٣) إعراب القرآن (٤/ ٣٢٤)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٣٦)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٣٣٣).

<sup>(</sup>٣) الحاقة: ١

<sup>(</sup>٤) القارعة: ١

<sup>(</sup>٥) ينظر: معاني القرآن للفراء (٥/ ٧١)، غريب القرآن لابن قتيبة (٣٨٥)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١ / ٧٢٥٧) تذكرة الأريب في تفسير الغريب (٣٨٧).

<sup>(</sup>٦) "وأصحاب" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٧) "الخسيسة" ليست في (س)

<sup>(</sup>٨) "وقوله تعالى" ليست في (س)

<sup>(</sup>٩) "معناه" في (خ)

<sup>(</sup>١٠) "طاعة" ليست في (س)

<sup>(</sup>۱۱) ينظر: تفسير مقاتل (٣/ ٣١٢)، معاني القرآن للفراء (٥/ ٧١)، والنكت والعيون (٥/ ٤٤٩) والجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٠٠).

ويجوز أن يكون السابِقُون الأول رفع بالابتداء ()، ويكون خبره ﴿ السَّنِقُونَ ﴾ الثاني، فيكون المعنى – والله أعلم – السابقون إلى طاعة الله () السابقون إلى رحمة الله ()، ويكون ﴿ أُولَيَكِ المُمَّرَّبُونَ ﴾ من صِفتهم. ()

وقوله تعالى: ﴿ ثُلَةٌ مِّنَ ٱلْأُوّلِينَ ﴿ ثُلَةٌ مِّنَ ٱلْأَوْلِينَ ﴿ ثُلَةٌ مِّنَ ٱلْأَخِرِينَ ﴾ رفع على معنى هم ثلة ()، والثُّلَّة: الجماعَة ()، وهذا -والله أعلم - يعني ﴿ ثُلَةٌ مِّنَ ٱلْأَوّلِينَ ﴾ أي جماعة ممن عاين الأنبياء وصدق بهم، فالذين () عاينوا جميع النبيين، وصدّقوا بهم أكثر ممن عاين النبي

<sup>(</sup>۱) وإن كان النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٣٢٤) ضّعف هذا الوجه فقال: « غلط عندي؛ لأن ما فيه الألف واللام لا يوصف بالمبهم، ولا يجوز عند سيبويه: مررت بالرجل ذلك، ولا مررت بالرجل هذا على النعت، والعلة فيه أن المبهم أعرف مما فيه الألف واللام، وإنها ينعت الشيء عند الخليل وسيبويه بها هو دونه في التعريف، ولكن يكون أولئك المقربون بدلا أو خبرا بعد خبر». وينظر لهذا الوجه أيضاً: جامع البيان (٣/ ٨٩)، مشكل إعراب القرآن (٢/ ٢١١)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ٣٥٢) والجامع لأحكام القرآن (٢/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٢) "بالابتداء رفعا" في (س).

<sup>(</sup>٣) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ)

<sup>(</sup>٤) "والسابقون" في (س)

<sup>(</sup>٥) ينظر: مشكل إعراب القرآن (٢/ ٧١١)، باهر البرهان في معانى مشكلات القرآن (٣/ ١٤٤٨)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ٢٥٣)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٣٤)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٦) ينظر: جامع البيان (٢٣/ ٩٨)، مشكل إعراب القرآن (٢/ ٧١١)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ٢٥٣) والجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٧) " رفع على معنى هم ثلة " ليست في (خ)

<sup>(</sup>٨) ينظر: تهذيب اللغة (٥/ ٨٦)، المحكم والمحيط الأعظم (١١/ ١٢٧)، جمهرة اللغة (١/ ٢٠٨).

<sup>(</sup>٩) "والذين" في (س)

ويجوز أن يكون () الثُّلَة بمعنى قليل من الأولين وقليل من الآخرين؛ لأن اشتقاق الثلة من القطعة، والثل: () القطع ()، والثُّلَة نحو الفئة والفرقة والقطعة ().

وقَوْلُه تعالى: ﴿ عَلَىٰ شُرُرِمَّوْضُونَةِ ﴿ اللهِ مَنْ مُتَقَابِلِينَ ﴾ [١٦] "متكئين، ومتقابلين" ( ) منصوبان على الحال، المعنى: أولئك هم ( ) المقربون في جنات النعيم في هذه الحال ( )، والسرر جمع سرير، مثل كثيب وكثب.

ومعنى ﴿مُتَقَابِلِينَ ﴾ ينظر بعضهم إلى وجوه بعض، ولاينظر في أقفاء

(١) الصافات: (١٤٧)

(٢) "سائر" ليست في (س)

(٣) "وصدقهم"في (س)، (خ).

(٤) ينظر: إعراب القرآن (٤/ ٣٣٣)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٥٩ ٧٢) باهر البرهان في معانى مشكلات القرآن (٣/ ١٤٤٩)

(٥) "تكون" في (س)، (خ)

(٦) "الكسر" زائدة في (س)، (خ).

(٧) "والقطع" في (س)، "القطع" ليست في (خ)

(٨) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٤٣)، وينظر: جمهرة اللغة (١/ ٢٠٨)، المفردات في غريب القرآن (٨١).

(٩) "متكئين، ومتقابلين"ليست في (س)

(۱۰) "هم" ليست في (س)، (خ).

(١١) ينظر:معاني القرآن للأخفش (٤/ ٢٣)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٠٥)، الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٥٣٧٠)

بعض ()

وصفوا مع نعيمهم بحسن العشرة، وتهذيب الأخلاق، وصفاء المودة ()، من ذلك قول الله عَجَكَ: ﴿وَنَرَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخْوَنًا عَلَىٰ سُرُرٍ مُّنَقَى بِلِينَ ﴾ ( ).

وجاء في التفسير: ﴿مَّوْضُونَةٍ ﴾ مرمولة، ومعنى مرمولة منسوجة ()، نحو نسج الدروع ().

وجاء في التفسير: \ [أنها من ذهب ( )، ومثل موضونة قول ( )] الشاعر ( ) ( ):

(١) هذا القول مروى عن مجاهد.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٠٠)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٩/ ٦٤)، وعزاه السيوطي إلى هناد وابن أبي شيبة وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور(٥/ ٥٥).

(٢) "المروءة" في (س).

(٣) الحجر: ٤٧

(٤) هذا القول مروى عن الضحاك وابن زيد.

أخرجه الطبري عنهما في جامع البيان (٢٣/ ٢٠٠)، ونسبه الماوردي إلى الضحاك كما في النكت والعيون (٥/ ٥٠)، وبه قال الثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ٢٠٣).

- (٥) ينظر: معاني القرآن للفراء (٥/ ٧١)، مجاز القرآن (١٢١)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢١٩)
  - (٦) هذا القول مروى عن ابن عباس رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ ومجاهد.

أخرجه الطبري عنهما في جامع البيان (٢٣/ ٩٩)، وأخرج الرواية عن ابن عباس رَضِيَاللَّهُ عَنْهُ ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٣٠)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَالِتُهُعَنْهُ إلى سعيد بن منصور وهناد وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقي في البعث، ورواية مجاهد إلى ابن أبي شيبة وهناد وعبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (٨/٨).

- (٧) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)
  - (٨) "الأعشى" في (س)، (خ)
- (٩) هو ميمون بن قيس بن جندل بن شراحيل بن عوف بن سعد بن ضبيعة بن قيس بن ثعلبة، ويكنى أبا

[۱۸۸/ب]

ومن نَسْجِ داودَ مَوْضونَة يُساقُ بها () الحَيُّ عِيراً فَعِيرا

وقوله تعالى: ﴿يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَنُ ثُخَلَدُونَ ﴿ ﴿ إِأَكُوابِ وَأَبَارِيقَ ﴾ [١٨] الأكواب: آنية لا عُرى لها ولا خراطيم، والإبريق: ( ) له خرطوم وعُروة ( ).

﴿وَكَأْسِ مِن مَعِينِ ﴾ والكأس (): الإناء فيه الشراب، فإن لم يكن فيه شراب فليس بكأس ().

وقوله تعالى: ﴿مِن مَعِينِ﴾ من خمر تجْري من العُيونِ ()().

= بصير، ويقال: أبو بشر الثعلبي، الشاعر المعروف بالأعشى، أحد فحول الشعراء. ينظر: تاريخ مدينة دمشق (٦٦/ ٣٢٧)، طبقات فحول الشعراء (١/ ٥٢)،

(١) "تساق مع" في (س)، (خ)

- (٢) البيت من شواهد بعض أهل اللغة كابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (٨/ ٢٤٩)، وذكره بعض المفسرين كالطبري في جامع البيان (٢٣/ ٩٨)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن(١٠١/ ٢٠١)، ولم أجده في ديوانه.
  - (٣) "ما" زائدة في (س)، (خ)
  - (٤) هذا القول مروي عَنْ قَتَادَة ومجاهد بنحوه.

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٧٦)، والطبري في جامع البيان (٢٣/ ١٠١)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى ابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كها في الدر المنثور (٨/ ٩)، وقال به مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ٣١٢)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ٢٢٣)، أبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٢٤٩)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٤٧).

- (٥) "الكأس" في (خ)
- (٦) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحُالِلَّهُ عَنْهُ.

عزاه السيوطي في الدر المنثور (٨/ ٣٩٩)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٢/ ٤٥٦)، وينظر: مجاز القرآن (٢/ ٢٤٩)، النكت والعيون (٥/ ٤٥١)

- (٧) " وقوله تعالى: (مِنْ مَعِينٍ) من خمر تجْري من العُيونِ "ليست في (س).
  - (A) هذا القول مروي عن قتادة.

وقوله: ﴿ لَا يُصَدَّعُونَ عَنَهَا وَلَا يُنزِفُونَ ﴾ [١٩] تأويله لا ينالهم عن شربها ما يَنال أهل الدنيا من الصُّداع ().

﴿ وَلَا يُنزِفُونَ ﴾ () لا يسكرون ()، والنزيف السكران، وإنها قيل له: نزيف ومنزوف؛ لأنه نزف عقله ().

ويقرأ "وَلَا يُنْزَفُونَ"، معناه لا ينفد شَرابُهُمْ ().

وقوله تعالى: ﴿ وَحُورٌ عِينُ ﴿ ثَا كَأَمَثُلِ ٱللَّؤُلُو ِ ٱلْمَكْنُونِ ﴾ [٢٣] بالخفض، وقرئت بالرفع ( ).

<sup>=</sup> أخرجها الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٣)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (٨/ ٩)، وحكاه القرطبي عن الزجاج في الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٧٨).

<sup>(</sup>۱) هذا القول مروي عن مجاهد وقتادة بنحوه أخرجهما الطبري في جامع البيان (۲۳/ ۲۳)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (۸/ ۹).

<sup>(</sup>٢) "تأويله لا ينالهم عن شربها ما يَنال أهل الدنيا من الصُّداع وَلَا يُنْزِفُونَ " ليست في (س).

<sup>(</sup>٣) قول أبي عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٢٤٩)، وينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٢٦٤)، باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (١/ ١٢٠٢)، وحكاه عن الزجاج القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: العين (٧/ ٣٧٣)، وجمهرة اللغة (١/ ٤٥٧)، ومقاييس اللغة (٥/ ٣٣٣)، المفردات في غريب القرآن (٤٨٨)

<sup>(</sup>٥) "لا يُنزِفُونَ" بكسر الزاي قراءة حمزة والكسائي بمعنى: ولا ينفد شرابهم، وقرئت (يُنزفُونَ) بفتح الزاي قرأها أهل المدينة والبصرة، ووجهوا ذلك إلى أنه لا تنزف عقولهم..

ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ٥٥)، حجة القراءات (٦٠٨) التيسير في القراءات السبع (١٣٢)، تجبير التيسير في القراءات العشر (٥٧٣).

<sup>(</sup>٦) "وحورٌ عينٌ" بالرفع، قرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو وابن عامر وعاصم، وقرأ حمزة والكسائي "وحورِ عينِ" بخفضها.

ينظر: الحجة في القراءات السبع (٣٤٠)، حجة القراءات (٦٩٥) التيسير في القراءات السبع (١٣٢).

ولكنه محفوض () على غير ما ذهب إليه هؤلاء؛ لأن معنى ﴿يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَنُ عَلَيْهِمْ وِلْدَنُ عَلَيْهِمْ وِلْدَنُ عَلَيْهِمْ وَلَدَنُ عَلَيْهِمْ وَكَذَلَكَ ينعمون بحورٍ عَنَيْهِمْ وَكَذَلَكَ ينعمون بما ()، وكذلك ينعمون بلحم طيرٍ، وكذلك ينعمون بحورٍ عِينٍ ().

ومن قرأ () بالرفع فهو أحْسَن الوجهين؛ لأن معنى ﴿يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَنَّ مُخَلَّدُونَ ﴾ بهذه الأشياء بمعنى ما قد ثبت ()، فكأنه قال: ولهم حُورٌ عِينٌ، ومثله مما حمل على المعنى قول الشاعر ():

<sup>(</sup>١) "قرؤوا" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٢) "الجر" في (س)

<sup>(</sup>٣) "فقال والحور العين" في (س)

<sup>(</sup>٤) وهذا اختيار الزجاج قراءة الرفع والمعنى المترتب عليها، وهو رأي شيخه سيبويه ينظر: الكتاب لسيبويه (٣٦)، وينظر: إعراب القرآن (٤/ ٣٢٧)، الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٧٢٦٥).

<sup>(</sup>٥) "مجرور" في (س).

<sup>(</sup>٦) "بهذا" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٧) وهذا رأي الفراء والكوفيين، واستدلال رآيةم: « وقد كان ينبغي لمن قرأ: وحورٌ عين لأنهن ـ زعم ـ لا يطاف بهن أن يقول: "وفاكهةٌ ولحَم طير"؛ لأن الفاكهة واللحم لا يطاف بهما ـ ليس بطاف إلاَّ بالخمر وحدها ففي ذلك بيان؛ لأن الخفض وجه الكلام». معاني القرآن للفراء (٣/ ١٢٣).

والفصل في هذا أنهم قراءتان متواترتان عن رسول الله كان وقد قرأ بكل واحدة منهم جماعة من القرّاء مع تقارب معنييهما، فبأيّ القراءتين قرأ القارئ فمصيب. جامع البيان (٢٣/ ٢٣).

<sup>(</sup>٨) "قرأها" في (س)، (خ).

<sup>(</sup>٩) "لهم" زائدة في (س)

<sup>(</sup>١٠) هو غيلان بن عقبة بن نهيس بن مسعود العدوي الربابي التميمي، كنيته أبو الحارث وذو الرّمّة. شاعر عربي من الرباب من تميم، من شعراء العصر الأموي، قيل: إنه لقب بذلك؛ لأنه أتى مية صاحبته = ٢

بَادَت وغُـيِّر آية نمع البلي إلاَّ رَواكلَ جَمْرُهُنَّ ) هَباءُ ويروي جمرهن<sup>()</sup>، ثم قال بعد<sup>()</sup>:

ومشججٌ أما سواءُ قذاله فبدا وغير سَارَه المَعْزَاءُ ()

لأنه لما قال: إلَّا رَوَاكِدَ، كان المعنى بها رَوَاكِد، فَحَمَلَ ومشججٌ () على المعنى.

وقد قرئت "وحوراً عِيناً ( )" بالنَّصْبِ على الحمل على المعنى أيضاً؛ لأن المعنى يُعْطَوْن هذه الأشياءَ ويُعْطَون حوراً عيناً، إلا أن () هذه القراءة تخالف المصحف الذي هو الإِمَام، وأهل العلم يكرهون أن تقْرَأ بِهَا خَالِف الإِمَامَ ( ).

ينظر: تاريخ مدينة دمشق (٤٨/ ١٤٢) طبقات فحول الشعراء (٢/ ٥٣٤).

- (١) "جمعهن" في (س).
- (٢) "سبعهن" في (خ)
- (٣) "ويروى جمرهن، ثم قال بعد" ليست في (س)
- (٤) البيت من شواهد الخليل في الجمل في النحو (١٦٨)، وسيبويه في الكتاب (١/ ١٧٣) وينظر: ديوان ذي الرمة (٣٠١)، خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب للبغدادي (٥/ ١٤٧)، ودواوين الشعر العربي على مر العصور (۲۱/۹۸).
  - (٥) "مشجج" في (س)، (خ)
    - (٦) "عينا" ليست في (س)
  - (٧) "إلا أن" مكررة في (س)
  - (A) "وحورا عينا" بالنصب قراءة شاذة لأبي بن كعب وابن مسعود.

ينظر:معاني القرآن للفراء (٥/ ٧٣)، المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٣٠٩)، الجامع لأحكام القرآن(١٧/ ٢٠٥)

وعلى كتفه قطعة حبل وهي الرمة فاستسقاها، فقالت: اشرب يا ذا الرمة. فلقب به،من فحول الطبقة الثانية في عصره. ولد سنة ٧٧ هـ -٦٩٦م، وتوفي بأصفهان (وقيل: بالبادية) سنة ١١٧ هـ - ٧٣٥م وهـو في سن الأربعين.

ومعنى ﴿ كَأَمَثَالِ ٱللَّوَٰلُوِ ٱلْمَكْنُونِ ﴾ [٢٣] كأمثال الدرحين يخرج من صَدَفِه وَكِنِّه لم يغيره الزَّمَان واختلاف أحوال الاستعُمَال، وإنها يعني بقوله: ﴿ كَأَمَثَالِ ٱللَّوَٰلُوِ ٱلْمَكُنُونِ ﴾ أي ( ) أن ( ) صفائهن وتَلْأَلْئِهِن كصفاء الدُّرِّ وتَلَأَلِئِه ( ).

وقوله تعالى: ﴿جَزَآءَ ٰبِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [٢٤] [جزاء ()] منصوب مفعول له. المعنى يفعل بهم ذَلِكَ جزاء () أعَمَالهم، ويجوز أن يكون ﴿جَزَآءً ﴾ منصوباً على أنه مصدر؛ لأن معنى ﴿يَطُوفُ عَلَيْمٍ وَلْدَنَّ مُخَلَّدُونَ ﴾ يجازون خيراً () بأعمالهم، وهذا الوجه عليه أكثر () النحويين ().

<sup>(</sup>۱) ينظر: كتاب العين (٣/ ٢٨٨)، غريب القرآن لابن قتيبة (٤٤٣)، المنصف لابن جني شرح كتاب التصريف لأبي عثمان المازني (٢/ ٤٩١)، المصحاح في اللغة (١/ ١٥٤)، مقاييس اللغة (٢/ ٩٣)، المفردات في غريب القرآن (١٣٥).

<sup>(</sup>٢) "أي" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٣) "في" في (س).

ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٣١٣)، جامع البيان (٢٣/ ١٠٧)، بحر العلوم (٣/ ٣٧١)، والهداية إلى بلوغ النهاية (١٠٧ / ٧٦٧)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٠٦).

<sup>(</sup>٥) الزيادة من (خ)

<sup>(</sup>٦) "لجزاء" في (س).

<sup>(</sup>٧) "جزاء" في (س)، "خيرا" ليست في (خ).

<sup>(</sup>٨) "كثير من" في (خ).

<sup>(</sup>٩) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ١٦٣)، الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٠٥).

وقوله تعالى: ﴿إِلَّا قِيلًا سَلَمًا سَلَمًا سَلَمًا ﴾ [(قِيلًا) منصوب بقوله: ﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُواً وَلَا تَأْثِيمًا ۞ إِلَّا قِيلًا سَلَمًا سَلَمًا ﴾ [٢٦]

فالمعنى لا يسمعون إِلَّا قِيلًا سَلَامًا سَلَامًا (), () منصوبٌ من جهتين ()

إحداهما (): أن يكون () نعت ﴿قِيلًا ) ، فيكون المعنى لا يَسْمَعون فيها إلا قيلاً يسلم فيه من اللغو والإِثم ().

والوجه الثاني: أن يكونَ ﴿ سَلَمًا ﴾ منصوب ( ) على المصدر، فيكون المعنى لا يسمعون فيها إلا أن يَقُولَ بعض ( ) لبعض: سَلَامًا سَلَامًا سَلَامًا ( )، ودليل هذا ( ) قوله تعالى: ﴿ فَيَهَا سَلَامًا هَا لَكُمُ مُ فِيهَا اسَلَامًا ﴾ ( ) ( ) .

- (١) "قيلٌ" في (س)
- (٢) "سلاما" ليست في (س)
- (٣) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ)
  - (٤) "وجهين" في (س).
  - (٥) "أحدهما" في (س)
  - (٦) "من" زائدة في (س)، (خ).
    - (٧) "قيل" في (س)، (خ)
- (٨) اكتفى بذكر هذا الوجه الأخفش في معاني القرآن (٤/ ٢٤)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز
   (٨) ٣٣٨/٤)،
  - (٩) "منصوبا" في (س)، (خ) وهو الصواب.
    - (۱۰) "بعضهم" في (س)، (خ).
      - (١١) "سَلَامًا" ليست في (خ).
        - (١٢) "ذلك" في (س)
    - (١٣) إبراهيم: ٢٣ جزء من الآية.
- (١٤) ذكر كلا الوجهين الفراء في معاني القرآن (٣/ ١٢٤)، والطبري في جامع البيان (٢٣/ ١٠٨)، والثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ٢٠٦) والنيسابوري في باهر البرهان في معانى مشكلات القرآن (٣/ ٢٠٩)، = =

والطلح جاء في التفسير: أنه شجر الموز ()، والطلح شجر أم غَيْلانَ أيضاً، وجائز () أن يكون يعني بقوله () ذلك الشجر ()؛ لأنَّه لون () طيب الريح () جدًّا،

= والعكبري في التبيان في إعراب القرآن (٢/ ٢٠٤) والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٠٦) وأبو حيان في تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٠٦).

وحكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٢٠)، وابن سيدة في إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ٩٩).

(۱) هذا القول مروي عن ابن عباس رَيَّوَاللَّهُ عَنْهُ، وقتادة وعكرمة وأبي الأحوص. أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق في تفسيره (۳/ ۲۷۰)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (۲۳/ ۲۳)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كها في الدر المنثور (۸/ ۲۳)، وبه قال الخليل في العين (٤/ ١٧٥)، وابن قتيبة في غريب القرآن (۲۸۷)، والسجستاني في غريب القرآن (۲۸۲)، وحكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٧/ ٤٧).

(٢) هذا القول مروي عن قتادة وابن عباس وعلى رَضَالِيُّهُ عَنْهُا.

أخرج الروايات عن قتادة وابن عباس وعلي عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٧٠)، وأخرجها الطبري عنهم أيضا في جامع البيان (٢٣/ ١١٢)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ١٢)، ورواية علي بن أبي طالب إلى عبدالرزاق والفريابي وهناد وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر والبيهقي في البعث كما في الدر المنثور (٨/ ١٢).

- (٣) "ويجوز" في (س).
- (٤) "به" في (س)، (خ).
- (٥) قول أبي عبيدة في مجاز القرآن ـ حيث قال: « زعم المفسرون أنه الموز وأما العرب فالطلح عندهم شجر عظيم كثير الشوك »(٢/ ٢٥٠)، وينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٢٧٢١)، والنكت والعيون (٥/ ٤٥٤)، والجامع لأحكام القرآن (٢٠/ ٢٠٨).
  - (٦) "لأن نوره" في (خ)
  - (٧) "لأن له نورا طيب الرائحة" في (س) وهو الصواب، وهو الذي حكى عنه في الكتب.

فخوطبوا ووعدوا بها يحبُّونَ مثله، إلا أن فضله على ما في الدنيا كفضل سائر ما في الجنة على ما في البعنة على ما في الدنيا ().

وقوله تعالى: ﴿ وَظِلِّ مَّدُودِ ﴾ [٣٠] معناه تام ( ) دائم ( ).

وقوله تعالى: ﴿ وَمَآءِ مَّسَكُوبِ ﴾ [٣١] يعني به أنه ماء ( ) لا يتعبون ( ) فيه، ينسكب لهم كيف يجبون.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنشَأْنَهُنَّ إِنشَآءَ﴾ [٣٥] يعني الحورَ، أَنْشِئْنَ لأولياء الله، لَسن () ممن وقعت عليه () ولادة ().

﴿ فَعَلْنَهُنَّ أَبُكَارًا ﴾ [٣٦] لَمْ يطْمثْنَ.

﴿ عُرُبًا ﴾ والعُرُب المتحببات إلى أزوَاجِهِنَ ( ).

(۱) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٢/ ٦٠)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن(١٧/ ٢٠٨).

(٢) "تام" ليست في (س)

(٣) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٣١٤)، مجاز القرآن (٢/ ٢٥٠)، غريب القرآن (٣٢٦)، تهذيب اللغة (٥/ ٣٧)، النكت والعيون (٥/ ٤٥٤).

- (٤) "ماء" ليست في (س).
  - (٥) "يتعنون" في (س).
- (٦) "ليس" في (س)، (خ)
- (٧) "عليه" ليست في (س)
- (٨) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٢١)، ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٤٢)، ووينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٧٢٧٧)، والجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢١٠).
  - (٩) هذا القول مروي عن ابن عباس ومجاهد.

أخرجها الطبري في جامع البيان (٢٣/ ١٢١)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن جرير كما في الدر المنثور(٨/ ١٦)، ورواية مجاهد إلى سفيان بن عيينة وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر

[وقوله: ( )] ﴿ ثُلَّةُ مِنَ الْأَوَّلِينَ ( ) وَثُلَّةُ مِنَ الْآخِرِينَ ﴾ [٤٠] معناه - والله أعلم - ممن تبع النبي الطَّيِّلُ وعاينه، وجماعة ممن آمن به وكان بعده ( ).

وقوله تعالى: ﴿ وَظِلِّ مِن يَعْمُومِ ﴾ [27] اليحموم: الشديد السواد، وقيل: إنه الدخان الشديد السَّوَاد ( ).

وقيل: ﴿ وَظِلِّ مِن يَعْمُومِ ﴾ اليحموم (): أي من نار يعذبون بها، ودليل هذا القول قول عندا وقيل: ﴿ فَهُم مِن فَوْقِهِمْ ظُلَلُ مِن النَّارِ وَمِن تَعْلِمِمْ ظُلَلُ ﴾ () إلا أنه موصوف في هذا الموضع بشِدة السواد ().

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ١٢٨)، وعزاه السيوطي إلى الفريابي وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن عدي وابن مردويه كما في الدر المنثور (٨/ ١٩). وينظر: إعراب القرآن (٤/ ٣٣٢)، بحر العلوم (٣/ ٣٧٣).

(٣) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَالِلُّهُ عَنْهُ ومجاهد وقتادة وعكرمة.

أخرج عبدالرزاق الرواية عن قتاده في تفسيره (٣/ ٢٧٢)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢٣ / ٢٩)، وأخرج ابن أبي حاتم رواية ابن عباس في تفسيره (١٠ / ٣٣٣٣)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَعَوَلَيَّكُ عَنْهُا إلى الفريابي وسعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وصححه ورواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير، ورواية مجاهد إلى هناد وعبد بن حميد كما الدر المنثور (٨/ ٢٠)، وبه قال الفراء في معاني القرآن (٥/ ٤٧)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (٥/ ٢٥)

<sup>=</sup> المنثور (٨/ ١٨)، وحكاه الأزهري عن الزجاج في تهذيب اللغة (١/ ٢٨١)، وابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ١٤٢).

الزيادة من (س)

<sup>(</sup>٢) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحَالِلُهُ عَنْهُ بنحوه.

<sup>(</sup>٤) "اليحموم" ليست في (س)، (خ).

<sup>(</sup>٥) الزمر: جزء من الآية ١٦.

<sup>(</sup>٦) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (١/ ٤٤٧)، وينظر: المفردات في غريب القرآن (١٣٠)، =

وقول على: ﴿ وَكَانُواْ يُصِرُّونَ عَلَى الْغِنْثِ الْعَظِيمِ ﴾ [٤٦] قيل في التفسير: الحنث الشرك ()، وقيل: على الإثم العظيم ()، وهو - والله أعلم - الشرك والكفر بالبعث؛ لأن في القرآن دليل ذلك، وهو قوله تعالى: ﴿ وَأَقَسَمُواْ بِاللَّهِ جَهَّدَ أَيْمَنِهِم ۖ لَا يَبْعَثُ اللَّهُ مَن يَمُوثُ بَكِنَ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًا ﴾ () فهذا - والله أعلم - إصرارهم على الحنث العظيم ().

وقوله تعالى: ﴿ فَشَرِبُونَ شُرُبَ ٱلْمِيمِ ﴾: [٥٥] ويقرأ "شَرْبَ الْهِيمِ" ( )، الشَّرْبِ الْمِيمِ الشَّرْبِ الْمُعدر، والشُّربُ الاسم، وقيل: إن الشُّرْبِ أيضاً مَصْدَرُّ ( ). والهيم: الإبلُ العِطَاشُ ( ).

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ١٣٢)، وبه قال الفراء في معاني القرآن (٣/ ١٢٧)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٥٩٤)، والسجستاني في غريب القرآن (٥٣٥) والنحاس في إعراب القرآن (٤/ ٣٣٤)، والأزهري في تهذيب اللغة (٢/ ٩٢).

(٢) هذا القول مروى عن ابن عباس رَضِحُالِتَهُ عَنْهُ ومجاهد وابن زيد وقتادة.

أخرج رواية قتادة إلى عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٨٠)، وأخرج الروايات الطبري في جامع البيان (٢٣/ ١٣٢) وابن أبي حاتم عن ابن عباس رَضَيَلَتُهُ عَنْهُ (١٠/ ٣٣٣٣)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كها في الدر المنثور (٨/ ٢١)، وقال به مقاتل في تفسيره (٣/ ٣١٥).

- (٣) النحل: جزء من الآية ٣٨.
- (٤) "فهذا والله أعلم إصرارهم على الحنث العظيم "ليست في (س)
- (٥) "شَرب الهيم" بفتح الشين، قرأ ابن كثير وأبو عمرو وابن عامر والكسائي، وقرأ نافع وعاصم وحمزة "شُرب الهيم" بضم الشين.

ينظر: السبعة في القراءات (٦٢٣)، حجة القراءات (٦٩٦)، التيسير في القراءات السبع (١٣٢)

- (٦) ينظر: حجة القراءات (٦٩٦)، مشكل إعراب القرآن (٢/ ٧١٣)، والجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢١٤).
  - (V) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ، وقتادة، والضحاك.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٧٢)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان

والجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢١٣).

<sup>(</sup>١) هذا القول مروي عن الضحاك وقتادة

وقوله تعالى: ﴿ هَذَا نُزُلُكُمْ يَوْمَ اللِّينِ ﴾ [٥٦] أي هذا غذاؤهم يوم الجزاء، أي يوم يجازَوْنَ بأعمالهم.

وقوله تعالى: ﴿أَفَرَءَيْتُمُ مَّاتُمَنُونَ﴾ [٥٨] أي ما يكون منكم () من المَنِيِّ الذي يكون مِنهُ الوَلَدُ، يقال: أمنى الرجل يمني، ومَنَى يَمْنِي ().

فيجوز () على هذا () " تَمْنُون " بفتح التاء ()، ولا أعلم أحداً قرأ بها، فلا تقرأنَّ بها إلا أن تثبت رواية صحيحة ()().

وقوله تعالى: ﴿ اَلْتُو تَغَلَقُونَهُ وَ أَمْ نَحْنُ الْخَلِقُونَ ﴾ [٥٩] احتج عليهم في البعث بالقدرة على ابتداء الخلق، كما قال: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِىَ خُلُقَهُ أَوْ قَالَ مَن يُحِي ٱلْعِظَهُ وَهِى رَمِيكُ اللّهُ قَالَ مُن يُحِي ٱلْعِظَهُ وَهِي رَمِيكُ اللّهُ قَالَ مُن يُحِي ٱلْعِظَهُ وَهُو بِكُلّ خُلْقِ عَلِيهُ ﴾ ( ).

<sup>= (</sup>٢٣/ ٢٣١)، وأخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٣٣)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم، ورواية الضحاك إلى ابن جرير وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (٢١/٨)

<sup>(</sup>١) "بينكم" في (خ)

<sup>(</sup>٢) ينظر:معاني القرآن للفراء (٣/ ١٢٣)، مجاز القرآن (٢/ ٢٥١)، غريب القرآن لابن قتيبة (٥٠)، تهذيب اللغة (٥/ ٢٣١)، والزاهر في معاني كلمات الناس (٢/ ١١٨).

<sup>(</sup>٣) "ويجوز" في (س)

<sup>(</sup>٤) "هذا" ليست في (س)

<sup>(</sup>٥) " تمكون " بفتح التاء، قرأ أبو السمال ومحمد بن السميقع وأشهب العقيلي وهي قراءة شاذة. ينظر: الكشف والبيان (٩/ ٢١٤)، الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢١٦)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢١٠).

<sup>(</sup>٦) "صحيحة" ليست في (س)

<sup>(</sup>٧) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٤٦).

<sup>(</sup>۸) یس: (۸۷/۷۸)

وقوله تعالى: ﴿وَنُنشِئَكُمُ فِمَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ أي إن أردنا أن نجعل منكم القردة والخنازير والا ( ) نُسبق ولَا فَاتَنا ذَلك ( ) \

وقوله (): ﴿ وَلَقَدْعَامِنْتُمُ النَّشَأَةَ الْأُولَىٰ فَلُوْلَاتَذَكَّرُونَ ﴾ [٦٢] أي قد علمتم ابتداء الخلق [فلم أنكرتم البعث؟، ومعنى " لَوْلَا تذكرون " هلَّا تذكرون" () () ].

وقوله تعالى: ﴿فَظَلْتُمُ تَفَكَّهُونَ﴾ [٦٥] أي لو جعلنا ما تزرعون حطاماً، أي أبطلناه حتى يكون [متحطماً لا حنطة ()] فيه ولا شيء مما تَزْرَعُونَ ().

﴿ فَظَلْتُمُ تَفَكَّهُونَ ﴾ أي تَنَدَّمُون ()، ويجُوزُ "فَظِلْتُم تفكهون "-بكسر الظاء-().

﴿ قطسر لفهون ﴿ أِي تندمون ۗ ، و يجور \* قطِلنم لفهون - بعسر الطاء- .

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ١٤٠)، وعزا السيوطي رواية الحسن إلى عبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (٨/ ٢٣)، ويقال: إنها لغة عكل وتميم، وينظر:معاني القرآن للفراء (٣/ ١٢٨)، غريب القرآن لابن قتيبة (٤٥٠).

<sup>(</sup>۱) حكاه ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ١٤٦) وأورده القرطبي بنصه بلا نسبة في الجامع لأحكام القرآن (٢١٦ / ٢٧).

<sup>(</sup>٢) "لم"في (س)، (خ) وهو الصواب.

<sup>(</sup>٣) ينظر: بحر العلوم (٣/ ٣٧٤)، الكشف والبيان (٩/ ٢١٥)، تذكرة الأريب تفسير الغريب (٢٠٢)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢١١)

<sup>(</sup>٤) "وقوله" ليست في (س)

<sup>(</sup>٥) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٦) ينظر: جامع البيان(٢٣/ ١٣٨) تفسير السمعاني (٥/ ٣٥٥)، زاد المسير (٨/ ١٤٦)، الجامع لأحكام القرآن(١٢/ ٢١٧).

<sup>(</sup>V) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٨) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٩) هذا القول مروي عن الحسن وقتادة.

<sup>(</sup>١٠) " فظِلتم " بكر الظاء قرأ أبو حيوة وأبو بكر وحكاها الثوري عن ابن مسعود، وجاءت عن الأعمش =

وقوله تعالى: ﴿إِنَّالَمُغُرَمُونَ﴾ [٦٦] أي تقولون: قد غرمنا وذهب زرعنا ( )، ﴿بَلُ نَعُرُومُونَ﴾. [٦٧]

وقوله تعالى: ﴿ مَأْنَتُمُ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ ٱلْمُزْنِ ﴾ [٦٩] وهي () السحاب ()، واحدها () مُزْنَةٌ وجمعه مُزْن.

وقوله تعالى: ﴿ لَوْنَشَآءُ جَعَلْنَهُ أَجَاجًا ﴾ [٧٠] والأجاج: الماء المالح () الذي لا يمكن شربه ألبتَّة ().

﴿ فَلُولَا تَشَكُرُونَ ﴾ معناه: فَهَلَّا ( ).

وهي شاذة، وقرأ الجمهور: (فَظَلْتُمُ)، بفتح الظاء ولام واحدة، قال الفراء: « إنها جَاز الفتح والكسر؛ لأن معناهما ظلِلتم، فحذفت اللام الأولى: فمن كسر الظاء جعل كسرة اللام الساقطة في الظاء. ومن فتح الظاء قال: كانت مفتوحة فتركتُها على فتحها. ومثله مسَسْت ومسِست تقول العرب: قد مَسْتُ ذلك ومِسْته»، معاني القرآن للفراء (٢/ ١٨٥). وينظر: الجامع لأحكام القرآن (١١٧ / ٢١٩)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢١١).

(۱) ينظر: بحر العلوم (۳/ ۳۷۵)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٢٦)، حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٤٨).

- (٢) "وهو " في (س)، "المزن" في (خ).
- (٣) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ مجاهد وقتادة وابن زيد.

أخرجها الطبري عنهم في جامع البيان (٢٣/ ١٤٣)، وابن أبي حاتم في تفسيره عن ابن عباس رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ (١٠/ ٣٣٣٤)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن جرير، وَابن المنذر، وَابن أبي حاتم، وكذلك رواية ابن مجاهد إلى الفريابي، وعَبد بن مُمَيد، وَابن المنذر كها في الدر المنثور (٨/ ٢٣) وبه قال مقاتل في تفسيره (٣/ ٣١٧)،

- (٤) "واحدته" في (س)، (خ).
  - (٥) "الملح" في (س)، (خ)
- (٦) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٣١٧)، جامع البيان(٢٣/ ١٤٣)، بحر العلوم (٣/ ٣٧٥)، تهذيب اللغة (٤/ ٦٢).
- (۷) ينظر: تفسير مقاتل بن سليان (۳/ ۳۱۷)، الهداية إلى بلوغ النهاية (۱۱/ ۲۸۶۷)، جامع البيان

وقوله تعالى: ﴿أَفَرَءَيْتُمُ النَّارَ اللِّي تُورُونَ ﴾ [٧١] معناه تقدحونَ، تقول: وري الزند يَرِي، فهو وارٍ إذا انقدحت منه النار، وأوريت النار إذا قدحتها، والعرب تقدَّحُ بالزندِ والزنْدَةِ، وهو خشب يحك بعضه إلى () بعض فتخرج () منه النار ()، فقال: ﴿ءَأَنتُمُ اللَّهُ أَنَّمُ شَجَرَتُهَا آمَ نَعَنُ المُنشِئُونَ ﴿ آَلُهُ اللَّهُ عَلَيْهَا تَذْكِرَةً وَمَتَعَالِلَّمُقُويِنَ ﴾ [٧٣] أي إذا رآها الرائي ذكر جهنم وما يخافه من العذاب ()، فذكر الله عَلَيْ واستجار به ().

ومعنى ﴿ وَمَتَنَّعًا لِللَّمُقُوبِينَ ﴾ المقوي: الذي ينزل ( ) بالقواء، وهي الأرض الخالية. ( )

فذكر الله جمع ما يدل على توحيده، وما أنعم به عليهم من خَلْقِهم، وتغذيتهم مما يأكلون ويشربون، مما يدل على قَدْرَتِهِ ووحدانيتَه، ثم قال: ﴿ فَسَيِّحُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾ يأكلون ويشربون، مما يدل على قَدْرَتِهِ ووحدانيتَه، ثم قال: ﴿ فَسَيِّحُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [٧٤] أي فبرِّئ الله من الشرك ( ).

<sup>= (77/731).</sup> 

<sup>(</sup>١) "على" في (س)

<sup>(</sup>٢) "فيخرج" في (س)

<sup>(</sup>٣) ينظر: بحر العلوم (٣/ ٣٧٥)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٢٨)، تذكرة الأريب تفسير الغريب (٣) ينظر: بحر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٢٦)، والجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٢١) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٤٩)،

<sup>(</sup>٤) "عذاب الله" في (خ)

<sup>(</sup>٥) "منها "زائدة في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٦) "ينزل" ليست في (س).

<sup>(</sup>۷) ينظر: معاني القرآن للأخفش (٤/ ٢٤)، معاني القرآن للفراء (٥/ ٧٧)، وتذكرة الأريب تفسير الغريب (٧) ينظر: معاني القرآن للأخفش (٤/ ٢٤٤) وحكاه الأزهري عن الزجاج في تهذيب اللغة (٣/ ٢٩٤)

<sup>(</sup>٨) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي بنحوه فقال عند تفسيره لهذه الآية: « لما ذكر ما يدل على توحيده، وقدرته، وإنعامه، قال: " فسبح" أي: برِّء الله ونزّهه عما يقولون في وصفه» زاد المسير (٨/ ١٥٠)

وقوله تعالى: ﴿فَكَ أُقِسِمُ بِمَوَقِعِ ٱلنَّجُومِ ﴾ [٧٥] معناه فأقسم ()، ودخلت (لا) توكيداً، كما قال الله - جل وعز -: ﴿لِتَلَايَعُلَمَ أَهُلُ ٱلْكِتَبِ ﴾ ()، [معناه لأن يعلم أهل الكتاب ()].

و ﴿ بِمَوَ قِعِ ٱلنُّجُومِ ﴾ مَسَاقِطُها ( )، كما قال جلَّ وعز: ﴿ فَلاَ أُفْيِمُ بِرَبِّ ٱلْمَشَرِقِ وَٱلْمَعَرُبِ ﴾ ( ).

وقيل: إن مواقع النجوم يعني به نجوم القرآن؛ لأنه كان ينزل على النبي النب

(۱) هذا القول مروي عن سعيد بن جبير، وأخرجه الطبري في جامع البيان(٢٣/ ١٤٧)، وهذا مذهبه في (فلا أقسم) وبعض النحويين معه أنها دخلت توكيدا، وفي المسألة أقوال أخرى.

ينظر: جامع البيان (٢٣/ ١٤٧)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٢٦)زاد المسير (٨/ ١٥٠) الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٢٣).

(٢) الحديد: ٢٩ جزء من الآية.

(٣) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ)

(٤) ينظر: الكتاب لسيبويه (٤/ ٢٢٢)، المقتضب (٦٨) معانى القرآن للأخفش (٦/ ٥٠٨) الأصول في النحو (٦/ ٢١١)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢١٢)، والدر المصون في علم الكتاب المكنون (٥٦٦٧)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٥٠).

(٥) هذا القول مروي عن قتادة ومجاهد

أخرجهم الطبري في جامع البيان (٢٣/ ١٤٧) وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (٨/ ٢٥)، وهو اختيار الزجاج، وبعض المفسرين كأبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٢٥٢)، والطبري في جامع البيان (٢٨/ ٢٣))

(٦) المعارج: ٤٠ جزء من الآية.

(٧) هذا القول مروي عن ابن ابن عباس رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ وعكرمة بنحوه.

أخرجها الطبري عنهم في جامع البيان (٢٣/ ١٤٧) وأخرج رواية ابن عباس ابن أبي حاتم في تفسيره أخرجها الطبري عنهم و وابن المنذر وابن المنذر وعمد بن نصر وابن المنذر السيوطي رواية ابن عباس إلى عبد بن حميد وابن جرير ومحمد بن نصر وابن المنذر =

وقوله تعالى ﴿ لَايمَشُهُ إِلَّا ٱلْمُطَهَّرُونَ ﴾ [٧٩] يعني به الملائكة ()، أي لا يمسه في اللوح المحفوظ إلا الملائكة ().

فيجوز أن تكون الضمة في ﴿يَمَسُّهُ ﴾ ضمة إعراب وتكون لا نفياً، والكلام خبر عن الملائكة، أي ليس يمسه إلا الملائكة، وإن جعلت الضمة منها فكانت لا نهيا، وكان المعنى لا يمسه إلا طاهر يعني من النجاسات (). وعلى القول الأول ()

- = وابن أبي حاتم والطبراني وابن مردويه كما في الدر المنثور (٨/ ٢٥)، وان كان القول الأول هو اختيار الزجاج فإن هذا القول هو الأرجح؛ لدلالة ما بعده في سياق الآيات... وهو اختيار بعض المفسرين. ينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (٣/ ٢٨٩)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٧٢٨٩)، واختيار بعض اللغويين كالخليل بن أحمد في العين (٦/ ١٥٤)، وابن دريد في جمهرة اللغة (١/ ٢٤٨).
  - (۱) " وقوله تعالى" ليست في (س)
- (۲) ينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (۳/ ۳۱۷)، وجامع البيان (۲۳/ ۱٤۹)، بحر العلوم (۳/ ۳۷٦) والهداية إلى بلوغ النهاية (۱۱/ ۷۲۹۰)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (۸/ ۱۰۱)
  - (٣) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَاللَّهُ عَنهُ وعكرمة وسعيد بن جبير ومجاهد وأبي العالية.
- أخرجه الطبري عنهم في جامع البيان (٢٣/ ١٥٠)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَالِلُهُ عَنْهُ إلى آدم وعبد بن وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر والبيهقي في المعرفة، ورواية مجاهد إلى آدم ابن أبي إياس وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر والبيهقي في المعرفة كما في الدر المنثور (٨/ ٢٦)، ورواية سعيد بن جبير إلى عبد بن حميد وابن أبي داود في المصاحف وابن المنذر، وأبي العالية إلى ابن المنذر وابن أبي شيبة كما في الدر المنثور (٨/ ٢٧).
- (٤) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٢/ ٢٩٧)، ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٣٠) أحكام القرآن لابن العربي (٧/ ٢٠٠).
- (٥) ينظر: مشكل إعراب القرآن (٢/ ٧١٤)، إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ١٠٣)، الجامع لأحكام القرآن (١٠٣/ ٢٢٦) تفسير البحر المحيط (٨/ ١٦١).
  - (٦) من قوله: "فيجوز أن تكون الضمة" إلى قوله: "وعلى القول الأول" ليست في (س)، (خ).

يقرأ () ﴿ إِلَّا اَلْمُطَهَّرُونَ ﴾ وهي قليلة، وله () وجهان: أحدهما: الذين طَهَّروا أنفسهم من الذُنوبِ. والثاني: أن يكون الَّذِينَ يُطَهِّرونَ غيرهم ().

وقوله تعالى: ﴿ تَنزِيلٌ مِّن رَّبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [ ٨٠] صفة لقوله تعالى: ﴿ كِنَبُ كَرِيمٌ ﴾، وإن شئت كان مر فوعاً على قوله: هو ( ) ﴿ تَنزِيلٌ مِّن رَّبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ ( ).

وقوله تعالى: ﴿ أَفِيَهُذَا ٱلْحَدِيثِ أَنتُم مُّدُهِنُونَ ﴾ [٨١] أي أفبالقرآن تكذِبُونَ؟، والمدْهِن والمدَاهِن الكذاب المنافق ( ).

وقوله تعالى: ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمُ أَنَكُمُ تُكَذِّبُونَ ﴾ [٨٢] كانوا يقولون: مطرنا بنوء كذا ( )، ولا ينسبون السقيا إلى الله ﷺ فقيل لهم: أتجعلون رِزقكم ( ) أي شكركم لما

أخرجه الطبري عنهم في جامع البيان (٢٣/ ١٥٣)، وأخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٣٤)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَّالِلَهُ عَنْهُ إليهم كما في الدر المنثور (٨/ ٢٨)، وينظر: مجاز القرآن (٢/ ٢٥٢) غريب القرآن لابن قتيبة (٥١).

وحكاه الأزهري عن الزجاج في تهذيب اللغة (٢/ ٣٠٦) وأورده ابن أبي زمنين بلفظه في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٤٤).

(٧) حذيث صحيح أخرجه الإمام البخاري في صحيحه (١/ ٢١٤)، كتاب الصلاة، باب يَسْتَقْبِلُ الإِمَامُ النَّاسَ إِذَا سَلَّمَ، برقم (٨٤٦)، وأخرجه مسلم في صحيحه (١/ ٥٩) كتاب الإيهان، باب كفر من قال

<sup>(</sup>١) "ويقرأ" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٢) "ولها" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٣) "المُطَهَّرُونَ" اسم مفعول قراءة الجمهور من طهر مشدّداً؛ وقرأ سلمان الفارسي: "المُطَهِّرون"، بخف الطاء وشد الهاء وكسرها: اسم فاعل من طهر، أي المطهرين أنفسهم؛ وعنه أيضاً المطهرون بشدهما. ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٢٨)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٤) "هو" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٥) ينظر: التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١٢٠٦)، الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٢٧)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٦) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَالِتُهُ عَنهُ والضحاك.

وقد قالوا: إن تفسير رزقكم هاهنا () الشكر ()، ورووا أنه () يقال: وتجعلون في () رزقى معنى شكري، وليس بصحيح.

مطرنا بالنوء برقم (٢٤٠) بهذا اللفظ: عَنْ زَيْدِ بْنِ حَالِدٍ الجُهْنِيِّ، قَالَ: «صَلَّى بِنَا رَسُولُ الله ﷺ صَلاَةَ الصَّبْحِ بِالحُّدَيْبِيَةِ، فِي إِثْرِ السَّمَاءِ، كَانَتْ مِنَ اللَّيْلِ، فَلَمَّا انْصَرَفَ أَقْبَلَ عَلَى النَّاسِ فَقَالَ: «هَلْ تَدُرُونَ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ؟». قَالُوا: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: قَالَ أَصْبَحَ مِنْ عِبَادِي مُؤْمِنٌ بِي وَكَافِرٌ، فَأَمَّا مَنْ قَالَ: مُطِرْنَا بِفَوْءِ كَذَا وَكَذَا. فَذَلِكَ كَافِرٌ بِي فَعَالِ الله وَرَحْمَتِهِ. فَذَلِكَ مُؤْمِنٌ بِي وَكَافِرٌ بِالْكُوْكَبِ، وَأَمَّا مَنْ قَالَ: مُطِرْنَا بِنَوْءِ كَذَا وَكَذَا. فَذَلِكَ كَافِرٌ بِي مُؤْمِنٌ بِالْكُوْكِ بِ الْكُورِ مِن قال مطرنا بالنوء برقم (٢٤٠).

- (١) "أي أتجعلون رزقكم" زائدة في (س)
- (۲) "أي شكركم لما رزقتم " ليست في (خ).
- (٣) هذا القول مروي عن علي بن أبي طالب رَضَالِلَثُهُ عَنْهُ ورفعه إلى النبي ﷺ.

أخرجه الطبري عنه وعن ابن عباس بنحوه في جامع البيان (٢٣/ ١٥٤)، وأخرج رواية علي ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٣٥)، وعزا السيوطي رواية علي رَضَيَلَكُ عَنْهُ إلى أحمد وابن منيع وعبد بن حميد والترمذي وحسنه وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والخرائطي في مساوئ الأخلاق وابن مردويه والضياء في المختارة كما في الدر المنثور (٨/ ٢٩)،

(٤) "وتجعلون شكركم أنكم تكذبون" قراءة تفسيرية عن علي بن أبي طالب وابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ، وهي مخالفة للسواد.

ينظر: إعراب القرآن (٤/ ٣٤٤)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢١٤) الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٢٨).

- (٥) "هاهنا" ليست في (س)
- (٦) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٣٠)، غريب القرآن لابن قتيبة (٤٥٢)، بحر العلوم (٣/ ٣٧٦)، تهذيب اللغة (٣/ ١٧٤)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١ / ٧٢٩٤).
  - (٧) "أنهم " في (ش)، والصواب "أنه" وهو هكذا في (س)، (خ).
    - (خ) "في" ليست في (س)، (خ)

إنها الكلام () في قوله تعالى: ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَكُمْ تُكَذِّبُونَ ﴾ يدل على معنى: وتجعلون شكركم " ()، أي تجعلون شكر رزقكم أن تقولوا (): مطرنا بنوء كذا، فَتكْذِبُونَ في ذلك ().

[وقوله عَلَّ: ﴿ فَلَوَلآ إِذَا بَلَغَتِ ٱلْخُلُقُومَ ﴾ [٨٣] يعني إذا بلغت الروح الحلقوم، ﴿ وَأَنتُدُ حِينَإِذِ نَظُرُونَ ﴾ أي أنتم ( ) يا أهل الميِّت ( ) في تلك الحال ترونه قد ( ) صار إلى أن تخرج نفسه ( ).

﴿ وَنَحَنُ أَقُرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمُ وَلَكِكَن لَا نَبُصِرُونَ ﴾ [٥٨] جاء في التفسير: أنه لا يموت أحد حتى يعلم أهو من أهل الجنَّةِ، أم من أهل النَّارِ ( ).

وقوله تعالى: ﴿ تَرْجِعُونَهُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [٨٧] معناه فهلَّا ( ) ترجعون الروح ( )

<sup>(</sup>١) "المعنى" في (س)

<sup>(</sup>٢) " وقرئت وتجعلون شكركم" ليست في (س)، "وتجعلون رزقكم أنكم تكذبون" في (خ)

<sup>(</sup>٣) "يقولوا" في(س)

<sup>(</sup>٤) هذا الذي جاء في كتب الحديث والأثر كما بينته في الهوامش السابقة، وحكاه بنحوه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٥/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٥) "أي أنتم" ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ)

<sup>(</sup>٧) "وقد" في (خ)

<sup>(</sup>٨) ينظر:معاني القرآن للفراء (٣/ ١٣٠)، جامع البيان (٢٣/ ١٥٦).

<sup>(</sup>٩) جاء في الحديث عَنِ ابْنِ عُمَرَ أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ قَالَ «إِنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا مَاتَ عُرِضَ عَلَيْهِ مَقْعَدُهُ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ إِنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَمِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَمِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَمِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ وَإِنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ فَمِنْ أَهْلِ النَّارِ يُقَالُ هَذَا مَقْعَدُكَ وَالْعَشِيِّ إِنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ فَمِنْ أَهْلِ النَّارِ يُقَالُ هَذَا مَقْعَدُكَ حَتَّى يَبْعَثَكَ اللهُ إِلَيْهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ». أخرجه مسلم في صحيحه (٨/ ١٦٠) كتاب الجنة وصفتها ونعيمها، باب عرض مقعد الميت من الجنة، برقم (٧٣٩٠)، وأخرجه البخاري في صحيحه (٣/ ١١٨٤) كتاب بدء الخلق، باب ما جاء في صفة الجنة وأنها مخلوقة برقم (٣٠ ٢٨)

<sup>(</sup>۱۰) "هلا" في (خ)

<sup>(</sup>۱۱) (إن كنتم صادقين) زائدة في (س)

﴿إِن كُنتُمْ غَيْرَ مَدِينِينَ ﴾ أي ( ) غير مَمْلوكين مُدَبَّرين ليس لكم في الحياة والموت قدرة ( ).

فه للا ﴿إِنكُنَّمُ صَدِقِينَ ﴾ كما زعمتم في مثل ( ) قولكم الذي جاء في القرآن: ﴿ اللَّذِينَ قَالُوا لِإِخْوَنِهِمْ وَقَعَدُوا لَوَ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا ۚ قُلُ فَادُرَءُوا عَنْ أَنفُسِكُمُ ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُم صَدِقِينَ ﴾ ( ) ، وكما قال ﴿أَوْ كَانُوا غُنزًى لَوْ كَانُوا عِندَنَا مَا مَا تُوا وَمَا قُتِلُوا ﴾ ( ) ، فالمعنى إن كنتم تقدرون أن تؤخروا أجلًا فهلًا تَرْجِعُون الروح إذا بلغت الحلقوم، وهلًا تدرؤون عن أنفسكم الموت ( ) .

وقوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴿ فَرَفَّ وَرَيْحَانُ ﴾ بفتح الراء في "رَوح" ( ). ومعناه فاستراحة وبرد ( )، ﴿ وَرَبْحَانُ ﴾ رزق ( )

<sup>(</sup>١) "أي" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٢) ينظر:معاني القرآن للفراء (٣/ ١٣٠)، وتأويل مشكل القرآن (٢٨٩)، وحكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٤/ ٤٧٩).

<sup>(</sup>٣) "صادقين" ليست في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٤) "ومثل" في (س)

<sup>(</sup>٥) آل عمران: ١٦٨.

<sup>(</sup>٦) آل عمران: ١٥٦ جزء من الآية.

<sup>(</sup>۷) ينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (۳/ ٣١٨)، غريب القرآن لابن قتيبة (٤٥١)، زاد المسير (٨/ ١٥٦)، البحر المحيط (٨/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٨) "فَرَوْحٌ" بفتح الراء قراءة الجمهور، بمعنى: فله برد، لإجماع الحجة من القرّاء عليه. ينظر: النشر في القراءات العشر (٢/ ٣٨٣)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٣١)

<sup>(</sup>٩) هذا القول مروي عن ابن عباس ومجاهد والضحاك بنحوه.

أخرجها الطبري عنهم في جامع البيان (٢٣/ ١٥٩)، وأخرجه ابن أبي حاتم عن ابن عباس في تفسيره (١٠/ ٣٣٥)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن جرير وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٨/ ٣٦)، والضحاك إلى ابن جرير وعبد بن حميد، ورواية مجاهد إلى هناد بن السرى وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر عن مجاهد كما في الدر المنثور (٨/ ٣٧).

<sup>(</sup>١٠) هذا القول مروي عن مجاهد وسعيد بن جبير والضحاك

قال الشاعر ():

﴿ وَرَئِحَانُ ﴾ رِزق، وجائز أن يكون ريحان هاهنا ( ) تحية لأهل الجنة ( )، وأجمع النحويون ( ) أن أصل الريحان ( ) في اللغة (رَيِّحَان) من ذوات الواو ( ) ،

- (٣) "ورويت" في (س).
- (٤) "وريحان" ليست في (س)
- (٥) "وتفسيره" في (س)، (خ)
- (٦) "فَرُوحٌ" بضم الراء قرأ ذلك الحسن البصريّ وقتادة والضحاك.

ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٣١)، المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٣١)، زاد المسر (٨/ ١٥٧) النشر في القراءات العشر (٢/ ٤٢٣).

- (٧) "هنا" في (خ)
- (٨) أورده الأزهري عن الزجاج في تهذيب اللغة (٢/ ١٧٩)، ولم أجد غيره فيها اطلعت عليه ذكر هذا التفسير.
  - (٩) "أهل اللغة" في (خ)
    - (۱۰) "ريحان" في (س)
      - (١١) " الياء" في (خ)

<sup>=</sup> أخرجها الطبري في جامع البيان (٢٣/ ١٥٩)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى هناد بن السرى وعبد بن حميد كما في حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ٣٧)، والضحاك إلى ابن جرير وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (٨/ ٣٧) وحكى هذا المعنى الأزهري عن الزجاج في تهذيب اللغة (٢/ ١٧٩).

<sup>(</sup>١) هو النمر بن تولب، وسبق التعريف به.

<sup>(</sup>۲) البيت من شواهد أبي عبيدة في مجاز القرآن (۱/ ۱۱۹)، والطبري في جامع البيان (۲۳/ ۲۱)، وابن جني في المنصف (۲/ ٤٧٤)، والأزهري في تهذيب اللغة (۲/ ۱۷۹).

فالأصل: رَوِيحان، فقلبت الواوياء وأدغمت فيها () الأولى، فصار ريحان، فخفف كما قالوا في ميِّتٍ ميْت، ولا يجوز في ﴿وَرَيْحَانُ ﴾ التشديد، إلا على بُعْدٍ؛ لأنه قد زيد فيه () ألف ونون، فخفف بحذف الياء، وألزم التخفيف ().

ورفعه على معنى فأما إن كان المتوفى من المقربين فله روح وَرَيْحان.

وقوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنْ أَصْحَبِ ٱلْمِينِ ﴿ فَسَلَا مُلَكُ لِكَ مِنْ أَصْحَبِ ٱلْمَينِ ﴾ [٩١] وقد بيّن ما لأصحاب اليمين في أوَل السورة، ومعنى ﴿ فَسَلَا مُلَكُ لَكَ ﴾ أي أنك ترى فيهم ما تحب من السَّلاَمةِ، وقد علمت ما أُعِدَ لهم من الجزاء ().

وقوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذِبِينَ ٱلضَّالِينَ ﴿ فَأَرُّلُ مِّنْ جَمِيمٍ ﴿ [٩٣] وُتقْرأُ فَرَنُ مِميمٍ ﴿ فَأَرُّلُ مِّنَ جَمِيمٍ ﴿ فَأَرُّلُ مِّنَ جَمِيمٍ ﴿ ).

﴿ وَتَصَلِينَهُ بَحِيمٍ ﴾ أي إقامةً في جحيم ( )، فأعلم الله -جلَّ وعز- أن الجحيم هاهنا

<sup>(</sup>١) "فيه" في (خ)

<sup>(</sup>٢) "فيه" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٣) حكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٣٤٦)، والأزهري في تهذيب اللغة (٢/ ١٧٩). وينظر: إعراب القرآن (لابن سيده (٨/ ٩٣)، المحكم والمحيط الأعظم (٣/ ٥٠٩)، مشكل إعراب القرآن (٢/ ٥٠٧)، الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ١٥٧).

<sup>(</sup>٤) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٤/ ٢٩٣) وكذلك ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٥٨)، وينظر:الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧٣٠٠)، الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٥) "ويقرأ: "فنزل" بالتخفيف والتثقيل " في (س)، ولم أجد لهذه القراءة أي أثر - فيها اطلعت عليه - في كتب القراءات والتفسير، ولعل الزجاج أراد بهذا كلمة أخرى من القرآن في غير هذا الموضع.. والله أعلم.

<sup>(</sup>٦) "فغذاؤه" في (س)

<sup>(</sup>٧) ينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧٣٠١)، الجامع لأحكام القرآن: (١٧/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>٨) ينظر: الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٣٤).

للمكذبين الضالين.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا لَمُوَحَقُّ ٱلْمُقِينِ ﴾ [٩٥] أي إن هذا الذي قصصنا عليك في هذه السورة من الأقاصيص وما أعد الله ﷺ [90] أعد الله ﷺ وأعدائه وما ذكر مما يدل [١٨٩/ب] على وحدانيته ليَقِين () ] حَق اليقين، كما تقول: "إن زيداً لعالم حق عالم، وإنه للْعَالم حق [العَالم إذا بالغت في التوكيد ()().]

وقوله تعالى: ﴿ فَسَبِّعُ بِأَسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [٩٦] أي فَنَزِّهِ الله ﷺ من السوء؛ لأن معنى سبحان الله: تنزيه الله من السوء ( ). وكذلك ( ) جاء عن رسول الله ﷺ وأهلُ اللغة يُفسِّر ونَه كذلك ( ) ، بَرَاءة الله من السوء ( ).

(١) "ما" في (س)

<sup>(</sup>٢) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٣) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٤) عند البصريين هكذا: حق الأمر اليقين أو الخبر اليقين، وهو مبالغة في التوكيد.

ينظر: الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٣٤)، تفسير البحر المحيط (٨/ ١٦٢)، التحرير والتنوير (٢٥/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٥) أورده ابن الجوزي في زاد المسير (٩/ ٨٧)، وينظر: بحر العلوم (٣/ ٣٧٨)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٤٧)، الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٧٣٠٢).

<sup>(</sup>٦) "كذلك" في (خ)

<sup>(</sup>٧) حديث مروي عن طلحة بن عبيد الله رَضَيَلَتُهُ عَنْهُ قال: «سألت رسول الله ﷺ عن تفسير سبحان الله قال: هو تنزيه الله عن كل سوء». قال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. ينظر: المستدرك على الصحيحين للحاكم مع تعليقات الذهبي في التلخيص (١/ ٦٨٠).

<sup>(</sup>٨) "كذلك" ليست في (س)

<sup>(</sup>٩) ينظر: كتاب العين (٣/ ١٥١)، وتهذيب اللغة (٢/ ٤٥)، ومقاييس اللغة (٣/ ٩٦).

(١) "انشد" في (خ)

(٢) "للأعشى" زائدة في (س).

(٣) الكتاب - لسيبويه (٦٥).

(٤) "جاءني" في (س)

(٥) ديوان الأعشى (١٠٦)، من قصيدته المشهورة، التي قالها في هجاء علقمة بن علاثة، في خبر منافرة علقمة بن علاثة وعامر بن الطفيل. والبيت من شواهد بعض المفسرين واللغويين. ينظر: جمهرة اللغة (١/٤١) ومعاني القرآن للأخفش (١/٤٤)، جامع البيان (١/٤٧٤).

(٦) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ)

## 

قوله () تعالى: ﴿ سَبَّحَ بِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [١] قال قوم: التسبيح آثار الصنعة في السَّمَاوَاتِ والأرضِ ومن فيهما ()، وكذلك فسروا قوله وَ الله وَ الله عَلَا: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِعَدِهِ } ()، وهذا خطأ ().

التسبيح: تحميد () الله - رَجُك و تنزيه من السوء، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِجَدِهِ وَلَكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسَبِيحَهُم ﴾ () فلو كان التسبيح آثارَ الصّنعة لكانَتِ مَعقولة، وكانوا يفقهونها، ودليل هذا القول أيضاً قوله تعالى: ﴿ وَسَخَرْنَامَعَ دَاوُدُدَ ٱلْجِبَالَ

والرد على من قال بهذا القول؛ صريح الآية وهو الأقوى والأظهر. يقول الشنقيطي: « قوله تعالى: ﴿ وَالرد على من قال بهذا القول؛ صريح الآية وهو الأقوى والأظهر. يقول الشنقيطي: ﴿ قوله تعالى السّبَحُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلّا يُسَيّحُ بِجَدّهِ وَلَكِن لَا نَفْقَهُون تَسْبِيح الجهادات المذكور فيها وفي قوله تعالى: ﴿ وَسَخَرْنَا مَعَ دَاوُد اللّهِ الكريمة تدل دلالة واضحة على أن تسبيح الجهادات المذكور فيها وفي قوله تعالى: ﴿ وَسَخَرْنَا مَعَ دَاوُد اللّهِ عِمالًا يُسَيّحُن ﴾ [الأنبياء: ٢٩] ونحو ذلك تسبيح حقيقي يعلمه الله ونحن لا نعلمه والآية الكريمة فيها الرد الصريح، على من زعم من أهل العلم، أن تسبيح الجهادات هو دلالة إيجادها على قدرة خالقها، لأن دلالة الكائنات على عظمة خالقها، يفهمها كل العقلاء، كها صرح الله تعالى بذلك في قوله: ﴿ إِنّ فِي خَلْقِ السّكَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلْفِ الْيَلِ وَالنّهَارِ وَالْفُلْكِ الّتِي جَمْرِي فِي الْبَحْرِ مِمَا يَنفَعُ النّاسَ ﴾ إلى قوله: ﴿ إِنّ فِي خَلْقِ السّكَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلْفِ الْيَلِ وَالشّلِك الله عن الآيات كثيرة في المرات القرآن بالقرآن بالقرآن (١٦٤ ٥)، وأمثال ذلك من الآيات كثيرة في القرآن». أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن (١/ ٤٥)

<sup>(</sup>١) "وقوله" في (خ)

<sup>(</sup>٢) "فيها" في (خ)

<sup>(</sup>٣) الإسراء: ٤٤ جزء من الآية.

<sup>(</sup>٤) هذا رأي مخالف لما عليه أهل السنة، وما عليه كثير من الأئمة، وقال به الفخر الرازي، وبعض المعتزلة، حيث ضعّفوا قول الزجاج من وجهين ينظر: مفاتيح الغيب (٢٩/ ١٨٠).

<sup>(</sup>٥) "تمجيد" في (خ)

<sup>(</sup>٦) الإسراء: ٤٤ جزء من الآية

يُسَبِّحْنَ وَٱلطَّيْرَ ﴾ أ، فلو كان تسبيحها آثار الصنعة لم يكن في ﴿وَسَخَّرْنَامَعَ دَاوُدَ ٱلْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَٱلطَّيْرَ ﴾ فائدة ().

وقوله تعالى: ﴿ لَهُ مُلُكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ أَيْحِي وَيُمِيثُ ﴾ [٢] يحي الموتى يوم القيامة، ويُمِيتُ الأحياء في الدنيا ( ) يُحيى النطف ويُحيى ويُمِيتُ ﴾ رفعا على معنى هو ( ) يُحيي النطف التي إنَّمَا هي مَوَات، وَيُمِيتُ الأحياء ( ).

ويكون موضع ﴿ يُحَيِّ وَيُمِيتُ ﴾ رَفْعاً على معنى هو يُحْيِي وَيُمِيتُ، ويجوز أن يكون نصباً على معنى له ملك السَّمَاوَات والأرض مُحْيياً مُمِيتاً () قادِراً ().

وقوله تعالى: ﴿هُوَالْأَوَلُ وَالْآخِرُ وَالظَّهِرُ وَالْبَاطِنُ ﴾ [٣] تأويله ﴿هُوَالْأَوَلُ ﴾ قبل كل شيء، ﴿وَالْآخِرُ ﴾ العالم بها ظهر، ﴿وَالْبَاطِنُ ﴾ العالم بها بطن،

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٧٩ جزء من الآية.

<sup>(</sup>۲) هذا رأي عامة المفسرين وهو قول أهل السنة، يقول السمعاني: « والأصح أنه التسبيح حقيقة، وهو قول أهل السنة؛ لأنه لو كان المراد منه أثر الصنع لم يكن لقوله: ﴿وَلَكِنَ لاَ نَفْقَهُونَ تَسَبِيحَهُمُ ﴾ معنى؛ لأن أثر الصنع يعلمه ويفهمه كل واحد ». تفسير القرآن للسمعاني (٥/ ٣٦٤)، وينظر: قول مكي بن أبي طالب في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٣٠٣)، والنحاس في معاني القرآن (٤/ ١٦٠)، ورأي ابن جزي في التسهيل لعلوم التنزيل (٣١٣) والقرطبي حيث صحّح قول الزجاج في الجامع لأحكام القرآن (١٢/ ٢٣٦)، والشوكاني في فتح القدير (٥/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: جامع البيان (٢٣/ ١٦٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٤) "رفعا على معنى هو" ليست في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٥) حكاه السمعاني عن الزجاج في تفسيره (٥/ ٣٦٤)، وينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (٢/ ٩٦)، والجامع لأحكام القرآن(١٧/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٦) "ومميتا" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٧) أورده بنصه القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٣٦)، وينظر: إعراب القرآن للنحاس (٧) . (٤/ ٣٥٠)، وإعراب القرآن لابن سيده (٨/ ١٠٤)، والبحر المحيط (٨/ ٢١٦).

<sup>(</sup>A) مما يبين هذا ما جاء في السنة عن النبي على ما يؤيد هذا المعنى الذي قال به الزجاج، فعن أبي هريرة: ﴿إِذَا عَلَ

وقوله تعالى: ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [٤] تأويله يعلم ما يدخل في الأرض من مَطَرِ وَغَيْرِه، ﴿ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا ﴾ من نبات وغيره ().

﴿ وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَآءِ ﴾ من رزق ومطر وملك، ﴿ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ﴾ أي ما يصعد إليها من أعمال العباد، وما يَعْرُج مِنَ الملائكة ().

وقوله تعالى: ﴿ يُولِجُ ٱلْيَلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِ ٱلْيَّلِ ﴾ [٦] معناه يـدخل الليـل في النهار () بأن ينقص من الليل ويزيد في النهار، وكذلك ﴿ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِ ٱلْيَّلِ ﴾ () ينقص

أَرَادَ أَحَدُنَا أَنْ يَنَامَ أَنْ يَضْطَجِعَ عَلَى شِقِّهِ الأَيْمَنِ ثُمَّ يَقُولُ اللهُمَّ رَبَّ السَّمَوَاتِ وَرَبَّ الأَرْضِ وَرَبَّ الْأَرْضِ وَرَبَّ اللَّهُمْ رَبَّنَا وَرَبَّ كُلِّ شَيْءٍ فَالِقَ الْحَبِّ وَالنَّوَى وَمُنْزِلَ التَّوْرَاةِ وَالإِنْجِيلِ وَالْفُرْقَانِ أَعُوذُ بِكَ مِنْ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ رَبَّنَا وَرَبَّ كُلِّ شَيْءٍ فَالِقَ الْحَبِّ وَالنَّوى وَمُنْزِلَ التَّوْرَاةِ وَالإِنْجِيلِ وَالْفُرْقَانِ أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَيْءٌ وَأَنْتَ الأَوَّلُ فَلَيْسَ قَبْلَكَ شَيْءٌ وَأَنْتَ الآخِرُ فَلَيْسَ بَعْدَكَ شَيْءٌ وَأَنْتَ الأَوَّلُ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيْءٌ وَأَنْتَ الآخِرِجِهِ اللهُمَّ أَنْتَ الْبَاطِنُ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيْءٌ اقْضِ عَنَّا الدَّيْنَ وَأَغْنِنَا مِنَ الْفَقْرِ ». أخرجه الظَّاهِرُ فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيْءٌ وَأَنْتَ الْبَاطِنُ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيْءٌ اقْضِ عَنَّا الدَّيْنَ وَأَغْنِنَا مِنَ الْفَقْرِ ». أخرجه مسلم في صحيحه (٨/ ٧٨) في كتاب الذكر والدعاء، باب ما يقول عند النوم برقم (٢٠ ٢٠٤)، وأخرجه الإمام أحمد بن حنبل في مسنده (٢/ ٤٠٤) برقم (٩٢٣٦).

<sup>(</sup>١) "دخلة" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير مقاتل بن سليان (۳/ ۳۲۰)، معاني القرآن للفراء (٥/ ٧٩)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٣٥٠)، وتفسير السمعاني (٥/ ٣٦٥).

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروي عن السدي.

أخرجه ابن أبي حاتم عن السدي في تفسيره (١٠/ ٣١٦١) وعزاه السيوطي إليه في الدر المنثور (٦/ ٦٧٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (٣/ ٣٢٠)، معاني القرآن للنحاس (٥/ ٣٩٢)، الهداية إلى بلوغ النهاية (٩/ ٥٨٤)، وأورده القرطبي بنصه في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٣٧).

<sup>(</sup>٥) "النهار في الليل" في (خ)

<sup>(</sup>٦) من قوله: "معناه يدخل الليل" إلى قوله: "النهار في الليل" ليست في (س)

من النهارَ ويزيد في الليْلِ ()، وهو مثل قوله ﴿ يُكَوِّرُ ٱلَيْلَ عَلَى ٱلنَّهَادِ وَيُكَوِّرُ ٱلنَّهَارَ عَلَى ٱللَّهُ اللهُ الللهُ اللهُ الل

وقوله تعالى: ﴿ ءَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [٧] معنى ( ) صَدقوا بأن الله واحد وأن محمداً ﷺ رسوله ( ).

﴿وَأَنفِقُواْ مِمَّا جَعَلَكُم مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ ﴾ أي أنفقوا مما مَلَّككم، فأنفقوا في سَبِيلِ اللهِ، وَمَا يُقَرّبُ مِنْهُ.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَالَكُمُ أَلَّا نُنفِقُواْ فِي سَبِيلِاً لللهِ اللهِ مِيَرَثُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [١٠] تأويله وأي ( ) شيء لكم في ترك الإنفاق فيها يقرب من الله وأنتم مَيِّتُونَ تَارِكُونَ أَمْوَالَكُم ( )؟.

وقوله تعالى: ﴿لَا يَسْتَوِى مِنكُم مَّنَ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَائلَ أُوْلَيْكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَائلًا وَصَدَّقَ به فهو أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَائلُ الْأَلْقِيلُ وَصَدَّقَ به فهو

(١) هذا القول مروي عن قتادة بنحوه.

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ١٢٨)، والطبري في جامع البيان (٢٠/ ٤٥٠)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣١٧٦)، وعزاه السيوطي إلى عبدالرزاق وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٤٠)، وينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧٣٠٧)، تفسير السمعاني (٥/ ٣٦٦).

(٢) الزمر: ٥

(٣) "معناه" في (س)، (خ) وهو الصواب.

(٤) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٣٢١)، وأورده القرطبي بنصه في الجامع لأحكام القرآن (٤/ ٢٣٨).

(٥) " وَمَا يُقَرَّبُ مِنْهُ، وقوله تعالى: وَمَا لَكُمْ أَلَّا تُنْفِقُوا فِي سَبِيلِ الله " ليست في (س)

(٦) "أي" في (س)، (خ)

(۷) ينظر: جامع البيان (تفسير الطبري) (۲۳/ ۱۷۳)، الهداية إلى بلوغ النهاية (۱۱/ ۷۳۱۰)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٣٤)، وأورده ابن الجوزي بنصه في زاد المسير (٨/ ١٦٣).

(٨) "ورسوله" في (س)

أفضل مِمنْ أتى بعدَه بالإيهان والتصديق، لأن المتقدِّمينَ نالهم من المشقة أكثر مما نال مَنْ بَعْدَهُمْ، كانت () بصائرهم أيضاً أنفذ ().

وقال: ﴿وَكُلَّا وَعَدَ اللَّهُ الْمُسْنَىٰ ﴾ إلا أنه أعلم ﷺ بفضل () السابق إلى الإيمان على المتأخر.

وقول تعلى: ﴿ مَّن ذَا ٱلَّذِى يُقُرِضُ ٱللَّهَ قَرَضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ اللَّهُ ﴾ [١١] وتقرأ () "فَيُضَاعِفَهُ لَهُ" فمن نصب فعلى جواب الاستفهام بالفاء ()، ومن رفع فعلى العطف على يقرض، ويكون على الاستئناف على معنى فهو يضاعفه له ()().

ومعنى ﴿ يُقُرِضُ ﴾ هاهنا يفعَل فعلاً حسناً في اتّباع أمر الله وطاعته، والعرب تقول لكل من فعل خيراً: قد أحَسْنَتَ قَرْضِي، وقد أقرضتني ( ) قرضاً حَسَناً،

<sup>(</sup>١) "وكانت" في (س)

<sup>(</sup>٢) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٦٤)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٢) حكاه).

<sup>(</sup>٣) "فضل" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٤) "ويقرأ" في (س)

<sup>(</sup>٥) "فيضاعفَه" بفتح الفاء جوابا للاستفهام بالفاء قرأ عاصم ووابن عامر. ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٦٧)، حجة القراءات (١٣٨)، التيسير في القراءات السبع (٦٥).

<sup>(</sup>٦) "له"ليست في (س).

<sup>(</sup>٧) "فيضاعفُه" برفع الفاء، عطف نسق على قوله: (يقرض)، قراءة الباقين برفع الفاء، وقيل له توجيه آخر: على تقدير هو يضاعفه له. وفي الكلمة قراءة أخرى من ناحية التشديد والتخفيف فقد قرأ: ابن كثير وابن عامر (فيضعفه) بتشديد العين من غير ألف، إلا ابن عامر نصب الفاء، والباقون بالألف مع التخفيف إلا أن عاصما نصب الفاء. ورفعها الباقون.

ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٦٧)، حجة القراءات (١٣٨)، التيسير في القراءات السبع (٦٥).

<sup>(</sup>٨) "أقرضني" في (س)

إذا فعل به خيراً <sup>()</sup>.

قال الشاعر ():

وإِذا () جُوزِيتَ قَرْضاً فاجْزِه إِنها يَجْزِي الفَتَى غير () الجَمَلُ () فالمعنى فإذا () أسدي إليك معروف فكافئ عليه.

ومعنى: ﴿يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِمْ﴾، أي يمضي نُـورُهُمْ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ ()، وهـو علامة أعهالهم الصالحة.

﴿ يَقُولُونَ رَبُّكَ أَتُّمِمْ لَنَا نُورَنَا ﴾ ( )أي بلغنا به ( ) إلى جَنتِك.

و قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَقُولُ ٱلْمُنَفِقُونَ وَٱلْمُنَفِقَاتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنظُرُونَا ﴾ [١٣].

<sup>(</sup>۱) ينظر:معاني القرآن للأخفش (٤/ ٢٥)، جامع البيان (٢٣/ ١٧٧)، وتهذيب اللغة (٣/ ١٤٥)، وأورده القرطبي بنحوه في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٤٢).

<sup>(</sup>٢) هو الشاعر لبيد بن ربيعة.

<sup>(</sup>٣) "إذا" في (س)

<sup>(</sup>٤) "ليس" في (س)، وهو الأصح كما جاء عن الشاعر في ديوانه (٨٠).

<sup>(</sup>٥) ينظر: ديوان لبيد بن ربيعة العامري (٨٠)، دواوين الشعر العربي على مر العصور (٣/ ٤٠٨)، والبيت من شواهد سيبويه في الكتاب (٢/ ٣٣٣)، والمبرد في المقتضب (٢٨٢)

<sup>(</sup>٦) "المعنى إذا" في (س)

<sup>(</sup>٧) "أي يمضي نُورُهُمْ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ "ليست في (س).

<sup>(</sup>٨) التحريم: جزء من الآية ٨

<sup>(</sup>٩) "به" ليست في (خ)

وقرئت "أنْظِرُونا" بقطع الألف وفتحها ()(). ومن قال (): (انْظُرُونَا) من نظر ينظر، فمعناه انتظرونا. ()، ومن قال (): (أنْظِرُونا) - بالكسر () - فمعناه - أَخِّرونا ()، وقد قيل: إِنَّ مَعْنَى " أَنْظِرونا " انتظرونا أيضاً ().

وأَنْشَدوا () بيت عمرو بن كلثوم (): أَبِه هِنْدٍ فِلا تَعْجَلْ علينا وأَنْظِرْنِا نُخَبِّرْكَ اليَقِينا ()

(١) "ووصلها" في (س).

(٢) "انظرونا" بقطع الألف وفتحها، مع كسر الظاء قراءة حمزة، أي أمهلونا كما تقول: انظرني حتى أصنع كذا وكذا يقول: انظرتك أي أمهلتك، وقال الفراء: « وقد قيل: إن معنى انظرونا أي انتظرونا أيضا ». معاني القرآن للفراء (٣/ ١٣٣).

ينظر: السبعة في القراءات (٦٢٦) حجة القراءات (٦٩٩)، النشر في القراءات العشر (٢/ ٤٢٤)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٣٣).

- (٣) "قرأ" في (خ)
- (٤) (للذين آمنوا انظرونا) قراءة الباقين بوصل الألف ويبتدئونها بالضم وضم الظاء.أي انتظرونا ينظر: السبعة في القراءات (٦٢٦) حجة القراءات (٧٠٠)، النشر في القراءات العشر (٦/ ٤٢٤)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٣٣).
  - (٥) "قرأ" في (خ)
  - (٦) "بالفتح" في (خ).
  - (V) هذه قراءة حمزة، معناها انظرونا كما بينته سابقا.
- (A) ينظر:معاني القرآن للفراء (٣/ ١٣٣)، الحجة في القراءات السبع (٣٤٢)، وحكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٢١٥/٥٤)، وابن منظور في لسان العرب (٥/ ٢١٥).
  - (٩) "وأنشد" في (س)
  - (١٠) هو الشاعر عمرو بن كلثوم.
- (۱۱) هذا البيت من معلقة عمرو بن كلثوم التغلبي، يخاطب عمرو بن هند مالك الحيرة. وهو من شواهد الفراء، ينظر: معاني القرآن (٣/ ١٣٣) وجمهرة أشعار العرب (٤٢)، ودواوين الشعر العربي على مر العصور (٤٨) ٤).

وقوله تعالى: ﴿فَضُرِبَ بَيْنَهُم هِمُورِلِّهُ بَائُ بَاطِنُهُ فِيهِ ٱلرَّمَّةُ ﴾ فها () يلي المؤمنين ففيه الرحمة، وما يلي الكافرين ظاهره يأتيهم مِنْ قِبَلِهِ الْعَذَابُ ().

وقوله ( ) تعالى: ﴿ وَلَكِنَّكُمْ فَنَنتُمْ أَنفُسَكُمْ وَتَرَبَّصَّتُمْ وَارْتَبَّتُمْ ﴾ [١٤] معنى ﴿ فَنَنتُمْ أَنفُسَكُمْ ﴾ اسْتَعْمَلُتُمو هَا في الفِتْنَةِ ( ).

﴿ وَتَرَبَّصَتُم ﴾ بالنبي العَلِيلا والمؤمنين الدوائر ( ).

﴿ وَغَرَّتُكُمُ ٱلْأَمَانِيُ ﴾ أي ما كنتُمْ تَمَنُّونَ من نزول الدوائر بالمؤمنين ().

﴿ حَتَّىٰ جَآءَ أَمْمُ آللَّهِ ﴾ أي حتى أنزل الله ﷺ نَصْرَهُ عَلَى نَبِيِّهِ والمؤمنين ( ).

<sup>(</sup>۱) ينظر: بحر العلوم (۳/ ۳۸٤)، الهداية إلى بلوغ النهاية(۱۱/ ۷۳۱٦)، وأورده ابن الجوزي بلفظه في زاد المسر (۸/ ١٦٦).

<sup>(</sup>٢) من هنا يبدأ السقط من (خ) قال الناسخ هنا: تم بحمد الله وعونه، وصلى الله على محمد وسلم والحمد لله رب العالمين يتلوه قوله عَلَى : ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ ﴾. والسقط يستمر إلى بداية قوله تعالى من سورة الممتحنة: ﴿ يَتَأَيُّمُ اللَّهُ مُ إِنَا جَاءَكَ المُؤْمِنَتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَى أَن لاَ يُشْرِكُنَ باللّهِ شَيْتًا ﴾.

<sup>(</sup>٣) "أي ما " في (ط)

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير مقاتل بن سليان (٣/ ٣٢٢)، جامع البيان (٢٣/ ١٨٣)، ونسبه الماوردي بنحوه إلى الحسن في النكت والعيون (٥/ ٤٧٥) والجامع لأحكام القرآن(١٧/ ٢٤٦).

<sup>(</sup>٥) "قوله" في (ط)

<sup>(</sup>٦) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٥/ ١٤)، وابن الجوزي بلفظه في زاد المسير (٨/ ١٦٦)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٤٦).

 <sup>(</sup>۷) ينظر: تفسير السمعاني(٥/ ٣٧١)، الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٧٣١٨)، المحرر الوجيز في تفسير
 الكتاب العزيز (٥/ ٢٣٨)، وأورده القرطبي بنصه في الجامع لأحكام القرآن(١٧/ ٢٤٦).

<sup>(</sup>٨) ينظر: زاد المسير (٨/ ١٦٧)، أورده القرطبي بنصه في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٤٦).

<sup>(</sup>٩) ينظر: تفسير السمعاني(٥/ ٣٧١)، والهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٧٣١٩).

﴿ وَغَرَّكُمْ بِأُلِلَهِ ٱلْغَرُورُ ﴾ أيْ غَرَّكُمُ السَّيْطَانُ ()، وهو الغرور على وَزْن الفَعُول، وَفَعُول من أسماء المبالغة، [تقول: فلان أكول إذا كانَ كثير ()] الأكل وضروبٌ إذا كانَ كثير الضرْبِ، ولذلك قيل للشيطان: الغرور ()؛ لأنه يَغُرُّ ابنَ آدم \كثيراً، فإذا غرَّ مرة [١/١٩٠] واحدةً فهو غارُّ، ويصلح غارُّ للكثير، فأمَّا غَرُورُ فلا يصلح لِلْقَلِيْلِ ().

وقرئت "الغُرُورُ" وهو كل ما غرَّ من متاع الدنيا (). [ومعنى ﴿وَارْبَبْتُمُ ﴾ غَلَّبْتُمُ الشكَّ على اليقين ()]. ()

وقوله عَاكَ: ﴿مَأُونَكُمُ ٱلنَّارُّ هِيَ مَوْلَنكُمْ ﴾ معنى ﴿هِيَ مَوْلَنكُمْ ﴾ ( ) هي أَوْلَى بِكُـمْ

أخرجه الطبري عنهم في جامع البيان (٢٣/ ١٨٦)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عَبد بن مُحَيد، ورواية لابن عباس رَسَحُلِيَّةُ عَنْهُ إلى البيهقي في شعب الإيمان كما في الدر المنثور (٨/ ٥٦). وقال به مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٣٢٣).

- (٢) الزيادة من (س)، (ط) وهي مطموسة في (ش)
  - (٣) (غرور) في (س).
- (٤) حكاه عن الزجاج السمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٢٥٢)، وكذلك ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٦/ ٣٢٩) وينظر: إعراب القرآن (٤/ ٣٥٩) تهذيب اللغة (٨/ ١٩)، المحكم والمحيط الأعظم (٥/ ٣٦٩)، لسان العرب (٥/ ١١).
- (٥) "الغُرور" بضم الغين يعني الأباطيل قرأها أبو حيوة ومحمد بن السميقع وسماك بن حرب. ينظر: معاني القرآن للنحاس (٥/ ٤٣٨)، والجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٤٧)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٢١).
  - (٦) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط).
  - (V) هذا القول مروي بنحوه عن ابن زيد، وقتادة.

أخرجها الطبري في جامع البيان(٢٣/ ١٨٥)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٨/ ٥٦)، وينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٤٥٣)، النكت والعيون (٥/ ٤٧٦)

(A) "معنى (هي مولاكم" ليست في (ط)

i Fattani

<sup>(</sup>١) هذا القول مروي عن عن ابن عباس رَضِّالِكُّعَنهُ ومجاهد وقتادة وابن زيد بنحوه.

وقول على: ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَأَن تَغَشَّعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ ٱللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْحَقِّ ﴾ [١٦] ويقرأ (وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحُقِّ) ( ) بالتخفيف ( ).

وقوله تعالى: ﴿يَأْنِ﴾ من أنَّى يَأْنِي، ويقال: [آن ()] يئين في () هذا المعنى، ومعناه حَانَ يَحِينُ ().

(۱) ينظر: معاني القرآن للفراء (۳/ ۱۳۳)، مجاز القرآن (۱۲۲)، وجامع البيان (۲۳/ ۱۸۷)، وأورده السمر قندي بنصه في بحر العلوم (٤/ ٢٥٢).

(٢) "ومن" في (س)

(٣) هو لبيد بن ربيعة العامري، يصف بقرة وحشية غرها القناص لم تدر أهو أمامها أم وراءها؟ فغدت، وكلا فرجيها وهما أمامها وخلفها، أولى أن تخافه ينظر: تهذيب اللغة (٥/ ٢٦٥).

(٤) ينظر: ديوان لبيد بن ربيعة العامري (١٠٢)، وجمهرة أشعار العرب (٤٠)، وأورده الخليل بن أحمد في العين (٨/ ٤٢٩) وأبو عبيدة في مجاز القرآن (١٢٢)، والنحاس في معاني القرآن (٦/ ٤٦٩).

- (٥) "مثل ذلك أي مولى المخافة خلفها وأمامها" في (ط)
- (٦) ينظر: معاني القرآن (٦/ ٤٦٩)، وإعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٨٢)
  - (٧) " وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحُقِّ " ليست في (س)، "من الحق" زائدة في (ط)
- (A) "وما نزل" خفيفة قرأها نافع وحفص والمفضل عن عاصم، "وما نَزّل" مشددة الزاى مفتوحة النون قرأها الباقون وأبو بكر عن عاصم، قال الطبري "وبأيّ القراءتين قرأ القارئ فمصيب، لتقارب معنييها "جامع البيان(٢٣/ ١٨٨)، وروى عباس عن أبي عمرو (وما نُزّل) مرتفعة النون مشددة الزاي مكسورة. ينظر: السبعة في القراءات (٢٢٦)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٧٣)، الحجة في القراءات السبع (٣٤٢).
  - (٩) الزيادة من (س) وعليها بياض في (ش)
    - (١٠) "وفي" في (ط)
    - (١١) هذا القول "يحين" مروى عن عكرمة.

أخرجه الطبري عنه في جامع البيان (٢٣/ ١٨٨)، وعزا السيوطي رواية عكرمة إلى عبد بن حميد كها جاء

وهذه الآية - والله أعلم - نزلت في طائفة من المؤمنين حُثوا عَلَى الرِّقَة والرحمةِ والخشوع ().

فأما من كان ممن وصفه الله عَلَى بالخضوع والرقة والرحمة فطبقة () من المؤمنين فوق هؤ لاء ().

في الدر المنثور (٨/ ٥٧)، وينظر: العين (٨/ ٢٠١)، غريب القرآن لابن قتيبة (٥٥٣)، ومقاييس اللغة
 (١/ ١٤٦)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧٣٢٠)، وتفسير السمعاني (٥/ ٣٧٢) وحكاه الأزهري عن
 الزجاج في تهذيب اللغة (٥/ ٢٣٨)، وحكى ابن الجوزي هذا المعنى في زاد المسير (٨/ ١٦٨).

(۱) هذا القول مروي عن ابن مسعود رَسَحُولِكُهُ عَنْهُ، وابن عباس رَسَحُولِكُهُ عَنْهُ، والقاسم بن محمد. كما جاءت بذلك الروايات فعن ابن مسعود رَسَحُولِكُهُ قال: «ما كان بين أن أسلمنا وبين أن عو تبنا بهذه الآية إلا أربع سنين، فجعل ينظر بعضنا إلى بعض ويقول: ما أحدثنا». قال الحسن: يستبطئهم وهم أحب خلقه إليه. وهذه الرواية عزاها السيوطي إلى ابن المنذر وابن مردويه والطبراني والحاكم وصححه كما في الدر المنثور (٨/ ٥٥).

وعن ابن عباس رَضَّالِلَّهُ عَنهُ: «أن الله استبطأ قلوب المهاجرين فعاتبهم على رأس ثلاثَ عشرة سنة، فقال تعالى: (أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ) الآية.

أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٣٨)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ إلى ابن أبي حاتم وابن مردويه كما في الدر المنثور (٨/٨).

وعن القاسم قال: «ملّ أصحاب النبي الله فقالوا: حدثنا يا رسول الله، فأنزل الله ﴿ غَنُ نَقُشُ عَلَيْكَ أَخْسَنَ ٱلْقَصَصِ ﴾ ثم ملوا ملة فقالوا: حدثنا يا رسول الله فأنزل الله (ألم يأن للذين آمنوا)، أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٣٨)، وعزاه السيوطي إليه كما في الدر المنثور (٨/ ٥٨).

وهذا القول: إنها نزلت في المؤمنين من أمتنا هو أرجح الأقوال وهو اختيار الطبري، وإمامنا الزجاج. ينظر: جامع البيان (٢٣/ ١٨٧) وهو اختيار أكثر المفسرين كمكي بن أبي طالب في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٢٣١)، وينظر: لباب النزول للسيوطي (١٨٧)، والنكت والعيون (٥/ ٤٧٧)، وأورده ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ١٦٨).

- (٢) "فطائفة" في (س)، (ط).
- (٣) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي، وفصّل قول الزجاج هذا بقوله: فعلى الأول يكون الإيمان حقيقة وعلى الثاني يكون المعنى ألم يأن للذين آمنوا بألسنتهم. زاد المسير (٨/ ١٦٨).

وقوله تعالى: ﴿وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئنَبَ مِن قَبْلُ ( ) فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتُ قُلُوبُهُمْ ﴾ أي لا تكونوا كالذين لما طالت عليهم المدة قَسَتْ قُلُوبُهُمْ .

وقوله تعالى: ﴿ أَعْلَمُوا أَنَّ الله يُحَيِّ الْأَرْضَ بَعْدَمَوْتِهَا ﴾ [١٧] معناه أن إحياء ( ) الأرض بعد موتها دليل على توحيد الله - جل وعز -، ومن آياته الدالة على ذلك ( ).

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُصَّدِقِينَ وَٱلْمُصَّدِقَتِ ﴾ [١٨] بتـشديد الـصَّاد، معناه إن المتصدِّقين والمتصدِّقاتِ (١٠).

وتقرأ ( )"إِنَّ اللَّصَدِّقِينَ وَاللَّصَدِّقَاتِ " بالتخفيف ( )، ومعناه معنى ( ) المؤمنين والمؤمنات مِنْ صدَّق اللهَ ورسولَهُ، وآمن ( ) بالله ( ) وبها ( ) أتى به النبي الله ( ).

<sup>(</sup>١) "وقرئت بالتاء تكونوا" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير السمعاني (٥/ ٣٧٢)، والجامع لأحكام القرآن (١٣/ ٢٩١).

<sup>(</sup>٣) "إحيائه" في (س)

<sup>(</sup>٤) ينظر: زاد المسير (٨/ ١٦٩)، وأورده القرطبي بلفظه في الجامع لأحكام القرآن(١٧/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٥) (إن المصّدقين والمصّدقات) بالتشديدقرأ بها الجمهور وحفص عن عاصم، والحجة لمن شدد: أنه أراد: المتصدقين فأسكن التاء وأدغمها في الصاد، فالتشديد لذلك.

ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٧٤)،، والحجة في القراءات السبع (٣٤٢)، التيسير في القراءات السبع (١٣٢).

<sup>(</sup>٦) "ويقرأ" في (ط)

<sup>(</sup>٧) "إن المُصَدقين والمُصَدقات" بالتخفيف قرأ ابن كثير، وأبو بكر عن عاصم والحجة لمن خفف: أنه حذف التاء تخفيفا واختصارا. قال أبو علي: « من خفّف فقال: إن المصدقين فمعناه: إن المؤمنين والمؤمنات». الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٧٤)، وينظر: التيسير في القراءات السبع (١٣٣).

<sup>(</sup>٨) "أن" في (ط)

<sup>(</sup>٩) "فآمن" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>١٠) "بالله" ليست في (ط)

<sup>(</sup>١١) "بما" في (ط)

<sup>(</sup>١٢) قراءة التخفيف أعم من قراءة التشديد، فهي من التصديق، صدّقوا رسول الله على ومن الصدقة أيضا. =

﴿ يُضَاعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجَرُ كُرِيمٌ ﴾ أي يضاعف لهم ما عملوا، ويكون ذلك التضعيف أجْراً كريماً.

وقول على : ﴿وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ ۚ أَوْلَكِكَ هُمُ ٱلصِّدِيقُونَ ﴾ [19] على وزن"الفعلينَ ()" واحدهم صِدِّيقٌ، وهو اسم للمبَالَغَةِ في الفِعْلِ، تقول: رجل صِدِّيقٌ: كثير التصديق، وكذلك رجل سكِّيت: أي () كثير السُّكوتِ ().

فالمعنى أنَّ المؤمِنَ المصَدِّقَ بالله ورسُولهِ ( ) هو المبالغ في الصِّدْقِ ( ).

وقوله تعالى: ﴿وَالشَّهَدَاءُ عِندَ رَبِّهِمْ لَهُ مَ أَجُرُهُمْ وَنُورُهُمْ ﴾ يصلح أن يكون كلاماً مستأنفا مرفوعاً بالابتداء، فيكون المعنى "والشُهدَاء عِنْدَ رَبِّهِمْ لهم أجرهم ونورهم" ()().

= ينظر: معانى القرآن للفراء (٣/ ١٣٣)، حجة القراءات (٧٠١)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٢٢).

(١) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٣٢٤)، بحر العلوم (٤/ ٣٤٢)، تفسير السمعاني (٥/ ٣٧٣).

(٢) "الفعيلين" في (ط).

(٣) "أي" ليست في (ط).

(٤) أورده بنحوه السمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٣٤٢)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٣٧٤)، وينظر: تفسير البحر المحيط (٣/ ٣٠٠).

(٥) "ورسله" في (س)، (ط).

(٦) ينظر: تفسيرمقاتل: (٣/ ٣٢٤)، وجامع البيان (٢٣/ ١٩٠) وتهذيب اللغة (٨/ ٢٧٨)، والنكت والعيون (٥/ ٤٧٩) وتفسير السمعاني (١/ ٤٤٦).

(٧) من قوله: "يصلح أن يكون " إلى قوله: "لهم أجرهم ونورهم اليست في (س)

(٨) هذا القول أنها مفصولة عن ما قبلها مروي عن ابن عباس رَعَوَلِيُّهُ عَنْهُ، والضحاك وأبي الضحى.

أخرجها الطبري عنهم في جامع البيان (٢٣/ ١٩١)، وعزا السيوطي رواية الضحاك إلى ابن جرير، ورواية عمرو بن ميمون إلى عبد بن حميد، ومسروق إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر

والشهداء هم الأنبياء ()، ويجوز أن يكون ﴿وَالشُّهَدَاءُ فَ نَسَقا () على ما قبله، فيكون المعنى أُولَئِكَ هُمُ الصِّدِّيقُونَ، وأولئك هم الشهداء عند رَبِّهِم، ويكون ﴿لَهُمْ الْمُعْرَاهُمْ وَنُورُهُمْ وَنُورُهُمْ فَنُورُهُمْ فَنُورُهُمْ فَنُورُهُمْ فَاللَّهِمَاء ().

وقوله تعالى: ﴿ ٱعۡلَمُوٓا أَنَّمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنَيَا لَعِبُّ وَلَمْقُ ﴾ [٢٠] إلى قوله: ﴿كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ ٱلْكُفَّارَ نَبَانُهُ ﴾ الكاف في موضع رفع من جهتين:

إحداهما (): أن تكون () صفة فيكون المعنى: إنها الحياة الدنيا لعب ولهو وزينة

= المنثور(٨/ ٢١).

وقال به الفراء في معاني القرآن (٣/ ١٣٥)، والطبري قال: "والذي هو أولى الأقوال عندي في ذلك بالصواب قول من قال: «الكلام والخبر عن الذين آمنوا، منتهاه عند قوله: ﴿أُولَكِكُ هُمُ ٱلصِّدِيقُونَ ﴾، وإن قوله: (وَالشُّهَدَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ) خبر مبتدأ عن الشهداء وإنها قلنا: إن ذلك أولى الأقوال في ذلك بالصواب، لأن ذلك هو الأغلب من معانيه في الظاهر، وأنّ الإيهان غير موجب في المتعارف للمؤمن اسم شهيد لا بمعنى غيره،... إلى أن قال: فتأويل قوله: ﴿وَالشُّهَدَاءُ عِندَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجُرُهُمْ وَنُورُهُمُ اللهِ إذن: والشهداء الذين قتلوا في سبيل الله، أو هلكوا في سبيله عند ربهم، لهم ثواب الله إياهم في الآخرة ونورهم» جامع البيان (١٩٣/ ١٩٣٢)

- (۱) ينظر:معاني القرآن للفراء (٣/ ١٣٥)، وأورده قولا أيضاً الطبري في جامع البيان (٢٣/ ١٩٢)، وينظر: الكشف والبيان (٩/ ٢٤٤)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٧٣٢٥)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في تهذيب اللغة (٩/ ٢٠٠).
  - (٢) "عطفاً" في (س)
- (٣) قال به النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٣٦١)، وينظر مشكل إعراب القرآن (٢/ ٧١٨)، إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ٨٨).
- قال أبو جعفر: «فهذا القول أولى من جهة الحديث والعربية لأن الواو واو عطف فسبيل ما بعدها أن يكون داخلا فيها قبلها إلا أن يمنع مانع من ذلك أو يكون حجة قاطعة» إعراب القرآن (٤/ ٣٦١).
  - (٤) "وجهين: أحدهما" في (ط)
    - (٥) "يكون" في (س)، (ط)

وتفاخر بينكم كمَثل () غيثٍ أعجب الكفار نباته ()، وهو المطر.

ويكون: رفعها أُ خَبر بَعْدَ خَبرَ، على معنى أن الحياة الدنيا وزينتَها مَثْلُ غَيْثٍ أعجب الكفار نباته ().

والكفار هاهنا له تفسيران:

أحدهما: أنه () الزراع ()، وإنها () أعجب الزُرَّاعَ نبَاتُه مع علمهم به، فهو في غاية ما يستحسن (). ويكون: الكفَّار هاهنا الكفَّار بالله –جل وعز – ()، وهم أشد إعجاباً

وحكاهما عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٣٦٢).

- (٥) "أنهما" في (س)
- (٦) "الزرع" في (ط)
- (٧) "وإذا" في (س)، (ط)
- (A) قال بهذا السمعاني في تفسيره (٥/ ٣٧٥) وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٧١) والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٥٥).
- (٩) هذا هو الوجه الثاني أنهم الكفار، ولهذا المعنى سببان: الأول قيل عنى بالكفار الزراع لأنهم يغطون البذر في التراب فالكفر في اللغة هو التغطية، ألقى البذر في الأرض كفره، أي غطاه وستره، بدلالة هذه الآية: ﴿ يُعَيِّبُ الزُّرِّاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارُ ﴾، فالكافر لا اختصاص له بذلك.

والثاني: قيل بل عنى الكفار، وخصهم بكونهم معجبين بالدنيا وزخارفها وراكنين إليها.

ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٢٨)، وحكى الوجهين عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٣٦٣)، والقرطبي بلفظه في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٥٥٥)، وينظر: بحر العلوم (٤/ ٢٥٥)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٥٣)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٣٣٢٦). المفردات في غريب القرآن (٤٣٥).

<sup>(</sup>١) "مثل" في (ط)

<sup>(</sup>٢) "أعجب الكفار نباته" ليست في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٣) "على" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٤) ينظر: مشكل إعراب القرآن (٢/ ٧١٩)، وإعراب القرآن لابن سيده (٨/ ١٠٨)، والتبيان في إعراب القرآن (٢/ ٢٥٦) القرآن (٢/ ٢٥٦)

بزينة الدُّنْيَا من المؤمنين ().

وقوله تعالى: ﴿ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَكُهُمُصْفَرَّا ﴾ ( ) ﴿ يَهِيجُ ﴾ يأخذ في الجفاف، فَتبْتَدِئ ( ) به الصُّفْرَةِ ( ).

﴿ مُمَّ يَكُونُ حُطَامًا ﴾ أي متحطماً متكَسِّراً ذاهِباً ()، وضرب الله عَلَى هذا مثلاً بزوال () الدنيا ().

وقول وقول وتقرار ألاَّخِرَةِ عَذَابُ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِنَ ٱللَّهِ وَرِضَوَنُ ﴾ وتقرراً () "ورُضُوان"، وقد رويتا جميعاً عن عاصم بالضم والكسر في الراء () () فمعناه

(۱) هذا السبب الثاني وخصهم بكونهم معجبين بالدنيا وزخارفها وراكنين إليها، ولعل هذا أقرب إلى الصواب والظاهر من المعنى، وقال به بعض المفسرين، كالسمر قندي في بحر العلوم (٤/ ٢٥٥)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧٣٢٦)

- (٢) "معنى" زائدة في (ط)
  - (٣) "فيبتدئ" في (ط)
- (٤) أورده بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٥٣)، وينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (٣/ ٣٢٥)، ومعاني القرآن للنحاس (٦/ ١٦٥)، وتفسير السمعاني (٥/ ٣٧٥)، وزاد المسير (٨/ ١٧١). وعامة المفسرين عبروا عن يهيج: أنه ييبس، وبعضهم جمع بينها وبين الجفاف، قال الطبري: « (ثم يهيج) ثم ييبس ذلك الزرع من بعد خُضرته، يقال للأرض إذا يبس ما فيها من الخضر وذوى: هاجت الأرض وهاج الزرع». جامع البيان (٢١ / ٢٧٦)،
- (٥) أورده بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٥٣)، وينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (٨/ ٣٢٣)، إعراب القرآن (٤/ ٣٦٢)، وزاد المسر (٨/ ١٧١).
  - (٦) "لزوال" في (س)، (ط)
  - (٧) ينظر: إعراب القرآن (٤/ ٣٦٢)، بحر العلوم (٤/ ٥٥٥)، والهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧٣٢٧)
    - (A) "ويقرأ" في (س)، (ط)
    - (٩) "في الراء" ليست في (س)، (ط)
- (١٠) "رُضُوان" بضمّ الراء، قرأها أبو بكر عن عاصم ورويت عن عاصم بالضم والكسر، ولمن ضم حجتان

وقوله تعالى: ﴿ سَابِقُوٓ أَ إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَآءِوَٱلْأَرْضِ ﴾ [٢١] المعنى سابقو ا بالأعمال الصالحات ( )( ).

وقيل: إن الجَنات سَبْع ()، وقيل: أَرْبَع؛ لقوله رَجُّك ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَنَّنَانِ ﴾،

= إحداهما: أنه فرق بين الاسم والمصدر، والثانية: أن الضم في المصادر مع زيادة الألف والنون أكثر وأشهر، كقوله: فلا كفران لسعيه، والشمس والقمر بحسبان.

وأما حفص عن عاصم: (رِضوان) بكسر الراء، وهي قراءة باقي القرآء، فالحجة لمن كسرها أنه مصدر، والأصل فيه رضيت رضي، ثم زيدت الألف والنون فردت الياء إلى أصلها، كما كان الأصل في كفران كفرا.

ينظر: الحجة للقراء السبعة (٣/ ٢٢)، الحجة في القراءات السبع (١٠٦)، التيسير في القراءات السبع (٦٠٦). (٦٨).

- (١) "فمغفرة" في (ط)
- (٢) ينظر:معاني القرآن للفراء (٣/ ١٣٥)، وأورده السمرقندي بنصه في بحر العلوم(٤/ ٢٥٥)، وكذلك ابن الجوزى في زاد المسير (٨/ ١٧٢).
  - (٣) "الصالحة" في (س)، (ط)
    - (٤) قول سعيد بن جبير.

أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٣/ ٧٦١)، وعزاه السيوطي إليه كما جاء في الدر المنثور (٢/ ٣١٤)، وقال به مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٣٢٥)، والسمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٢٥٥).

ومثّل بعض المفسرين أمثلة للأعمال الصالحة، كالمسارعة إلى الصف الأول، قاله رباح بن عبيد، وقيل: إلى التكبيرة الأولى مع الإمام، قاله مكحول، وقيل: إلى التوبة قاله الكلبي، وقيل: إلى النبي على ينظر: الكشف والبيان (٣/ ١٤٨)، النكت والعيون (٥/ ٤٨١) تفسير السمعاني (٥/ ٣٧٥).

(٥) نسب بعض المفسرين هذا القول لابن عباس رَصَحَلَكُ عَنْهُ، ولم أجد من أخرجه، قال: «الجنات سبع: جنة الفردوس، وجنة عدن، وجنة النعيم، وجنة الخلد، وجنة المأوى، ودار السلام، ودار الخلود» وهذا القول والله أعلم هو عن عدد الجنات ككل، وقيل ثمان. ينظر: الكشف والبيان (٩/ ١٩٣١)، الهداية إلى بلوغ النهاية (٦/ ٣٢٩)، تفسير السمعاني (١/ ٢٠) الجامع لأحكام القرآن (٨/ ٣٢٩).

وقيل: عرضها ولم يذكر طولها – والله أعلم – () إنها فرُحُرُ عَرْضِها هَاهنا فهو – والله أعلم – () تمثيل للعِبَادِ بِمَا يَعقلونَه () ويقَعُ فِي نفوسِهم، فأكثر () ما يقع في نفوسهم مقدار السَّمَاوَاتِ والأرضِ ().

وقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ فَضُلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآهُ ﴾ وهذا دليل أنه لا يدخل أحَدُّ الجنَّةَ

(۱) وهو قول لابن زيد، والكلبي، وأيضاً نسبه لهما بعض المفسرين ولم أجد من أخرجه قال ابن زيد: «هي أربع: جنتان للمقرّبين السابقين فيهما من كلّ فاكهة زوجان، وجنتان لأصحاب اليمين والتابعين، فيهما فاكهة ونخل ورمان» وهذا القول والله أعلم هو عدد الجنات لمن خاف مقام ربه، وقيل جنتان، وليس هو من حيث العدد الكلي لها.

(٢) جاء في المرويات عن ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ من طريق السدي جاء فيها «تُقرن السموات السبع والأرضون السبع، كما تُقرن الثياب بعضها إلى بعض، فذاك عرض الجنة» أخرجها الطبري في جامع البيان(٧/ ٢٠٧) وعزاها السيوطي إلى ابن جرير كما في الدر المنثور (٢/ ٣١٥)، وأخرج ابن أبي حاتم رواية لسعيد بن جبير بنحوها (٣/ ٧٦٢)، وقال بهذا مقاتل بن سليان في تفسيره (١/ ١٩١).

- (٣) "وإنها" في (س)، (ط)
- (٤) "فهو والله أعلم" ليست في (س)، (ط)
  - (٥) "يفعلونه" في (ط)
  - (٦) "وأكبر" في (س)، (ط).
- (٧) أراد بذلك الزجاج أنه تمثيل وتشبيه للسعة والعِظم، فلم كانت الجنة من الاتساع والانفساح في الغاية القصوى، إذ السموات والأرض أوسع ما علمه الناس من مخلوقاته وأبسطه، مثّل به للعباد، واقتصر على ذكر العرض دون الطول لما في العرض من الدلالة على الطول، ولأن من عادة العرب أن تعبر عن سعة الشيء بعرضه دون طوله، قال الشاعر:

كأن بلاد الله وهي عريضة... على الخائف المطلوب حلقة خاتم.

ينظر: معاني القرآن للنحاس (١/ ٤٧٦)، وينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٤٥٤)، بحر العلوم (١/ ٣١٣)، والنكت والعيون (٥/ ٤٨١)، تفسير البحر المحيط (٣/ ٦٢)

 $| tilde{|} tilde{|}$ 

ثم أعلمهم أن ذلك المؤدِّي إلى الجنَّةِ أو إلى () النَّارِ لَا يكون إلا بقضاء وَقَدَرٍ، فقال: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي آلْفُسِكُمُ إِلَّا فِي كِتَبِ مِن قَبْلِ أَن نَبُراً هَأَ ﴾ أي معن قبل أن نَخْلقَهَا () ، فها وقع () في الأرض من حرب أوْ فساد، وما () وقع في النفوس من مرض أوموتٍ () ، أو خسرانٍ في تجارةٍ ، أو كسبِ خيرٍ أو شَرِّ فمكتوبٌ عند الله عَلَى معلومٌ ().

وقوله تعالى: ﴿ لِّكَيْلَاتَأْسَواْ عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُواْ بِمَآءَا تَكَكُمْ ﴾ [٢٣] ويقرأ

(۱) قال بنحوه مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٣٢٥) والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن(١٧/ ٢٥٧) وأورده بنصه ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٧٢)

(٢) "إلى" ليست في (ط)

(٣) هذا القول مروى عن ابن عباس رَضَالِتُهُ عَنْهُ، وقتادة، وابن زيد.

أخرج الطبري عنهم في جامع البيان (٢٣/ ١٩٦)، وابن أبي حاتم اقتصر على رواية ابن عباس رَضَوَلَيُّهُ عَنْهُ في تفسيره (١٠/ ٣٣٤٠)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَوَلَيَّهُ عَنْهُ إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٨/ ٦٢)

وقتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر كها في الدر المنثور (٨/ ٦٣)، وقال به مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ٣٢٥)، والفراء في معاني القرآن(٣/ ١٣٦)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٢٥٤) وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٥٤).

- (٤) "فها وقع" مكررة في (س)
- (٥) "جدب أو نقص وكذلك ما" في (ط)
  - (٦) "وموت" في (ط)
- (V) هذا القول مروي عن قتادة وابن زيد بنحوه.

أخرج عن قتادة عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٧٥)، وأخرجها الطبري في جامع البيان (٢٣/ ١٩٦)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ٦٣) وقال بنحوه مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٣٢٥)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ١٣٦).

ومعنى ﴿ تَفُرَحُوا ﴾ هاهنا لا تفرحوا فَرَحاً ( ) تأشرون فيه وتبطرون ( ) ، ودليل ذلك: ﴿ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالِ فَخُورٍ ﴾ فدل بهذا أنه ذم الفرح الذي يختال فيه صاحبه ويبطر له، فأمَّا الفرح بنعمة الله والشكر عليها فغير مذموم ( ).

وكذلك ﴿ لِّكَيْلَاتَأْسَوّا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ ﴾ والا الله عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ ﴾ والا الله عند الله عند الله عنه عنه عنه الما عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه عنه الله عل

(٢) "أتاكم" بقصر الألف، أي جاءكم، قرأ بهاأبو العالية ونصر بن عاصم وأبو عمرو.

واختاره أبو عبيد واحتج أنه كان الذي قبله على ما فاتكم، ولم يكن على ما أفاتكم، ورد أبو جعفرالنحاس هذا الاحتجاج وقال: « إنه مردود من العلماء وأهل النظر؛ لأن كتاب الله على لا يحمل على المقاييس، وإنها يحمل بها تؤديه الجهاعة». إعراب القرآن (٤/ ٣٦٥)، غير أن الإمام الطبري على تعليق أقوى منه فقال: « أنهها قراءتان صحيح معناهما، فبأيتهما قرأ القارئ فمصيب، وإن كنت أختار مدّ الألف؛ لكثرة قارئي ذلك كذلك، وليس للذي اعتلّ به منه معتلو قارئيه بقصر الألف كبير معنى». جامع البيان (٢٨٥/٢٣)، وينظر: الحجة في القراءات السبع (٣٤٣)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٧٥) التيسير في القراءات السبع (١٩٨٣).

(٣) "آتاكم" بمد الألف، أي أعطاكم من الدنيا وهي قراءة الجمهور.

ينظر: الحجة في القراءات السبع (٣٤٣)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٧٥) التيسير في القراءات السبع (١٣٣)، النشر في القراءات العشر (٢/ ٣٨٤).

- (٤) "شديداً" زائدة في (س)، (ط)
- (٥) "تأشروا فيه وتبطروا" في (س)، (ط)
- (٦) أورده بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٥٤) وينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٣٦٥) تفسير السمعاني (٥/ ٣٧٧)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٢٤).
  - (٧) "لا" في (س)، "أي لا" في (ط)
- (A) قال به الفراء في معاني القرآن (٣/ ١٣٦)، والطبري في جامع البيان (٢٣/ ١٩٧)، والسمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٢٥٦)، وابن الجوزي في زاد المسر (٨/ ١٧٣).
  - (٩) "يطغاكم" في (ط)

<sup>(</sup>١) "ويقرأ" أتاكُمْ" ليست في (ط)

يخرجكم إلى أن تلزِموا أنْفسِكُم الهَلَكَة، ولا تعتدوا بثواب / ما تسلبونَه () وَمَا فاتكم ().

وقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلتَّاسَ بِٱلْبُخُلِ ﴾ [٢٤] وتقرأ "البَخَلِ" () مثل الرُّشدِة () الرَّشدة ()

وهذا على ضربين:

أَحَدُهُمَا: في التفسير أنهم الذين () [يبخلون () بتعريف ()] صفة النبي (الكيكلانة) الكيكلانة والإنجيل (المائية) التي قد عرفوها في التوراة والإنجيل (المائية).

(١) "تسلبوه" في (س)

(٢) أورده بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٥٤)، وينظر: تفسير السمعاني (٥/ ٣٧٧).

(٣) "ويقرأ" بالبخل" في (س)، (ط)

(٤) "الرشد" في (س)، (ط) وهو الصواب.

(٥) "ويأمرون الناس بالبَخَل" بفتح الباء والخاء، قرأ حمزة والكسائي. "بالبُخل" بضم الباء وإسكان الخاء، قراءة الباقين وهما لغتان مثل الرُشد والرَشد، وقيل: التحريك المصدر، والإسكان الاسم..

ينظر: السبعة في القراءات (٢٣٣)، الحجة في القراءات السبع (١٢٣)، حجة القراءات (٧٠٢).

- (٦) "الذين" ليست في (س)
  - (٧) "بخلوا" في (س)
- (٨) الزيادة من (ط)، (س) وهي مطموسة في (ش)
  - (٩) "النبي" ليست في (س)
- (۱۰) هذا سبب من أسباب نزول هذه الآية قال الواحدي: "قوله تعالى ﴿ ٱلَّذِينَ يَبَّخُلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ وَاللَّهُ عَلَمُ وَلَمُ يَبِينُوهِا للناس وهم يجدونها وَاللَّهُ عَلَمُ عَلَيْ وَلَمْ يَبِينُوهَا للناس وهم يجدونها مكتوبة عندهم في كتبهم ". أسباب النزول للشيخ الواحدي (۹۶) العجاب في بيان الأسباب (۲/ ۸۷۰) وهو قول مجاهد، وقتادة، والسدي، أخرجها الطبري في جامع البيان (۸/ ۲۰۱۱)، وابن أبي حاتم في تفسيره (۳/ ۹۵۲)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى عَبد بن مُميد، وَابن جَرِير، وَابن المنذر، وَابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (۲/ ۳۹٤)

والوجه الثاني: أنه لما حَثَّ على الصدقة ()، [أعلم () أنَّ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ \ بها [١٩٠٠/ب] ويأمرون بالبخل بها، فإن () الله عني عنهم ()().]

وقول تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنَ فِعُ لِلنَّاسِ ﴾ [70] جاء في التف سير أن آدم التَّكِيلُ هـ بط إلى الأرْض بالعلاة () والمطرقة والكلبتين ().

- (١) "الصفة" في (ط)
- (٢) "وأعلم" في (س)
- (٣) "فإن" ليست في (س)
- (٤) الزيادة من (ط)، (س) وهي مطموسة في (ش)
- (٥) وهذا القول سبب ثانٍ من أسباب نزول هذه الآية: أنها نزلت في جماعة من اليهود كانوا يأتون رجالاً من الأنصار يخالطونهم وينصحونهم ويقولون لهم: لا تنفقوا أموالكم فإنا نخشى عليكم الفقر فأنزل الله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يَبُّخُلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِاللَّهُ عَلَى ﴾. أسباب النزول للشيخ الواحدي (٩٤) العجاب في بيان الأسباب (٢/ ٨٧٠).

وهو قول ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ، وابن زيد، والحسن، ورواية عن السدي، أخرجها الطبري في تفسيره، وأخرج ابن أبي حاتم رواية ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ والحسن والسدي في تفسيره (٣/ ٩٥٢)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن إسحاق، وابن جَرِير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٢/ ٣٩٤).

- (٦) "بالعلاءة" في (س)
- (٧) الكَلْبَتانِ: الآلةُ التي تكون مع الحَدَّادين يأخذ بها الحديد المحمى يقال: حديدة ذات كلبتين، وأداة تخلع بها الأسنان وفي حديث الرؤيا: (وإِذا آخَرُ قائمٌ بكَلُّوبِ حديدٍ)الكَلُّوبُ بالتشديد حديدةٌ مُعْوَجَّةُ الرأْس. ينظر: المعجم الوسيط (٢/ ٧٩٤). لسان العرب (١/ ٧٢١)،

ولم يرجح الزجاج بين القولين، والله أعلم أنه القول الأرجح، قال الطبري مرجحا: « هذا القول أولى بتأويل الآية، لأن الله جل ثناؤه وصفهم بأنهم يأمرون الناس بالبخل، ولم يبلغنا عن أمة من الأمم أنها كانت تأمرُ الناس بالبخل ديانة ولا تخلُّقًا، بل ترى ذلك قبيحًا وتذمَّ فاعله؛ وتمتدح بالسخاء والجود، وتعدُّه من مكارم الأفعال وتحثُّ عليه. ولذلك قلنا: إنّ بخلهم الذي وصفهم الله به، إنها كان بخلا بالعلم الذي كان الله آتاهموه فبخلوا بتبيينه للناس وكتموه، دون البخل بالأموال ». جامع البيان (٨/ ٢٥٤)، وقال به مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ٣٢٦) والفراء في معاني القرآن (٣/ ١٣٦) وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (١/ ٣٧٢).

وقوله ﷺ ﴿فِيهِ بَأْسُ ] ( ) شَدِيدٌ ﴾ يُمتَنع ( ) به، ويحارَبُ به ( ).

﴿ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ ﴾ يستعملونه في أدواتهم وما ينتفعون به من آنِيَة ( )، وجميع ما يتصرف [فيه ( )]. ( )

وقوله تعالى: ﴿ وَلِيَعْلَمَ أَلَنَّهُ مَن يَنصُرُهُ، وَرُسُلَهُ اللهُ مَن يَقاتل مع رَسَلِه فِي سُبُلِهِ، وقد مر تفسيره ومعناه ] ( ).

ينظر: كتاب العين (٢/ ٢٤٨)، جمهرة اللغة (٢/ ١٠٧)، المحكم والمحيط الأعظم (٣/ ٣٣٥)، ومفردات غريب القرآن للأصفهاني (٣٤٦) المعجم الوسيط (١/ ٤٥٤).

- (٤) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)
  - (٥) "أي يمنع" في (ط)
- (٦) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٤٥٤)، حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٧٤).
  - (٧) "آنيتهم" في (ط)
  - (٨) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)
- (۹) ينظر: قول مقاتل بن سليهان بنحوه في تفسيره (۳/ ۳۲٦)، ومثل الفراء: « (منافع للناس) بمثل: السكين، والفأس، والمز وما أشبه ذلك». معاني القرآن (۳/ ۱۳۲)، وغريب القرآن لابن قتيبة (٤٥٤)، وحكى ما سبق ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ١٧٤).
  - (۱۰) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>=</sup> أما عن الرواية فقد أخرج الطبري نحوها عن ابن عباس رَضَيَلِلَهُ عَنهُ في جامع البيان (٢٠١/٢٣) وعزا رواية لعكرمة نحوها إلى عَبد بن مُمَيد، وَابن المنذر كما في في الدر المنثور (١/ ١٣٨).

<sup>(</sup>١) "والعلة" في (ط)

<sup>(</sup>٢) "والعلاءة" في (س)

<sup>(</sup>٣) العلاة: حجرا كان أو حديداً والمراد به هنا الحديد الصلب ويطلق عليه الحدادون السندان، ويشبه به الناقة الصلبة، فإذا سمعت كالعَلاة فإنها يريدون الصَّلابة، وإذا سمعت عَلاة فإنها يريدون الطول، ويقال: (هو بين المطرقة والسندان) بين أمرين كلاهما شر.

﴿ وَقَفَيْنَا بِعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ وَءَاتَيْنَ لَهُ ٱلْإِنجِيلَ ﴾ جاء في التفسير أن الإنجيل آتاه الله عيسى جُمْلَةً واحدةً ( ).

وقوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا فِى قُلُوبِ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً ﴾ ويجوز رآفة على وزن السهاحة، حكى أبو زيد أنه يقال: رَأْفْت () بالرجل رَأْفَةً ()، وهي القِراءة (). وقد رُويت () "رآفَة" ().

<sup>(</sup>۱) ينظر: جامع البيان(۲۳/ ۲۰۲)، وتفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٥٦)، والهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٧٣٣٤).

<sup>(</sup>۲) ذكر هذا القول أهل التفسير من غير أن ينسبوه، منهم على سبيل المثال: النحاس في إعراب القرآن (۲) (۶٪ (۲٪ (۶٪ (۶٪ (۲)))، ومكي بن أبي طالب في الهداية إلى بلوغ النهاية (۲ (۱٪ (۲٪ (۱٪ والظاهر في كتب التفسير أن التوراة هي التي أنزلت جملة واحدة فقد أخرج الطبري الرواية عن ابن جريج في جامع البيان (۹ / ۲۲۲)، وأخرج ابن أبي حاتم لابن عباس رَضَيُلَكُ عَنْهُ في تفسيره (۸/ ۲۸۹)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَيُلَكُ عَنْهُ إلى ابن عساكر كما في الدر المنثور (۱/ ۲۱۲)، وهو قول مقاتل بن سليان في تفسيره (۲/ ۹۹) وقول الفراء في معانى القرآن (۱/ ۳۱).

<sup>(</sup>٣) "رؤفت" في (ط)

<sup>(</sup>٤) أورده بنصه ابن دريد في جمهرة اللغة (٢/ ٢٣٩) في باب اللغات عن أبي زيد، وكذلك الأزهري في تهذيب اللغة (٥/ ١٤١)، وينظر: كتاب العين (٨/ ٢٨٢)، ومقاييس اللغة (٢/ ٣٩١)، والمحكم والمحيط الأعظم (١٠/ ٢٨٢)

<sup>(</sup>٥) "رأْفة" بسكون الهمز قراءة الجمهور.

ينظر: السبعة في القراءات (٤٥٢)، والنشر في القراءات العشر (٢/ ٣٧٠)، والحجة للقراء السبعة (٥/ ٣١٠)

<sup>(</sup>٦) "قرئت" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>V) "رآفة" مفتوحة الهمزة قرأها ابن كثير وحده، وروي عن قنبل بفتح الهمزة، وروى عنه ابن مجاهد إسكان =

هذه الآية صعبة في التفسير، ومعناها - والله أعلم - يحتمل ضَربَيْن:

إحداهما (): أن يكون المعنى في قوله: ﴿وَرَهْبَانِيَّةُ ٱبْتَدَعُوهَا ﴾ وابتدَعوا () رهبانية، كما تقول: رأيت زيداً، وعمراً أكرمتُه ()، ويكون (مَا كَنَبْنَهَا عَلَيْهِمْ ﴾ معناه لم نكتب () عليهم ألبتَّة ()، ويكون ﴿إِلَّا ٱبْتِغَاءَ رِضُونِ ٱللهِ ﴾ بَدَلًا - من الهاء ومن الألف () ()، فيكون المعنى ما كتبناها عليهم إلا ابتغاء رِضْوَانِ الله، وابتغاءُ رضوان الله

ينظر: السبعة في القراءات (٤٥٢)، الحجة في القراءات السبع (٢٦٠)، والنشر في القراءات العشر (٢٧٠).

- "أحدهما" في (س)، (ط).
  - (٢) "ابتدعوا" في (ط)
- (٣) قول السمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٢٥٨)، وحكاه عن الزجاج القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٣) ٢٦٣).
  - (٤) "وتكون" في (ط)
  - (٥) "نكتبها" في (ط)
- (٦) ينظر: تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٥٦)، وبحر العلوم (٤/ ٢٥٨) وحكاه القرطبي عن الزجاج في الجامع لأحكام القرآن(١٧/ ٢٦٣)
  - (٧) "والألف" في (س)، (ط)
- (A) "في كتبناها)" في (س)، (ط). وفيها إكمال وإيضاح للعبارة كما حكى ذلك القرطبي عن الزجاج في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٦٣).

وينظر: مشكل إعراب القرآن (٢/ ٢٠)، وإعراب القرآن لابن سيده (٨/ ١١٠)، وقول النحاس في

الهمزة كالجماعة واختلف عن البزي هنا فروى عنه أبو ربيعة تحريك الهمز كقنبل، وروى عنه ابن الحباب السكانها، وقيل: كان ابن أبي بزة قد وهم فقرأهما جميعا بالتحريك - هنا وفي النور: ﴿بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ ٱللّهِ ﴾ - فلما أخبرته أنه إنها هذه وحدها رجع، وهي مصدر في الوجهين فالحجة لمن أسكن أنه حذا بها طرف يطرف طرفا، والحجة لمن فتح أنه حذا بها كرم يكرم كرما وأدخل الهاء دلالة على المرة الواحدة.

وفيها وجه آخر في ﴿أَبْتَدَعُوهَا ﴾: جاء في التفسير: أنَّهُمْ كانوا يَرَوْنَ من مُلُوكهم ما لا يَصْبِرُونَ عليهِ، فاتخذوا أسراباً وصَوَامِعَ فابتدعوا ذلك ()، ولما () ألزموا أنْفُسَهُم ذلك التطوع ودَخَلُوا فيه لزمهم تمامه ().، كما أن الإنسان إذا جعل على نفسه صوماً لم يُفْتَرَض عليه لزمه أنْ يُتِمَّهُ.

وقوله تعالى: ﴿فَمَارَعُوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا ﴾ على ضربين - والله أعلم -:

- (٤) الذي يظهر لي والله أعلم أن الزجاج رَحِمَهُ ألله في قوله هذا فسّر أجزاء الآية ولم يبين وجها ودليل ذلك قوله: معناه، ويكون المعنى...وتعدى الأمر إلى توجيه نحوي فيها، ولم ينص على وجه من الوجوه أو رواية من الروايات التي جاءت في كتب التفسير في هذا الضرب الأول، كما أنه حَصرَها في ضربين وهي أكثر من ذلك. ينظر: جامع البيان (٢٣/ ٢٣)، النكت والعيون (٥/ ٤٨٤).
  - (٥) هذا القول مروي بنحوه عن أنس وأبي أمامة.

أخرج الطبري الرواية عن أبي أمامة في جامع البيان (٢٠٦/٢٣)، وعزا السيوطي رواية أنس إلى أبي يعلى، ورواية أبي أمامة إلى البيهقي في الشعب كما في الدر المنثور (٨/ ٦٦).

- (٦) "فلما" في (س)، (ط)
- (۷) قال بنحوه مقاتل بن سليمان في تفسيره (۳/ ۳۲۷) والسمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٢٥٨)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٣٧٩)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٧٦) وينظر: الجامع لأحكام القرآن(١٧٦/ ٣٢٣).

<sup>=</sup> إعراب القرآن (٤/ ٣٦٨)، يجوز أن يكون بدلا من المضمر أي ما كتبناها عليهم إلا ابتغاء رضوان الله، وذَكَر وجه آخر: أنه نصب على الاستثناء الذي ليس من الأول.

<sup>(</sup>١) "اتباع" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٢) "الله" لفظ الجلالة ليست في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروي بنحوه عن قتادة.

أخرجها عبدالرزاق بنحوه في تفسيره (٣/ ٢٧٦)، والطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٣)، وبه قال ابن قتيبة في غريب القرآن (٤٥٤).

أحدهما: أن يكونوا قصّروا فيها ألزموه أنْفُسَهُم ().

والآخر: وهو أجود () أن يكونوا حين بُعِثَ النبي الطَّيْلُ فلم يؤمنوا به، كانوا تاركين لطاعة الله عَلَى، فها رعوها أي () فها رعوا تلك الرهبانية حق رعايتها (). ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿فَا رَعُوهُمُ أَمْرُهُمُ أَجْرَهُمُ أَجُرَهُمُ أَجُرَهُمُ أَجُرَهُمُ أَجُرَهُمُ أَجُرَهُمُ أَجُرَهُمُ أَجُرَهُمُ فَسِقُونَ ﴾ أي كافرون ().

وقوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ عَلَى اللهُ عَنْدَى ( ) ﴿ وَوَالِمَهُ وَاللهُ اللهُ عَنْدَا اللهُ اللهُ عَنْدَا اللهُ اللهُ اللهُ عَنْدَا اللهُ اللهُ عَنْدَا اللهُ اللهُ عَنْدَا اللهُ اللهُ اللهُ عَنْدَا اللهُ عَنْدَا اللهُ عَنْدَا اللهُ عَنْدَا اللهُ عَنْدَا اللهُ عَنْدَا اللهُ عَنْدُوا اللهُ عَنْدُا اللهُ عَنْدَا اللهُ عَنْدُا اللهُ عَنْدُا اللهُ عَنْدُوا اللهُ عَنْدُمُ اللهُ عَنْدُوا اللّهُ عَنْدُوا اللّهُ عَنْدُوا اللّهُ عَنْدُوا اللّهُ عَنْدُوا اللهُ عَنْدُوا اللّهُ عَنْدُا اللّهُ عَنْدُوا اللّهُ عَنْدُا اللّهُ عَنْدُوا

وقوله تعالى: ﴿ يُؤُوِّكُمْ كِفْلَيْنِ مِن رَّحْمَتِهِ عَلَى معناه يـؤتكم نـصيبين مـن رحمته ( ).

(۱) قول السمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٢٥٨)، وقول السمعاني في تفسيره بنحوه (٥/ ٣٨٠) وينظر: الجامع لأحكام القرآن(١٧/ ٢٦٣)، وهذا القول لم يختره الزجاج، والله أعلم لأنه مخصوص، فالذين لم يرعوها بعض القوم وسياق الآية بين أنهم كانواعلى قسمين ﴿فَاتَيْنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنْهُم ٓ أَجَرَهُم ۗ وَكِثِيرٌ مُنْهُم فَسِقُونَ ﴾.

- (٢) "الأجود" في (س).
- (٣) "فها رعوها أي "ليست في (س)، (ط)
- (٤) قال بنحوه مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٣٢٧)، والضربان أوردهما بنحوه النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٣٦٨)، وحكاها عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٧٧).
  - (٥) "أي" زائدة في (ط)
  - (٦) قال بنحوه ابن مسعود رَضَّوَاللَّهُ عَنْهُ.

وأخرج الرواية عنه بطرق متعددة الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٠٥)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٤٠)، وعزاه السيوطي إليهما وإلى غيرهما في كتب الحديث ينظر: الدر المنثور (٨/ ٦٤)، وينظر: قول السمعاني في تفسيره (٥/ ٣٨٠)

- (٧) "يعني" في (س)، (ط)
  - (٨) "رسوله" في (س)
- (٩) قول الفراء في معاني القرآن (١/ ٢٥٦)، والسمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٢٥٩)، قول السمعاني في تفسيره (٥/ ٣٨٠) وينظر: غريب القرآن (٣٩٧)، والهداية إلى بلوغ النهاية (٢/ ٣٨٣)

وإنَّمَا اشتقاقه في اللغة من الكِفْل، وهو كساء يجعله الراكب [تحته ()] إذا ارتدف؛ لئلا يسقط، فتأويله يؤتكم نصيبين يحفظانكم من هلكة المُعَاصي ().

﴿ وَيَجَعَلَ لَكُمُ نُورًا تَمَشُونَ بِهِ عَ كَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا

و يجوز أن يكون والله أعلم: ﴿وَيَجَعَل لَكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ عَلَى ﴿ ) لَكُم سبيلاً واضحاً من الهدى تهتدون به ( ).

(١) الزيادة من (ط)

- (۲) حكاه الأزهري عن الزجاج في تهذيب اللغة (٣/ ٣٧٨)، وكذلك حكاه ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٧٨) وابن منظور في لسان العرب (١١ / ٥٨٨)، وأورده القرطبي ونسبه إلى الأزهري في المسير (١٧٨ / ١٠٨) وابن منظور في لسان العرب (١١ / ٥٨٨)، وينظر: كتاب العين (٥/ ٣٧٣)، غريب الحديث لابن سلام (٤/ ٤٦) وجمهرة اللغة (٢/ ٤٦)، ومختار الصحاح (٥٨٦).
  - (٣) التحريم: ٨
  - (٤) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)
  - (٥) قول لابن عباس رَضِحَالِلَهُ عَنْهُ رواه أبو صالح عنه.

ذكر ذلك ابن الجوزي في تفسيره، ولم أجد فيها بين يدي من أخرجه، وقال به مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ٣٢٨)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٣٨٠) والواحدي في الوجيز: (٢/ ٢٧٢)، وأبو حيان في تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٢٧)، وحكاه عن الزجاج النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٣٦٨).

- (٦) "يجعل" في (س)، (ط)
  - (V) قول مجاهد بنحوه.

أخرجه الطبري عن في جامع البيان (٢٣/ ٢٣) وعزاه السيوطي إليه وإلى عبد بن حميد كها في الدر المنثور (٨/ ٦٧)، وقال به السمر قندي في بحر العلوم (٤/ ٥٩) وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٥٦).

والزجاج هنا كان اختياره على نوع من النور دون غيره، والأرجح والله أعلم العموم في الآية حيث أن: « النور ضربان دنيوى وأخروى، فالدنيوي ضربان: ضرب معقول بعين البصيرة وهو ما انتشر من الأمور النور ضربان دنيوى وأخروى، فالدنيوي ضربان: ﴿قَدْ جَاءَكُم مِّنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَبُ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَبُ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَبُ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَنْ وَرَا القرآن... ومنه قول عنالى: ﴿قَدْ جَاءَكُم مِّنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَبُ اللَّهِ عَنْ وَرَا القرآن... ومنه قول عنالى: ﴿قَدْ جَاءَكُم مِّنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَبُ اللَّهِ عَنْ وَرَا القرآن... ومنه قول عنالى: ﴿قَدْ جَاءَكُم مِّنَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ عَلَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى ا

و ﴿ أَلَّا يَقُدِرُونَ ﴾ (لا) هاهنا تدل على الإضهار في "أن" مع تخفيف "أن" و المعنى () أنهم لا يقدرون، أي لِيَعْلَمَ أهل الكتاب أنهم لا يَقْدِرُونَ على شيء من فضل الله ().

(١) وعلى هذا الرأي أكثر النحويين، وهو رأي نحويي البصرة.

ينظر: الكتاب لسيبويه (٣٨٧)، المقتضب للمبرد (٩)، إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ١٠٣)، الأصول في النحو (١/ ٢٠١)، والتبيان في إعراب القرآن (٢/ ٢٥٧)

وقال به أكثر المفسرين وأهل المعاني ينظر: قول الأخفش في معاني القرآن (٤/ ٩)، والطبري في جامع البيان (٢١/ ٤٧٠)، وابن سيده في المخصص ـ (٤/ ٢٣٢)، والسمر قندي في بحر العلوم (٤/ ٢٥٩) وقول ابن أبي زمنين تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٥٦).

- (٢) "المعنى" في (س)، (ط)
- (٣) لأنهم كانوا يرون أن الله قد فضّلهم على جميع الخلق، فأعلمهم الله جلّ ثناؤه أنه قد آتى أمة محمد الله من الفضل والكرامة، ما لم يؤتهم، وأن أهل الكتاب حسدوا المؤمنين لما نزل قوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَتَّقُوا الفضل والكرامة، ما لم يؤتهم، وأن أهل الكتاب حسدوا المؤمنين لما نزل قوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَتَّقُوا الله وَالله عَوْرَ وَتَحِيمٌ الله عَلَي الله وَالله عَفُورٌ تَحِيمٌ الله عَلَي الله وَالله عَفُورٌ تَحِيمٌ الله الله وَالله عَلَي الله يُؤتِيهِ مَن يَشَاءً وَالله وَالله وَالله وَالله عَلَي الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله عَلَي الله يُؤتِيهِ مَن يَشَاءً وَالله وَاله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله

<sup>=</sup> مُبِينُ ﴾، وقال: ﴿وَجَعَلْنَا لَهُو نُورًا يَمْشِي بِهِ فِ ٱلنَّاسِ ﴾، ومحسوس بعين البصر، وهو ما انتشر من الأجسام النيرة كالقمرين والنجوم النيرات، نحو قوله: ﴿ هُو ٱلَّذِي جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِيآ وَٱلْقَمَرَ نُورًا ﴾، ومما هو عام فيهما قوله: ﴿ وَجَعَلَ ٱلظُّمُنَةِ وَالنُّورِ ﴾ وقوله: ﴿ وَيَجَعَل لَكُمُ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ وَ ﴾ ﴿ وَأَشْرَقَتِ الْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا ﴾.

ومن النور الأخروي قوله: ﴿ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ ﴾ ، ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ أَ. نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ أَ. نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَاللَّاصِفِهانِي (٥٠٨).

## بِسْـــِاللَّهِ اللَّهُ الرَّهُ الرِّحَهِ السُّورَةُ المجادلة

قوله تعالى: ﴿قَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَّتِي تُجَدِلُكَ فِي زَوْجِهَا ﴾ [١]

إدغام الدال في السين حسن؛ لقرَب المخرجين. يُقرَأ "قَدْسَمِعَ اللهُ" بإدغام الدال في السين حسن؛ لقرَب المخرجين. يُقرَأ "قَدْسَمِعَ اللهُ" بإدغام الدال في السين ذلك؛ لأنَّ السين والدال من حروف طرف اللسان، وإدغام أَ الدال في السين تقوية للحرف، وإظهار الدال جائز ()؛ لأن موضع الدال وإن قَرُبَ من موضع السين فموضع الدال حَيِّزٌ على حدة.

ومن موضع الدال: الطاء والتاء، هذه الأحرف الثلاثة موضعها واحد (). والسين والزايُ والصاد من موضع واحدٍ، وهي تسمى حروف الصفير ()، فلذلك

<sup>(</sup>١) "قَدْ سَمِعَ اللهُ" بإدغام الدال في السين، قرأ أبو عمرو، وحمزة، والكسائي وهشام، وخلف وابن محيصن. وقرأ الباقون بالإظهار.

ينظر: السبعة في القراءات (١٢٤)، النشر في القراءات العشر (٢/٣) إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٣٥).

<sup>(</sup>٢) "التكلم" في (ط)

<sup>(</sup>٣) "بدال" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٤) "الدال والسين" في (س)

<sup>(</sup>٥) "فإدغام" في (ط)

<sup>(</sup>٦) "وإدغام الدال في السين تقوية للحرف، وإظهار الدال جائز" ليست في (س)

<sup>(</sup>٧) من طرف اللسان وأصول الثنايا مصعدا إلى الحنك مخرج الطاء، والتاء، والدال، وحروف هذا المخرج يقال لها: "نطعية"، لخروجها من نطع الغار أي سقفه، وهن من الحروف المتجانسة التي تتفق مخرجاً وتختلف صفة.

ينظر: المقتضب (٤٣)، أحكام التلاوة (١٣) التمهيد في علم التجويد (١١٥).

<sup>(</sup>A) وهو طرف اللسان مع ما بين الثنايا العليا والسفلي قريبًا من السفلي يخرج منه حروف الصاد والزاي

جاز إظهار الدال ().

وهذه الآية نزلت بسبب خَوْلَة بنت ثعلبة ()، وَأُوْس بن الصامت () وكانا من الأنصار، قال لها: أنت علي كأُمِّي، وكانت هذه الأنصار، قال لها: أنت علي كظهر أُمِّي، وقيل: قَالَ لها: أنت علي كأُمِّي، وكانت هذه الكلمة مما تطلِّق () بها () الجاهلية، فروَوْا أنها صارت إلى النبي الطَّيِّة فقالت (): إنَّ أَوْساً تزوجَنِي وأنا شَابَّة مرغوب فِيَّ، فلما خلا سني ونثرتُ بَطني – أي كثر ولدي – جعلني عليه كأمِّه.

<sup>=</sup> والسين، وتسمى هذه الحروف الثلاثة بـ "الحروف الأسلية"، أو "حروف الصفير" سميت بذلك لأن الصوت يخرج معها عند النطق بها يشبه الصفير

ينظر: التمهيد في علم التجويد (٩٧)، البسيط في علم التجويد (٣٣)

<sup>(</sup>۱) قال بنحوه ابن المبرد في المقتضب (۳۸)، والنحاس في إعراب القرآن (٤/ ٣٧١)، وحكاه الأزهري عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ١٨١).

<sup>(</sup>٢) هي خولة بنت ثعلبة الأنصارية المجادلة، زوجة أوس بن الصامت، وقيل: خولة بنت حكيم، وقيل: خولة بنت مالك بن ثعلبة بن أصرم بن فهر بن ثعلبة بن غنم بن عوف، وأما عروة ومحمد بن كعب وعكرمة فقالوا: خولة بنت ثعلبة كانت تحت أوس بن الصامت أخي عبادة بن الصامت فظاهر منها وفيها نزلت: (قد سمع الله قول التي تجادلك في زوجها وتشتكي إلى الله) إلى آخر القصة في الظهار، والله أعلم والذي قدمنا أثبت وأصح إن شاء الله تعالى.

ينظر: طبقات ابن سعد (٨/ ٣٧٨)، تقريب التهذيب (١/ ٢٤٦) الاستيعاب (٤/ ١٨٣٠)، الكاشف (٢/ ٢٥).

<sup>(</sup>٣) هو أوس بن الصامت بن قيس بن أصرم بن فهر بن ثعلبة بن غنم بن عوف بن الخزرج أخو عبادة بن الصامت ممن شهد بدرا مات في خلافة عثمان بن عفان وله خمس وثمانون سنة وهو زوج خولة بنت ثعلبة المجادلة التي أنزل الله فيها وفي زوجها ما أنزل

ينظر: الثقات (٣/ ١١)، الإصابة (١/ ١٥٦)، الاستيعاب (١/ ١١٨)، البداية والنهاية (٧/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٤) "يطلق" في (ط)

<sup>(</sup>٥) "أهل" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٦) "وقالت" في (س)

فروي أن النبي () الطَّيْلُ قال لها: ما عندي في أمرك شيء، فشكت إلى الله، وقالت: اللهم إني أشكو إليك ().

"رسول الله" في (س)، (ط)

(٢) ما أورده الزجاج هنا هو معنى القصة والأثر، وحديث مجادلة خولة بنت ثعلبة كما رويت في كتب الحديث بنصها.. من رواية يُوسُفَ بْنِ عَبْدِ الله بْنِ سَلَام عَنْ خَوْلَةَ بِنْتِ ثَعْلَبَةَ قَالَتْ: «وَالله فِيَّ وَفِي أَوْسِ بْن صَامِتٍ أَنْزَلَ اللهُ وَ لَكُ صَدْرَ سُورَةِ الْمُجَادَلَةِ قَالَتْ: كُنّْتُ عِنْدَهُ وَكَانَ شَيْخًا كَبيرًا قَدْ سَاءَ خُلُقُهُ وَضَجِرَ قَالَتْ: فَدَخَلَ عَلَيَّ يَوْمًا فَرَاجَعْتُهُ بِشَيْءٍ فَغَضِبَ، فَقَالَ: أَنْتِ عَلَيَّ كَظَهْرِ أُمِّي، قَالَتْ: ثُمَّ خَرَجَ فَجَلَسَ فِي نَادِي قَوْمِهِ سَاعَةً ثُمَّ دَخَلَ عَلَيَّ فَإِذَا هُوَ يُرِيدُنِي عَلَى نَفْسِي قَالَتْ: فَقُلْتُ كَلَّا وَالَّذِي نَفْسُ خُوَيْلَةَ بيَدِهِ لَا تَخْلُصُ إِلَى وَقَدْ قُلْتَ مَا قُلْتَ حَتَّى يَحْكُمَ اللهُ وَرَسُولُهُ فِينَا بِحُكْمِهِ قَالَتْ: فَوَاثَبَنِي وَامْتَنَعْتُ مِنْهُ فَغَلَبْتُهُ بِهَا تَغْلِبُ بِهِ الْمُرْأَةُ الشَّيْخَ الضَّعِيفَ فَأَلْقَيْتُهُ عَنِّي قَالَتْ: ثُمَّ خَرَجْتُ إِلَى بَعْض جَارَاتي فَاسْتَعَرْتُ مِنْهَا ثِيَابَهَا ثُمَّ خَرَجْتُ حَتَّى جِئْتُ رَسُولَ الله عَلَيْ فَجَلَسْتُ بَيْنَ يَدَيْهِ فَذَكَرْتُ لَهُ مَا لَقِيتُ مِنْهُ فَجَعَلْتُ أَشْكُو إِلَيْهِ عَلَيْ مَا أَلْقَى مِنْ سُوءِ خُلُقِهِ قَالَتْ فَجَعَلَ رَسُولُ الله عَلَيْ يَقُولُ يَا خُوَيْلَةُ ابْنُ عَمِّكِ شَيْخٌ كَبيرٌ فَاتَّقِى اللهَ فِيهِ قَالَتْ فَوَ الله مَا بَرحْتُ حَتَّى نَزَلَ فِيَّ الْقُرْآنُ فَتَغَشَّى رَسُولِ الله عَلَيْ مَا كَانَ يَتَغَشَّاهُ ثُمَّ سُرِّي عَنْهُ فَقَالَ لِي يَا خُوَيْلَةُ قَدْ أَنْزَلَ اللهُ فِيكِ وَفِي صَاحِبكِ ثُمَّ قَرَأَ عَلَيَّ (قَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إلَى الله وَاللهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَا إِنَّ اللهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ إِلَى قَوْلِهِ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ) فَقَالَ لِي رَسُولُ الله عَلَيْ مُرِيهِ فَلْيُعْتِقْ رَقَبَةً، قَالَتْ فَقُلْتُ: وَالله يَا رَسُولَ الله مَا عِنْدَهُ مَا يُعْتِقُ قَالَ: فَلْيَصُمْ شَهْرَيْن مُتَتَابِعَيْنِ قَالَتُ فَقُلْتُ: وَالله يَا رَسُولَ الله إِنَّهُ شَيْخٌ كَبِيرٌ مَا بِهِ مِنْ صِيَام قَالَ فَلْيُطْعِمْ سِتِّينَ مِسْكِينًا وَسْقًا مِنْ تَمْرِ قَالَتْ قُلْتُ: وَالله يَا رَسُولَ الله مَا ذَاكَ عِنْدَهُ قَالَتْ فَقَالَ رَسُولُ اللهَ ﷺ فَإِنَّا سَنْعِينُهُ بِعَرَقٍ مِنْ تَمْرِ قَالَتْ: فَقُلْتُ وَأَنَا يَا رَسُولَ الله سَأْعِينُهُ بِعَرَقٍ آخَرَ قَالَ: قَدْ أَصَبْتِ وَأَحْسَنْتِ فَاذْهَبِي فَتَصَدَّقِي عَنْهُ ثُمَّ اسْتَوْصِي بِابْنِ عَمِّكِ خَيْرًا قَالَتْ: فَفَعَلْتُ). أخرجه الإمام أحمد في مسنده (٥٥/ ٣١٧) برقم (٢٦٠٥٦)، وابن حبان في صحيحه (١٠٧/١٠)، برقم (٤٢٧٩) والبيهقي في سننه الكبري (٧/ ٣٨٩) برقم (١٥٠٥١).

وأخرج نحوه عبدالرزاق عن عكرمة في تفسيره (٣/ ٢٧٧)، وأخرج الطبري الرواية عن يوسف بن عبدالله بن سلام كما أخرج روايات أخرى بنحوها وقريبة منها عن قتادة، وابن عباس وَعَكَلَيْهُ عَنْهُ، وأبي العالية، ومحمد بن كعب القرظي، ومجاهد، وعكرمة، وعائشة رض الله عنها. جامع البيان: (٢٣/ ٢١٩)، وأخرج ابن أبي حاتم الرواية عن عائشة وابن زيدفي تفسيره (١٠/ ٢٣٤٣)، وعزا السيوطي الرواية التي أوردتها عن يوسف بن عبدالله بن سلام أحمد وأبي داود وابن المنذر والطبراني وابن مردويه والبيهقي كما في الدر المنثور (٨/ ٧٠) وعزا رواية عائشة إلى ابن ماجه وابن أبي حاتم والحاكم وصححه وابن مردويه عن الدر المنثور (٨/ ٧٠)

وروي أيضاً أنها قالت للنبي العَلَيْلُ فيها قالت: إن لي صبية صِغَاراً إن ضممتهم إليَّ جاعوا، فأنزل الله كفَّارة الظِّهار ().

وفي هذا دَليل أنه لا يكون ما يطلق به الجاهلية طلاقاً، إلا أن يأتي الإسلام بذلك نحو ما قالوا في خليَّة وبَرِيَّة وحبلك على غاربك ()، وأصل قولهم: أنْتِ طَالِقٌ فها أتى الإسلام بحكم فيه مضى على حكم الإسلام ().

(٤) اختلفوا فيمن قال لامرأته: قد فارقتك، أو سرحتك، أو أنت خلية، أو برية، أو بائن، أو حبلك على غاربك، أو أنت علي حرام... فقال أبو حنيفة وأبو يوسف: هو طلاق بائن، وروي عن ابن مسعود وقال: "إذا قال الرجل لامرأته استقلي بأمرك، أو أمرك لك، أو الحقي بأهلك فقبلوها فواحدة بائنة". وروي عن مالك فيمن قال لامرأته: قد فارقتك، أو سرحتك، أنه من صريح الطلاق، كقوله: أنت طالق. وروي عنه أنه كناية يرجع فيها إلى نية قائلها، وقال الشافعي: هو في ذلك كله غير مطلق حتى يقول: أردت بمخرج الكلام مني طلاقا فيكون ما نوى. فإن نوى دون الثلاث كان رجعيا، ولو طلقها واحدة بائنة كانت رجعية، وعند أحمد كَرَاهِيَةُ الْفُتْيَا فِي هَذِهِ الْكِنَايَاتِ، مَعَ مَيْلِهِ إِلَى أَنَّهَا ثَلَاثٌ.

ينظر: الجامع لأحكام القرآن(٣/ ١٣٤)، البحر الرائق (٣/ ٣٢٧)، المنهاج للنووي (٣٣٩)، مغني = ك

<sup>=</sup> والبيهقي وعزا رواية ابن عباس رَضَّالِلَهُ عَنْهُ وابن زيد إلى من أخرجها كها في الدر المنثور (٨/ ٧٠)، وينظر: أسباب النزول للواحدي (٢٧٤)، وأورد السيوطي رواية عائشة رَضَّالِلُهُ عَنْهَا في لباب النقول في أسباب النزول(٢٠٦) المحرر في أسباب نزول القرآن من خلال الكتب التسعة (٢/ ٩٥٩).

<sup>(</sup>۱) لم أجد هذا الأثر -فيها اطلعت عليه - في كتب الحديث، وأورده بعض المفسرين بدون نسبة إلى من رواه. ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٤٧)، زاد المسير (٨/ ١٨١)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٣٠)

<sup>(</sup>٢) الغارب: ما بين العنق والسنام وهو ما يلقى عليه من خطام البعير إذا أرسل ليرعى حيث شاء، قال الأصمعي: وذلك أن الناقة إذا رعت وعليها خطامها ألقي على غاربها وتركت ليس عليها خطام، فإذا رأت الخطام لم يهنها الرعي ثم استعير للمرأة وجعل كناية عن طلاقها فقيل لها حبلك على غاربك أي اذهبى حيث شئت كما يذهب البعير والغارب أعلى كل شيء.

ينظر: كتاب جمهرة الأمثال (١/ ٣٨٢)، مجمع الأمثال (١/ ١٩٦)، تهذيب اللغة (٣/ ٧٧)، الصحاح في اللغة (٢/ ١٥)، التعاريف (٥٣٣).

<sup>(</sup>٣) "لما" في (ط)

وقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنكُمْ مِّن نِسَآبِهِ مِمَّا هُرَّ ٱُمَّهَا تِهِ ﴿ [٢] المعنى ما اللواتي يجعلن من الزوجات كالأمهات بالأُمَّهَاتٍ ( ).

﴿إِنْ أُمَّهَاتِ فِي مُوضِعِ آخِر فقال: ﴿وَأُمَّهَاتُكُمُ ٱلَّتِي وَلَدْنَهُمْ فَكُر ( ) الله وَاللهُ وَاللهُ اللهُ الل

وأعلم () الله () الله أن ذلك منكر وباطل فقال: ﴿وَإِنَّهُمْ لِيَقُولُونَ مُنكَرًا مِّنَ ٱلْقَوْلِ وَوَالَّهُمُ لَيَقُولُونَ مُنكَرًا مِّنَ ٱلْقَوْلِ وَزُورًا وَإِنَّا اللَّهُ لَعَفُولًا عَلَيهم () وغفر لهم بجعله للكفارة () عليهم ().

المحتاج (۲۱/ ۲۲۲)، المغني (۲۱/ ۲۵۷).

<sup>(</sup>١) "بأمهات" في (س).

<sup>(</sup>٢) "اللاتي" في (ط)

<sup>(</sup>٣) "وذكر" في (س)، "فذكر" في (ط)

<sup>(</sup>٤) النساء: ٢٣

<sup>(</sup>٥) "والمعنى" في (ط)

<sup>(</sup>٦) "هن" ليست في (س)، (ط) وهو الصواب.

<sup>(</sup>٧) "اللاتي ولدنهم أي" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>A) "والمرضعات" ليست في (س)

<sup>(</sup>٩) ينظر: بحر العلوم (٤/ ٢٦١)، زاد المسير (٨/ ١٨٣)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٣١)

<sup>(</sup>١٠) "فأعلم" في (ط)

<sup>(</sup>١١) "الله"لفظ الجلالة ليست في (س)

<sup>(</sup>۱۲) الزيادة من (س)، (ط) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>١٣) "الكفارة" في (ط)

<sup>(</sup>١٤) ينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٥٠٥٠)، زاد المسير (٨/ ١٨٣)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٣١).

و ﴿ وَٱلَّذِينَ ﴾ في مَوْضِع رَفْعِ بالابتداء، وخبره ﴿ مَّا هُرَ ۖ أُمَّهَا تِهِمْ ﴾ ﴿ وأمهاتهم في [١٠/٩١] موضع نصب على خبر ﴿ مَّا ﴾ المعنى ليس هن بأُمَّهَاتِهِمْ . ( )

وقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُظُهِرُونَ مِن نِسَآمِهِم ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ ﴾ [٣] ﴿ وَٱلَّذِينَ ﴾ رفع بالابتداء، وخبر: "هم"فعَلَيْهم أُ تَحْرِير رَقَبَةٍ، ولم يذكر " عَلَيْهم "لأن في الكلام دليلًا عليه، وإن شئت أضمرت فكفارتهم تحريرُ رَقَبَةٍ ( ).

﴿ مِن قَبُلِ أَن يَتَمَاّسًا ﴾ واختلف () أهل العلم فقال بعضهم: الكفارة تجب () للمساس ()().

وقال بعضهم: إذا أراد العوْدَ إليها والإقامة مسَّ أو لم يمس كفَّرَ ().

<sup>(</sup>۱) ينظر: معاني القرآن للفراء (٥/ ٨٧) مشكل إعراب القرآن للخراط (٥٤٢)، بحر العلوم (٤/ ٢٦١)، الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٥٤٢٠).

<sup>(</sup>٢) "فعلهم" في (ط)

<sup>(</sup>٣) ينظر: التبيان في إعراب القرآن (٢/ ٢٥٧)، مشكل إعراب القرآن (١/ ٢٠٥)، وأورد السمين الحلبي في هذه إعراب الآية وجها لم يورده الزجاج قال: "فتحريرُ رقبةٍ" مبتدأً، وخبرُه مقدرٌ أي: فعليهم. أو فاعلٌ بفعلٍ مقدرٍ أي: فيلزَمُهم تحريرُ، أو خبرُ مبتدأ مضمرٍ أي: فالواجبُ عليهم تحريرُ. وعلى التقادير الثلاثةِ فالجملةُ خبرُ المبتدأ، ودخلَتِ الفاءُ لِما تضمَّنه المبتدأُ مِنْ معنى الشرط". الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٢٤٢٥).

<sup>(</sup>٤) "فاختلف" في (س)، "اختلف" في (ط)

<sup>(</sup>٥) "تجب" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٦) "للمسيس" في (ط)

<sup>(</sup>٧) وهو قول جمهور أهل العلم فقوله: ﴿مِن قَبَلِ أَن يَتَمَاّسًا ﴾ عام في نوع المسيس، فالأصل أن الْوَطْءَ إِذَا حَرُمَ مَا كَانَ دَاعِيًا إِلَيْهِ؛ لِأَنَّ طَرِيقَ المُحَرَّمِ مُحُرَّمٌ. ينظر: البحر الرائق (١٠/ ٤٠٢)، الأم (٥/ ٢٧٩)، أحكام القرآن الإمام الشافعي (١٥١)منار السبيل (٢/ ٢٦٦)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٤٨).

<sup>(</sup>٨) قول مالك رَحِمَهُ ٱللَّهُ: لا يجوز لمظاهر أن يطأ ولا يقبل ولا يلمس بيده ولا يفعل شيئا من هذا النوع إلا بعد الكفارة.

إنها المعنى ﴿ ثُمَّ يَعُودُونَ ﴾ العودة التي من أجل القول، فلتلك ( ) العودة تلزم الكفارة، لا لكل عودة ( ).

وفيها قول آخر للأخفش وهو أنه () يُجْعَلَ ﴿لِمَا قَالُواْ ﴾ من صلة ﴿فَتَحَرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾، فالمعنى عنده: والذين يظاهرون من نسائهم ثم يعودون فتحرير رقبة ()؛ لما قالوا، وهذا مذهب حسن أيضاً ().

الفقه المالكي (٤١)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٤٨)، أحكام القرآن لابن العربي (٧/ ٢٤٤)، شرح مختصر خليل (٤/ ١٠٨).

<sup>(</sup>١) حكاه ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ١٨٦)، وينظر: الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٨٣)

<sup>(</sup>٢) "فهو" في (س)

<sup>(</sup>٣) هو قول للظاهرية، قاله منذر بن سعيد... وهو منكر وزور وقد ضعّفه غير واحد من المفسرين كابن قتيبة في غريب القرآن: (٥٦) ومكي بن أبي طالب في الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٥٣٥)، والنيسابوري في باهر البرهان في معانى مشكلات القرآن (٣/ ١٤٧٩) وابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٤٨)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٨٤).

<sup>(</sup>٤) "فتلك" في (س)

<sup>(</sup>٥) يعني: ثم يعودون إلى إرادة الجماع والوطء، نسبه إلى الزجاج مكي بن أبي طالب في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١ / ٧٣٥٢)، ونُسب أيضاً إلى قتادة وطاووس ومالك والزهري وجماعة كثيرة من أهل العلم. ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٤٨)، وزاد المسير (٨/ ١٨٤)، وتفسير البحر المحيط (٨/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>٦) "أن" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٧) "فالمعنى عنده: والذين يظاهرون من نسائهم ثم يعودون فتحرير رقبة" ليست في (س)

 <sup>(</sup>٨) ينظر: معاني القرآن للأخفش (٤/ ٢٧)، يعني في الكلام تقديم وتأخير وتقديره: والذين يظاهرون
 = □

إياهم: ﴿ لِلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِن نِسَآبِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍّ فَإِن فَآءُو ﴾ ( ) فأجمعوا ( ) أنه ليس ﴿فَآمُو ﴾ ( ) حَلَفُو ا ثانية.

ومعنى فاءوا في اللغة وعادوا معنى واحد<sup>()</sup>.

وقوله تعالى: ﴿مِّن قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا ﴾ كناية عن الجماع، ودليل ذلك قوله: ﴿ وَإِن طَلَقَتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ ( ) ﴿ ( ) فالمعنى ( ) من قبل أن تدخلوا بِهِنَّ ( ).

والدليل على بطلان قول ( ) هذا القائل ( ) قول جميع أهل العلم ومتابعته هو

من نسائهم فتحرير رقبة لما قالوا، ونسبه إلى الأخفش أيضا النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٣٧٣) ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧٣٥٢)، وابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٤٨)، وأبو حيان في تفسير البحر المحيط(٨/ ٢٣٢)، والسمين الحلبي في الدر المصون في علم الكتاب المكنون (٤٢٤)، وإن كان ضعّفه بعضهم كابن عطية، وأبي حيان، والسمين الحلبي، وحجتهم في ذلك أنه قول يفسد نظم الآية وهو غير قوي. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) "قول" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٢) "أن ثم يعودون ما قالوا أن يقول ثانية أنت على كظهر أمى " زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٢٦

<sup>(</sup>٤) "فأجمعوا" ليست في (س)

<sup>(</sup>٥) "فإن" زائدة في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٦) الفيء: الرجوع من مكان إلى مكان، فاء، أي: رجع عما حلف عليه من ألا يجامعها إلى جماعها. ينظر: تهذيب اللغة (٥/ ٢٤٦)، والصحاح في اللغة (٢/ ٥٦) مفردات ألفاظ القرآن للراغب الأصفهاني(١/ ٢٦٣)، وكذا جاء في كتب التفسير ينظر: جامع البيان (٢٣/ ٢٧٣)، أحكام القرآن لابن العربي (١/ ٣٥٠)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (١/ ٢٢٨)، الجامع لأحكام القرآن .(111/1.)

<sup>(</sup>٧) "تماسوهن" في (س)

<sup>(</sup>٨) القرة: ٢٣٧

<sup>(</sup>٩) "والمعنى" في (س)

<sup>(</sup>١٠) قاله مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٣٣٠)، والفراء في معاني القرآن (١/ ١٤١)، والأصفهاني في =

وقوله تعالى (): ﴿ فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَابِعَيْنِ ﴾ [٤] المعنى فمن لم يجد الرقبة فكفارته صيام شهرين متتابعين، ولو فكفارته صيام شهرين متتابعين، وإن شئت فعليه صيام شهرين متتابعين، ولو قرئت فصيامٌ شهرين لجازَ كما قال عَبَكِّ : ﴿ أَوْ لِطْعَدُ فِهِ وَمِ ذِى مَسْغَبَةٍ ﴿ اللَّهُ يَتِمَاذَا مَقْرَبَةٍ ﴾ . ولا أعلم أحداً قرأ بها () بالتنوين ().

وقوله تعالى: ﴿فَمَن لَّمْ يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتِينَ مِسْكِينًا ﴾ ﴿مَنْ ﴾ في موضع رفع على معنى فَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ الصيام فكفارتُه إطعام سِتَينَ مِسْكِيناً ( )، وكذلك فإطعامٌ بالتنوين ولا أعلم أحداً قرأ بها ( ).

وقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ لِتُؤْمِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ ﴿ ذَلِكَ ﴾ في مَوْضِع رَفْعٍ ، المعنى الفرض ذَلِكَ الذِي وَصَفْنَا.

وقوله تعالى (): ﴿ لِتُؤْمِنُوا بِأَلِلَّهِ وَرَسُولِهِ عَهِ ( ) أي لتصَدِّقوا ما أتى به رسول الله ،

- (١) "وقوله تعالى" ليست في (س)
  - (٢) "فصيام" في (س)
- (٣) "المعنى فمن لم يجد الرقبة فكفارته صيام شهرين متتابعين" مكررة في (ش)
  - (٤) البلد: ١٥-١٤
  - (٥) "قرأها" في (س)، "بها" ليست في (ط)
- (٦) يقصد الزجاج -والله أعلم جوازها لغويا، ولم أجد فيها اطلعت عليه من ذكر هذه القراءة او نسبها إلى أحد من القراء.
- (۷) ينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (۳/ ۳۳۰)، جامع البيان (۲۳/ ۲۳۲) وبحر العلوم (٤/ ٢٦٢)، والنحاس في إعراب القرآن (٤/ ٣٧٤)، والهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٥٥٣٥)، زاد المسير (٨/ ١٨٧).
  - (A) وكذلك هنا فلم أجد فيها اطلعت عليه من ذكر هذه القراءة أو نسبها إلى أحد من القراء، والله أعلم.
    - (٩) "ومعنى" في (ط)
    - (١٠) من قوله: " ذَلِكَ في مَوْضِع رَفْعِ" إلى قوله: " لتؤمنوا بالله ورسوله" ليست في (س)

<sup>=</sup> المفردات في غريب القرآن (٤٦٧)، والإمام الشافعي في أحكام القرآن (١٢٩)، وابن العربي في أحكام القرآن (١/ ٣٨٤)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٨٥).

﴿ وَتِلَكَ حُدُودُ اللَّهِ ﴾ أي التي وَصَفنا في الظِّهار والكفَّارة حدودُ الله.

﴿ وَلِلْكَفِرِينَ عَذَابُ أَلِمُ ﴾ أي لمن لم يصدق بها، وأليم: مؤلم ().

وقول معنى وقول تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحَادُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ كُبِتُواْكُمَا كُبِتَ ٱلَّذِينَ مِن قَبِلِهِم ﴿ [٥] معنى وَقُولُ مَا يُرْبُوا ﴾ أُذلُّوا وأُخْزوا () بالعذاب () وبأن غلِبُوا ، كما نزل بمن قَبلَهُم ممنْ حَادَّ الله ().

ومعنى ﴿ يُحَادُّونَ اللَّهَ ﴾ ويـشاقون الله ( ) في غـير الحَـدِّ الـذي ( ) فيـه أوليـاؤه

(٦) أخزوا بالعذاب هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٣٥)، وعزاه السيوطي إليه وإلى عبدالرزاق وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (٨/ ٧٩)

وبه قال مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٣٣٠)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٥٨) ونسبه إلى قتادة مكى في الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٧٣٥٨)، والماوردي في النكت والعيون (٥/ ٤٨٩).

- (۷) ينظر جامع البيان (۲۳ / ۲۳۰)، مقاييس اللغة (٥/ ١٢٤)، والمحكم والمحيط الأعظم (٦/ ٧٧٨)، وحكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٣/ ٣٥٣)، وحكى بعضه السمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٣٥٣)، وابن منظور في لسان العرب (٢/ ٧٦)
  - (A) "أي هم في" زائدة في (ط)
    - (٩) "يكون" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>١) "ولتصدقوا" في (ط)

<sup>(</sup>٢) "أمرنا" في (ط)

<sup>(</sup>٣) قاله مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٣٣٠)، وينظر: جامع البيان (٢٣ / ٢٣٤) إعراب القرآن (٤/ ٢٨٤). (٤/ ٣٧٤)، زاد المسير (٨/ ١٨٧)، الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٨٧).

<sup>(</sup>٤) أورده ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٨٧)، وينظر: تفسير السمعاني (٥/ ٣٨٥)، والجامع لأحكام القرآن(١٧/ ٢٨٨)، وتفسير البحر المحيط(٨/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٥) "وأخذوا" في (س)

وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ جَمِيعًا ﴾ ﴿ يَوْمَ ﴾ [7] منصوب بمعنى قوله: لهم () عَذَابٌ مهين () .

﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ جَمِيعًا ﴾ أي أي أي يبعثهم مجتمعين في حال واحدة، ﴿ فَيُنِّبِ ثُهُم رِمَا عَمِلُوا ﴾ عَمِلُوا ﴾ الله ( ) يعلموا وجوب الحجة عليهم ( ).

وقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَأَنَّ أَلَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلشَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [ ] يعلم كل ما في السَّمَاوَات، وكل ما في الأرض، مما ظهر للعباد، ومما ( ) بطن.

(١٠) "أي" زائدة في (ط)

(١٢) "مما" في (س)

<sup>(</sup>١) "أولياء الله" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>۲) قال بنحوه الكيا الهراسي في أحكام القرآن (۲/ ۱۸٦)، والجصاص في أحكام القرآن (۳/ ۲٦۸)، والحسم في أحكام القرآن (۳/ ۲۲۸)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٣٨٥) ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (۱۱/ ۷۳۷۳)، وحكاه عن الزجاج الماوردي في النكت والعيون (٥/ ٤٨٩)، وكذلك القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (۱۷/ ۲۸۸) وابن عاشور في التحرير والتنوير (۲۸/ ۲۳)

<sup>(</sup>٣) "وللكافرين" في (ط)

<sup>(</sup>٤) "أليم" في (س)

<sup>(</sup>٥) ينظر: إعراب القرآن (٤/ ٣٧٤)، والجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٨٩)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٦) "أي" ليست في (س)

<sup>(</sup>٧) "أي" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٨) "الله" لفظ الجلالة ليست في (س)

<sup>(</sup>٩) ينظر: إعراب القرآن (٤/ ٣٧٤)، بحر العلوم (٤/ ٢٦٣)، تفسير السمعاني (٣/ ٥٥٥)، الهداية إلى بلوغ النهاية (٨/ ١٦٩٥)، والجامع لأحكام القرآن (١٢/ ٣٢٣).

وقوله تعالى: ﴿مَا يَكُونُ مِن نَجُونَى ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ ﴾ أي ما يكون من خَلْوَةِ ثلاثةٍ يسرون شيئاً وَيتناجون به إلا هو () رابعهم عالم به، وهو في كل مكانٍ، [أي بالعلم ()]. ()

ونجوى مشتق من النجوة، وهو ما ارتفع وَتَنَحَّى، تقول: فلان من هذا المكان () بنجوةٍ إذا كان () [في () تاحية منه، فمعنى يتناجون: يتخالون فيها () يريدون ().

- (١) "وهو" في (ط)
- (٢) الزيادة من (ط) والأولى إثباتها؛ فإن المؤلف رَحَمُهُ اللَّهُ على منهج الكتاب والسنة، بخلاف بعض الفرق كالجهمية والقدرية والمعتزلة التي قالت: إنه معهم في كل مكان تمسكا بهذه الآية وما كان مثلها، قالوا: لما قال (وهو معهم) ثبت أنه بكل مكان؛ لأنه قد أثبت كونه معهم تعالى الله عن ذلك –وغيرهم من خالف منهج أهل السنة والجهاعة.
- (٣) بالعلم والرؤية والسمع، هذا قول أهل السنة، فقد بُدئت هذه الآية بالعلم، وخُتمت بالعلم، روي عن الضحاك كما أخرج البيهقي في الأسماء والصفات: ﴿مَا يَكُونُ مِن بَغُونُ ثَلَاثَةٍ إِلّا هُو رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ الضحاك كما أخرج البيهقي في الأسماء والصفات: ﴿مَا يَكُونُ مِن بَغُونُ ثَلَاثَةٍ إِلّا هُو رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ الضحاك كما أخرج البيهقي في الأسماء والصفات (٢/ ٣٤١) باب ماجاء في الله هُو سَادِسُهُمْ ﴾ قال: هو الله على العرش وعلمه معهم، الأسماء والصفات (٢/ ٣٤١) باب ماجاء في الساق، برقم (٩٠٩)، وأخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٣٧)، وعزاه السيوطي إليه كما في الدر المنثور (٨/ ٧٩).

وبهذا القول قال مقاتل بن سليهان (٣/ ٣٣١)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٣٨٦) وابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٥٠)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٥/ ٣٧٩)، وينظر: جامع البيان (٢٣/ ٢٣٦)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٥٩) وحكاه ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ١٨٨).

- (٤) "المكان" ليست في (س)
  - (٥) "كانت" في (ط)
  - (٦) الزيادة من (س).
  - (٧) "بها" في (س)، (ط)
- (٨) ينظر: كتاب العين (٦/ ١٨٧)، الصحاح في اللغة (٢/ ١٩٦)، ولسان العرب (١٥/ ٣٠٤)، وحكى
   الأزهري نحوه عن الزجاج في تهذيب اللغة (٤/ ٥٠)، وابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير = □

وذكر الله على هذه الآية؛ لأن المنافقين واليهود كانوا يتناجَوْنَ، فيوهمونَ المسلمين أنهم يتناجون فيها يسوؤهم ويؤذيهم، فيحزنون لذلك، فنهي الله على عن تلك النجوى، فعاد اليهود والمنافقون () إلى ذلك، فأعلم الله على التيليل أنهم قد عادوا لمثل () تلك النجوى بعينها، فقال: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ نُهُوا عَنِ ٱلنَّجُوى ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نُهُوا عَنِ ٱلنَّجُونَ فِي النَّالِمُ وَكُونَ لِمَا نُهُوا عَنِ ٱلنَّجُونَ فِي اللَّهُ وَكُونَ لِمَا تُهُوا عَنِ ٱلنَّجُونَ فِي اللَّهُ وَكُونَ لِمَا نُهُوا عَنِ ٱللَّهُ وَكُونَ لِمَا نُهُولُ ﴾ () [٨] يوصي بعضهم بعضاً بمعصية الرسول ().

﴿ وَإِذَا جَآءُوكَ حَيَّوْكَ بِمَا لَمْ يُحَيِّكَ بِهِ ٱللَّهُ وَيَقُولُونَ فِيٓ أَنفُسِهِمْ لَوْلَا يُعَذِّبُنَا ٱللَّهُ بِمَا نَقُولُ ﴾ أي

والقول الثاني: قول مجاهد، ومقاتل بن سليهان أنها نزلت في اليهود فقط، وهذا أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٣٨)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٤٣) وعزا السيوطي رواية مقاتل إليه، ورواية مجاهد إلى ابن المنذر كها في الدر المنثور (٨/ ٧٩)، وبه قال مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ٣٣١) والطبري في جامع البيان (٣٣/ ٢٣٨)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٥٩)، وذكره السيوطي في لباب النقول (١٨٩).

<sup>= (</sup>٨/ ١٨٨)، وأورده القرطبي بدون نسبة إليه كما في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٩٠).

<sup>(</sup>١) "المنافقون واليهود" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٢) "في مثل" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٣) "أي" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٤) قال أهل التفسير بأنها نزلت في اليهود والمنافقين ونسبوه إلى ابن عباس رَحُوَلِكُهُ عَنْهُ، أنه قال: «نزلت في اليهود والمنافقين وذلك أنهم كانوا يتناجون فيها بينهم دون المؤمنين وينظرون إلى المؤمنين ويتغامزون بأعينهم فإذا رأى المؤمنون نجواهم قالوا ما نراهم إلا قد بلغهم عن أقربائنا وإخواننا الذين خرجوا في السرايا قتل أو موت أو مصيبة فيقع ذلك في قلوبهم ويجزنهم فلا يزالون كذلك حتى تقدم أصحابهم فلها طال ذلك وكثر شكا المؤمنون إلى رسول الله وأمرهم أن لا يتناجوا دون المسلمين فلم ينتهوا عن ذلك فنزلت هذه الآية. ورد ذلك الواحدي في أسباب النزول (٢٧٥)، وبهذا القول قال الفراء في معاني القران (٥/ ٨٩)، والسمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٢٦٣)، وابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٥٠)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٨٨).

والله عَلَى وَعدهم بعذاب الآخرة، وبالخزي في الدنيا، وإظهار () الإسلام وأمْرِ النبي التَّكِيُّ وَعَلَبَةِ حِزْبِه، فقال: ﴿ حَسَّبُهُمْ جَهَنَمُ يَصَّلُونَهُ ﴿ وَقَال: ﴿ كُنِّتُواْكُمَا كُبِتَ ٱلَّذِينَ مِن قَال: ﴿ وَقَال: ﴿ فَإِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْعَلِبُونَ ﴾ () فصد ق وَعْدَهُ ونصر جُنْدَهُ وأَلْهَرَ دينَهُ وكبت عَدُوَّهُ. ()

أخرجه البخاري في صحيحه (٥/ ٢٢٤٢) باب الرفق في الأمر كله، برقم (٥٦٧٨) ومسلم في صحيحه (٤/ ٢٧٠٦) بَابِ النَّهْي عن ابْتِدَاءِ أَهْلِ الْكِتَابِ بِالسَّلَامِ وَكَيْفَ يُرَدُّ عليهم.

وفي كتب التفسير: أخرجه عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٧٩)، والطبري في جامع البيان(٢٣ / ٢٣٩)، وأخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠ / ٣٣٤٣) وعزا السيوطي رواية عائشة إليهما وإلى سعيد بن منصور = ح

<sup>(</sup>۱) ينظر:معاني القران للفراء (٥/ ٨٩)، جامع البيان (٢٣/ ٢٤٠)، بحر العلوم (٤/ ٢٦٤) إعراب القرآن (١٤/ ٣٧٦) الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٧٣٦٢).

<sup>(</sup>٢) "لم" في (س)

<sup>(</sup>٣) "بنا العذاب" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٤) "القول"زائدة في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٥) "وبإظهار" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٦) المجادلة: ٥

<sup>(</sup>٧) المائدة: ٥٦

<sup>(</sup>٨) "عبده" في (س).

<sup>(</sup>٩) هذا القول مروي عن عائشة رَضَّالِلَّهُ عَنَهَا بنحوه في سبب نزول هذه الآية، أنها قالت: «دخل على رسول الله الله يهود فقالوا: السام عليك يا أبا القاسم فقالت عائشة: وعليكم السام واللعنة فقال: يا عائشة إن الله لا يجب الفحش ولا التفحش قلت: ألاتسمعهم يقولون السام عليك؟ فقال رسول الله على أو ما سمعت ما أقول: وعليكم فأنزل الله ﴿ وَإِذَا جَآءُوكَ حَيَّوْكَ بِمَا لَمْ يُحَيِّكَ بِهِ اللّهُ ﴾ ».

﴿ فَلا تَلْنَجُوا ﴾ في هذا الحرف ( ) ثلاثة أوجه:

فلا تتناجَوْا بتاءين ظاهرتين<sup>()</sup>.

وبتاء واحدة مدغمة مشدَّدَةٍ: ولا ( ) تَنَاجَوْا، وإنها أَدْغمت التاءان؛ لأنها حرفان من مخرج واحد مُتحرّكان، وقبلها ألف، والألف قد يكون بعدها المدغم ( ) نحو دَابَّةٍ

وكذلك هذا القول مروي عن قتادة، وابن عباس، وابن زيد، ومجاهد. بنحو مما قال الزجاج، وأخرج الروايات عنهم الطبري في جامع البيان (٢٣ / ٢٣٩)، وأخرج رواية ابن عباس رَضَيَّلِيَّهُ عَنْهُ ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠ / ٣٤٣)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَصَيَّلِلَّهُ عَنْهُ إلى عبدالرزاق وابن أبي حاتم وابن مردويه كما في الدر المنثور (٨ / ٨٠)، وأورده الواحدي في أسباب النزول (٢٧٥)، ينظر: بحر العلوم (٤ / ٢٠٥)، تفسر السمعاني (٥ / ٣٨٦)، المحرر الوجيز في تفسر الكتاب العزيز (٥ / ٢٥٠).

- (١) "تناجيتم" في (س)
- (٢) فالآية خطاب للمؤمنين، ينظر: بحر العلوم (٤/ ٢٦٤)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٩٠). (٨/ ١٩٠).
  - (٣) "وفي تتناجوا" في (س)، "وفي تناجوا" في (ط)
    - (٤) "في هذا الحرف" ليست في (س)، (ط)
- (٥) القراءة الأولى: (فلا تتناجوا)بتاءين خفيفتين قراءة الجمهور، فمن قرأ بها حجتهم: أنها كلمة مبتدأ بها. ينظر: إعراب القرآن (٤/ ٣٧٧)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٣٦)، الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٩٤)
  - (٦) "فلا" في (س)، (ط)
    - (٧) "الدغم" في (ط)

<sup>=</sup> وعبد بن حميد والبخاري ومسلم وابن المنذر وابن مردويه والبيهقي في الشعب كما في الدر المنثور (٨٠/٨)

وَرَادَّ.

ويجور الإظهار؛ لأن التاءين في أول الكلمة وأن " لا " كلمة على حيالها ()، و" تناجوا "() كلمة أخرى، فلم يكن هذا البناء لأزِماً فلذلك كان الإظهار أجود، ويجوز الإدغام، ويجوز [حَذْفُ ()] التاء؛ لاجتماع التاءين ().

يحكى عن العرب " تبين هذه الخصلة، وتتبين هذه الخَصْلَةُ، وفي القرآن لعلكم تَذَكَّرُون، وَتَتَذَكَّرُونَ، وتذكُرون ، وبتاء () واحدة، ولا أعلم أحداً قرأ "ولا تناجوا" [١٩١٠ب] بتاء واحدة ().

ولكن يقرأ ( ) " فَلا ( ) تَنتَجُوا " أي لا ( ) تفتعلوا من النجوي ( ( ).

<sup>(</sup>١) "حالها" في (ط)

<sup>(</sup>٢) "تتناجوا" في (س)

<sup>(</sup>٣) الزيادة من (س)، (ط) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٤) القراءة الثانية: (فلا تناجوا) بتاء واحدة له فيها التشديد، والتخفيف، قراءة ابن محيصن، وحجة من قرأ بتاء واحدة مظهرة حذف أحدهما؛ لاجتهاع التاءين مثل تذكرون وتتذكرون، أما حجة من أدغم قال: اجتمع حرفان مثلان وقبلهما ألف والحرف المدغم قد يأتي بعد الألف مثل دواب. ينظر: الحجة للقراء السبعة (٧/ ٧٥)، إعراب القرآن (٤/ ٣٧٧)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٣٦) تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٣٤)

<sup>(</sup>٥) "وبتاء" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٦) "بتاء واحدة ولا تناجوا" في(س).

<sup>(</sup>٧) "تقرأ" في (ط)

<sup>(</sup>٨) "تقرأ ولا" في (س)

<sup>(</sup>٩) "لا" ليست في (س).

<sup>(</sup>۱۰) القراءة الثالثة: (تنتجوا) على وزن تنتهوا قراءة الكوفيين والأعمش وأبي حيوة ورويس. ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٥١)، الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٩٤)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٣٦)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٣٤).

وقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلنَّجْوَىٰ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ لِيَحْزُكَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ [١٠] أي النجوى بالإثم والعَدْوَانِ مِنَ الشَيطانِ؛ ليحزن الذين آمنوا ()، ويقرأ ()"ليُحْزِنَ الذين آمنو" - بضم الياء وكسر الزاي -

العرب تقول: حزنني الأمر وأحزنني ().

﴿ وَلَيْسَ بِضَارِّهِمْ شَيْئًا إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ أي ليس يضرُّ تناجي ( ) المؤمنين شيئاً، ويجوز أن يكون وليس بضارهم الشيطان شيئاً.

وقوله تعالى: ﴿إِلَّابِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾، أي لا يضرهم شيئاً ( ) إلا ما أراد الله.

﴿ وَعَلَى الله ويستعيذون به من الشَّه وَلَيْ الله عَلَى الله الله ويستعيذون به من الشيطان ( ).

وقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤ أَإِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُواْ فِ ٱلْمَجَلِسِ ﴾ [١١] ويقرأ "في المَجَالِس" ( ).

<sup>(</sup>١) "أي النجوى بالإثم والعَّدْوَانِ مِنَ الشَّيطانِ؛ ليحزن الذين آمنوا" ليست في (س)

<sup>(</sup>٢) "و يجوز" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٣) (ليُحزِن) بضم الياء وكسر الزاي قراءة نافع، (ليَحزُن) بفتح الياء وضم الزاي قراءة الباقين. ينظر: السبعة في القراءات (٢١٩)، التيسير في القراءات السبع (٧٠) إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٣٦)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٥١).

<sup>(</sup>٤) "التناجي" في (س)، (ط) وهو الصواب.

<sup>(</sup>٥) "شيء" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٦) ينظر: جامع البيان(٢٣/ ٢٤٣)، إعراب القرآن (٤/ ٣٧٨)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٣٣٦٣)، زاد المسير (٨/ ١٩٠)، والجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٩٥).

<sup>(</sup>٧) "المجالس" بألف على الجمع قراءة عاصم على أن تجعل لكلّ جالس مجلسا، أي: موضع جلوس، ويكون المجلس على إرادة العموم مثل قولهم: كثر الدينار والدرهم، فيشهد على هذا جميع المجالس، وقرأ الباقون: في المجلس بغير ألف على وجه الإفراد يريدون مجلس النبيّ الله.

ويقرأ التَفَاسَحُوا" (

وجاء في التفسير أن المجلس هاهنا يعني به مجلس النبي () الطَّيْسُلا). وقيل: في () المجالس مجالس الحرب () مثل قوله: ﴿مَقَنعِدَ لِلْقِتَالِ ﴾ ().

فأمَّا مَا أُمِروا به في مجلس النبي العَلِيُّا فقيل: إن الآية () نزلت بسبب عبد الله بن

= ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٨٠) السبعة في القراءات (٦٢٨)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٣٦).

- (١) "وتقرأ" في (ط)
- (٢) "تفاسحوا" بألف، قراءة داود بن أبي هند وقتادة وعيسى والحسن، وهي قراءة شاذة. ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات (٦٦٤)، إعراب القراءات الشواذ (٥٦٩)، وإتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٣٦)، وتفسر البحر المحيط (٨/ ٢٣٥).
  - (٣) "رسول الله" في (س)
- (٤) هذا القول مروي عن مجاهد، وقتادة، والضحاك، وابن زيد، على نحو مما قاله الزجاج. أخرج عبدالرزاق الرواية عن قتادة في تفسيره (٣/ ٢٧٩)، وأخرجها الطبري في جامع البيان (٢٤٣/٣٣) وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ٨١)، ورواية قتادة عزاها إلى عبد بن حميد وعبد الرزاق وابن المنذر وابن أبي حاتم ينظر: الدر المنثور (٨/ ٨٢).
  - (٥) "في"ليست في (س)
  - (٦) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحَالِلَّهُ عَنْهُ.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٤٤) وعزاه السيوطي إليه كها في الدر المنثور(٨/ ٨٢)، ونسبه ابن الجوزى إلى الحسن وأبي العالية والقرظي. ينظر: زاد المسير (٨/ ١٩٢)

والذي رجحه الطبري والقرطبي أن الآية عامة في كل مجلس اجتمع المسلمون فيه للخير والأجر، سواء كان مجلس حرب أو ذكر أو مجلس يوم الجمعة، جامع البيان (٢٣/ ٢٤٤)، والجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٩٧).

- (٧) آل عمران: ١٢١.
  - (٨) "إنها" في (س)

﴿ وَإِذَا قِيلَ ٱنشُرُواْ فَٱنشُرُواْ ﴾ أي إذا قيل: انهضوافانهضوا وقوموا ( )، وهذا كما قيل: ﴿ وَإِذَا قِيلَ ٱنشُرُواْ فَٱنشُرُواْ ﴾ أي إذا قيل: انهضوافانهضوا وقوموا ( )، وهذا كما قيل أن وَلَا مُسْتَغْضِهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَلَا مُسْتَغْضِهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَلَا مُسْتَغْضِهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللَّا اللَّا اللَّالِي الللَّهُ اللللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ا

- (۱) عبد الله بن شهاس لم أجد لهذا الاسم ترجمة، غير ما جاء عن الأثر الذي رواه. ينظر: معجم الصحابة (٢/ ٤٠٢) برقم (٥٥٦)، والذي في كتب الرجال هو عبيد الله بن شهاس روى عنه عبدالله بن عمران مجهول قاله الحسيني ثم ضرب عليه، وهو في مسند أحمد مكبرا عن عائشة رَضَّاللَّهُ عَنْهَا، قال ابن حجر: وأظنه عبدالرحمن بن شهاسة المصري فقد ذكر المزي عائشة رَضَّاللَّهُ عَنْهَا في شيوخه. ينظر: تعجيل المنفعة بزوائد رجال الأئمة الأربعة (١/ ٢٧٢)، الإكهال لرجال أحمد (١٢٨١).
  - (٢) "من" في (س)، (ط)
  - (٣) "في " زائدة في (س)، (ط).
  - (٤) "كأنهم لَا يُوَسعُون" ليست في (س)
    - (٥) "في المجلس" ليست في (س)
- (٦) الذي ذكره الزجاج هنا أن الآية نزلت بسبب عبدالله بن شياس هو خطأ لم أجده في كتب التفسير التي بين يدي، والصواب أنها نزلت في نفر من أهل بدر كان منهم ثابت بن قيس بن شياس كيا جاء في كتب التفسير وأسباب النزول ينظر: تفسير مقاتل بن سليان (٣/ ٣٣٣)، أسباب النزول للواحدي (٢٦٣) الكشف والبيان (٩/ ٢٥٨)، وتفسير السمعاني (٥/ ٣٨٨)، والجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٩٧).
  - (٧) "قوموا فانهضوا" في (س)، (ط)
    - (٨) الأحزاب: ٥٣
- (٩) بنحو مما استدل به الزجاج روي عن ابن زيد: (وَإِذَا قِيلَ انْشُزُوا فَانْشُزُوا): انشزوا عن رسول الله ﷺ، قال: هذا في بيته إذا قيل انشزوا، فارتفعوا عن النبيّ ﷺ، فإن له حوائج، فأحبّ كلّ رجل منهم أن يكون آخر عهده برسول الله ﷺ، فقال: (وَإِذَا قِيلَ انْشُزُوا فَانْشُزُوا). أخرجه الطبري في جامع البيان(٢٣/ ٢٤٦)، وهو قول مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٣٣٣).

وقوله تعالى: ﴿ يَرُفَعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْمِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ دَرَجَتِ ﴾ والدليل على فضل أهل العلم ما روي عن النبي العَلِيلا أنه قال: «عبادةُ العالم يَوْماً واحِداً تعدِلُ عِبَادَةَ العالم مَا ربعين سنةً » ( ).

فقد أخرج عبدالرزاق الرواية عن قتادة في تفسيره (٣/ ٢٧٩)، وأخرج الطبري جميع الروايات في جامع البيان (٢٢٩/ ٢٤٦)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضِّوَلَيَّهُ عَنْهُ إلى الطبري، ورواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن المنذر، وقتادة إلى عبدالرزاق وابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ٨١)، وحكى ما سبق عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٤/ ٨٥)، وينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٣٦٤).

<sup>(</sup>١) "أيضاً" زائدة في (س)، "أيصا" زائدة في (ط).

<sup>(</sup>٢) "إذا قال" زائدة في (س)، "إذا قيل" زائدة في (ط).

<sup>(</sup>٣) "أو شهادة" في (س)، (ط).

<sup>(</sup>٤) أمر الله كال المؤمنين إذا قيل لهم: انشزوا، أن ينشزوا، فعم بذلك الأمر جميع معاني النشوز من الخيرات، فذلك على عمومه، كما قال الزجاج وجمع المعاني هنا، والمأثور عن السلف ذكر معنى دون معنى فهذا القول مروي عن ابن عباس قوموا للصلاة، ومنهم من جمع كمجاهد انشزوا: إلى كل خير قتال عدو وأمر بمعروف أو حق ما كان، وكذلك ما جاء عن قتادة، والضحاك.

<sup>(</sup>٥) "ينشُز وينشِز" ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) (انشُزوا فانْشُزوا) قرأ بِضَمِّ الشِّينِ فِي الْحُرْفَيْنِ نافع، وَابْنُ عَامِرٍ، وَحَفْصٌ، وَاخْتُلِفَ عَنْ أَبِي بَكْرٍ له في الضم، وله في الكسر، والقراءة الثانية بكسر الشين(انشِزوا فانشِزوا) قراءة ابن كثير وأبو عمرو وحمزة والكسائي.

ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٨١) النشر في القراءات العشر (٢/ ٣٨٥) السبعة في القراءات (٦٢٩) الحجة في القراءات السبع (٣٤٤).

<sup>(</sup>V) لم أقف على نص هذا الحديث، ولا جزء منه - فيما اطلعت عليه -والله أعلم، وجاء قرياً منه قول لابن =

فروي أن عَلِيًّا رَضَالِلَهُ عَنْهُ أراد أن يناجِي النبي عَلَيَّا مَضَالِلَهُ عَنْهُ أراد أن يناجِي النبي عَلَى، فتصدق بدينار باعه بعشرة دَرَاهم قبل منَاجَاتِه، ثم نسخ ذلك بالزكاة () فقال: ﴿ ءَأَشَفَقُتُمُ أَن تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى نَجُونكُمُ وَ

- (١) "خاليتم" في (س)، (ط)
- (٢) "وافعلوا ذلك" زائدة في (ط)
  - (٣) "أن" زائدة في (س)، (ط).
- (٤) "الله" لفظ الجلالة ليست في (س)، (ط)
  - (٥) هذا القول مروي عن قتادة بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان ( $^{77}/^{87}$ ) وقال به مقاتل بن سليان في تفسيره ( $^{7}/^{87}$ )، وينظر: معاني القران للفراء ( $^{9}/^{9}$ ) الناسخ والمنسوخ للقاسم بن سلام ( $^{1}/^{87}$ )، وأسباب النزول ( $^{77}/^{9}$ )، بحر العلوم ( $^{1}/^{77}$ )، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين ( $^{1}/^{87}$ )، والمحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ( $^{9}/^{19}$ )

(٦) "الزكاة" في (س)، (ط)

مسعود رَضِوَلِيَهُ عَنهُ، حيث قال: «ليوم واحد من العالم الذي يعلم الناس الخير أفضل عند الله وأعظم أجرا من عبادة العابد مائة سنة» أخرجه الديلمي في الفردوس مأثور الخطاب (٣/ ٤٥٥) برقم (٤٠٨)، وقد ذكر في تفضيل العالم على العابد أحاديث، منها ما جاء عَنْ أَبِي أُمَامَةَ الْبَاهِلِيِّ قَالَ ذُكِرَ لِرَسُولِ الله عَلَى رَجُلَانِ أَحَدُهُمَا عَابِدٌ وَالْآخَرُ عَالِمٌ فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَى الْعَالِمِ عَلَى اللهُ وَمَلَائِكُمْ ثُمَّ قَالَ رَسُولُ الله عَلَى اللهُ عَلَى النَّمْلَةَ فِي جُحْرِهَا وَحَتَّى النَّمُ وَاتَّ وَالْأَرْضِينَ حَتَّى النَّمْلَةَ فِي جُحْرِهَا وَحَتَّى الخُوتَ رَسُولُ الله عَلَى مُعَلِّمِ النَّاسِ الْخَيْرَ» أخرجه الترمذي في سننه (٥/ ٥٠) كتاب العلم عن رسول الله، باب ليصلَّونَ عَلَى مُعَلِّم النَّاسِ الْخَيْرَ» أخرجه الترمذي في سننه (٥/ ٥٠) كتاب العلم عن رسول الله، باب ماجاء في فضل الفقه على العبادة برقم (٢٦٨٥) قَالَ أَبُو عِيسَى: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ صَحِيحٌ، قال الشيخ الألباني: صحيح.

وقوله تعالى: ﴿ أَلَوْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ تَوَلَّوْا قَوْمًا غَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مَّا هُم مِّنكُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَيَعَلِفُونَ عَلَى ٱلْكَذِبِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [12] هؤلاء اليهودَ الذين ( ) تولَّوُ المنافقون ( ) ( ).

(١) هذا القول مروي عن علي بن أبي طالب رَضِحُالِلَهُ عَنْهُ، وابن عباس رَضِحَالِلَهُ عَنْهُ، ومجاهد بنحوه.

وقد أخرج رواياتهم الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٤) وأخرج ابن أبي حاتم رواية ابن عباس رَصَّوَلِلَثُهُ عَنْهُ اليهما وإلى ابن المنذر وابن مردويه، في تفسيره (١٠/ ٣٣٤٤)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَصَّوَلِلَثُهُ عَنْهُ إليهما وإلى ابن المنذر وابن مردويه، ورواية على إليابن أبي شيبة وعبد بن حميد والترمذي وحسنه وأبو يعلى وابن جرير وابن المنذر وابن مردويه والنحاس... وغيرهما وكذلك عزا رواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في المدر المنثور (٨/ ٨٣)، وأورده مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٤٣٣)، وأسباب النزول (٢٧٦)، والناسخ والمنسوخ للنحاس (٧٠٠) بحر العلوم والناسخ والمنسوخ للنحاس (٧٠٠).

- (٢) "لتقارب" في (ط)
- (٣) "النبي" في (س)، (ط)
- (٤) "الذين" ليست في (س)
- (٥) "المنافقون تولوا اليهود" في (ط)
  - (٦) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٨٠)، والطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٥٢)، وقال به الفراء في معاني القران (٥/ ٩١)، والسمر قندي في بحر العلوم (٤/ ٢٦٧)، ومكي بن أبي طالب في الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٧٣٦٩)

وقال السدي ومقاتل: إنها نزلت في عبدالله بن نبتل المنافق كان يجالس النبي الله على ثم يرفع حديثه إلى اليهود، فبينا رسول الله الله في حجرة من حجره، إذ قال: «يدخل عليكم الآن رجل قلبه قلب جبار وينظر بعيني شيطان، فدخل عبدالله بن نبتل وكان أزرق، فقال له رسول الله الله على: علام تشتمني أنت وأصحابك؟ فحلف بالله ما فعل ذلك، فقال له النبي الله فعلت، فانطلق فجاء بأصحابه فحلفوا بالله ما سبوه، فأنزل الله تعالى هذه الآية». ينظر: أسباب النزول (۲۷۷)، وتفسير مقاتل بن سليان (۳/ ۲۳۲)،

ومعنى قَوله: ﴿وَيَعَلِفُونَ عَلَى ٱلْكَذِبِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ يَدل على تفسيره قوله تعالى: ﴿وَيَعُلِفُونَ عَلَى ٱلْكَذِبِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ يَدل على تفسيره قوله تعالى: ﴿وَيَعُلِفُونَ بِٱللَّهِ إِنَّهُمْ لَمِنكُمْ وَمَا هُم مِّنكُرُ وَلَكِنَّهُمْ قَوْمٌ يُفَرَقُونَ ﴾ ()

وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَبَعَثُهُمُ ٱللَّهُ جَمِيعًا فَيَعْلِفُونَ لَهُ كَمَا يَعْلِفُونَ لَكُرُّ ﴾ [١٨] يدل عليه قوله: ﴿ ثُمَّ لَمُ تَكُن فِتْنَهُمُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَا مُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ النَّطُرُ كَيْفَ كَذَبُواْ عَلَىٓ أَنفُسِهِمْ ﴾ ( ).

وقوله تعالى (): ﴿ اَسْتَحُودَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَنُ فَأَسَهُمْ ذِكْرَاللَهِ ﴾ [١٩] معنى ﴿ اَسْتَحُودَ ﴾ في اللغة استولى، يقال: حذتُ الإبِلَ وَحُدتُهُا إذا استوليت عليها وجمعتها، وهذا مما خرج على أصله، ومثله في الكلام أحوذتُ () وأطيبتُ، والأكثر أخذتُ () وأطبتُ ()، إلّا أنَّ استحوذ جاء على الأصل ()؛ لأنه لم يُقَلْ: عَلَى حَاذَ؛ لأنه إنها بني على استفعل في أول وهلة، كما بني افتقر على افتعل، وهو من الفقر، ولم يُقَلْ: منه فَقُرَ، ولا استعمل بغير زيادة، ولم يقل: حاذ عليهم الشيطان، ولو جاء استحاذ لكان () جائزا () صواباً، ولكن استحوذ هاهنا أجود؛ لأنَّ الفعل في ذا () المعنى لم يستعمل إلا بزيادة. ()

<sup>=</sup> وعزا السيوطي رواية السدي إلي ابن أبي حاتم كها في الدر المنثور ولم أجده في تفسيره والله أعلم (٨/ ٥٥).

<sup>(</sup>١) التوبة: ٥٦.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ٢٣، ٢٤.

<sup>(</sup>٣) "وقيل" في (س)

<sup>(</sup>٤) "أجودت" في (ط)

<sup>(</sup>٥) "أجدت" في (ط)

<sup>(</sup>٦) "وأطيبت" في (س)

<sup>(</sup>۷) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٤٥٨)، وغريب القرآن للسجستاني(١١٢) جامع البيان(٩/ ٣٢٦)، إعراب القرآن للنحاس(٣/ ٤٧)، مشكل إعراب القرآن (٢/ ٧٢٣).

<sup>(</sup>A) "كان" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٩) "جائزا" لیست في (س)، (ط)

<sup>(</sup>۱۰) "هذا" في (س).

<sup>(</sup>١١) قال ابن السراج الأصول في النحو (١/٥٠): " وهذا النوع مما شذ عن بابه وقياسه ولم يشذ في استعمال

قال أبو عبيدة: حزب الشيطان: جند الشيطان<sup>()</sup>، والأصل في اللغة أن الحزب الجماعة (<sup>()</sup>، يقال منه: قد تحزب القوم إذا صاروا فِرَقاً، جماعةً كذا وجماعة كذا<sup>()</sup>.

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُحَادُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُۥ أَوْلَيْكَ فِي ٱلْأَذَلِينَ ﴾ [٢٠] قد فسرنا يحادون () ومعناه يشاقونَ ()، أي يصيرون في غير حَد أولياء الله، وفي غير شِقِّهِمْ ().

العرب له نحو: استحوذ فإن بابه وقياسه أن يُعل فيقال: استحاذ مثل استقام واستعاذ وجميع ما كان على هذا المثال ولكنه جاء على الأصل واستعملته العرب كذلك " وينظر: المقتضب (٨١)، الأصول في النحو (١/ ٥٧)، المحكم والمحيط الأعظم (٣/ ٤٩٧)، وإعراب القرآن للباقولي (٢١٢)، لسان العرب (٣/ ٥٨٥).

(۱) لم أجد في كتاب أبي عبيدة هذا القول المنسوب إليه، بل فسر ﴿ فَإِنَّ حِزَّبَ اللّهِ هُمُ ٱلْغَلِبُونَ ﴿ الله أَي أَنصار الله في مجاز القرآن (٣٢)، والمعروف عن أبي عبيدة ويتناقله المفسرون ما ذُكر ينظر: زاد المسير (٢/ ٣٨٤). وممن قال من المفسرين: إن حزب هو جند؛ الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٥٨) والسمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٢٦٧)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٦٤)، والسمعاني في تفسيره (٢/ ٤٨).

(٢) "الجمع والجماعة" في (ط)

- (٣) قال بنحوه الخليل بن أحمد في العين (٣/ ١٦٤)، وابن دريد في جمهرة اللغة (١/ ١١٤)، والأزهري في تهديب اللغة (٢/ ٥٧)، وابن فارس في مقاييس اللغة (٢/ ٤٣)، وابن منظور في لسان العرب (٢/ ٥٧).
- (٤) في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحَاَّدُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ كُبِتُواْ كَمَا كُبِتَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَقَدْ أَنزَلْنَا عَايَنتِ بَيِننَتْ وَلِلْكُوفِرِينَ عَذَابٌ مَّ عَالَبُ مَعْ فَي قُولُهُ تَعْلَى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ مِن مَا لَكِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَقَدْ أَنزَلْنَا عَايَنتٍ بَيَننَتْ وَلِلْكُوفِرِينَ عَذَابٌ مَّ عَمَا اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا
- (٥) هذا القول مروي عن مجاهد. أخرجه الطبري في جامع البيان(٢٣/ ٢٥٦) وعزاه السيوطي إلى الفريابي وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (٨/ ٧٩).
- (٦) قال بنحو من هذا السمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٢٦٣)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٣٨٥) ومكي في المداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧٣٧٣)، وحكاه عن الزجاج الماوردي في النكت والعيون (٥/ ٤٨٩)، وكذلك القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٢٨٨).

وقوله تعالى: ﴿ كَتَبَ ٱللَّهُ لَأَغَلِبَ اللَّهُ لَأَغَلِبَ اللهُ لَأَغَلِبَ اللهُ لَكُ اللهُ وَلَكُ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى الله وَلَكُ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى الله وَلَكُ اللهُ عَلَى اللهُ وَلَكُ اللهُ عَلَى اللهُ وَلَكُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَكُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَكُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلّى

ومعنى غلبة الرسل عَلَى نَوعين: مَنْ بُعِثَ بالحرب فغالب في الحرب<sup>()</sup>، ومن بعث منهم بغير حرب فهو غالب بالحجة ().

﴿ إِنَ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾ أي مانعٌ حِزْبَهُ من أن يُدِلُّ؛ لأنه قال اللَّهُ اللَّهُ فَأَوْلَيْكَ فِي الْأَذَوْلِينَ ﴾.

والعزيز: الذي لا يُغلب وَلَا يُقْهَر ().

وقوله تعالى: ﴿لَا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِأَللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَآدُونَ مَنْ حَآدَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَلَوْحَانُوٓا ءَابَاءَهُم أَوْ أَبْنَاءَهُم ﴿ [٢٢] إلى آخر القصة، جاء في التفسير أن هذه الآية نزلت بسبب حاطب [بن ( )] أبي بَلْتَعة ( )، وكان النبي الطّيك عزم على قصد أهل مكة،

<sup>(</sup>١) "ذلك" ليست في (ط)

<sup>(</sup>۲) قال به مقاتل بن سليان في تفسيره (۳/ ۳۳۵)، ومكي بن أبي طالب في الهداية إلى بلوغ النهاية (۱۱ / ۷۳۷۷)، السمر قندي في بحر العلوم (۶/ ۲۲۸)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (۶/ ۲۲۸)، وابن الجوزي في زاد المسر (۸/ ۱۹۸).

<sup>(</sup>٣) "بالحرب" في (س)

<sup>(</sup>٤) أورد هذا المعنى السمرقندي في بحر العلوم (٤/ ٢٦٨)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٦٤)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٣٩٣)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ١٩٨) والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٧/ ٣٠٦) وأبو حيان في تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٣٧).

<sup>(</sup>٥) ينظر: جامع البيان(٢٣/ ٢٠١)، بحر العلوم (٤/ ٢٦٨)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧٣٧٣)، زاد المسر (٨/ ١٩٨).

<sup>(</sup>٦) الزيادة من(س)، (ط).

<sup>(</sup>V) هو حاطب بن أبي بلتعة بن عمرو بن عمير بن سلمة بن صعب اللخمي، حليف بني أسد بن عبدالعزى

فَعَلَ ذلك؛ ليخاطب () أهله. ()

= قديم الإسلام روى عنه علي بن أبي طالب رَخِوَالِكُهُ عَنهُ كلامه في اعتذاره عن مكاتبة قريش، وفيه نزلت: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَّخِذُوا عَدُوِى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَآءَ ﴾ وفي القصة أنه شهد بدرا، مات حاطب سنة ثلاث من الهجرة.

فكتب حاطب يشرح لهم القصةَ وُينْذِرَهمْ؛ ليحرزوا ()، فنزل الوحي على رسول الله

على فذكر حاطبٌ لَّا وُبِّخَ بذلك أن له بمكة أهلاً، وأنه لَيس لَه أحدٌ يكنفهم، وأنه إنها ( )

ينظر: طبقات ابن سعد (٣/ ١١٤)، تهذيب التهذيب (٢/ ١٤٧)، سير أعلام النبلاء (٢/ ٤٣).

- (١) "ليتحرزوا" في (س)
  - (٢) "وإنها" في (ط)
- (٣) "ليحاط" في (س)، (ط).
- (٤) تعددت الأقوال في كتب التفسير عن سبب نزول هذه الآية، فالذي أورده الزجاج هنا، قال بنحوه أيضاً مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٣٣٦)، والفراء في معاني القران (٥/ ٩٢) ومكي بن أبي طالب في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧٣٧٤)، وأوردها بعضهم من غير اختيار لها، وكذلك أوردوا أنها نزلت في أبي بكر الصديق، وفي عبدالله بن عبدالله بن أبي، ينظر: أسباب النزول (٢٧٧).

والذي جاء في كتب التفسير والحديث أن هذه الآية نزلت في أبي عبيدة بن الجراح حيث جعل أبو أبي عبيدة بن الجراح ينصب الآل لأبي عبيدة يوم بدر، وجعل أبو عبيدة يحيد عنه فلما أكثر الجراح قصده أبو عبيدة فقتله فأنزل الله تعالى فيه هذه الآية حين قتل أباه: ﴿لَا تَجِدُ قُوْمًا يُؤْمِنُونَ بِأُللَّهِ وَٱلْمُورِ ٱلْآخِرِ اللهُ عَبِدة فَوَمًا يُؤُمِنُونَ بِأَللَّهِ وَرَسُولُهُ وَلَوْكَ انْوَا ءَابَاءَهُم أَوَ أَبْنَاءَهُم ﴿

أخرجه الحاكم في المستدرك على الصحيحين(٣/ ٢٩٦) برقم (١٥٢)، وعزاه السيوطي إليه وإلى ابن أبي حاتم والطبراني وأبي نعيم في الحلية والبيهقي في سننه وابن عساكر كما في الدر المنثور(٨/ ٨٦).

أما ما نزل في حاطب بن أبي بلتعة فهو أول الممتحنة قوله تعالى: ﴿يَثَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَوُا لَا تَنَخِذُوا عَدُوَى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ ثُلَقُوكَ إِلَيْهِم بِٱلْمَودَّةِ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَآءَكُم مِّنَ ٱلْحَقِّ ﴾ وبنحو من الذي ذكره الزجاج فقد أخرجه البخاري في صحيحه (٤/ ١٥٥٧) بَاب غَزْ وَقِ الْفَتْحِ وما بَعَثَ به حَاطِبُ بن أبي بَلْتَعَةَ إلى أَهْلِ مَكَّةَ يُخْبِرُهُمْ بغَزْ وِ النبي عَلَيْ برقم (٢٠٤٥)، وأخرجه مسلم في صحيحه (٤/ ١٩٤١)، بَاب من فَضَائِلِ أَهْلِ بَدْرٍ بغَزْ وِ النبي عَلَيْ برقم (٢٠٤٥)، وأخرجه مسلم في صحيحه (٤/ ١٩٤١)، بَاب من فَضَائِلِ أَهْلِ بَدْرٍ رَضَائِلُ أَهْلِ بَدْرٍ وَالنبي عَلَيْ بن أبي طالب رَضَائِلُ أَهْلِ بَدْرٍ رَضَائِلُ عَنْهُ وَقِصَّةِ حَاطِبِ بن أبي بَلْتَعَةَ برقم (٢٤٩٤) كلاهما من رواية علي بن أبي طالب رَضَائِلُكَعَنْهُ.

[1/197]

فأعلم الله ﴿ أَن [إيهان المؤمِنِ يَفْسدُ بِمَوَدةِ الكفار بالمعاونة على المؤمنين، وأعلم الله تعالى أنه ( ) من كان مؤمناً بالله واليوم الآخر لا يوالي مَنْ كان ( ) كَفَر، ولوكان أباه أو أُمَّه ( ) \ أو أخاه أو واحَداً ( ) مِنْ عَشِيرته ( ).

وقوله تعالى: ﴿أُوْلَيْكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَنَ ﴾ يعني الذين لا يوادُّون من حَادَّ الله ورَسوله، ويوالون المؤمنين.

<sup>(</sup>١) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>٢) "كان" ليست في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٣) "ابنه" في (س).

<sup>(</sup>٤) "أحدا" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٥) أورده ابن الجوزي بدون نسبة في زاد المسير (٨/ ١٩٩)

<sup>(</sup>٦) ذكره بنحو الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٥٨)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧٣٧٥)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>۷) الشورى: ۵۲.

<sup>(</sup>A) "فكذلك" في (ط)

<sup>(</sup>٩) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>١٠) "ومن" في (ط)

<sup>(</sup>١١) "وحزب" في (ط)

<sup>(</sup>١٢) "الداخلون" في (ط)

الذي اصطفاه الله عَظِلٌ وارتضاه ().

وقوله تعالى: ﴿ أَلاَ إِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلمُفْلِحُونَ ﴾ ﴿ أَلاَ ﴾ كلمة تنبيه، وتوكيد للقصَّة ().

﴿ أَلْفُلِحُونَ ﴾ ( ) المدركون البقاء في النعيم ( ) الدائم.

<sup>(</sup>۱) ذكره بنحوه الطبري في جامع البيان (۲۳/ ۲۵۸)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (۸/ ۲۰۰)

<sup>(</sup>٢) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٢/ ٣٥٧)، إملاء ما من به الرحمن (١/ ١٩)، وتفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٢/ ٣٥٤)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٣) "والمفلحون" في (ط)

<sup>(</sup>٤) "والنعيم" في (س)

## بِسْـــــِوْلَسَّهِٱلْخَفْزَالِّحِهِ سورة الحشر ( )

قول ه تعالى: ﴿ سَبَّحَ بِلَهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [١] افتتح الله السورة بذكر تقديسه، وأن الأشياء كلها ( ) تبرئه ( ) من السُّوء، وكذلك ( ) قوله: ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيّحُ بِمَدِهِ ﴾ ( ).

وقوله تعالى: ﴿ هُوَالَّذِى ٓ أَخْرَجَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهُلِ ٱلْكِنْبِ مِن دِيَرِهِمْ لِأُوَّلِ ٱلْحَشْرَ مَا ظَنَنتُمْ أَن يَخْرُجُواً وَظَنُّوا أَنَّهُم مَّا لَكِهُم مِّن ٱللَّهِ ﴾ [٢] هَـوُ لَاءِ بنو النضير ()، كان لهـم عزَّ ومنعة ()، فظنَّ الناس أنهم لعزتهم وَمَنْعَتِهِمْ لا يُخرجون من ديارِهِمْ، وظنَّ بنو النضير أنَّ حُصُونَهُمْ تمنعهم من الله.

﴿ فَأَنَاهُمُ ٱللَّهُ ﴾ أي أتاهم أمر الله ( ) ﴿ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَعْتَسِبُواً وَقَذَفَ فِي قُلُومِهُمُ ٱلرُّعْبَ ﴾

ينظر: الأنساب للسمعاني (٥/ ٣٠٥)، لسان العرب (٥/ ٢١٠) اللباب في تهذيب الأنساب (٣/ ٣١٤).

- (٧) "من اليهود " زائدة في (س)
- (٨) "فأتاهم الله" ليست في (ط)
- (٩) "أي من أمر الله" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>١) "مدينة" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٢) "له أشياء" في (ط)

<sup>(</sup>٣) "تنزيه" في (س)

<sup>(</sup>٤) "ومثل ذلك" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٥) الإسراء:٤٤

<sup>(</sup>٦) بنو النضير قبيلة من يهود خَيْبَرَ من آل هارون أخو موسى عليهما السلام وقد دخلوا في العربِ على نَسَبِهِم إلى هَارُون أَخِي مُوسَى صَلَوَاتُ الله علَيْهِمَا وعَلَى نَبِيِّنا ﷺ، والنضير أولاده نزلوا قلعة على منازل من المدينة، وهم كانوا من حلفاء الخزرج.، وفيهم نزلت سورة الحشر.

كان بنو النضير لما نزل رسول الله الله المحالية المحالية المحد، وظهر المشركون على المسلمين المحتوا، ودخلهم الرعب المحب وكان يوم أحد، وظهر المشركون على المسلمين ألم نكثوا، ودخلهم الرعب المشركين كعب بن الأشرف رئيساً لهم، فخرج في ستين رَجُلًا إلى مكة، وعاقدوا المشركين على النظاهر على النبي المحلية الله نبيه الكلال على ذلك، فلما صار إلى المدينة وجّه رسولُ الله الله محمد بن مسلمة المحب المسلمة المحب المسلمة المحب المسلمة المحب بن الأشرف المحب المحب ومعه جماعة، والنبي أله المحب وأوهمه أنه قَدْ حُمِلَ عَلَيْهِ في أخذ الصدقة مِنه، فلما نزل، أخذ محمد المحب المح

<sup>(</sup>١) "دخل النبي التَّلْيُثْلُا المدينة" في (ط)

<sup>(</sup>٢) "المؤمنين" في (س)

<sup>(</sup>٣) "الريب" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٤) كعب بن الأشرف مختلف في نسبه، فزعم ابن حبيب أنه من طيء، وأمه من بني النضير، وأن أباه توفي وهو صغير، فحملته أمه إلى أخواله، فنشأ فيهم، وساد، وكبر أمره، وقيل: بل هو من بني النضير، وهو شاعر من شعراء اليهود، فحل فصيح، وكان عدوا للنبي ، يهجوه، ويهجو أصحابه، ويخذل منه العرب، فبعث النبي نفرا من أصحابه فقتلوه في داره.

ينظر: طبقات فحول الشعراء (١/ ٢٨٢)، الأغاني (٢٢/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٥) "وعاقد" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٦) محمد بن مسلمه بن سلمة بن حريش بن خالد بن عدى بن مجدعة بن حارثة بن الحارث بن الخزرج بن عمرو بن مالك بن أوس الحارثي الأنصاري، قاتل كعب بن الأشرف، شهد بدرا، ثم ضرب فسطاطه بالربذة، واعتزل الفتن، إلى أن مات سنة ثلاث وأربعين في شهر صفر.

ينظر: الثقات (٣/ ٣٦٢) طبقات ابن سعد (٣/ ٤٤٣)، تهذيب التهذيب (٩/ ٤٠١)

<sup>(</sup>V) "ليقتله وكان محمد بن مسلمة" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>A) "رسول الله" في (ط)

<sup>(</sup>٩) يوهم كعب بن الأشرف أنه عدو رسول الله ﷺ فنال منه.

النَضِير، فأناخ عليهم، وقيل: إنه غزاهم على حمار مخطوم () بليف () فكان المؤمِنون يخربون النَضير النَضير اليكون () لهم أمكنة القتال () وكان بنو النضير يخربون منازلهم؛ ليسدُّوا () بها أبُوابَ أزقتهم، ولِئَلَّا () يُبْقَى على المؤمنين، فقذف اللهُ في قلوبهم الرعْبَ (يُغَرِّبُونَ بُيُوبَهُم بِأَيْدِيهِم وَأَيْدِى ٱلْمُؤْمِنِينَ ، ومعنى إخرابها بأيدي المؤمنين أنهم عَرَّضُوا () لِذَلك، ففارقوا رسول الله على الجلاء من منازلهم، وأن يحملوا () ما استقلت به إبلهم، ما خلا الفضة والذهب، فجلوا إلى الشام، وطائفة منهم جلت إلى

بن مَسْلَمَةً بناصيته وكَبَّرَ، فخرج أصحابه فقتلوه ( )، وغَدا رسول الله ﷺ غازياً بني

<sup>(</sup>١) "في مكانه " زائدة في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٢) الخِطَامُ سِمَةٌ فِي عُرْضِ الْوَجْه إِلَى الخدِّ كهيئةِ الخَطِّ، ورُبَّمَا وُسِمَ بِخِطَامٍ، وربَّما وُسِمَ بِخطامَيْنِ، وبعير مخطوم أي موسوم بسمه.

ينظر: تهذيب اللغة (٧/ ١١٦)، لسان العرب (١٢/ ١٨٦).

<sup>(</sup>٣) الليف: ليف النخل معروف القطعة منه ليفة، وليفت الفسيلة غلظت وكثر ليفها، وأجود الليف ليف النارجيل، وهو جوز الهند، تجيء الجوزة ملفوفة فيه، وهي بائنة من قشرها يقال لها: الكنبار، وأجود الكنبار يكون أسود شديد السواد، وذلك أجود الليف، وأقواه مسدا، وأصبره على ماء البحر، وأكثره ثمنا.

ينظر: العين (٨/ ٣٣٤)، تهذيب اللغة (١٥/ ٢٧٤)، لسان العرب (٩/ ٣٢٢).

<sup>(</sup>٤) "من " زائدة في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٥) "لتكون " في (س)

<sup>(</sup>٦) "للقتال" في (ط)

<sup>(</sup>٧) "ليسددوا "في (س)

<sup>(</sup>A) "لئلا" في (ط)

<sup>(</sup>٩) "عرضوها "في (س)، (ط)

<sup>(</sup>١٠) "يحتملوا" في (س)

خيبر، وإلى () الحيرة ()، فقوله (): ﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ أَهَلِ ٱلْكِنَٰبِ مِن دِيَرِهِمْ لِأُوَّلِ السَّامِ؛ الْحَشْرِ وهو أول حَشْرٍ حُشِرَ إلى الشَّامِ () - ثم يحشر الخلق يوم القيامة إلى الشَّامِ؛ فلذلك () قيل: لأول الحشر، فجميع اليهود والنصارى يُجُلُوْنَ من جزيرة العَرَبِ.

وروي عن عمر أن النبي التَّكِيُّ قال: «لأُخْرِجَنَّ اليهُودَ مِنْ جَزِيرَةِ العَرَبِ» (). قال الخليل بن أحمد (): جزيرة العرب مَعْدِنها وَمَسْكَنها، وإنها () قيل لها: جَزيرة

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني عن الزهري في تفسيره (٣/ ٢٩٦)، والطبري عنهما في جامع البيان (٣/ ٢٦٣)، وأورد السيوطي هذا المعنى بين الآثار ولم يعزه إلى أحد، ينظر: الدر المنثور (٨/ ٨٩) وقال به مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٣٣٧)، وأورده السمعاني في تفسيره وعزاه إلى الحسن (٥/ ٣٩٥)، وينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٣٣٩)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٦٥).

- (٦) "ولذلك" في (ط)
- (٧) الحديث أخرجه بهذا اللفظ الحاكم في المستدرك على الصحيحين (٤/ ٣٠٥) برقم (٧٧٢)، قال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه ولا أعلم أحدا رواه عن الثوري يذكر عمر في إسناده غير أبي أحمد.
  - (A) "بن أحمد" ليست في (س)، (ط)
    - (٩) "وإنها" ليست في (س)

<sup>(</sup>١) "وطائفة إلى" في (ط)

<sup>(</sup>٢) الحيرة: مَدِينَةٌ كَانَتْ عَلَى شَاطِئِ الْفُرَاتِ الْغَرْبِيِّ على ثلاثة أميال من الكوفة يقال له: النجف، كَانَتْ عَلَى شَاطِئِ الْفُرَاتِ الْغَرْبِيِّ على ثلاثة أميال من الكوفة يقال له: النجف، كَانَتْ عَاصِمَةَ مُلُوكِ خَمْ اللَّشْهُورِينَ بِالْمُنَاذِرَةِ، وقيل: سميت الحيرة؛ لأن تبعا الأكبر لما قصد خراسان خلف ضعفة جنده بذلك الموضع، وقال لهم: حيروا به أي أقيموا به. معجم البلدان (٢/ ٣٢٨) آثار البلاد وأخبار العباد (٧٣).

<sup>(</sup>٣) "وذلك قوله " في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٤) بنحو مما ذكر الزجاج ينظر: جامع البيان (٢٣/ ٢٥٩)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٥٦)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٤).

<sup>(</sup>٥) قول قتادة، وابن زيد، والزهري.

قال أبو عبيدة: جزيرة العرب من جَفْر أبي موسى إلى اليَمَنِ في الطول، ومن رمل بَيْرِينَ إلى منقطع الساوة في العرض ().

قال () الأصْمَعِي: إلى أقصى عَدَن أَبْيَن إلى أطوار الشام () حتى يبلغ أطراف بَوَادِ في الشام () ().

- (١) "الحبس" في (ط)
- (٢) "ودجلة" زائدة في (ط)
  - (٣) "فهي" في (ط)
- (3) لم أجد هذ القول في كتب الخليل بن أحمد، بل إن ابن عطية ذكر قوله، ونسب حكايته إلى الزجاج في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٥٧) قال الخليل في ما حكى الزجاج: «سميت جزيرة؛ لأنه أحاط بها بحر الحبشة وبحر فارس ودجلة والفرات، وفي هذه الإحاطة نظر»، وأغلب من ذكر هذا القول ذكره مجهولا بدون نسبة، ينظر: تهذيب اللغة (٣/ ٤٦٥)، والمحكم والمحيط الأعظم (٧/ ٢٨٥)، والروض المعطار في خبر الأقطار (١٦٣).
- (٥) لم أجده في مجاز القرآن لأبي عبيدة، وحكاه بنصه عنه أبو عبيد ابن سلام في غريب الحديث (٦/ ٦٧) والأزهري في تهذيب اللغة (٣/ ٤٦٥) والسمعاني في تفسيره (٥/ ٣٩٦)، والحميري في الروض المعطار في خبر الأقطار (١٦٣).
  - (٦) "وقال" في (س)، (ط)
  - (٧) "أطرار اليمن" في (س)، "أطراف اليمن" في (ط)
    - (٨) "تبلغ" في (ط)
    - (٩) "بوادي الشام" في (س).
- (١٠) حكاه بنصه عن الأصمعي أبو عبيد ابن سلام في غريب الحديث (٢/ ٦٧)، والأزهري في تهذيب اللغة (٣/ ٦٥) والحميري في الروض المعطار في خبر الأقطار (١٦٣)، وينظر: المحكم والمحيط الأعظم (٧/ ٢٨٥). خصائص جزيرة العرب (٨).

وقول تعالى: ﴿ مَاقَطَعْتُ مِن لِينَةٍ أَوْ تَرَكَّ تُمُوهَا قَآيِمَةً عَلَى أَصُولِهَا ﴾ [٥] أي ما قطعتم من نخلة () - والنخل كله ما خلا البرني والعجوة يسميه أهل المدينة الألوان، وأصل لِينَةٍ لِوْنَهَ فقلبت الواوياء؛ لانكسار ما قبلها () ().

فأنكر بنو النضير قطع النخل فأعلم الله -تعالى- أن ذلك بإذنه، وإليه () القطع والترك جميعاً ().

(١) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ وسعيد بن جبير بنصه.

عزا السيوطي رواية ابن عباس رَخِوَلِيُّهُ عَنْهُ إلى الفريابي وابن المنذر وابن أبي شيبة وعبد بن حميد، ورواية سعيد بن جبير إلى ابن أبي شيبة كما في الدر المنثور (٨/ ٩٨).

وهو قول مروي عن عكرمة وقتادة ومجاهد والزهري بنحوه.

أخرج عبدالرزاق في تفسيره الرواية عن قتادة والزهري (٣/ ٢٩٧)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢٦/ ٢٦٩)، وعزا السيوطي رواية عكرمة ومجاهد إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٨/ ٩٨). وكذلك رواية الزهري إلى عبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ٩٨).

- (٢) "فقيل لينة" زائدة في (ط)
- (٣) ينظر: معاني القرآن للفراء (٥/ ٩٣)، ومجاز القرآن (١٢٢)، معاني القرآن للأخفش (٤/ ٢٨) غريب القرآن لابن قتيبة (٥/ ٤٥)، جامع البيان (٢٣/ ٢٧١)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٥٩)، وحكاه الأزهري عن الزجاج في تهذيب اللغة (٥/ ١٨٣)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٠٨)، وفي الغالب لم يذكر إلا العجوة فقط، أما لفظ البرني نادر الذكر، ينظر: جمهرة اللغة (٢/ ٥٨)، مقاييس اللغة (٥/ ١٨٠) تفسير السمعاني (٥/ ٣٩٨).
  - (٤) "وإليه" ليست في (ط)
  - (٥) ينظر: أسباب النزول (٤٣٧)، الصحيح المسند من أسباب النزول (٢٣١)

وأخرج البخاري الرواية عن ابن عمر رَضَالِكُ عَنهُ في (٤/ ١٤٧٩) كتاب المغازي، باب حديث بَنِي النَّضِيرِ وَخُرُجِ رسول الله عَلَيُ إِلَيْهِمْ برقم (٣٨٠٧)، وأخرجه مسلم في (٣/ ١٣٦٥) كتاب الجهاد والسير، بَاب جَوَازِ قَطْعِ أَشْجَارِ الْكُفَّارِ وَتَحْرِيقِهَا، برقم (١٧٤٦)، وأخرجه من أهل التفسير الطبري أيضاً عن ابن عمر رَضَالِكُ عَنهُ في جامع البيان (٢٧٢/ ٢٧٢) وعزا السيوطي رواية ابن عمر رَصَالِكُ عَنهُ إلى سعيد بن منصور، وعَبد بن حُميد والبخاري ومسلم والترمذي، وابن مردويه والبيهقي في الدلائل كها في الدر المنثور (٨/ ٨٨).

﴿ وَلِيُخْزِى ٱلْفَاسِقِينَ ﴾ بأن يريهم أموالهم يتحكم فيها المؤمنون ( ) كيف أحبوا ( ).

وقوله تعالى: ﴿وَمَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفَتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلِ وَلَارِكَابِ ﴾ [٦] يعني ما أفاء الله على رسوله من بني النضير، مما لم يوجفوا عليه خيلاً ولا ركاباً، والركاب: الإبلُ، () والوَجِيفُ دون التقريب من السير، يقال: وجف الفرس وأو جَفته، والمعنى أنه () لا شيء لكم فيه، إنها هو لرسول الله ﷺ خاصة () يعمل فيه ما أحب ()، وكذلك كل ما فتح على الأئمة مما لم يوجف المسلمون عليه () خيلاً ولا ركاباً.

وقوله تعالى: ﴿ مَّا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ عِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ ﴾ [٧] معنى ﴿ فَلِلَّهِ ﴾ أَن يأمركم فيه بها أَحَبَّ.

﴿ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرِّينَ ﴾ يعني ذوي قرابات النبي الله الأنهم قد منعوا الصدقة، فَجُعِلَ لهم حَق في القربي ().

<sup>(</sup>١) "المسلمون" في (ط)

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير السمعاني (٥/ ٣٩٩)، زاد المسير (٨/ ٢٠٨).

 <sup>(</sup>۳) ينظر: تفسير مقاتل (۳/ ۳۳۹)، ومعاني القرآن (۳/ ۱٤٤)، ومجاز القرآن (۲/ ۲۵۲)، وجامع البيان
 (۳) ۲۷۳ (۲/ ۲۷۳)، ومن المعاجم: العين (٥/ ٣٦٤)، جمهرة اللغة (١/ ٢٤٤)، تهذيب اللغة (١/ ١٢٣).

<sup>(</sup>٤) "أنه" ليست في (س)

<sup>(</sup>٥) "خالصا" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٦) ينظر: مجاز القرآن (٢/ ٢٥٦)، الأموال للقاسم بن سلام (١٨)، غريب القرآن لابن قتيبة (٤٦٠) وأورده الأزهري بنصه دون نسبة في تهذيب اللغة (١١/ ١٤٥)، وحكاه ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ٢٠٩)، وينظر: تفسير السمعاني (٥/ ٣٩٩)، الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٧٣٨٨).

<sup>(</sup>٧) "عليه" ليست في (س)

<sup>(</sup>٨) "له" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٩) "الفيء" في (س)، (ط) وهو الصواب.

﴿ وَٱلْمَتَكَىٰ وَٱلْمَسَكِكِينِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ كَى لَا يَكُونَ دُولَةً ابَيْنَ ٱلْأَغْنِيَآءِ مِنكُمُ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ﴾ [٨]بَيَّنَ () مَن المَسَاكِينُ الذين لهم الحق ()()، وهم () ﴿ اللَّهَ الذَّيْنَ أُخْرِجُواْ مِن دِيكرِهِمْ وَأَمُولِهِمْ ﴾

وقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُ وِ ٱلدَّارَ ﴾ [٩] يعني الأنصار ().

﴿ وَٱلَّإِيمَٰنَ مِن قَبْلِهِم ﴾ يعني المهاجرين.

﴿ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ ( ) إِلَيْهِمْ ﴾ أي يحب الأنْصَارُ المُؤْمِنِينَ.

﴿ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمَ حَاجَكَةً مِّمَّا أُوتُوا ﴾ أي لا يجد الأنصار في صدورهم حاجة مما أعطو () المهاجرون ().

وقوله تعالى: ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِمِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً ﴾.

(١) "فيه" في (س)

(٢) "حق" في (س)

(٣) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢١١).

(٤) "فقال" في (ط)

(٥) هذا القول مروي عن مجاهد، وابن زيد.

أخرجهما الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٨٢)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ١٠٥)، وينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٤٥)، تفسير القرآن من الجامع لابن وهب (١/ ٨٥) وأجمع أهل التفسير على هذا المعنى كما نص السمعاني في تفسيره (٥/ ٤٠٠).

(٦) وقع سقط من هنا إلى قوله: ﴿لَا يُقَائِلُونَكُمْ جَمِيعًا إِلَّا فِي قُرَى تُحَصَّنَةٍ ﴾ بمقدار لوح من (س)

(٧) "يعطى" في (ط)

(٨) هذا القول مروي عن ابن زيد

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٨٢)، وينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٣٤٠)، معاني القرآن للأخفش (٢/ ٥٣٩)، وتفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٦٩)، الكشف والبيان (٩/ ٢٧٨).

i Fattani

قال تعالى (): ﴿ مَّاَ أَفَاءَ اللهُ \عَلَى رَسُولِهِ عِنْ أَهْلِ الْقُرَى ﴾ [٧ [ نحو خيبر، [ وما أشْبَهَهَا، [١٩٧٠] فالأمر عند أهل الحجاز في قسمة الفيء أنه يُفَرَّق في هذه الأصْنَافِ المسيَّاة على قَدْرِ ما يراه () ] الإمام، من التحري للصلاح في ذلك، إن رأى الإمام ذلك، وإن رأى أنَّ صِنفاً من الأصناف يحتاج فيه إلى جميع الفيء صرف فيه، أو في هذه الأصناف على قَدْرِ مَا يركى ().

وقوله تعالى: ﴿ كَنَ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ ٱلْأَغْنِيَآءِ مِنكُمْ ﴾ يقرأ بضم الدال () وبفتحها ()() - فالدُّولَة اسم الشيء () يتداول.

والدَّوْلَة الفِعْل والانتقال من حال إلى حالٍ ().

(١) "أبو إسحاق" في (ط)

ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٤٥)، معاني القرآن للأخفش (٢/ ٥٣٨)، غريب القرآن لابن قتيبة (٢/ ٥٣٨)، جامع البيان (٢٣/ ٢٧٩)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٦).

<sup>(</sup>٢) الزيادة من (ط) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٣) هذا عند الإمام مالك كما بينه القرطبي في تفسيره الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٥)، وينظر: الأموال للقاسم بن سلام (٤١١)، الكافي في فقه أهل المدينة (١/ ٤٧٨).

<sup>(</sup>٤) " دُولة " بضمّ الدال من (دُولَةً) اسم الشيء الذي يتداول بعينه كالمُلك والسنين التي تغير وتبدّل على الدهر، وهي قراءة جميع قرّاء الأمصار.

<sup>(</sup>٥) "وفتحها" في (ط)

<sup>(</sup>٦) " دَولة" بفتح الدال على أن المعنى الدولة في المُلْك، فهو في الفعل، وهذه قراءة أبي عبدالرحمن السلمي، وزاد القرطبي أبو حيوة.

ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٤٥)، جامع البيان (٢٣/ ٢٧٩)، المحتسب لابن جني (٢/ ٣١٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٦).

<sup>(</sup>٧) "الذي" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٨) حكاه بنصه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (١٤/ ١٢٤)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢١١)، وينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٢١٥)، الصحاح في اللغة (١/ ٢١٨).

وقرئت أيضاً "دُولَةٌ" - بالرفع - فمن قرأ "كَيْلاَ يَكُونَ دُولَةٌ " فعلى أن يكون على مذهب التهام، ويجوز أن يكون " دُولَةٌ " اسمَ تكون أن ويكون أن يكون " بين الأغنياء منكم " ( ) .

والأكثر (كيلا يكونَ دولةً بيْنَ الأغْنِيَاءِ مِنْكُمْ) على معنى كيلا يكون الفيء دولة أي متداولًا ().

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ ﴾ أي من الفيء.

﴿ وَمَانَهَ نَكُمُ عَنْهُ ﴾ أي عن أخذه ﴿ فَأَنَّهُوا ﴾ ( ).

وقوله:() ﴿وَالَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرْلَنَا﴾ [١٠] أي ما أفاء

(١) "تكون" ليست في (ط)

(٢) "يكون" في (ط)

- (٣) "دُولةٌ بين الأغنياء " برفع الهاء، قراءة أبو جعفر يزيد بن القعقاع على أنها تامة ودولة فاعل. ينظر: المحتسب لابن جني (٢/ ٣١٥)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٣٩٥)، مشكل إعراب القرآن للنحاس (١٤/ ٣٩٥)، مشكل إعراب القرآن للقيسي (٢/ ٧٢٥)، إعراب القراءات الشواذ (٢/ ٥٧٣)، والجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٦)، البحر المحيط (١١/ ١٤١).
- (٤) "كَيْلا يَكُونَ دُولَةً " بنصبً الهاء، نصب خبر يكون، وهي قراءة الجمهور، والحجة عليها كها نص الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٧٩)، أي كيلا يكون ذلك الفيء دُولة يتداوله الأغنياء منكم بينهم، يصرفه هذا مرة في حاجات نفسه، وهذا مرة في أبواب البرّ وسُبلُ الخير، فيجعلون ذلك حيث شاءوا، ولكننا سننا فيه سنة لا تُغير ولا تُبدّل.

وينظر: معاني القرآن للأخفش (٢/ ٥٣٨)، التيسير في القراءات السبع (١٣٣)، النشر في القراءات العشر (٢/ ٤٢٦).

- (٥) هذا القول مروي عن الحسن عزاه السيوطي إلى عبدالرزاق وابن المنذركها في الدر المنثور (٨/ ١٠٤)، وذكر هذا المعنى بنصه السمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٤٠٥)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢١١).
  - (٦) "قوله" في (ط)

الله على رسوله من أهل القُرى فلله، ولرسوله، ولهؤلاء المسلمين، وللذين يجيئون من بعدهم إلى يوم القيامة ()، ما أقاموا على محبة أصحاب رسول الله الكيالاً.

وقوله تعالى (): ﴿وَالَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعَدِهِمْ يَقُولُونَ ﴾ أي الذين جاءوا من بعدهم () في حال قولهم: ﴿رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَاوَلِإِخْوَنِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَٰنِ وَلَا تَجَعَلُ فِ عَدَهُمْ لَلْ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوكُ رَّحِيمٌ ﴾ قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوكُ رَّحِيمٌ ﴾

وقول م تعالى ( ): ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ نَافَقُواْ يَقُولُونَ لِإِخْوَ نِهِمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ

<sup>(</sup>۱) قال به مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ٣٤١)، وينظر: تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٧٠) قال به مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ٣٤١).

<sup>(</sup>٢) "ودليل ذلك قوله" في (ط)

<sup>(</sup>٣) "أي الذين جاءوا من بعدهم" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٤) الزيادة من (ط)

<sup>(</sup>٥) الزيادة من (ط)

<sup>(</sup>٦) "له" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٧) "سبي" في (ط)

<sup>(</sup>٨) "من فيء" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٩) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٦٣)، بحر العلوم (٣/ ٤٠٦) وأورده بنصه ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ٢١٦). وجاء في كتب الأثر قول عن مالك بن أنس: من يبغض أحدا من أصحاب النبي و كان في قلبه عليهم غل، فليس له حق في فيء المسلمين، ثم قرأ قول الله الله عليهم غل، فليس له حق في فيء المسلمين، ثم قرأ قول الله الله عليه على رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى) إلى قوله: (وَالَّذِينَ جَاؤُوا مِن بَعْدِهِمْ) الآية أخرجه البغوي في شرح السنة (١/ ٢٢٩) والأصبهاني في حلية الأولياء وطبقات الأصفياء (٣/ ٣٢٧).

<sup>(</sup>١٠) "قوله" في (ط)

ٱلْكِنَبِ ﴾ [١١] هُمْ إِخْوَانْهُمْ يَضُمُّهُمْ وإياهم () الكُفْرُ.

﴿ لَهِنَ أُخْرِجَتُ مَ لَنَخُرُجَ مَعَكُمُ وَلَا نُطِيعُ فِيكُو أَحَدًا أَبَدًا وَإِن قُوتِلْتُمْ لَنَنَصُرَنَكُو وَاللّهُ يَشَهَدُ إِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ﴾، وقد بَانَ ذلك في أمر بني النضير الذين عاقدهم المنافقون؛ لأنهم أخرجوا من ديارهم ()، فلم يخرج معهم المنافقون، وقُوتلُوا فلم ينصروهم، فأظهر الله كَذِبَهُمْ ().

فإن قال قائل: فها ( ) وجه قوله: ﴿ وَلَهِن قُوتِلُوا لَا يَنْصُرُونَهُم ﴾ [١٢] ثم قال: ﴿ وَلَهِن نَصَرُوهُمْ لَيُوَلَّى ﴾.

قال أهل اللغة في هذا قولين: قالوا معناه أنهم لو تَعَاطَوْا نَصْرَهُمْ، أيولئن نَصَرهُم مَنْ بَقِيَ مِنْهُمْ لَوَلُّوا الْأَدْبَارَ.

وقول تعالى: () ﴿ لَا يُقَائِلُونَكُمُ جَمِيعًا إِلَّا فِي قُرَى تُحَصَّنَةٍ أَوْ مِن وَرَآءِ جُدُرٍ ﴾ [١٤] وقرئت "أَوْ مِنْ وَرَاءِ جِدَارِ" على الوَاحِد () وقُرئت بتسكين الدال ().

(١) "وغياهم" ليست في (ط)

(٢) "وأموالهم" زائدة في (ط)

(۳) ينظر: جامع البيان (۲۳/ ۲۹۱)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٦٣)، وبحر العلوم (٣/ ٢٩١)، زاد المسير (٨/ ٢١٧).

(٤) "ما" في (ط)

(٥) من قوله: "إِلَيْهِمْ) أي يحب الأنْصَارُ الْمُؤْمِنِينَ" إلى هنا ساقط من (س)

(٦) "أو من وراء جدار" على التوحيد بمعنى الحائط، قراءة ابن كثير وأبو عمرو. ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٨٣)، حجة القراءات (٧٠٥). السبعة في القراءات (٦٣٢).

(٧) "من وراء جدْر " بتسكين الدال، فقرأ عمر بن الخطاب رَضَالِلَهُ عَنهُ ومعاوية وعاصم الجحدري جدر، بفتح الجيم وسكون الدال، هي لغة في الجدار، بينها قرأ علي بن أبي طالب رَضَالِلَهُ عَنهُ وأبو عبدالرحمن السلمي وعكرمة والحسن وابن سيرين وابن يعمر، بضم الجيم وإسكان الدال.

ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٣١٦)، الجامع لأحكام القرآن =

ومن قرأ بتسكين الدال حذف الضمة؛ لِثِقَلِهَا، كما قالوا: صُحْفٌ وَصُحُفٌ. ومن قال: "جِدَارٍ" فهو الوَاحِد.

فأعلم الله أنهم إذا اجتمعوا على قتالِكم لِما قذف الله () في قلوبهم مِنَ الرُعبِ لا يبرزون لحربكم، إنها يقاتلون متحصنين بالقرى والجُدْرات ().

[وقوله: ()] ﴿ تَحُسَبُهُمُ جَمِيعًا وَقُلُوبُهُم شَتَى ﴾ أي مختلفون، لا تستوي قلوبهم، ولا يتعاونون بنيات مُجْتَمِعَة؛ لأن الله ناصر حزبه، خاذِل () أعدائِه ().

وقوله تعالى: ﴿ كَمَثَلِ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ قَرِيبًا ۚ ذَاقُواْ وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَلَهُمْ عَذَاكُأَلِيمٌ ﴾ [١٥] مثل ما نال أهل بَدْرِ ().

(٦) هذا القول مروي عن قتادة بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٩٢)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٤٧)، وعزاه السيوطي إليهم وإلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر كها في الدر المنثور (٨/ ١١٦)، وأورده بنصه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢١٧).

(٧) هذا القول مروي عن مجاهد

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٣٣)، وعزاه السيوطي إليه وإلى عبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ١١٥)، وقيل: بني قينقاع كما جاء عن ابن عباس رَسَحُالِلَّهُ عَنْهُ والصواب كما قال النحاس: « = ٢٠

<sup>= (</sup>۱۸/ ۳۵)، إعراب شواذ القراءات (۲/ ۷۷٤) البحر المحيط (۱۰/ ۱٤٦).

<sup>(</sup>١) "أو من وراء جُدُر" بالضم على الجمع بمعنى الحيطان نظير قوله تعالى: (فِي قُرىً مُحَصَّنَةٍ) وذلك جمع، وهي قراءة الجمهور.

<sup>(</sup>٢) "الله" لفظ الجلالة ليست في (س)

<sup>(</sup>٣) "والجدران" في (ط)

<sup>(</sup>٤) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>٥) "وخاذل" في (س)، (ط)

وقوله تعالى: ﴿ كَمَثُلِ ٱلشَّيَطَٰنِ إِذْقَالَ لِلْإِنسَنِ ٱكْفُرُ فَلَمَّاكَفَرَقَالَ إِنِّ بَرِىٓ ثُمِّ مِنك [١٦] أي مثل المنافقين في غرورهم لبني النضير وَقَوْلِهم ( ): ﴿ لَهِنَ أُخْرِجْتُمْ لَنَخُرُجَ ﴾ مَعَكُمْ وَلَا نُطِيعُ فِيكُو أَحَدًا أَبَدًا وَإِن قُوتِلْتُمْ لَنَنْصُرَنَّكُمُ ﴾

﴿ كَمَثَلِ ٱلشَّيْطَنِ إِذْ قَالَ لِلْإِنسَنِ ٱكَفُرُ ﴾ وهو - والله أعلم - يدل عليه قوله: ﴿ وَإِذْ زَيْنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ أَعْمَلَهُمْ وَقَالَ لِإِغَالِبَ لَكُمُ ٱلْيَوْمَ مِنَ ٱلنَّاسِ وَإِنِّ جَارُّ لَكُمُ فَلَمَّا تَرَآءَتِ ٱلْفِئَتَانِ نَكَصَ عَلَى عَقِبَيْهِ وَقَالَ إِنِّ بَرِيَ مُّ مِنَ النَّافِقُونَ، لَمَّا نَزَلَ ببني النَّضِيرِ ما نزل تبرأوا منهم ().

وقد جاء في التفسير أن عابداًكان يقال له: بَرْصِيصَا، كان يُدَاوِي مِنَ الجُنُونِ، فداوى امرأة، فأعَجَبته، فأغواه الشيطان حتى وَقَعَ بها، ثم قتلها، ثم تبرأمنه ()، وفي الحديث طول، ولكن هذا معناه ().

أحدهما والذي أورده الزجاج في كتابه: أنه مثل ضربه الله لشخص معين، وعلى هذا جمهور المفسرين، وما أورده معناه، وهذا نص الأثر الوارد عن علي بن أبي طالب رَصَّالِللهُ عَنْهُ «أن رجلا كان يتعبد في صومعة، وأن امرأة كان لها إخوة، فعرض لها شيء، فأتوه بها، فزينت له نفسه، فوقع عليها، فجاءه الشيطان، فقال: اقتلها فإنهم إن ظهروا عليك افتضحت، فقتلها ودفنها، فجاؤوه، فأخذوه، فذهبوا به، فبينها هم يمشون إذا جاءه الشيطان، فقال: إني أنا الذي زينت لك فاسجد لي سجدة أنجيك، فسجد له فذلك قوله: ﴿ كَمُثُلِ ٱلشَّيْطَنِ إِذْ قَالَ لِلْإِنسَنِ ٱكَ فَرُ ﴾ الآية». ووردت آثار في نفس المعنى أيضا.

أما الأثر الوارد عن علي رَضِيَلَيَّهُ عَنهُ فقد أخرجه عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٣٠٠)، وابن راهويه وأحمد في

<sup>=</sup> أن يقال في هذا: إن الآية عامة وهؤلاء جميعا ممن كان قبلهم ﴿ قَرِيبًا ۚ ذَاقُواْ وَبَالَ أَمْرِهِمْ ﴾ أي ذاقوا عذاب الله على كفرهم وعصيانهم » إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٠٠)

<sup>(</sup>١) "قولهم "في (س)، "لهم" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٢) الأنفال: ٨٨

<sup>(</sup>٣) x: d(x) = 1 (x = 1)، x = 1 (x = 1)، x = 1 (x = 1).

<sup>(</sup>٤) "منها" في (س)، "الشيطان" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٥) وهذا قول من القولين التي وردت في قوله: ﴿إِذْ قَالَ لِلْإِنسَنِ ٱكَفُرْ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿فَكَانَ عَقِبَتَهُمَا أَنَهُمَا فِٱلنَّارِ خَلِدَيْنِ فِيهَا ﴾ [١٧] وقرأ عبد الله بن مسعود "خَالِدَان فِيهَا"، وَهو في العربيةِ جائز، إلَّا أنه خلاف المصحف، فمن قرأ () "خَالِدَيْن فيها" فنصب على الحال، ومن قرأ "خالدان" فهو خبر أَنَّ () ().

والقراءة فكانَ عَاقِبَتهُمَا على اسم كانَ، ويكون خبر كانَ أنهما في النار، على معنى فكان عاقبتهما كَوْنَهُما في النَّارِ، ويقرأ "فكان عاقِبَتُهُمَا" والنصب أحسَنُ، ويكون اسم كان ﴿أَنَهُمَا ﴾ ().

وقوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنَّقُواْ ٱللَّهَ وَلَتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدِ ﴾ [١٨]أي ليوم القيامَةِ ( )، وقُرِّبَ على الناس فجعل كأنه يأتي غَداً.

أخرج عبدالرزاق الرواية عن قتادة في تفسيره (٣/ ٣٠١)، والطبري أخرج كلا الروايتين في جامع البيان (٣/ ٢٩١)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (٨/ ١٢٠)، وينظر: تفسير مقاتل بن سليان (٣/ ٣٤٣)، بحر العلوم (٣/ ٩٠٤)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٢٠١).

الزهد، وعبد بن مُحَيد والبخاري في تاريخه، وابن جرير في جامع البيان (٢٣/ ٢٩٤)، وابن المنذر والحاكم صححه، وابن مردويه والبيهقي في شعب الإيمان كما عزاها السيوطي إليهم في الدر المنثور (٨/ ١١٦). القول الآخر ولم يذكره الزجاج: أنه مثل ضربه الله تعالى للكافر في طاعة الشيطان، وهو عام في جميع الناس، قاله مجاهد وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٨/ ١١٩).

<sup>(</sup>١) "قال" في (ط)

<sup>(</sup>٢) "إن" في (ط)

<sup>(</sup>٣) أورد كلا القراءتين الفراء في معاني القرآن (٣/ ١٤٦)، وهو مع قراءة العامة، والأخفش في معاني القرآن (٣/ ٥٣) (٢/ ٥٣٩)، وينظر: بحر العلوم (٣/ ٤٠٨)، الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٩٧)، وينظر: بحر العلوم (٣/ ٤٠٨)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٤٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الجمل في النحو (١٤١)، المقتضب (٢٦٨)، معاني القرآن للأخفش (٢/ ٣٩٥)، ومشكل إعراب القرآن (٢/ ٧٢٦)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٦٥)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١٢١٦).

<sup>(</sup>٥) هذا القول مروي عن قتادة والضحاك

وأصل غَدٍ غَدْقٌ، إلا أنه لم يأت في القرآن إلا بحذف الواو<sup>()</sup>، وقد تُكُلِّمَ به بحذف الواو<sup>()</sup>، وجاء في الشَعْر بحذف الواوِ وإثباتها ().

قال الشاعر () في إثباتها:

وما الناسُ إلاَّ كالدِّيارِ وأَهلِها بها يومَ حَلُّوها وغَدُواً بَلاقِعُ () وقال آخر ():

لا تَغْتلاها () وادْلُواها دَلْوَا إِنَّ مَعَ اليَوْمِ أَخاه غَدْوَا

وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ نَسُواْ اللهَ فَأَنسَنَهُمْ أَنفُسَهُمْ ﴾ [١٩] نسوا الله (): (تركوا ذكره وما أمرهم به، فترك الله ذكرهم بالرحمة والتوفيق ().

عزاه السيوطي إلى أبي الشيخ كما في الدر المنثور (٤/ ٢٣٣)، وينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (٣/ ٣٤٤)، غريب القرآن لابن قتيبة (٤٧)، وذكر النحاس نفس المعنى ونسبه إلى أهل اللغة، ينظر: معاني القرآن = ب

<sup>(</sup>۱) ينظر: العين (٤/ ٤٣٦)، الكتاب لسيبويه (٣/ ٣٥٨)، تهذيب اللغة (٨/ ١٥٥)، معجم مقاييس اللغة (١/ ١٥٥). لابن فارس (٤/ ١٥٥)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٦٦)، الصحاح في اللغة (٢/ ١٣).

<sup>(</sup>٢) "وقد تُكُلِّمَ به بحذف الواو" ليست في (س)

<sup>(</sup>٣) " بإثبات الواوِ وحَذْفِها " في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٤) هو لبيد بن ربيعة العامري.

<sup>(</sup>٥) ينظر: ديوان لبيد بن ربيعة العامري (٤٥)، دواوين الشعر العربي على مر العصور (٣/ ٣٩٣).

<sup>(</sup>٦) هذا مثل لقولهم مع اليوم غد، ويضرب مثلا للنظر في العواقب، ينظر: جمهرة الأمثال (٢/ ٢٨٤) مجمع الأمثال (١/ ٣٠٤)، وهو من شواهد ابن المبرد في المقتضب (١٠٧)، وابن دريد في جمهرة اللغة (٢/ ٢٧١)، وابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (٩/ ٤٢٧).

<sup>(</sup>٧) "تغلواها" في (س)، "تقلواها" في (ط) وهي الأصوب كما جاء في المراجع.

<sup>(</sup>٨) "نسوا الله" ليست في (س)

<sup>(</sup>٩) "أي" زائدة في (س)

<sup>(</sup>١٠) هذا القول مروي عن الضحاك.

وقول تعالى: ﴿ لَوَ أَنزَلْنَا هَذَا ٱلْقُرُءَانَ عَلَى جَبَلِ لَرَأَيْتَهُۥ خَشِعًا مُّتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ ﴾ [٢٦] أعلم الله أن من شأن القرآن وعَظَمَتِهِ وَبَيانِه، أنه لو جُعِلَ في الجبل تمييز، كما جعل فيكم، وأنزل عليه القرآن، لخشع وتصدَّع من خشية الله. ومعنى خشع: تطأطأ وخضع، ومعنى تصدَّع: تشققَ ().

وجائز أن يكون هذا عَلَى المثل لقوله: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَضْرِ بُهَا لِلنَّاسِ ﴾ ( ) ، كما قَالَ: ﴿ لَقَدْ جِئْتُمْ شَيْعًا إِذًا ﴿ نَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا يَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا يَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّالْمُعَالِمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّه

وقوله تعالى: ﴿ هُوَاللَّهُ ٱلَّذِي لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَّ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ﴾ [٢٢] هذا رد على أول السورة ()، على قوله: ﴿ سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُو ٱلْغَزِيزُ ٱلْعَكِيمُ ﴾ ().

﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ( ) ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ ﴾ [27] القدوس: ( ) الطاهر ( )،

<sup>= (</sup>٣/ ٢٣١)، تهذيب اللغة (١٣/ ٥٥)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٠٧).

<sup>(</sup>۱) ينظر: العين (۱/ ۲۹۱)، تهذيب اللغة (۱/ ۱۰۸)، المخصص (٤/ ٦٣)، وأورد ذلك بنصه بدون نسبه ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٢) الحشر: ١٦

<sup>(</sup>٣) مريم: ٨٩-٩٠

<sup>(</sup>٤) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٥) الحديد: ١

<sup>(</sup>٦) "قوله" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٧) "والقدوس" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>A) قول مقاتل في تفسيره (٣/ ٣٤٥)، ونسبه الماوردي إلى وهب في النكت والعيون (٥/ ١٣٥)، وقال به ابن الأنباري في الزاهر في معاني كليات الناس (١/ ٥٣)، والأزهري في تهذيب اللغة (٨/ ٣٠٣)، وابن الجوزي في تذكرة الأريب في تفسير الغريب (٣٩٨).

وقوله تعالى: ﴿ السَّكُمُ ﴾ اسم من أسماء الله ﴿ اللهِ عَلَيْ السلام: الذي ( ) سَلِمَ الخَلقُ من ظُلْمِهِ ( ).

و ﴿ ٱلْمُؤْمِنُ ﴾ ( ) الله أَنَّهُ أَنِهُ إِلَّهُ أَنِهُ أَنْهُ أَنَهُ أَنَّهُ أَنَّهُ أَنَّهُ أَنَّهُ أَنَّهُ أَنَّهُ أَنَّهُ أَنَهُ أَنَّهُ أَنِّهُ أَنِهُ أَنَّهُ أَنَهُ أَنَّهُ أَنَّهُ أَنَّهُ أَنَّهُ أَنَّهُ أَنِهُ أَنَّهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنَّهُ أَنَّهُ أَنَّهُ أَنَّهُ أَنَا أَنْ أَنَا أَنْهُ أَنْهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنَاهُ أَنْهُ أَنِهُ أَنْهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنْهُ أَنَاهُ أَنَاهُ أَنَاهُ أَنْهُ أَنَاهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنَّا أَنَاهُ أَنَاهُ أَنَاهُ أَنَّهُ أَنَّهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنَاهُ أَنَاهُ أَنَّهُ أَنَاهُ أَنَاهُ أَنَاهُ أَنَاهُ أَنَاهُ أَنَاهُ أَنَاهُ أَنَاهُ أَنَاهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنَاهُ أَنْهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنَا أُنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنِهُ أَنَاهُ أَنْهُ أَنِكُ أُلِكُوا أُنِلِكُ أَنِكُ أُنِلِكُ أَنِكُ

(۱) ذكره بنصه دون نسبة الأزهري في تهذيب اللغة (٨/ ٣٠٣)، والسمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٤١٠) وابن سيده في المخصص (٥/ ٢٢٧) وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٢٥).

(٢) هذا القول مروي عن السدي وابن زيد.

أخرجه عن السدي الطبري في جامع البيان (١٢/ ١١٤)، وقول ابن زيد أخرجه عنه ابن أبي حاتم في تفسيره (٤/ ١٣٨٧)، وأورده الماوردي دون نسبة في النكت والعيون (٤/ ١٢٦)، وينظر: معاني القرآن للنحاس (٢/ ٢٨٥)، بحر العلوم (١/ ٤٠٣).

- (٣) "قد" زائدة في (ط)
- (٤) نسبه الماوردي إلى ابن عباس في النكت والعيون (٥/ ١٣)، ونسبه السمعاني إلى مجاهد في تفسيره (٥/ ٤٠٩) وينظر: تفسير مقاتل بن سليان (٣/ ٣٤٥)، والمخصص (٥/ ٢٢٩)، بحر العلوم (١/ ٤٠٥)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٧٣).
  - (٥) "المؤمن" في (س)، (ط)
    - (٦) آل عمران: ١٨
- (٧) نسبه القرطبي إلى مجاهد في الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٤٦)، وينظر: تهذيب اللغة (١٥/ ٣٧٠). والمخصص لابن سيده (٥/ ٢٢٩)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٠٩).
- (A) "وعن غير المؤمن أي المؤمن" زائدة في (ش) وهي عبارة غير مفهومه لم أجدها في (س)، (ط) ينظر للمعنى: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٥٤٥)، تهذيب اللغة (١٥/ ٣٧٠)، والمخصص لابن سيده (٥/ ٢٢٩) بحر العلوم (١/ ٥٨٤)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٠٩).
- (A) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (1/ ٦٤)، وينظر: المخصص لابن سيده (٥/ ٢٢٩)، الهداية =

و ﴿ ٱلْمُهَيَّمِنُ ﴾ () جاء في التفسير أنه الأمين () () ، وزعم بَعْضُ أهل اللغة \ [١٩٣] [أن الهاء بدل من الهمزة، وأن أصله المؤيمِنُ، كما قالوا: إياك وهِيَّاكَ، والتفسير يشهد لهذا القول () ] أنه () الأمِينُ (). وجاء أنه الشهيدُ، فتأويل () الشهيد الأمين في شهادته ().

وقوله تعالى: ﴿ ٱلْجَبَّارُ ﴾ تأويله الذي جبر الخلق على ما أراده ( ) من أمْرِه ( ).

(٢) هذا القول مروي عن الضحاك

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٣٠٤) وينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (١١)، بحر العلوم (٣/ ٤١٠) تفسير السمعاني (٥/ ٤٠٩)، زاد المسير (٨/ ٢٢٦).

- (٣) "أنه الشهيد وجاء في التفسير أنه الأمين" في (ط)
- (٤) الزيادة من (س)، (ط) وهي مطموسة في (ش)
  - (٥) "لأنه بالله" في (س)، " لأنه جاء أنه" في (ط)
- (٦) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (١١) المخصص (٥/ ٢٢٩)، بحر العلوم (٣/ ٤١٠) تفسير السمعاني (٥/ ٤٠٩) الجامع لأحكام القرآن (٦/ ٢١٠)، زاد المسير (٨/ ٢٢٦)، لسان العرب (١٣/ ٢١).
  - (٧) "وتأويل" في (ط)
  - (A) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحُالِلَّهُ عَنْهُ ومجاهد وقتادة

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٢٠١)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٠٤)، وأخرج الرواية عن ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ (٤/ ١١٥٠)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ إليهما وإلى البيهقي كما في الدر المنثور (٣/ ٩٥). وينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (١١)، بحر العلوم (٣/ ٤١٠)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٠٩)، زاد المسير (٨/ ٢٢٦).

- (٩) "أراد" في (س)
- (١٠) نسب الماوردي في النكت والعيون القول إلى أبي هريرة، والحسن، وقتادة (٥/ ١٤)، والنحاس نسبه

إلى بلوغ النهاية(٥/ ٣٧٧٢)، باهر البرهان في معاني مشكلات القرآن (٣/ ١٤٩٣)، تفسير السمعاني
 (١/ ١٤١).

<sup>(</sup>١) "المهيمن" في (ط)

وقوله تعالى: ﴿ٱلْمُتَكِبِّرُ ﴾ الذي تكبر عن ظلم عِبَادِه (). ﴿سُبُحَن ٱللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ تأويله تنزيه الله عن شركِهِمْ ().

قوله تعالى (): ﴿ هُوَ اللَّهُ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ ﴾ [٢٤] وقد رويت رواية لا ينبغي أن يُقْرَأ بها ()، رويت (الْبَارِئَ الْمُصَوِّرَ) بفتح الواو ()، ومعناه (البَارِئَ الْمُصَوِّرَ) بفتح الواو ()، ومعناه (البَارِئَ الْمُصَوِّرَ) وصَوَّرَة ().

= فقط إلى قتادة في إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٦٨) وقال بعده: « وهذا خطأ عند أهل العربية؛ لأنه إنها يجيء من هذا مجبر، ولا يجيء فعّال من أفعل »، وعزا السيوطي الرواية عن محمد بن كعب إلى سعيد بن منصور وابن المنذر والبيهقي في الأسهاء والصفات كها في الدر المنثور (٨/ ١٢٣)، وينظر لهذا القول دون نسبة: بحر العلوم (١/ ٨٨٥)، المخصص (٥/ ٢٢٩)، تفسير السمعاني (٥/ ٢١٥)، زاد المسير (٨/ ٢٢٧)، لسان العرب (٤/ ١٠٠).

- (۱) ينظر: بحر العلوم (۱/ ٥٨٤)، وذكره الماوردي في النكت والعيون بدون نسبه (٥/ ١٤٥)، والمخصص (٥/ ٢٢٩)، ونسبه ابن الجوزي إلى الزجاج في زاد المسير (٨/ ٢٢٧)، البحر المحيط (١٠ / ١٤٩).
- (۲) ينظر: تفسير مقاتل بن سليان (۳/ ۳٤٥)، جامع البيان (۲۲/ ٤٨٤)، تفسير السمعاني (٥/ ٢٨٠)، الجامع لأحكام القرآن (۱۷/ ۷۲).
  - (٣) "وقوله" في (س)
    - (٤) "تقرأ" في (ط)
  - (٥) من قوله: "وقد رويت" غلى قوله: "بفتح الواو" ليست في (س)، "بالنصب" في (ط)
    - (٦) "معناه" في (س)، (ط)
- (٧) "البارئ المصور "بفتح الواو والراء جميعا، على أن يكونَ منصوباً بالباري والمُصوَّر هو الإِنسانُ: إمَّا آدمُ، وإمَّا هو وبنوه، وهي قراءة على والحسن وأبو الجوزاء وأبو عمران وابن السميفع، وحاطب بن أبي بلتعة وعلى هذه القراءة يَحُرُم الوقفُ على «المصوَّر» بل يجب الوصلُ ليظهرَ النصبُ في الراء، وإلاَّ فقد يُتَوهَمُ منه في الوقفِ ما لا يجوزُ.

ينظر: مشكل إعراب القرآن (٢/ ٧٢٧)، وزاد المسير (٨/ ٢٢٩)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٤٨)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٤٨)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١٢١٦)، وتفسير البحر المحيط (٨/ ١٨٩)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٣٨)، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (١٠/ ٢٩٤).

وقوله تعالى: ﴿لَهُ ٱلْأَسَمَآءُ ٱلْحُسِّنَى ﴾ جاء في التفسير أنها تسعة وتسْعُون اسها، من أحصاها دَخَل الجِنَّةُ ().

وجاء في التفسير أن اسم الله الأعظم [الله ()]، () ونحن نبيِّن هذه الأسماء واشتقاق ما ينبغي أن يبين منها إن شاء الله.

روى أبو هريرة ()() عن النبي الطّيِّكِ قال: «() لله مائة اسم غير واحِدٍ، مَن أحصاها دخل الجنّة، هو () الله الواحد الرحمن الرحيم الأحَدُ الصمَدُ الفرد السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبار المتكبر الخالق البارئ المصور الحي القيوم العَلِي الكبير الغني الكريم الولي الحميد العليم اللطيف السميع البصير الودود الشكور الظاهر

<sup>(</sup>١) هذا القول مروي عن أبي هريرة رَضَالِلُهُ عَنْ رسول الله عَلَيْ.

وهذا الحديث أخرجه من أهل التفسير الطبري في جامع البيان (١٣/ ٢٨٢)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥/ ١٦٢٢)، وعزا السيوطي الرواية إليها، وإلى البخاري ومسلم وأحمد والترمذي والنسائي وابن ماجه وابن خزيمة وأبو عوانة وابن حبان والطبراني وأبي عبدالله بن منده في التوحيد وابن مردويه وأبي نعيم والبيهقي في كتاب الأسهاء والصفات كها في الدر المنثور (٣/ ٦١٣).

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروي عن أبي الشعثاء جابر بن زيد.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٣٠٥)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٢/ ٤٨٦)، وأورد السيوطي الرواية عن ابن عباس وعزاها إلى ابن مردويه كها في الدر المنثور (٨/ ١٢٢).

<sup>(</sup>٤) "الدوسي" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٥) أبو هريرة هو: عبدالرحمن بن صخر، وقيل عبدالرحمن بن غنم، وقيل عبدالله بن عائذ، واختلف في اسمه مشهور بكنيته كان اسمه في الجاهلية عبد شمس فسمي في الإسلام عبدالرحمن (ت: ٥٧ هـ).

ينظر: الاستيعاب: (٤/ ١٧٦٨)، والإصابة: (٤/ ٣١٦)، وتقريب التهذيب: (٦٨٠).

<sup>(</sup>٦) "إن" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٧) "وهو" في (ط)

البَاطِن الأول الآخر البدئ ( ) البديع الملك القدوس الذَارِئ الفَاصِلُ الغَفُورُ المجيد الحليم الحفيظ الشهيد الربُّ القدير التَّوَّاب الحافظ الكفيل القريبُ المجيب العَظيمُ الحليل العَفُو الصَّفُوح الحق المبين المعز المذل القوي الشديد الحنَّان المنان الفتاح الرؤوف القابض ( ) الباسط الباعثُ الوَارِث الدَّيَّانُ الفاضل ( ) الرقيب الحسيب المتين الوكيل الزكي الطاهر المحسن المجمل ( ) المبارك السُّبُّوح الحكيم ( ) البرُّ الرَّزاق الهادي المولى النصير الأعلى الأكبر الأكرم ( ) الوهاب الجواد الوفي الواسع الرزاق ( ) الخلاَق الوتْر » ( ) .

جاء في التفسير أن اسم الله الأعظم الله $^{()}$ .

قال سيبويه: سألت الخليل عن هذا الاسم فقال: الأصل ( ) إله فأدخلت

<sup>(</sup>١) "المبدى" في (ط)

<sup>(</sup>٢) "القاضي" في (س)

<sup>(</sup>٣) "الفاضل" ضببت في (س)

<sup>(</sup>٤) "الوارث" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٥) "الحكم" في (س).

<sup>(</sup>٦) "الأكرم" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٧) "الرزاق" ليست في (ط) وهو الصواب قد ذكرت قريبا.

<sup>(</sup>٨) أخرجه الترمذي في الجامع الصحيح (٥/ ٥٣١)، برقم (٣٥٠٧)، قال أبو عِيسَى هذا حَدِيثٌ غَرِيبٌ، حدثنا بِهِ غَيْرُ وَاحِدٍ عن صَفْوَانَ بن صَالِحٍ، ولا نَعْرِفُهُ إلا من حديث صَفْوَانَ بن صَالِحٍ، وهو ثِقَةٌ عِنْدَ حدثنا بِهِ غَيْرُ وَاحِدٍ عن صَفْوَانَ بن صَالِحٍ، ولا نَعْرِ فُهُ إلا من حديث صَفْوَانَ بن صَالِحٍ، وهو ثِقَةٌ عِنْدَ أَهْلِ الحديث، وقد رُوِيَ هذا الحُدِيثُ من غَيْرِ وَجْهٍ، عن أبي هُرَيْرَةَ، عن النبي عَيُّ، وأخرجه ابن حبان في صحيحه (٣/ ٨٨٨)، برقم (٨٠٨)، وابن ماجه في سننه (٢/ ١٢٦٩) برقم (٣٨٦١) باب أَسْمَاءِ الله عَلَى ثَنَاؤُهُ، والبيهقي في السنن الكبرى (١٢ / ٢٩) برقم (٢٠٣١٢) باب أَسْمَاءِ الله عَلَى.

وفي كتب التفسير عزا السيوطي الرواية إلى الترمذي وابن المنذر وابن حبان وابن منده والطبراني والحاكم وابن مردويه وأبي نعيم كما في الدر المنثور (٣/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٩) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>١٠) "فيه" زائدة في (ط)

الألف واللام بدلًا من الهمزة ().

وقال مرة أخْرَى: [الأصل ()] لاه وأدْخِلَتِ () الألف واللام لَازِمة ().

وأما الرحمن الرحيم فالرحمن: اسم لله () خاصة لا يقال لغير الله: رحمن، ومعناه المبالغ في الرحمة أرحم () الراحمين عَجَلَّ وَفَعْلانُ هو () من بناء المُبالغة، تقول للشديد

- (۱) ينظر: الكتاب لسيبويه (۲/ ۱۹۵) باب ما ينتصب على المدح والتعظيم أو الشتم، وهذا القول حكاه سيبويه في كتابه ولم يذكر سؤاله عن الخليل، فقد ذكر ابن سيده في المخصص (٥/ ٢١٦) قول أبي علي الفارسي النحوي رادًا على الزجاج في سهوه: «ما حكاه أبو إسحاق عن الخليل سهو ولم يحك سيبويه عن الخليل في هذا الاسم أن إله، ولا قال: إنه سأله عنه لكن قال: إن الألف واللام بدل من الهمزة في حد النداء في الباب المترجم هذا باب ما ينتصب على المدح والتعظيم أو الذم والشتم؛ لأنه لا يكون وصفاً للأوَّل ولا عطفاً عليه قال: وأوَّلُ الفصل اعلم أنه لا يجوز لك أن تُنَادِي اسهاً فيه الألف واللام ألبتة إلا أنهم قالوا: يا الله، اغْفِر لي وهو فصل طويل في هذا الباب إذا قرأته وقفت منه على ما قلنا». وينظر: معاني القرآن للنحاس (١/ ٥٢)، اللمع في العربية (٢٢٥)، اللباب علل البناء والإعراب (١/ ٣٣٦) إعراب القرآن للأصبهاني (٩).
  - (٢) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)
    - (٣) "فأدخلت" في (س).
- (٤) ينظر: العين (٤/ ٩١)، ولم أجده في الكتاب لسيبويه، وهذا القول أيضا لم ينسبه سيبويه إلى الخليل، وبين هذا أبو علي الفارسي فقال: « والقولُ الآخر الذي حكاه أبو إسحاق فقال وقال مرة أخرى ولم ينسبه سيبويه أيضاً إلى الخليل ولكن ذكره في حد القسم في أوَّل باب منه قال وروي عن ابن عباس في قوله على: (وَيَذَرَكُ وأَلْهَتَكَ) [الأعراف: ١٢٧] قال: عِبَادَتَك فقولنا إلَهٌ من هذا كأنه ذو العبادة أي إليه يُتَوَجَّهُ بها ويُقْصَدُ ».الحجة للقراء السبعة (٥/ ٢٥) وذكره عنه أيضا ابن سيده في المخصص (٥/ ٢١٦) والنحاس في معانى القرآن (١/ ٢٥) إعراب القرآن (١/ ٢٥) وابن الجوزى في زاد المسير (١/ ٩)
  - (٥) "الله" في (س)، (ط)
    - (٦) "وأرحم" في (ط)
  - (٧) "هو" ليست في (س)، (ط)

الامتلاء: ملآنُ وللشديد الشبع: شبعَانُ ( ).

والرحيم: اسم الفاعِلِ من رحم فَهُوَ رَحِيم، وهو أيضاً للمبالغة ().

والأحدُ: أصله الوَحَدُ بمعنى الواحد، وهو الواحد الذي ليس كمثله شيء ().

الصَّمَدُ () السيد الذي صَمَدَ له كل شيء، أي قصد قَصْدَهُ، وتأويل صمود كل شيء لله أن في كل شيء أثر صنعة الله ().

الباريء (): الخالق، تقول: برأ الله الخلق يبرؤهم أي خلقهم (). والقيُّوم: الْبَالِغُ في القيام بكل ما خَلَقَ، وما أراد ().

- (۱) حكاه ابن سيده عن الزجاج في المخصص (٥/ ٢٢٥)، والمحكم والمحيط الأعظم بنحوه (٣/ ٣٣٧)، وأورده ابن الجوزي في زاد المسير بدون نسبة (١/ ٩)، وحكاه ابن منظور عن الزجاج في لسان العرب بنحوه (١/ ٢٣٠)، وينظر: جامع البيان (١/ ٢٦٦)، بحر العلوم (١/ ٣٧)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٠٠)
- (٢) حكاه عن الزجاج بنصه ابن سيده في المخصص (٥/ ٢٢٥)، وينظر: معاني القرآن للنحاس (١/ ٥٥)، جامع البيان (١/ ١٢٦).
- (٣) أورده السمرقندي بنصه في بحر العلوم (١/ ٥٨٤)، وكذلك ابن سيده في المخصص (٥/ ٢٢٦)، والأزهري في تهذيب اللغة (٥/ ٢٢٦)، وينظر: زاد المسير (٩/ ٢٦٧).
  - (٤) "والصمد" في (س)، (ط)
- (٥) ينظر: بحر العلوم (١/ ٥٨٤)، وحكاه عن الزجاج ابن سيده في المخصص (٥/ ٢٢٦)، وأيضاً حكاه ابن الجوزي في زاد المسر (٩/ ٢٦٨).
- (٦) "السلام الذي سلم الخلق من ظلمه وقد فسرنا المؤمن المهيمن وفسرنا الجبار المتكبر، والبارئ" زائدة في (ط)
- (۷) ينظر: تهذيب اللغة (۱۰/٥)، الزاهر في معاني كلمات الناس (۱/۸۷)، وإن كان النحاس يرى ضعف هذا القول البارئ الخالق، وحقيقة ذلك أن معنى برأ الله الخلق سواهم وعدلهم، ألا ترى اتساق الكلام أن قبله خلق أي قدر، وبعده برئ أي عدل وسوى وبعده (المصور) فالصورة بعد هذين. إعراب القرآن للنحاس (٤/٧/٤).
  - (٨) ينظر: بحر العلوم (١/ ٥٨٤)، المخصص (٥/ ٢٢٦)، والكشف والبيان (٢/ ٢٣٠)

الولي ( ): المتولي للمؤمنين ( ).

اللطيف: الذي يلطف () للخلق من حيث لا يعلمون ولا يقدرون ().

الودودُ ( ): المحب الشديد المحبَّةِ ( ).

الشكور: الذي يرجع ( ) الخير عنده.

الظاهر الباطن: الذي يعلم مَا ظَهَرَ وَمَا بَطَن ( ).

المبدئ ( ): الذي بدأ ( ) كل شيء من غير شيء.

والبديع: الذي ابتدأ ( الخلق على غير مثال ( ).

(١) "والولي" في (ط)

(٢) ينظر: بحر العلوم (١/ ٥٨٤)، المخصص (٥/ ٢٢٦)، تفسير السمعاني (٥/ ٦٥)، زاد المسير (٦/ ٩٨).

(٣) "الذي يلطف" ليست في (ط)

- (٤) ينظر: بحر العلوم (١/ ٥٨٤)، والمخصص ـ (٥/ ٢٢٦) زاد المسير (٣/ ٩٩)، والجامع لأحكام القرآن (٩/ ٢٦٧).
  - (٥) "الود" في (س)، " والودود" في (ط)
- (٦) ينظر: بحر العلوم (١/ ٥٨٤)، تهذيب اللغة (١٤/ ١٦٦)، والمخصص ـ لابن سيده (٥/ ٢٢٦) تفسير السمعاني (٢/ ٤٥٣)، زاد المسير (٤/ ٢٥٢)، والجامع لأحكام القرآن (١٩٦/ ٢٩٦).
  - (٧) "يزيع" في (س).
- (٨) ينظر: بحر العلوم (١/ ٥٨٤)، المخصص (٥/ ٢٢٦)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٣٠٦) لسان العرب (٨) ينظر: بحر العلوم (١/ ٥٨٤).
  - (٩) "البدئ" في (س) ولعله الصواب.
    - (١٠) " ابتدأ " في (س)، (ط)
  - (١١) "ابتدع" في (س)، (ط) وهو الصواب والله أعلم.
  - (١٢) ينظر: بحر العلوم (١/ ٥٨٤)، المخصص (٥/ ٢٢٦) لسان العرب (٨/ ٦).

القدُوس: قد قرئت () "القَدُّوس" بفتح القاف ()، وجاء () في التفسير أنه المبارك، ومن () ذلك أرض مقدَّسَةٌ مباركة ()، وقيل: الطاهر أيضاً ().

والذارئ ( ) – مهموز –: الذي ذرأ الخلق، أي خلقهم ( ).

والفاصل: الذي فصل بين الحَقِّ والباطل.

والغفور: الذي يغفر الذنوب، وتأويل الغفران في اللغة (): التغطيةُ على الشيء،

ينظر: المحتسب لابن جني (٢/ ٣١٦)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٥٠٥)، زاد المسير (٨/ ٢٢٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٥٥)، البحر المحيط (١٠/ ١٤٩).

(٥) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٠٣)، وعزا السيوطي الرواية إلى عبد بن حميد وابن المنذر وأبي الشيخ في العظمة كما في الدر المنثور (٨/ ١٢٣)، وينظر: المخصص (٥/ ٢٢٧)، تهذيب اللغة (٨/ ٣٠٤)، الهداية إلى بلوغ النهاية(١١/ ٧٤٠٩)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٠٨)

- (٦) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٣٤٥)، غريب القرآن لابن قتيبة (٨)، بحر العلوم (٣/ ٤١٠)، تخريب القرآن لابن قتيبة (٨)، بحر العلوم (٣/ ٤١٠)، تخريب اللغة (٨/ ٣٠٣)، المخصص (٥/ ٢٢٧)، ونسبه الماوردي في النكت والعيون إلى وهب (٥/ ١٠٥)، تفسير السمعاني (٥/ ٢٠٨) تـذكرة الأريب في تفسير الغريب (٣٩٨)، زاد المسير (٨/ ٢٢٥).
  - (٧) "والمذرئ" في (ط)
  - (٨) ينظر: تهذيب اللغة (١٥/٥)، المخصص (٥/٢٢٧)، لسان العرب (١/ ٧٩).
    - (٩) "في اللغة" ليست في (س)

<sup>(</sup>١) "وقد رويت" في (س)، "رويت" في (ط)

<sup>(</sup>٢) "القَدوس "بفتح القاف، قرأ أبو الأشهب وأبو نهيك ومعاذ القارئ وأبو السيال وأبو دينار الأعرابي، ولعلها لغة كها نص على ذلك بعض المفسرين، والجمهور: بالضم.

<sup>(</sup>٣) "جاء" في (ط)

<sup>(</sup>٤) "من" في (س)

ومن ذلك المِغفَرُ: ما غطَيَ به الرأس (). ()

المجيد: الجميل الفعال.

والشهيد: الذي لا يغيب عنه شيء ().

الرَّبُّ ( ): مالك كل شيء ( ).

والصَّفوح (): المتجاوز عَنِ الذُّنُوبِ، يصفح عنها.

الحَنَّانُ: ذو الرحمة والتعطف ().

المَنَّان: الكثير المَنِّ على عبيده () بمُظَاهرة النعم ()، (). الفتاح: الحاكم ().

(١) "الرأس" ليست في (س)

- (٢) ينظر: العين (٤/ ٤٠٧)، تهذيب اللغة (٨/ ١١٢)، المخصص (٥/ ٢٢٧)، لسان العرب (٥/ ٢٥).
- (٣) ينظر: بحر العلوم (١/ ٥٨٤)، وحكاه الأزهري عن الزجاج في تهذيب اللغة (٦/ ٤٨)، والمخصص (٥/ ٢٢٧)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٢١٤)،
  - (٤) "والرب" في (ط)
- (٥) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٩)، المخصص (٥/ ٢٢٧) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (١/ ٦٢).
  - (٦) "الصفوح" في (س)
- (٧) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٣/ ٢٨٧)، وينظر: بحر العلوم (١/ ٥٨٤)، المخصص (٥/ ٢٢٧)، لسان العرب (١/ ١٢٨).
  - (٨) "عباده" في (س)، (ط)
    - (٩) "نعمه" في (س)
  - (١٠) ينظر: العين (٨/ ٣٧٤)، تهذيب اللغة (١٥/ ٣٣٩)، بحر العلوم (١/ ٥٨٤)،
- (۱۱) ينظر: بحر العلوم (۱/ ٥٨٤)، تهذيب اللغة (٤/ ٢٥٩)، المخصص (٣/ ٤١٠)، تفسير السمعاني (١/ ٣٣٣)، الزاهر في معاني كلهات الناس (١/ ٩٣)، لسان العرب (٢/ ٥٣٦)، والبحر المحيط (٨/ ٤٥٥).

الدَّيَّانُ: المجازي ().

الرقيب: الحافظ الذي لا يغيب عنه شيء ().

المتين: الشديد القوة على أمْرِه ( ).

الوكيل: الذي يُوكل بالقيام بجميع ما خلق ().

الزكي (): الكثير الخير.

السُّبُّوح:الذي تنزه عن كل سوء ()().

[الحليم: الذي لا يعجل بالعقوبة وكان الحلم على هذا تأخير العقوبة. ( )]

(١) ينظر: بحر العلوم (١/ ٥٨٤)، الجامع لأحكام القرآن (١/ ١٤٤).

- (٣) ينظر: بحر العلوم (١/ ٥٨٤)، المخصص (٥/ ٢٢٨)، زاد المسير (٨/ ٤٤)، التحرير والتنوير (٢٧/ ٢٩)
- (٤) حكاه الأزهري عن الزجاج في تهذيب اللغة (١٠/ ٢٠٣)، وكذلك ابن منظور في لسان العرب (١١) ٧٣٤)، وينظر: بحر العلوم (١/ ٥٨٤).
  - (٥) "والزكي" في (ط)
- (٦) حكاه الأزهري عن الزجاج في تهذيب اللغة وبنفس النص أعلاه (٤/ ١٩٧)، وينظر: بحر العلوم (١/ ٤٨٥)، المخصص (٥/ ٢٢٩)، المعجم الوسيط (١/ ٤١٢).
  - (٧) "الذي بين عن كل سر" في (ط)
    - (٨) الزيادة من (ط)

<sup>(</sup>۲) ينظر: مجاز القرآن (۱/ ۱۸۶)، العين (٥/ ١٥٥)، معاني القرآن للنحاس (٢/ ٣٩١)، بحر العلوم (٢/ ٥٥١)، النكت والعيون (٢/ ٨٩)، المفردات في غريب القرآن (٢٠١)، الجامع لأحكام القرآن (٢/ ٣٧٧).

## بِنَـــِـهِ اللَّهُ الرَّمْ اِلْآَهِ الرَّمْ الرَّهَ المَّهُ الرَّهُ المُتحنة ( )

قول تعلى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَنَّخِذُواْ عَدُوِّى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَآءَ تُلْقُونَ إِلَيْهِم بِالْمَوَدَّةِ ﴾ ()
[1] [المعنى تُلقُونَ إليهم المودَّةَ] () () المعنى () ووالله أعلم تلقون إليهم أخبار النبي الطَّيْ وسِرَّهُ، بالمودة () التي بينكُمْ وبينه () () ، ودليل هذا القول: (تُسِرُّونَ إِلَيْهِمْ) ما يسره النبي الطَّيْ .

يروى () أنها نزلت في حاطب بن أبي بلتعة () «وكان كتب إلى أهل مكة يتنصُحُ لهم، فكتب إليهم أن رسول الله الله على يريد أن يغزوكم، فخذوا حذركم، فأطلع الله على الله الله الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله الله على اله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

(۱۰) هذا القول مروي عن سعيد بن جبير.

وعزاه السيوطي إلى ابن مردويه كما في الدر المنثور (٨/ ١٢٨)، وينظر:أسباب النزول (٤٤١)، الصحيح المسند من أسباب النزول (٢٣٣).

<sup>(</sup>١) "مدنية" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٢) "قيل" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٣) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط).

<sup>(</sup>٤) قول أهل اللغة: أبو عبيدة في مجاز القرآن (٢/ ٢٥٧)، والفراء في معاني القرآن للفراء (٣/ ١٤٧)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٦١)، وعليه أكثر المفسرين ينظر: جامع البيان (٣٣/ ٣٠٩)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٧٥)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٧١)، الكشف والبيان (٩/ ٢٩٢).

<sup>(</sup>٥) "والمعنى" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٦) "بالمودة "ليست في (س).

<sup>(</sup>٧) "وبينهم" في (ط)

<sup>(</sup>A) حكاه عن الزجاج بنصه ابن الجوزي في زاد المسير (A/ ٢٣٢)، وحكاه بنحوه القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١١٨/ ٥٥)، وينظر: تفسير السمعاني (٥/ ١١٣)، إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ١١٦).

<sup>(</sup>٩) "ويروى" في (ط)

تعالى - نبيه على ذلك، وكان كتب إليهم كتاباً، ووجهه () مع امرأة يقال: إنها كانت مولاة بني هاشم، فوجّه رسول الله الكل لعَيل () والزبَيْرِ خلفَها، فلحقاها، فسألاها عن الكتاب، فأنكرت، ففتشاها () فلم يجدا معها شيئاً، فقال علي -رضوان الله عليه -: إن رسول الله كل يكذِبْنا، فأقسم عليٌّ عليها لتخرجن الكتاب، أوليضربنها بالسيف، فقالت لهما: وَلِّيا وُجُوهكما فأخرجت () الكتاب من قرن من قرون شعرها، فجاء بالكتاب إلى النبي الكلي فعرضه على حاطب، فاعترف به، وقال: إن لي بمكة أهلا ومالا، فأردت أن أتقرب مِنْهُمْ، وليرد () الله بأسه عنهم، فأنزل الله: ﴿يَكَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُوا لَا وَمَا يَنْ فَرَفَ وَعَدُوكَمُ الآية [إلى آخر ()] القصة » ().

وأما قوله: ﴿إِن كُنتُمُ خَرَجْتُمْ جِهَادًا فِي سَبِيلِي وَٱبْلِغَآهُ مَرْضَاتِي ﴾ هذا شرط جوابه متَقَدَّم (). المعنى إن كنتم خرجتم \جهاداً في سبيلي [وابتغاء مرضاتي فلا تتخذوا عدوي [١٩٥٧]

أخرج رواية عروة بن الزبير عبدالرزاق في تفسيره ( $^{\prime\prime}$   $^{\prime\prime}$ )، وأخرجها الطبري في جامع البيان ( $^{\prime\prime}$   $^{\prime\prime}$ )، وعزا السيوطي رواية علي إلى أحمد والحميدي وعبد بن حميد والبخاري ومسلم وأبي داود والترمذي والنسائي وأبي عوانة وابن حبان وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه والبيهقي وأبي نعيم معا في الدلائل كها في الدر المنثور ( $^{\prime\prime}$   $^{\prime\prime}$ )، ورواية عروة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد كها في الدر المنثور ( $^{\prime\prime}$   $^{\prime\prime}$ ).

(A) ينظر: إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ١١٦)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٦٨)، تفسير البحر المحيط (٨/ ١٩١).

<sup>(</sup>١) "ووجه به " في (س)، (ط).

<sup>(</sup>٢) "بعلي" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٣) "ففتشا ما" في (س)، (ط) وهو الصواب.

<sup>(</sup>٤) "وأخرجت" في (ط)

<sup>(</sup>٥) "وأن يرد" في (س)، "ولن يرد" في (ط).

<sup>(</sup>٦) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط)

 <sup>(</sup>٧) هذا الرواية مروية عن علي رَضِحُالِلَّهُ عَنْهُ، وعروة بْنِ الزُّبَيْرِ بنحوه.

وعدوكم أولياء ().

(وجهاداً، وابتغاء) منصوبان؛ لأنها مفعول لها. ()]()

ثم أعلمهم () جل وعز أنه ليس ينفعهم التقرب إليهم بنَقْل أخبار النبي التَكْلَا فقال: ﴿إِن يَثَقَفُوكُمُ يَكُونُوا لَكُمُ أَعَداءَ ﴾ [٢] معنى يثقفوكم: يلقَوْنكم ().

﴿ وَيَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَأَلْسِنَنَهُم بِٱلسُّوءِ ﴾.

ثم أعلمهم أن أهلهم وأولا دَهم لا ينفعُونهم شيئاً في القيامةِ فقال: ﴿ لَن تَنفَعَكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا أَوْلَاكُم مِن اللَّهِ عَلَى أَربعة أوجه: أَرْحَامُكُو وَلِا آَوْلَاكُم مِن اللَّهِ عَلَى أَربعة أوجه:

"يَفْصِل بِينَكُمْ" على مَعْنَى () يفصل الله بينكم ().

"ويُفْصَلُ بينكم "على ما لم يسمَّ فاعله، والمعنى راجع إلى الله().

(۱) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٣٣)، وينظر: تفسير السمعاني (٥/ ٤١٤)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٦٨)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٥٣).

(٢) الزيادة من (س)، (ط) وهي مطموسة في (ش)

(٣) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٧١)، إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ١١٦)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٦٨).

- (٤) "فأعلم" في (س).
- (٥) ينظر: تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٧٥)، الجامع لأحكام القرآن (١١٨) ٥٥).
  - (٦) "قرئت" زائدة في (ط)
  - (٧) "معنى "ليست في (س).
- (٨) "يَفْصِل بينكم" بفتح الياء وكسر الصاد، مثل يضرب قرأ عاصم ويعقوب، فالحجة لمن فتح الياء وكسر الصاد وخفف أنه أراد يفصل الله بينكم، ودليله قوله: ﴿وَهُوَ خَيْرُ ٱلْفَاصِلِينَ ﴾، والمعنى يفصل الله بينكم كما قال: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُو يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾.

ينظر: الحجة في القراءات السبع (٣٤٤)، التيسير في القراءات السبع (١٣٤)، حجة القراءات (٧٠٦).

(٩) "يُفصَل بينكم " برفع الياء وفتح الصادعلي ما لم يسم فاعله، قرأ نافع وابن كثير وأبو عمرو

**⇔=** 

"ويُفَصَّلَ بَيْنَكُمْ" - بتشديد الصاد و فتحها وضم الياء على ما لم يُسمَّ فاعله (). وقرئت "يُفَصَّل بينكم" و"نُفصِل بينكم" و"نُفصِل بينكم" والنُفصِل بينكم" بينكم" بينكم" بينكم "بالنون (). فهذه سِتَةُ أوجُهِ.

وقوله تعالى: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةً حَسَنَةً فِي إِبْرِهِيمَ ﴾، [٤] و يجوز ﴿ أُسُوةً ﴾ بضم الهَمْزَةِ ( ).

﴿ فِيَ إِبْرَهِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ ۚ إِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَ ۖ وَأُا مِنكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾.

فأعلم الله -تعالى- أن أصحاب إبراهيم تَبَرأوا من قومهم وعَادوْهمْ، فأمِرَ

- (۱) "يفصَّل بينكم" بضم الياء وفتح الصاد مع التشديد، قرأ ذلك ابن عامر، يفصّل على ما لم يسم فاعله ينظر: السبعة في القراءات (٣٤٤)، الحجة في القراءات السبع (٣٤٤)، حجة القراءات (٧٠٧)، التيسير في القراءات السبع (١٣٤).
- (٢) "يُفَصَّل بينكم" بضم الياء وفتح الفاء وكسر الصاد مشددة، قرأ بذلك حمزة والكسائي أي يفصل الله بينكم قالوا: فلتردد الفعل وكثرة ما يفصل الله بينهم يوم القيامة وقع التشديد؛ لأن التشديد إنها يدخل في الكلام؛ لتردد الفعل.
- ينظر: السبعة في القراءات (٦٣٣)، الحجة في القراءات السبع (٣٤٤)، حجة القراءات (٢٠٦)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٣٩).
- (٣) "نفصّل بينكم" قرأ طلحة والنخعي بالنون وكسر الصاد مشددة، وروي عن علقمة كذلك بالنون مخففة "نفصَل بينكم".
- ينظر: الكشف والبيان (٩/ ٢٩٣)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٥٥)، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (١٠/ ٣٠٢).
- (٤) "أُسوة " بضم الهمزة قرأ عاصم، و"إسوة " بكسر الهمز قراءة الباقين. وهما لغتان ينظر: السبعة في القراءات (٥٧٥)، الحجة للقراء السبعة (٥/ ٤٧٢)، حجة القراءات (٥٧٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٤/ ١٥٤).

<sup>=</sup> ينظر: حجة القراءات (٢٠٦)، التيسير في القراءات السبع (١٣٤)، النشر في القراءات العشر (٢٧/٢).

أصحاب النبي على أن يتأسَّوا بهم وبقولهم.

وقوله تعالى: ﴿إِلَّا قَوْلَ إِبْرُهِمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ ﴾ أي ما خلا قول إبراهيم لأبيه لأستغفرن ()، فإن ذلك عن موعدة وعدها إياه ()، فلم تبين له إقامَتُهُ على الكفر () تبرًّا منه ().

فأمًّا ما يجوز في (برءاء) فأربعة أوجه:

أجودُها () "بُرَءَاءُ منكم" على وزن () فُعَلاء، مثل ظريف وظرفاء، وشريك وشريك وشركاء، وكذلك بريءوبُرَءَاءُ. ()

ويجوز "بِرَاآمنكم"و"بَرَآا منكم ()" جميعاً بالمد، فمن قال: بِرآء بالمد فهو بمنزلة ظريف وظراف ().

(١) "أي ما خلا قول إبراهيم لأبيه لأستغفرن" ليست في (س)، (ط)

(٢) "إياه" ليست في (س)

(٣) "كفره" في (س)

(٤) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٣٠٣)، والطبري في جامع البيان (٣١٨/٢٣)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٨/ ١٢٩)، وينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (٣/ ٣٤٩)، غريب القرآن لابن قتيبة (٤٦١)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٧٢).

- (٥) "أجود" في(س).
- (٦) "وزن" ليست في (س)، (ط)
- (٧) "أبُراء " على وزن فعلاء، وبرآء جمع بريء؛ مثل شريك وشركاء، وظريف وظرفاء، قراءة العامة. ينظر: الكشف والبيان (٩/ ٢٩٣) الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٥٦)
  - (٨) "بُراء منكم وبِراء منكم" في (ط)
- (۹) "بِراء" بكسر الباء على وزن فعال؛ مثل قصير وقصار، وقرأ عيسى بن عمر وابن أبي إسحاق ينظر: مشكل إعراب القرآن (۲/۲۸)، الكشف والبيان (۹/ ۲۹۳)، الجامع لأحكام القرآن (۸/۱۸).

ومن قال: بُرَاءٌ بضمة أَبْدَلَ الضمَة () من الكسرة () كما قالوا: رُخْلَةَ ورِخَال، وقال بعضهم: رُخال بضم الراء، وقالوا: شاة رُبَى وغَنَمٌ رُبَابٍ وَرِبَات () بضم الراء ()، () وهي الحديثة النتاج، أي الحديثة الولادة ().

ويجوز "بَرَاء منكم" بفتح الباء؛ لأن العَرَبَ تقول: أنا البَراء مِنْكَ، ويقول الاثنان والثلاثة: نحن البراء منك، وكذلك تقول المرأةُ: أنا البراء منك، فلا يقرأن () من هذه الأوجه إلا بها قرأ به من تُؤخذ عنه القِراءةُ ().

وقوله تعالى: ﴿رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَافِتُنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ [٥]معناه لا تظهرهم علينا فيظنوا أنهم على حق فَيَفْتَتِنُوا بذَلِكَ (١).

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٣٢٠)، وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٨/ ١٢٩).

<sup>(</sup>١) "الضم" في (ط)

<sup>(</sup>٢) "بالضم أبدل الضم من الكسر" في (س)

<sup>(</sup>٣) "رَباب ورُباب " في (س)، "رُباب ورِباب " في (ط).

<sup>(</sup>٤) "بضم" في (س)، "وكسرها" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٥) "بُرَآءٌ" على إبدال الضم من الكسر، كرخال ورباب

جاءت هذه القراءة في بعض الكتب دون نسبة، ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/٢١٤)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/١٨).

<sup>(</sup>٦) رباب: مَا بَينهَا وَبَين عشرين يَوْمًا من وِلادتها وَقيل: شَهْرَيْن، وعُراق ورخْل من أولاد الضأن ورُخال وشاة رُبّي وَرُباب وتَوْأَم وتُوَام وفريرة وفُرار ولد الظبية.

ينظر: غريب الحديث لابن قتيبة (٢/ ٥١٠)، تهذيب اللغة (١٥/ ١٣١)، المحكم والمحيط الأعظم (١٥/ ٢٣٦)، لسان العرب (١/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٧) "تقرأن " في (س)، "تقرأ" في (ط)

<sup>(</sup>٨) حكاه بنصه ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ١٨٢)، وحكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (١٥ / ١٩٣) وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣٠٩)، وينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠ / ٦٦٤٨)، اللغة (١٥ / ٣٠٩) وابن الجوزي في زاد المسير (٧/ ٣٠٩)، وينظر: الهداية إلى بلوغ النهاية (١٠ / ٦٦٤٨)، اللغة فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٤٩٥).

 <sup>(</sup>٩) هذا القول مروي عن قتادة
 أخر حمالط عن فرحاح الرازر

وقوله تعالى: ﴿ لَا يَنَهُ مَكُو اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَائِلُوكُمْ فِ الدِّينِ وَلَوْ يُخْرِجُوكُمْ مِّن دِينَرِكُمْ ( ) أَن تَبَرُّوهُمْ ﴾ [٨] ﴿ أَن ﴾ في موضع خفض ( ) بدل من ﴿ الَّذِينَ ﴾ ( ).

<sup>(</sup>١) "قوله" في (س)

<sup>(</sup>۲) قال أبو عبيدة: "(عَسَى اللهُ) هي إيجاب من الله، وهي في القرآن كلّها واجبة ". مجاز القرآن (۱/ ١٣٤)، وينظر: تفسير ابن المنذر (۲/ ۸۱۱)، تفسير السمعاني (٥/ ٢١٤)، تفسير العزيز لابن أبي زمنين (١/ ٣٩١)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٧٤٢١).

<sup>(</sup>٣) "جاء" في (ط)

<sup>(</sup>٤) هذا القول مروى عن ابن عباس رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ.

عزا السيوطي روايته إلى عبد بن حميد وابن المنذر وابن عدي وابن مردويه والبيهقي في الدلائل وابن عساكر كما في الدر المنثور (٨/ ١٣٠)، وعلى هذا القول أكثر المفسرين ينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (٣/ ٣٥٠)، معانى القرآن للفراء (٣/ ١٥٠)، تفسير السمعاني (٥/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٥) "يعني به من سلم" في (ط)

<sup>(</sup>٦) "وبينهم " في (س)، (ط)

<sup>(</sup>٧) هذا القول مروي عن ابن زيد بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٣٢/ ٣٣)، وأفرد هذ القول ورواية ابن زيد بالذكر، وهو أصح القولين كما قال السمرقندي: "يسلم من يسلم منهم فيقع بينكم وبينهم مودة بالإسلام، وهذا القول أصح؛ لأنه كان قد تزوج بأم حبيبة قبل ذلك ". بحر العلوم (٣/ ٤١٥).

<sup>(</sup>A) "إلى قوله" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>٩) "جر "في (س)، (ط)

<sup>(</sup>١٠) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٧٣)، مشكل إعراب القرآن (٢/ ٢٢٩)، إعراب القرآن للباقولي (٢/ ٥٨)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٥٩).

Ali Fattani

المعنى لا ينهاكم الله عن أن تبروا الله يقاتلوكم في الدِّين ، وهذا يدل على أن المعنى: لا ينهاكم الله عن بِرِّ الذين بينكم وبينهم عَهْدٌ، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿وَتُقُسِطُوۤا إِلَيْهِم ﴾ أي وتعدلوا فيها بينكم وبينهم، من الوفاء بالعهد ()، يقال: أقسط الرجل فهو مقسط إذا عَدَل، وقسط فهو قاسط إذا جار ()، وقيل: إنه يعني به النساء والصيان ().

وقول تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَنْهَا كُمُ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ قَائَلُوكُمْ فِ ٱلدِّينِ وَأَخْرَجُوكُم مِّن دِينَرِكُمْ وَظَاهَرُواْ عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَن تَوَلَّوْهُمْ ﴾ () [9] أي وعاونوا على إخراجكم ().

﴿أَن تَوَلُّوهُمْ ﴾ ﴿أَن ﴾ في موضع خفض () أيضاً على البدل ().

<sup>(</sup>١) "الله عن" ليست في (ط)

<sup>(</sup>٢) "في الدين" ليست في (س).

<sup>(</sup>٣) وهذا المعنى العام الذي ذكره الزجاج هو أرجح الأقوال ممن خصص هذه الآية بفئة معينه قال الطبري: " إن الله على عمّ بقوله: ﴿ اللَّهِ يَكُو لُمْ يُعَزِيُوكُمُ مِن دِيكِكُمُ ﴿ مِن دِيكِكُمُ ﴿ مِن كان ذلك صفته، فلم يخصص به بعضًا دون بعض، ولا معنى لقول من قال: ذلك منسوخ، لأن برّ المؤمن من أهل الحرب ممن بينه وبينه قرابة نسب، أو ممن لا قرابة بينه وبينه ولا نسب غير محرّم ولا منهيّ عنه... " جامع البيان (٢٣/ ٣٢٣)، وينظر: تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٧٨)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧٤٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر:معاني القرآن للأخفش (١/ ٢٤٤)، غريب القرآن لابن قتيبة (١١٩)، جامع البيان (٦/ ٧٧) معاني القرآن للنحاس (٢/ ١٠٩)، لسان العرب (٧/ ٣٧٧).

<sup>(</sup>٥) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٣٧)، وينظر: الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٥٩)، ونسبه ابن حيان إلى عبدالله بن الزبير رَضِحَالِتُهُ عَنهُ في تفسير البحر المحيط (٨/ ١٩٣).

<sup>(</sup>٦) "ظاهروا على إخراجكم" زائدة في (ط)

<sup>(</sup>۷) ذكر هذا المعنى بنصه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٣٢٤)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٤١٧)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٣٧)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٢٠).

<sup>(</sup>A) "جر" في (س)، (ط)

<sup>(</sup>۹) ينظر: مشكل إعراب القرآن (۲/ ۷۲۹)، إعراب القرآن للباقولي (۲/ ٥٨٢)، التبيان في إعراب القرآن (۹) (۲/ ۱۲۱)، الجامع لأحكام القرآن (۱۸/ ۲۰).

وقول تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواً إِذَا جَآءَكُمُ ٱلْمُؤْمِنَتُ مُهَاجِرَتِ ﴾ [١٠] موضعه () نصب على الحال () ، وقيل: المؤمنات ولم () يُعْرَفْنَ بالإيهانِ وَقَبْلَ أَن يَصِلن () إلى النبي السَّيْلِ ، وإنها سمين بذلك؛ لأن تقدير هُنَّ الإيهان. ()

﴿ فَأَمۡتَحِنُوهُنَّ ﴾ معناه اختبروهُنَّ .

وهذه نزلت بسبب العهد على () عهد الحديبية، الذي كان بين النبي الله وبين مَنْ عَاهَدَهُ بمكة، من خزاعة () وغيرهم ()، وكان الطّيني عاهدهم على أنه من جَاءَ منهم

- (١) "تولوا" في (س)
- (٢) أورده بنصه ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٣٧)، وينظر: بحر العلوم (٣/ ٢١٦).
  - (٣) "موضع مهاجرات" في (ط)
- (٤) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٤١٥)، مشكل إعراب القرآن (٢/ ٢٧٩)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٧٢).
  - (٥) "وإن لم" في (ط)
  - (٦) "يصلوا" في (س)، (ط)
  - (٧) أورده السمعاني ونسبه إلى الزهري (٥/ ١٧).
- (A) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٤١٥)، غريب القرآن للسجستاني (١١٢)، بحر العلوم (٣/ ٤١٦)، تفسير السمعاني (٥/ ٤١٧).
  - (٩) "على" ليست في (س)، "العهد على" ليست في (ط)
- (١٠) اختلفوا في خزاعة بعد إجماعهم على أنهم ولد عمرو بن لحي، فقال ابن إسحاق، ومصعب الزبيري: خزاعة في مضر، وهم من ولد قَمعة بن إلياس بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان، واسم قمعة: عمير بن إلياس بن مضر، وقال ابن إسحاق: خزاعة هو كعب بن، عمرو بن لحي بن قمعة بن خندف.

ينظر: الإنباه على قبائل الرواة لابن عبدالبر (١٨) نهاية الأرب في معرفة الأنساب العرب للقلقشندي (٨٥)

(١١) حديث معاهدة الحديبية أخرجه البخاري في صحيحه (٩/ ٢٠٥) كتاب الصلح، باب الصُّلْح =

إليه ردَّه إليهم، ومن صار من عنده إليْهِمْ لم يردوه إليه ()، فأعلم الله أن من أتى من المؤمِنَاتِ ممن يريد الدخول في الإسلام فلا يرجعن إلى الكُفَّار، فذلك قوله تعالى: ﴿ فَأَمْتَحِنُوهُنَّ أَللَهُ أَعَلَمُ بِإِيمَنِهِنَ ﴾ ().

وأعلم () أن إظهار الإيمَانِ يدخُلُ في جملة الإسلام، والله أعلم () بما في القلوب، وكانت المحنة إذَا جَاءَتِ المرأةُ المهاجِرَةُ أن تحلَّفَ بالله، أنه ما جاء بما غَيرَة على زوجها، ولا جاءت إلا مُحِبَّةً لله ولرسُولهِ، وللرغْبَةِ في الإسلام، فَهذِهِ المِحنَةُ ().

وقوله تعالى: ﴿ فَلا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى ٱلْكُفَّارِ ﴾ أي لا تردوهُن، يقال: رجع فلان ورجعته ( ).

أخرجه الطبري في جامع البيان (٣٢/ ٣٢٥)، وعزاها السيوطي إليه وإلى عبد بن حميد وأبي داود في ناسخه وابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ١٣٦)، وينظر: أسباب النزول (٤٤٥)، بحر العلوم (٣/ ٢٦٤)، تفسير السمعاني (٥/ ٤١٧).

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٣٢٥)، وأخرج ابن أبي حاتم في تفسيره الرواية عن ابن عباس رَحَوَاللَّهُ عَنْهُ (١٠/ ٣٣٥٠)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَحَوَاللَّهُ عَنْهُ إلى ابن أبي أسامة والبزار وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه كما في الدر المنثور (٨/ ١٣٧)، ورواية قتادة إلى عبد بن حميد وأبي داود في ناسخه وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ١٣٤)، ورواية عكرمة إلى عبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ١٣٤)، النزول (٤٤٤)، لباب النقول في أسباب النزول للسيوطي (٢١٠)

(٦) ينظر: جامع البيان (٣٢ / ٣٢٧)، تهذيب اللغة (١/ ٣٣٤)، بحر العلوم (٣/ ٤١٦)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١ / ٧٤٢٥).

<sup>=</sup> مَعَ الْمُشْرِكِينَ من رواية البراء بن عازب برقم (٢٥٠١).

<sup>(</sup>١) "إليه" ليست في (س)

<sup>(</sup>٢) هذه الرواية مروية بنحوها عن الزهري.

<sup>(</sup>٣) "فأعلم" في (ط)

<sup>(</sup>٤) "عالم" في (س)، (ط).

<sup>(</sup>٥) هذا القول مروي بنحوه عن ابن عباس رَضِّوَلِّلَهُ عَنْهُ، وقتادة وعكرمة، وابن زيد.

وقوله تعالى: ﴿لَا هُنَّ حِلُّ لَمُّمُ ﴾ أي ( ) أنَّ ( ) المؤمنات لا يَخْلِلْنَ للكُفَارَ، ولا الكفارُ يَحلون للمؤمنات ( ).

﴿وَءَاتُوهُمُمَّا أَنفَقُوا ﴾ فكان الزوج يُعْطَى مَهْرَ امرأته التي آمنت، وكان يؤخذ مِنْهمْ مَهْرُ من مضى إليهم من نساء المؤمنين مِمن تلحق بزوجها إذا رغبت في الكُفْرِ وأقامَتْ () عَلَيْه ().

﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ أَنْ تَنكِحُوهُنَّ ﴾ أي تَنوجوهُنَّ.

﴿إِذَاءَانَيْتُمُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ ﴾ وهذا دليل ( )أن التَزْوِيج لَا بُدَّ فيه مِنْ مَهْرٍ ( ).

﴿ وَلَا تُمْسِكُوا بِعِصَمِ ٱلْكُوافِرِ ﴾ أي أي أي أي الخصمة بين المشركة

- (١) "أي" ليست في (س)
  - (٢) "إن" في (ط)
- (٣) قاله مقاتل في تفسيره (٣/ ٢٥١)، والطبري في جامع البيان (٢٣/ ٣٢٧)، والسمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٢١٤)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٢٦٦)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٦/ ١٦).
  - (٤) " فأقامت " في (س)، (ط)
  - (٥) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ ومجاهد وقتادة بنحوه.

أخرجه الطبري عنهم في جامع البيان (٣٢/ ٣٢٨)، ونسبه إليهم غير واحد من المفسرين ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ١٦)، أحكام القرآن للجصاص (٣/ ٥٨٥)، بحر العلوم (٣/ ٢١٤)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧٤٢٦)، أحكام القرآن لابن العربي (٧/ ٣٠٨).

- (٦) "أي ولا إثم عليكم" زائدة في (ط)
  - (٧) "أن" زائدة في (ط)
  - (A) "على" زائدة في (س)، (ط)
- (٩) دليل على وجوب المهر في النكاح، ينظر: أحكام القرآن للكيا الهراسي (٢/ ٤٣٠)، أحكام القرآن لابن العربي (٢/ ٣٠٥)، الجامع لأحكام القرآن (٥/ ١٤٢).
  - (۱۰) "أي" ليست في (س)
    - (١١) "كفرن" في (ط)

و يجوز (): ﴿ وَلَا تُمْسِكُوا ﴾ على ثلاثة أوجه: ()

"تَمْسَّكُوا" والأصل تَتَمسَّكوا من قَوْلكَ: تَمَسَّكْت بالشيءِ [إِذَا أنتَ لَمْ تُخْله ()] من يَدِك، أو إرادتِك، فحذفت إحدى التاءين ().

وقُرِئَتْ "تُمْسِّكُوا" () من قَوْلكَ: مَسَّكَ يُمَسِّكُ ().

(١) هذا القول مروي عن قتادة وابن زيد بنحوه

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٣٣٣)، وينظر: الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٥٥).

(٢) "حبل " في (س)، "عقد حبل" في (ط)

(٣) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٢٦٤)، بحر العلوم (٣/ ٤١٧) تذكرة الأريب في تفسير الغريب (٢٠٠)،
 وحكاه عن الزجاج بنصه ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٤٢).

(٤) "ولا يجوز" في (س)، "وقرئت" في (ط)

(٥) "على ثلاثة أوجه" ليست في (ط)

(٦) الزيادة من (س)، (ط) وهي مطموسة في (ش)

(٧) " وَلا تَمْسَكُوا " بنصب التاء والميم والسين مشددة؛ أي لا تتمسكوا، قرأ ابن عباس رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ وعكرمة والحسن وابن يعمر وأبو حيوة.

ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٤١٥)، زاد المسير (٨/ ٢٤٢)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٢٥) إنحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٤٠).

- (٨) "بضم التاء والتشديد" زائدة في (ط)
- (٩) (ولا تُمسّكوا) بضم التاء والتشديد، قرأ يعقوب وأبو العالية وأبو عمرو، مشددة من التمسك. يقال: مسك يمسك يمسك يمسك يمسك يمسك على المسك يمسك على المسك يمسك المسك يمسك على المسك يمسك المسك المسك يمسك المسك يمسك المسك يمسك المسك ا

ينظر: السبعة في القراءات (٦٣٤)، الحجة للقراء السبعة (١٠٣/٤)، حجة القراءات (٧٠٧)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٦٥).

وقول ه تعلى الى : ﴿ وَإِن فَاتَكُمُ شَيْءُ مِّنَ أَزَوَ حِكُمُ إِلَى ٱلْكُفَّارِ فَعَاقَبْنُمُ ﴾ [١١] قرئت " فَعَاقَبْتُمْ " ( ) على \ [فاعلتم ( ) ، وقرئت "فعَقَّبتم" بتشديد القاف على معنى فعَّلتم ( ) ، [١٩٤] وقرئت "فعقَبْتُمْ " بغير ألف وتخفيف القاف ( ) . ] ( )

وجاء في التفسير فَغَنِمْتُمْ ( )، [وتأويله في اللغة فكانت ( ) ( ) العقبي لكم، أي

(١) "يمْسِكُ" زائدة في (س)، (ط)

(٢) (وَلا تُمْسِكُوا) بضم التاء وتخفيف السين، من الإمساك. وهو اختيار أبي عبيد لقوله تعالى: ﴿فَأَمْسِكُوهُرَ ﴾ قراءة الجمهور.

ينظر: السبعة في القراءات (٦٣٤)، الحجة للقراء السبعة (٤/ ١٠٣)، حجة القراءات (٧٠٧) إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٤٠).

- (٣) "قرئت فعاقبتم" ليست في (س)، (ط)
- (٤) (عاقبتم) على فاعلتم الجمهور، وهي أولى القراءات لإجماع الحجة من القرّاء عليه. ينظر: جامع البيان (٢٣/ ٣٣٦)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٦٩)
  - (٥) " وقرئت "فعَقَّبتم" بتشديد القاف على معنى فعَّلتم" ليست في (ط)
    - (٦) الزيادة من (س)، (ط) وهي مطموسة في (ش)
- (٧) "فعقَبْتُمْ" بغير ألف وتخفيف القاف، قرأ الزهري خفيفة بغير ألف.

ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٣٢٠)، إعراب القرآن للنحاس (١/ ٤١٦)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٦٩).

(٨) هذا القول مروي عن مجاهد.

أخرجها عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٥٠٥)، والطبري في جامع البيان عن مجاهد وعن مسروق وإبراهيم أيضا (٣٦/ ٢٣٨)، وينظر: بحر العلوم (٣/ ٤١٧)، تهذيب اللغة (١/ ١٨١)، وحكاه ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ٢٤٣).

- (٩) "كانت" في (ط)
- (١٠) الزيادة من (س)، (ط) وهي مطموسة في (ش)

كانت الغلبة () لكم حتى غنمتم، و "عَقِبْتُم" أَجْوَدُها في اللغَة ()، و (فعَقَبْتُمْ) () جَيِّدٌ في اللغة أيْضاً،أي صارت لكم عقبي الغلبة، إلا أنَّهُ بالتشديد أبلغ ().

ومعنى ﴿فَعَاقِبَنُمُ ﴾ أصبتموهم في القتال بعقوبة حتى غنمتم ( ). أي إنْ مَضَتْ امرأة منكم إلى من لا عهد بينكم وبينه ( ).

﴿ فَاتُوا الَّذِينَ ذَهَبَتَ أَزُوَجُهُم مِّثُلَ مَا أَنفَقُوا ﴾ أي مثل ما أنفقوا في ( ) مُهُ ورِهِنَّ، ( )

(١) "العقبي والغلبة" في (ط)

(٢) "فعقِبتم" بكسر القاف خفيفة قرأ مسروق وشقيق بن سلمة، وكلها لغات بمعنى واحد. يقال: عاقب وعقب وعقب وأعقب وتعقب واعتقب وتعاقب إذا غنم.

ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٣٢٠)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٢٩).

- (٣) "بالتخفيف" زائدة في (ط)
- (٤) "فعقبتم" بغير ألف وتشديد القاف، قرأ علقمة والنخعي وحميد والأعرج. ينظر: الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٦٩)، وحكاه بنصه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (١/ ١٨١)، وابن منظور في لسان العرب (١/ ٢١٩).
- (٥) ينظر: مجاز القرآن (٢/ ٢٥٧) غريب القرآن لابن قتيبة (٤٦٢) بحر العلوم (٣/ ٤١٧)، وحكاه ابن أبي زمنين عن محمد في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٨٠)، وابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ٢٤٣)، وابن حيان في تفسير البحر المحيط (٨/ ١٩٤)، وحكاه عن الزجاج بنصه الأزهري في تهذيب اللغة (١/ ١٨١)، وابن منظور في لسان العرب (١/ ١٩٤).
- (٦) القول الأول في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَإِن فَاتَكُمْ شَيْءٌ مِّنَ أَزْوَجِكُمْ إِلَى ٱلْكُفَّارِ ﴾ الذين ليس بينكم وبينهم عهد وهذا هذا القول مروي عن مجاهد وقتادة.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٣٣٦)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إليه وإلى الفريابي وعبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ١٣٣)، ورواية قتادة إلى عبد بن حميد وأبي داود في ناسخه وابن جرير وابن المنذر كما الدر المنثور (٨/ ١٣٤)، وقاله مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٣٥٣)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٨٠).

- (٧) "من " في (س)
- (٨) ﴿ مَثْلُ مَا أَنفَقُوا ﴾ يعني بذلك المهر والصداق، قاله مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٣٥٣)، وابن قتيبة في

وكذلك إنْ مَضَتْ إلى من بينكم وبينهم () عَهْدٌ ()، فنكثَ في عطاء () اللَهْرِ، والذي () ذهبت زوجَتُهُ كَانَ يعْطَى من الغنيمة المَهْرَ ()، ولا ينقص شيئا () من حقه، فيعطى () حَقَّهُ كاملاً بعد إخراج مهر () النساء ()، فمن ثم دفع عمر بن الخطاب فيما رَوَوْا مهر أم أيمن ()]. ()

- = غريب القرآن (٤٦٢)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٤١٩)، وغيرهم.
  - (١) "وبينه" في (س)
- (٢) القول الثاني في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَإِن فَاتَكُو شَيْءٌ مِنَّ أَزُوَجِكُمْ إِلَى ٱلْكُفَّارِ ﴾ من بينكم وبينهم هدنة وعهد، وهذا هذا القول مروي عن الزهري بنحوه.
- أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٢٠٤)، والطبري في جامع البيان (٢٣/ ٣٣٦) وعزاها السيوطي إلى عبد بن حميد وأبي داود في ناسخه وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ١٣٦).
  - (٣) "إعطاء" في (س)، (ط).
  - (٤) "فالذي" في (س)، (ط) ولعله أصوب.
- (٥) يعطى من الغنيمة، هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَّ اللَّهُ عَنهُ، ومجاهد وقتادة، والزهري، وإبراهيم النخعى.
- أخرج عبدالرزاق الصنعاني الرواية عن مجاهد في تفسيره (٣/ ٣٠٥)، والطبري أخرجها جميعها في جامع البيان (٢٣/ ٣٣٨)، وعزا السيوطي رواية النخعي إلى سعيد بن منصور وابن المنذر، ورواية الزهري إلى عبد بن حميد وأبي داود في ناسخه وابن جرير وابن المنذر كها في الدر المنثور (٨/ ١٣٦)، وينظر: تفسير مقاتل (٣/ ٣٥٣)، غريب القرآن لابن قتيبة (٢٦٤).
  - (٦) "فلا ينقص شيء" في (س)، (ط).
    - (٧) "يعطى" في (س)، (ط)
    - (A) "مهور" في (س)، (ط)
  - (٩) حكاه عنه الأزهري في تهذيب اللغة (١/ ١٨١)، وحكاه عنه ابن منظور في لسان العرب (١/ ٦١٩).
- (١٠) إلى هنا انتهى السقط والمفقود في (خ)، ويبدأ الموجود من المجلد العاشر وهو الجزء الموفي خمسين من قوله ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُؤْمِنَتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَىۤ أَن لَا يُشْرِكُنَ بِٱللّهِ ﴾ إلى آخر ﴿مِنَ ٱلْجِنَّـةِ وَٱلنَّـاسِ ﴾.
- (١١) فيما ورد عن أم أيمن لا ينطبق مع ما جاء في هذه الآية، فلم أجد فيما بين يدي والله أعلم استدلالهم = ك

﴿ وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعْمُ وفِ ﴾ () في النوح، () وتمزيق الثياب وخمش الوجوه ومحادَثَةِ الرجال ().

= بقصتها في هذه الآية، وقصتها التي أخرجها البخاري في صحيحه (٤/ ١٥١٠) برقم (٣٨٩٤)، باب مرجع النبي شهر من الأحزاب، عَنْ أَنس رَصَالِكُ عَنْهُ، قَالَ: ( (كَانَ الرَّجُلُ يَبْعَلُ لِلنَّبِيِّ النَّخَلاَتِ، حَتَّى الْنَبِي الْمَوْنِي أَنْ آقِيَ النَّبِي اللَّهِ فَأَسْأَلَهُ الَّذِينَ كَانُوا أَعْطُوهُ، أَوْ بَعْضَهُ، وَكَانَ النَّبِي الْفَتْحَ قُرُيْظَةَ وَالنَّضِيرَ، وَإِنَّ أَهْلِي أَمَرُ ونِي أَنْ آقِيَ النَّبِي اللَّهِ فَأَسْأَلَهُ الَّذِينَ كَانُوا أَعْطُوهُ، أَوْ بَعْضَهُ، وَكَانَ النَّبِي اللَّهُ قَدْ أَعْطَاهُ أُمَّ أَيْمَنَ فَجَعَلَتِ الثَّوْبَ فِي عُنْقِي تَقُولُ: كَلاَّ وَاللَّذِي لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُو لاَ يَعْطِيكَهُمْ وَقَدْ أَعْطَانِيهَا، أَوْ كَمَا قَالَتْ، وَالنَّبِي اللَّيْ يَشُولُ لَكِ كَذَا وَتَقُولُ: كَلاَّ وَالله حَتَّى أَعْطَاهَا حَسِبْتُ لَيُعْطِيكَهُمْ وَقَدْ أَعْطَانِيهَا، أَوْ كَمَا قَالَ». وأخرجه مسلم في صحيحه (٣/ ١٣٩١)، كتاب الجهاد والسير، باب رد المهاجرين إلى الأنصار منائحهم من الشجر والثمر حين استغنوا بالفتوح برقم (١٧٧١).

(١) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَالِلَّهُ عَنهُ بنحوه

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٣٤٠)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٥٢)، وعزا السيوطي الرواية إليهما وإلى عَبد بن حُمَيد، وَابن المنذر، وَابن مردويه كما في الدر المنثور (٨/ ١٤١). وينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٢٦٤) تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٨٠)، الجامع لأحكام القرآن (١٤/ ٢٨) وأورد هذا المعنى بنصه ابن منظور في لسان العرب (٢/ ٢١).

- (٢) "قيل " زائدة في (س)، (خ)
- (٣) مروي عن ابن عباس رَضَاللَّهُ عَنْهُ، وسالم بن أبي الجعد، وأم سلمة.

أخرج الروايات الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٣٤١)، ورواية أم سلمة أخرجها ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٥٦)، وعزاها السيوطي إليهما وإلى ابن سعد وأحمد وعبد بن حميد والترمذي وحسنه وابن ماجه وابن المنذر وابن مردويه كما في الدر المنثور (٨/ ١٤١) ورواية سالم بن أبي الجعد إلى ابن أبي شيبة وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (٨/ ١٤١).

(٤) هذا القول مروي بنحوه عن زيد بن أسلم، وامرأة من المبايعات. أخرج رواية زيد الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٣٤١)، وأخرج رواية المرأة ابن أبي حاتم في تفسيره

وروي أن النبي العَلَيْلَ جلس على الصفا، وجلس عمر -رحمة الله عليه- دُونَهُ، فكن يبايعن النبي العَلَيْلَ على ما تَضَمَّنَتُه الآية ()، ويمسحن أيدِيَهُنَّ بِيَدِ عُمرَ، وقيل: كن يمسحن بأيديهن من وراء ثوبٍ. ()

- (٢) هذا القول مروي عن مقاتل.
- أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٥٠) وعزاه السيوطي إليه فقط كما في الدر المنثور (٨/ ١٣٩)، وجاءت الرواية في تفسير مقاتل بن سليمان (٣/ ٣٥٣)، ومعاني القرآن للفراء (٣/ ١٥٢) وغيرها.
- (٣) ما جاء في مسح أيديهن بيد عمر أو مسح أيديهن من وراء ثوب فلا يصح؛ لأن الروايات الأصح منها جاءت مخالفة لهذا، فقد أخرج البخاري في صحيحه (٩/ ٩٩) كتاب الحكام، باب بيعة النساء برقم (٢٢١٤)، عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِفَعَهَا، قَالَتْ: «كَانَ النَّبِيُّ النِّيُّ النِّسَاءَ بِالْكَلاَمِ بِهَذِهِ الآيةِ (لاَ يُشْرِكُنَ بِاللهِ شَيْعًا) قَالَتْ: وَمَا مَسَّتْ يَدُ رَسُولِ اللهِ شَيْعًا يَدَ امْرَأَةً إِلاَّ امْرَأَةً يَمْلِكُهَا» وأخرج مسلم في صحيحه شَيْعًا) قَالَتْ: وَمَا مَسَّتْ يَدُ رَسُولِ اللهِ شَيْعًا يَدَ امْرَأَةً إِلاَّ امْرَأَةً يَمْلِكُهَا» وأخرج مسلم في صحيحه (٣/ ١٤٨٩) كتاب الأمارة، باب كيفية بيعة النساء برقم (١٨٦٦)، ورواية أميمة «إني لا أصافح النساء»، «لم يصافح في البيعة امرأة وإنها بايعهن بالكلام» كل هذه وغيرها مما يدل على عدم مصافحته، ولا يعقل أن عمر صاحبه يخالفه في هذا فالبيعة كانت مشافهة.

أما الرواية التي جاءت فيها المصافحة، فقد عزا السيوطي رواية الشعبي إلى الذي أخرجها وهو سعيد بن منصور وابن سعد كما في الدر المنثور (٨/ ١٤٠) قال: «كان رسول الله على يبايع النساء، ووضع على يده ثوبا، فلما كان بعد كان يخبر النساء فيقرأ عليهن هذه الآية ﴿يَتَأَيُّمُا ٱلنِّيُّ إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُؤْمِنَتُ يُبَايِعَنَكَ عَلَىٰ أَن لَا ثُوبا، فلما كان بعد كان يخبر النساء فيقرأ عليهن هذه الآية ﴿يَتَأَيُّمُا ٱلنِّيُّ إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُؤْمِنَتُ يُبَايِعَنَكَ عَلَىٰ أَن لَا يُشْرِكُنَ بِاللَّهِ شَيْتًا وَلَا يَشْرِفْنَ وَلا يَقْنُلْنَ أَوْلَدَهُنَ ﴾»، والشعبي اسمه عامر بن شراحيل الشعبي، ولد زمن عمر رَضِحَالِللَّهُ عَنْهُ، وسمع عليا وأبا هريرة والمغيرة ﴿، وليس له صحبة، ينظر: الكاشف (١/ ٢٢٥) تذكرة الحفاظ (١/ ٧٩)، وعلى هذا فالحديث مرسل لا يلتفت إليه مقابل الأحاديث الصحيحة أعلاه، كما أنه في نفس الرواية جاء أنه يقرأ عليهن هذه الآية، وهذا كان مشافهة دون مصافحة.

<sup>= (</sup>۱۰/ ۳۳۵۲)، وعزا السيوطي رواية المرأة التي كانت من المبايعات إلى ابن سعد وابن أبي حاتم وابن مردويه كها في الدر المنثور (٨/ ١٤٢).

<sup>(</sup>۱) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٢٦٤)، بحر العلوم (٣/ ٤١٨)، حكاه ابن الجوزي عن أبي سليان الدمشقى في زاد المسير (٨/ ٢٤٧)، وينظر: الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٧٣).

وقول تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَانَتَوَلَّوْاْ قَوْمًا غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ قَدْيَبِسُواْمِنَ ٱلْآخِرَةِ ﴾ [18] يعني بهذا اليهودُ ( ).

﴿ كُمَا يَبِسَ ٱلْكُفَّارُمِنَ أَصَّحَبِ ٱلْقُبُورِ ﴾ أيْ كما يئس الكفارُ الذين لا يوقنون بالبعث من موتاهم أن يُبْعَثُوا، فقد يئس اليهود الذين عاندوا ( ) النبي الطَّيُ من أن يكون لهم في الآخرة حظ ( ).

[وقيل أيضا: كَمَا يَئِسَ الْكُفَّارُ الذين في القبور، ألا حَظَّ هم فِي الآخِرةِ ( )] ( ).



(١) هذا القول مروي عن مجاهد، وأبي العالية، وقتادة.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢/ ٣٤٦)، وأخرج الرواية عن ابي العالية ابن أبي حاتم في تفسيره (١/ ١٧٣)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إليه، وكذلك رواية قتادة إليه وإلى عبد بن حميد كها في الدر المنثور (١/ ٢١٨).

- (٢) "عاقدوا" في (س)
- (٣) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ والضحاك وقتادة والحسين بنحوه

أخرج عبدالرزاق الرواية عن قتادة في تفسيره (٣/ ٣٠٥)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٣/ ٣٠٥)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَسَحُلِلَّهُ عَنهُ إليه وإلى عَبد بن حُميد، وَابن المنذر، ورواية الحسين إلى سعيد بن منصور، وابن المنذر، ورواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر كها في الدر المنثور (٨/ ١٤٥).

- (٤) هذا القول مروي عن مجاهد وعكرمة والكلبي وابن زيد بنحوه.
- أخرج عبدالرزاق الرواية عن الكلبي في تفسيره (٣/ ٥٠٥)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٣/ ٣٤٧)، وعزا السيوطي رواية مجاهد وعكرمة إلى سعيد بن منصور، وابن أبي شيبة كها في الدر المثور (٨/ ١٤٥).
  - (٥) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (ط).

## بِنَـــِوَلَّهُ الرَّهُ المُعَافِ

قد فسرنا ما في ( ) قوله جل وعز: ﴿سَبَّحَ لِلَّهِ ﴾ [ ١ ].

وقوله تعالى (): ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْ عَلُونَ ﴾ [7] الأصل "لما"، فحد فت الألف؛ لأن ما واللام كالشيء الواحد، وكثر استعمال ما واللام في الاستفهام، فإذا وقفت عليها قلت: لمه، ولا يوقف عليها في القرآن بهاء؛ لأن لا يخالف () المصحف، وينبغي للقارئ أنْ يَصِلَها ().

وهذا قيل لهم؛ لأنهم قالوا: لو علمنا أحَبُّ الأعمال إلى الله لأصبناه، ولو كان فيه ذَهَابُ أنفسنا وأمْوَ النّا، فأنزل الله: ﴿ مَلَ أَدُلُكُو عَلَى جِهَرَوِ نُنجِيكُم مِّنْ عَلَابٍ أَلِمٍ اللهِ عَلَى فَهِ وَجُهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ بِأَمْوَلِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ ذَلِكُو خَيْرٌ لَكُو ﴾ فلما كانَ يوم أُحُدٍ وتولَى () الله عن النبي الطّلِيلُ حتى كسرت رَبَاعيته، وَشُجَ في وَجْهِدٍ، أنزل () الله:

<sup>(</sup>١) "ومن " زائدة في (خ)

<sup>(</sup>٢) "ما في" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٣) وذلك في أول سورة الحشر، يراجع ص(٧٠٠).

<sup>(</sup>٤) "قوله" في (س)

<sup>(</sup>٥) "لئلا تخالف" في (س) ولعلها أصوب.

<sup>(</sup>٦) حكاه ابن أبي زمنين عن محمد في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٨٢)، وينظر: إعراب القرآن للنحاس (٦/ ٢٧٦).

<sup>(</sup>٧) "ما" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٨) "إلى قوله" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٩) "تولى" في (س).

<sup>(</sup>١٠) "فأنزل" في (خ)

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ آنَ صَّابِرَ مَقْتًا عِندَ ٱللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ اللَّهِ مَا لَا تَفْعَلُونَ اللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْ

﴿أَن تَقُولُوا ﴾ في موضع رفع ().

و ﴿ مَقْتًا ﴾ ( ) منصوبٌ على التمييز، المعنى كَبُرَ قولكم ما لا تَفعلون مَقْتاً عند الله ( ).

ثم أعلم الله عَجَلًا ما الذي يحبه فقال: ﴿إِنَّاللَهَ يُحِبُ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ عَمَّا كَأَنَّهُ مِ بُنْيَنُ مَّرْصُوصٌ ﴾ [3] أي بنيان لاصق بعضُه بِبَعْض لا يغادر بَعْضُه بَعْضاً (). فأعلم الله - تعالى - أنه يحب من يثبت في الجهاد في سبيله ويلزم مَكَانَهُ، كَثبوت

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٣٥٤)، وأخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره عن مقاتل (١٠/ ٣٥٤)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَيَّلَكُ عَنْهُ إلى عبد بن حميد وابن مردويه كما في الدر المنثور (٨/ ٣٣٥١)، ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٥٣)، أسباب النزول (٢٢٦)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٧٤٣٥) لباب النقول في أسباب النزول للسيوطي (٢١٢).

أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٥٤) وعزاه السيوطي إليه وإلى ابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ١٤٧)، ونسبه الماوردي إلى ابن جبير كما في النكت والعيون (٥/ ٥٢٨)، وينظر: مجاز القرآن (٢/ ٢٥٧)، غريب القرآن للسجستاني (١٣٠)، تفسير السمعاني (٥/ ٥٢٥) لسان العرب (٧/ ٤٠).

<sup>(</sup>١) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَالِلَّهُ عَنْهُ بنحوه.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: معاني القرآن للفراء (۳/ ۱۵۳)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ۲۷٦)، الهداية إلى بلوغ
 النهاية (۱۱/ ۷٤۳٥)، الكشف والبيان (٩/ ٣٠٣) تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٨٢).

<sup>(</sup>٣) "مقتا" في (س)

<sup>(</sup>٤) حكاه ابن الجوزي عن الزجاج في زاد المسير (٨/ ٥١)، وينظر: إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ١١٨)، إعراب القرآن للبن أبي زمنين إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٧٦)، الكشف والبيان (٩/ ٣٠٣)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٨٣)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٨)، تفسير البحر المحيط (٨/ ١٩٦)

<sup>(</sup>٥) قول ابن عباس رَضِحَالِلَّهُ عَنْهُ.

البنيان ( ) المرْصُوصِ ( ).

ويجوز - والله أعلم - أن يكون عنى أن يستوي () ثباتهم () في حَرْبِ عَدُوهِم، حتى يكونوا في اجتماع الكلمةِ، ومُوَالَاةِ بعضهم بعضاً كالبنيانِ المرصوص ().

[وقوله ﷺ ()] ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ عَنَقُوْمِ لِمَ تُؤُذُونَنِي وَقَد تَّعَلَمُونَ أَنِي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ ﴾ [٥] قد بينًا في سورة الأحزاب ما كان () آذوه به ().

﴿ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُم ﴾ أي عدلُوا عن الحق وانصر فوا عنه، فأضلَّهم

(١) "البناء" في (س)، (خ)

(٨) عند قوله ﴿ لَا تَكُونُوا كُالَّذِينَ ءَاذَوَا مُوسَىٰ ﴾ [الأحزاب: ٢٩]،أي لا توذوا النبي الله كما آذى أصحاب مُوسَى الله ، فينزل بكم ما نزل بهم، وكان أذاهم لموسى فيها جاء في التفسير أنهم عابُوه بشيء في بدنه فاغتسل يوماً ، ووضع ثوبه على حجر ، فذهب الحجر بثوبه ، فاتبعه موسى ، فرآه بنو إسرائيل ، ولم يروا ذلك العيب الذي آذوه بذكره . معاني القرآن وإعرابه للزجاج (٤/ ٢٣٧) ، وهذا الأثر في كتب التفسير مروي عن أبي هريرة رَصَّيَلَيَّهُ عَنْهُ أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٥٣) ، والطبري في جامع البيان (٢/ ٣٣٧) ، وابن أبي حاتم عن أبي هريرة رَصَّيَلَتُهُ في تفسيره (١٠/ ٣١٥) ، وعزاه السيوطي إليهم وإلى عبدالرزاق وعبد بن حميد والبخاري والترمذي وابن المنذر ، وابن مردويه كها في الدر المنثور (٢/ ٢٦٤) .

<sup>(</sup>۲) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (۸/ ۲۰۱)، وينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٤٦٤)، وتفسير السمعاني (٥/ ٤٢٥)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٨٢) الجامع لأحكام القرآن (٨/ ١٨٨).

<sup>(</sup>٣) "تستوي" في )ش)، (س)، وهو الأصح كما يظهر.

<sup>(</sup>٤) "نِياتُهُمْ" في (س)

<sup>(</sup>٥) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٥١)، تفسير البحر المحيط (٨/ ١٩٦)

<sup>(</sup>٦) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ)

<sup>(</sup>٧) "كانوا" في (خ)

[
 [
 [
 ]
 ]
 ]
 ]
 [
 ]
 ]
 ]
 [
 ]
 ]
 [
 ]
 ]
 [
 ]
 ]
 [
 ]
 ]

وقوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمَ الْفَسِقِينَ ﴾ معناه لا يهدي من سبق في علمه أنَّهُ فَاسِتُّ. ()

وقوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ عِسَى آبَنُ مَرْيَمَ ﴾ [٦] موضع ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى ﴾ ﴿وَإِذْ قَالَ عِيسَى آبَنُ مَرْيَمَ ﴾ [٩] موسى، واذكر إذ قال عيسى ابن عِسَى آبَنُ مَرْيَمَ ﴾ ( ) جميعاً نصب، المعنى اذكر إذ قال موسى، واذكر إذ قال عيسى ابن مريم ( ) ، أي اذْكر لقومِكَ وأُمَّتِكَ قَصة مُوسَى وعيسى، وما ( ) كان عاقبة من آمَنَ بِهَا، وعاقبة من كفر وآذى الأنبياءَ.

وقولُه تعالى: ﴿لِلْحَوَارِيِّكِنَ ﴾ قيل: إن الحواريين إنها سموا بذلك؛ لبياض ثيابِهِم ()، وقيل: كانوا قصَّارِينَ ().

(١) الزيادة من (خ)

(V) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحَالِلَّهُ عَنْهُ.

أخرجها الطبري في جامع البيان (٦/ ٤٤٥) وابن أبي حاتم في تفسيره (٤/ ١٢٤٢) وابن المنذر في تفسيره (١/ ٢١٦) وعزا السيوطي الرواية إليهم وإلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٢/ ٢٢٣) سموا بذلك؛ لأنهم كانوا يحورون الثياب، أي يبيضونها..

(A) هذا القول مروي عن أبي أرطأة والضحاك.

أخرج الطبري الرواية عن أبي أرطأة في جامع البيان (٦/ ٥٠٠) وعزا السيوطي رواية الضحاك ذكرت هذا المعنى إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٢/ ٢٢٣).

<sup>(</sup>٢) "أي عدَلُوا عن الحق وانصر فوا عنه فأضلَّهم الله وَصَرَفَ قُلوبَهُمْ" ليست في (س)

<sup>(</sup>٣) ينظر: جامع البيان (٣٥/ ٣٥٨) إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٧٧)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٢٥) زاد المسير (٨/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٤) " وإذْ قَالَ عِيسَى بن مريم، وإذ قال موسى " في (س)

<sup>(</sup>٥) "ابن مريم" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٦) "ما" في (س)

والحَوارِيُّونَ خُلْصَان الأنْبِيَاءِ وصَفْوَتُهُمْ ()، والدليل على ذلك قول رسول الله على ذلك قول رسول الله على الزبيرُ ابنُ عَمَّتِي وحَوَاريِّي مِنْ أُمَّتِي اللهُ اللهُ عَمَّتِي وحَوَاريِّي مِنْ أُمَّتِي اللهُ عَمَّتِي اللهُ عَمَّتِي وحَوَاريِّي مِنْ أُمَّتِي اللهُ اللهُ عَمَّتِي اللهُ عَمَّتِي اللهُ اللهُ عَمَّتِي اللهُ عَمَّتِي وحَوَاريِّي مِنْ أُمَّتِي اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

فأصحاب رسول الله على حواريُّون.

وتأويل الحوارِيين () في اللغة: الذين أخلَصُوا ونُقُوا من كُل عَيْبِ، وكذلك الدقيق الحواري، إنها سُمِّيَ به ()؛ لأنَّه يُنَقى () من لُبَابِ البُرِّ وخالِصِه. وتأويله في الناس الذي إذَا رُجِعَ في اختياره مَرة بعد مَرةٍ وُجِدَ نقيًّا مِنَ العُيُوب ().

وأصل () التحوير في اللغة من حَارَ يحورُ، وهو الرجوع والترجيعُ فهذا تأويله والله أعلم ().

وقوله تعالى: ﴿مَنْ أَنصَارِي ٓ إِلَى اللهِ أَي من أنْصَارِي مع الله ()، وقال

(١) هذا القول مروى عن الضحاك.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٦/ ٤٥٠)، ابن أبي حاتم في تفسيره (٤/ ١٢٤٢)، وعزا السيوطي الرواية إليها كما في الدر المنثور (٦/ ٢٢٣)، وينظر: تفسير السمعاني (٥/ ٤٢٨).

- (۲) الحديث أخرجه النسائي في سننه الكبرى (٥/ ٦٠) برقم (٨٢١٢)، وأحمد في مسنده (٢٧٢/٢٧) برقم (٢ ١٣٤٤). (١٤٣٧٤)، والبيهقي في السنن الكبرى (٦/ ٣٦٨) برقم (١٣٤٦٧).
  - (٣) "حواريين " في (س)
  - (٤) "به" ليست في (س)، (خ)
    - (٥) "ينتقى" في (خ)
- (٦) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٥/ ١٤٨)، ابن الجوزي في زاد المسير (١/ ٣٩٤)، وابن منظور في لسان العرب (٤/ ٢١٧)
  - (٧) "فأصل" في (س)
- (٨) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٥/ ١٤٨)، وابن منظور في لسان العرب (٤/ ٢١٧)، وينظر: جمهرة اللغة (١/ ٥٢٥)، المخصص (٣/ ٤٦٥)، الزاهر في معانى كلمات الناس (١/ ٥٢٥).
- (٩) هذا القول مروي عن السدي وابن جريج. أخرجها الطبري في جامع البيان (٦/ ٤٤٤)، وابن المنذر في تفسيره (١/ ٢١٥)، وابن أبي حاتم في تفسيره عن سفيان (٢/ ٢٥٩)، وعزا السيوطي الرواية إليهم كما في الدر المنثور (٢/ ٢٢٣)،

قوم: ( ) مَنْ أَنْصَارِي مع ( ) نَصْرِ اللهِ. ( ) قوم: قال ( ) الشاعر ( ):

ولَوْحُ ذِراعَا يْنِ فِي بِرْكَةٍ إِلَى جُؤْجُ وَ وَهِلِ الْمُنْكِبِ () المُنْكِبِ (الله عَلَى الله عَلَى الكاهل مع جؤجؤ (المُنْكِب ().

وقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُوٓ ٱلنَّصَارَ ٱللَّهِ ﴾ [ ١٤] وأكثرُ القراءة ﴿ كُونُوٓا

= وينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٣٥٧) معاني القرآن للفراء (١/ ٢١٨)، معاني القرآن للأخفش (١/ ٢١٠)، غريب القرآن لابن قتيبة (٤٦٤)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٢٩).

(١) "معناه" زائدة في (خ)

(٢) "إلى " في (س)، (خ)

(٣) ينظر: تفسير السمعاني (٥/ ٤٢٩)، تفسير البحر المحيط (٢/ ٣٥٨)، التحرير والتنوير (٢٨/ ٢٠٠).

(٤) "وقال " في (س)، (خ)

- (٥) هـ و الجعدي كما نص ابن المبرد في الكامل في اللغة والأدب (٣/ ٢٠)، وجمهرة اللغة (٢/ ٢٥٢) ووالأزهري في تهذيب اللغة (١٥/ ٤١٨).
- (٦) لم أجده في الدواوين التي بين يدي، والبيت من شواهد ابن قتيبة في أبيات المعاني (١/ ١٣٧)، وابن دريد في جمهرة اللغة (٢/ ٢٥٢) والأزهري في تهذيب اللغة (١/ ١٨٨)، وابن منظور في لسان العرب (١٦٧/١٥).
  - (٧) "رهل" زائدة في (خ)، (س)
- (٨) محل الشاهد مع جؤجؤ، والجؤجؤ: الصدر. أو مجتمع رءوس عظام الصدر، والمنكب: مجتمع العضد والكتف. ورهله: استرخاؤه وامتلاؤه من اللحم. ينظر: الكامل في اللغة والأدب (٣/ ٢٠)، ولسان العرب (١٩/ ١٦٧).
- (٩) "أنصارا لله" بالتنوين، قراءة نافع وابن كثير وأبو عمرو، ومعناه أثبتوا وكونوا أعوانا لله بالسيف على أعدائه.

ينظر: السبعة في القراءات (٦٣٥)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٩٠)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٢٠) حجة القراءات (٧٠٩).

(١٠) "أكثر" في (خ)

أَنْصَارَ ٱللهِ ( ) ﴿ وَهُو الاَخْتِيار ؛ لأَنْ الأَمْرُ فِي جُوابِ كُونُوا أَنْصَارُ اللهِ ، نَحْنَ أَنْصَارُ اللهِ ، وَيَجُوزُ أَنْ يَكُونُ " نَحْنَ أَنْصَارُ الله " جُواباً لذلك ( ).

وقرئت "وَاللهُ مُتِمُّ نُورَهِ" ()، و"مُتِمُ نُورِهِ" ()، وكلاهما جَيدٌ.

وقوله تعالى: ﴿فَأَيَدُنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْعَلَى عَدُوِّهِم ﴾ ( ) ﴿فَأَيَدُنَا ﴾ قَوَّينَا، واشتقاقه من الأيْدِ، والأَيْدُ: القوَّةُ ( ).

وقوله تعالى: ﴿يَغْفِرُ لَكُو دُنُوبَكُو وَيُدُخِلَكُو جَنَّتِ تَجَرِى مِن تَغِنها ٱلْأَنْهَرُ وَمَسَكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّتِ عَدْنِ ﴾ [١٢] هـذا جـواب ﴿ فُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجْهِدُونَ ﴾ [١١]؛ لأن معناه معنى الأمْرِ ،المعنى [آمنوا ( )] بالله ورسوله وجاهدوا في سبيل الله بأموالكم وأنفسكم ( ).

"أنصارا لله" في (خ)

(٢) "أنصار الله" بلا تنوين، على الإضافة قراءة الباقين من أهل البصرة والكوفة والشام، وحذفوا لام الإضافة من اسم الله تعالى. واختاره أبو عبيدة لقوله: ﴿غَنَّ أَنْكَارُ ٱللَّهِ ﴾ ولم ينون، ومعناه كونوا أنصارا لدين الله.

ينظر: السبعة في القراءات (٦٣٥)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٩٠)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٣٠)، حجة القراءات (٧٠٩)

- (٣) "متمٌ نورَه" بالتنوين وفتح الراء، قرأ نافع وأبو عمرو وابن عامر وأبو بكر عن عاصم. ينظر: السبعة في القراءات (٦٣٥)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٧٧)، حجة القراءات (٧٠٧)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ٢٢٠) الحجة في القراءات السبع (٣٤٥).
- (٤) "متمُ نورِه" بحذف التنوين والخفض، قرأ ابن كثير وحمزة والكسائي وحفص عن عاصم ينظر: السبعة في القراءات (٦٣٥)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٧٧)، حجة القراءات (٧٠٧)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١٢٢٠) الحجة في القراءات السبع (٣٤٥).
  - (٥) "معنى" زائدة في (س)، (خ)
- (٦) ينظر: العين (٨/ ٩٧)، ومعاني القرآن للفراء (٢/ ٤٠١)، مجاز القرآن (٢/ ١٧٩)، غريب القرآن لابن قتيبة (٧٦)، ومعاني القرآن للنحاس (٦/ ٨٩)، المفردات في غريب القرآن (٣٠).
  - (٧) "الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)
- (٨) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٥٤)، وبنصه نسبه ابن أبي زمنين إلى محمد في تفسير

| [۱۹٤] ﴿ يَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾ [١٢] أي () إن فعلتم ذلك يغفره () لكم، والدليل على ذلك قراءة \عَبْدِ الله بن مسعودٍ: [(آمِنُوا بالله وَرَسولهِ) ()

وقد غلِطَ بعض النحويين فقال: هذا جَوابُ "هل "، وهذا غلط بين ()، ليس إذا دلهم النبي على ما ينفعهم غفر الله لهم ()، إنها يغفر الله لهم إذا آمنوا وجاهدوا، فإنها هو جواب [ ﴿ نُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجُهُدُونَ ﴾ ﴿ يَغْفِرُ لَكُورُ ﴾.

فأمَّا فأمَّا فأمَّا فأمَّا في الستفهام المجزوم المجزوم في فكقَولكَ: هل جئتني بشيء أعطيكَ مثله، المعنى إن أكنت جئتني أعطيتك أعطيتك وكذلك "[أين بيتك ألَّ أُزُرُكَ " المعنى مثله، المعنى إن أكنت جئتني أعطيتك ألَّ أَنْ رُكَ المعنى إن ألَّ أَنْ رُكَ المعنى إن ألَّ أَنْ رُكَ المعنى المعنى إن ألَّ أَنْ رُكَ المعنى ألَّ أَنْ رُكَ المعنى المعنى إن ألَّ أَنْ رُكَ المعنى المعنى إن ألَّ أَنْ رُكَ المعنى المعنى إن ألَّ أَنْ رُكَ المعنى إن ألَّ أَنْ رُكَ المعنى المعنى المعنى إن ألَّ أَنْ رُكَ المعنى المعنى إن ألَّ أَنْ رُكَ المعنى المعنى المعنى المعنى إن ألَّ أَنْ رُكَ المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى إن ألَّ أَنْ رُكَ المعنى الم

<sup>=</sup> القرآن العزيز (٤/ ٣٨٨)، ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٧٨)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١ / ٢٧٨)، والتبيان في إعراب القرآن (٢/ ١٢٢١).

<sup>(</sup>١) "أي" ليست في (س)

<sup>(</sup>٢) "يغفر" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٣) لقراءة عبدالله بن مسعود رَضَيُلِكُ عَنهُ ينظر: الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٨٧)، تفسير البحر المحيط (٣) (١٩٨/٨)

<sup>(</sup>٤) منهم الفراء في معاني القرآن للفراء (١/ ٨٦) حيث قال في قول الله تَبَارَكَوَتَعَالَى: ﴿ هَلُ أَذُلُكُو عَلَى تِجَرَوَ نُجِيكُم بِينَ عَنَابٍ أَلِمٍ ﴾ ثم أجاب الاستفهام بالجزم فقال تَبَارَكَوَتَعَالَى: ﴿ يَغْفِرُ لَكُو ذُنُوبَكُو ﴾ ، وقد ضعفه غير واحد، قال العكبري: « فيه بعد؛ لأن دلالته إياهم لا توجب المغفرة لهم ». التبيان في إعراب القرآن (١٢٢١)، وينظر: إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ١٢٠)، والجامع لأحكام القرآن (٨/ ١٨).

<sup>(</sup>٥) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٦) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٧) "والمجزوم" في (س)

<sup>(</sup>٨) "أعطك" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٩) "لو" في (س)

<sup>(</sup>١٠) "وإن جئتني اعطيك" زائدة في (س)

<sup>(</sup>١١) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)

إن أعرفه أزرك<sup>()</sup>.

وقوله تعالى: ﴿ فِي جَنَّتِ عَدْنِ ﴾ أي في جنات إقامة وخلودٍ، يقال: عَدَنَ بالمكان إذَا أقام به. ( )

وقوله تعالى: ﴿ وَأَخْرَىٰ تَجُبُّونَهُ أَنْصَرُ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَنْتُ قَرِيبُ ﴾ [١٣] المعنى ولكم تجارة أخرى تحبونها، وهي نصر من الله وفتح قريب (), () وإن شئت كان رفعاً على البَدَلِ من ﴿ وَأَخْرَىٰ ﴾، المعنى يُدْخِلْكُمْ جَنَاتٍ ولكُمْ نَصْرٌ من الله وَفَتْحٌ قَرِيبٌ ().

و قوله تعالى: ﴿إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَىَّ مِنَ ٱلنَّوْرَئِةِ ﴾.

﴿ مُصَدِقًا ﴾ منصوب ( ) على الحال، أي إِني رسول الله إليكم في حال تصديقٍ لما تقدمني من التوراة وفي حال تبشير برسول ﴿ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي ٱسْمُهُ ۖ أَخَمَدُ ﴾ ( ).

(۱) رأي المبرد والزجاج. بمعنى آمنوا على الأمر، ولذلك جاء يغفر مجزوماً. انتهى، فصورته صورة الخبر، ومعناه الأمر، ويدل عليه قراءة عبدالله، ينظر المقتضب (۸۸)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٧٨)، وحكاه عن الزجاج ابن سيده في إعراب القرآن (٨/ ١٢٠)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٨/ ١٢٠)، وينظر: تفسير البحر المحيط (٨/ ١٩٨).

(۲) ينظر: مجاز القرآن (۱/ ۲٦٣)، جامع البيان (۱۶/ ۳۵۰)، غريب القرآن للسجستاني (۳۳٤)، جمهرة اللغة (۲/ ٦٦٥)، تهذيب اللغة (۲/ ١٢٩).

- (٣) "المعنى ولكم تجارة أخرى تحبونها وهي نصر من الله وفتح قريب" ليست في (س)
- (٤) حكاه ابن أبي زمنين ونسبه إلى محمد في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٨٨)، وينظر: إعراب القرآن للباقولي (٤) حكاه ابن أبي زمنين ونسبه إلى محمد في تفسير البحر المحيط (٨/ ١٩٨).
- (٥) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٥٤)، إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ١٢٠)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٨٥).
  - (٦) "منتصب" في (س)
- (٧) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٧٧)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٧٨)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٨٣).

لالتقاء السَّاكنين ()، فأما () في الكتاب فهي ثابتة من بَعْدي اسمُه أحمد، والاختيار عند سيبويه والخليل تحريك هذه الياء ().
فأمَّا من قرأ (يَغْفِلّكُمْمُ) -بإدغام الراء في اللام - () فغير جائز في القراءة عند

(١) "من بعديَ" بفتح الياء قرأها نافع وابن كثير وأبو عمرو وأبو بكر عن عاصم وهي قراءة السلمي وزر بن حبيش أيضا، فالحجة لمن فتح التقاء الساكنين سكونها وسكون السين.

قُرئَتْ بفتح الياء " مِنْ بَعْدِيَ "( ) وبإسكان الياء ( )، وحذْفِها من ( ) اللفظ؛

ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٨٨)، السبعة في القراءات (٦٣٥)، الحجة في القراءات السبع (٣٤٥)، التيسير في القراءات السبع (٧٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٨٣).

(۲) "من بعديْ "بإسكان الياء، قراءة الباقين وهم ابن عامر وحمزة والكسائي وحفص عن عاصم من بعدي اسمه بإسكان الياء، والحجة لمن أسكنها استثقال الحركة فيها، قال النحاس: "والقول في هذا عند أهل العربية أن هذه ياء النفس، فمن العرب من يفتحها، ومنهم من يسكّنها، قد قرئ بهاتين القراءتين، وليس منها إلّا صواب، غير أن الأكثر في ياء النفس إذا كان بعدها ساكن أن تحرّك؛ لئلا تسقط، وإذا كان بعدها متحرك أن تسكّن، ويجوز في كلّ واحدة منها ما جاز في الأخرى "إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٧٧). ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٨٨)، السبعة في القراءات (٦٣٥) الحجة في القراءات السبع (٣٤٥).

(٣) "في" في (خ)

(٤) "من بعد اسمه" بحذف الياء، قراءة ابن محيصن وحمزة والكسائي حذف الياء في الوصل؛ لسكونها وسكون السين بعدها.

ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٨٨)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٧٧) زاد المسير (٨/ ٥٣).

- (٥) "وأما" في (س)
- (٦) ينظر: الكتاب لسيبويه (١/ ٤٣٦).
- (٧) "يغفلّكم" إدغام الراء في اللام بحيث يصير حرفاً واحداً مشدداً، وهي قراءة أبي عمرو البصري. ينظر: الحجة في القراءات السبع (٨٠)، إعراب القرآن للنحاس (١/ ٣٦٧)، النشر في القراءات العشر (٢/ ٢٤).

سيبويه ()؛ لأنه لا يدغَمُ (الراء في اللام في قولهم (

وقد رُوَيتْ عن إمام عَظِيم الشأن، وهُوَ أبو عمرو بن العلاء، ولا أَحْسَبُه قرأ بها إلا وقد سمعها عن العَرَب.

زَعم سيبويه والخليل وجميع البصريين، مَا خَلَا أَبا عمرو، أن اللامَ تُدْغَمُ في الراءِ، وأن الرَّاءَ لا تُدغمُ في اللامِ، وحجة الذين قالوا:إن الراء لا تدغم في اللام أنها حرف مكرر قويُّ، فَإِذَا أدغمت الراء في اللام ذهب التكرير منها ().

وَدَلِيلُهُمْ على أَن هَا فضيلة عَلَى غَيْرِهَا في التمكن أَنكَ لَا تميلُ ما كان على مثال فاعل إذا كان في أُوله حَرْفٌ مِنْ حُرُوف الإطباقِ ( ) المستعلية، وهي سبعة أَحْرُفٍ أَربعة منها ( ) مطبقة، وهي الصَّادُ والظَّاءُ والطَّاءُ والظَّاء، وثلاثة مستعلية ( ) وهي: الخَاءُ والغَيْن ( ) والقاف.

لا تقول في قولك: هذا صالح، بإمالة الصادِ، إلى الكسر، فإن كان في مَوْضع

<sup>(</sup>١) "الخليل وسيبويه" في (س)، "والخليل" زائدة في (خ)

<sup>(</sup>٢) "ندغم" في (س)، " تُدغم" في (خ)

<sup>(</sup>٣) الكتاب لسيبويه (٤ / ٤٤)

<sup>(</sup>٤) "وحجتهم أن" في (خ)

<sup>(</sup>٥) ينظر: الكتاب لسيبويه (٤/ ٤٤٨)، الأصول في النحو (٣/ ٤٢٨)، وإعراب القرآن للنحاس (١/ ٣٦٧)، إعراب القرآن لابن سيده (١/ ٢٨٥)، حكاه عن الزجاج ابن عطية في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (١/ ٤٢٨)، وابن الجوزى في زاد المسير (٨/ ٢٥٥).

<sup>(</sup>٦) "على" ليست في (س)

<sup>(</sup>٧) "أو" زائدة في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٨) "منها أربعة" في (س)

<sup>(</sup>٩) "وثلاثة مستعلية" مكررة في (س)

<sup>(</sup>١٠) "والعين" في (س)، (خ)

اللام رَاء جاز الكسر، تقول: هذا صَارِم. ولا تقول: مَرَرْت بضَابَطٍ، ولكن تقول: مَررت بضابَطٍ، ولكن تقول: مَررت بضارِب، فَتُسهلَ الراءَ المكسورَة كَسْرَة () الصاد والضادِ المطبقتين.

وهذا الباب انفرد به البَصْرِيونَ في النحو، وليس للكوفيين ولا المدنيين () فيه شيء، وهو باب الإمالة ().

<sup>(</sup>١) "كسر" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٢) "للمدنيين" في (خ)

<sup>(</sup>٣) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٣/٣)، التمهيد في علم التجويد لابن الجزري (٩٧).

## بِسُــِ إِللَّهِ ٱلْخَمْزِ ٱلرِّحْدِ السَّورَةُ الْجِمعة

قوله تعالى: ﴿الْلِكِ الْقُدُوسِ ﴾ [١] بضم القاف القراءة ()، () وقد رُوِيتْ القَدُّوسِ بفتح القاف، وهي قليلة (). ومعنى القدوس: المبارَكُ ()، وقيل: الطاهِرُ أيضاً ().

وقوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّ نَ رَسُولًا مِّنْهُمْ ﴾ [٢] (الْأُمِّيِّ ونَ) الدنين لا يكتبون ()، الذين هم على ما خُلِقَت عليه الأمَّةُ () قبل تعلم الكتاب،

(١) "ومن " زائدة في (خ)

(٢) "الرواية" في (خ)

(٣) "القُدوس" بضم القاف، قرأ الجمهور بضم القاف وهو فعول من تقدس إذا تطهر. ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٥٠٥)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٦٦)، زاد المسير (٨/ ٢٢٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٥٥)، البحر المحيط (١١/ ١٤٩).

(٤) "القَدوس "بفتح القاف، قرأ أبو الأشهب وأبو نهيك ومعاذ القارئ وأبو السيال وأبو دينار الأعرابي، ولعلها لغة كما نص على ذلك بعض المفسرين.

ينظر: المحتسب لابن جني (٢/ ٣١٦)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٥٠٥)، زاد المسير (٨/ ٢٢٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٥٥)، البحر المحيط (١/ ١٤٩).

(٥) هذا القول مروي عن قتاده.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٣٣)، وعزا السيوطي الرواية إلى عبد بن حميد وابن المنذر وأبي الشيخ في العظمة كما في الدر المنثور (٨/ ١٢٣)، وينظر: المخصص (٥/ ٢٢٧)، تهذيب اللغة (٨/ ٣٠٤)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٧٤٩)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٠٨).

- (٦) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٣٤٥)، غريب القرآن لابن قتيبة (٨)، بحر العلوم (٣/ ٤١٠)، تهذيب اللغة (٨/ ٣٠٣)، المخصص (٥/ ٢٢٧)، ونسبه الماوردي في النكت والعيون إلى وهب (٥/ ١٣٥)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٠٨) تذكرة الأريب في تفسير الغريب (٣٩٨)، زاد المسير (٨/ ٢٢٥).
- (٧) ينظر: مجاز القرآن (٢/ ٢٥٨)، جامع البيان (٢/ ٢٥٧)، وعزاه ابن المنذر في تفسيره لابن جريج (٧/ ١٥١)، تذكرة الأريب في تفسير الغريب (٤٠٣)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٩٢).
  - (٨) "عليه الأمة" ليست في (س)

وقولهم في الذي لا يعرب<sup>()</sup>: هو يقرأ بالسليقة<sup>()</sup>، أي لم يتعلم القرآن مُعْرباً، إنها يقرأ على ما سمع الكلام على سلِيقَتهِ<sup>()</sup>.

والسَّلِيقَةُ () والطبيعة () والنحيتة () والسَّجيَّة () والسَّرجُوجَة ()، ومَعْنَاهُ الطبيعة.

وأول ما بدأ في ( ) الكتاب في العرب بَدَأ مِنْ أَهْل الطائِف، وذكر أَهل

"والكلام" في (س)

(٢) "يعرف" في (س)

(٣) "بالسليقية" في (س)، (خ)

- (٤) ينظر: أدب الكتاب لابن قتيبة (٤٠٣)، الجراثيم لابن قتيبة (١٠)، تهذيب اللغة (٨/ ٣٠٩)، المخصص ـ لابن سيده (١/ ٢٣١) المحكم والمحيط الأعظم (٦/ ٢٣٥) لسان العرب (١٠ / ١٥٩).
- (٥) ينظر: العين (٥/ ٧٧)، المفردات في غريب القرآن (٢٣٩)، تهذيب اللغة (٨/ ٣٠٨)، معجم مقاييس اللغة لابن فارس (٣/ ٩٦)، لسان العرب (١٤/ ٣٧٢).
  - (٦) "الطبيعة" في (س).
- (٧) في المخطوطات التي بين يدي لم تبين النقط في الكلمة، وفي كتب اللغة أنها النحيتة بالتاء، والنحيتة الطبيعة التي نحت عليها الإنسان.
- ينظر: الجراثيم لابن قتيبة (١٠)، جمهرة اللغة (١/ ٣٨٢)، المحكم والمحيط الأعظم (٣/ ٢٧٤)، معجم مقاييس اللغة لابن فارس (٥/ ٤٠٤)، المفردات في غريب القرآن (٤٨٥).
- (٨) ينظر: الجراثيم لابن قتيبة (١٠)، تهذيب اللغة (١١/ ١٩٢)، المخصص (١/ ٢٣١)، لسان العرب (٨) ينظر: الجراثيم لابن قتيبة (١٠)، تهذيب اللغة (١١/ ١٩٢).
- (٩) والسرجيجة والسرجوجة الخلق والطبيعة والطريقة يقال: الكرم من سرجيجته وسرجوجته أي خلقه، ويقال: إنه لكريم السرجوجة والسرجيجة أي كريم الطبيعة.

ينظر: المخصص ـ لابن سيده (١/ ٢٣١)، تهذيب اللغة (١٠ / ٣٠٨)، لسان العرب (٢/ ٢٩٧)

(۱۰) "في" ليست في (س)، (خ)

وقول ه تع الى: ﴿ وَءَاخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُواْ هِمْ ﴾ [٣] ﴿ وَءَاخَرِينَ ﴾ في مَوْضِ ع الخفض ()())، المعنى هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّينَ رَسُولًا مِنْهُمْ، وبَعَثَ فِي الذين لم يلحقوا جمم، أي في آخرين منهم.

أَمَّا ( ) ﴿ يَلْحَقُوا بِهِم ﴾ فالنبي الله الله على من شاهده، وإلى كل من كان بَعْدَهُمْ من العجم والعرب ( ) ( )

- (١) "وذكر أهلا لطائف" ليست في (س)
  - (٢) "وذكر" في (س)، (خ)
  - (٣) "أنهم" مكررة في (س)
  - (٤) "الكتابة" زائدة في (س)، (خ)
- (٥) الأنبار: هي من مدن العراق وأولها من جهة الجزيرة، وتقع مدينة الأنبار على جانب الفرات الشرقي، وهي من الأنبار إلى بغداد ثلاثون فرسخا، وإنها سميت الأنبار؛ لأن أهراء العجم كانت بها، فلها دخلتها العرب عربتها فقالت: الأنبار.
  - ينظر: معجم البلدان (١/ ٢٥٧)، المسالك والمالك (١/ ٣٥٧)، فتوح البلدان (٢/ ٣٠١).
  - (٦) ذُكر هذا في فتوح البلدان (٣/ ٥٧٩)، تهذيب اللغة (١٥ / ٤٥٦)، لسان العرب (١٢/ ٢٢)
    - (٧) "جر" في (س)
- (۸) ينظر: معاني القرآن للفراء (۳/ ١٥٥)، جامع البيان (۲۳/ ٣٧٤)، مشكل إعراب القرآن (۲/ ٣٣٣)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٨٠) الهداية إلى بلوغ النهاية (١٢/ ٧٤٥٧).
  - (٩) "لما" في (س)، (خ)
  - (١٠) "خير" زائدة في (خ)
  - (١١) "العرب والعجم" في (خ)
  - (١٢) هذا القول مروي عن ابن زيد، ومجاهد بنحوه.

أخرجهما الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٣٧٥)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن المنذر

ويجوز أن يكون ﴿وَءَاخَرِينَ﴾ في موضع نصب على معنى يعلمهم الكتاب والحكمة ويعَلَمُ آخرين منهم لما يلحقوا بِمِمْ ().

وقوله تعالى: ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُوا ٱلنَّوْرَئَةَ ثُمَّ لَمْ يَخْمِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا ﴾ [٥] ﴿ أَسْفَارًا ﴾ الكُتُب الكبار ()، واحدها سِفْر، فأعلم الله أن اليهودَ مَثَلُهُمْ في تركهم استعمال التوراة والإيمان بالنبي ﷺ الذي يجدونه مكتوباً عندهم فيها كمثل الحِمَارِ (). ()

ثم قال: ﴿ بِنُسَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَتِ ٱللَّهِ ﴾ المعنى ﴿ بِنُسَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ﴾ المثل الذي ضَرَ بْنَاه لَهُمْ ( ).

وقرأ أبو عَمْرو كمثل الحِهَارِ -بكسر الألف- وهذه الإمالة -أَعْنِي كسر الراء- كثيرة () في كَلَام العَرَبِ ().

وقوله تعالى: ﴿وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ معناه لا يهدي من سبق في علمه

كما في الدر المنثور (٨/ ١٥٣) قال أبو جعفر: «هذا أصح ما قيل به لأن الآية عامة ولمّا هي "لم " زيدت إليها "ما" توكيدا ». إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٨٠).

<sup>(</sup>۱) ينظر: معاني القرآن للفراء (۳/ ۱۰۵)، جامع البيان (۲۳/ ۳۷۶)، مشكل إعراب القرآن (۲/ ۳۳۳)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٨٠) الهداية إلى بلوغ النهاية (۱۲/ ۷۲۷).

<sup>(</sup>٢) هذا القول المروي عن ابن عباس رَعَوَلَكُهُ عَنهُ.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٣٧٨)، وينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٥٥) تهذيب اللغة (٢/ ٢٨٠) الزاهر في معاني كلمات الناس (١/ ٧٤).

<sup>(</sup>٣) " يَحْمِلُ أَسْفَاراً" زائدة في (خ).

<sup>(</sup>٤) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (١٢/ ٢٨٠)، وابن منظور في لسان العرب (٤/ ٣٦٧)

<sup>(</sup>٥) ينظر: بحر العلوم (٣/ ٤٢٥)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٨١)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٣٣).

<sup>(</sup>٦) "كثير" في (س)

<sup>(</sup>٧) ينظر: الحجة في القراءات السبع (٣٤٦)، النشر في القراءات العشر (٢/ ٦٥)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٤٢).

أَنه يكون ظَالِاً.

[وقوله جل وعز: ()] ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ هَادُوَاْ إِن زَعَمْتُمْ أَتَكُمُ أَوْلِيَاءُ لِلَّهِ مِن دُونِ النَّاسِ ﴾ [7]؛ لأنهم قالوا: نَحْنُ أُولياء () الله وَأُحِبَّاؤُهُ، فقيل لهم: إِنْ كِنتُمْ كَمَا تزعمون ﴿ فَتَمَنَّوُا ٱلْمُوْتَ ﴾ ()، أي فإن الله سَيُمِيتُكُمْ.

وأعلم () الله أنهم لايَتَمَنَّوْنَهُ؛ لأنهم قد عَلِمُوا أن النبي الطَّيِّكُ حُقُّ، وأَنهم إن تَمَنَّوهُ مَا تُوا، فلم يَتَمَنَّوْه، فهذه من أدل () آيات النبي الطَّيِّكُ ().

ثم أعلم الله أنهم إنْ لم يَتَمنُوا الموت وَلَمْ يَمُوتُوا فِي وَقْتِهِمْ أنهم يموتون لَا مَحالة فقال: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْمَوْتَ ٱلَّذِى تَفِرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ, مُلَاقِيكُمْ ﴾ [٨]ودخلت الفاء في خبر إِنَّ وَلا يجوز إنَّ زَيْداً فمنطَلِق؛ لأن ﴿ ٱلَّذِى تَفِرُُونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ, مُلَاقِيكُمْ ﴾ فيه معنى الشرط والجزاء، ويجوز أن يكونَ تَمَام الكَلاَمِ: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْمَوْتَ ٱلَّذِى تَفِرُّونَ مِنْهُ ﴾ كَأَنَّه قيلَ: إنْ فَرُرْتُم من أي موتٍ كانَ مِنْ قَتْلٍ أو غيره فإنه مُلَاقِيكُمْ، ويكون ﴿ فَإِنَّهُ, ﴾ استئناف ( ) ، بعد الخبر الأول ( ).

<sup>(</sup>١) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ)

<sup>(</sup>٢) "أبناء" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروي بنحوه عن أبي العالية

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢/ ٣٦٥)، وأخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١/ ١٧٧)، عزاه السيوطي إلى ابن جرير كما في الدر المنثور (١/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٤) "فأعلم "في (خ).

<sup>(</sup>٥) "أول" في (س)

<sup>(</sup>٦) ينظر: جامع البيان (٢/ ٣٦٤)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٣٣)، زاد المسير (١١٦١).

<sup>(</sup>٧) "استينافا" في (خ).

<sup>(</sup>A) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (A/ ٢٦١)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (A/ ٩٦/١). وينظر: مشكل إعراب القرآن (٢/ ٧٣٤)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ٢٢٢).

وقول على: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نُودِى لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ ﴾ [٩] وقرئت الجُمْعَة " - بإسكان الميم () - ويجوز في اللغة الجمَعَة - بفتح الميم - ولا ينبغي أن يقرأ بها، إلا أن تثبت بها روايةٌ عن إمام من القُرَّاء ().

[فمن قرأ () إَ ﴿ الْمُمْعَةِ ﴾ فهو تخفيف الجُمُعَةِ؛ لثقلِ الضَمَّتَيْنِ.

ومن قال في غير القرآن (): الجَمَعَةِ، فمعناه التي تجمع النَّاسَ، كما تقول: \ [٥٩أ/١] [رجل لُعَنَة، أَيْ () () .]

وقوله تعالى: [﴿فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللهِ ، وليس معناه فاقصدوا إلى ذكر الله ، وليس معناه العدو ( )( ).]

(۱) "الجمعة "بإسكان الميم على التخفيف لغة تميم، قرأ عبدالله بن الزبير والأعمش وغيرهما قال الفراء: يقال الجمعة "بسكون الميم" والجمعة "بفتح الميم" والجمعة "بفتح الميم" فيكون صفة اليوم، أي تجمع الناس. كما يقال: ضحكة للذي يضحك.

ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٥٦)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٤٢٨)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٨٣)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٩٧)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٤٢).

(٢) " الجمَعة " بفتح الميم لغة بني عقيل، على نسب الفعل اليها كأنها تجمع الناس، ولم تثبت بها رواية، كما نص على ذلك إمامنا الزجاج، وقال مؤكدا: " ومن قال في غير القراءة ".

ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٥٦)، مشكل إعراب القرآن (٢/ ٧٣٤)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٨٤)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٩٧).

- (٣) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)
  - (٤) القراءة في (س)، (خ).
  - (٥) "أي" ليست في (س)، (خ)
- (٦) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)
- (٧) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٦٢)، وينظر: مشكل إعراب القرآن (٢/ ٧٣٤)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١٢٢٣)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٩٧).
  - (٨) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)
  - (٩) ينظر: مجاز القرآن (٢/ ٢٥٨) غريب القرآن لابن قتيبة (٤٦٥)، تهذيب اللغة (٣/ ٥٨).

وقد رويت ( ) عن عمر بن الخطاب رَحْمَهُ ٱللَّهُ، ولكن اتباع المصحف أو  $\mathbb{Z}^{(1)}$ ، ولو كانت عند عمر "فامضوا" لا غير، لغيّرها [في المصحف ( )( ).]

والدليل على أن معنى السَّعْيِ التصرف في كل عمل قول الله: ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ

- (۱) أخرج الأثر الطبري في جامع البيان (۲۳/ ۳۸۱)، وعزا السيوطي الرواية إلى عبدالرزاق والفريابي وأبو عبيد وسعيد بن منصور وابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن الأنباري والطبراني من طرق عن ابن مسعود ينظر: الدر المنثور (۸/ ١٦١)، وجاءت الرواية في كتب أخرى كفضائل القرآن للقاسم بن سلام (٣١٤) في باب الرواية من الحروف التي خولف بها، تفسير السمعاني (٥/ ٤٣٤).
  - (٢) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)
  - (٣) "فامضوا" قراءة عمر بن الخطاب، وابن مسعود، وأبي بن كعب .

أخرجها الطبري في جامع البيان: (٣٨ / ٣٨١)، وعزا السيوطي قراءة عمر إلى أبو عبيد في فضائله وسعيد بن منصور وابن أبي شيبة وابن المنذر وابن الأنباري في المصاحف، كما في الدر المنثور (٨/ ١٦١)، وقراءة ابن مسعود، وأبي بن كعب إلى عبد بن حميد من طريق أبي العالية كما في الدر المنثور (٨/ ١٦٢).

وقيل عن قراءة ابن مسعود: " الأمة أجمعت على " فَاسَعَوْا " برواية ذلك عن الله رب العالمين ورسول وقيل عن قراءة ابن مسعود رَضَوَلَيَّهُ عَنْهُ فها صح عنه "فامضوا" لأن السند غير متصل، إذ إبراهيم النخعي لم يسمع عن عبدالله بن مسعود رَضَوَلَيَّهُ عَنْهُ شيئًا، وإنها ورد "فأمضوا" عن عمر رَضَوَلَيَّهُ عَنْهُ ". الجامع لأحكام القرآن (١٠٨/ ١٠٨).

- (٤) "ورويت" في (خ)
- (٥) "أولى " في (خ)، (س)
- (٦) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)
- (۷) قال ابن الجزري: «هذه القراءة قراءة توضيحية لإيضاح حكم يقتضى الظاهر خلافه كقراءة (فامضوا إلى ذكر الله) فإن قراءة (فاسعوا) يقتضى ظاهرها المشي السريع وليس كذلك فكانت القراءة الأخرى موضحة لذلك ورافعة لما يتوهم منه » النشر في القراءات العشر (۱/ ٤٠)، وينظر: الجامع لأحكام القرآن (۱/ ۲/۱۸)

وقوله تعالى: ﴿وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ فالبيع من وقت الزوال () في يوم الجُمْعَةِ إلى انقضاء الصلاةِ كل محرَّم () .

وقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوٰهُ فَأَنتَشِرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ وَٱبْنَغُواْ مِن فَضَّلِ ٱللَّهِ ﴾ [١٠] هذا معناه الإباحة ()، ليس () معناه أنه إذا انقضت الصلاة ()

أخرج رواية عكرمة والضحاك الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٣٨٣)، وعزا السيوطي رواية عكرمة إلى عبد بن حميد، ورواية مجاهد إلى ابن أبي شيبة وابن المنذر كها في الدر المنثور (٨/ ١٦٢)

وحكاه بنصه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٣/ ٥٨)، وابن منظور في لسان العرب (٥/ ٣٨)، وينظر: تفسير مقاتل بن سليان (٣/ ٢٩٤)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٣٤)

(٦) هذا القول مروي عن الضحاك، وقتادة، والزهري بنحوه.

أخرج الطبري رواية الضحاك في جامع البيان (٢٣/ ٣٨٤)، وعزا السيوطي إلى ابن أبي شيبة وعبد بن حميد، ورواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر، ورواية الزهري إلى عبدالرزاق وابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ١٦٣).

(٧) هذا القول مروي عن مجاهد والضحاك وابن زيد بنحوه.

أخرجها الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٣٨٤)، وعز السيوطي رواية مجاهد والضحاك إلى ابن أبي شيبة كما في الدر المنثور (٨/ ١٦٤).

- (٨) "وليس" في (س)
- (٩) "الصلاة" ليست في (س)

<sup>(</sup>١) النجم: ٣٩-٠٤

<sup>(</sup>٢) "في" زائدة في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٣) السعى هنا العمل هذا القول مروي عن عكرمة والضحاك ومجاهد.

<sup>(</sup>٤) "الزوال" ليست في (س).

<sup>(</sup>٥) "كالمحرم" في (س)، (خ)

كما قال: ﴿ وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَأُصَطَادُوا ﴾ فليس على من حَلَّ من إحرامه أن يصطاد، إنها هو مثل ذلك قوله في الكلام (): إذا حَضَرتني فلا تنطق، وَإذا غبت عني فتكلم بما شئت، إنَّما معناه الإباحة ().

وقوله تعالى: ﴿فَتَمَنَّوُا ٱلْمُوْتَ ﴾ بضم الواو؛ لسكونها وسكون اللام، فاخْتِير () النضم مع الواو؛ لأن الواو هاهنا أصل حركتها الرفع؛ لأنها تنوب عن أسهاء مرفوعة ().

وقد قرئت "فتمنوا الموت" بكسر الواو؛ لالتقاء السَّاكنين؛ لأن أصل () الساكنين إذا التقيا من كلمتين كسر الأول () كما تقول: قَلِ الحق، فتكسر اللام من قل ()؛ لسكون لام الحق ().

<sup>(</sup>١) المائدة: ٢

<sup>(</sup>٢) "في الكلام" ليست في (س).

 <sup>(</sup>٣) ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٨٤)، زاد المسير (٢/ ٢٧٤)، الجامع لأحكام القرآن
 (٦/ ٤٤)، تفسير البحر المحيط (١/ ١٨٠).

<sup>(</sup>٤) "واختير" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٥) "فتمنو الموت "بضم الواو قرأ الجمهور، وهو الأصلُ في واو الضمير. ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (١/ ١٦٣)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٠٠)، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (١٠/ ٣٢٨) إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٤٢).

<sup>(</sup>٦) "التقاء" في (خ)

<sup>(</sup>٧) "منهما" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٨) "من قل " ليست في (س)

<sup>(</sup>A) "فتمنو الموت " بكسر الواو قرأ ابن يعمر وابن أبي إسحاق وابن السميفع، وهو أصل التقاء الساكنين. ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (١/ ١٦٣) تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٠٠) إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٤٢).

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأُوا بِحَكَرَةً أَوْلَهُوا انفَضُوا إِلَيْهَا ﴾ [١١] ولم يقل: انفضوا اليهما، ويجوز في الكلام، وإذا رأوا تجارة أو لهوا انفضوا إليه، () وانفضوا إليهما (). والمعنى وإذا رأوا تجارة انفضوا إليها أو لهوا انفضوا إليه، فحذف خبر أحدهما؛ لأن الخبر الثاني يدل على الخبر المحذوف ().

وروي أن النبي الكيلا كان في خطبته، فجاءت إبل لدحية بن خليفة الكلبي () وعليها زيت، فانفضوا إليها، وتركوا النبي الكيلا ينظرون () إلى تلك الإبل، وبقي النبي عشر () نفسا () فقال رسول الله على «لو لحق آخرُهُمْ أَوَّهُمْ لالتهب

<sup>(</sup>١) "انفضوا" ليست في (س)

<sup>(</sup>٢) "وانفضوا إليها" زائدة في (س)، (خ).

<sup>(</sup>٣) قال الفراء: "لأن التجارة كانت أهم إليهم". معاني القرآن للفراء (٣/ ١٥٧)، وينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٤٦٦) الجامع لأحكام القرآن (١/ ٣٢٥)، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (١/ ٣٣٢)

قال ابن عطية: «وقال: إليها ولم يقل: إليهما تَعمُّماً بالأهمِّ، إذ كانَتْ هي سببَ اللهو ولم يكن اللهو سببَها.... وتأمَّلُ أَنْ قُدِّمِتْ التجارةُ على اللهو في الرؤية؛ لأنها أهمُّ وأُخِّرت مع التفضيل، لتقع النفسُ أولاً على الأَبْيَن» انتهى المحرر الوجيز في تفسر الكتاب العزيز (٥/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٤) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٧٠)، وينظر: إعراب القرآن لابن سيده (٣/ ٢٣٣)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٨٣)، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (١٠/ ٣٣٢).

<sup>(</sup>٥) دحية بن خليفة بن فروة بن فضالة الكلبي صحابي جليل نزل المزة ومات في خلافة معاوية كان جبريل ينزل على صورته جاء ذلك من حديث أم سلمة ومن حديث عائشة وروى النسائي بإسناد صحيح عن يمين معمر عن بن عمر صَحَيَّكُ كان جبرائيل يأتي النبي في صورة دحية الكلبي نافقات (١/ ١٠٠٠) الله المرابع الله على الله المرابع الله المرابع الله الله المرابع المرابع الله المرابع المرابع

ينظر: الثقات (٣/ ١١٧)، الإصابة (٢/ ٣٨٥)، تقريب التهذيب (١/ ٢٠٠)

<sup>(</sup>٦) "ينظرون" ليست في (س).

<sup>(</sup>٧) "عشرة" في (خ)

<sup>(</sup>A) "رجلا" في (س).

<sup>(</sup>٩) هذا القول مروي عن جابر بن عبدالله رَضَالِلَهُ عَنْهُ أُخرجه البخاري في صحيحه (١/ ٣١٦) في كتاب الجمعة، باب إذا نفر الناس عن الإمام في صلاة الجمعة فصلاة الإمام ومن بقي جائزة برقم (٨٩٤)، = =

الوادي نَاراً» ().

فأعلم الله أن ما عنده () خيرٌ من اللهو ومن التجارة، وأعلم النبي العَلَيْكُمْ غليظ () ما في التولي عن الإمام إذا كان يخطب يوم الجمعة.

واللهو هاهنا قيل: الطبل ()، وهو -والله أعلم - كل ما يلهى به ().

﴿وَٱللَّهُ خَيرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴾ أي ليس يفوتهم من أرزاقهم لتخلفهم عن النظر إلى الميرة شيء من رزق، ولا بتركهم البيع في وقت الصلاة ().



- الناعشر رجلا فنزلت هذه الآية ﴿ وَإِذَا رَأَوًا بِحَـٰرَةً أَوْهُوا النفتوا إليها حتى ما بقي مع النبي ﷺ إلا اثنا عشر رجلا فنزلت هذه الآية ﴿ وَإِذَا رَأَوًا بِحَـٰرَةً أَوْهُوا انفضُواْ إِلَيْهَا وَتَرَكُّوكَ قَابِماً ﴾ وليس فيه أن العير كانت لدحية، ولا لو لحق أخرهم أولهم... » وأخرجه أيضا في (٢/ ٢٢٧) كتاب البيوع، باب ماجاء في قوله (وإذا رأوا تجارة أو لهوا)، برقم (١٩٥٣)، وأخرجه مسلم في صحيحه (٣/ ٩) في كتاب الجمعة، في باب ماجاء في قوله: (وإذا رأوا تجارة أو لهوا). برقم (٢٠٣٤)
- (۱) أخرج هذه الزيادة من رواية ابن جابر، ابن حبان في صحيحه (۱٥/ ٣٠٠) في باب ذكر وصف الآية التي نزلت من كتاب مناقب الصحابة، برقم (٦٨٧٧).
- وفي كتب التفسير أخرجها الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٣٨٦)، وينظر: أسباب النزول (٤٢٩)، لباب النقول في أسباب النزول للسيوطي (٢١٣)
  - (٢) "عندالله "في (س)
  - (٣) "غليظ "ليست في (س)
  - (٤) هذا القول مروي عن مجاهد.
- أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٠/ ١٢٩)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٤/ ١٢٨٢) وقال به مقاتل بن سليهان في تفسيره (٣/ ٣٦١)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ١٥٧)، والذي هو أولى بالصواب: " الخبر الذي رويناه عن جابر؛ لأنه قد أدرك أمر القوم ومشاهدهم ". جامع البيان (٢٣/ ٣٨٩)
- (٥) ينظر: المحكم والمحيط الأعظم (٤/٣/٤)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٤/٠٠٤)، لسان العرب (١٥/٢٥٥)
  - (٦) حكاه عن الزجاج بنحوه السمعاني في تفسيره (٥/ ٤٣٧).

## بِسْ \_\_\_\_ إِللّهِ ٱلرَّمْزِ ٱلرَّحْدِ السّهِ وَهُ المنافِقِينَ سُورَةُ المنافِقِينَ

قول تعلمُ إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنَافِقُونَ قَالُواْ نَشَهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَعَلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَعَلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَعَلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَعَلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ إِنَّا اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ وَفِي أَنْهُم عَلَمُونَ بِاللهِ عَلَمُ وَفِي أَنْهُم عَلَمُونَ بِاللهِ عَلَمُ وَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَا عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلّمُ عَلّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَا

وقوله تعالى: ﴿ أَتَّخَذُوٓا أَيْمَنَهُمْ جُنَّةً ﴾ [٢]أي سُيتْرة يستترون () بها منه ()، ودليل ذلك أنهم حَلَفوا على وَصْفِنا ().

وقد قرئت: "اتَّخَذُوا إِيْمَانَهُمْ جنة" بكسر الهمزة، أي إظْهَارَهُم الإِيمَانَ ﴿ جُنَّةً ﴾ () فصدوا عن سبيل الله ().

(۱) ينظر: جامع البيان (۲۳/ ۳۹۰)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٨٤)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٤٠)، زاد المسر (٨/ ٢٧٤).

(٢) "فيستترون" في (س).

(٣) قال بهذا المعنى الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٣٩٤)، ومكي بن أبي طالب في الهداية إلى بلوغ النهاية (٦) ٧٤٨٠) والسمعاني في تفسيره (٥/ ٤٤٠)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٢٣/١٨).

وينظر في اللغة والمعاجم: جمهرة اللغة (١/ ٢٣)، المخصص (٤/ ٣٤٢) لسان العرب (١٣/ ٩٢).

- (٤) "ما وَصَفْنا" في (س)، (خ)
- (٥) (اتخذوا إيهانهم جنة) بكسر الهمزة مصدر آمن، قراءة الحسن، هذا على حذف المضاف، أي: اتخذوا إظهار إيهانهم جنة فصدوا عن سبيل الله.

(اتخذوا أيمانهم جنة) بفتح الهمزة، قرأ الجمهور.

ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٨٤)، الحجة للقراء السبعة (٧/ ٧٥)، المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٣١٥)، الحجة للقراء السبعة (٧/ ٧٥)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٤٣).

(٦) "فصدوا عن سبيل الله" ليست في (خ)

ويجوز في العربيَّةِ ﴿ فَطُبِعَ عَلَى قُلُومِهِمْ ﴾ على إدغام العين في العين، واجتهاع () الحركات؛ لأنه يجتمع سِت متحَرَكاتٍ ()، ومن ترك الإدغام فلأن الحرفين من كلمتين، وأن العين من الحلق، وحروف الإدغام في حروف الفم أكثر منها في حروف الحلق، نحو () مدَّ وشَدَّ وَرَدَّ وقرَّ () أكثر () مِنْ بَابِ دَعَّهُ يُدعُّه ().

(۱) "فطبَعَ على قلوبهم" بفتح الطاء مبنياً للفاعل أي فطبع الله، ويحتمل أن يكون الفاعل ضميراً يعود على المصدر المفهوم مما قبله، أي فطبع هو، أي بلعبهم بالدين قراءة زيد بن علي والأعمش،.

ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٨٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٢٤) تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٠٣).

- (٢) " فطبعَ الله عَلَى قُلُوبِهِمْ" في رواية أيضا عن زيد بن علي مصرحاً بالله ينظر: الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٢٤) تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٠٣)
  - (٣) "أي فطبع الله على قلوبهم" ليست في (س)
    - (٤) "هاهنا" ليست في (س)
  - (٥) "فَطبعَ" بضم الطاء مبنياً للمفعول، قراءة الجمهور.

ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٨٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٢٤) تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٠٣).

- (٦) "لاجتماع "في (خ)
- (٧) "حركات" في (س)
- (٨) "نحو" ليست في (خ)
- (٩) " وَرَدَّ وقرَّ " ليست في (س)، "وقرّ وردّ" في (خ)
  - (۱۰) "وأكثر" في (س).
- (١١) "فطبع على قلوبهم" إدغام العين في العين لأبي عمرو البصري، وترك الإدغام أجود؛ لبعد مخرج العين. ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٤٣٢)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٨٥).

وقول تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ أَوَ إِن يَقُولُواْ تَسْمَعْ لِقَوْلِمِ ﴾ [٤] كأن وصفهم بتمام الصور وَحُسْنِ الإِبَانة، ثم أعلم أنهم في ترك التَّفهُم والاستبصار بمنزلة الخشب، فقال: ﴿ كَأَنَّهُمْ خُسُبُ مُسَنَّدَةً ﴾ [٠]

وتقرأ "خُشْبُ مُسَنَّدَةً" بإسْكانِ الشِين ()، فمن قرأ بتسكين الشين () فهو بمنزلة بَدَنةٍ وَبُدْنٍ ().

ومن قرأً"خَشُب" - بضم الشين - () فهو بمنزلة ثَمَرَةً () وَثُمُر ()، ويجوز "خَشَبٌ مثل "خَشَبٌ مُيسَنَّدَةٌ"، فلا تقرأن () مها إلا أَن تثبت () رواية، وخشبة () وخَشَبٌ مثل

<sup>(</sup>۱) حكاه عن الزجاج السمعاني بنحوه في تفسيره (٥/ ٤٤١)، وينظر: جامع البيان (٣٣/ ٣٩٥)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٩٤)، الهداية إلى بلوغ النهاية (٢١/ ٧٤٨٢).

<sup>(</sup>٢) "السين" في (س)

<sup>(</sup>٣) "السين" في (س)

<sup>(</sup>٤) "خُشْب مسندة" بضم الخاء وإسكان الشين قرأ قنبل وأبو عمرو والكسائي، وهي قراءة البراء بن عازب واختيار أبي عبيد؛ لأن واحدتها خشبة، ودليله قوله: ﴿ وَٱلْبُدُنَ جَعَلْنَهَا لَكُمْ ﴾.

ينظر: الحجة في القراءات السبع (٣٤٦)، السبعة في القراءات (٦٣٦)، العنوان في القراءات السبع (٣٤)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٢٥).

<sup>(</sup>٥) "السين" في (س)

<sup>(</sup>٦) "وثمرٍ" في (خ)

<sup>(</sup>٧) "خُشُب مسندة" بضم الخاء والشين، قراءة الجمهور، والحجة لهم أنهم أرادوا جمع الجمع، كقولهم: ثمار وثمر.

ينظر: الحجة في القراءات السبع (٣٤٦)، السبعة في القراءات (٦٣٦)، الجامع لأحكام القرآن (١٢٥).

<sup>(</sup>A) "ولا يقرأن " في (خ).

<sup>(</sup>٩) " بها " زائدة في (س)، (خ)

<sup>(</sup>١٠) "وخشبة "ليست في (خ)

شجرة وشَجَر ().

وقوله تعالى: ﴿ يَحْسَبُونَ كُلُّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ ﴾ وصفهم الله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَالل

[وقوله: ( )] ﴿ هُرُ ٱلْعَدُوُ فَاحَذَرَهُمْ ﴾ أي هم العدو الأدنى، فاحذرهم؛ لأنهم كانوا أعداء النبي الله ويظهرون أنَّهم مَعَهُ.

وقوله تعالى: ﴿قَنْلَهُمُ اللَّهُ مُؤَلِّكُونَ ﴾ معناه لعنهم الله ﴿أَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴾ ومعنى ﴿أَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴾ ومعنى ﴿أَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴾ من أين ()يصر فون عن الحق بالباطل ()، ().

وقوله تعالى: ﴿وَإِذَاقِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْاْ يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ اللهِ ﴾ [٥] قرأ أبو عمرو ﴿ يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ ﴾ وهي عند سيبويه لا تجوز، وقد بيَّنَّا

(۱) "خَشَب" بفتح الخاء والشين، اسم جنس الواحد خشبة. جائزة ولم تثبت بها رواية صحيحة، وجاء في بعض كتب التفسير أنها رويت عن ابن المسيب وابن جبير.

ينظر: التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١٢٢٤) الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٢٥) تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٠٤).

- (٢) "ويحسبون" في (خ)
  - (٣) "بكشف" في (خ)
- (٤) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٢٦٨)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٨٦)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٩٥)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٤٢).
  - (٥) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ)
    - (٦) "يؤفكون " زائدة في (س)
      - (٧) "إلى الباطل" في (س)
- (٨) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (١٤٥)، جامع البيان (٣٩٦/٢٩٣)، معاني القرآن (٣/ ٢٠١)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٣٩٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٨١/١٨).
  - (٩) "وقرأ "في (خ)
  - (۱۰) "يستغفلّكم" في (س)
- (١١) "يستغفلكم" إدغام الراء في اللام بحيث يصير حرفا واحدا مشددا، وهي قراءة أبي عمرو البصري.

ذلك في سورة الصف ().

وقوله تعالى: ﴿ وَوَله تعالى: ﴿ وَوَاللهُ عَلَى فَعَلُوا وَقَرئَتُ "لُووا رؤوسهم" ( ) بالتخفيف ( ) ، وهذه قيل: إنها ( ) نزلت في عبد الله بن أُبِيِّ ( ) .

وقوله تعالى: ﴿ هُمُ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِ قُواْ عَلَىٰ مَنْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ حَتَّى يَنفَضُّواْ ﴾ [٧] هذه () أيضاً نزلت () في عبد الله بن أُبيِّ، وذلك أنه قال لقوم ينفقون [على بعض من ()] مع رسول الله العَيْلُا: لا تنفقوا عليهم حتى ينفَضُوا عنه ().

أخرج رواية قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/٣١٣)، وأخرجهما الطبري في جامع البيان (٣٦/ ٣٩٩)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ١٧٤). وينظر: أسباب النزول (٤٣٣).

<sup>=</sup> ينظر: السبعة في القراءات (١٢١)، الحجة في القراءات السبع (٨٠)، النشر في القراءات العشر (٢/ ١٤).

<sup>(</sup>١) الكتاب لسيبويه: (٤/ ٨٤٤)، ويراجع البحث (٧٤٥).

<sup>(</sup>٢) "على فعّلوا وقرئت "لووا رؤوسهم" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٣) "لوَوَا رؤوسهم" بالتخفيف، قراءة نافع، جعله من لوى يلوي ليا وهو إذا أنكر الرجل شيئا لوى راسه وعنقه، وحجة هذه القراءة قوله: (ليا بألسنتهم) والأصل لويا فقلبوا الواو ياء.

ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٥٩)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٢٩٢)، حجة القراءات (٧٠٩) العنوان في القراءات السبع (٣٤).

<sup>(</sup>٤) "أنها" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٥) عبد الله بن أبي بن سلول من رؤوس المنافقين، وهو المعني بهذه الآيات كلها. قال الطبري: « وإنها عنِي بهذه الآيات كلها فيها ذُكر، عبدُ الله بن أُبيّ ابن سَلُول». جامع البيان (٢٣/ ٣٩٧).

<sup>(</sup>٦) "وهذه" في (خ)

<sup>(</sup>٧) "نزلت" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٨) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٩) هذا القول مروى عن قتادة ومجاهد.

﴿ وَلِلَّهِ خَزَآبِنُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِكِكَنَّ \ ٱلْمُنَفِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ أي أن الله يرزقهم وهو [١٩٥٠/ب] رازقهم أي أن الله يرزقهم وهو [١٩٥٠/ب] رازقهم أي حال [إنفاق هؤلاء عليهم ()] .

وقوله تعالى: ﴿ [يَقُولُونَ لَإِن رَّجَعْنَ آ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَكَ ٱلْأَعَزُ ( ) ]مِنْهَا ٱلْأَذَلَ ﴾ [٨] يعنون ( ) أيضاً عبد الله بنَ أُبَيِّ، فأعلم الله أنه مظهر دينه على الدين [كله، ومعزُّ رسوله عنون ( ) ] المؤمنين فقال: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْعِنَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ( ).

(V) هذا القول مروي عن سعيد بن جبير.

أخرجها ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٥٧)، وعزاها السيوطي إليه وإلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٨/ ١٧٤).

ونص الرواية عن سعيد بن جبير أن النبي على كان إذا نزل منز لا في السفر لم يرتحل منه حتى يصلي فيه فليا كان غزوة تبوك نزل منز لا فقال عبدالله بن أبي: ﴿ إَن رَجَعُنَا إِلَى ٱلْمَدِينَةِ لِيُخْرِجَ الْأَغَنُ مِنْهَا ٱلْأَذَلُ ﴾ فبلغ ذلك رسول الله على فارتحل ولم يصل فذكروا ذلك فذكر قصة ابن أبي ونزل القرآن: ﴿ إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنفِقُونَ قَالُواْ نَشَهَدُ إِنّكَ لَرَسُولُ ٱللّهِ وَاللّهُ يَعْلَمُ إِنّكَ لَرَسُولُهُ أَن وَجعل يعتذر ويحلف ما قال ورسول الله على يقول له: تب فجعل يلوي رأسه فأنزل الله على ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ تَعَالُواْ يَسَتَغْفِرُ ويخاء عبدالله بن أرقم في جامع البيان (٢٣/ ٣٩٩)، لكُمْ رَسُولُ ٱللّهِ لَوَقُواْ رُوهُ وسَعُمُ ﴿ وَبنحو منها أخرج الطبري عن زيد بن أرقم في جامع البيان (٢٣/ ٣٩٩)، وينظر: أسباب النزول (٤٣٣)، الجامع لأحكام القرآن (١٢٧/ ١٢٧).

ولفظ المروية عن قتادة: «أنه بعد أن قال عبدالله بن أبي ما قال: قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لَوْ أَتَيْتَ النَّبِيَّ عَلَى، فَاسْتَغْفَرَ لَكُمْ رَسُولُ ٱللَّهِ لَوَوْ أَرُمُوسَاهُمُ ﴾ الْآية ». لَكَ، فَجَعَلَ يَلُوي رَأْسَهُ، فَنَزَلَتْ فِيهِ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ ٱللَّهِ لَوَوْا رُمُوسَاهُمُ ﴾ الْآية ».

<sup>(</sup>١) "وهو رازقهم" ليست في (خ).

<sup>(</sup>٢) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٣) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٨٧)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٤٥)، زاد المسير (٨/ ٢٧٧).

<sup>(</sup>٤) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٥) "يعني به" في (خ)

<sup>(</sup>٦) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)

وقول الله وقول

﴿فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلَآ أَخَرَّتَنِيٓ إِلَىٰٓ أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَّقَ وَأَكُن مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ وقرئــــت "فَأَصَّدَّقَ وَأَكُونَ مِن الصالحين" ( ).

فجاء في التفسير أنهُ ما قَصَّر أحدٌ في الزكاة أو في الحج إلا سأل الكرة فمن قرأ "فَأَصَّدَّقَ وَأَكُنْ مِنَ الصَّالِحِينَ" ()، ﴿فَأَصَّدَّقَ ﴾ جواب ﴿لَوْلَاۤ أَخَرَتَنِيٓ ﴾ ومعناه هلّا

"وأكن" جزمًا عطفًا بها على تأويل قوله: (فَأَصَّدَّقَ) فالحجة لمن جزم أنه رده على موضع الفاء وما اتصل بها قبل دخولها على الفعل؛ لأن الأصل كان لولا أخرتني أتصدق وأكن.

ينظر: جامع البيان (٢٣/ ٢١٢)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٣٣٦) الحجة في القراءات السبع (٣٤٦)، الحجة للقراء السبعة (٤/ ٢٨٦).

(V) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَالِلَثُهُ عَنْهُ والضحاك.

أخرجهم الطبري في جامع البيان (٣٣/ ٢١)، وأخرج ابن أبي حاتم الرواية عن ابن عباس رَضَيَلَتُهُ عَنْهُ في تفسيره (١٠/ ٣٣٥٧)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَالِتُهُ عَنْهُ إليهما وإلى عبد بن حميد والترمذي وابن عباس رَضَالِتُهُ عَنْهُ إليهما وإلى عبد بن حميد والترمذي وابن عباس رَضَالِتُهُ عَنْهُ إليهما وإلى عبد بن حميد والترمذي وابن

<sup>(</sup>١) "الله" لفظ الجلالة ليست في (س)

<sup>(</sup>٢) "لله" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٣) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٧٧)، وينظر: بحر العلوم (٣/ ٤٣١)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٢٩).

<sup>(</sup>٤) "بأموالهم "في (س)

<sup>(</sup>٥) "معه "ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) " وأكون" بإثبات الواو ونصب (وَأَكُون) عطفًا به على قوله: (فَأَصَّدَّقَ) قرأ ذلك الحسن وابن محيصن وأبو عمرو، وقد حكي أن ذلك في قراءة أبي وابن مسعود كذا وأكون إلا أنه مخالف للسواد الذي قامت به الحجة.

أَخَّرْتَنِي، وجزم فَهُوَأَكُنَ ﴾ () على موضع ﴿فَأَصَّدَّقَ ﴾ ؛ لأنه على معنى إن أخرتني أصَّدَّق وأكن من الصالحين.

ومن قرأ (وأكونَ) فهو على لفظ ﴿فَأَصَّدَّقَ ﴾ وَأَكُونَ ().

<sup>(</sup>١) "وأكن" في (خ)

<sup>(</sup>۲) ينظر معاني القرآن للفراء (۳/ ۱٦٠)، مجاز القرآن (۲/ ۲۰۹)، ومعاني القرآن للأخفش (۱/ ۲۹)، مشكل إعراب القرآن (۱/ ۳۹۱)، إعراب القرآن لابن سيده (۸/ ۱۲۵)، وحكاه ابن أبي زمنين بنصه ونسبه إلى أبي محمد في تفسير القرآن العزيز (٤/ ٣٩٦).

## بِسْـــِ إِللَّهِ ٱلتَّمْزِ ٱلرِّحَهِ السَّهِ التَّمْزِ ٱلرِّحَهِ السَّمْ الرَّهُ السَّمْ الرَّمْزِ الرَّحَةِ المُن

[مكية ما خلا ثلاث آيات نزلت بالمدينة، وهي من آخرها قوله: ﴿ يَتَأَيُّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّالِمُ اللَّاللَّالِي اللَّالِمُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا

قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُمُ فَهِ النَّهِ عَلَقَكُمُ فَهَا كُرُ فَهَا كُرُ فَهَا كُرُ فَهَا كُرُ وَمِنكُمْ مُّؤَمِنُ ﴾ [٢]خلقكم في بطون أمّه أمهاتكم كفاراً ومؤمنين ( )، وجاء في التفسير أن يحيى بن زكريا الطَّيْ خلق في بطن أُمّه

أخرج قول عطاء الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٤٢٤)، وعزاه السيوطي إليه وإلى ابن إسحق كما في الدر المنثور (٨/ ١٨١)

ورواية ابن عباس رَضَيُلِلَهُ عَنهُ عزاها السيوطي إلى النحاس كما في الدر المنثور (٨/ ١٨١)، وذكر عن ابن عباس رَضَيُلِلَهُ عَنهُ هذا القول غير واحد كابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٧٩)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٣٢)، وابن حبان في تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٠٧)، وبهذا القول قال ابن قتيبة في غريب القرآن (٢١٩)، وينظر: لباب النقول في أسباب النزول للسيوطي (٢١٤).

(٣) أنها مدنية قاله الجمهور، منهم ابن عباس رَضَالِلُّهُ عَنْهُ والحسن ومجاهد وعكرمة وقتادة

عزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنهُ إلى من أخرجها وهم ابن الضريس وابن مردويه والبيهقي في الدلائل كما في الدر المنشور (٨/ ١٨١)، ينظر: زاد المسير (٨/ ٢٧٩)، الجمامع لأحكام القرآن (١٨/ ٢٧٨).

- (٤) هذه الزيادة ليست (ش)، (س) وهي في (ط).
  - (٥) "أي " زائدة في (خ)
  - (٦) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحَالِلَّهُ عَنْهُ.

أخرجه الطبري في جامع البيان (١٢/ ٣٨٢)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥/ ١٤٦٢)، وعزاه السيوطي إليهما وإلى ابن المنذر كما في الدر المنثور (٣/ ٤٣٧).

<sup>(</sup>١) "ومن" زائدة في (خ)

<sup>(</sup>٢) قول عطاء بن يسار، ورواية عن ابن عباس رَضَالِلَّهُ عَنهُ.

مؤمناً، وخلق فرعون في بطن أُمَّه كافراً ()، ودليل ما في التفسير قوله تعالى: ﴿ فَنَادَتُهُ الْمَكَيْكِ كُهُ وَهُو قَايِمٌ يُصَلِّي فِي الْمِحْرَابِ أَنَّ اللَّهَ يُبَثِّرُكَ بِيَحْيَىٰ مُصَدِّقاً بِكَلِمَةٍ مِّنَ اللَّهِ وَسَيِّدًا وَحَصُورًا وَنَبِيَّا مِنَ الطَّهُ اللهِ وَاللهِ وَسَيِّدًا وَحَصُورًا وَنَبِيَّا مِنَ الطَّهُ اللهِ أنه مخلوق كذلك.

وجائز أن يكون ﴿ هُو ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ فَيَنكُمْ صَافِرٌ وَمِنكُمُ مُّوَّمِنَ ﴾ أي مؤمن بأن الله خلقه، وكافِر بأن الله () خلقه ()، ودليل ذلك: ﴿ فَنِلَ ٱلْإِنسَنُ مَاۤ ٱلْفَرَهُ, ﴿ اللهُ مَن أَي شَيْءٍ خَلَقَهُ, ﴿ اللهُ اللهُ () فَطَفَةٍ خَلَقَهُ, ﴿ اللهُ () مَن أَكفَرُتَ بِٱلَّذِى خَلَقَكَ مِن ثُرَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّٰ لِكَ رَجُلاً ﴾ ()

وقوله تعالى: ﴿وَصَوَّرَكُونَا أَحْسَنَ صُورَكُونَ ﴾ [٣] وتقر أُ الصورَكم" بكسر الصادِ ( )، وصُورَة تجمع صُور ( )، مثل غُرْفَة وَغُرَف، ورُشُوة ورُشى، [وتجمع أيضاً صِور مثل

أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (١٠/ ٢٢٤) برقم (٢٥٥١)، والبيهقي في القضاء والقدر (١٥٣) برقم (٩٦)، وفي كتب التفسير عزاه السيوطي إلى ابن عدي والدارقطني في الأفراد والبيهقي، وابن عساكر كما في الدر المنثور في التفسير بالمأثور للسيوطي (٢/ ١٨٩)، وينظر: تفسير السمعاني (٥/ ٤٤٨)، الجامع لأحكام القرآن (١٨٨/ ١٣٢).

- (٢) آل عمران: ٣٩
- (٣) "بأنه خلقه " في (س)، (خ)
- (٤) حكاه الماوردي عن الزجاج في النكت والعيون (٦/ ٢٠)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٨١)، وأورد السمعاني المعنى في تفسيره بلا نسبة (٥/ ٤٤٩).
  - (٥) عبس: ١٧-١٧
    - (٦) الكهف:٣٧
  - (٧) "ويقرأ "في (س)
  - (٨) "صِوركم" بكسر الصاد قرأ أبو رزين والأشهب العقيلي وزيد بن علي شبه فعلة بفعلة. "صُورَكُمْ" بضم الصاد، قرأ الجمهور.
- ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٤٤١)، الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣٢٨)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٩١)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٠٧)
  - (٩) "صورا" في (س)

<sup>(</sup>١) هذا القول مروي عن ابن مسعود رَضَاًلِلَّهُ عَنْهُ مرفوعا.

رِشْوة وَرِشَى] () وفُعَل وفِعَل أختان، قالوا: حُلَّى وحِلَّى، () ولِحِيَّ جمع لحية. ()

ومعنى ﴿فَأَحْسَنَ صُورَكُرُ ﴾ خلقكم أحسن الحَيَوَانِ كلِّه، والدليل على ذلك أن الإنسان لا يَسُرَّهُ أن يكون () صورته على غير صورة الآدميين ()، فالإنسان أحسن الحيوان ().

وقيل (): ﴿ فَأَخْسَنَ صُورَكُو ﴾ فمن () أَرَادَ () أَن يكون أبيض كان أبيض، ومن أراد أن يكون أبيض كان أبيض، ومن أراد أن يكون دَمِيها [كان دميها،أو تاماً كان أن () يكون أسود كان أسود كان أن ومن أراد أن يكون دَمِيها [كان دميها،أو تاماً كان تاما () ، فأحسن () فأتى () بكل صنف من كل () صورة على إرادته ().

<sup>(</sup>١) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ).

<sup>(</sup>٢) "ولحُي " في (س)، (خ).

<sup>(</sup>٣) ينظر: معاني القرآن للأخفش (٢/ ٥٢٦)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٤٤١)، الجامع لأحكام القرآن (١٥/ ٣٢٨)

<sup>(</sup>٤) "تكون" في (س)، " يسر بأن تكون" في (خ)

<sup>(</sup>٥) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٨١)، أورد هذا المعنى بلا نسبة السمعاني في تفسيره (٥/ ٤٥٠)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٣٤).

<sup>(</sup>٦) "فالإنسان أحسن الحيوان" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٧) "أيضا" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٩) "الله" زائدة في (س)

<sup>(</sup>١١) " دميها،أو تاماً كان تاما" ليست في (خ)

<sup>(</sup>١٤) "أتى" في (س)، "وأتى" في (خ).

<sup>(</sup>١٥) " وكل" في (خ)

<sup>(</sup>١٦) لم أعثر على هذا القول وهو من الأقوال الضعيفة الركيكة، ولم يتعقبها الزجاج هنا بتعليق.

ثم أعلم عَلَى بِمَ أَ نَزَلَ بِهِمْ ذَلِكَ فقال: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُ رَا اللَّهُ مُو اللَّهُ مُو اللَّهُ مُو اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

وقوله تعالى: ﴿فَالِمِنُواْبِاللَّهِ وَرَسُولِهِ عَ وَالنَّوْرِ ٱلَّذِي آَنزَلْنَا﴾ [٨]أي وبالفرقان () الذي هو نُورٌ وكتابٌ مبِينٌ ().

وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُكُمُ لِيَوْمِ الْجَمْعُ كُولِكَ يَوْمُ النَّعَابُنِ ﴾ [٩] ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُكُو ﴾ منصوبٌ بقوله: ﴿ لَنَبْعَثُنَ ثُمُّ لَلْبَوْنَ بِمَا عَمِلْتُمْ ﴾ (١)

يـوم الجمع: يـوم () التغـابن يـوم يغـبن أهـلُ الجنَّةِ أهـلَ النَّارِ ()،

<sup>(</sup>١) "أي" ليست في (س)

<sup>(</sup>٢) "بها" في (خ)

<sup>(</sup>٣) "أعلم الله" في (خ)

<sup>(</sup>٤) "ينزله" في (س)

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٣٦٨)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٩٢)، بحر العلوم (٣/ ٤٣٣)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٥٠)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ١٠٥٧)، زاد المسير (٨/ ٢٨١).

<sup>(</sup>٦) "وبالقرآن" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٧) قول الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٤١٩) والنحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٩٢)، ومكي بن أبي طالب في الهداية إلى بلوغ النهاية(١٢/ ٥٠٥)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٥١).

<sup>(</sup>۸) ينظر: إعراب القرآن (۶/ ۲۹۳)، مشكل إعراب القرآن (۲/ ۷۳۸)، إعراب القرآن لابن سيده (۸/ ۱۲۵)، زاد المسير (۸/ ۲۸۲)، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (۱۰/ ۳٤۸).

<sup>(</sup>٩) "ويوم" في (س)

<sup>(</sup>١٠) هذا القول مروي عن مجاهد وقتادة.

وقال في موضع آخر: ﴿فَمَارَجِكَت بِجِّرَتُهُمْ وَمَاكَانُواْمُهْتَدِينَ ﴾ () وذلك في الَّذِينَ اشْتَرَوُا الضلالة بالهدى.

وقوله تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [١١] معناه إلا بِأمر الله، وقيل أيضاً: إلا بعلم الله ( ).

وقوله تعالى: ﴿وَمَن يُؤْمِنُ بِأَللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾ تأويله من يؤمن بالله، وَيُسَلِّمُ في وقت المصيبة لأمر الله ﴿يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾ يجعله الله () مهتدياً ().

<sup>=</sup> أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ١٩)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى الفريابي وابن أبي شيبة وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (٨/ ١٨٣)، وينظر: تفسير مقاتل بن سليان (٣/ ٣٦٨)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٢٠٥٧).

<sup>(</sup>١) "ويغبن " في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٢) "مثلا" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٣) "بالشراء" في (خ)

<sup>(</sup>٤) الصف: ١١-١٠

<sup>(</sup>٥) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٨/ ١٤٠)، ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٨٣)، وأورده بنصه ولم ينسبه ابن منظور في لسان العرب (١٣/ ٣٠٩)

<sup>(</sup>٦) القرة: ١٦

<sup>(</sup>٧) ينظر: معاني القرآن (٢/ ١٢٨)، حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٨٣) وأورد كلا المعنيين الماوردي في النكت والعيون (١/ ١٦٨)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٨) "الله" ليست في (س)

<sup>(</sup>٩) هذا القول مروي عن علقمة بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢١١)، وعزاه السيوطي إلى عَبد بن مُحَيد، وَابن المنذر والبيهقي في

وقُرِئت "يَهْدَ قلبُه"على تَأويل هَدَأَ<sup>()</sup> قَلْبُه يهدأ إذا سكن (). ويكون على طرح الهِمزة ()،

ويكون في الرفع (يَهْدَى قلبُه) غير مهموز ()().

وفي الجزم: ﴿وَمَن يُؤْمِنُ بِأَلَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾ بطرح الألف؛ للجزم، ويكون التأويل إذا سَكَنَ قَلْبُهُ ().

وقوله تعالى: ﴿ فَٱنَّقُوا اللَّهَ مَا اَسْتَطَعْتُمْ ﴾ هـذه رخصة لقوله: ﴿ اَتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ عَ ﴿ اَ اللهَ عَلَمُ اللهَ عَقَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَقَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ عَلّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلّمُ عَلَمُ عَلّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ

= شعب الإيمان كما في الدر المنثور (٨/ ١٨٣)، وحكاه عن الزجاج بنصه ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٨٣).

(١) "ہدأ" في (س)

(۲) "يهذأ قلبُه" بهمزة ساكنة وضم الباء قرأ مالك بن دينار وعكرمة، أي يسكن ويطمئن. ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (۲/ ۳۲۳)، إعراب القرآن للنحاس (۶/ ۲۹۳)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ۲۹۳)، الجامع لأحكام القرآن (۱۸/ ۱٤٠).

- (٣) "يهدا قلبُه" وروي وجه آخر عن مالك بن دينار وعكرمة،أنه بدل الهمزة ألفا إجراءً لها مجُرى الألفِ الأمور. الأصليةِ على معنى أن صاحب المصيبة يسلم فتسكن نفسه ويرشد الله المؤمن به إلى الصواب في الأمور. ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٩٣)، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (١٠/ ٣٤٩)
  - (٤) "غير مهموز" ليست في (خ)
- (٥) "يهدى قلبُه" بألفٍ مبدلة من الهمزة كالتي قبلَها، ولم يَحْذِفْها نظراً إلى الأصل وهي أفصح اللغتين قراءة عمرو بن فائد

ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٩٣)، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (١٠/ ٣٤٩).

- (٦) "الأمرالله "في (خ)
- (۷) (يهد قلبه) مجزومة بدون ألف، جوابا للشرط، قراءة الجمهور ينظر: الجامع لأحكام القرآن (۱۸/ ۱۶۰)، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (۱۰/ ۳٤۹)
  - (۸) آل عمران: ۱۰۲
  - (٩) هذا القول مروي عن قتادة.

وقوله تعالى: ﴿وَأَنفِ قُواْ خَيْرًا لِّأَنفُسِكُمْ ﴾ أي قدموا خيراً لأنفسكم من أموالكم ().

﴿ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفُسِهِ عَ ﴿ وَجُوزِ (ومن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ)، ولا أعلم أحداً قرأ بها فلا يقرأن () بها إلَّا أن يثبت () رواية في قراءتها ().

﴿ فَأُوْلَيْكَ هُمُ ٱلْمُقَلِحُونَ ﴾ معناه الظافرون بالفَوْزِ والخَيْرِ.

وقوله تعالى: ﴿إِنَ مِنْ أَزُونِهِكُمُ وَأَوْلَدِكُمْ عَدُوًّالَّكُمْ فَأَحْذَرُوهُمْ ﴾ [18] جاء في التفسير «أن النبي التَّكُيُّلا لَيَّا أمر بالهجرة مِنْ مَكة إلى المدينة أَرَادَ قَومٌ الهِجْرَةَ فقال لهم أَزْوَاجُهُم وأَوْلادُهُم مْ: قد صبرنا لكم على مفارقة الدين، ولا نصبر لكم على مفارقة مفارقتكم ومفارقة () الأموال والمساكن». فأعلم الله أن من كان () بهذه الصورة فهو عَدُوًّ، وإن كان وَلَداً، أو كانت زوجة، ثم أمر عَلَى بالعَفْو والصَّفْح فقال: ﴿وَإِن تَعَفُواْ وَتَصْفَحُواْ وَتَغْفِرُواْ فَإِنَ اللَّهُ غَفُورٌ رَجِيمٌ ﴾ ().

<sup>=</sup> أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٣)، وعزاه السيوطي إلى عبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ١٨٦).

<sup>(</sup>۱) الخير في هذا الموضع المال كما قال: ﴿ وَإِنَّهُ لِحُبِّ ٱلْخَيْرِ لَشَدِيدٌ ﴿ ﴾ [العاديات: ٨] يعني: المال ينظر: جامع البيان (٢٣/ ٢٧٤)، بحر العلوم (٣/ ٤٣٦)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٢/ ٢١٤)، تفسير السمعاني (٥/ ٥٥٥).

<sup>(</sup>٢) "تقرأن" في (س)

<sup>(</sup>٣) "تثبت بها" في (س)، "تثبت" في (خ)

<sup>(</sup>٤) "ومن يوق شِح نفسه" بكسر الشين، ولم يثبت من قرأ بها، وبضم الشين قرأ عامة القراء. ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٦١)، وهي شاذة كها أخبر بذلك النحاس في إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٩٤).

<sup>(</sup>٥) "لكم" ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) "أو مفارقة" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٧) "يكون" في (خ).

 <sup>(</sup>A) هذا القول مروي عن ابن عباس وعكرمة بنحوه

ثم أعلم أن الأموال والأولاد يفتنون به () فقال: ﴿ إِنَّمَا أَمَوَلُكُمُ وَأَوَلَادُكُو فِتْنَةٌ وَاللّهُ وَاللّهُ عَنَدُهُۥ أَجَرُ عَظِيمٌ ﴿ الْجُهاد والهجرة مع عندَهُۥ أَجَرُ عَظِيمٌ ﴿ اللّهِ اللهِ الله والأوْلادِ عن ذلك ().

وقوله تعالى: ﴿إِن تُقَرِّضُواْ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنَا يُضَعِفَهُ لَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ﴾ [١٧] فَاقترض ما رزق تفضلاً وامتحاناً ( ).

﴿وَٱللَّهُ شَكُورٌ حَلِيمٌ ﴾ يَشْكُر لكم ما عملتم، وَيَحْلُم عنكم عند \ [استِحقَاقِكم [١/١٩٦] العقوبَةَ على ذنوبِكمْ.

﴿ عَالِمُ ٱلْعَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [١٨] يعلم ما تُكِّنه الصدورُ مما لا تعلمه الحفظة، () ويعلم ما تسقط من وَرَقَةٍ، ومن قطرة من قطر المطر () .



- (٦) "من قطر المطر" ليست في (خ)
- (٧) ينظر: جامع البيان (٢٠/ ١٧٠)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٣٥٦)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٠٨)

أخرجهما الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٣)، وأخرج رواية ابن عباس رَسَحُالِلَّهُ عَنْهُ ابن أبي حاتم في تفسيره (٢٠/ ٣٣٥٨)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَسَحُالِلَهُ عَنْهُ إليهما وإلى الفريابي وعبد بن حميد والترمذي وابن المنذر والطبراني والحاكم وصححه وابن مردويه كما في الدر المنثور (٨/ ١٨٤)، وحكاه عن الزجاج بنصه ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٨٤)

<sup>(</sup>١) "مما يفتنون بها " في (خ).

<sup>(</sup>٢) "ما "في (س)

<sup>(</sup>٣) "عن ذلك "ليست في (خ)

<sup>(</sup>٤) ينظر: جامع البيان (٢٣/ ٢٣)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٤٠٠)، تفسير السمعاني (٥/ ٥٥).

<sup>(</sup>٥) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)

## بِسْـــِوْلَسَّهِ الْكَمْزَ الرَّحْدَ الرَّحْدَ الرَّحْدَ الرَّحْدَ المَّلَاق

قوله تعالى: ﴿يَأَيُّهَا ٱلنَّيِقُ إِذَا طَلَقَتُمُ ٱلنِّسَآءَ ﴾ [١] هذا خطاب للنبي ﷺ والمؤمنون داخلون معه في الخطاب أ. ومعناه إذا أردتم طلاق () النساء () كما قال: ﴿إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصّلاة.

وقوله تعالى: ﴿فَطَلِقُوهُنَّ لِعِدَّتِمِنَ وَأَحْصُواْ ٱلْعِدَّةَ ﴾ فطلاق السنة المجْتَمَع عَلَيْها في قول مَالِك: أَن يطلق الرجل امْرَأَته طَاهِرة () من غير جماع () تطليقة واحدة ()،

(١) "ومن " زائدة في (خ)

- (٢) ينظر: جامع البيان (٢١/ ٢٩٨)، أحكام القرآن للجصاص (٥/ ٣٤٦)، الهداية إلى بلوغ النهاية (٢/ ٣٤٣) وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد النهاية (١٢/ ٢٥٧)، أحكام القرآن (١٨/ ٢٥٧). الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٤٩).
  - (٣) "الطلاق" في (س)
  - (٤) "النساء" ليست في (س)
    - (٥) المائدة: ٦
    - (٦) "طاهرا" في (س)، (خ)
- (٧) طلاق السنة المجمع عليه، وقول أهل العلم في طهر لم يجامعها فيه هذا القول مروي عن ابن مسعود وابن عباس، ومجاهد.

أخرج الروايات عنهم الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٤٣٢)، وعزا السيوطي رواية ابن مسعود رَضَيَّلَهُ عَنْهُ إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد والطبراني والبيهقي كها في الدر المنثور (٨/ ١٩٠)، ورواية ابن عباس رَضَاً لِللهُ عَنْهُ إلى سعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه من طرق عن ابن عباس رَضَاً لِللهُ عَنْهُ كها في الدر المنثور (٨/ ١٩٠)، وينظر للذي نص على هذا الإجماع: أحكام القرآن للطحاوي (٢/ ٣٢٢)

(٨) مذهب مالك: يطلقها طلقة واحدة في طهر لم يمسها فيه، ولا يتبعه طلاق في العدة. ينظر: المدونة (٢/٣)، الاستذكار لابن عبدالبر (٦/٥٥)، أحكام القرآن لابن العربي (٧/٣٧٦)، ثم يتركها إن أراد المقام على فرقتها ثَلَاثَ حِيَض، فإذا طعنت في الحيضة الثالثة فلا يملك رجعتها، ولكن إن شاءت وشاء أن يجددا نكاحاً كان ذلك لهما؛ لأن معنى قوله (): ﴿لَعَلَّا اللَّهَ يُحَدِّدُ بَعَدَ ذَلِكَ أَمَرًا ﴾ أي بعد طلاق () الواحدة.

فإذا طلقها ثلاثاً في وقت واحد فلا معنى في قوله (): ﴿لَعَلَّ ٱللَّهَ يُحَدِثُ بَعْدَ وَاللهِ اللهِ عَنْ اللهُ اللهُلِللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُل

وقال أهل العراق: إن طلقها طاهراً من غير جماع ثم أوقع عند ( )كل حيضة تطليقة فهو أيضاً عندهم طلاق السنة ( )، وإن فعل ما قال مالك فهو عندهم سنة أيضا.

= الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٥٢).

(١) "قوله" ليست في (س)

(٢) "الطلاق" في (س)

(٣) "قوله" ليست في (خ)

(٤) هذا القول مروي عن فاطمة بنت قيس، والسدي، وقتادة، وابن زيد.

أخرج رواية فاطمة وقتادة عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٣١٧)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٢٣)، وأخرج رواية فاطمة ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٥٩)، وعزا السيوطي رواية فاطمة إلى عبد الرزاق وابن أبي حاتم، ورواية قتادة إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٨/ ١٩٤).

ونص على ذلك ابن العربي في أحكام القرآن (٧/ ٣٧٦)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٥٣/١٨).

- (٥) "عن" في (س)
- (٦) عند الإمام أبي حنيفة وأهل العراق: يطلقها وهي طاهرة من دون أن يمسها فيه وعند كل حيضة يطلق تطليقة.

ينظر: المبسوط للسرخسي (٦/ ٢٤)، بدائع الصنائع (٣/ ٨٨)، أحكام القرآن للجصاص (٢/ ٧٥)، أحكام القرآن للطحاوي (٢/ ٢٤).

وقال الشافعي: إذا طلَّقها طَاهِراً من غير جماع فهو مطلق للسنة ()طلقة () واحدة أو ثلاثاً، وهذا يسقط معه إذا كان ثلاثاً قوله: ﴿لاَتَدْرِى لَعَلَّاللَّهُ يُحَدِثُ بَعَدَ ذَاكِ أَمْرًا ﴾ ().

وقد جاء التشديد فيمن تعدى طلاق السنة، فقال: ﴿ وَلِكُمْ يُوعَظُ بِهِ مَن كَانَ يُوعَظُ بِهِ مَن كَانَ يُؤْمِنُ بِأَللَّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ [7] وقال: ﴿ وَمَن يَتَعَدَّ مُدُودَ ٱللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ يعني يحدود الله حدود طلاق السنة وما ذُكرَ مع الطلاق.

وقوله تعالى: ﴿وَلَا يَخُرُجُنَ إِلَّا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ ﴾ وتقرأ "مُبَيَّنَةٍ" فجعل للمطلقات السكني، وقيل: إن خروجهن من بُيوتهنَّ فاحشة ().

<sup>(</sup>١) "أيضاً "زائدة في (س)

<sup>(</sup>٢) طلق في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٣) مذهب الشافعي: يطلق وهي طاهرة من غير أن يمسها فيه سواء طلقة واحدة أو ثلاث، واحتج الشافعية بأن النبي الله لله على حفص بن المغيرة، عندما طلق فاطمة بنت قيس ثلاثا، ولم ينكر أصحابه ما فعله أيضا عبدالرحمن بن عوف، عندما طلق ثلاثا تماضر بنت الأصبغ.

ينظر: الأم (٥/ ١٨١)، المجموع شرح المهذب (١٧/ ١٥٥)، أحكام القرآن للجصاص (٢/ ٥٥)، أحكام القرآن للجصاص (٢/ ٥٥)، أحكام القرآن للكياالهراسي (٤/ ٤١٩)، وذكر قول الشافعي السمعاني في تفسيره (٥/ ٤٥٩) ابن العربي في أحكام القرآن (٧/ ٣٧٦)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٥٣).

<sup>(</sup>٤) (مبيّنة) بفتح الياء بمعنى أنها قد بُيِّنت لكم وأُعلنت وأُظهرت، قرأ ابن كثير وأبو بكر عن عاصم، و(مبيّنة) بكسر الياء، بمعنى أنها ظاهرة بينة للناس أنها فاحشة، قرأ الباقون.

ينظر: السبعة في القراءات (٢٣٠)، جامع البيان (٨/ ١٢١)، الحجة للقراء السبعة (٣/ ١٤٥)، حجة القراءات (١٤٥)

<sup>(</sup>٥) (ولا يخرجن): المطلقات البائنات َ لَمَن السُّكْنَى وَلَا نَفَقَةَ لَمَا وَلَا كِسْوَةَ؛ لِأَنَّهَا بَائِن منه، وَإِنْ كَانَتْ حَامِلًا فَلَهَا النَّفَقَةُ وَالْكِسْوَةُ وَالْمُسْكَنُ حَتَّى تَنْقَضِيَ عِدَّتُهَا. فَأَمَّا مَنْ لَمْ تَبِنْ مِنْهُنَّ فَإِنَّهُنَّ نِسَاؤُهُمْ يَتَوَارَثْنَ، وَلَا فَلَهَا النَّفَقَةُ وَالْكِسْوَةُ وَالْمُسْكَنُ حَتَّى تَنْقَضِيَ عِدَّتُهَا. فَأَمَّا مَنْ لَمْ تَبِنْ مِنْهُنَّ فَإِنَّهُنَّ نِسَاؤُهُمْ يَتَوَارَثْنَ، وَلَا فَلَهَا النَّفَقَةُ وَالْكِسْوَةُ وَالْمُسْكَنُ حَتَّى تَنْقَضِيَ عِدَّتِهِنَّ، وَلَمْ يُؤْمَرُوا بِالسُّكُنَى لَمُنَّ؛ لِأَنْ ذَلِكَ لَازِمٌ لِأَزْوَاجِهِنَّ فَيُرْجُوا فِي عَدَّتِهِنَّ وَكِسْوَتِهِنَّ وَكِسْوَتِهِنَّ وَكِسْوَتِهِنَّ وَكِسُوتِهِنَّ وَكِسْوَتِهِنَّ وَكِسُوتِهِنَّ مَوالِمَلُ أَوْ غَيْرَ حَوَامِلَ أَوْ عَيْرَ حَوَامِلَ أَوْ غَيْرَ حَوَامِلَ أَوْ عَيْرَ خَوَامِلَ أَوْ عَيْرَ حَوَامِلَ أَوْ عَيْرَ حَوَامِلَ أَوْ عَيْرَ حَوَامِلَ أَوْ عَيْرَ حَوَامِلَ أَوْ عَيْرَ عَوَامِلَ أَوْ عَيْرَا مَوْ اللّهُ مَا لَعْهُ لَ الْعَرَاقِ فَيْ اللّهُ مُولَا اللللّهُ عُلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْكُولُ عَلْمُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْمَ عَلَيْكُوا عَلَى الْعَرِي الْعَرْبُولُ اللّهُ الْعَرْبُولُ اللّهُ الْعَرْقِي (٧/ ٤٠٠)، وينظر: أحكام القرآن لابن العربي (٧/ ٤٠٠)، وينظر: أحكام القرآن لابن العربي (٧/ ٤٠٠)، وينظر: أحكام القرآن لابن العربي العربي (٧/ ٤٠٠)، وينظر: أحكام القرآن لابن العربي ال

وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مَغْرَجًا ﴿ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْتَسِبُ ﴾ [٣] معناه يجعل له مخرجاً من الحرام إلى الحلال، وقيل أيضاً: من النار إلى الجنَّة ( ).

(۲) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنهُ، والسدي، ومجاهد والحسن البصري، وغيرهم. أخرجها الطبري في جامع البيان (۸/ ۱۱٦)، وأخرج رواية ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنهُ ابن أبي حاتم في تفسيره (۳/ ۹۰۶)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنهُ إلى عبد بن حميد وابن المنذر، ورواية السدي والحسن إلى ابن جرير كما في الدر المنثور (۲/ ۲۰۶)، ورواية مجاهد إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (۲/ ۲۰۶)

وهذا القول أولى الأقاويل لكثرة من قال به؛ ولأنه موافق لقوله: ﴿وَٱلَّتِي يَأْتِينَ ٱلْفَنحِشَةَ ﴾وأجمعوا على أن المراد به الزنا. معاني القرآن للنحاس (٢/ ٤٦)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٦٠).

- (٣) "خمر" في (س)، (خ)
- (3) وهو ترجيح الطبري « والصواب من القول في ذلك عندي قول من قال: عنى بالفاحشة في هذا الموضع: المعصية، وذلك أن الفاحشة هي كلّ أمر قبيح تعدّى فيه حدّه، فالزنى من ذلك، والسرق والبذاء على الأحماء، وخروجها متحوّلة عن منزلها الذي يلزمها أن تعتدّ فيه منه، فأي ذلك فعلت وهي في عدتها، فلزوجها إخراجها من بيتها ذلك؛ لإتيانها بالفاحشة التي ركبتها... » جامع البيان (٢٣/ ٤٤٠)، وينظر لمن ذكر هذا المعنى السمعاني في تفسيره (٥/ ٤٦٠)، وابن حيان في تفسير البحر المحيط (٨/ ٢١١)
- (٥) هذا القول مروي عن سعيد بن المسيب بنحوه عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٨/ ١٩٣)، ونسبه ابن وهب في تفسير القرآن من الجامع إلى القرظي (١/ ٥١)، وأفرد بالذكر هذا المعنى الفراء في معاني القرآن (٣/ ١٦٢).
- (٦) هذا قول عمر بن عثمان الصدفي قال: (وَمَنْ يَتَّقِ اللهُ) فيقف عند حدوده ويجتنب معاصيه يخرجه من الخرام إلى الحلال، ومن الضيق إلى السعة، ومن النار إلى الجنة كما جاء عند الثعلبي في الكشف والبيان =

<sup>=</sup> القرآن للطحاوي (٢/ ٣٢٦) الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٦٧).

<sup>(</sup>١) النساء: ١٥

﴿ وَيَرْزُقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْتَسِبُ ﴾ مَعْنَاهُ - وَاللهُ أَعْلَمُ - أنه إذا اتقَى اللهَ وآثَرَ الحلال والصبر على أهله إن كان ذَا ضَيْقَةٍ فتح الله عليه ورزقه من حيث لا يحتسب ().

وجائز أن يكون إذا اتقى الله في طلاقه، وآثربطلاقه ما عند الله، وجرى في ذلك على السُّنَّةِ رزقه الله ( ) أهلا ( ) بَدَل أهله ( ).

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ أَلَّهَ بَلِغُ أَمْرِهِ ﴾ ( ) وتقرأ ) بالخفض ( )" بالغُ أمرِه " ( ) ( )

= (٩/ ٣٣٧)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ١٦١) وغيره. وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٩١) وقال: " والصحيح أن هذا عام فإن الله تعالى يجعل للتقي مخرجا من كل ما يضيق عليه، ومن لا يتقي يقع في كل شدة" وهو الأرجح في هذه للعموم والله أعلم.

(۱) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٣٧٢)، بحر العلوم (٣/ ٤٣٩)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٧٥٣٥).

- (٢) "رزقه الله" مكررة في (س)
  - (٣) "أهلا" ليست في (س).
- (٤) هذا القول مروي عن عكرمة بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٤٤٦)، حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٢٩٢)، وينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٢٩٨).

- (٥) (بالغٌ أمرَه) بالتنوين ونصب الراء في أمره، قراءة جمهور القراء. ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ٣٠٠) النشر في القراءات العشر (٢/ ٢٦٤)، حجة القراءات (٧١٢)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٦٢).
  - (٦) "ويقرأ" في (س)
  - (٧) "بالخفض" ليست في (س)
- (٨) (بالغُ أمرِه) بالإضافة وحذف التنوين استخفافا، وبخفض أمره، قرأ عاصم. ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ٣٠٠) النشر في القراءات العشر (٢/ ٤٢٨)، حجة القراءات (٧١٢)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٦٢).
  - (٩) "وتقرأ بالخفض بالغ أمره" ليست في (خ)

li Fattani

أي أن الله يبلغ ما يُرِيدُ، وقرئت" إن الله بَالِغُ أَمْرُ" على رفع الأمر بِبَالِغ، أي إنَّ اللهَ يبلغ أَمْرُ" على رفع الأمر بِبَالِغ، أي إنَّ اللهَ يبلغ أَمْره وينفذ ().

وقوله تعالى: ﴿قَدْ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا ﴾، وقدرا ( )أي ميقاتا ( ) وَأَجَلًا ( ).

وقول على: ﴿ وَالنَّتِي بَيِسْنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَآبِكُمُ إِنِ ٱرْبَبْتُمُ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلَاثَةُ أَشُهُرٍ ﴾ [٤] قيل في بعض التفسير: إنهم سألوا فقالوا (): قد عرفنا عدة التي تحيض، فها عدة التي الا تحيض والتي () لم تحض؟ فقيل: إن ارتبتم، أي إذا ارتبتم فعدتهن ثَلاَثَةُ أَشْهُرٍ ().

(۱) (بالغُّ أمرُه) بالتنوين وضم الراء، قرأ داود بن أبي هند. قال الفراء: أي أمره بالغ. وقيل: "أمره" مرتفع "ببالغ" والمفعول محذوف، والتقدير: بالغ أمره ما أراد.

ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ١١٤)، الجامع لأحكام القرآن (١/ ١٦٢).

- (٢) "وقدراً" ليست في (خ).
  - (٣) "مقدارا" في (س)
- (٤) هذا القول مروي عن مسروق.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٤٤٩)، ونسب القول إليه أيضا الماوردي في النكت والعيون (٦/ ٣٣)، وينظر: تفسير السمعاني (٥/ ٤٦٢)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١٢/ ٧٥٣٨)، زاد المسير (٨/ ٢٩٢).

- (٥) "فقالوا" ليست في (س)
- (٦) " لا تحيض والتي "ليست في (س)
- (٧) هذا القول مروي عن أبي بن كعب رَضَّالِلَهُ عَنْهُ أن ناسا من أهل المدينة لما أنزلت هذه الآية التي في البقرة: ﴿ وَٱلْمُطَلَقَنَتُ يَرَبَّصَن بِأَنفُسِهِنَ ثَلَتْهَ قُووَ ﴿ ) ، في عدة النساء قالوا: لقد بقي من عدة النساء مدة لم تذكر في القرآن: الصغار والكبار اللائي قد انقطع عنهن الحيض وذوات الحمل، فأنزل الله التي في سورة النساء القصرى ﴿ وَٱلتَّتِي بَيِسْنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ ﴾ الآية.

والذي يذهب إليه مالك، واللغةُ تدل عليه أن معناه إن ارتبتم في حيضتها وقد انقطع عنها الحيض وكانت ممن يحيض () مثلها فعدتها () ثلاثة أشهُر () وذلك بعد أن تترك تسعة أشهُر بمقدار الحمل، ثم تعتد بعد ذلك ثلاثة أشهر، فإن حاضت في هذه الثلاثة الأشهُر تت () ثلاث حيض، وجائز أن يتأخر هذا الحيض فيكون كلها قاربت أن تخرج من الثلاثة حاضت، فهذا مذهب مالك ()، والذي () يروى عن عمربن الخطاب () وَحَمَهُ اللهُ ().

وقال أهل العراق: تترك ولو بلغت في ذلك أكثر من ثلاثين سنةً ولو بلغت

<sup>=</sup> أخرجها الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٥١)، وأخرجها ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٦٠) وعزا السيوطي الرواية إليهما وإلى إسحاق بن راهويه وابن المنذر والحاكم وصححه وابن مردويه والبيهقي في سننه كما في الدر المنثور (٨/ ٢٠١).

<sup>(</sup>١) "تحيض" في (خ)

<sup>(</sup>٢) "فعدتهن" في (خ)

<sup>(</sup>٣) حكاه عن الزجاج الشيرازي في المجموع شرح المهذب (١٨/ ١٤٣)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٦٤)، وابن حيان في تفسير البحر المحيط (٨/ ٢١٢)

<sup>(</sup>٤) "أتمت" في (خ).

<sup>(</sup>٥) ينظر: المدونة (٢/ ٣٧٨)، الاستذكار (٦/ ١٧٩)، أحكام القرآن للجصاص (٥/ ٣٥٢)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٦) "وهو الذي" في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٧) "بن الخطاب" ليست في (س)

<sup>(</sup>A) رواه سعيد بن المسيب قال: قضى عمر في المرأة التي يطلقها زوجها تطليقة، ثم تحيض حيضة وحيضتين، ثم ترتفع حيضتها، لا تدري ما الذي رفعها؟ أنها تربص بنفسها ما بينها وبين تسعة أشهر، فإن استبان حمل فهي حامل، وإن مر تسعة أشهر ولا حمل بها اعتدت ثلاثة أشهر بعد ذلك، ثم قد حلت). وعزا السيوطي الرواية إلى عبد بن حميد كها في الدر المنثور (٨/ ٢٠٣)، وأورد هذا أيضا الجصاص في أحكام القرآن (٥/ ٢٥٣)، والكيا الهراسي في أحكام القرآن (٤/ ٢١١).

إلى السبعين ()، يعنون حتى تبلغ مبلغ من لا تحيض ()، وقالوا: لو () شاء الله لابتلاها بأكثر من ذلك ().

وكذلك () ﴿ وَاللَّهِ عَلَمْ يَحِفْنَ ﴾ معناه عند مالك إن ارتبتم فعدتهن ثلاثة أشهر، والمسنة () عند مالك وغيره () التي قد يئست من المحيض، والا الله وغيره () التي لله أنها لا تحيض تعتد ثلاثة أشهر ().

ولم يأتِ في القرآن النَّصُّ عَلَى ذلك، ولكن في القرآن دليل عليه وأنا ( ) أبيًّنُه إن شاء الله ( ).

<sup>(</sup>١) "التسعين" في (س)

<sup>(</sup>٢) "يحيض" في (س)

<sup>(</sup>٣) "ولو" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٤) وهو قول أبي حنيفة والثوري والليث والشافعي بمعناه، ينظر: الأم (٥/ ٢١٢)، المبسوط للسرخسي (٦/ ٢٥) أحكام القرآن للجيا الهراسي (٤/ ٢٥١)، أحكام القرآن لابن العربي (٧/ ٣٩٧)، تفسير السمعاني (٥/ ٣٦٤)، الجامع لأحكام القرآن (١٦٤/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٥) "فكذلك" في (س)

<sup>(</sup>٦) "والسنة" في (س)

<sup>(</sup>٧) "وعند غيره" في (س)

<sup>(</sup>٨) "فلا" في (س)

<sup>(</sup>٩) إجماع العلماء على أن اليائسة عدتها ثلاثة أشهر. ينظر: أحكام القرآن للجصاص (٥/ ٣٥١)، أحكام القرآن للجسافعي (١٥٥)، أحكام القرآن للكيا الهراسي (٤/ ٢٢١)، أحكام القرآن لابن العربي (٧/ ٣٩٧)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٦٥).

<sup>(</sup>۱۰) "وا" في (س)

<sup>(</sup>۱۱) بينه في الفقرة التي تلي التالية بقوله: "والذي في القرآن يدل على أن اليائسة التي لا يُرتاب فيها يجب أن تعتد ثلاثة أشهر لقوله: (وَاللَّائِي يَئِسْنَ مِنَ المُحِيضِ مِنْ نِسَائِكُمْ إِنِ ارْتَبْتُمْ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلَاثَةُ أَشْهُرٍ) فقياس اللَّائِي لَا يَحِضْنَ قياس اللائي لم يحضن، فلم يحتج إلى ذكر ذلك وإذا كان عدة المرتاب بها ثلاثة أشهر والتي لا يرتاب بها أولى بذلك."

فأمَّا الصغيرة التي لا يُوطأ مثلها فإن دخل بها واطئها () فكأنَهُ إنها عقرها (). ولا عدة عند مالك عليها، إلا أن يكون مثلها تَسْتقيم أَن توطأ ()، وإنها هي عنده في عداد من لم يُدخَلْ بها ().

والذي في القرآن يدل على أن اليائسة (التي لا يُرتاب فيها المحب أن تعتد ثلاثة أشهر؛ لقول تعلى: ﴿ وَالنَّيِي بَيِسْنَ مِنَ الْمَحِيضِ مِن نِسَآيِكُمُ إِنِ اَرْبَبْتُمُ فَعِدَّ ثُمُنَّ ثَلَثَةُ ثَلَاثَة أشهر اللَّائِي لَم يحضن. فلم [يحتج إلى ذكر أشهر اللَّ على اللَّهُ على اللَّهُ على اللَّهُ على اللَّهُ على اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) "ووطيها" في (س)

<sup>(</sup>٢) العقر والعقر العقم وهو استعقام الرحم، وهو أن لا تحمل، وفي الحديث «لا تزوجن عاقرا فإني مكاثر بكم»، العاقر التي لا تحمل وروي عن الخليل العقر استبراء المرأة لتنظر أبكر أم غير بكر؟ قال: وهذا لا يعرف. ورجل عاقر وعقير لا يولد له، والعُقْرُ: دِيَةُ فَرْج المرأةِ إذا غُصِبَتْ..

ينظر: العين (١/ ١٥٠)، تهذيب اللغة (١/ ١٤٥)، معجم مقاييس اللغة لابن فارس (٤/ ٩٢)، لسان العرب (٤/ ٩١)

<sup>(</sup>٣) "يستقيم أن يوطأ " في (س)

<sup>(</sup>٤) لا عدة على الصغيرة إلا أن تكون من مثلها توطأ ففي هذه الحالة عليها عدة. هذا قول مالك في المدونة (٢/ ٣٧). بينها كتب الأحكام والمذاهب الأخرى أثبتت عدة الصغيرة ثلاثة أشهر، وطئت أو لم توطأ. ينظر: أحكام القرآن للشافعي (١٥٥)، أحكام القرآن للطحاوي (٢/ ٢٠٤)، أحكام القرآن لابن العربي (٧/ ٣٩٧)، الجامع لأحكام القرآن (٣/ ٨٣).

<sup>(</sup>٥) "أن" ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) "المسنة" في (خ)

<sup>(</sup>٧) "فيهما" في (خ)

<sup>(</sup>٨) "واللائي لم يحضن معناه واللائي لا يحضن فعدتهن ثلاثة أشهر" زائدة في (خ)

<sup>(</sup>٩) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ)

<sup>(</sup>۱۰) "فالتي" في (س)، (خ)

وقوله تعالى: ﴿وَأُولَتُ ٱلْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَن يَضَعِّنَ حَمَّلَهُنَّ ﴾ معناه أجلهن في الانقطاع في البنهن وبين الأزواج أن يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ .

وقوله تعالى: ﴿أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنتُ مِن وُجْدِكُمْ ﴾ [7] ويقرأ '' من وِجْدِكم" ' ، يقال: وَجَدْت في المال وُجْداً، أَي ( ) صرت ذا مالٍ، وَوِجداً وَجِدَةً، وَوَجَدْتُ الضَّالَّةَ وِجْدَاناً وَوَجَدْتُ بِفِلانٍ وَجْداً، ووجَدْت ( ) عليه، [مَوْجِدَةً ( )]. ( )

فأوجب الله عَلِلَّ السُّكْنَى حتى تنقضِيَ العِدةُ ().

(١) هذا القول مروي عن علي، وأبي بن كعب.

أخرجه الطبري عنهما في جامع البيان (٢٣/ ٤٥٤)، وعزا السيوطي رواية أبي بن كعب إليه وإلى عبدالرزاق كما في الدر المنثور (٨/ ٢٠٤)، ورواية علي إلى ابن المنذر (٨/ ٢٠٦). وينظر: بحر العلوم (٣/ ٤٤٠)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (١/ ٢٢٩).

- (٢) "وتقرأ" في (خ)
- (٣) "وِجدكم" بكسر الواو قراءة روح عن يعقوب والفياض بن غزوان وعمرو بن ميمون، أما "وُجدكم" بضم الواو فقراءة الجمهور، ولها قراءة ثالثة "وَجدكم" بفتح الواو قراءة الحسن والأعرج وابن أبي عبلة وأبي حيوة، وهي لغات ولهجات ثلاثٌ.

ينظر: الكشف والبيان (٩/ ٣٤٠)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٦٩)، تفسير البحر المحيط (٢١٨)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٤٦).

- (٤) "إذا" في (خ)
- (٥) "إذا وجدت" في (خ).
- (٦) الزيادة من (س)، " وموجدة" في (خ)، وهي مطموسة في (ش)
- (٧) ينظر: معانى القرآن للأخفش (٢/ ٥٤٤)، تهذيب اللغة (١١/ ١١٠)، المحكم والمحيط الأعظم (٧/ ٥٣٣) الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٦٩).
- (٨) هذا للْمُطَلَّقَاتِ اللَّاتِي قَدْ بِنَّ مِنْ أَزْوَاجِهِنَّ، فَلَا رَجْعَةَ لَمُّمْ عَلَيْهِنَّ، وَلَيْسَتْ حَامِلًا، فَلَهَا السُّكْنَى وَلَا نَفَقَةَ لَمُ عَلَيْهِنَ، وَلَيْسَتْ حَامِلًا، فَلَهَا السُّكْنَى وَلَا رَجْعَةَ لَهُ عَلَيْهَا، وهو باتفاق الجُمِيعِ مِنْ فُقَهَاءِ الْأَمْصَارِ فَمَا وَلَا كِسُوةَ؛ لِأَنَّهَا بَائِنٌ مِنْهُ، لَا يَتَوَارَثَانِ وَلَا رَجْعَةَ لَهُ عَلَيْهَا، وهو باتفاق الجُمِيعِ مِنْ فُقَهَاءِ الْأَمْصَارِ وَأَهْلِ الْعَرَاقِ وَمَالِكٍ وَالشَّافِعِيِّ عَلَى وُجُوبِ السُّكْنَى لِلْمَبْتُوتَةِ.

والسكنى والنفقة على الزوج إذا طلق طلاق السنة إلى أن [تأتي<sup>()</sup>] ثلاث حِيَضٍ<sup>()</sup>، فإذا أَبَتَّ الطلاقَ قبل انقضاء العِدةِ فعليه النفقة [والسكنى<sup>()</sup>] في قول<sup>()</sup> أهل العراق<sup>()</sup>، وعليه السكنى في مذهب[مالك<sup>()</sup>] والشافعي<sup>()</sup>، فأما الحامل فعليه<sup>()</sup>

= ينظر: المدونة (٢/ ٢٤٣)، أحكام القرآن للجصاص (٥/ ٣٥٥)، أحكام القرآن لابن العربي (٧/ ٤٠٠) الجامع لأحكام القرآن (١٦٧/ ١٦٧).

- (۲) أما المطلقة طلاقا رجعيا ولم تبن منهم فإنهن نساؤهم يتوارثون، ولا يخرجن إلا أن يأذن لهن أزواجهن ماكن في عدتهن، ولم يؤمروا بالسكنى لهن؛ لأن ذلك لازم لأزواجهن مع نفقتهن وكسوتهن ينظر: أحكام القرآن لابن العربي (۷/ ٤٠٠)، الجامع لأحكام القرآن (۱۸/ ۱۲۷).
  - (٣) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ)
    - (٤) "وقول" في (س)
- (٥) أما نفقة البائنات من أزواجهن فقول الحنفية وَالثَّوْرِيِّ وَالْحَسَنِ بْنِ صَالِحٍ من أهل العراق: لِكُلِّ مُطَلَّقَةٍ السُّكْنَى وَالنَّفَقَةُ مَا دَامَتْ فِي الْعِدَّةِ. وحجتهم: "قالوا النفقة والسكنى كل واحد منها حق مالي مستحق لها بالنكاح، وهذه العدة حق من حقوق النكاح فكها يبقى باعتبار هذا الحق ما كان لها من استحقاق السكنى فكذلك النفقة ".

ينظر: المبسوط للسرخسي (٥/ ٣٦٢)، أحكام القرآن للجصاص (٥/ ٣٥٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٦٨/١٨).

- (٦) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ)
- (٧) عند مالك والشافعي لها السكنى فقط دون نفقة، وهذه البائن، وحجتهم: أنه لما أَمَرَ بِالسُّكْنَى عَامًا، ثُمَّ قَالَ فِي النَّفَقَةِ: ﴿ وَإِن كُنَّ أُولِكَتِ مَلِ فَأَنفِقُواْ عَلَيْهِنَّ حَقَّى يَضَعْنَ مَلْكُونً ﴾ دَلَّ ذَلِكَ عَلَى أَنَّ الصِّنْفَ الَّذِي أَمَرَ بِالنَّفَقَةِ عَلَى ذَوَاتِ الْأَحْمَالِ مِنْهُنَّ، فَدَلَّ الْكِتَابُ عَلَى أَنْ لَا نَفَقَةَ عَلَى غَيْرِ ذَوَاتِ الْأَحْمَالِ مِنْهُنَّ.

ينظر: المدونة (٢/ ٢٤٣)، الأم (٥/ ٢٣٧)، أحكام القرآن للشافعي (١٦٢) أحكام القرآن للجصاص (٥/ ٥٠٦)، أحكام القرآن للكيا الهراسي (١/ ١٩٦)، أحكام القرآن لابن العربي (٧/ ٤٠٠) الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٦٨).

(A) "فعليه" ليست في (س)

<sup>(</sup>١) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)

النفقة لها ()، وذا في القرآن نص () بقوله () تعالى: ﴿ وَإِن كُنَّ أُولَكِ مَلْ فَأَنفِقُواْ عَلَيْهِنَّ \ حَتَّى ا يَضَعَّنَ حَمَّلَهُنَّ ﴾

وقوله تعالى: [﴿فَإِنَّ أَرْضَعْنَ لَكُورُ فَاتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ ﴾ أي فأعطوهن أجْرَةَ رِضَاعهنَّ ( ).

﴿وَأَتَمِرُواْ بَيْنَكُمُ ( ) ] مِعَرُونِ ﴾ قيل في التفسير: إنه الكسوةُ والدِّثَار ( ) ، والمعروف والله أعلم - أن لايقصِّر الرجلُ في نفقة المرأة التي ترضع ولده ، إذا كانت هي والدته ؛ لأن الوالدَة أرأف بولدها من غيرها به ( ) ، ولا تقصرُ هي في رضاع ولدها والقيام بشأنه ، فحق كل واحد منها أن يأتمر في الولد بمعروف ( ) .

[وقوله: ( )] ﴿ وَإِن تَعَاسَرُ ثُمُ فَسَتُرْضِعُ لَهُ وَأَخْرَىٰ ﴾ أي إن تعاسرتم في الأجرة، ولم يتفق بين الوالد والوالدة ما يتراضيان به ﴿ فَسَتُرْضِعُ لَهُ وَأَخْرَىٰ ﴾ معناه فليرتضع الوالد غير

<sup>(</sup>۱) الحامل المطلقة طلاقا بائنا أو رجعيا لها النفقة والسكن بالاتفاق؛ لنص لفظ النفقة في الآية. ينظر: أحكام القرآن للجياص (٥/ ٣٥٦)، أحكام القرآن للكيا الهراسي (١/ ١٩٦)، المدونة (٢/ ٣٤٣)، أحكام القرآن لابن العربي (٧/ ٤٠٠).

<sup>(</sup>٢) "نصا" في (خ)

<sup>(</sup>٣) "وقوله" في (س)، "قوله" في (خ)

<sup>(</sup>٤) ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٦٤)، بحر العلوم (٣/ ٤٤١)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٤٠٤)، زاد المسير (٨/ ٢٩٧).

<sup>(</sup>٥) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٦) ذكر هذا المعنى بدون نسبة إلى قائله القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٧٠)، وأبو حيان في تفسير البحر المحيط (٨/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٧) "به "ليست في (خ)

<sup>(</sup>A) حكاه ابن سيده عن الزجاج في المحكم والمحيط الأعظم (٢/ ١١١)، وابن منظور في لسان العرب (٨) حكاه ابن سيده عن الزجاج في المحكم والمحيط الأعظم (٢/ ٢١١)، وابن منظور في لسان العرب (٩/ ٢٣٦). ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٤/ ٤١)، جامع البيان (٣/ ٢٦)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٦٦)، زاد المسير (٨/ ٢٩٧).

<sup>(</sup>٩) الزيادة من (س)

والِدَةِ الصبِي<sup>()</sup>.

وهذا خبر في مَعْنى الأَمْرِ؛ لأَن لفظ ﴿فَسَتُرْضِعُ لَهُۥ أُخَرَىٰ ﴾ لفظ الخبر، ومعناه فلترضع، ومثله في لفظ الخبر ومعنى الأمر قوله تعالى: ﴿ وَٱلْوَلِدَتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ﴾ ( ) معناه لْيُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ ( ) .

وقوله تعالى: ﴿لِينُفِقُ ذُوسَعَةِ مِن سَعَتِهِ ﴾ [٧] أَمَرَ أهل التوسِعَةِ أَن يُوسِّعوا على نسائهم المرْضِعَاتِ أَوْلَادَهم () على قدر سعتِهم ().

﴿ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ وَلَيْنَفِقَ مِمَّا ءَانَهُ اللَّهُ ﴾ أي مَن كان رزقه بمقدار () القوت فلينفق على قدر ذلك، كما قال: ﴿ عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ ﴾ ().

﴿لَا يُكُلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَا ءَاتَنها ﴾ أي إلا ما أعطاها ().

(١) هذا القول مروي عن السدي وسفيان بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٤٦٢)، وذكر رواية السدي النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٢٩٩)، وابن مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١٢/ ٥٨٥٧) وينظر: تفسير السمعاني (٥/ ٤٦٦)، أحكام القرآن العربي (٧/ ٤٠٣).

- (٢) البقرة: جزء من الآية ٢٣٣
  - (٣) "وليرضعن" في (س)
- (٤) ينظر: أحكام القرآن للجصاص (٢/ ١٠٤)، معاني القرآن (١/ ٢١٤)، الجامع لأحكام القرآن (١/ ٢١٤)، الجامع لأحكام القرآن (٣/ ١٦١)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢١٤).
  - (٥) "أولادهن" في (س)، (خ)
- (٦) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٣٧٣)، جامع البيان (٢٣/ ٢٦٤)، بحر العلوم (٣/ ٤٤١)، وأورده بنصه ابن الجوزى في زاد المسير (٨/ ٢٩٧).
  - (٧) "مقدر " في (س)
    - (٨) البقرة: ٢٣٦
  - (٩) هذا القول مروي عن ابن جريج.

وقوله تعالى: ﴿ سَيَجْعَلُ ٱللَّهُ بَعْدَ عُسْرِ يُسْرًا ﴾ أعلم الله ﴿ اللهِ مَنِينُ أَنَهُم وَإِن كَانُوا فِي حَالٍ ضَيِّقَةٍ، وكَانُ الغالب على أكثرهم ( ) في ذلك الوقت في عهد رسول الله ( ) والفقر والفاقة، فأعلمهم الله ﴿ الله ( ) سَيوسِرُ المسلمون - ففتح ( ) عليهم بعد ذلك، وجعل الله ( ) يُسراً بعد عُسْرٍ ( ).

وقوله تعالى: ﴿ وَكَأْيِن مِّن قَرْيَةٍ عَنَتْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ عَنَسَنَهَا حِسَابًا شَدِيدًا وَعَذَبْنَهَا عَذَابًا وَقُولُه تعالى: ﴿ وَكَأْيِن مِّن قَرْيَةٍ عَنَتْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ عَنَاهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

<sup>=</sup> عزاه السيوطي إلى ابن المنذركما في الدر المنثور (٨/ ٢٠٨)، وينظر: بحر العلوم (٣/ ٤٤١)، تذكرة الأريب في تفسير الغريب (٢٠١)، زاد المسير (٨/ ٢٩٧).

<sup>(</sup>١) "المؤمنين" ليست في (س).

<sup>(</sup>٢) "وقيل كان" في(س)

<sup>(</sup>٣) "أكثر" في (س)

<sup>(</sup>٤) "النبي" في (خ)

<sup>(</sup>٥) "أنه" ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) "الله" لفظ الجلالة زائدة في (س)

<sup>(</sup>V) "الله"لفظ الجلالة ليست في (س)

 <sup>(</sup>٨) ينظر: تفسير مقاتل بن سليان (٣/ ٣٧٣)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٦٧)، أورده ابن الجوزي في زاد المسير
 (٨/ ٢٩٧)

<sup>(</sup>٩) "عتا أهلها" ليست في (خ)

<sup>(</sup>١٠) "حاسبنا" في (خ)

<sup>(</sup>۱۱) ينظر: تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/٤٠٤)، غريب القرآن للسجستاني (٣٤٠)، زاد المسير (١١) ينظر: ما ٢٩٨)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٧٤).

وقوله تعالى: ﴿ فَذَاقَتُ وَبَالَ أَمْرِهَا ﴾ [٩] أي ثِقْلَ عاقبةَ أمرها ( ).

﴿ وَكَانَ عَقِبَةُ أَمْهِا خُمْرًا ﴾ يعني في الآخرة أيضاً ( ) وهو قوله: ﴿ أَعَدَّ ٱللهُ لَمُمْ عَذَابًا شَدِيدًا ﴾ [١٠] يعني بعد ذلك الذي نزل بهم في الدنيا ( ).

ثم وعظ الله عَلَى هذه الأمَّة في تصديق النبي () الطَّيْكُ، واتباع أَمْره، فأعلم أنه قد بعث رسوله؛ ليخرج الناس من الظلمات إلى النور فقال:

﴿ فَأَتَّقُوا اللَّهَ يَتَأُولِ الْأَلْبَبِ اللَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ ومعنى أولي الألباب: أصحاب العقول، وواحد أولي الألباب ذُو لُبِّ، أي ذو عَقْل ().

﴿ قَدْ أَنْزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكُمْ وَذِكُرًا ﴿ ثَالُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ مُبَيِّنَتِ ﴾ [١١] (رَسُد ولًا) ( ) مَنْصوبٌ على ثلاثَةِ أوجه:

أَجِوَدُهَا: أَن يكون قُوله: ﴿قَدْ أَنَزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكُو َذِكْرًا ﴾ دليلاً على إضهار أَرْسَلَ رَسُه ولا

(١) الوبال: العاقبة وهذا القول مروي عن السدي، وابن زيد، وقتادة.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٦٤)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٨/ ٢٠٩)، وينظر لمن فسرها بما ذكر: تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٤٠٤)، تفسير السمعاني (٥/ ٢٠٤) الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٧٤).

(٥) هذا القول مروي عن السدي، وسعيد بن جبير.

أخرج رواية السدي الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٢٣٤)، وأخرج رواية سعيد ابن أبي حاتم في تفسيره (٤/ ١٢١)، وينظر: العين (٨/ ٣١٧)، جمهرة اللغة (١/ ٧٦)، معاني القرآن للنحاس (١/ ١٣٥) تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (١/ ١٩٨)، الكشف والبيان (٢/ ٥٦).

(٦) "ورسولا" في (س)

<sup>(</sup>٢) "أيضا" ليست في (س).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٣٧٤) معاني القرآن للفراء (٣/ ١٦٤) بحر العلوم (٣/ ٤٤٢) الهداية إلى بلوغ النهاية(١٦٢/ ٧٥٥١).

<sup>(</sup>٤) "نبيه" في (خ)

يتلو عليكم ().

ويجوز أن يكون يعني بقوله: ﴿رَّسُولًا أَ﴾ [١١] يعني النبي الله ويكون ويكون ﴿رَّسُولًا ﴾ [١١] يعني النبي الطَّيْلُ أَ منصوباً بقوله: ﴿وَكُرُ رَسُولًا ﴾ يكون المعنى قد أنزل الله اليكم أن ذكراً رسولا [ذَا ذِكْرٍ يعني النبي الطَّيِّلُ أَ )، ويكون على معنى قد أنزل الله إليكم () ذكراً رسولا [ذَا ذِكْرٍ رسولًا يتلو ()] ().

ويكون ﴿ رَّسُولًا ﴾ بَدَلاً مِنْ ذِكر ( )، ويكون يعني به جبريل الطَّكِيُّ ويكون دليل هذا القول قوله: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلزُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ ) عَلَى قَلْبِكَ ﴾ ( ).

ومعنى: ﴿مِنَ ٱلظُّلُمَتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ ( ) من ظلمات الكفر إلى نور الإيمان ( )؛

(۱) ينظر: إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ١٢٨) معاني القرآن للفراء (٣/ ١٦٤)، التبيان في إعراب القرآن (١/ ١٢٤)، وحكاه عن الزجاج القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٧٤) تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٥).

- (٢) "ذكرا" في (خ)
- (٣) "يعني" ليست في (خ)
  - (٤) "الرسول" في (خ)
  - (٥) "الله" ليست في (خ)
- (٦) "يعنى النبي التَكِيُّلُ" ليست في (خ).
- (٧) "أن ذِكر (رَسُولًا) يعني النبي الطَّلِيُّلا ويكون على معنى قد أنزل الله إليكم "ليست في (س)
  - (A) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)
- (٩) ينظر: معاني القرآن للفراء حيث أورد هذا الوجه بالذكر (٣/ ١٦٤)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١٢٢٨)، وحكاه عن الزجاج القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٧٤) تفسير البحر المحيط (٨/ ٢١٥).
  - (۱۰) "ذكرا" في (س)
    - (١١) الشعراء: ١٩٣
  - (١٢) "أى " زائدة في (خ)
  - (١٣) هذا القول مروي عن الضحاك والربيع، والسدي

لأن أدلة الكِفر مظلمة غَير بَيِّنَةٍ، وأدلة الإسلام واضحة بيِّنة.

وقوله تعالى (): ﴿قَدْ أَحْسَنَ ٱللَّهُ لَهُ رِزْقًا ﴾ أي () رزقه الله الجنة، التي لا ينقطع نعيمها، ولا يزول ().

ثم ذكر عَلَى ما يدلُّ على توحيده فقال: ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَنَكُنُّ لَا ٱلْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ ﴾ [17] ففي كل سهاء، وكل أرض خلق من خَلْقِه، وأمر نافِذُ مِن أَمْرُهُ ( ).

وقوله تعالى: ﴿لِنَعْلَمُواْ أَنَّالَلَهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ معناه أعلمكم ذلك وبينه؛ لتعلموا () قدرته على كل شيء. ()

و قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ ﴿ عِلْمَا ﴾ أَ منصوب على المصدر

أخرج الطبري رواية الضحاك والربيع في جامع البيان (٥/ ٤٢٥)، وعزا السيوطي رواية الضحاك إليه، ورواية السدي إلى أبي الشيخ كما في الدر المنثور (٢/ ٢٤) وبهذا قال عامة المفسرين. ينظر: معاني القرآن (١/ ٢٧٣)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٥٥٨).

<sup>(</sup>١) "قوله" في (س)

<sup>(</sup>٢) "قد" زائدة في (خ).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير مقاتل بن سليان (٣/ ٣٧٤)، تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٥٠٥)، تفسير السمعاني (٥/ ٤٦٨)، وأورده ابن الجوزي بلا نسبة في زاد المسير (٨/ ٢٩٩).

<sup>(</sup>٤) هذا القول مروي عن قتادة.

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٣١٨)، والطبري في جامع البيان (٢٣/ ٤٧٠)، وعزا السيوطي الرواية إليهما وإلى ابن المنذر وعبد بن حميد كما في الدر المنثور في التفسير بالمأثور للسيوطي (٨/ ٢١).

<sup>(</sup>٥) "أن" زائدة في (خ)

<sup>(</sup>٦) "قدير" زائدة في (ش) وليست في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٧) "وعلما" في (خ)

المؤكد؛ لأن معنى قوله: ﴿وَأَنَّ ٱللَّهَ قَدَ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ أي قد علم كل شيء عِلْمًا ﴾ أي الله علم كل شيء عِلْمًا ﴾ أ

ومثله: ﴿ وَتَرَى ٱلِجَبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِيَ تَمُرُّ مَرَّ ٱلسَّحَابِ ﴾ ( )

ثم قال: ﴿ صُنْعَ اللهِ ﴾ مُوكِّدة؛ لأن المعنى ( ) صَنَعَ اللهُ الجبالَ تَكُرُّ مَرَّ السَّحَابِ ( ).

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٤/ ٥٠٥)، إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ١٢٩)، والجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٧٧).

<sup>(</sup>٢) من قوله: " وقوله تعالى وَأَنَّ اللهَ قَدْ أَحَاطَ" إلى قوله: " أي قد علم كل شيء عِلْمًا" ليست في (س)

<sup>(</sup>٣) النمل: ٨٨

<sup>(</sup>٤) "المعنى" ليست في (m), (+) "معنى" في (+).

<sup>(</sup>٥) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٣/ ٢٩٢)، إعراب القرآن لابن سيده (٧/ ١٢٨)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ١٣٢٢)، الجامع لأحكام القرآن (٧/ ٧٤)، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (٨/ ٢٤٢).

## بِسْ \_\_\_ِاللَّهِ الرَّمْزَ الرِّهَ عِهِ اللَّهُ الرَّمْزَ الرِّهِ اللَّهُ الرَّمْزَ الرِّهِ اللَّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللْهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللْمُ الللِّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللِهُ الللللِّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللِمُ الللللِمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللِمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللللِمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللل

قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ لِمَ ثُمِّرِمُ مَآ أَحَلَ ٱللَّهُ لَكَ ۖ تَبْنَغِي مَرْضَاتَ أَزُوَجِكَ وَٱللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [١]أي وقد غفر الله لك التحريم.

وجاء في التفسير: «أن النبي شرب عسلاً عند زينب بنت ( ) جحش فأجمعت عائشة -رحمة الله عليها - وحفصة على أن تقو لا ( ) له: إنَّا نَشَمُّ منك رِيحَ المغافير ( ) »، والمغافير صمغ متغير الرائحة ( ).

وقيل في التفسير: إنه بَقْلَة ( )، فلما صار إلى كل واحدة منهما قالت له ( ): إني أَشَمُّ

<sup>(</sup>١) "ومن " زائدة في (خ)

<sup>(</sup>٢) "بنت" ليست في (س)، "ابنة" في (خ)

<sup>(</sup>٣) "يقولا" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٤) المغافير وهي لَثَى الشّجر، وَهُوَ صَمعَ لَهُ رَائِحَة، وقيل: شيءٌ يسيلُ من أَطراف عِيدانِها مِثل الدِّبْس فِي لَونه ترَاهُ قَطْراً قَطْراً حُلواً يأْكله الْإِنْسَان حَتَّى يَكْدَنَ عَلَيْهِ شِدقاه، وَهُو يُكْلِعُ شَفَتَه وفمَه، ويقال له أيضا: مغاثير بالثاء المثلثة، وله ريح كريهة منكرة، أرادت صمغ العرفط، والمغافير صمغ يسيل من شجر العرفط، غير أن رائحته ليست بطيبة.

ينظر: جمهرة اللغة (٣/ ١٢٣٤)، تهذيب اللغة (٨/ ١١٣)، المخصص لابن سيده (٥/ ٥٢)، لسان العرب (٥/ ٥٥).

<sup>(</sup>٥) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٣٠٥).

<sup>(</sup>٦) بقلة: الباء والقاف واللام أصل واحد، وهو من النبات، قال الخليل: البقل من النبات ما ليس بشجر دق ولا جل. وفرق ما بين البقل ودق الشجر بغلظ العود وجلته، فإن الأمطار والرياح لا تكسر عيدانها، تراها قائمة أكل ما أكل وبقي ما بقي.

ينظر: معجم مقاييس اللغة لابن فارس (١/ ٢٧٤) لسان العرب (١١/ ٦٠).

<sup>(</sup>٧) "له" ليست في (خ)

منك ريح المغافير، فحرَّم النبي الطَّيِّلِ [على نفسه ()] شرب العسل، وقيل: إنه حلف على ذلك. ()

وجاء في التفسير - وهو الأكثر () - «أن النبي الطَّيِّلُ خلا في يوم لعائشة رَحَهَااللهُ مع جاريته أم إبراهيم - إلى وعلى إبراهيم - أن وكان يقال لها: مارية القبطية () فوقفت () حفصة على ذلكِ، فقال () رسول الله على ذلكِ، فقال ()

الزيادة من (س)

(۲) الحديث عن عائشة بنحوه أخرجه البخاري في صحيحه (٥/ ٢٠١٦)، كتاب الطلاق، باب لم تحرم ما أحل الله لك، برقم (٤٩٦٦)، وأخرجه أيضا في كتاب الإيمان والنذور، باب إذا حرم طعاما، (٦/ ٢٤٦٢) برقم (٦٣١٣). وأخرجه مسلم في صحيحه (٤/ ١٨٤) كتاب الطلاق، باب وجوب الكفارة على من حرم امرأته، برقم (٣٧٥١).

وفي كتب التفسير جاءت الروايات عن عائشة، وابن عباس رَضَالِتُهُ عَنْهُ اخرج ابن أبي حاتم في تفسيره رواية ابن عباس رَضَالِتُهُ عَنْهُ (١٠/ ٣٣٦٢)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَالِتُهُ عَنْهُ إلى ابن المنذر وابن أبي حاتم والطبراني وابن مردويه، وعزا رواية عائشة إلى ابن سعد وعبد بن حميد والبخاري وابن المنذر وابن مردويه كما في الدر المنثور (٨/ ٢١٣).

(٣) جاءت روايات كثيرة بطرق متعددة في معنى هذه القصة، منها ما جاء عن قتادة، وعامر الشعبي، وابن زيد، ومسروق، والضحاك، ومقاتل.

ينظر: تفسير مقاتل بن سليان (٣/ ٣٧٦)، تفسير عبدالرزاق الصنعاني (٣/ ٣٢١)، جامع البيان (تلا/ ٢٧٥)، الدر المنثور (٨/ ٢١٥).

- (٤) "صلى الله عليه وسلم وعلى إبراهيم" ليست في (خ)، (س).
- (٥) مارية بنت شمعون القبطية، أم إبراهيم ولد رسول الله ، هي وأختها سيرين أهداهما جميعا المقوقس، صاحب مصر والإسكندرية إلى رسول الله ، مع مأبور الخصي، فاتخذ رسول الله شمارية لنفسه، ووهب سيرين لحسان بن ثابت وهي أم عبدالرحمن بن حسان بن ثابت.

ينظر: الاستيعاب (٤/ ١٨٦٨)، الإصابة (٨/ ١١١)، البداية والنهاية (٥/ ٣٣٠).

- (٦) "فوقعت" في (خ)
- (٧) " لها" زائدة في(س)، (خ)

وقيل: إنه حلف مع ذلك أيضاً، فأعلمت حفصة عائشة الخبر -رحمة الله عليها-واستكتمتها إيَّاه، فأطلع الله نبيَّه على ذلك.

قال الله عَظِّد: ﴿ وَإِذْ أَسَرَّ ٱلنَّبِيُّ إِلَى بَعْضِ أَزْوَجِهِ عَدِيثًا ﴾ [٣] موضع (إذ) نصبٌ، كأنه قال: واذكر () إِذْ أَسَرَّ النَّبِيُّ إِلَى بَعْضِ أَزْوَاجِهِ حَدِيثًا، يعني حفصة.

﴿ فَلَمَّا نَبَّأَتْ بِهِ عَائشةً ﴿ ) به عائشة ( )

﴿ وَأَظْهَرَهُ ٱللَّهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَهُ وَأَعْضَ عَنَا بَعْضِ ﴾ وقرِ تَتْ "عَرَفَ بعضَه وأعرض عن بعض " () بتخفيف الراء ().

(۱) ما جاء في الحديث بنحوه عن أنس رَضَّالِلَهُ عَنْهُ، والذي أخرجه الحاكم في المستدرك على الصحيحين (۲/ ٥٣٥)، (٣٨٢٤) وقال عنه: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه،أخرجه النسائي في السنن الكبرى (٥/ ٢٨٦) برقم (٧٩٠٧)، وقال الشيخ الألباني: صحيح الإسناد، وأخرجه البيهقي عن ابن عباس رَضَّالِلَهُ عَنْهُ في السنن الكبرى (٧/ ٣٥٢) برقم (١٥٤٧١)، والنيسابوري في أسباب النزول (٥/ ٤٥١).

(۲) المروي بنحوه عن قتادة، والشعبي، وابن زيد، ومسروق، والضحاك. أخرج رواية قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (۳/ ۳۲۱)، وأخرجها الطبري جميعها في جامع البيان (۳۲/ ۲۷۳)، وعزا السيوطي رواية الشعبي إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وقتادة إلى عبدالرزاق وابن سعد، ورواية مسروق إلى ابن سعد ورواية الضحاك إلى سعيد بن منصور وابن المنذر كما في الدر المنثور (۸/ ۲۱۲).

- (٣) ينظر: التبيان في إعراب القرآن (٢/ ١٢٢٩)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٨٧)، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (١٠/ ٣٦٤)
  - (٤) "أخبرت" في (خ).
- (٥) كما جاء في الروايات ينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (٣/ ٣٧٦)، تفسير عبدالرزاق الصنعاني (٣/ ٣٢١)، جامع البيان (٢٣/ ٤٧٥)، الدر المنثور (٨/ ٢١٥).
  - (٦) "وقرِئَتْ عَرَفَ بعضَه وأعرض عن بعض "ليست في (س)
- (V) "عرَف بعضه" بتخفيف الراء قرأ علي وطلحة بن مصرف وأبو عبدالرحمن السلمي والحسن وقتادة

فأعلم الله عَلَى أن التحريم على هذا التفسير لا يحرم، فقال \ لنبيه العَلَيْلُ: [﴿لِمَ تُحَرِّمُ [١/١٩٧] مَآ أَحَلُ ٱللَّهُ لَكُ تَبْنَغِي مَرْضَاتَ أَزُورَجِك ﴾.

فلم يجعل الله لنبيه () السَّكِيْلُ أَن يُحَرِّمَ إِلا () ما حَرَّمَ () الله، فعلى التفسيرين () ليس لأحد أن يحرِّم ما أحلَّ الله له ()، فقال رَجَّكِ (): ﴿ قَدْ فَرَضَ ٱللهُ لَكُو تَحِلَّهَ أَيْمَنِكُمْ ﴾ [7] يعني () الكفَّارة؛ لأنه () قد () روي أنه مع ذلك التحريم حَلَفَ ().

= والكلبي والكسائي والأعمش عن أبي بكر. قال عطاء: كان أبو عبدالرحمن السلمي إذا قرأ عليه الرجل "عرف" مشددة حصبه بالحجارة. قال الفراء: وتأويل قوله كال: "عرف بعضه" بالتخفيف، أي غضب فيه وجازى عليه، وهو كقولك لمن أساء إليك: لأعرفن لك ما فعلت، أي لأجازينك عليه، و(عرّف بعضه) بالتشديد قراءة العامة.

ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٦٦)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٣٠١)، حجة القراءات (٧١٣)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٨٨).

- (١) الزيادة من (س) وهي مطموسة في (ش)
  - (٢) "إلا" ليست في (خ)
  - (٣) " يحرم" في (س)، و" أحل " في (خ).
    - (٤) "هذا التفسير" في (خ)
      - (٥) "له" ليست في (خ)
      - (٦) "قال الله" في (خ)
      - (٧) "به" زائدة في (خ)
    - (٨) "لأنه" ليست في (س)
      - (٩) "قد" ليست في (خ)
- (١٠) هذا القول مروي عن قتادة ومسروق والشعبي أن الكفارة كفارة يمين بنص الرواية.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٤٧٦)، وعزا السيوطي رواية الشعبي إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وقتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن سعد، ورواية مسروق إلى ابن سعد كها في الدر المنثور (٨/ ٢١٦).

فَأُمًّا ﴿ عَرَّفَ بَعْضَهُ ، فَتأويله أنه عرف بعضه حفصة.

﴿وَأَعَرَضَعَنَ بَعْضِ ﴾ جاء () في التفسير أنه لما حرم مارية أخبر حفصة أنه يملك مِن بعده أبو بكروعمر، فعرفها بعضَ ما أفشت من الخبر.

﴿ وَأَعْضَ عَنْ بَعْضِ ﴾ عن ذكر خلافة أبي بكر وعمر رَضَالِلَهُ عَنْهُا ( ).

= وقاله الفراء في معاني القرآن (٣/ ١٦٥)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٧٢)، والسمعاني في تفسيره (٥/ ٤٧١)، وابن العربي في أحكام القرآن (٧/ ٤١٤).

(۱) المروي أن ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ كان يقول: في الحرام يمين تكفرها. وقال ابن عباس: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ جَلّ ثناؤه: ﴿ يَتَأَيُّهُا النِّي اللهُ عَرَمُ مَا أَحَلَ اللهُ حَلّ مَا أَحَلَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٤٧٨) وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَيَالِيَّهُ عَنْهُ إلى ابن المنذر وابن مردويه من طريق على كما في الدر المنثور (٨/ ٢٨).

واختلف العلماء في تحريم الحلال، فذهب ابن مسعود رَضَوَلِنَّهُ عَنْهُ أنه إذا حرم حلالا أي حلال كان، فعليه الكفارة، وهذا قول جماعة من التابعين، وهو قول سفيان الثوري والكوفيين، وأما مذهب مالك والشافعي أن تحريم الحلال في النساء يوجب الكفارة، وفي غير النساء لا يوجب شيئا.

ينظر: أحكام القرآن للجصاص (٥/ ٣٦٢)، أحكام القرآن للكيا الهراسي (٤/ ٤٢٥)، أحكام القرآن لابن العربي (٧/ ٤١٤).

- (٢) "وجاء" في (خ)
- (٣) هذا القول مروي عن مجاهد.

أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٦٢)، وعزا السيوطي روايته إلى ابن أبي حاتم كما في الدر المنثور  $(\Lambda/ 11)$ ، ونسب الماوردي إلى الضحاك هذا القول كما في النكت والعيون  $(\pi/ 11)$ ، ونسب الماوردي إلى الضحاك هذا القول كما في النكت والعيون  $(\pi/ 11)$ ، ونسبه إلى الكلبي ابن أبي رواية الضحاك إلى أبي نعيم في فضائل الصحابة كما في الدر المنثور  $(\pi/ 11)$ ، ونسبه إلى الكلبي ابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز  $(\pi/ 11)$ ، وكذلك القرطبي في الجامع لأحكام القرآن  $(\pi/ 11)$ .

ومن قرأ "عرَف بعضه وأعرض عن بعض " فإن النبي () على قد عرف كل ما كان أَسَره، والإعراض لا يكون إلا عما يعرف ().

وتأويل هذا في اللغة حَسَن بَيِّنٌ. معنى ﴿عَرَّفَ بَعْضَهُ ﴾ أي ( ) جازى عليه، كما تقول لمن تتوعده: قَدْ عَلِمتُ مَا عَمِلْتَ، وَقَد عَرَفْتُ ما صَنَعْتَ، فتأويله ( ) فسأجازيك عليه، لا أنك تقصد إلى أن تعرفه أنك قد علمت فقط.

ومثله قول الله تَبَارَكَوَتَعَالَ: ﴿ وَمَا تَفْ عَلُواْ مِنْ خَيْرِيعً لَمَهُ الله ﴾ () فتأويله يعلمه الله ويجازي عليه، فالله () ويجازي عليه، فالله () ويجازي عليه في ويجازي عليه ويجازي عليه في ويجازي عليه في ويجازي ويجازي عليه في ويجازي ويجاز

ومثله قوله: ﴿ أُوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ يَعُلَمُ ٱللَّهُ مَافِي قُلُوبِهِمُ فَأَعْرِضَ عَنْهُمَ ﴾ ( ) فالله ( ) عَلَمُ اللهُ عَافِي قُلُوبِهِمُ فَأَعْرِضَ عَنْهُمَ ﴾ ( فالله على ما في قلوب الخلق أجمعين، ومثله قوله: ﴿ فَمَن يَعُمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَحَلُمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) "رسول الله" في (س)

<sup>(</sup>٢) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٣٠٩)، ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ٣٠١)، مشكل إعراب القرآن (٢/ ٧٤٢) إعراب القرآن للباقولي (٢/ ٤٩٨).

<sup>(</sup>٣) "أي" ليست في (س)

<sup>(</sup>٤) "وتأويله" في (خ)

<sup>(</sup>٥) البقرة: جزء من الآية ١٩٧

<sup>(</sup>٦) "والله "في (خ)

<sup>(</sup>۷) حكاه بمعناه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (۲/ ۲۰۸)، وابن زنجلة بنصه عن الزجاج في حجة القراءات (۷۳)، وابن الجوزي في زاد المسير (۸/ ۳۰۹)، وينظر: تفسير السمعاني (٥/ ٤٧٢)، الجامع لأحكام القرآن (۱۸/ ۱۸۸).

<sup>(</sup>٨) النساء: جزء من الآية ٦٣

<sup>(</sup>٩) "والله" في (خ)

<sup>(</sup>۱۰) الزلزلة: ٧

<sup>(</sup>١١) "ومن" ليست في (س)، (خ)

فقيل: إن النبي الطَّلِيُّ طلَّق حفصة تطليقة، فكان ذلك جزاءها () عنده () فذلك تأويل ﴿عَرَفَ بَعْضَهُ, وَأَعْضَ عَنْ بَعْضِ ﴾ أي جازى على بعض الحديث ().

وكانت رَحْهَااللَّهُ صَوَّامةً قوَّامَةً، فأمره الله عَجْكِ أن يراجعها، فراجعها ().

وقوله تعالى: ﴿إِن نَنُوباً إِلَى اللهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما ﴾ [٤] يعني به عائشة وحفصة -رحمة الله عليها-، ومعنى ﴿صَغَتْ قُلُوبُكُما ﴾ عدلت قلوبكما ()، وزاغت عن الحق ().

وقوله تعالى: ﴿ وَإِن تَظْهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ أَللَّهَ هُوَ مَوْلَئُهُ ﴾ أي الله عليه،

أخرج رواية قتادة مرسلة الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٤٣٦)، ورواية أنس رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ من طريق قتادة أخرج مواية أنس رَضَّالِللَّهُ عَنْهُ إلى ابن أبي حاتم كما أخرجها ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٥٩)، وعزا السيوطي رواية أنس رَضَّالِللَّهُ عَنْهُ فِي أسباب النزول (١٨٩)، وكذلك النيسابوري من رواية أنس رَضَّالِلَهُ عَنْهُ فِي أسباب النزول (١٥٥)، والسيوطي في لباب النقول في أسباب النزول (٢١٥).

- (٥) عدلت قلوبكما قاله الأخفش في مجاز القرآن (٢/ ٢٦١)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٧٢)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٣١٠).
- (٦) بمعنى زاغت، هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُ، والضحاك، وسفيان، وقراءة ابن مسعود رَضَاللَهُ عَنْهُ.

أخرجها الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٤٨٣)، وذكر السيوطي قراءة ابن مسعود رَضِيَلِيَّهُ عَنْهُ وعزاها إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٨/ ٢١٩)، وينظر: تفسير القرآن العزيز لابن أبي زمنين (٥/ ٦)، تذكرة الأريب في تفسير الغريب (٤٠٧)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٨٩).

(٧) "إن" زائدة في (خ)

<sup>(</sup>١) "جزاء" في (س)

<sup>(</sup>٢) "عنده" ليست في (س)

<sup>(</sup>٣) ينظر: تهذيب اللغة (٢٠٨/٢) إعراب القرآن للباقولي (٢/ ٤٩٨)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٣٠٩).

<sup>(</sup>٤) هذا القول مروى عن أنس رَضَّاللَّهُ عَنْهُ، وقتادة.

﴿ وَصَلِحُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ جاء في التفسير أن صالح () المؤمنين أبو بكر وعمر ()، وجاء أيضاً في التفسير () أن صَالِح () المؤمنين عمر ()، وقيل: إن صالح () المؤمنين خيار المسلمين ().

و (صَالِح) هاهنا ينوب عن الجميع ( )، كما تقول ( ): يَفْعَل هَذَا الخَير من الناس

أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٦٢)، وعزا السيوطي الرواية إلى سعيد بن منصور وابن سعد وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن عساكر كما في الدر المنثور (٨/ ٢٢٣).

(٩) صالحي المؤمنين هذا القول مروي عن الضحاك.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٤٨٧) هذا القول هو الذي رجحه الطبري " والصواب من القول في ذلك عندي: أن قوله: (وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ) وإن كان في لفظ واحد، فإنه بمعنى الجميع " جامع البيان (٢٣/ ٤٨٧) وكذلك النحاس في إعراب القرآن (٤/ ٣٠٣)

(١١) "يقول" في (خ)

<sup>(</sup>١) "هو" ليست في (خ)

<sup>(</sup>۲) ينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٤٧٢)، جامع البيان (٢٣/ ٤٨٦)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٢٦١)، والهداية إلى بلوغ النهاية (٢/ ٢٩٩).

<sup>(</sup>٣) "صالحي" في (س)

<sup>(</sup>٤) هذا القول مروي عن مجاهد، وابن مسعود وابن عمر وابن عباس.

أخرج الطبري الرواية عن مجاهد في جامع البيان (٢٣/ ٤٨٦)، وعزا السيوطي قول ابن مسعود رَضَّالَيُّهُ عَنْهُ إلى ابن عساكر والطبراني وابن مردويه وأبي نعيم في فضائل الصحابة كها في الدر المنثور (٨/ ٢٢٣) وعزا رواية ابن عمر وابن عباس إلى الطبراني في الأوسط وابن مردويه كها في الدر المنثور (٨/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٥) "في التفسير" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٦) "صالحي" في (س)

<sup>(</sup>V) عمر خاصة. هذا القول مروي عن سعيد بن جبير.

يريد<sup>()</sup> كل خَير<sup>()</sup>.

﴿ وَٱلْمَلَيَ اللَّهِ مَا يَكُ اللَّهِ مَنْ فَي معنى ظَهَرَاء، أي والملائكة أيضاً نصَّارٌ النبي الطَّيْنِ ( ).

وقوله تعالى: ﴿عَسَىٰ رَبُّهُۥ إِن طَلَقَكُنَّ أَن بُبُدِلَهُۥ أَزْوَجًا خَيْرًا مِنكُنَّ ﴾ [٥] وقرئت "أن يُبَدِلَهُۥ أَزْوَجًا خَيْرًا مِنكُنَّ ﴾ [٥] وقرئت "أن يُبَدِّلَهُ"، بتشديد الدال وفتح الباء ()، و ﴿يُبُدِلَهُۥ ﴾ للتَكْثِيرِ ()، وَكِلَاهمَا جَيِّدٌ وقد () قرئ به.

وقوله تعالى: ﴿قَنِنَتِ ﴾ جاء في التفسير: مطيعاتٍ ( )، والقُنُوتُ: القِيامُ بها يقرب من الله ﷺ.

(١) "تريد" في (س)

(٢) "صالح" ينوب عن الجمع. ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٦٧)، جامع البيان (٢٣/ ٤٨٧) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٣٠٥)، زاد المسير (٨/ ٣١١).

(٣) ينظر: مجاز القرآن (١/ ١٠)، جامع البيان (٢٣/ ٤٨٧)، وحكاه الأزهري عن الزجاج في تهذيب اللغة
 (٦/ ١٣٥)، وابن منظور في لسان العرب (٤/ ٥٢٠).

(٤) (يبدّله) بتشديد الدال وفتح الباء، قرأ نافع وأبو عمرو. ينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٦٧)، جامع البيان (٢٣/ ٤٨٩)، حجة القراءات (٧١٤)، الحجة في القراءات السبع (٣٤٩) النشر في القراءات العشر (٢/ ٣٥٤).

- (٥) "فيبدله بالتشديد" في (خ)
- (٦) (يُبدِله) بتخفيف الدال من الإبدال، قرأ الكوفيون.

ينظر: جامع البيان (٢٣/ ٤٨٩)، حجة القراءات (٧١٤)، الحجة في القراءات السبع (٣٤٩) النشر في القراءات العشر (٢/ ٣٥٤).

- (٧) "قد" في (س)، (خ)
- (٨) هذا القول مروي عن ابن عباس رَكَوُلِلَّهُ عَنْهُ، ومجاهد، وقتادة والسدي، وسفيان.

أخرج الرواية عَنْ مجاهد ابن المنذر في تفسيره (٢/ ٦٨٧)، وأخرج عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٣٢٣)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٨/ ٢٩٤)، وأخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٨/ ٢٩٤)، وأخرجها حيك

وقوله تعالى: ﴿ سَيِّحَتِ ﴾ جاء في التفسير عن النبي الكَلِي أن السائحين هم الصائمونَ ()، وهو مما في الكتب الأُول ().

وقال أهل اللغة: إنها قيل للصائم: سائح ()؛ لأن الذي يسيح متعَبِّدا () يسيح وقال أهل اللغة: إنها قيل للصائم والصائم () يَمْضِي نهاره () ولا يَطعَمُ () شيئاً، فلشبهه به سُمِّي سَائِحاً ().

وقوله تعالى: ﴿فُواْ أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا ﴾ [٦] معناه خذوا أنفسكم وأهليكم بها يَقَرِّبُ من الله عَلَى وجنبوا أنفسكم وَأَهْليكم المعاصي، ومعنى ﴿فُوَاْ أَنفُسَكُمْ ﴾ أي:

أخرجها جميعها الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٤٩٠) وعزا السيوطي الرواية عن قتادة إلى عبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ٢٢٤)، وينظر: مجاز القرآن (٢/ ٢٦١)، غريب القرآن لابن قتيبة (٤٧٢).

- (٢) "الأولى" في (س)، (خ)
  - (٣) "السائح" في (خ)
- (٤) "يسيح متعَبِّدٌا" ليست في (س)
  - (٥) "كذلك" زائدة في (س)، (خ)
    - (٦) "النهار" في (س)
    - (٧) "فيه" زائدة في (خ)
- (A) أورده بنصه الأزهري في تهذيب اللغة (٥/ ١١٣)، وينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (١٩٣)، غريب القرآن لابن قتيبة (١٩٣)، غريب القرآن (٢٤٦)، وحكاه عن الزجاج ابن منظور في لسان العرب (٢/ ٤٩٢)

ابن عباس رَضَّالِلَهُ عَنْهُ ابن أبي حاتم في تفسيره (٣/ ٩٤٠)، وذكر أنها رويت عن مجاهد وعكرمة وأبي مالك وقتادة وعطاء والسدي مثل ذلك، وعزا السيوطي الرواية عن قتادة إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٢/ ١٤٥)، وينظر: مجاز القرآن (٢/ ٢٦١)، غريب القرآن لابن قتيبة (٤٧٢)، معاني القرآن للنحاس (٢/ ٧٧).

<sup>(</sup>١) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحُلِيَّكُ عَنْهُ، والضحاك، وقتادة.

## وقُوا أَنْفُسَكُمْ .

وجاء في التفسير: رَحم الله رَجُلاً قال: يا أهلاه ()، صَلَاتَكُمْ صيامكم زكاتكم مِسْكينكم يتيمكم جيرانكم ()، معناه الزموا () واحفظوا صلواتكم () وهذه الأشياء المذكورة، أدُّوا فرض الله فيها. وفي الحديث: «لعل الله يجمعهم () معه في الجنَّة» ().

وقوله تعالى: ﴿وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِبَارَةُ ﴾ جاء في التفسير أنها حجارة الكبريت (). والوَقُود - بفتح الواو-: ما () تُوقَدُ به النَّارُ من حَطب وغَيْرِهِ ()، ويقال:

(١) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِّوَاللَّهُ عَنْهُ ومجاهد وقتادة بنحوه.

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٣٢٣)، أخرجها الطبري جميعها في جامع البيان (٢٣/ ٤٩١)، وعزا السيوطي الرواية عن ابن عباس رَحَوَلَكُ عَنهُ إلى ابن جرير وابن المنذر كها في الدر المنثور (٨/ ٢٢٥)، وعزا رواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد، ورواية مجاهد إلى عبد بن حميد كها في الدر المنثور (٨/ ٢٢٥).

- (٢) "هلاه" في (خ)
- (٣) لم أجد فيما اطلعت عليه غير ابن عطية ذكر هذا بدون نسبة في المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز
   (٣) ، والله أعلم
  - (٤) "صلاتكم" زائدة في (س)
    - (٥) "صلاتكم" في (س)
    - (٦) "يجمعكم" في (س)
  - (٧) لم أجد حديثا بهذا اللفظ، ولم يظهر لي في كتب التفسير شيئٌ منه، والله اعلم.
    - (٨) هذا القول مروي عن ابن مسعود رَضَيَالَتُهُعَنْهُ.

أخرج الرواية عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (١/ ٢٦١)، أخرجها الطبري في جامع البيان (١/ ٣٨١) وقال بنحوه مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٣٧٨)، وينظر: غريب القرآن لابن قتيبة (٤٣).

- (٩) "وما" في (س)
- (١٠) قال الأخفش: الوقود "بفتح الواو": الحطب، و"بالضم": الفعل". معاني القرآن للأخفش (١/ ٥٧)، وينظر: تهذيب اللغة (٩/ ١٩٥)، إعراب القرآن للنحاس (١/ ٣٨)، الجامع لأحكام القرآن (١/ ٢٣٦).

وقدت النار وُقُوداً -بضم الواو-().

وقول عالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُواْ إِلَى اللّهِ تَوْبَةً نَصُوحًا ﴾ [٨] بفتح النون () ويقرأ () "نُصُوحاً" بضم النُون () فمن فتح فعلى صفة التوبة، ومعناه توبة بالغة في النصح، وفَعُول من أسماء الفاعلين التي تستعمل للمبالغة في الوصف، تقول: رجل صبورٌ وَشَكُورٌ، وتوبة نَصُوحٌ.

وَمَنْ قَرأ "نُصُوحاً" -بضَم النُّونِ - فمعناه تنصَحُونَ فيها نُصُوحاً. يقال: نصحت له نُصْحاً ونصاحَةً ونُصوحاً "- بضم النون - ().

[وجاء ()] في التفسير أن التوبة النَّصُوحُ التي لا يعاود التائب مَعَها المعْصِية، وقال بعضهم: التي لا ينوي معها معاودة المعصية ().

<sup>(</sup>۱) (وقودها) بضم الواو، قرأ مجاهد والحسن وطلحة وعيسى، على حذف المضاف. ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٣٢٤)، الجامع لأحكام القرآن (١/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>۲) "نَصوحا" بفتح النون قرأ عاصم والحسن وخارجة، على أنه من نعت التوبة وصفتها. ينظر: السبعة في القراءات (۲٤١)، جامع البيان (۲۳/ ٤٩٥)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٣٠٣) الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٩٩).

<sup>(</sup>٣) "وتقرأ" في (خ)

<sup>(</sup>٤) "نُصوحا" بضم النون بمعنى المصدر من قولهم: نصح فلان لفلان نُصُوحًا. قرأ باقي القراء. ينظر: السبعة في القراءات (٦٤١)، جامع البيان (٢٣/ ٩٥٥)، الحجة للقراء السبعة (٦/ ٣٠٣) الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ١٩٩).

<sup>(</sup>٥) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (٤/ ١٤٧)، وابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٣١٣)، وينظر: تذكرة الأريب في تفسير الغريب (٤٠٧).

<sup>(</sup>٦) "بضم النون" ليست في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٧) ساقطة من (ش)، والزيادة من (خ)، (س)

 <sup>(</sup>A) هذا القول مروي عن عمر بن الخطاب رَضَاليَّكَ عَنْهُ.

وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا يُخَزِى اللّهُ النَّبِيّ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ, ﴿ ﴿ يَوْمَ ﴾ منصوبٌ بقوله: ﴿ عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَيُدْخِلَكُمْ جَنَّتِ تَجَرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُخْزِى اللّهُ ٱلنَّبِيّ كَانُ مُ اللّهُ النَّبِيّ ﴾ أي في هذا اليوم ( ).

والقراءة النصب في قوله: ﴿وَيُدْخِلَكُمْ ﴾ عطف على ﴿أَن يُكَفِّرَ ﴾ ().

ولو قرئت بالجزم لكانَ وَجْهاً، يكون محمولا على موضع ﴿عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنَىٰ مَ اللهُ عَنَكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ ﴾ ؛ لأن تأويل توب وا إلى الله توب قريب نصوحاً يكف رعنكم سيئاتكم؛ لأن عسى من الله واجبة ()، قال الله عَلَىٰ الله على على الله عَلَىٰ الله على الله عَلَىٰ الله على الله عَ

القرآن للنحاس (٤/٤٦٤)

<sup>=</sup> أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٣٢٤)، والطبري في جامع البيان (٢٣/ ٤٩٣)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٦٢)، وعزاه السيوطي إليهم وإلى والفريابي وسعيد بن منصور وابن أبي شيبة وهناد وابن منيع وعبد بن حميد وابن المنذر والحاكم وصححه وابن مردويه والبيهقي في شعب الإيمان كما في الدر المنثور (٨/ ٢٢٧)، وينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٦٨) تفسير القرآن من الجامع لابن وهب في الدر المنثور (٨/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>١) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٤٦٤)، بحر العلوم (٣/ ٤٤٨) الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٢) (ويدخلَكم) بفتح اللام قراءة الجمهور عطفاً على (أَن يُكَفِّرَ). ينظر: الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٢٠٠)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٢٠)

<sup>(</sup>٣) "وَيُدْخِلْكُمْ" مجزوما عطفا على محل عسى أن يكفر قرأ ابن أبي عبلة، وهي قراءة شاذة. ينظر: إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٤٦٤)، مشكل إعراب القرآن للقيسي (٢/ ٧٣١) الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٢٠٠)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٢٠)

<sup>(</sup>٤) وأجاز الفراء هذا الرأي حيث قال: ولو قرأ قارئ: "وَ يُدْخِلْكُمْ" جزما لكان وجها؛ لأن الجواب في عسى فيضمر في عسى - الفاء، وينوى بالدخول أن يكون معطوفا على موقع الفاء. معاني القرآن للفراء (٣/ ١٦٨)، ورد عليه أبو جعفر النحاس، وقال: " وهذا تعسف شديد ". إعراب

<sup>(</sup>٥) طه: ۸۲

وقوله تعالى: ﴿ وُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَ آَتَمِمْ لَنَا نُورَنَا ﴾ () إذا رأى المؤمنون نور المنافقين يُطْفَأ سألوا الله أَنْ يُتَمِّمَ لهم نورهم ().

وقول ه تعالى: ﴿ ضَرَبُ اللّهُ مَثَلًا لِلّذِينَ كَفَرُواْ اَمْرَأَتَ نُوجٍ وَاَمْرَأَتَ لُوطٍ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِ نَاصَلِحَيْنِ فَخَانَتَا هُمَا فَلَمْ يُغْنِيا عَنْهُمَا مِنَ اللّهِ شَيْئًا ﴾ [ ١٠] أعلم الله تعالى [١٩٧/ب] أن الأنبياء عَلَيْهِ مِالسَّلَامُ لا يُغْنون عمَّن عمل بالمعاصي شيئًا ( ) .

وجاء في التفسير أن خيانتها لم تكن في بغاء ()، لأن الأنبياء -صلوات الله عليهم - لا يبتليهم () الله في نِسائِهم بفسادٍ، وقيل: إن خيانة امرأة لوط أنها كانت تدل على الضيف، وخيانة امرأة نوح أنها كانت تقول: إنه مجنون - الله على أنبيائه أجمعين - ().

أخرجه عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٢/ ١٩٥)، أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٤٩٧)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١/ ٣٣٦٢)، وعزا السيوطي الرواية إلى عبدالرزاق والفريابي وسعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن أبي الدنيا وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وصححه من طرق عن ابن عباس رَضَّاللَّهُ عَنْهُ، كما في الدر المنثور (٨/ ٢٢٨).

<sup>(</sup>١) "أي " زائدة في (س).

<sup>(</sup>٢) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِّالِلَّهُ عَنْهُ، ومجاهد والحسن بنحوه.

أخرج الطبري الرواية عن مجاهد والحسن في جامع البيان (٢٣/ ٤٩٦)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَصَحَلِللّهُ عَنْهُ إلى الحاكم والبيهقي في البعث كما في الدر المنثور (٨/ ٢٢٨)، ورواية مجاهد إلى عبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ٢٢٨).

<sup>(</sup>٣) "شيئا" ليست في (س)

<sup>(</sup>٤) هذا القول مروي عن الضحاك بنحوه.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٤٩٨) وعزا السيوطي الرواية إلى ابن عدي والبيهقي في شعب الإيان وابن عساكر كما في الدر المنثور (٨/ ٢٢٨).

<sup>(</sup>٥) "يبليهم" في (س)

<sup>(</sup>٦) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَالِلَّهُ عَنْهُ.

فأما من زعم غير ذلك فمخطئ؛ لأن بعض من تأول قوله: ﴿قَالَيَنُوحُ إِنَّهُ لِيُسَ مِنْ أَهْلِكَ ۚ إِنَّهُ وَمَلُ غَيْرُ صَلِحٍ ﴾ أ، ذهب إلى جنس من الفساد، والقراءة في هذا ( ) "عَمِلَ غَيْرُ صَالِحٍ"، و"عَمَلُ غَيْرُ صَالِحٍ" يرجعان إلى معنى وَاحدٍ ( )، وذلك أن تأويل ﴿إِنَّهُ وَعَمْلُ غَيْرُ صَالِحٍ همناه ( ) إِنَّهُ ذو عمل غير صالح، وكل من كفر فقد النَّسَ مِنْ أَهْلِكَ ۚ إِنَّهُ وَعَمْلُ عَيْرُ صَالِحٍ » معناه ( ) إِنَّهُ ذو عمل غير صالح، وكل من كفر فقد انقطع نسبه من أهله المؤمنين، لا يرثهم ولا يرثونه ( ).

وقول على الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَ

<sup>(</sup>۱) هود: ۲3

<sup>(</sup>٢) "في هذا" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٣) "إنه عمل غير صالح "عمل رفع منون غير صالح بضم الراء، قرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو وابن عامر وحمزة وهذا يرجع إلى السؤال.

<sup>&</sup>quot;إنه عمِلَ غيرَ صالح" بكسر الميم وفتح اللام ونصب غير وهي قراءة الكسائي، يرجع إلى المسؤول فيه، وهو الابن بلا خلاف؛ كما قال أبو علي الفارسي: « القراءتان متفقتين في المعنى، وإن اختلفتا في اللفظ» الحجة للقراء السبعة (٤/ ٣٤٣).

ينظر: مشكل إعراب القرآن للقيسي (١/ ٣٦٧)، حجة القراءات (٣٤٢) الجامع لأحكام القرآن (٢/٩).

<sup>(</sup>٤) "معناه" ليست في (س)

<sup>(</sup>٥) ينظر: معاني القرآن للنحاس (٣/ ٣٥٥)، أحكام القرآن للجصاص (٤/ ٣٧٧)، تفسير السمعاني (٢/ ٤٣٣)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٤/ ١١٤) والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٩/ ٤٤).

<sup>(</sup>٦) "عنها" في (س)

<sup>(</sup>٧) هذا القول مروي عن أبي هريرة رَضَاليُّكُ عَنهُ بنحوه، وهذا القول مروي عن أبي العالية.

() أيضاً أن الملائكة كانت تظلها بأجنحتها من الشمس ().

وقوله تعالى: ﴿وَمَنْيَمُ ابْنَتَ عِمْرَنَ الَّتِيَ أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِن رُّوحِنَا وَصَدَّقَتْ بِكَلِمَتِ رَبِّهَا وَكُتُبِهِ ﴾ [١٢] وقرئت "وَكِتَابِهِ" أَ.

﴿أَحْصَنَتَ فَرَجَهَا﴾ ( ) جاء في التَفسير ( ) يعني به فرج ثوبها ( )، وكذلك (فنفخنا فيه من روحنا) أي في فرج ثوبها، والعرب تقول للعفيف: هو نِقي الثَّوْب،

<sup>=</sup> عزا السيوطي رواية أبي هريرة رَسِحُالِلَهُ عَنْهُ إلى أبي يعلى والبيهقي بسند صحيح، وإلى عبد بن حميد كما في الدر المنشور (٨/ ٢٢٩)، ونسبه الماوردي في النكت والعيون (٦/ ٤٧)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٢٠٣).

<sup>(</sup>١) " في التفسير" زائدة في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٢) "أيضا" ليست في (س)

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروي عن سلمان الفارسي رَضَوَاللَّهُ عَنهُ

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٥٠٠) وعزا السيوطي الرواية إلى ابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر والحاكم وصححه والبيهقي في شعب الإيمان كما في الدر المنثور (٨/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٤) (وكتابه) على توحيد الكتاب، بمعنى: القرآن الذي أنزله على نبيه محمد ﷺ قرأ ابن كثير وابن عامر وعاصم في رواية أبي بكر وحمزة والكسائي.

<sup>(</sup>وكتبه) على وجه جمع "الكتاب"، على معنى: وجميع كتبه التي أنزلها على أنبيائه، قرأ نافع وعاصم في رواية حفص وأبي عمرو.

ينظر: جامع البيان (٦/ ١٢٥)، الحجة للقراء السبعة (٢/ ٥٥٥)، حجة القراءات (١٥٢)، الجامع لأحكام القرآن (٣/ ٤٢٨).

<sup>(</sup>٥) "أحصنت فرجها" ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) "أنه" زائدة في (س)، (خ)

 <sup>(</sup>۷) فرج ثوبها درعها وقميصها، وهذا الذي أورده الفراء في معاني القرآن (۲/ ۲۰۵)، والسمرقندي في بحر العلوم (۳/ ٤٥٠)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٥/ ١٠)، والثعلبي في الكشف والبيان
 (۹/ ۳۵۲)، وابن مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (۲/ ۷۵۸٤).

(١) "وهو" ليست في (س)

(٢) "تريد" في (س)، (خ)

(٣) ينظر: تهذيب اللغة (٤/ ٧٧) معجم مقاييس اللغة لابن فارس (٢/ ١٤٠)، المخصص (١/ ٣٩٣)، المحكم والمحيط الأعظم (٣/ ٦٠).

- (٤) "بيت النابغة الذبياني"في (س)، "بيت النابغة" في (خ)
- (٥) هو زياد بن معاوية بن ضباب بن جناب بن يربوع بن غيظ بن مرة بن عوف بن سعد بن ذبيان بن مضر، وهو أحد الأشراف الذين غض الشعر منهم، وهو من الطبقة الأولى المقدمين على سائر الشعراء.
  - ينظر: الأغاني (١١/٥)، أبجد العلوم) ٣/ ٨٨). طبقات فحول الشعراء (١/١٥).
- (٦) البيت في ديوانه ديوان النابغة الذبياني (٣) دواوين الشعر العربي على مر العصور (٩/ ١٠١)، وجاء عند أكثر اللغويين والمفسرين. ينظر: تهذيب اللغة (٤/ ٧٧) معجم مقاييس اللغة لابن فارس (٢/ ١٤٠)، مجمل اللغة لابن فارس (٢٦٥)، المخصص (١/ ٣٩٣).

## بِسْ \_\_\_ِاللَّهِ اَلْخَمْزَ اَلِيَّهَ اِلْكَمْزَ الرِّهَ اِلْمُلْكِ

جاء في التفسير أنها تسمى المنجية، تنجي قارئها من عذاب القبر ().

وجاء في التفسير () أن في التوراة: «سورةُ الملك من قرأها في لَيْلَةٍ فَقَدْ أَكْثَر وأطيب» ().

قوله تعالى: ﴿ بَنَرَكَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ ٱلْمُلُّكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [١] معناه تعالى وتعاظم ().

(١) "ومن " زائدة في (خ).

(٢) من فضائل القرآن هذا القول المروي عن ابن عباس رَضَوَلَكُ قال: «عن ابن عباس رَضَوَلَكُ قال: ضرب بعض أصحاب النبي على خباءه على قبر وهو لا يحسب أنه قبر فإذا فيه إنسان يقرأ سورة تبارك الذي بيده الملك حتى ختمها فأتى النبي فقال: يا رسول الله، إني ضربت خبائي على قبر وأنا لا أحسب أنه قبر فإذا فيه إنسان يقرأ سورة تبارك الملك حتى ختمها فقال رسول الله على هي المانعة هي المنجية تنجيه من فإذا فيه إنسان يقرأ سورة تبارك الملك حتى ختمها فقال رسول الله على هي المانعة هي المنجية تنجيه من عذاب القبر»، قال أبو عيسى: هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه. قال الألباني: « إنها يصح في هذا الباب قول المانعة»

أخرجه الترمذي في سننه (٥/ ١٦٤) برقم (٢٨٩٠)، في فضل سورة الملك، والطبراني في المعجم الكبير (١٢/ ١٧٤) برقم (١٢٨٠)، والبيهقي في دلائل النبوة (٧/ ٤١) باب ما جاء في الرجل الذي سمع صاحب قبر يقرأ سورة الملك، وفي كتب التفسير عزا السيوطي الرواية إلى الترمذي والحاكم وابن مردويه وابن نصر والبيهقي في الدلائل عن ابن عباس رَضَالِثَهُ عَنْهُ الدر المنثور (٨/ ٢٣١)،

- (٣) "في التفسير" ليست في (خ)
- (٤) هذا القول مروي عن عبدالله بن مسعود رَضَاً لِلَّهُ عَنْهُ.
- ذكر هذه الرواية الثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ٣٥٤)، وابن مكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (٢/ ٧٥٨)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٢٠٥).
- (٥) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (١٠/ ١٣٠)، وابن منظور في لسان العرب (١٠/ ٣٩٥)، وينظر: جامع البيان (٢٣/ ٥٠٥)، غريب القرآن (١٥١)، الجامع لأحكام القرآن (٧/ ٢٢٣)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٢٣).

وقوله تعالى (): ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيْوَةَ لِيَبَلُوكُمْ أَيُّكُو ٱلْحَسَنُ عَمَلاً ﴾ [7] المتعلق بـ ﴿ أَيُّكُو اللهُ عَلَم ما وقع، والله عَلَى قد علم ما المضمَر، والمعنى لِيَبْلُوكُم فيعلم أيكم أحسن عَملاً علم ما وقع، والله عَظَلَ قد علم ما يكون () منهم، إلاّ أَنَّ الجَزَاء يجب () بوقوع العَمَلِ منهم () ()

وارتفعت "أيّ" بالابتداء، ولا يعمل فيها ما قَبلَها؛ لأنها على أصل الاستفهام ()، وهذا مثل قوله: ﴿لِنَعْلَمَ أَيُّ ٱلْجِزْبَيْنِأَحْصَىٰ لِمَا لِبَثُواً ﴾ ().

وهذا عند النحويين في تَقْدِير التسْمِيَةِ، معناه () معنى الألف وأم، إذا قلت: قد علمت آيةم أَفْضَلُ، فالمعنى قد علمت أزيدٌ أَفضلُ أَمْ عمرو.

فَعَلِمْت لا تعمل فيها بعد الألف، فكذلك () لا تعمل في أيّ؛ لأن المعنى واحد.

ومعنى ﴿ خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوْةَ ﴾ ( ) خلق لكم الحياة؛ ليختبركم فيها، وخلق الموت؛

<sup>(</sup>١) "قوله" في (س)

<sup>(</sup>٢) "يقع " في (خ)

<sup>(</sup>٣) "يقع" في (س)

<sup>(</sup>٤) "منهم "ليست في (س)

<sup>(</sup>٥) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٣١٩)، وينظر: إعراب القرآن لابن سيده (٥/ ٣٩٥)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٣/ ١٦٩) تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٢٣).

<sup>(</sup>٦) ينظر:معاني القرآن للأخفش (١/ ٣٦٩)، إعراب القرآن للنحاس (٤/ ٤٦٧)، الجامع لأحكام القرآن (١/ ٢١٧). القرآن (١/ ٢٠٧)، حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٣١٩).

<sup>(</sup>٧) الكهف: ١٢

<sup>(</sup>٨) "ومعناه" في (س)، (خ)

<sup>(</sup>٩) "وكذلك" في (س)

<sup>(</sup>١١) "أي" زائدة في (خ)

وجاء في () تفسير الكلبي (): خلق الموت في صورة كبش أملح لا يمر بشيء إلا مات، ولا يطأ على شيء إلا مَات، ولا يجد رائحته شيء إلا مات، وخلق الحياة في صورة فرس بلقاء فوق الحمار ودون البغل، لا يمر () بشيء إلا أَحْيَتُهُ ولا تطأ على شيء إلا أحيته ولا تجد () ريحها شيء إلا حييّ، والله أعلم بحقيقة ذلك ().

وقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتِ طِبَاقًا مَّا تَرَىٰ فِ خَلْقِ ٱلرَّحْمَٰنِ مِن تَفَنُوتِ ﴾. [٣] وتقرأ ( ) ﴿ مِن تَفَوُتٍ ﴾ ( تَفَاؤُتٍ ) مهموز، تبدل

(۱) ينظر: تفسير مقاتل بن سليهان (٣/ ٣٨١)، مجاز القرآن (١/ ١٠٥)، غريب القرآن لابن قتيبة (٤٧٤)، جامع البيان (٢٣/ ٥٠٥)، معاني القرآن (٣/ ٣٣٢)، وحكاه بنصه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٣١٩)

(٢) "بعض التفسير وهو" زائدة في (خ)

(٣) هو: محمد بن السائب الكلبي كنيته أبو النضر من أهل الكوفة وهو الذي يروي عنه الثوري ومحمد بن إسحاق ويقولان حدثنا أبو النضر حتى لا يعرف، وكان يقول حدثني أبو سعيد يريد به الكلبي فيتوهمون أنه أراد أبا سعيد الخدري وكان الكلبي سبئيا من أصحاب عبدالله بن سبأ.

ينظر: المجروحين: (٢/ ٥٣)، والكاشف: (٢/ ١٧٤)، وتقريب التهذيب: (٤٧٩).

- (٤) "تمر" في (س)
- (٥) "يجد" في (س)، (خ)
- (٦) الذي يظهر أن هذا القول من الإسرائيليات والله أعلم، والمروي في كتب التفسير ما جاء عن قتادة في قوله: الذي خلق الموت والحياة قال: «الحياة فرس جبريل التَّكِيُّلُا، والموت كبش أملح» أخرجها ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٦٣)، وعزاها السيوطي إلى ابن أبي حاتم كها في الدر المنثور (٨/ ٢٣٤).

أما ما ذكره الزجاج من أنه قول الكلبي فقد نسبه الثعلبي في الكشف والبيان إلى ابن عباس رَضَيَلَقُهَنهُ (٩/ ٥٥٥)، ونسبه السمعاني في تفسيره إلى ابن عباس رَضَالِتُهُ عَنهُ (٦/ ٦)، وذكره ونسبه إليه القرطبي وإلى ابن عباس رَضَالِتُهُ عَنهُ ومقاتل أيضاً في الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٢٠٦).

- (٧) "ويقرأ" في (س).
- (A) "تفوت" بضم الواو مشددة من غير ألف، قرأ حمزة والكسائي، ونسبت أيضا لعبد الله بن مسعود

الهمزة من الواو المضمومة، ويقال: تفاوت الشيء تفاوتاً وتفوَّت تفوُّتاً إذا اختلف، والمعنى () ما ترى في خلقه () عَجَلِّ السماء اختلافاً ولا اضطراباً. ()

ومعنى ﴿طِبَاقًا ﴾ مطبق بعضها عَلَى بَعْض، و ﴿طِبَاقًا ﴾ () مصدر طوبقت طباقاً ().

وقوله تعالى: ﴿فَأَرْجِعِ ٱلْبَصَرَهَلُ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ ﴾ أي هل ترى فيها فروجاً وصَدُوعاً () ()

﴿ ثُمَّ ٱلْجِعِ ٱلْبَصَرَكَزَنَيْنِ يَنْقَلِبْ إِلَيْكَ ٱلْبَصَرُ خَاسِتًا وَهُوَ حَسِيرٌ ﴾ [٤] ﴿خَاسِتًا ﴾ منصوب على

= رَضُوَلِلَهُ عَنْهُ والأعمش، والحجة لمن حذفها وشدد أنه أخذه من تفوت الشيء تفوتا، مثل تكرم تكرما وقيل هما لغتان بمعنى واحد كقولهم تعاهد وتعهد ومعناهما الاختلاف والاضطراب.

وقرأ الباقون بالألف " تفاوت" والحجة لمن أثبت الألف وخفف أنه جعله مصدرا لقولهم: تفاوت الشيء تفاوتا.

ينظر: الحجة للقراء السبعة (٦/ ٣٠٥)، حجة القراءات (٧١٥)، الحجة في القراءات السبع (٣٤٩)، النشر في القراءات العشر (٢/ ٤٢٩).

- (١) "فالمعنى" في (خ)، (س)
  - (٢) "خلقة" في (س)
- (٣) أورده بنصه ابن زنجلة في حجة القراءات (٧١٥)، وينظر: معاني القرآن للفراء (٣/ ١٧٠) جامع البيان (٢٣/ ٥٠٦)، تهذيب اللغة (١٤/ ٢٣٥).
  - (٤) "وطباق" في (س)، (خ)
- (٥) ينظر: جامع البيان (٢٣/ ٣٣٦)، إعراب القرآن لابن سيده (٨/ ١٣٣) مشكل إعراب القرآن للقيسي (٢/ ٧٦١)، الجامع لأحكام القرآن (٢/ ٢٠٨) حكاه الأزهري عن الزجاج في تهذيب اللغة (٩/ ٣٢)، وحكاه ابن منظور في لسان العرب (١٠/ ٢٠٩).
  - (٦) "أو صدوعا "في (س)، (خ).
- (٧) قاله مقاتل بن سليان في تفسيره (٣/ ٣٨١)، والفراء في معاني القرآن (٣/ ١٦٩)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٣٧٠). القرآن (٤١٧).

الحال، ومعناه صَاغِراً، وهو حَسِيرٌ] ، أي وقد أَ أَعْيَى من قبل أَنْ يَرَى في السَّمَاءِ خَلَلاً ().

وقوله تعالى: ﴿ وَلِلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ ﴾ [٦] بالنصب والرفع، والنصب عائز () يكون () عطفاً () على قوله: ﴿ وَأَعْتَدُنَا لَهُمْ عَذَابَ ٱلسَّعِيرِ ﴾، أي وأعتدنا للذين كفروا بِرَبِّهِمْ عَذَابَ جَهَنَّمَ ().

وقوله تعالى: ﴿وَلَقَدُ زَيَّنَا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنَا بِمَصَابِيحَ ﴾ [٥] معناه التي ( ) تدنو منكم من سبع السَّهَاوَات ( ).

أخرج عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره الرواية عن قتادة (٣/ ٣٢٦)، وكذلك الطبري في جامع البيان (٣٢ / ٢٣٥)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس إلى ابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ٢٣٥)، ورواية قتادة إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر الدر المنثور (٨/ ٢٣٤)

وقال به الفراء في معاني القرآن (٣/ ١٧٠) والأزهري في تهذيب اللغة (٤/ ١٦٨)، وحكى بعضه عن الزجاج ابن منظور في لسان العرب (١/ ٦٥).

<sup>(</sup>١) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ)

<sup>(</sup>٢) "أعيا" في (س).

<sup>(</sup>٣) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِحُلِلَكُ عَنْهُ وقتادة بنحوه.

<sup>(</sup>٤) "فالنصب" في (خ)

<sup>(</sup>٥) "يكون" ليست في (س)

<sup>(</sup>٦) "علما" في (س)

<sup>(</sup>٧) ينظر: إعراب القرآن للنحاس (١/ ١٢٨)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (٥/ ٣١٢)، التبيان في إعراب القرآن (٢/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>A) "التي" ليست في (س)

<sup>(</sup>٩) "سموات" في (س)

وقوله تعالى: ﴿بِمَصَابِيحَ ﴾ يعني الكواكب ().

وقوله تعالى: ﴿إِذَآ أَلْقُواْفِهَا سَمِعُواْ لَهَا شَهِيقًا وَهِي تَفُورُ ﴾ [٧] يسمع () الكفار للنار () شهيقاً وهو أقبح الأصوات، وهو كصوت الحمار ().

وقوله تعالى: ﴿ تَكَادُ تَمَيَّزُ مِنَ ٱلْغَيْظِ ﴾ [٨]معناه تكاد تقطّع مِنْ تغيظها ( ) عليهم.

وقوله تعالى: ﴿كُلَّمَا أُلْقِيَ فِيهَا فَوْجٌ سَأَلَهُمْ خَزَنَنُهَا أَلَمْ يَأْتِكُونَذِيرٌ ﴿ قَالُواْ بَلَىٰ قَدْ جَآءَنَا نَذِيرٌ ﴾ [٩] هذا التوبيخ زيادة لهم في العذاب ( ).

ثم اعترفوا بجهلهم فقالوا: ﴿ لَوَكُنَّا نَسَمُعُ أَوْنَعُقِلُ مَاكُنّا فِي آصَعُكِ ٱلسَّعِيرِ ﴾ [١٠] [أي لو كنا سَمِعْنَا سَمْعَ مَن () يَعِي ويفَكِرُ مَا كنا في أصحاب السعير ] () ، أُونعْقِل عَقْل من يميِّز وينظُر ما () كنا في () أهل النَّارِ ().

<sup>(</sup>۱) قاله مقاتل في تفسيره (۳/ ۳۸۲)، وابن أبي زمنين في تفسير القرآن العزيز (٥/ ١٢)، والثعلبي في الكشف والبيان (٩/ ٣٥٧)، ومكي في الهداية إلى بلوغ النهاية (١/ ٥٠ ٦٤)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٢١٠).

<sup>(</sup>٢) "أي سمع" في (خ)

<sup>(</sup>٣) "لها" في (خ)

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير مقاتل بن سليمان (٣/ ٣٨٢)، تهذيب اللغة (٥/ ٢٥٤)، بحر العلوم (٣/ ٤٥٣)، المحكم والمحيط الأعظم (٤/ ١١٦)، النكت والعيون (٦/ ٥٣).

<sup>(</sup>٥) "غيظها" في(س)

<sup>(</sup>٦) ينظر: زاد المسير (٨/ ٣٢٠) الجامع لأحكام القرآن(١٨/ ٢١٢) تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٢٥)

<sup>(</sup>٧) "من "مطموسة في (خ)

<sup>(</sup>٨) ساقطة من (ش)، والزيادة من (س)، (خ)

<sup>(</sup>٩) "ما" مطموسة في (خ)

<sup>(</sup>١٠) "من " في (خ)

<sup>(</sup>۱۱) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٣٢٠)، وينظر: بحر العلوم (٣/ ٤٥٣)، الهداية إلى بلوغ النهاية (١١/ ٩٥٥)، تفسير السمعاني (٦/ ١٠).

﴿ فَأَعۡتَرَفُواْ بِذَنَهِم مَسُحَقًا لِأَصۡحَبِ ٱلسَّعِيرِ ﴾ [11] ويروى ﴿ فَسُحُقًا ﴾ بضم الحاء (). () و (سُحُقًا) أَن منصوب على المصدر ()، المعنى أسْحَقَهُم الله سُحْقًا أي () بَاعَدَهُم الله () من رحمته مبَاعَدَةً، والسحيق: البعيد (). ()

وقوله تعالى: ﴿فَأَمْشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا﴾ معناه في جبالها ()، وقيل: في جوانبها، وقيل: في طرقها (). ()

(١) (سُحُقاً) بضم الحاء قرأ الكسائي وأبو جعفر.

ينظر: حجة القراءات (٧١٦)، الحجة في القراءات السبع (٣٥٠)، التيسير في القراءات السبع (١٣٥)، الجامع لأحكام القرآن(١٨/ ٢١٣).

- (٢) "لِأَصْحَابِ السَّعِيرِ" زائدة في (س)
  - (٣) "سحقا" في (س)، (خ)
- (٤) (سُحْقاً) الباقون بإسكانها، وهما لغتان مثل السحت والرعب.

ينظر: حجة القراءات (٧١٦)، الحجة في القراءات السبع (٣٥٠)، التيسير في القراءات السبع (١٣٥)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٢١٣).

- (٥) "أي" مطموسة في (خ)
- (٦) "الله" ليست في (خ)، (س).
  - (٧) "السحق البعد" في (خ).
- (A) حكاه القرطبي عن الزجاج في الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٢١٣)، العين (٣/ ٣٧)، غريب القرآن لابن قتيبة (٣٩)، معجم مقاييس اللغة لابن فارس (٣/ ١٣٩) تذكرة الأريب في تفسير الغريب (٢٤٥).
- (٩) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَالِيَّهُ عَنهُ، وقتادة أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق الصنعاني في تفسيره (٣/ ٣٢٦)، وأخرجهما الطبري في جامع البيان(٢٣/ ٢٣)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَصَالِيَّهُ عَنهُ إلى ابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ٢٣٧).
  - (١٠) " جوانبها" في (خ).
  - (١١) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضَوَلَيُّكُءُنُّهُ، ومجاهد

وأشبه التفسير - والله أعلم - تفسير من قال في جبالها؛ لأن قوله:

﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولًا ﴾ [١٥] معناه سهَّل لكم السلوكَ ( ) فيها، فإذا أمكنكم السلوك في جبالها فهو أَبْلَغُ في التذْلِيل ( ).

وقوله تعالى: ﴿وَإِلَيْهِ ٱلنَّشُورُ ﴾ معناه: أن الذي خلق السَّمَاوات () بغير عَمَدٍ لا تفاوت فيها وخلق الأرْضَ وذللها () قادر أن ينشُرَكم، أي يبعثكم.

وقوله تعالى (): ﴿ فَإِذَا هِي تَمُورُ ﴾ [١٦] ومعنى ( ) (تمور) تَدُورُ ( ).

وقوله تعالى: ﴿أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا ﴾ [١٧]أي كما أرسل على قومِ لُـوطٍ الحجَارَة ( ) التي حَصَبَتْهُمْ ( ) \.

[1/19.4]

<sup>=</sup> أخرجه الطبري في جامع البيان(٢٣/ ١٣٥) وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَيَّلَثُهُ عَنْهُ إليه، ورواية مجاهد إلى الفريابي وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ٢٣٧).

<sup>(</sup>١) "السلوك" ليست في (س)

<sup>(</sup>٢) حكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٣٢١)، تفسير البحر المحيط (٨/ ٢٢٦)، وابن منظور في لسان العرب (١/ ٧٧٠).

<sup>(</sup>٣) "السماء" في (خ)

<sup>(</sup>٤) "لكم" زائدة في (س)

<sup>(</sup>٥) "قوله" في (س)

<sup>(</sup>٦) "معنى" في (خ)

<sup>(</sup>٧) هذا القول مروي عن مجاهد.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٢/ ٢٦٤)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إليه وإلى ابن المنذر كما في الدر المنثور (٧/ ٦٣١)، وقاله ابن قتيبة في غريب القرآن (٤٧٥)، والسجستاني في غريب القرآن (١٥٦)، والسمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٣٣٣)

<sup>(</sup>٨) "أي" زائدة في (س)

 <sup>(</sup>٩) ينظر: تفسير مقاتل بن سليان (٣/ ٣٨٣)، بحر العلوم (٣/ ٤٥٤)، تفسير السمعاني (٦/ ١٢)، زاد
 ⇒

وقوله تعالى (): [﴿ أَوَلَمْ يَرَوْاْ إِلَى ٱلطَّيْرِ فَوْقَهُمُّ صَّنَفَّتِ وَيَقْبِضَنَ ﴾ [١٩]بين لهم بخلق السَّمَاوَات والأرْضِينَ مَا دَلَّم على توحيده، وَبَين لهم تسخير (الطيْرِ في (العَيْرِ في السماء صَافاتٍ أَجْنِحَتُهُنَّ وقابضاتها (المُعْمَلُكُهُنَّ إِلَّا ٱلرَّحْمَنُ ﴾ [بقُدْرَتِهِ (الأَلْ)].

وقول على على: ﴿ أَفَن يَمْشِي مُكِبًّا عَلَى وَجْهِمِ اللّهِ عَلَى صَرِّعِلْ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [٢٢] على منزلة أعلم الله عَلَى أن المؤمن سالك [الطريقة المستقيمة، وأن الكافر ()] في ضلالته بمنزلة المذي يمشي مُكِبًّا عَلَى وَجْهِهِ، وجاء في التفسير أن الكافر يمشي على وجهه () في الآخرة ().

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٣٢٦)، وأخرجها الطبري جميعها في جامع البيان (٢٣/ ١٤٥)، وعزا السيوطي رواية مجاهد إلى الفريابي وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر كها في الدر المنثور (٨/ ٢٣٨)، وينظر: مجاز القرآن (٢/ ٢٦٢)، غريب القرآن للسجستاني (٣٠٦).

أخرج الرواية عن قتادة عبدالرزاق في تفسيره (٣/ ٣٢٧)، وأخرجها الطبري في جامع البيان (٣/ ٢٢٣)، وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبد بن حميد وعبد الرزاق وابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ٢٣٩).

<sup>=</sup> المسير (٨/ ٣٢٢)، الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٢١٧).

<sup>(</sup>١) "قوله" في (س)

<sup>(</sup>٢) "لهم" ليست في (خ)

<sup>(</sup>٣) "بتسخير" في (خ)

<sup>(</sup>٤) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٥) هذا القول مروي عن مجاهد وقتادة

<sup>(</sup>٦) الزيادة من (س) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٧) "قوته وقدرته" في (خ)

<sup>(</sup>٨) الزيادة من (س)، (خ) وهي مطموسة في (ش)

<sup>(</sup>٩) " وجاء في التفسير أن الكافر يمشي على وجهه " ليست في (خ).

<sup>(</sup>١٠) هذا القول مروي عن قتادة بنحوه.

وَسُئِلَ رسول الله ﷺ: «كيف يمشون على وُجُوهِم؟ فقال ( ) العَلَيْلِّ: الذي ( ) مشاهم ( ) على أرجلهم قَادِرٌ على ( ) أن يمشيَهُمْ على وُجُوهِمٍ ( )».

وقوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَأَوْهُ زُلْفَةً سِيَّتَ وُجُوهُ الَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ [٢٧] وقرئت ( ) " سِيْئَتْ " بِإِشْهَام السِين الضَّمَّة ( ) ( ) ويجوز "سِيتْ " على طرح الهمزة، وإلقاء الحركة على الياء ( ) .

- (١) "قال" في (س)
- (٢) "الذي" ليست في (خ)
  - (٣) "أمشاهم" في (خ)
- (٤) "على"ليست في (س)، (خ)
- (٥) الحديث مروي عن أنس بن مالك رَضِّالِلَّهُ عَنْهُ.

أخرجه الحاكم في المستدرك على الصحيحين (٢/ ٤٣٧) باب تفسير سورة الفرقان، برقم (٣٥٧١)، وعلق الذهبي في التلخيص: صحيح، وقال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد إذا جمع بين الإسنادين ولم يخرجاه، وأخرجه النسائي في السنن الكبرى (٦/ ٤٢٠)، برقم (١١٣٦٧)

وأخرجه عنه ابن أبي حاتم في تفسيره (٨/ ٢٦٩٢)، وأخرجه الطبري في جامع البيان(١٩/ ٢٦٨)، وعزاها السيوطي إلى أحمد والبخاري ومسلم والنسائي وابن جرير وابن أبي حاتم والحاكم وأبي نعيم في المعرفة وابن مردويه والبيهقي في الأسماء والصفات كما في الدر المنثور (٥/ ٢٤١)، ورويت في كتب التفسير عن مجاهد والحسن أيضا.

- (٦) "وتقرأ" في (خ)
- (٧) "الضم" في (خ)،(س)
- (٨) (سيئت) إشهام السين الضم، قرأ نافع وابن محيصن وابن عامر والكسائي. ينظر: الحجة للقراء السبعة (١/ ٣٤٠)، السبعة في القراءات (١٤٣)، التيسير في القراءات السبع (٨٩)، الجامع لأحكام القرآن(١٨/ ٢٢٠).
- (٩) (سِيت) كسر السين الباقون بغير إشهام طلبا للخفة. ينظر: الحجة للقراء السبعة (١/ ٣٤٠)، السبعة في القراءات (١٤٣)، التيسير في القراءات السبع (٨٩)، الجامع لأحكام القرآن(١٨/ ٢٢٠).

وتأويله في اللغة هذا الذي كنتم من أجله تَدَّعُونَ الأباطيل والأكاذيب.

أي تدعون أنكم إذا مِتُّم وكنتم تراباً وعظاماً أَنَّكُم لا تُخْرَجُ ونَ ()، ومن قَرَأ ()"تَدْعُونَ" () بالتخفيف، فالمعنى هذا الذي كنتم به تستعجلون وتدعون الله

<sup>(</sup>١) "أي" زائدة في (خ)، (س)

<sup>(</sup>٢) هذا القول مروى عن مجاهد.

أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ١٨ ٥)، وعزا السيوطي الرواية إلى عبد بن حميد وابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ٢٣٩)

وقال به مقاتل بن سليمان في تفسيره (٣/ ٣٨٥)، وابن قتيبة في غريب القرآن (٤٧٥).

<sup>(</sup>٣) حكاه عن الزجاج الأزهري في تهذيب اللغة (١٣/ ١٤٦)، والسمرقندي في بحر العلوم (٣/ ٤٥٦) و وحكاه ابن الجوزي بنصه في زاد المسير (٨/ ٣٢٤)، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٨/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٤) (تدْعوُن) بالتخفيف،قرأ قتادة والضحاك ويعقوب الحضرمي والحسن، وهي شاذة، وعني به هذا الذي كنتم تستعجلون وتدعون الله أن يوقعه بكم وذلك في قولكم ﴿ فَأَمْطِرُ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّنَ ٱلسَكمَاءِ ﴾، كنتم تستعجلون وتدعون الله أن يوقعه بكم وذلك في قولكم ﴿ فَأَمْطِرُ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّنَ ٱلسَكمَاءِ ﴾، ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٢١٤)، النشر في القراءات العشر (٥٥١).

<sup>(</sup>٥) "وقُرِئَتْ تَدْعُونَ من "ليست في (خ).

<sup>(</sup>٦) ينظر: مجاز القرآن (٢/ ٢٦٢)، وأورده بنصه ابن سيده في المحكم والمحيط الأعظم (٢/ ٣٢٧)، السمر قندي في بحر العلوم (٣/ ٤٥٦)، وحكاه عن الزجاج ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٣٢٤) وأورده بلا نسبة ابن منظور في لسان العرب (١٤/ ٢٥٧).

<sup>(</sup>٧) "قرأ" ليست في (خ)

<sup>(</sup>۸) "تدعون"ليست في (س)

وقوله تعالى: ﴿ قُلُ أَرَءَ يَنُمُ إِنْ أَصْبَحَ مَاۤ وُكُو غَوْرًا ﴾ [٣٠] أي غائِراً، وهذا أن مصدرٌ يوصف به الاسم، فتقول: هاء غَوْرٌ، وماءَان غَوْرٌ، ومياه غَوْرٌ، كما تقول: هذا عَدْل، وهذان عَدْلٌ، وهؤلاء عَدْلٌ ( ).

ومعنى ﴿مَعِينِ﴾ جارٍ من العُيونِ ( )، وجاء في التفسير ظاهر، والمعنى أنَّه يظهر من العُيُون ( ).

- (٤) "تدّعوّن" بالتشديد، يعني تفتعلون من الدعاء أيضا أو تتداعون من الدعوى، قراءة العامة. ينظر: المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها (٢/ ٢١٤)، بحر العلوم (٣/ ٤٥٦)، النشر في القراءات العشر (٢/ ٤٢٩)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (٥٥١).
  - (٥) "وهو" في (خ)
- (٦) ينظر: معاني القرآن للفراء(٣/ ١٧٢) مجاز القرآن (٢/ ٢٦٢) غريب القرآن لابن قتيبة (٤٧٦)،معاني القرآن للأخفش (٢/ ٥٤٦)، المقتضب (٢٦٦)، تهذيب اللغة (٨/ ١٦٤).
- (٧) هذا القول مروي عن قتادة والضحاك، وابن عباس رَضَيَلِتَهُ عَنْهُ. أخرجه الطبري في جامع البيان (٢٣/ ٥٢٠) وعزا السيوطي رواية قتادة إلى عبد بن حميد كما في الدر المنثور(٨/ ٢٣٩)، ورواية ابن عباس رَضَيَلِتُهُ عَنْهُ إلى ابن المنذر كما في الدر المنثور (٨/ ٢٣٩).
  - (A) هذا القول مروي عن ابن عباس رَضِخَالِتَهُ عَنهُ، وسعيد بن جُبير.
- أخرج الطبري الرواية عن سعيد بن جبير في جامع البيان (٢٣/ ٥٢٠)، وأخرج رواية ابن عباس رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠/ ٣٣٦٣)، وعزا السيوطي رواية ابن عباس رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ إلى عبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٨/ ٢٣٩).

<sup>(</sup>١) "قولهم" في (خ)

<sup>(</sup>٢) الأنفال: ٣٢

<sup>(</sup>٣) "هو" في(س)

Ali Fattani ( .. ) \_\_\_\_

## الخاتمــة

الحمدلله الذي بنعمته تتم الصالحات، وبفضله تنال المكرمات، بمنته خصنا بالدراسات في جملة من الآيات، التي اعطيناها أنفس الأوقات، وأكثر الساعات، ومع ذلك لم نستوفي ما فيها من البيانات والدلالات، فعفوك اللهم عن السقطات والزلات.

وقبل طى آخر الصفحات، من المهم أن أسجل أهم النتائج والخلاصات، من خلال دراسة وتحقيق كتاب (معاني القرآن وإعرابه) للإمام الزجاج (ت: ٣١١هـ) من أول سورة غافر إلى نهاية سورة الملك.

ولقد توصلت من خلال تحقيقي إلى نتائج عدة أهمها مايلي:

١-أن الإمام الزجاج علما من الأعلام البارزين في اللغة واعراب القرآن، وكان على مذهب أهل السنة والجماعة، وحرصه على التزام الكتاب والسنة بل كان لا يخرج عن التفسير بالمأثور من أقوال الصحابة والتابعين والسلف الصالح وإن كان لا يشير إلى من ينسب له القول إلا أنه رحمه الله لا يبعد عن أقوالهم.

٢-تنوع العلوم والمعارف التي تلقاها الزجاج إلا أن أبرز مابرع فيه علم النحو الكوفي والبصري.

٣-يتبع الزجاج في مذهبه النحوي على نحو البصرة في أكثر أقواله، وأحيانا يتبع أقوال أهل الكوفة أن رأى صوابها، وهذا ما يميز كتابه حيث أنه يرجح ويختار ما يراه صواباً ومناسباً.

٤-يعد كتاب (معاني القرآن وإعرابه) من أعظم ما ألّفه الزجاج، فهو مرجع أساسي في التفسير واللغة والإعراب بصورة لم يسبق إليها من قبل.

٥- يخلو كتاب المعاني من الانحرافات التفسيرية والغرائب إلا في مواضع نادرة.

٦- احتوى الكتاب على بعض الترجيحات والإختيارات، وفي أغلب ترجيحاته رَحِمَهُ ٱللَّهُ كان موافقا لما ذهب إليه أكثر أهل العلم.

هذه بعض من النتائج التي توصلت إليها.

## أما التوصيات:

- الاهتمام بتحقيق الكتب المتقدمة تحقيقا علميا، وإن سبق وحققت لغرض تجاري فلابد من تحقيقها التحقيق العلمي النزيه، وإنزالها في المكتبات العلمية والأسواق التجارية لتكون بدل المحققة تحقيقا تجارياً.

- العناية بالدراسات حول كتاب (معاني القرآن وإعرابه) للزجاج، واستخراج ما فيه من علوم ومسائل وتقريرات وترجيحات في النحو واللغة والتفسير والقراءات.

-أوصى بزيادة الوقت المخصص لتحضير دراسة الدكتوراه للطالبات، فزماننا الآن يجري جريا حثيثا، والطالبة تعتريها ظروف صحية وأسرية واجتهاعية قد تعيقها فتره من الوقت كالأمومة وما يلحقها،، وهي توصيه آمل أن تلقى قبول بين المختصين لتطبيقها.

\* وصلى الله على نبيّنا مُحمّد وعلى آله وصحبه وسلم \*



## الفهارس

- 🗘 ۱ فهرس الآيات القرآنية.
- 🖒 ٢- فهرس الأحاديث والآثار.
- 🗘 ٣ فهرس المصطلحات المفردات الغريبة
  - 🗘 ٤ فهرس الأعلام.
  - ۵ فهرس القبائل والفرق والأماكن .
    - 🗘 ٦ فهرس الأبيات الشعرية .
      - 🗘 ٧- فهرس المصادر والمراجع.
        - 🗘 ۸ فهرس المحتويات.

## فهرس الآيات القرآنية

| الصفحة         | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الأية                                                                                |
|----------------|---------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>٣</b> ٦٦    |               | الفاتحة:٤         | ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾                                                |
| 14.            |               | البقرة: ١         | ﴿الَّذِينَ﴾                                                                          |
| ۱۳۰،۱۱۱<br>٤٨٥ |               | البقرة: ٢         | ﴿ ذَلِكَ ٱلۡكِتَابُ لَارَیْبُ فِیهِ هُدَی لِنَمْنَقِینَ ۞ ﴾                          |
| ٧٨١            |               | البقرة:١٦         | ﴿ فَمَا رَجِحَت تِجَدَرَتُهُمْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ ﴾                          |
| £ { V , \ • {  |               | البقرة:١٨         | ﴿ صُمْ اِبْكُمْ عُمْنُ ﴾                                                             |
| 7.7            |               | البقرة:٩٨         | ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِلَّهِ وَمَلَتَهِ كَتِهِ وَرُسُلِهِ ، وَجِبْرِيلَ وَمِيكَالَ ﴾ |
| 90             |               | البقرة: ١٢٥       | ﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنَا ﴾                         |
| ٣٥١            |               | البقرة:١٦٧        | ﴿كَذَالِكَ يُرِيهِ مُ ٱللَّهُ أَعْمَالَهُمْ حَسَرَتٍ عَلَيْهِمْ ﴾                    |
| ۸۰۸            |               | البقرة:١٩٧        | ﴿ وَمَا تَفْ عَلُواْ مِنْ خَيْرِيعَ لَمَهُ ٱللَّهُ ﴾                                 |
| ٧٥             |               | البقرة: ٢١٠       | ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهُمُ ٱللَّهُ فِي ظُلَلِ مِّنَ ٱلْعَكَمَامِ ﴾     |
| 7/9            |               | البقرة:٢٢٦        | ﴿ لِلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِن نِسَآمِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍّ فَإِن فَآءُو ﴾ |
| V9V            |               | البقرة: ٢٣٣       | ﴿ وَٱلْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ﴾                  |
| V9V            |               | البقرة:٢٣٦        | ﴿عَلَىٰ الْمُوسِعِ قَدَرُهُۥ وَعَلَى ٱلْمُقَتِرِ قَدَرُهُۥ ﴾                         |
| 779            |               | البقرة:٢٣٧        | ﴿ وَإِن طَلَّقَتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ ﴾                             |
| 179            |               | البقرة: ٢٧١       | ﴿ فَنِعِ مَّا هِيٌّ وَإِن ﴾                                                          |
| ٤٧٥            |               | البقرة: ٢٧٥       | ﴿ فَمَن جَآءَ هُ وَمُوْعِظَةٌ مِّن رَّبِّهِ ۦ ﴾                                      |
| ٧١٧            |               | آل عمران:۱۸       | ﴿ شَهِ دَاللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتَ ۚ كَتُهُ                 |

| الصفحة      | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الآيــــــة                                                                                                                  |
|-------------|---------------|-------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             |               |                   | ﴿ فَنَادَتُهُ ٱلْمَكَنِ كُذُ وَهُو قَايَهُمُ يُصَلِّي فِي ٱلْمِحْرَابِ أَنَّ ٱللَّهَ يُبَشِّرُكَ                             |
| VVA         |               | آل عمران:۳۹       | بِيَحْيَىٰ مُصَدِّقًا بِكَلِمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَسَيِّدًا وَحَصُورًا وَنَبِيَّا مِّنَ                                        |
|             |               |                   | ٱلصَّـُلِحِينَ ﴾                                                                                                             |
| ٥٨٥،٩٨      |               | آل عمران:٥٩       | ﴿ إِنَّ مَثَلَعِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمٌ خَلَقَ أُدمِن تُرَابِ                                                   |
| ٧٨٢         |               | آل عمران:۱۰۲      | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم                       |
| V / \       |               | ال عمران، ۱۳۱     | مُسْلِمُونَ اللهُ الله                         |
| ०९२         |               | آل عمران:١٠٦      | ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهُ وَتَسْوَذُ وَجُوهُ ﴾                                                                               |
| ٥٧٣         |               | آل عمران:١١١      | ﴿ وَإِن يُقَنتِلُوكُمُ يُوَلُّوكُمُ ٱلْأَدْبَارَثُمَّ لَا يُنصَرُونَ ﴾                                                       |
| ٦٨٩         |               | آل عمران:۱۲۱      | ﴿مَقَنعِدَ لِلْقِتَالِ ﴾                                                                                                     |
| ٦٣٨         |               | آل عمران:١٥٦      | ﴿ أَوْ كَانُواْ غُزَّى لَّوْ كَانُواْ عِندَنَا مَا مَاتُواْ وَمَاقُتِلُواْ ﴾                                                 |
| 1.4         |               | آل عمران:۱۵۹      | ﴿ فَبِمَا رَحْمَةِ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمَّ ﴾                                                                             |
|             |               | ~                 | ﴿ ٱلَّذِينَ قَالُوا لِإِخْوَنِهِم وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا ۗ قُلُ فَٱدْرَءُوا عَنْ                           |
| ٦٣٨         |               | آل عمران:۱٦٨      | أَنفُسِكُمُ ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُمُ صَلِدِقِينَ ﴾                                                                              |
| ٣٧١         |               | آل عمران:۱۷۸      | ﴿إِنَّمَا نُمْلِي لَمُمُ لِيَزْدَادُوٓا إِثْمَا ﴾                                                                            |
| 757         |               | النساء:٢          | ﴿ وَلَا تَنَبَدَّ لُواْ ٱلْخَبِيثَ بِٱلطَّيِّبِ ۗ ﴾                                                                          |
| <b></b> , , |               | uu. 1 11          | ﴿ وَلَا نَنكِحُواْ مَا نَكَحَ ءَابَ آؤُكُم مِّنَ ٱلنِّسَآءِ إِلَّا مَا قَدْ                                                  |
| ~~~         |               | النساء: ٢٢        | سَكَفَ ﴾                                                                                                                     |
| 789         |               | النساء ٢٣         | ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أَمَّهَا ثَكُمْ ﴾                                                                                     |
| 777         |               | النساء:٢٣         | ﴿وَأَمَّهَا تُكُمُّ ٱلَّتِيٓ أَرْضَعْنَكُمْ                                                                                  |
| ٣٩٦،٣٤٩     |               | النساء:٢٤         | ﴿ كِنَنَبَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ ﴾                                                                                              |
|             |               | 1                 | ﴿ إِن تَجُتُنِبُواْ كَبَآبِرَ مَا نُنْهَوْنَ عَنْـهُ نُكَفِّرْ عَنكُمُ سَيِّئَاتِكُمُ                                        |
| 750,757     |               | النساء: ٣١        | وَنُدَّخِلُكُم مُّدُخَلًا كُرِيمًا ﴾                                                                                         |
|             |               |                   | ﴿ كِنْبَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ ۚ ﴾<br>﴿ إِن تَجۡتَـٰنِبُواْ كَبَآيِرَ مَا نُنْهَوْنَ عَنْـهُ أَنكَفِّـرْ عَنكُمُ سَيِّعَاتِكُمُ |

| الصفحة      | رقم<br>السورة | السورة ورقم الأية | الآيـــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-------------|---------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۰۸         |               | النساء:٣٦         | ﴿ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ يَعْلَمُ ٱللَّهُ مَافِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٩٣          |               | النساء: ۸۲        | ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>٧</b> ٦٦ |               | المائدة: ٢        | ﴿ وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَأُصْطَادُوا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٧٨٥         |               | المائدة:٦         | ﴿إِذَا قُمْتُ مَ إِلَى ٱلصَّكَوةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٤٠١         |               | المائدة:٥٤        | ﴿ مَن يَرْتَذَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَ فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ وَ أَذِلَّةٍ عَلَى اللَّهُ وَمِن يَرْتَذَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ يَن أَعَرُ مِن يَن أَعِزُ وَعَلَى الْكَفِرِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٣٥٦         |               | المائدة: ٦٦       | ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُواْ التَّوْرَكَةَ وَالْإِنجِيلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِم مِّن زَّيْهِمْ لَا كَثْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلْمُا اللَّا الللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّلْمُلَّا الللَّاللَّا   |
| 777         |               | الأنعام: ١        | ﴿ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 798         |               | الأنعام: ٢٣، ٢٤   | ﴿ ثُمَّ لَمْ تَكُن فِتَنَنُهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴿ اَنظُرْ كَيْفَ كَذَبُواْ عَلَى اَنظُرْ كَيْفَ كَذَبُواْ عَلَى اَنفُسِمِمْ ﴾ كَيْفَ كَذَبُواْ عَلَى اَنفُسِمِمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٧٢          |               | الأنعام:١٠٣       | ﴿ لَا تُدْرِكُ مُ ٱلْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَارِ وَهُوَ ٱللَّاطِيفُ ٱلْخَبِيرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ١٦٨         |               | الأنعام: ٢٢٢      | ﴿ أَوَمَنَ كَانَ مَيْتَا فَأَحْيَيْنَكُ وَجَعَلْنَا لَهُ وَثُورًا يَمْشِى بِهِ وَفِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الل |
| ٧١          |               | الأعراف:٨         | ﴿ وَٱلْوَزْنُ يَوْمَيِذٍ ٱلْحَقُّ فَمَن ثَقُلَتَ مَوَ زِيثُهُۥ فَأُوْلَتَمِكَ هُمُ اللَّهُ فَلَاتَ مَوَ زِيثُهُۥ فَأُوْلَتَمِكَ هُمُ اللَّمُفَالِحُونَ ﴿ ﴾ اللَّمُفَالِحُونَ ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١٧٧         |               | الأعراف:٤٤        | ﴿ أَصْعَابُ ٱلْجَنَّةِ أَصْعَبَ ٱلنَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقَّافَهَلَ وَجَدَثُمُ مَّا وَعَدَ رَبُّنَا حَقًّافَهَلَ وَجَدَثُمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ١٧٧         |               | الأعراف:٥٠        | ﴿ وَنَادَىٰ أَصُحَبُ ٱلنَّارِ أَصُحَبَ ٱلْجَنَّةِ أَنَّ أَفِيضُواْ عَلَيْ نَامِنَ ٱلْمَآءِ أَوَ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۷۳،۷۳       |               | الأعراف: ٨٩       | ﴿ وَمَا يَكُونُ لَنَآ أَن نَّعُودَ فِيهَاۤ إِلَّاۤ أَن يَشَآءَٱللَّهُ رَبُّناً وَسِعَ رَبُّنا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| الصفحة  | السورة ورقم الآية السورة | الآيـــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|---------|--------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧١      | الأعراف:١٨٠              | ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسَّنَىٰ فَأَدْعُوهُ بِهَا ۗ وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا الللَّالَا الللَّا اللللَّا الللَّهُ اللَّاللَّالَا اللَّهُ |
| ٥٢٧     | الأعراف:١٨٧              | ﴿لَا يُجَلِّيهَا لِوَقْنِهَاۤ إِلَّاهُو ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 404     | الأنفال: ١٢              | ﴿وَاُضْرِيُواْ مِنْهُمْ كُلِّ بَنَانِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۸۳۱     | الأنفال:٣٢               | ﴿ ٱللَّهُمَّ إِن كَانَ هَلَا اهُوَ ٱلْحَقِّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرُ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّنَ ٱلسَّكَمَآءِ أُو ٱثْتِنَا بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٧١٣     | الأنفال: ٤٨              | ﴿ وَإِذْ زَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ أَعْمَلَهُمْ وَقَالَ لَا غَالِبَ لَكُمُ ٱلْيَوْمَ<br>مِنَ ٱلنَّاسِ وَإِنِّ جَارُّ لَّكُمْ فَلَمَّا تَرَآءَتِ ٱلْفِئْتَانِ نَكَصَ عَلَى<br>عَقِبَيْهِ وَقَالَ إِنِّ بَرِىٓ * مِنْ صُمْمَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 408     | الأنفال:٧٧               | ﴿ مَا كَانَ لِنَبِيِّ أَن يَكُونَ لَهُۥ أَسْرَىٰ حَتَّىٰ يُثْخِنَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 798     | التوبة:٥٦                | ﴿ وَيَحْلِفُونَ بِأَلِلَهِ إِنَّهُمْ لَمِنكُمْ وَمَا هُم مِنكُرُ وَلَكِنَّهُمْ قَوْمٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۳۹۲،۳۹۰ | التوبة: ٨٣               | ﴿ فَقُل لَّن تَخَرُجُواْ مَعِيَ أَبَدًا وَلَن نُقَانِلُواْ مَعِيَ عَدُوًّا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 778     | يونس: ٢                  | ﴿ أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبَّ أَنْ أَوْحَيْنَآ إِلَىٰ رَجُلِ مِّنْهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٣٨٧     | يونس:۲۳                  | ﴿إِنَّمَا بَغُيُكُمْ عَلَىٰ أَنفُسِكُم ۗ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 777     | یونس:۲۶                  | ﴿ حَتَّى إِذَآ أَخَذَتِٱلْأَرْضُ زُخُرُفَهَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 700     | هود:٤١                   | ﴿ بِسَــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۸۱۷     | هود:۶٦                   | ﴿قَالَ يَكَنُوحُ إِنَّهُ وَلَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ ۖ إِنَّهُ وَعَمَلٌ عَيْرُ صَلِحٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| १२०     | هود:۷۲                   | ﴿ قَالَتُ يَنُويُلَنَىٰٓ ءَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَنذَا بَعْلِي شَيْخًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 777     | يوسف: ۸۲                 | ﴿ وَسُّكُلِ ٱلْقَرْبِيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 778     | یوسف:۱۰۹                 | ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبَلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِىٓ إِلَيْهِم مِّنْ أَهْـلِ ٱلْقُرُىٰٓ ﴾ ٱلْقُرُىٰٓ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| الصفحة  | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الأية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|---------|---------------|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| £٣9.1·V |               | إبراهيم: ۲۲       | ﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطَنُ لَمَّا قُضِى ٱلْأَمْرُ إِنَّ ٱللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعُدَ ٱلْحَقِّ وَوَعَدَ ٱلْحَقِّ وَوَعَدَ اللَّهِ وَعَدَ الْحَقِّ وَوَعَدَ اللَّهِ وَعَدَ اللَّهِ وَوَعَدَ اللَّهِ وَعَدَ اللَّهِ وَوَعَدَ اللَّهِ وَعَدَ اللَّهِ وَوَعَدَ اللَّهِ وَعَدَ اللَّهِ وَوَعَدَ اللَّهُ وَوَعَدَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِن شُلْطَنٍ إِلَّا أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِلَّ ﴾ فَاسْتَجَبْتُمْ لِلَّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٦٢٤     |               | ابراهيم:۲۳        | شَحِيَّةُ مُمْ فِيهَا سَلَامٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 317     |               | الحجر:٩           | ﴿ إِنَّا نَحْتُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكُرَ وَإِنَّا لَهُ. لَحَفِظُونَ ۞ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| £ 9 0   |               | الحجر:١٤-١٥       | ﴿ وَلَوْ فَنَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ فَظَلُّواْ فِيهِ يَعْرُجُونَ ﴿ لَقَالُوٓاْ اللَّهَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا |
| ۸۹،۵۸۵  |               | الحجر:٢٦          | ﴿ مِّنْ حَمَا مِ مَّسْنُونِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٦١٨     |               | الحجر:٤٧          | ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخْوَنَّا عَلَىٰ سُـرُرٍ مُّنَقَىٰ بِلِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٧٢      |               | النحل:٩           | ﴿ وَلَوْ شَاءَ لَهُ دَنْكُمْ أَجْمَعِينَ ۞                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٦٨     |               | النحل: ٢٢         | ﴿ أَمُواَتُ عَيْرُ أَخْيَا أَعِ وَمَا يَشُعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ١٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۸۹     |               | النحل:۲۷          | ﴿ أَيْنَ شُرَكَ آءِ ى ٱلَّذِينَ كُنتُمْ تُشَكَّقُونَ فِيهِمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۸۲۶     |               | النحل:۳۸          | ﴿ وَأَقَسَمُواْ بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَا يَبْعَثُ ٱللَّهُ مَن يَمُوثُ بَلَى وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٥٧٨،١٠٥ |               | النحل:٤٨          | ﴿ أُوَلَمْ يَرُواْ إِلَىٰ مَاخَلَقَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ يَنَفَيَّوُاْ ظِلَنْلُهُ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَٱلشَّمَآبِلِ سُجَّدًا تِلَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۳۱۷     |               | الإسراء:<br>١٣–١٣ | ﴿ وَكُلَّ إِنسَانٍ أَلْزَمَنَاهُ طَلَيْرِهُۥ فِي عُنُقِهِ ۗ وَنُحْرِجُ لَهُ. يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ كِتَبَاكَلُهُ مَنشُورًا ﴿ آَفُرَأُ كِننَبَكَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١٢٨     |               | الإسراء:٢٨        | ﴿ رَحْمَةً مِّن زَّيِّكَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٧٠٠،٦٤٣ |               | الإسراء:٤٤        | ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِجَدِهِ وَلَكِن لَّا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۸۲۱     |               | الكهف:١٢          | ﴿لِنَعْلَمَ أَيُّ ٱلْجِزْبِينِ أَحْصَىٰ لِمَا لِبَثُواْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٤٠١     |               | الكهف:<br>۲۳–۲۳   | ﴿ وَلَا نَقُولَنَّ لِشَاْئَ ءِإِنِّى فَاعِلُ ذَلِكَ غَدًا ﴿ اللَّهِ ۚ إِلَّا أَن يَشَآءَ اللَّهُ ﴾ اللَّهُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| الصفحة  | رقم<br>السورة | السورة ورقم الأية | الآيـــــة                                                                                                                      |
|---------|---------------|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| VVA     |               | الكهف:۳۷          | ﴿ أَكَفَرْتَ بِٱلَّذِى خَلَقَكَ مِن تُرَابِ ثُمَّ مِن نَظْفَةِ ثُمَّ سَوَّىكَ رَجُلًا ﴾                                         |
| ٤٤٠     |               | مريم: ٣٩          | ﴿ وَأَنْذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْخَسْرَةِ إِذْ قُضِيَ ٱلْأَمْرُ ﴾                                                                     |
| 770     |               | مريم: ٢٢          | ﴿لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ                                                                                  |
| ٧١٦     |               | مریم: ۸۹-۹۰       | ﴿ لَقَدْجِئْتُمُ شَيْئًا إِذًا اللهِ تَكَادُ ٱلسَّمَوَاتُ يَنْفَطَّرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ ٱلْأَرْضُ وَتَخِرُ ٱلْجِبَالُ هَدًّا ﴾ |
| 799     |               | طه:۷۷             | ﴿ فَأَرْسِلُ مَعَنَا بَنِيَ إِسْرَةِ يِلُ وَلَا تُعَذِّبُهُم ۗ                                                                  |
| ٤٩٣     |               | طه: V۱            | ﴿ وَلَا أُصَلِّمَ تَكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِ ﴾                                                                                |
| ٣٠١،٩٩  |               | طه:۷۷             | ﴿ فَأُضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقًا فِي ٱلْمَحْرِ يَبَسًا ﴾                                                                            |
| ٨١٥     |               | طه: ۸۲            | ﴿ وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِّمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا ثُمَّ ٱهْتَدَىٰ ﴾                                                |
| ०९٦     |               | طه:۲۰۰            | ﴿ يَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِ وَنَحَشُّرُ ٱلْمُجْرِمِينَ يَوْمَ إِذِ زُرُّقًا ﴾                                                 |
| 784     |               | الأنبياء:٧٩       | ﴿ وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُرُدَ ٱلْجِبَالَ يُسَيِّحْنَ وَٱلطَّيْرَ ﴾                                                              |
| 777     |               | الأنبياء:٩٨       | ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّ مَ ﴾                                                             |
| 179     |               | الحج:١            | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ إِنَ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَى ءُ عَظِيمٌ اللَّهُ السَّاعَةِ شَى ءُ عَظِيمٌ         |
| ٥٧٨،١٠٦ |               | الحج: ١٨          | ﴿ أَلَوْ تَرَ أَتَ ٱللَّهَ يَسۡجُدُلُهُۥ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ وَٱلشَّمْسُ<br>وَالْقَمْرُ وَٱلنُّجُومُ﴾       |
| ٤ • ٤   |               | الحبح: ٣٠         | ﴿ فَ أَجْتَ نِبُواْ ٱلرِّجْسَ مِنَ ٱلْأَوْتُ نِ                                                                                 |
| 701     |               | النور:٣٩          | ﴿كُسَرَابِ بِقِيعَةِ ﴾                                                                                                          |
| 2 3 3   |               | الفرقان: ١٢       | ﴿ سَمِعُواْ لَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴾                                                                                       |
| ۸۰۰     |               | الشعراء:١٩٣       | ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ اللَّهِ عَلَى قَلْبِكَ ﴾                                                                    |
| 733     |               | النمل:١٨          | ﴿يَاً يُنُّهَا ٱلنَّمَٰلُ ٱدۡخُلُواْمَسَاكِنَكُمْ                                                                               |
| ۸۰۲     |               | النمل:۸۸          | ﴿ وَتَرَى ٱلِجِّبَالَ تَعْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِي تَمُرُّ مَرَّ ٱلسَّحَابِ ﴾                                                    |

| الصفحة  | رقم<br>السورة | السورة ورقم الأية | الآيـــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|---------|---------------|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٠٩،١٠٧ |               | القصص: ٨          | ﴿ فَٱلْنَقَطَ اللَّهِ وَعُوْرَى لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 717     |               | القصص: ٦٢         | ﴿أَيْنَ شُرِّكَا ۚ قُكُمُ ٱلَّذِينَ كُنتُم ٓ نَزْعُمُونَ اللَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 19.     |               | السجدة: ١-٢       | ﴿حَمَّ اللَّهِ مِنَ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ ﴿ تَنزِيلٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 19.     |               | السجدة:٣          | ﴿ قُرْءَ انَّا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 191     |               | السجدة:٤          | ﴿ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 191     |               | السجدة: ٥         | ﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا فِي آكِنَةِ مِّمَّا تَدْعُونَا ٓ إِلَيْهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 197     |               | السجدة:٦          | ﴿ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ ۞ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ ٱلزَّكَوْةَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۱۹۸،۱۹۲ |               | السجدة: ٩         | ﴿ قُلُ أَيِنَّكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِاللَّذِى خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّالِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّالِي وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَّالَّالَّالَّالَّالَّالَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّالِمُولِقُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ |
| 198     |               | السجدة: ١٠        | ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ مِن فَوْقِهَا وَبَنَرِكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُواتُهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ ﴾ أَيَّامٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ١٩٦     |               | السجدة: ١١        | ﴿ ثُمَّ ٱسۡتَوَىٰۤ إِلَى ٱلسَّمَآءِ وَهِيَ دُخَانُ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ ٱثْنِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهَا قَالَتَاۤ أَنْيُنَا طَآبِعِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 197     |               | السجدة: ١٢        | ﴿ فَقَضَى نَهُ نَ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 191     |               | السجدة:١٣         | ﴿ فَقُلُ أَنَذَرُ تُكُورُ صَعِقَةً مِّثَلَ صَعِقَةِ عَادِ وَثَمُودَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 199     |               | السجدة: ١٥        | ﴿ فَأَمَّا عَادُ فَأُسۡتَكَبُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيۡرِ ٱلْحَقِّ وَقَالُواْ مَنْ أَشَدُّ مِنَّا قُوَّةً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 199     |               | السجدة:١٦         | ﴿رِيحًا صَرْصَرًا فِي أَيَّامِ نَجِسَاتٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 7       |               | السجدة:١٧         | ﴿ وَأَمَّا تَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 7 • 7   |               | السجدة:١٩         | ﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعَدَآءُ ٱللَّهِ إِلَى ٱلنَّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ١٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 7.7     |               | السجدة: ٢٠        | ﴿شَهِدَعَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَنَرُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 7.7     |               | السجدة: ٢١        | ﴿ وَقَالُواْ لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدتُمْ عَلَيْنَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

| الصفحة  | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الآيـــــة                                                                                                                                                                           |
|---------|---------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 718     |               | السجدة:<br>٤١–٢٤  | ﴿ وَإِنَّهُ ، لَكِنَابُ عَزِيزٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَامِنْ خَلْفِهِ - * خَلْفِهِ - * * خَلْفِهِ - * * * * * * * * * * * * * * * * * *                |
| 718     |               | السجدة: ٤٣        | ﴿ مَّا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ ﴾                                                                                                                  |
| 710     |               | السجدة: ٤٤        | ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَاهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًّا لَّقَالُواْ لَوْلَا فُصِّلَتَ ءَايَنْكُو ۗ                                                                                              |
| 717     |               | السجدة: 20        | ﴿ وَلَوْ لَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَّبِّكَ لَقُضِى بَيْنَهُمْ ﴾                                                                                                                     |
| 711     |               | السجدة:23         | ﴿ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا ﴾                                                                                                                                                       |
| 711     |               | السجدة:٤٧         | ﴿ ﴿ إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾                                                                                                                                             |
| 719     |               | السجدة: ٤٨        | ﴿ وَظَنُّواْ مَا لَهُم مِّن تَجِيصٍ ١٠٠٠ ﴾                                                                                                                                           |
| 719     |               | السجدة: ٤٩        | ﴿ لَا يَسْعَمُ ٱلْإِنسَانُ مِن دُعَآءِ ٱلْخَيْرِ وَإِن مَّسَّهُ ٱلشَّرُّ فَيَعُوسُ قَنُوطٌ اللَّهِ                                                                                   |
| 719     |               | السجدة: ٥٠        | ﴿ وَلَ إِنْ أَذَقَنَاهُ رَحْمَةً مِّنَّا مِنْ بَعْدِضَّرَّاءَ مَسَّتْهُ لَيَقُولَنَّ هَلَا لِي ﴾                                                                                     |
| 77.     |               | السجدة: ٥١        | ﴿ وَإِذَآ أَنْعَمْنَا عَلَى ٱلْإِنسَانِ أَعْرَضَ وَنَا بِجَانِيةٍ ۚ ﴾                                                                                                                |
| 771     |               | السجدة:٥٣         | ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِيٓ أَنفُسِمٍ ۗ                                                                                                                            |
| 777     |               | السجدة:٥٤         | ﴿ أَلَاۤ إِنَّهُمْ فِ مِرْيَةٍ مِّن لِّقَآءِ رَبِّهِمُّ ﴾                                                                                                                            |
| 74.     |               | الأحزاب:٥٣        | ﴿ وَلَا مُسْتَغَنِسِينَ لِحَدِيثٍ إِنَّ ذَالِكُمْ كَانَ يُؤْذِى ٱلنَّبِيَّ فَيَسْتَخِي - مِنصُمُّ ﴾                                                                                  |
| ٣٨٧     |               | فاطر:۳۶           | ﴿ وَلَا يَحِيثُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيِّئُ إِلَّا بِأَهْلِهِ ۚ ﴾                                                                                                                           |
| 779     |               | یس:۷۸–۷۹          | ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِى خُلْقَةً ﴿ قَالَ مَن يُحْيِ ٱلْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيكُ<br>اللهِ قُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِيٓ أَنشَأَهَاۤ أَوَّلَ مَرَّةً ۚ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيكُ |
| ٥٨٥،٩٨  |               | الصافات: ١٦       | ﴿إِنَّا خَلَقْنَهُم مِّن طِينٍ لَّارِبِ اللَّهِ                                                                                                                                      |
| ०९२     |               | الصافات:٢٤        | ﴿ وَقِفُوهُ ﴿ إِنَّهُم مَّسْتُولُونَ ﴾                                                                                                                                               |
| 717,000 |               | الصافات:١٤٧       | ﴿ وَأَرْسَلْنَكُ إِلَىٰ مِاْئَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾                                                                                                                            |

. . . . . . . . .

| الصفحة  | رقم<br>السورة | السورة ورقم الأية | الآيـــــة                                                                                                                                                               |
|---------|---------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦١٧     |               | الصافات:١٤٨       | ﴿فَعَامَنُواْ فَمَتَّعْنَكُهُمْ إِلَى حِينٍ ﴾                                                                                                                            |
| ٤٤١     |               | ص:۸۵              | ﴿ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾                                                                                                 |
| 770     |               | الزمر:٣           | ﴿مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَآ إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَيٓ ﴾                                                                                                        |
| 757     |               | الزمر:٥           | ﴿ يُكُوِّرُ ٱلَّيْلَ عَلَى ٱلنَّهَارِ وَيُكُوِّرُ ٱلنَّهَارَ عَلَى ٱلَّيْلِ ﴾                                                                                            |
| 777.1.7 |               | الزمر:١٦          | ﴿ لَمُهُمِّنِ فَوْقِهِمْ ظُلَلٌ مِّنَ ٱلتَّادِ وَمِن تَعَلِيمٌ ظُلَلٌ ﴾                                                                                                  |
| 711     |               | الزمر:۲۳          | ﴿ٱللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِئْبًا مُّتَشْدِهًا مَّثَانِي ﴾                                                                                                    |
| 7 2 7   |               | الزمر:٥٥          | ﴿ وَٱتَّبِعُوٓا أَحْسَنَ مَآ أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن رَّبِّكُمْ                                                                                                          |
| 170     |               | الزمر:٥٦          | ﴿ أَن تَقُولَ نَفْسُ بُحَسِّرَ قَى عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ ٱللَّهِ ﴾                                                                                              |
| ١٥٨     |               | غافر:١            | ﴿حَمَ اللَّهُ تَنزِيلُ ٱلْكِنْبِ مِنَ ٱللَّهِ ﴾                                                                                                                          |
| ١٦٠     |               | غافر:۳            | ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنْبِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ ﴾                                                                                                                                |
| ١٦١     |               | غافر:٤            | ﴿ مَا يُجَدِلُ فِي ءَايَتِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾                                                                                                           |
| ١٦٢     |               | غافر:٥            | ﴿كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَٱلْأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمٍّ ﴾                                                                                                     |
| ١٦٣     |               | غافر:٦            | ﴿ وَكَذَلِكَ حَقَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكِ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓ أَ ﴾                                                                                                      |
| ١٦٣     |               | غافر:٧            | ﴿ ٱلَّذِينَ يَحْمِلُونَ ٱلْعَرّْشَ وَمَنْ حَوَّلَهُ . ﴾                                                                                                                  |
| 777     |               | غافر:٧            | ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا ﴾                                                                           |
| 178     |               | غافر:۸            | ﴿ وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآيِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِيَّتِهِمْ ﴾                                                                                                        |
| 170     |               | غافر:۱۰           | ﴿ يُنَادَوْنَ لَمَقْتُ اللَّهِ أَكُبَرُ مِن مَّقْتِكُمُ أَنفُسَكُمْ إِذْ تُدُعُونَ إِلَى اللَّهِ أَكْبَرُ مِن مَّقْتِكُمُ أَنفُسَكُمْ إِذْ تُدُعُونَ إِلَى الْإِيمَانِ ﴾ |
| 170     |               | غافر:١١           | ﴿رَبَّنَاۤ أَمَٰتَنَا ٱثْنَاٰيُنِ وَأَحْيَيْتَ نَا ٱثْنَا يُنِ                                                                                                           |
| ١٦٦     |               | غافر:١٥           | ﴿ يُلْقِى ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ ۦ ﴾                                                                                                    |
| ١٦٨     |               | غافر:۱۸           | ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْآزِفَةِ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَظِمِينَ ﴾                                                                                         |

| الصفحة | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الآيـــــة                                                                                                                            |
|--------|---------------|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٧٠    |               | غافر:۱۹           | ﴿ يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي ٱلصَّدُورُ ١٠٠٠                                                                        |
| ١٧١    |               | غافر:۲۳           | ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَايَتِنَا وَسُلْطَنِ مُّبِينٍ ﴾                                                                     |
| ١٧١    |               | غافر:۲٤           | ﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَقَارُونَ                                                                                             |
| ۱۷۲    |               | غافر:۲۵           | ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم بِٱلۡحَقِّ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ اُقَتُلُوۤاْ أَبَنَآءَ الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعُدُ. وَاسْتَحْيُواْنِسَآءَهُمُ ﴾ |
| ١٧٢    |               | غافر:۲٦           | ﴿ أَوْ أَن يُظْهِرَ فِي ٱلْأَرْضِ ٱلْفَسَادَ ٣٠٠                                                                                      |
| 119    |               | غافر:۲۸           | ﴿ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبَّكُم بَعْضُ ٱلَّذِى يَعِدُكُمْ ۖ ﴾                                                                        |
| ١٧٣    |               | غافر:۲۸           | ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُّؤْمِنُ مِّنَ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَكُنْدُ إِيمَننَهُ:                                                                |
| 170    |               | غافر:۲۹           | ﴿ يَقَوْمِ لَكُمُ ٱلْمُلُكُ ٱلْيَوْمَ ظَلَهِ رِينَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾                                                                    |
| 170    |               | غافر:۳۰           | ﴿يَنَقُوْمِ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُم مِّثْلَ يَوْمِ ٱلْأَخْزَابِ اللَّهِ الْحَافُ عَلَيْكُم مِّثْلَ يَوْمِ ٱلْأَخْزَابِ               |
| ۱۷٦    |               | غافر:۳۲           | ﴿إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ ٱلنَّنَادِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ                                 |
| ١٧٨    |               | غافر:۳٤           | ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ كُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِٱلْبَيِنَاتِ ﴾                                                                             |
| 1 / 9  |               | غافر:۳۵           | ﴿ ٱلَّذِينَ يُجُدِدُلُونَ فِي ءَايَتِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَنٍ أَتَى هُمٍّ ﴾                                                         |
| ١٨٠    |               | غافر:۳٦           | ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَنْهَ مَنْ ٱبْنِ لِي صَرِّحًا ﴾                                                                                 |
| ١٨١    |               | غافر:۳۷           | ﴿ وَإِنِّي لَأَظُنُّهُۥ كَندِبًا ﴾                                                                                                    |
| ١٨٢    |               | غافر:۳۸           | ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِى ٓءَامَنَ يَنقَوْمِ ٱتَّبِعُونِ أَهَّدِكُمْ سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ                                                       |
| ١٨٢    |               | غافر:٤٤           | ﴿ لَا جَرَمَ أَنَّمَا تَدْعُونَنِيٓ إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ, دَعُوَّةٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَلَا فِي ٱلْأَخِرَةِ ﴾ ٱلْأَخِرَةِ ﴾              |
| ١٨٤    |               | غافر:۶٦           | ﴿ ٱلنَّارُيُعْرَضُورِكَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ﴾                                                                               |
| ١٨٥    |               | غافر:٥١           | ﴿ وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشَّهَا لُهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ ال                        |
| ۱۸٦    |               | غافر:٥٦           | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي ءَايَتِٱللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَانٍ أَتَاهُمْ ﴾                                                       |

. . . . . . . .

| الصفحة  | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الآيـــــة                                                                                                                                                                                                                                                          |
|---------|---------------|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٨٧     |               | غافر:٦٠           | ﴿سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ                                                                                                                                                                                                                                 |
| ١٨٨     |               | غافر:۷۱           | ﴿ إِذِ ٱلْأَغْلَالُ فِي ٓأَعْنَقِهِمْ وَٱلسَّلَسِلُ يُسْحَبُونَ ۞ فِي ٱلْحَمِيمِ                                                                                                                                                                                    |
| ١٨٨     |               | غافر:۷۵           | ﴿ذَلِكُمْ بِمَاكُنتُمْ تَفُرَخُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحُقِّ وَبِمَاكُنتُمُ تَمْرَحُونَ ﴾ تَمْرَحُونَ ﴾                                                                                                                                                       |
| ١٨٩     |               | غافر:۷۸           | ﴿وَخَسِرَهُنَالِكَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                 |
| ١٨٨     |               | غافر:۷۹           | ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَنْعَنَمَ لِتَرَّكَبُواْ مِنْهَا وَمِنْهَا تَا لَكُمُ الْأَنْعَنَمُ لِتَرَّكُبُواْ مِنْهَا وَمِنْهَا مَاجَةً فِي تَأْكُلُونَ كُلُمُ وَلِكُمْ فِيهَا مَانَفِعُ وَلِتَبْلُغُواْ عَلَيْهَا حَاجَةً فِي صُدُورِكُمْ ﴾ صُدُورِكُمْ ﴾ |
| ١٨٨     |               | غافر:۸۳           | ﴿ فَلَمَّا جَآءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبِيِّنَتِ فَرِحُواْ بِمَا عِندَهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ ﴾                                                                                                                                                                          |
| ١٨٩     |               | غافر:۸٤           | ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنْهُمْ لَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا ﴾                                                                                                                                                                                                    |
| ١٨٧     |               | غافر:۸۷           | ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلُنَا رُسُلًا مِّن قَبْلِكَ مِنْهُم مَّن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ ﴾                                                                                                          |
| 170     |               | فصلت:٣            | ﴿كِنَابُ فُصِّلَتَ ءَايِنتُهُ. ﴾                                                                                                                                                                                                                                    |
| 99      |               | فصلت:١٦           | ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا فِي أَيَّامِ نَحِسَاتٍ ﴾                                                                                                                                                                                                |
| 117.1.9 |               | فصلت:۱۷           | ﴿ وَأَمَّا تَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَأُسْتَحَبُّواْ ٱلْعَمَىٰ عَلَى ٱلْمُدَىٰ ﴾                                                                                                                                                                                      |
| ١٢٨     |               | فصلت: ۳۲          | ﴿ نُزُلًا مِّنْ عَفُورٍ رَّحِيمٍ الله                                                                                                                                                                                                                               |
| 778     |               | الشورى: ١-٢       | ﴿حَمْ اللَّهُ عَسَقَ اللَّهُ                                                                                                                                                                                                                                        |
| 778     |               | الشورى:٣          | ﴿ كَنَالِكَ يُوحِيٓ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ ﴾                                                                                                                                                                                                       |
| 777     |               | الشورى:٥          | ﴿ تَكَادُ ٱلسَّمَوَاتُ يَتَفَطَّرُرِكَ مِن فَوْقِهِ نَّ ﴾                                                                                                                                                                                                           |
| 777     |               | الشورى:٧          | ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ قُرۡءَانَاعَرَبِيَّا لِنُنذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَهَا ﴾ ﴿ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ ﴾ ﴿ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ ﴾                                                                                                                        |

. . . . . . .

| الصفحة | رقم<br>السورة | السورة ورقم الأية | الآيـــــة                                                                                                                                                                                                               |
|--------|---------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 779    |               | الشورى:٨          | ﴿ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ لِحَعَلَهُمْ أُمَّةً وَحِدَةً وَلَكِن يُدْخِلُ مَن يَشَآءُ فِي رَحْمَتِهِ - وَالظَّالِمُونَ مَا لَهُمُ مِّن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ ﴿ ﴾                                                             |
| 779    |               | الشورى:١١         | وَ اللَّهِ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا وَمِنَ ٱلْأَنْعَكِمِ أَزْوَجًا ﴾                                                                                                                                                   |
| ٧١     |               | الشورى:١١         | ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَشَى أَيُّ ﴾                                                                                                                                                                                         |
| 77.    |               | الشورى:١٣         | ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِدِ، نُوحًا ﴾                                                                                                                                                                 |
| 7771   |               | الشورى:١٤         | ﴿ وَمَا نَفَرَقُوا إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَاجَاءَهُمُ ٱلْعِلْمُ بَغْيَا بَيْنَهُمْ ﴾                                                                                                                                        |
| 777    |               | الشورى:١٥         | ﴿ فَلِذَالِكَ فَأَدْعُ ۗ وَٱسۡتَقِمْ ﴾                                                                                                                                                                                   |
| 777    |               | الشورى:١٧         | ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِيَّ أَنْزَلَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّ وَٱلْمِيزَانَّ ﴾                                                                                                                                                       |
| 777    |               | الشورى:١٨         | ﴿ يَسْتَعْجِلُ بِهَا ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَا ۖ ﴾                                                                                                                                                                 |
| 744    |               | الشورى:۲۰         | ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلْآخِرَةِ نَزِدْ لَهُ, فِي حَرْثِهِ ۖ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَ انُؤْتِهِ وَمِنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَ انُؤْتِهِ ومِنْهَا وَمَا لَهُ, فِي ٱلْآخِرَةِ مِن نَصِيبٍ أَنَّ ﴾ |
| 774    |               | الشورى: ۲۲        | ﴿ تَرَى ٱلظَّالِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا كَسَبُواْ وَهُوَ وَاقِعُا لِهِمًّ ﴾                                                                                                                                             |
| 77 8   |               | الشورى:٢٣         | ﴿ ذَلِكَ ٱلَّذِي يُبَشِّرُ ٱللَّهُ عِبَادَهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾                                                                                                                                                      |
| 777    |               | الشورى:٢٤         | ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًّا ﴾                                                                                                                                                                     |
| 777    |               | الشورى:٢٦         | ﴿ وَيَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَنتِ ﴾                                                                                                                                                         |
| ۲۳۸    |               | الشورى:٢٨         | ﴿ وَهُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ مِنْ بَعْ دِمَا قَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتُهُۥ ﴾                                                                                                                                   |
| 779    |               | الشورى:٣٠         | ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَيِما كَسَبَتُ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرِ (آ)                                                                                                                               |
| 7      |               | الشورى:۳۷         | ﴿ وَالَّذِينَ يَجۡنَذِبُونَ كَبُنَّهِرَٱلْإِثْمِ وَالْفَوَحِشَ ﴾                                                                                                                                                         |
| 757    |               | الشورى:۳۸         | ﴿ وَالَّذِينَ ٱسۡتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوةَ ﴾                                                                                                                                                          |
| 337    |               | الشورى:۳۹         | ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَآ أَصَابَهُمُ ٱلْبَغْيُ هُمْ يَنْكَصِرُونَ ﴾                                                                                                                                                           |

| الصفحة  | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الأيــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|---------|---------------|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7 8 0   |               | الشورى:٤٠         | ﴿ وَجَزَرُواْ سَيِّئَةٍ سَنِّيئَةُ مِّثَلُهَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 7 2 7   |               | الشورى:٤٣         | ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَالِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأَمُورِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 7 2 7   |               | الشورى: ٤٥        | ﴿يَنظُرُونَ مِن طَرِّفٍ خَفِيٍّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 7 2 7   |               | الشورى:٤٧         | ﴿مَا لَكُمْ مِّن مَّلْجَإِ يَوْمَهِ ذِ وَمَا لَكُمْ مِّن نَّكِيرِ ١٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 7 8 V   |               | الشورى:<br>۶۹–۵۰  | ﴿ يَهَا لِمَن يَشَآهُ إِنَاتًا وَيَهَ لِمَن يَشَآهُ ٱلذَّكُور (اللهُ أَوْ يُزَوِّجُهُمْ أَوْ يُرَوِّجُهُمْ أَوْ يُرَوِّجُهُمْ أَوْ يُرَوِّجُهُمْ أَوْ يُرَوِّجُهُمْ أَوْ يُرَوِّجُهُمْ أَوْ يُرَوِّعُهُمْ أَوْ يُرَوِّعُهُمْ أَوْ يُرَوِّعُهُمْ أَوْ يُونَا وَيَعْمُ اللَّهُ مُنْ يَعْمُ إِلَيْكُولُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَى مُنْ يَعْمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُولُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُولُونُ اللَّهُ عَلَيْكُولُونُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَنْ أَوْلِمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ لَا مُنْ أَلَالُكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُونُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُونُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْمُعُلِّمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللّذِي عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَ |
| 7 8 V   |               | الشورى:٥١         | ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ ٱللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِن وَرَآيِ جِحَابٍ أَوْ<br>يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى بِإِذْنِهِ عَايَشَآهُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 791,789 |               | الشورى: ٥٢        | ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنَ أَمْرِنا ۚ مَا كُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِنْبُ وَلَا الْإِيمَنُ وَلَا الْإِيمَنُ وَلَا الْإِيمَنُ وَلَاكِيمَنُ وَلَاكِيمَنُ وَلَاكِيمَنُ وَلَا كَنْ اللهِ عَلَيْنَهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ عَمَن نَشَآ أَءُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 707     |               | الزخرف:٢          | ﴿ وَٱلْكِتَبِٱلْمُبِينِ اللَّهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 707     |               | الزخرف:٣          | ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَ نَا عَرَبِتَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 707     |               | الزخرف:٤          | ﴿ وَإِنَّهُ. فِي أَمِّر ٱلْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَ إِنَّى حَكِيمٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 707,707 |               | الزخرف:٥          | ﴿ أَفَنَضْرِبُ عَنكُمُ ٱلذِّكَرَ صَفْحًا أَن كُنتُمْ قَوْمًا مُسْرِفِينَ ﴾ مُسْرِفِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 707     |               | الزخرف:٨          | ﴿ فَأَهْلَكُنَآ أَشَدَّ مِنْهُم بَطْشًا وَمَضَىٰ مَثَلُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 708     |               | الزخرف:١٠         | ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا شُبُلًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 708     |               | الزخرف:١٢         | ﴿ وَٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَزْوَجَ كُلُّهَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 700     |               | الزخرف:١٣         | ﴿ ثُمَّ تَذَكُرُواْ نِعْمَةَ رَبِّكُمُ إِذَا ٱسْتَوَيْتُمُّ عَلَيْهِ وَتَقُولُواْ سُبْحَنَ ٱلَّذِي سَخَّرَ لَنَاهَاذَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 700     |               | الزخرف:١٤         | ﴿ وَإِنَّا إِلَىٰ رَبِّنَا لَمُنقَلِبُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 707     |               | الزخرف:١٥         | ﴿ وَجَعَلُواْ لَهُ, مِنْ عِبَادِهِ عَجُزْءًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| الصفحة  | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الأية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|---------|---------------|-------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Y 0 V   |               | الزخرف:۱۸         | ﴿ أَوَمَن يُنَشَّؤُا فِ ٱلْحِلْيَةِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 701     |               | الزخرف:١٩         | ﴿ وَجَعَلُواْ ٱلْمَلَتَهِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَنَدُ ٱلرَّحْمَانِ إِنَاثًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 709     |               | الزخرف:۲۰         | ﴿ وَقَالُواْ لَوَ شَآءَ ٱلرَّحْمَنُ مَا عَبَدْنَهُمُّ مَّالَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 709     |               | الزخرف:٢١         | ﴿ أَمْ ءَائَيْنَكُمْ كِتَنَبًا مِّن قَبَّ لِهِ ٤٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 709     |               | الزخرف:۲۲         | ﴿ بَلُ قَالُواْ إِنَّا وَجَدُنَآ ءَابَآءَنَا عَلَىٰٓ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰٓ ءَاثَٰرِهِمِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۲٦.     |               | الزخرف:۲۳         | ﴿ وَكَذَلِكَ مَاۤ أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُثَرَفُوهَآ إِنَّا<br>وَجَدُنَآ ءَابَآءَنَا عَلَىٓ أُمَّةٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 771     |               | الزخرف:۲٤         | ﴿ ﴿ قَالَ أُولَوْ جِنَّتُكُمْ مِأَهَدَىٰ مِمَّا وَجَدَّتُمْ عَلَيْهِ ءَابَآءَكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 771     |               | الزخرف:٢٦         | ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۗ إِنَّنِي بَرَآءٌ مِّمَّاتَعَ بُدُونَ ۗ إِلَّا الَّذِي فَطَرَفِي ﴾<br>ٱلَّذِي فَطَرَفِي ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 771     |               | الزخرف:۲۷         | ﴿ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَنِي ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 777     |               | الزخرف:۲۸         | ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ - ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 7.1.777 |               | الزحرف:٣١         | ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِّلَ هَنذَا ٱلْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ ٱلْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 775     |               | الزخرف:۳۲         | ﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Y7V.Y70 |               | الزخرف:٣٣         | ﴿ وَلَوَلَآ أَن يَكُونَ النَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً لَّجَعَلْنَا لِمَن يَكُفُرُ بِٱلرَّمْنِ لِلْأَمْنِ لِلْكُورِ اللَّاسِ الْمُن يَكُفُرُ بِٱلرَّمْنِ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ الللللِّهُ اللْ |
| 777     |               | الزخرف:۳٤         | ﴿ وَلِبُ يُوتِهِمْ أَبُوْلًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 777     |               | الزخرف:۳۵         | ﴿ وَزُخْرُفًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲٦٨     |               | الزخرف:٣٦         | ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّحْمَانِ نُقَيِّضٌ لَهُ، شَيْطَانًا فَهُوَ لَهُ، قَرِينٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲٦٨     |               | الزخرف:۳۷         | ﴿ وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَهُم ثُمَّهُ تَدُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 779     |               | الزخرف:۳۸         | ﴿ قَالَ يَنَلَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعُدَ ٱلْمَشْرِقَيْنِ فَبِئْسَ ٱلْقَرِينُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

| الصفحة  | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الآيـــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|---------|---------------|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۷۰،۱۲۱ |               | الزخرف:٣٩         | ﴿ وَلَن يَنفَعَكُمُ ٱلْيُوْمَ إِذ ظَلَمْتُمُ أَنَّكُمْ فِي ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ اللَّهِ وَلَى يَنفَعَكُمُ الْيُوْمَ إِذ ظَلَمْتُمُ أَنَّكُمْ فِي ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 771     |               | الزخرف:٤٢         | ﴿ فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُم مُّنَفِقِمُونَ ﴿ اللَّهِ أَوْ نُرِينَّكَ ٱلَّذِى وَعَدُنَهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 771     |               | الزخرف:٤٤         | ﴿ وَإِنَّهُ. لَذِكُرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 777     |               | الزخرف:٤٥         | ﴿ وَسْئَلُ مَنْ أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا آَجَعَلُنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْمَنِ عَالِهَ لَيُعْبَدُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 777     |               | الزخرف:٤٩         | ﴿ وَقَالُواْ يَتَأَيُّهُ ٱلسَّاحِرُ ٱدْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ إِنَّنَا لَمُهْ تَدُونَ ﴾ لَمُهْ تَدُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 777     |               | الزخرف:٥٠         | ﴿ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِذَا هُمْ يَنكُثُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 778     |               | الزخرف:٥١         | ﴿ أَلَيْسَ لِى مُلُكُ مِصْرَ وَهَلَذِهِ ٱلْأَنْهَاثُرُ تَجَرِى مِن تَعْتِيٓ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 778     |               | الزخرف:٥٢         | ﴿ أَفَلَا تُبْصِرُونَ (٥٠) أَمْ أَنَا خَيْرٌ مِّنْ هَذَا ٱلَّذِي هُوَ مَهِينٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 770     |               | الزخرف:٥٣         | ﴿ فَلَوْلَآ أُلَقِىَ عَلَيْهِ أَسُوِرَةُ مِّن ذَهَبٍ أَوْ جَآءَ مَعَهُ ٱلْمَكَيْمِكَةُ مُعَهُ ٱلْمَكَيْمِكَةُ مُعَمُّ ٱلْمَكَيْمِكَةُ مُعَمُّ ٱلْمَكَيْمِكَةُ مُعَمَّةً مُعَمَّةً الْمَكَيْمِكَةُ مُعَمَّةً مُعَمَّةً الْمَكَيْمِكَةُ مُعَمِّةً مُعَمَّةً الْمَكَيْمِكَةُ مُعَمِّةً مُعَمَّةً الْمَكَيْمِكَةُ مُعَمِّةً مُعَمَّةً الْمَكَيْمِكَةُ مُعَمِّةً مُعِمِّةً مُعَمِّةً مُعَلِيّةً مُعَلِّمً مُعَلِّةً مُعَمِّةً مُعْمِقًا مُعَمِّةً مُعْمِعُ مُعْمِعُ مُعِمِّةً مُعِمِّةً مُعْمِعِي مُعْمِعِةً مُعْمِعِي مُعْمِعِي مُعْمِعِي مُعْمِعِي مُعْمِعِ مُعْمِعِي مُعْمِعُ مُعْمِعِي مُعْمِعُ مُعْمِعِي مُعْمِعِي مُعْمِعِي مُعْمِعِي مُعْمِعِي مُعْمِعِي مُعْمِعِي مُعْمِعِي مُعْمِعِمُ مُعْمِعِمُ مُعْمِعِمُ مُعْمِعِمُ مُعْمِعِمُ مُعْمِعِمُ مُعْمِعِمِعُمُ مُعْمِعُ مُعْمِعِمُ مُعْمِعِمُ مُعْمِعِمُ مُعْمِعِمُ مُعْمِعُمُ مُعْمِعُمُ مُعْمِعُمُ مُعْمِعُمُ مُعْمِعِمُ مُعْمِعُمُ مُعْمِعُمُ مُعْمِعُمُ مُعْمِعِمُ مُعْمِعُ مُعْمِعُ مُعْمِعُمُ مُعْمِعُ مُعْمُوعُ مُعْمِعُ مُعْمِعُمُ |
| 777     |               | الزخرف:٥٥         | ﴿ فَلَـمَّا ءَاسَفُونَا أَننَقَمْنَا مِنْهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 777     |               | الزخرف:٥٦         | ﴿فَجَعَلْنَكُمْ مَسَلَفًا وَمَثَلًا لِلْآخِرِينِ ۞                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 777     |               | الزخرف:٥٧         | ﴿ ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ ٱبْنُ مَرْيَهَ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| YVA     |               | الزخرف:٥٨         | ﴿ مَاضَرَ بُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا ۚ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 779     |               | الزخرف:٩٩         | ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَهُ مَثَلًا لِبَنِيَّ إِسْرَةِ بِلَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 779     |               | الزخرف:٦٠         | ﴿ وَلَوْ نَشَآهُ لِجَعَلْنَا مِنكُم مَّلَيْهِكَةً فِي ٱلْأَرْضِ يَخْلُفُونَ ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 779     |               | الزخرف:٦١         | ﴿ وَإِنَّهُ وَلِمَّ لِلسَّاعَةِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| الصفحة  | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الأيــــــة                                                                                                                              |
|---------|---------------|-------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7.1     |               | الزخرف:٦٣         | ﴿ وَلَمَّا جَآءَ عِيسَىٰ بِالْبَيِّنَتِ قَالَ قَدْجِئْ تُكُمُ بِالْحِكْمَةِ وَلِأَبَيِّنَ لَكُمُ<br>بَعْضَ الَّذِي تَخَّلِٰفُونَ فِيدٍ ﴾ |
| 7.7     |               | الزخرف:٦٥         | ﴿ فَأَخْتَلَفَ ٱلْأَخْزَابُ مِنْ بَيْنِهِم ۗ                                                                                             |
| ١٠٨     |               | الزخرف:٦٧         | ﴿ ٱلْأَخِلَّاءُ يَوْمَهِذِ بِعَضُهُ مَ لِبَعْضٍ عَدُقُّ إِلَّا ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ ١٠                                                        |
| 715     |               | الزخرف:٦٨         | ﴿ يَعِبَادِ لَاخُوْفُ عَلَيْكُمُ ٱلْيَوْمَ وَلَآ أَنتُمْ تَحَـٰزَنُونَ ﴿ اللَّهُ ﴿                                                       |
| 710     |               | الزخرف:٦٩         | ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِعَايَتِنَا وَكَانُواْ مُسْلِمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ                                     |
| 710     |               | الزخرف:٧٠         | ﴿ أَنْتُمْ وَأَزْوَجُكُو تَحْمَرُونَ ﴿ ﴿ ﴾                                                                                               |
| 710     |               | الزخرف:٧١         | ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافِ مِّن ذَهَبٍ وَأَكُوابٍّ ﴾                                                                                  |
| ۲۸٦     |               | الزخرف:٧٥         | ﴿ لَا يُفَتِّرُ عَنْهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ١٠٠٠                                                                                   |
| 7.1.7.7 |               | الزخرف:٧٦         | ﴿ وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِنَ كَانُواْ هُمُ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ                                     |
| ۲۸۸     |               | الزخرف:۷۷         | ﴿ وَنَادَوًا يَكُمُ لِلَّهُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكٌّ ﴾                                                                                |
| ۲۸۸     |               | الزخرف:٧٩         | ﴿ أَمْ أَبْرَمُوٓ ا أَمْرَافَإِنَّا مُبْرِمُونَ ﴿٧٧﴾                                                                                     |
| 791     |               | الزخرف:۸۰         | ﴿ أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لَانَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجُونَهُمْ ﴾                                                                          |
| 719     |               | الزخرف: ۸۱        | ﴿ قُلْ إِن كَانَ لِلرَّحْمَانِ وَلَدُّ فَأَنَا أَوَلُ ٱلْعَابِدِينَ ﴿ ١٠﴾                                                                |
| 79.     |               | الزخرف:۸٤         | ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي فِي ٱلسَّمَآءِ إِلَنَّهُ وَفِي ٱلْأَرْضِ إِلَنَّهُ ﴾                                                                    |
| 7916111 |               | الزخرف ٨٥         | ﴿ وَعِندَهُ. عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾                                                                                                         |
| 777     |               | الزخرف:۸۷         | ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لِيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾                                                                            |
| 79117   |               | الزخرف:۸۸         | ﴿ وَقِيلِهِ - يَـٰزَبِّ إِنَّ هَـٰٓ ثُولُآء قَوْمٌ لَا يُؤْمِنُونَ ۞                                                                     |
| 794     |               | الدخان:٢          | ﴿ وَٱلْكِتَابِ ٱلْمُبِينِ اللَّهِ ﴾                                                                                                      |
| 797     |               | الدخان:٣          | ﴿ إِنَّآ أَنزَلْنَهُ فِي لَيْـلَةٍ مُّبَدِّرَكَةً إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ٣٠٠                                                           |
| 798     |               | الدخان:٤          | ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ١٠٠٠                                                                                              |

الآي

الصفحة

السورة ورقم الآية

|         |   | . 1 33 33        | *                                                                                         |
|---------|---|------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| 790,171 |   | الدخان:٥         | ﴿أَمْرًا مِّنْ عِندِنَا ۚ إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ۞ ﴾،                                  |
| 790     |   | الدخان:٦         | ﴿ رَحْمَةً مِّن زَيِّكَ ﴾                                                                 |
| 790     |   | الدخان:٧         | ﴿ رَبِّ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَآ ﴾                                      |
| 797     |   | الدخان:٨         | ﴿ لَاۤ إِلَكَهُ إِلَّا هُوَ يُحِيء وَيُمِيثُ رَبُّكُوۤ وَرَبُّ ءَابَآبٍكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ |
| 797     |   | الدخان:١٠        | ﴿ فَٱرْتَقِبْ يَوْمَ تَأْقِي ٱلسَّمَآءُ بِدُخَانٍ مُّبِينٍ ﴿ أَن يَغْشَى ٱلنَّاسَ ﴾       |
| 791     |   | الدخان:١٢        | ﴿ رَّبَّنَا ٱكْثِيفَ عَنَّا ٱلْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ ١٠٠٠                            |
| 791     |   | الدخان:١٥        | ﴿ إِنَّا كَاشِفُوا ٱلْعَذَابِ قَلِيلًا ۚ إِنَّكُمْ عَآبِدُونَ ١٠٠٠                        |
| 791     |   | الدخان:١٦        | ﴿ يَوْمَ نَبْطِشُ ٱلْبَطْشَةَ ٱلْكُبْرَي ٓ إِنَّا مُنْفَقِمُونَ ١٠٠٠                      |
| 799     |   | الدخان:۱۷        | ﴿ وَلَقَدُ فَتَنَا قَبَلَهُمْ قَوْمَ فِرْعَوْنَ وَجَاءَهُمْ رَسُولُ كَرِيمُ               |
| 799     |   | الدخان:۱۸        | ﴿ أَنْ أَدُّواْ إِلَىّٰ عِبَادَ اللَّهِ                                                   |
| ٣٠١،٩٩  |   | الدخان:۲۶        | ﴿ وَاتْرُكِ ٱلْبَحْرَ رَهُوًّا إِنَّهُمْ جُندُ مُغَرَقُونَ ١٠٠٠                           |
| ١٠٨     |   | الدخان:<br>٢٥–٢٦ | ﴿كَمْ تَرَكُواْ مِن جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ۞ وَزُرُوعٍ وَمَقَامِ كَرِيمٍ ۞                    |
| ٣٠٢     |   | الدخان:۲۹        | ﴿ فَمَا بَكَتَ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَاءُ وَٱلْأَرْضُ ﴾                                        |
| ٣.٣     |   | الدخان:۳۷        | ﴿ أَهُمْ خَيْرٌ أَمْ قَوْمُ تُبَعِ                                                        |
| ٣.٣     |   | الدخان:۳۹        | ﴿ مَا خَلَقْنَاهُ مَا إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾                                                 |
| ٣٠٤     |   | الدخان: ٤١       | ﴿ يَوْمَ لَا يُغْنِي مَوْلًى عَن مَّوْلَى شَيْعًا ﴾                                       |
| ٣٠٥     |   | الدخان:٧٤        | ﴿ خُذُوهُ فَأَعْتِلُوهُ ﴾                                                                 |
| ٣٠٧     |   | الدخان:٥٦        | ﴿ لَا يَذُوقُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ إِلَّا ٱلْمَوْتَةَ ٱلْأُولَ ﴾                           |
| ٣٠٧     |   | الدخان:٥٧        | ﴿ فَضَّ لَا مِّن رَّ يِّكَ ۗ ﴾                                                            |
| ٣٠٩     |   | الجاثية:٤        | ﴿ وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُثُ مِن دَاَّبَةٍ ءَايَنَتُ                                   |
| l       | 1 | 1                |                                                                                           |

| الصفحة  | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الأية                                                                                                                                                  |
|---------|---------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٠٩     |               | الجاثية:٥         | ﴿ وَاخْذِلَفِ ٱلَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَا آنَزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مِن رِّذْقِ ﴾ إلى قو لـــه: ﴿ وَانْتُ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾                 |
| 771     |               | الجاثية:١٣        | ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمْ مَّا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنْهُ ﴾                                                                        |
| 711     |               | الجاثية: ١٥       | ﴿ بَلِ ٱلسَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَٱلسَّاعَةُ أَدَّهَىٰ وَأَمَرُّ ١٠٠٠                                                                                   |
| 717     |               | الجاثية:٢٠        | ﴿ هَنْذَا بَصَنَايِرُ لِلنَّاسِ وَهُدَّى وَرَحْمَةً ﴾                                                                                                  |
| ۳۱۲،۱۱۸ |               | الجاثية:٢١        | ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ ٱجۡمَرَحُواْ ٱلسَّيِّئَاتِ أَن نَجۡعَلَهُمۡ كَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ سَوَآءَ تَحْيَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ ﴾ |
| 718     |               | الجاثية:٢٣        | ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهَهُ وهَوَنهُ وَأَضَلَّهُ ٱللَّهُ عَلَى عِلْمِ ﴾                                                                      |
| 717     |               | الجاثية:٢٤        | ﴿ وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَغَيَا وَمَا يُمِّلِكُنَّا إِلَّا ٱلدَّهُرُّ ﴾                                             |
| 717     |               | الجاثية: ٢٥       | ﴿مَّا كَانَ حُجَّتَهُمْ إِلَّا أَن قَالُوا ﴾                                                                                                           |
| 717     |               | الجاثية:٢٨        | ﴿ وَتَرَىٰ كُلَّ أُمَّةٍ جَاثِيَةً كُلُّ أُمَّةٍ تُدَّعَى إِلَى كِنْبِهَا ﴾                                                                            |
| 719     |               | الجاثية: ٣١       | ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَفَامَ تَكُنَّ ءَايَتِي تُتَّلَى عَلَيْكُمْ ﴾                                                                          |
| 719     |               | الجاثية: ٣٢       | ﴿ وَإِذَا قِيلَ إِنَّ وَعُدَا لَلَّهِ حَقُّ وَٱلسَّاعَةُ لَا رَيْبَ فِيهَا ﴾                                                                           |
| ٣٢.     |               | الجاثية:٣٤        | ﴿ وَقِيلَ ٱلْيَوْمَ نَسَكُمْ كَمَا نَسِيتُمْ لِقَاءً يَوْمِكُمْ هَلَا وَمَأْوَنَكُمْ ٱلنَّارُ ﴾                                                        |
| ٣٢.     |               | الجاثية: ٣٥       | ﴿ فَٱلْيَوْمَ لَا يُخْرَجُونَ مِنْهَا ﴾                                                                                                                |
| ٣٢.     |               | الجاثية:٣٧        | ﴿ وَلَهُ ٱلْكِبْرِيآ ا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾                                                                                                   |
| 777     |               | الأحقاف:٤         | ﴿مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾                                                                                                                    |
| 770     |               | الأحقاف:٨         | ﴿ قُلْ إِنِ ٱفۡتَرَیْتُهُۥ فَلَا تَمۡلِکُونَ لِی مِنَ ٱللّهِ شَیْعًا ۖ هُوَ أَعَلَمُ بِمَا نُفِیضُونَ فِیهِ فَ                                         |
| 777     |               | الأحقاف:٩         | ﴿ قُلْ مَا كُنْتُ بِدْعًا مِّنَ ٱلرُّسُلِ ﴾                                                                                                            |

| الصفحة                                 | رقم<br>السورة | السورة ورقم الأية | الأية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|----------------------------------------|---------------|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ************************************** |               | الأحقاف:١٠        | ﴿ قُلُ أَرَءَ يَتُمْ إِن كَانَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَكَفَرْتُمْ بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِّنْ بَنِيَ إِسْرَتِهِ يلَ عَلَى مِثْلِهِ وَفَامَنَ وَاسْتَكْبَرُتُمُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ إِسْرَتِهِ يلَ عَلَى مِثْلِهِ وَفَامَنَ وَاسْتَكْبَرُتُمُ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ إِنْ اللّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ اللّهَ اللّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ اللّهَ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ ال |
| ٣٢٨                                    |               | الأحقاف: ١١       | ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَوْ كَانَ خَيْرًا مَّا سَبَقُونَآ إِلَيْهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 479                                    |               | الأحقاف: ١٢       | ﴿ وَمِن قَبْلِهِ - كِنْبُ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 779                                    |               | الأحقاف: ١٢       | ﴿ وَهَاذَا كِتَابٌ مُصَدِّقٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 771                                    |               | الأحقاف:١٥        | ﴿ وَوَصِّينَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حُسِّنًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 111                                    |               | الأحقاف:٥٥        | ﴿وَحَمْلُهُ، وَفِصَلْلُهُ، ثَلَثُونَ شَهَرًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 44.5                                   |               | الأحقاف:٦٦        | ﴿نَنَقَبَّلُ عَنَّهُمْ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 770                                    |               | الأحقاف:١٧        | ﴿ وَالَّذِى قَالَ لِوَلِدَيْهِ أُفِّ لَّكُمَّا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۳۳۸                                    |               | الأحقاف:١٨        | ﴿ أُوْلَيْهِكَ ٱلَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوْلُ فِى أُمَرِ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِّنَ ٱلِجُنِّ وَٱلْإِنسِ إِنَّهُمْ كَانُواْ خَسِرِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 779                                    |               | الأحقاف:١٩        | ﴿ وَلِكُلِّ دَرَجَتُ مِّمَا عَمِلُواً ۗ وَلِيُوفِيٓهُمْ أَعْمَلَهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 779                                    |               | الأحقاف:٢٠        | ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ إِلَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَى النَّادِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 751                                    |               | الأحقاف:٢١        | ﴿ وَأَذْكُرْ أَخَاعَادٍ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُ ، بِٱلْأَحْقَافِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 741                                    |               | الأحقاف:٢٢        | ﴿إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ (١١) قَالُوٓا أَجِئَتَنَا لِتَأْفِكَنَا عَنْ<br>ءَالِهَتِنَا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 757                                    |               | الأحقاف:٣٣        | ﴿ قَالَ إِنَّمَا ٱلْعِلْمُ عِندَاللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 757                                    |               | الأحقاف:٢٤        | ﴿ فَلَمَّا رَأَوْهُ عَارِضَا مُسْتَقْبِلَ أَوْدِينِهِمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 788                                    |               | الأحقاف:٢٥        | ﴿ فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى ٓ إِلَّا مَسَكِنُهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 720                                    |               | الأحقاف:٢٦        | ﴿ وَلَقَدْ مَكَّنَّاهُمْ فِيمَا إِن مَّكَّنَّكُمْ فِيهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٣٤٦                                    |               | الأحقاف:٢٨        | ﴿بَلْ ضَلُّواْ عَنْهُمْ وَذَلِكَ إِنَّكُهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| الصفحة          | رقم<br>السورة | السورة ورقم الأية | الأيـــــة                                                                                                                                                                                   |
|-----------------|---------------|-------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>*</b> 2V     |               | الأحقاف:٢٩        | ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا ٓ إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ ٱلْجِنِ يَسْتَمِعُونِ ٱلْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُواْ أَنصِتُواْ ﴾                                                                      |
| 757,779         |               | الأحقاف:٣٠        | ﴿ قَالُواْ يَنَقُوْمَنَاۤ إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِّقًا لِّمَا<br>بَيْنَ يَدَيْدِ يَهْدِىٓ إِلَى ٱلْحَقِّ ﴾                                                |
| ٣٤٨             |               | الأحقاف:٣٣        | ﴿ أُوَلَمْ يَرُواْ أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعْىَ بِخَلْقِهِنَّ بِقَادِرٍ عَلَى أَلْ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ بِعَلْقِهِنَّ بِقَدِرٍ عَلَى أَلْ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ |
| 749             |               | الأحقاف: ٣٥       | ﴿ فَأَصْبِرَ كُمَا صَبَرَ أُوْلُواْ ٱلْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ ﴾                                                                                                                               |
| ٣٥١             |               | محمد:١            | ﴿أَضَكَ أَعْمَلُهُمْ ﴾                                                                                                                                                                       |
| ٣٥١             |               | محمد:۲            | ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَءَامَنُواْ بِمَا نُزِلَ عَلَىٰ مُحَمَّدِ وَهُوَ ٱلْحَقُّ مِن تَبِّدِمْ كَفَرَ عَنْهُمْ سَيِّعَاتِهِمْ ﴾                                   |
| <b>707</b>      |               | محمد:۳            | ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱتَّبَعُواْ ٱلْبَطِلَ ﴾                                                                                                                                |
| <b>707</b>      |               | محمد:٤            | ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرَّبَ ٱلرِّقَابِ ﴾                                                                                                                               |
| <b>707</b>      |               | محمد:۸            | ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفُرُواْ فَتَعْسًا لَهُمْ وَأَضَلَّ أَعْمَلُهُمْ ﴾                                                                                                                            |
| <b>70</b> V     |               | محمد:٩            | ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُواْ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَلَهُمْ ﴿                                                                                                                 |
| ٣٥٨             |               | محمد:١٠           | ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾                                                                                          |
| ٣٥٨             |               | محمد:۱۱           | ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ مَوْلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾                                                                                                                                      |
| ,۳7•,۳09<br>771 |               | محد:۱۲            | ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُدْخِلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ جَنَّتِ تَجْرِي مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَانُ                                                                              |
| <b>709</b>      |               | محد:۱۳            | ﴿ وَكَأَيِن مِّن قَرْيَةٍ هِيَ أَشَدُّ قُوَّةً مِّن قَرْيَئِكَ ٱلَّتِيٓ أَخْرَجَنْكَ أَهۡلَكُنَّهُمْ                                                                                         |
| <b>709</b>      |               | محمد:۱۶           | ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَّيِّهِ ـ كُمَن زُيِّنَ لَهُ اسْوَءُ عَمَلِهِ ـ وَٱنَّبَعُوٓ أَهُوٓاَءَهُم                                                                             |
| ٣٦.             |               | مد:٥١             | ﴿ مَّثَلُ إِلَيْنَةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾                                                                                                                                          |
| 777             |               | محمد:١٦           | ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ ﴾                                                                                                                                                       |

| الصفحة              | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الأيــــة                                                                                                                         |
|---------------------|---------------|-------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| *1*                 |               | محمد:۱۷           | ﴿ أُولَئِكِ كَالَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَاتَّبَعُواْ أَهْوَاءَ هُرُ ﴿ وَالَّذِينَ اَهْتَدَوْا زَادَهُرْ هُدَى ﴾ |
| ٣٦٤                 |               | مد:۸۸             | ﴿ فَهَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا ٱلسَّاعَةَ أَن تَأْلِيَهُم بَغْتَةً ﴾                                                                 |
| ٣٦٦                 |               | محمد:١٩           | ﴿ فَأَعْلَمْ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾                                                                                  |
| 777                 |               | محمد:۲۰           | ﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَوَلَا نُزِّلِتَ سُورَةً ﴾                                                                      |
| 371,757             |               | محمد:۲۱           | ﴿ طَاعَةٌ وَقَوْلٌ مَعْ رُوفٌ ﴾                                                                                                   |
| ٣٦٩                 |               | محمد:۲۲           | ﴿ فَهَلَ عَسَيْتُمْ ﴾                                                                                                             |
| 1.0                 |               | محمد:۲٤           | ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ ﴾                                                                                          |
| ٣٧٠                 |               | محمد:٢٥           | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱرْزَتُهُ وَا عَلَىٓ أَدْبَرِهِمِ مِّنَ بَعَدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْهُدَى ﴾                                  |
| <b>*</b> V <b>*</b> |               | محمد:۲٦           | ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لِلَّذِينَ كَرِهُواْ مَا نَزَّكَ ٱللَّهُ<br>سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ ٱلْأَمْرِ ﴾                    |
| ۳۷۳                 |               | محد:۲۷            | ﴿ فَكَيْفَ إِذَا تُوَفَّتُهُمُ ٱلْمَلَآمِ كَذُّ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ                                                           |
| ***                 |               | محد:۲۸            | ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمُ ٱتَّبَعُواْ مَاۤ أَسْخَطُ ٱللَّهَ ﴾                                                                         |
| ۳۷۳                 |               | مد:۲۹             | ﴿حَسِبَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِ م مَّرَضُّ أَن لَّن يُخْرِجَ ٱللَّهُ أَضْعَنَهُمْ ﴾                                               |
| ٣٧٤                 |               | محد:۳۰            | ﴿ وَلَوْنَشَاءُ لَأَرَيْنَكُهُمْ فَلَعَرَفْنَهُم بِسِيمَهُمْ ﴾                                                                    |
| <b>~</b> V0         |               | مد:۳۱             | ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ ٱلْمُجَهِدِينَ مِنكُورٌ وَالصَّدِينَ وَنَبْلُواْ أَخْبَازَكُونَ                               |
| ٣٧٥                 |               | محمد:۳٤           | ﴿ ثُمَّ مَا تُواْ وَهُمْ كُفَّارُ فَلَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَمُكُمْ ﴾                                                               |
| ٣٧٥                 |               | محمد:٣٥           | ﴿ فَلَا تَهِنُواْ وَتَدْعُوٓاْ إِلَى ٱلسَّلْمِ ﴾                                                                                  |
| ***                 |               | محمد:٣٦           | ﴿ وَإِن تُؤْمِنُواْ وَتَنَّقُواْ يُؤْتِكُمُ أَجُورَكُمْ ﴾                                                                         |
| ***                 |               | محمد:۳۷           | ﴿إِن يَسْتَلَكُمُوهَا فَيُحْفِكُمُّ بَنْخُلُواْ ﴾                                                                                 |
| ٣٧٧                 |               | محمد:۳۸           | ﴿ وَإِن تَتَوَلَّوْا يَسَ تَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُواْ أَمْثَلَكُمْ ﴾                                         |

| الصفحة      | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الأيـــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-------------|---------------|-------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>4</b> 44 |               | الفتح: ١          | ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُحَامُّبِينَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۳۸۱         |               | الفتح:٣           | ﴿نَصَرًا عَزِيزًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۳۸۱         |               | الفتح:٤           | ﴿ هُوَالَّذِى أَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوٓا إِيمَننَا مَّعَ إِيمَنهِمٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۳۸۱         |               | الفتح:٦           | ﴿ وَيُعَذِبَ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقَاتِ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكَاتِ اللَّهَ وَالْمُشْرِكَاتِ الطَّالَةِ اللَّهُ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكَاتِ الطَّالَةِ اللَّهُ وَالْمُشْرِكِينَ |
| ٣٨٣         |               | الفتح: ٩          | ﴿ لِتُوْقِمِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ٤ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣٨٦         |               | الفتح:١٠          | ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ ٱللَّهَ يَدُ ٱللَّهِ فَوْقَ ٱَيْدِيهِمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٣٨٨         |               | الفتح: ١١         | ﴿ سَيَقُولُ لَكَ ٱلْمُخَلِّفُونَ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ شَغَلَتْنَا ٓ أَمُولُنَا وَأَهْلُونَا فَأَسْتَغْفِرْ لَنَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٣٨٨         |               | الفتح: ۱۲         | ﴿ بَلْ ظَنَنتُمْ أَن لَن يَنقَلِبَ ٱلرَّسُولُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ إِلَىٰ أَهْلِيهِمْ أَبَدًا وَزُيِّنَ وَاللَّهُ فَا لَكُونِ إِلَىٰ أَهْلِيهِمْ أَبَدًا وَزُيِّنَ وَاللَّهُ فَا لَكُونِكُمْ وَظَنَنتُمْ ظَنَ ٱلسَّوْءِ ﴾                                                                                                                                                                         |
| ٣٩٠         |               | الفتح: ١٥         | ﴿ سَكَيْقُولُ ٱلْمُخَلِّفُونَ إِذَا ٱنطَلَقَتُمْ إِلَى مَغَانِمَ لِتَأْخُذُوهَا ذَرُونَا نَتَبِعْكُمُ لِيُرِيدُونَ أَن يُبَدِّلُواْ كَلَامَ ٱللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>791</b>  |               | الفتح:١٦          | وَّ لَلْمُخَلَّفِينَ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَى قَوْمٍ أُوْلِى بَأْسِ شَدِيدِ<br>نُقَانِلُونَهُمْ أَوْ يُسِلِمُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 498         |               | الفتح:١٨          | ﴿ لَقَدْ رَضِي ٱللَّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ ٱلشَّجَرَةِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>٣</b> ٩0 |               | الفتح:٢٠          | ﴿ وَمَغَانِمَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَا ۗ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا اللَّهُ وَعَدَّكُمُ اللَّهُ مَغَانِمَ كَثِيرَةً تَأْخُذُونَهَا ﴾ اللَّهُ مَغَانِمَ كَثِيرَةً تَأْخُذُونَهَا ﴾                                                                                                                                                                                                      |
| 441         |               | الفتح: ٢١         | ﴿ وَأَخْرَىٰ لَمْ تَقَدِرُواْ عَلَيْهَا قَدْ أَحَاطَ ٱللَّهُ بِهَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٣٩٦         |               | الفتح:٢٣          | ﴿ وَلَوْ قَا مَلَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَّواْ الْأَذَبَارَثُمَّ لَا يَجِدُونَ وَلِيَّا وَلَانَصِيرًا<br>﴿ مَلَ نَهُ اللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلُ ﴾                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>79</b>   |               | الفتح:٢٤          | ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي كُفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنكُمُ وَأَيْدِيكُمْ عَنْهُم بِبَطْنِ مَكَّةً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| الصفحة          | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الأية                                                                                                                                                                                                                |
|-----------------|---------------|-------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>۳</b> ٩٨،٣٦٥ |               | الفتح: ٢٥         | ﴿ وَلَوْ لَا رِجَالٌ مُّوْمِنُونَ وَنِسَاءٌ مُّوْمِنَاتٌ لَّمْ تَعْلَمُوهُمْ أَن تَطَعُوهُمْ فَ تَطُعُوهُمْ فَ فَصِيبَكُم مِّنْهُ مِ مَّعَرَّةُ بِغَيْرِ عِلْمِ ﴾ فَصِيبَكُم مِّنْهُ مِ مَّعَرَّةُ بِغَيْرِ عِلْمِ ﴾ |
| 799             |               | الفتح:٢٦          | ﴿ فَأَنْزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَنَّهُ وَعَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾                                                                                                                                         |
| ٣٦٤             |               | الفتح:٢٦          | ﴿وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ ٱلنَّقُونَى وَكَانُوٓ أَأَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا ﴾                                                                                                                                         |
| ٤٠٠             |               | الفتح:۲۷          | ﴿ لَقَدْ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّءَ يَا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ<br>إِن شَاءَ اللَّهُ ءَامِنِينَ مُحَلِقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَخَافُونَ                                  |
| ٤٠١             |               | الفتح: ٢٩         | ﴿ تُحَمَّدُ رَّسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَدُ وَأَشِدَّا وُعَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَّا وُبَيْنَهُمْ                                                                                                                 |
| 1 • ٧           |               | الفتح: ٢٩         | ﴿سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِ مِنَّ أَثْرَ الشُّجُودِ ﴾                                                                                                                                                                  |
| ٤٠٦،١١٨         |               | الحجرات:١         | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ٤ ﴾                                                                                                                            |
| ٤٠٨             |               | الحجرات:٢         | ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصُوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا يَخَ هُرُواْ لَهُ, بِٱلْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِ كُمْ لِبَعْضٍ ﴾                                                      |
| 1 • ٧           |               | الحجرات:٢         | ﴿ أَن تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُه لَا تَشْعُرُونَ اللَّهِ                                                                                                                                                        |
| ٤١١             |               | الحجرات:٣         | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصَوَتَهُمْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ أُولَكَيِّكَ ٱلَّذِينَ ٱمْتَحَنَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقُوعَى ﴾                                                                                  |
| ٤١٢             |               | الحجرات:٤         | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآءِ ٱلْحُجُرَتِ أَكَثَرُهُمْ لَا<br>يَعۡ قِلُونَ ﴾                                                                                                                            |
| ٤١٣             |               | الحجرات:٥         | ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ صَبُرُواْ حَتَّى تَغُرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ رَجِيمٌ ﴾                                                                                                 |
| ٤١٣             |               | الحجرات:٦         | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَ إِن جَآءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُوۤاْ أَن تُصِيبُواْ قَوْمُا بِجَهَالَةٍ ﴾                                                                                            |
| ٤١٥             |               | الحجرات:٧         | ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ ٱللَّهِ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرٍ مِّنَ ٱلْأَمْرِ لَعَنِيُّم                                                                                                                 |
| ٤١٦             |               | الحجرات:٨         | ﴿ فَضَّالًا مِّنَ ٱللَّهِ وَنِعْ مَةً ﴾                                                                                                                                                                              |

| الصفحة  | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الآيـــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|---------|---------------|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤١٧     |               | الحجرات:٩         | ﴿ وَإِن طَآيِفَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتَلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمَّا فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَنهُمَا عَلَى ٱلأَخْرَىٰ فَقَائِلُواْ ٱلَّتِي تَبْغِي﴾                                                                                                                                                                                             |
| ٤١٨     |               | الحجرات:١٠        | ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُوَةً فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيَّكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٤١٩     |               | الحجرات:١١        | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَىٓ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِّنْهُمْ وَلَا نِسَاءً مِن نَسْمَ أَن يَكُنَّ خَيْرًا مِنْهُنَ ﴾ |
| 277     |               | الحجرات:١٣        | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُم مِن ذَكَرٍ وَأَنْثَىٰ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٤٢٣     |               | الحجرات:١٤        | ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنًا ۚ قُل لَمْ تُوَمِّنُواْ وَلَكِن قُولُوٓاْ أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                     |
| 577     |               | الحجرات:۱٤        | ﴿ وَإِن تُطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَكَا يَلِتَكُم مِّنَ أَعْمَالِكُمْ شَيْعًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 373     |               | الحجرات:١٥        | ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ عَثُمَّ لَمْ يَرْتَ ابُواْ<br>وَجَنَهَ دُواْ بِأَمُولِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أُوْلَتِيكَ هُمُ                                                                                                                                                                       |
| ٤٢٥،١١٣ |               | الحجرات:۱۷        | ﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَّ أَسْلَمُوا ۚ قُل لَا تَمُنُّواْ عَلَىَّ إِسْلَامَكُم ۗ بَلِٱللَّهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمُ<br>أَنَّ هَدَىٰكُمْ لِلْإِيمَانِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴿ ٧ ﴾                                                                                                                                                                          |
| ٤٢٨،١٠٠ |               | ق:١               | ﴿ قَ وَالْقُرْءَ اِنِ ٱلْمَجِيدِ اللَّهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤٢٩     |               | ق:٣               | ﴿ أَءِ ذَا مِتْنَا وَكُنَّا نُرُابًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤٣٠     |               | ق:٤               | ﴿ نَنقُصُ ٱلْأَرْضُ مِنْهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٤٣١     |               | ق:٥               | ﴿ بَلُ كَذَّبُواْ بِٱلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ فَهُمْ فِي أَمْرِ مَّرِيجٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٤٣١     |               | ق:٦               | ﴿ أَفَاهُمْ يَنظُرُواْ إِلَى ٱلسَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيَّنَّاهَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٤٣٢     |               | ق:٧–٨             | ﴿ وَأَنْبَتَّنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ ٧ تَبْصِرَةً وَذِكْرَىٰ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٤٣٢     |               | ق:٩               | ﴿ وَحَبَّ ٱلْحَصِيدِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 547     |               | ق:۱۰              | ﴿ وَٱلنَّخْلَ بَاسِقَنتِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| الصفحة        | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الآيـــــة                                                                                                                                               |
|---------------|---------------|-------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 547           |               | <b>ت</b> :۱۱      | ﴿ رِّرْفَا لِلْعِبَادِ ﴾                                                                                                                                 |
| ٤٣٣           |               | ق:۶۲              | ﴿كُلُّ كَذَّبَ ٱلرُّسُلَ فَحَقَّ وَعِيدِ﴾                                                                                                                |
| ٤٣٣           |               | ق:٥١              | ﴿ أَفَعَيِينَا بِٱلْخَلْقِ ٱلْأَوَّلِ ﴾                                                                                                                  |
| ٤٣٣           |               | ق:۲۱              | ﴿ وَلَقَدَ خَلَقَنَا ٱلَّإِنسَنَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسَوسُ بِهِ عَفْسُهُ ،                                                                                 |
| 1.7           |               | ق:۲۱              | ﴿ وَنَعَنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبِّلِ ٱلْوَرِيدِ اللهِ                                                                                               |
| ٤٣٤           |               | ق:۷٧              | ﴿ إِذْ يَنْلَقَّ كَالْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ ٱلْمَيِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ فَعِيدٌ ﴾                                                                         |
| ٤٣٦           |               | ق:۹۹              | ﴿ وَجَاءَتْ سَكُرَةُ ٱلْمَوْتِ بِٱلْحَقِّ ﴾                                                                                                              |
| ٤٣٦           |               | ق:۲۱              | ﴿ كُلُّ نَفْسِ مَّعَهَا سَآبِقٌ وَشَهِيدُ ﴾                                                                                                              |
| ٤٣٧           |               | ق:۲۲              | ﴿ لَقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَنَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ ﴾                                                                                    |
| ٤٣٨           |               | ق:۳۲              | ﴿ وَقَالَ قَرِينُهُ مَلَا مَا لَدَيَّ عَتِيدُ ﴾                                                                                                          |
| ٤٣٨،٩٨        |               | <b>ت:۲</b> ۲      | ﴿ أَلْقِيَا فِي جَهَنَّمُ كُلَّ كَفَّادٍ عَنِيدٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا                                                     |
| ٤٣٩،١٠٧       |               | ق:۲۷              | ﴿ هُ قَالَ قَرِينُهُ رَبَّنَا مَآ أَطْغَيْتُهُ وَلَكِن كَانَ فِي ضَلَالِم بَعِيدِ ١٧٠٠                                                                   |
| ٤٤٠           |               | ق:۲۹              | ﴿ مَا يُبَدَّلُ ٱلْقَوْلُ لَدَىَّ وَمَآ أَنَا بِظَلَّنِهِ لِلْعَبِيدِ ﴾                                                                                  |
| ٤٤٠،١٠٣       |               | ق:۳۰              | ﴿ يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ أُمَّتَلَأَتِ وَتَقُولُ هَلَ مِن مَّزِيدٍ ﴾                                                                            |
| <b>£ £ £</b>  |               | ق: ۳۵             | ﴿ لَهُمْ مَّا يَشَآ ءُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيدُ ﴾                                                                                                   |
| ٤٤٤           |               | ق:۳٦              | ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُ نَا قَبْلَهُم مِن قَرْنٍ هُمْ أَشَدُّ مِنْهُم بَطْشًا ﴾                                                                                |
| ١٠٤           |               | ق:۲٦              | ﴿ فَنَقَّبُواْ فِي ٱلْبِلَادِ هَلْ مِن تَحِيصٍ ٢٠٠٠                                                                                                      |
| £ { V \ \ \ { |               | ق:۳۷              | ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَدِكَ رَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ, قَلْبُ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ شَهِيدٌ                                                  |
| ٤٤٨           |               | ق:۸۳              | ﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَ السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَمَا مَسَّنَا مِن لُّغُوبٍ ﴾ |

| الصفحة  | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الآيـــــة                                                                                                   |
|---------|---------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ११९     |               | ق: ۳۹             | ﴿ فَأُصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكِ قَبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُوبِ ﴾ |
| £ £ 9   |               | ق:٠٤              | ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَسَيِّحْهُ ﴾                                                                              |
| ٤٥٠     |               | ق:١٤              | ﴿ وَٱسْتَمِعْ يَوْمَ يُنَادِ ٱلْمُنَادِ مِن مَّكَانِ قَرِيبٍ ﴾                                               |
| 807     |               | ق:٥٤              | ﴿ وَمَا آنَتَ عَلَيْهِم بِحِبَّارِ ۖ فَذَكِّرٌ بِٱلْقُرْءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ                            |
| ٤٥٣     |               | الذاريات:١        | ﴿ وَٱلذَّارِيَاتِ ذَرُّوا ﴾                                                                                  |
| ٤٥٣     |               | الذاريات:٢        | ﴿ فَأَلْحَكِمِلَتِ وِقَرًا ﴾                                                                                 |
| ٤٥٣     |               | الذاريات:٣        | ﴿ فَٱلْحَرِيكَتِ يُسْرًا ﴾                                                                                   |
| ٤٥٣     |               | الذاريات:٤        | ﴿ فَٱلْمُقَسِّمَاتِ أَمْرًا ﴾                                                                                |
| ٤٥٤     |               | الذاريات:٥        | ﴿ إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَصَادِقُ ﴾                                                                            |
| ٤٥٥     |               | الذاريات:٦        | ﴿ وَإِنَّ ٱلدِّينَ لَوَقِعٌ ﴾                                                                                |
| ٤٥٥     |               | الذاريات:٨        | ﴿ وَالسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلْحُبُكِ ٧ ۗ إِنَّكُمْ لَفِي قَوْلِ ثُخَنَافِ                                          |
| १०٦     |               | الذاريات:١٠       | ﴿ قُبُلَ ٱلْخَرَّصُونَ ﴾                                                                                     |
| ٤٥٧     |               | الذاريات:١٢       | ﴿ يَسْعَلُونَ أَيَّانَ يَوْمُ ٱلدِّينِ                                                                       |
| ٤٥٨     |               | الذاريات:١٣       | ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى ٱلنَّارِ يُفْنَنُونَ ﴾                                                                   |
| ٤٦٠     |               | الذاريات:١٧       | ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴾                                                         |
| ٤٦١     |               | الذاريات:١٨       | ﴿ وَبِٱلْأَسَّحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾                                                                   |
| ٤٦١     |               | الذاريات:١٩       | ﴿ وَفِيٓ أَمُوالِهِمْ حَقُّ لِلسَّآبِلِ وَلَلْحُرُومِ ﴾                                                      |
| ٤٦٧     |               | الذاريات:٢٠       | ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَنَ اللَّهُ وَقِيبَ ﴾                                                                  |
| ٤٦٢     |               | الذاريات:٢٢       | ﴿ وَفِي ٱلسَّمَآءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾                                                             |
| 203,773 |               | الذاريات:٢٣       | ﴿ فَوَرَبِّ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ, لَحَقُّ ﴾                                                        |

| الصفحة  | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الأية                                                                        |
|---------|---------------|-------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٦٣     |               | الذاريات:٢٤       | ﴿ هَلَ أَنَاكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴾                   |
| १७१     |               | الذاريات:٢٦       | ﴿ فَرَاعَ إِلَىٰٓ أَهْلِهِ ـ فَجَاءَ بِعِجْلِ سَمِينِ ﴾                      |
| १२०     |               | الذاريات:۲۷       | ﴿ فَقَرَّبَهُ ۚ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴾                         |
| १२०     |               | الذاريات:٢٨       | ﴿ فَأُوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُواْ لَا تَخَفَّ ﴾                         |
| १२०     |               | الذاريات:٢٩       | ﴿ فَأَقْبَلَتِ ٱمْرَأَتُهُ. فِي صَرَّةٍ ﴾                                    |
| ٤٦٦     |               | الذاريات:٣٠       | ﴿ قَالُواْ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ ﴾                                          |
| ٤٦٦     |               | الذاريات: ٣١      | ﴿ قَالَ هَا خَطْبُكُو أَيُّهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾                              |
| ٤٦٦     |               | الذاريات:٣٤       | ﴿ مُسَوَّمَةً عِندَ رَبِّكَ لِلْمُسْرِفِينَ ﴾                                |
| ٤٦٦     |               | الذاريات:٣٧       | ﴿ وَتَرَكَّنَا فِيهَا ءَايَةً لِلَّذِينَ يَخَافُونَ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴾  |
| £77     |               | الذاريات:٣٨       | ﴿ وَفِي مُوسَىٰ إِذْ أَرْسَلْنَهُ إِلَى فِرْعَوْنَ بِسُلْطَننِ مُّبِينِ ﴾    |
| £77     |               | الذاريات:٣٩       | ﴿ فَتَوَلَّىٰ بِرُكْنِهِ ۦ ﴾                                                 |
| ٤٦٨     |               | الذاريات:٤٠       | ﴿ فَأَخَذُنَهُ وَجُنُودَهُ وَفَبَدُنَهُمْ فِ ٱلَّيَمِّ ﴾                     |
| ٤٦٨     |               | الذاريات: ٤١      | ﴿ وَفِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلرِّيحَ ٱلْعَقِيمَ ﴾              |
| ٤٦٩،١٠٥ |               | الذاريات: ٤٢      | ﴿ مَا نَذَرُ مِن شَيْءٍ أَنَتَ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتْهُ كَأَلرَّمِيمِ ١٠٠٠ |
| ٤٧٠     |               | الذاريات:٤٤       | ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّنعِقَةُ وَهُمْ يَنظُرُونَ ﴾                            |
| ٤٧٠     |               | الذاريات:٤٦       | ﴿ وَقَوْمَ نُوحٍ مِّن قَبَّلُ ﴾                                              |
| ٤٧١     |               | الذاريات:٤٧       | ﴿ وَٱلسَّمَآءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْدِ ﴾                                        |
| ٤٧١     |               | الذاريات: ٤٨      | ﴿ وَٱلْأَرْضَ فَرَشَّنَهَا ﴾                                                 |
| ٤٧١     |               | الذاريات:٤٩       | ﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَفْنَا زَوْجَيْنِ ﴾                                  |
| ٤٧٢     |               | الذاريات:٥٠       | ﴿ فَفِرُّواً إِلَى اللَّهِ ﴾                                                 |
| ٤٧٣     |               | الذاريات:٥٣       | ﴿ أَتَوَاصَوْا بِهِ ۦ ﴾                                                      |

| الصفحة  | رقم<br>السورة | السورة ورقم الأية | الآيـــــة                                                                                                                             |
|---------|---------------|-------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٧٣     |               | الذاريات:٥٤       | ﴿ فَنُوَلَّ عَنْهُمْ فَمَا أَنتَ بِمَلُومٍ ﴾                                                                                           |
| ٤٧٣     |               | الذاريات:٥٥       | ﴿ وَذَكِّرْ فَإِنَّ ٱلذِّكْرَىٰ نَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾                                                                               |
| ٤٧٣     |               | الذاريات:٥٦       | ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِّنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾                                                                            |
| ٤٧٤     |               | الذاريات:٥٧       | ﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رِّزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴾                                                                     |
| ٤٧٥     |               | الذاريات:٥٨       | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ﴾                                                                           |
| ٤٧٥     |               | الذاريات:٥٩       | ﴿ فَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذَنُوبًا مِّثَلَ ذَنُوبٍ أَصْحَنِهِمْ ﴾                                                                 |
| ٤٧٦     |               | الذاريات:٦٠       | ﴿ فَوَيَّلُ لِلَّذِينَ كَ فَرُواْ مِن يَوْمِهِمُ ٱلَّذِي يُوعَدُونَ ﴾                                                                  |
| ٤٧٧     |               | الطور:١           | ﴿ وَالشُّودِ ﴾                                                                                                                         |
| ٤٧٧     |               | الطور:٣           | ﴿ وَكِنَبٍ مَّسْطُورٍ ١٠ فِي رَقِّ مَّنشُورٍ ﴾                                                                                         |
| ٤٧٨     |               | الطور:٤           | ﴿ وَٱلْبَيْتِ ٱلْمَعْمُورِ ﴾                                                                                                           |
| ٤٨٠،١٠٠ |               | الطور:٦           | ﴿ وَٱلْبَحْرِ ٱلْمُسْجُورِ اللَّهِ                                                                                                     |
| ٤٧٨     |               | الطور:٧           | ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَقِعٌ ﴾                                                                                                     |
| ٤٧٩     |               | الطور:٩           | ﴿ يَوْمَ تَمُورُ ٱلسَّمَآءُ مَوْرًا ﴾                                                                                                  |
| ٤٧٩     |               | الطور:١١          | ﴿ فَوَيْلُ يَوْمَبِدِ لِلَّمُ كَذِّبِينَ ﴾                                                                                             |
| ٤٧٩     |               | الطور:١٢          | ﴿ ٱلَّذِينَ هُمَّ فِي خَوْضِ يَلْعَبُونَ ﴾                                                                                             |
| ٤٨٠     |               | الطور:١٣          | ﴿ يَوْمَ يُكَثُّونَ إِلَىٰ نَارِ جَهَنَّمَ دَعًّا ﴾                                                                                    |
| ٤٨٠     |               | الطور:١٤          | ﴿ هَندِهِ ٱلنَّارُ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴾                                                                                 |
| ٤٨١     |               | الطور:١٥          | ﴿ أَفَسِحْرُ هَاذَآ أَمْ أَنتُدَ لَا نُبُصِرُونَ ﴾                                                                                     |
| ٤٨٢     |               | الطور:١٦          | ﴿ أَصْلَوْهَا فَأَصْبِرُوٓا أَوْ لَا تَصْبِرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْكُمْ ﴾                                                                  |
| ٤٨٢     |               | الطور:١٨          | ﴿إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي جَنَّنتٍ وَنِعِيمِ ﴿ اللهِ فَكِهِ بِنَ بِمَآ ءَائَهُمْ رَبُّهُمُ وَ وَقَنَهُمْ رَبُّهُمُ عَذَابَ ٱلْجَحِيمِ ﴾ |

| الصفحة  | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الأية                                                                                                                     |
|---------|---------------|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٨٣     |               | الطور:١٩          | ﴿ كُلُواْ وَاشْرَبُواْ هَنِيتَ عَا بِمَاكُنتُم تَعْمَلُونَ ﴾                                                              |
| ٤٨٩     |               | الطور:٢١          | ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱنَّبَعَنَّهُمْ ذُرِّيَّنَّهُمْ بِإِيمَنٍ ٱلْحَقِّنَا بِمِمْ ذُرِّيَّنَهُمْ                    |
| ٤٢٦     |               | الطور: ٢١         | ﴿ وَمَا أَلَنْنَهُم مِّنْ عَمَلِهِ مِنْ شَيْءٍ ﴾                                                                          |
| ٤٨٣،١١٠ |               | الطور:٢٣          | ﴿ يَلْنَزَعُونَ فِيهَا كَأْسًا لَّا لَغَوُّ فِبِهَا وَلَا تَأْثِيمُ ﴾                                                     |
| ٤٨٥     |               | الطور:٢٦          | ﴿ وَأَقَبُلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَسَآءَلُونَ ۞ قَالُوۤا إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِي آهَلِنا مُشْفِقِينَ ﴾ مُشْفِقِينَ ﴾ |
| ٤٨٦     |               | الطور:٢٧          | ﴿ فَمَنَ ٱللَّهُ عَلَيْمُنَا وَوَقَىنَا عَذَابَ ٱلسَّمُومِ ﴾                                                              |
| ٤٨٦     |               | الطور:٢٨          | ﴿ إِنَّا كُنَّا مِن قَبَلُ نَدْعُوهُ ۚ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلْبَرُّ ٱلْرَحِيمُ ﴾                                                |
| ٤٨٦     |               | الطور:٢٩          | ﴿ فَذَكِّرْ فَمَا آَنَتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنٍ وَلَا مَجَّنُونٍ ﴾                                                  |
| ٤٨٧     |               | الطور:٣٠          | ﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرُ نَكْرَبُّصُ بِهِ عَرَيْبَ ٱلْمَنُونِ ﴾                                                          |
| ٤٨٧     |               | الطور: ٣١         | ﴿ قُلْ تَرَبَّصُواْ فَإِنِّي مَعَكُم مِّرَ ﴾                                                                              |
| ٤٨٨     |               | الطور: ٣٢         | ﴿ أَمْ تَأْمُرُهُمْ أَحْلَمُهُم بِهَذَا ۚ أَمْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ﴾                                                     |
| ٤٨٨     |               | الطور:٣٤          | ﴿ فَلْيَأْتُواْ بِحَدِيثِ مِّثْلِهِ ۦ ﴾                                                                                   |
| ٤٨٩     |               | الطور:٣٥          | ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِشَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾                                                               |
| ٤٩٢     |               | الطور:٣٧          | ﴿ أَمْ عِندَهُمْ خَنَ آبِنُ رَبِّكَ أَمْ هُمُ ٱلْمُصَيْطِرُونَ ﴾                                                          |
| ٤٩٣     |               | الطور:٣٨          | ﴿ أَمْ لَكُمْ سُلَّمٌ كِيسَتَمِعُونَ فِيهِ ﴾                                                                              |
| ٤٩٣     |               | الطور:٣٩          | ﴿ أَمْ لَهُ ٱلْبَنَتُ وَلَكُمُ ٱلْبَنُونَ ﴾                                                                               |
| ٤٩٤     |               | الطور:٤٠          | ﴿ أَمْ نَسْتَكُ لُهُمْ أَجْرًا فَهُم مِن مَّغْرَمِ مُّثْقَلُونَ ﴾                                                         |
| ٤٩٤     |               | الطور: ٤٢         | ﴿ أَمْ يُرِيدُونَ كَيْدًا ۖ فَأَلَّذِينَ كَفَرُواْ هُوْ ٱلْمَكِيدُونَ ﴾                                                   |
| ٤٩٤     |               | الطور:٤٣          | ﴿ أَمْ لَمُمَّ إِلَكُ غَيْرُ اللَّهِ سُبْحَنَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾                                                |
| ٤٩٥     |               | الطور:٤٤          | ﴿ وَإِن يَرَوْا كِسْفًا مِّنَ ٱلسَّمَاءِ سَاقِطًا يَقُولُواْ سَحَابُ مَّرَّكُومٌ ﴾                                        |

| الصفحة   | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الأيــــة                                                                                         |
|----------|---------------|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٩٥      |               | الطور: ٤٥         | ﴿ فَذَرَّهُمْ حَتَّىٰ يُلَاقُواْ يَوْمَهُمُ ٱلَّذِي فِيهِ يُصْعَقُونَ ﴾                           |
| १९٦      |               | الطور:٤٧          | ﴿ وَ إِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ عَذَابًا دُونَ ذَلِكَ وَلَكِكُنَّ أَكُّثُرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ |
| ٤٩٦      |               | الطور: ٤٨         | ﴿ وَاصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكِ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾                                            |
| ٤٩٧      |               | الطور: ٤٩         | ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَسَيِّحَهُ وَإِدْبَرَ ٱلنَّجُومِ ﴾                                             |
| १९९      |               | النجم: ١          | ﴿ وَٱلنَّجْدِ إِذَا هَوَىٰ ﴾                                                                      |
| ٤٩٩      |               | النجم: ٢          | ﴿ مَاضَلَ صَاحِبُكُمْ وَمَاغَوَىٰ ﴾                                                               |
| ٥٠١      |               | النجم:٣           | ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَىٰ ﴾                                                                 |
| ٥٠١      |               | النجم:٤           | ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْنُ يُوحَىٰ ﴾                                                               |
| 0 • 1    |               | النجم: ٥          | ﴿ عَلَمَهُ, شَدِيدُ ٱلْقُوكَىٰ ﴾                                                                  |
| ٥٠١      |               | النجم:٦           | ﴿ ذُو مِرَّةٍ فَٱسْتَوَىٰ ﴾                                                                       |
| ٥٠٢      |               | النجم:٧           | ﴿فَأَسْتَوَىٰ ٧٠ وَهُوَ بِٱلْأَفْقِ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾                                                 |
| ٥٠٣      |               | النجم:٨           | ﴿ ثُمَّ دَنَا فَنْدَكَّ ﴾                                                                         |
| ٥٠٤      |               | النجم: ٩          | ﴿فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾                                                          |
| 0 • 0    |               | النجم:١٠          | ﴿ فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِ - مَا أَوْحَى ﴾                                                        |
| ٥٠٦      |               | النجم: ١١         | ﴿ مَا كَذَبَ ٱلْفُؤَادُ مَا رَأَى ٓ                                                               |
| ٥٠٨      |               | النجم: ١٢         | ﴿ أَفَتُمْرُونَهُ عَلَىٰ مَا يَرَىٰ ﴾                                                             |
| 0 • 9    |               | النجم:١٤          | ﴿ وَلَقَدُ رَءَاهُ نَزْلَةً أُخْرَى اللَّهِ عِندَ سِدْرَةِ ٱلْمُنَاهَىٰ ﴾                         |
| 0 • 9    |               | النجم: ١٥         | ﴿ عِندَهَا جَنَّةُ ٱلْمَأْوَيَ ﴾                                                                  |
| 0 • 9    |               | النجم:١٧          | ﴿ مَا زَاغَ ٱلْبَصَرُ وَمَا طَغَى ﴾                                                               |
| ٥٠٦      |               | النجم:١٨          | ﴿ لَقَدُ رَأَىٰ مِنْ ءَايَنتِ رَبِّهِ ٱلْكُبْرَيَ ﴾                                               |
| 011,311, |               | النجم: ١٩         | ﴿ أَفَرَءَ يَثُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّىٰ اللَّهِ                                                    |

| الصفحة         | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الآيـــــة                                                                                                                                      |
|----------------|---------------|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 01.115         |               | النجم:٢٠          | ﴿ وَمَنَوْهَ ٱلثَّالِثَةَ ٱلْأُخْرَىٰ آنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ                                  |
| 311,110        |               | النجم: ٢١         | ﴿ أَلَكُمُ ٱلذِّكُرُ وَلَهُ ٱلْأَنْتَىٰ ١٠٠٠                                                                                                    |
| 017.1.1        |               | النجم: ٢٢         | ﴿ تِلْكَ إِذَا قِسْمَةٌ ضِيزَى ۗ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ                                 |
| ٥١٤            |               | النجم:٢٦          | ﴿ وَكُم مِّن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَاتِ لَا تُغْنِي شَفَاعَنَّهُمْ شَيًّا ﴾                                                                       |
| 010            |               | النجم: ۲۸         | ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ لَيُسَمُّونَ ٱلْمَلَتِهِكَةَ شَيْمِيَةَ ٱلْأُنْثَىٰ ﴿ وَمَا لَهُمُ بِهِ عِنْ عِلْمٍ ﴾             |
| 010            |               | النجم:٣٠          | ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَّن تَوَلَّى عَن ذِكْرِنَا وَلَمْ يُرِدْ إِلَّا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا ﴿ اللَّهُ فَاكُ فَالِكَ مَبْلَغُهُمْ مِّنَ ٱلْعِلْمِ ﴾ |
| 010            |               | النجم: ٣٢         | ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَتَهِرَ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفَوَحِشَ إِلَّا ٱللَّمَ                                                                     |
| ٥١٧            |               | النجم:٣٤          | ﴿ أَفَرَءَيْتَ ٱلَّذِي تَوَلَّى اللَّهِ وَأَعْطَىٰ قَلِيلًا وَأَكْدَىٰ ﴾                                                                        |
| ٥١٨            |               | النجم: ٣٥         | ﴿ أَعِندُهُ، عِلْمُ ٱلْغَيْبِ فَهُو يَرَى ٓ                                                                                                     |
| ٥١٨            |               | النجم:٣٦-٣٧       | ﴿ أَمْ لَمْ يُنَبَّأُ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ ﴿ قُ إِبْرَهِيمَ ٱلَّذِي وَفَّى ﴾                                                                |
| 019            |               | النجم:٣٨          | ﴿ أَلَّا نَزِرُ وَازِرَةٌ ۗ وِزْرَاتُخَرَىٰ ﴾                                                                                                   |
| ۰۱۱، ۲۰،<br>۲۲ |               | النجم: ٣٩         | ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَاسَعَىٰ اللَّهِ ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَاسَعَىٰ                                             |
| ۰۱۱، ۲۰،<br>۲۲ |               | النجم:٤٠          | ﴿ وَأَنَّ سَعْيَهُ وسَوْفَ يُرَىٰ اللَّهِ                                                                                                       |
| ٥٢٠            |               | النجم: ٤١         | ﴿ ثُمَّ يُجْزَيْهُ ٱلْجَزَآءَ ٱلْأَوْفَ ﴾                                                                                                       |
| ٥٢١            |               | النجم: ٤٢         | ﴿ وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكِ ٱلْمُنهَىٰ ﴾                                                                                                           |
| ٤٧١            |               | النجم: ٤٥         | ﴿ وَأَنَّهُ، خَلَقَ الزَّوْجَيْنِ الذِّكْرَوَالْأَنْثَى ﴾                                                                                       |
| ٥٢١            |               | النجم:٤٨          | ﴿ وَأَنَّهُ مُوْ أَغْنَىٰ وَأَقْنَىٰ ﴾                                                                                                          |
| ٥٢٢            |               | النجم: ٤٩         | ﴿ وَأَنَّهُ، هُوَرَبُ ٱلشِّعْرَىٰ ﴾                                                                                                             |
| ٥٢٣            |               | النجم:٥٠          | ﴿ وَأَنَّهُ ۚ أَهۡلَكَ عَادًا ٱلْأُولَٰٰ ﴾                                                                                                      |

| الصفحة            | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الآيـــــة                                                            |
|-------------------|---------------|-------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| 070               |               | النجم:٥٣          | ﴿وَالْمُوْنَفِكَةَ أَهْوَىٰ ﴾                                         |
| ٥٢٦               |               | النجم:٥٤          | ﴿ فَغَشَّهُا مَا غَشَّى ﴾                                             |
| ٥٢٦               |               | النجم:٥٥          | ﴿ فَبِأَيِّ ءَالَآءِ رَبِّكَ لَتَمَارَىٰ ﴾                            |
| ٥٢٦               |               | النجم:٥٦          | ﴿ هَلَا اَنَدِيرٌ مِّنَ ٱلنَّذُرِ ٱلْأُولَى ﴾                         |
| ٥٢٧               |               | النجم:٥٧          | ﴿ أَزِفَتِ ٱلْآنِفَةُ ﴾                                               |
| ٥٢٧               |               | النجم:٥٨          | ﴿ لَيْسَ لَهَا مِن دُونِ ٱللَّهِ كَاشِفَةً ﴾                          |
| ٥٢٧               |               | النجم:٥٩          | ﴿ أَفِنَ هَلَا ٱلْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ ﴾                               |
| ٥٢٨               |               | النجم: ٦٠         | ﴿تَعْجَبُونَ ﴿ ٥ } وَتَضْحَكُونَ وَلَا نَبُكُونَ ﴾                    |
| ٥٢٨               |               | النجم: ٦٢         | ﴿ فَآسَجُدُواْ بِلِّهِ وَٱعْبُدُواْ ﴾                                 |
| ۰۲۹،۲۸۰           |               | القمر:١           | ﴿ أَقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَّ ٱلْقَـمَرُ ﴾                      |
| ٥٣٠               |               | القمر:٢           | ﴿ وَإِن يَرَوْا ءَايَةً يُعُرِضُواْ وَيَقُولُواْ سِحْرٌ مُسْتَعِمرٌ ﴾ |
| ०१९               |               | القمر:٣           | ﴿وَكُلُّ أَمْرِ مُّسْتَقِرُّ ﴾                                        |
| ,177,111<br>0 E 9 |               | القمر:٤           | ﴿ وَلَقَدْ جَاءَهُم مِّنَ ٱلْأَنْبَاءِمَا فِيهِ مُزْدَجَئُرُ اللَّهُ  |
| 00 •              |               | القمر: ٥          | ﴿حِكَمَةُ بَلِغَةً ﴾                                                  |
| 7/1/103,          |               | القمر:٦           | ﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُم مَ يَدْعُ ٱلدَّاعِ إِلَىٰ شَيْءٍ نُكُرٍ ١         |
| 001,801           |               | القمر:٧           | ﴿ خُشَّعًا أَبْصَارُهُمْ يَغُرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجَدَاثِ                |
| ٥٥٣               |               | القمر:٨           | ﴿مُهطِعِينَ إِلَى ٱلدَّاعِ ﴾                                          |
| 008               |               | القمر:٩           | ﴿كُذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ ﴾                                  |
| 000               |               | القمر:١٠          | ﴿ فَدَعَا رَبُّهُۥ أَنِّي مَغُلُوبٌ فَأَنفَصِرُ ﴾                     |
| 000               |               | القمر:١١          | ﴿ فَفَنَحْنَا آَبُوكِ ٱلسَّمَاءِ بِمَاءٍ مُّنْهُمِرٍ ﴾                |
| 007               |               | القمر:١٢          | ﴿ وَفَجَّرْنَا ٱلْأَرْضَ عُيُونَا ﴾                                   |

| الصفحة | رقم<br>السورة | السورة ورقم الأية | الأية                                                                                  |
|--------|---------------|-------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| 007    |               | القمر:١٣          | ﴿وَحَمَلْنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلَوْرِجِ وَدُسُرِ﴾                                        |
| ٥٥٨    |               | القمر:١٤          | ﴿جَزَآءً لِمَن كَانَ كُفِرَ ﴾                                                          |
| ٥٥٨    |               | القمر:١٥          | ﴿ وَلَقَد تَّرَكُنَهَآ ءَايَةً ﴾                                                       |
| ٥٦٠    |               | القمر:١٩          | ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا ﴾                                     |
| ٥٦٢    |               | القمر:٢٠          | ﴿ نَنزِعُ ٱلنَّاسَ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَغْلِ مُّنقَعِرِ ﴾                           |
| ٥٦٣    |               | القمر:٢٣          | ﴿ كَذَّبَتْ تَمُودُ بِٱلتُّذُرِ ﴾                                                      |
| ٥٦٣    |               | القمر:٢٤          | ﴿ فَقَالُواْ أَبْشَرًا مِّنَا وَحِدًا نَّتِّبِعُكُ ﴾                                   |
| ०२६    |               | القمر:٢٥          | ﴿بَلْ هُوَكَذَّابُ أَشِرُ ﴾                                                            |
| ०२६    |               | القمر:۲۷          | ﴿ إِنَّا مُرْسِلُواْ ٱلنَّاقَةِ فِنْنَةً لَّهُمْ ﴾                                     |
| 070    |               | القمر:٢٨          | ﴿ وَنَبِثْهُمْ أَنَّ ٱلْمَآءَ قِسْمَةُ بَيْنَهُمْ كُلُّ شِرْبِ تَحْضَرٌ ﴾              |
| 070    |               | القمر:٢٩          | ﴿ فَنَادَوْاْ صَاحِبُهُمْ فَنَعَاطَىٰ فَعَقَرَ ﴾                                       |
| ٥٦٦    |               | القمر: ٣١         | ﴿ إِنَّآ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَحِدَةً فَكَانُواْ كَهَشِيمِ ٱلْمُخْفَظِرِ ﴾ |
| ٥٦٠    |               | القمر: ٣٢         | ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرَّنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ ﴾                                       |
| ٥٦٧    |               | القمر:٣٤          | ﴿إِلَّا ءَالَ لُولِّ بَحِينَهُم بِسَحَرِ ﴾                                             |
| ٥٦٧    |               | القمر:٣٥          | ﴿ نِعْمَةً مِّنْ عِندِنَا ﴾                                                            |
| ०२९    |               | القمر:٣٧          | ﴿ وَلَقَدُ رَوَدُوهُ عَن ضَيْفِهِ - فَطَمَسْنَا أَعْيُنَهُمْ ﴾                         |
| ٥٦٨    |               | القمر:٣٨          | ﴿ وَلَقَدْ صَبَّحَهُم بُكُرَةً عَذَابٌ مُّسْتَقِرٌّ ﴾                                  |
| ٥٧٠    |               | القمر:٤٣          | ﴿ أَكُفَّا زُكُمْ خَيْرٌ مِنْ أُوْلَتِهِ كُرْ ﴾                                        |
| ٥٧٠    |               | القمر:٤٤          | ﴿ أَمَّ يَقُولُونَ نَحَنَّ جَمِيعٌ مُّنكَصِرٌ ﴾                                        |
| ٥٧٠    |               | القمر: ٤٥         | ﴿ سَيُهْزَمُ ٱلْجَمْعُ وَيُولُّونَ ٱلدُّبُرَ ﴾                                         |
| 7771   |               | القمر:٤٦          | ﴿ بَلِ ٱلسَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ ﴾                                                       |

| الصفحة        | رقم<br>السورة | السورة ورقم الأية | الآية                                                                                 |
|---------------|---------------|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٧١           |               | القمر:٤٦          | ﴿ بَلِ ٱلسَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَٱلسَّاعَةُ أَدَّهَىٰ وَأَمَرُّ ﴾                     |
| ٥٧١           |               | القمر:٤٧          | ﴿ إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُرٍ ﴾                                         |
| ٥٧٢           |               | القمر:٨٤          | ﴿ يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي ٱلنَّارِ عَلَى وُجُوهِ فِي مَ ذُوقُواْ مَسَّ سَقَرَ ﴾        |
| ٥٧٢           |               | القمر: ٤٩         | ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدرِ ﴾                                            |
| ٥٧٢           |               | القمر:٥٣          | ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَـ لُوهُ فِي ٱلزُّبُرِ آ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ مُّسْتَطَرُّ ﴾ |
| ٥٧٣           |               | القمر:٥٤          | ﴿ فِي جَنَّتِ وَنَهُرٍ ﴾                                                              |
| ٥٧٥           |               | الرحمن:٣          | ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ ﴾                                                                |
| ٥٧٦           |               | الرحمن:٤          | ﴿عَلَّمَهُ ٱلْبَيَانَ ﴾                                                               |
| ٥٧٧           |               | الرحمن:٥          | ﴿ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ بِحُسْبَانِ ﴾                                                  |
| ٥٧٧،١٠٥       |               | الرحمن:٦          | ﴿ وَٱلنَّجْمُ وَٱلشَّجَرُ يَسْجُدَانِ ١٠٠٠                                            |
| ٥٧٩           |               | الرحمن:٧          | ﴿ وَٱلسَّمَآءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيزَانَ ﴾                                       |
| ٥٨٠           |               | الرحمن:٨          | ﴿ أَلَّا تَطْغَواْ فِي ٱلْمِيزَانِ ﴾                                                  |
| ٥٨٠           |               | الرحمن:٩          | ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلْوَزِّكَ بِٱلْقِسْطِ وَلَا تَحُيِّسُرُواْ ٱلْمِيزَانَ ﴾              |
| ٥٨١           |               | الرحمن:١٠         | ﴿ وَٱلْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ ﴾،                                                |
| ٥٨١           |               | الرحمن:١١         | ﴿ فِيهَا فَكِكُهَةً وَٱلنَّخَلُ ذَاتُ ٱلْأَكْمَامِ ﴾                                  |
| ٥٨١           |               | الرحمن:١٢         | ﴿ وَٱلْحَبُّ ذُو ٱلْعَصِّفِ وَٱلرَّيْحَانُ ﴾،                                         |
| ٥٨٤           |               | الرحمن:١٣         | ﴿ فَبِأَيِّ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾                                        |
| ۱۱۹،۹۸<br>۵۸۵ |               | الرحمن:١٤         | ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ كَٱلْفَخَارِ الله                                  |
| ٥٨٦           |               | الرحمن:١٥         | ﴿ وَخَلَقَ ٱلْجَاآنَّ مِن مَّادِجٍ مِّن نَّادٍ ﴾                                      |
| ٥٨٦           |               | الرحمن:١٧         | ﴿ رَبُّ ٱلْمُشْرِقِيِّنِ وَرَبُّ ٱلْغَزْيِيْنِ ﴾                                      |
| ٥٩٠           |               | الرحمن:١٩         | ﴿ مَرَجَ ٱلْمَحْرَيْنِ يَلْنَقِيَانِ ﴾                                                |

Ali Fattani

| الصفحة  | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الآية                                                                                                       |
|---------|---------------|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 09.     |               | الرحمن:٢٠         | ﴿ يَنْهُمَا بَرْزَخُ لَّا يَبْغِيانِ ﴾                                                                      |
| ٥٩١،١٠٦ |               | الرحمن:۲۲         | ﴿ يَخَرُجُ مِنْهُمَا ٱللَّوْلُو وَٱلْمَرْجَاتُ ﴾.                                                           |
| ۷۱۱،۲۹۰ |               | الرحمن:۲٤         | ﴿ وَلَهُ ٱلْجُوَارِ ٱلْمُنْسَنَاتُ فِي ٱلْبَحْرِ كَٱلْأَعْلَىمِ اللَّهِ ﴾                                   |
| ٥٨٧     |               | الرحمن:٢٦         | ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾                                                                              |
| ٥٨٧،٩٦  |               | الرحمن: ٣١        | ﴿ سَنَفَرُغُ لَكُمْ أَيُّكُ ٱلثَّقَلَانِ ﴿ ﴿ ﴾                                                              |
| ٥٨٨     |               | الرحمن:۳۳         | ﴿ يَهَعْشَرَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنسِ إِنِ ٱسْتَطَعْتُمْ أَن تَنفُذُواْ مِنْ أَفَطَارِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ |
| ٥٨٩     |               | الرحمن:٣٥         | ﴿ يُرْسَلُ عَلَيْكُمَا شُوَاظُ مِّن نَّارٍ وَنُحَاسٌ فَلَا تَنْفَصِرَانِ ﴾                                  |
| 098     |               | الرحمن:۳۷         | ﴿ فَإِذَا ٱنشَقَّتِ ٱلسَّمَآءُ فَكَانَتْ وَرْدَةً كَالدِّهـَانِ﴾                                            |
| ०९٦     |               | الرحمن:٣٩         | ﴿ فَيَوْمَ إِذِ لَّا يُسْتَلُعَن ذَنْهِ عِإِنسٌ وَلَا جَانٌّ ﴾                                              |
| ०९٦     |               | الرحمن:٤١         | ﴿يُعْرَفُ ٱلْمُجْرِمُونَ بِسِيمَهُمْ ﴾                                                                      |
| 0 9 V   |               | الرحمن:٤٤         | ﴿ هَاذِهِ - جَهَنَّمُ ٱلَّتِي يُكَذِّبُ بِهَا ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ ثَا يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيمٍ    |
| 0 9 V   |               | الرحمن:٤٦         | ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَنَّنَانِ ﴾                                                               |
| ٥٩٨     |               | الرحمن:٤٨         | ﴿ ذَوَاتَآ أَفْنَانِ ﴾                                                                                      |
| ٥٩٨     |               | الرحمن:٥٢         | ﴿ فِيهِ مَا مِن كُلِّ فَكِكُهُ قِرَوْجَانِ ﴾                                                                |
| 7.4     |               | الرحمن:٥٤         | ﴿ مُتَّكِعِينَ عَلَىٰ فُرُشِ بَطَآيِنُهَا مِنْ إِسْتَبْرَقٍ وَجَنَى ٱلْجَنَّايَيْنِ دَانِ ﴾                 |
| 091     |               | الرحمن:٥٦         | ﴿ فِيهِنَّ قَاصِرَتُ ٱلطَّرْفِ ﴾                                                                            |
| ०९९     |               | الرحمن:٥٨         | ﴿ كَأَنَّهُنَّ ٱلْيَاقُوتُ وَٱلْمَرْجَانُ ﴾                                                                 |
| 7       |               | الرحمن:٦٠         | ﴿ هَلْ جَزَآءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ﴾                                                             |
| 7 ) . ) |               | الرحمن:٦٢         | ﴿ وَمِن دُونِهِ مَا جَنَّنَانِ ١٠٠٠﴾                                                                        |
| 7       |               | الرحمن:٦٤         | ﴿ مُدْهَا مَّتَانِ ﴾                                                                                        |

Ali Fattani

| الصفحة   | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الأية                                                                                      |
|----------|---------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٠١      |               | الرحمن:٦٦         | ﴿ فِيهِ مَاعَيْنَانِ نَضَّاخَتَانِ ﴾                                                       |
| 311,115  |               | الرحمن:٦٨         | ﴿ فِيهِ مَا فَنِكِهَ أُو رَمَّانٌ ﴿ ١٠ ﴾                                                   |
| 7.4      |               | الرحمن:٧٠         | ﴿فِيهِنَّ خَيْرَتُ حِسَانٌ ﴾                                                               |
| ٦٠٤      |               | الرحمن: ۷۲        | ﴿ حُورٌ مَّ قَصُورَاتُ فِي ٱلَّخِيَامِ ﴾                                                   |
| ٩٦       |               | الرحمن:٧٦         | ﴿ رَفْرَفٍ خُضْرٍ وَعَبْقَرِيٍّ ﴾                                                          |
| 7.0      |               | الرحمن:٧٦         | ﴿ مُتَّكِئِينَ عَلَىٰ رَفْرَفٍ خُضْرٍ وَعَبْقَرِيٍّ حِسَانٍ ﴾                              |
| 7 • 9    |               | الرحمن:۷۸         | ﴿ نَبُرُكَ أَسْمُ رَبِّكَ ذِي ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾                                  |
| 71.      |               | الواقعة:١         | ﴿إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ﴾                                                             |
| 717      |               | الواقعة: ٢        | ﴿ لَيْسَ لِوَقَّعَنِهَا كَاذِبَةً ﴾                                                        |
| 71.      |               | الواقعة:٣         | ﴿ خَافِضَةٌ رَّافِعَةً ﴾                                                                   |
| 717      |               | الواقعة:٤         | ﴿ إِذَا رُجَّتِ ٱلْأَرْضُ رَجَّا ﴾                                                         |
| 718      |               | الواقعة:٧         | ﴿ وَكُنتُمْ أَزُورَجًا ثَلَاثَةً ﴾                                                         |
| 710      |               | الواقعة: ١١       | ﴿ وَٱلسَّنبِقُونَ ٱلسَّنبِقُونَ اللَّهِ أُولَتِيكَ ٱلْمُقَرَّبُونَ ﴾                       |
| 717      |               | الواقعة: ١٢       | ﴿ فِي جَنَّاتِ ٱلتَّعِيمِ ﴾                                                                |
| 717      |               | الواقعة:١٦        | ﴿ عَلَىٰ شُرُرِ مَّوْضُونَةٍ ﴿ أَنَّ مُّتَّكِئِينَ عَلَيْهَا مُتَقَدِيلِينَ ﴾              |
| 719      |               | الواقعة:١٨        | ﴿يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَنُّ تُحَلَّدُونَ ﴿ ۚ إِنَّا إِنَّا إِنَّا كُواَبٍ وَأَبَارِيقَ ﴾ |
| 77.      |               | الواقعة: ١٩       | ﴿ لَا يُصَدَّعُونَ عَنَّهَا وَلَا يُنزِفُونَ ﴾                                             |
| 77.      |               | الواقعة: ٢٢       | ﴿ وَحُورٌ عِينٌ اللهِ                                                                      |
| ۲۲۲، ۳۲۲ |               | الواقعة:٢٣        | ﴿ كَأَمۡشَٰلِ ٱللَّٰوۡلُو۪ۡ ٱلۡمَكۡنُونِ ﴾                                                 |
| ٦٢٣      |               | الواقعة:٢٤        | ﴿ جَزَآءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾                                                     |
| ٦٢٤      |               | الواقعة:٢٦        | ﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا وَلَا تَأْثِيمًا ١٠٠٠ إِلَّا قِيلًا سَلَمًا سَلَمًا ﴾      |

| الصفحة  | رقم<br>السورة | السورة ورقم الأية | الأية                                                                                                                                                         |
|---------|---------------|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 770     |               | الواقعة:٢٩        | ﴿ فِي سِدْرِ مَّغْضُودِ ١٠٠ وَطَلْحٍ مَّنضُودِ ﴾                                                                                                              |
| 777     |               | الواقعة: ٣٠       | ﴿ وَظِلِّ مَكْدُودِ ﴾                                                                                                                                         |
| 777     |               | الواقعة: ٣١       | ﴿ وَمَآءِ مَّسَّكُوبِ ﴾                                                                                                                                       |
| 777     |               | الواقعة: ٣٥       | ﴿ إِنَّا أَنشَأْنَهُنَّ إِنشَآءً ﴾                                                                                                                            |
| 777     |               | الواقعة:٣٦        | ﴿ فَعَلْنَهُنَّ أَبَّكَارًا ﴾                                                                                                                                 |
| 777     |               | الواقعة: ٤٠       | ﴿ ثُلَّةً مِّ إِنَّ أَلْأَوَّلِينَ آلَ وَثُلَّةً مِّنَ ٱلْآخِرِينَ ﴾                                                                                          |
| 777.1.7 |               | الواقعة:٣٦        | ﴿ وَظِلِّ مِن يَعْمُومِ النَّا ﴾                                                                                                                              |
| ٦٢٨     |               | الواقعة:23        | ﴿ وَكَانُواْ يُصِرُّونَ عَلَى ٱلْحِنثِ ٱلْعَظِيمِ                                                                                                             |
| ٦٢٨     |               | الواقعة: ٥٥       | ﴿ فَشَارِبُونَ شُرْبَ ٱلْمِيمِ                                                                                                                                |
| 779     |               | الواقعة:٥٦        | ﴿ هَلَذَا نُزُلُكُمْ يَوْمَ ٱلدِّينِ                                                                                                                          |
| 779     |               | الواقعة:٥٨        | ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ مَّا تُمْنُونَ ﴾                                                                                                                             |
| 779     |               | الواقعة: ٥٩       | ﴿ ءَ أَنتُو تَغَلُّقُونَهُ * أَمْ نَحْنُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾                                                                                                       |
| 74.     |               | الواقعة: ٦١       | ﴿ خَنُ قَدَّرُنَا بَيْنَكُمُ ٱلْمُوْتَ وَمَا خَنُ بِمَسْبُوقِينَ ﴿ عَلَىٰٓ أَن نَبُدِّلَ الْمُثَلَكُمُ ﴿ عَلَىٰۤ أَن نَبُدِّلَ الْمُثَلَكُمُ ﴾ أَمْثَلَكُمُ ﴿ |
| 74.     |               | الواقعة: ٦٢       | ﴿ وَلَقَدْعَامِنْتُمُ ٱلنَّشَّأَةَ ٱلْأُولَىٰ فَلَوْلَا تَذَكَّرُونَ ﴾                                                                                        |
| 74.     |               | الواقعة: ٦٥       | ﴿ فَظَلَّتُمْ تَفَكَّهُونَ ﴾                                                                                                                                  |
| 771     |               | الواقعة:٦٦        | ﴿إِنَّا لَمُغَرِّمُونَ ﴾                                                                                                                                      |
| ٦٣١     |               | الواقعة:٧٧        | ﴿ بَلُ نَعَنُ مَعَرُومُونَ ﴾                                                                                                                                  |
| 771     |               | الواقعة: ٦٩       | ﴿ ءَأَنتُمْ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ ٱلْمُزْنِ                                                                                                                     |
| 771     |               | الواقعة: ٧٠       | ﴿ لَوۡ نَشَآءُ جَعَلۡنَهُ أَجَاجًا ﴾                                                                                                                          |
| ٦٣٢     |               | الواقعة: ٧١       | ﴿ أَفَرَءَ يَتُكُو ٱلنَّارَ ٱلَّتِي تُورُونَ ﴾                                                                                                                |

| الصفحة   | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الآيـــــة                                                                                       |
|----------|---------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 744      |               | الواقعة: ٧٧–٧٧    | ﴿ ءَأَنتُمْ أَنشَأْتُمْ شَجَرَتُهَا أَمْ نَعَنُ ٱلْمُنشِعُونَ ﴿ ٢٠ نَعَنُ جَعَلْنَهَا تَذْكِرَةً |
| (1)      |               | 71-71.300         | وَمَتَكًا لِّلْمُقُوِينَ ﴾                                                                       |
| ٦٣٢      |               | الواقعة:٧٤        | ﴿ فَسَيِّحْ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾                                                         |
| 744.0    |               | الواقعة: ٧٥       | ﴿ فَكَ أَقْسِمُ بِمَوَقِعِ ٱلنَّاجُومِ ﴾                                                         |
| ٦٣٣      |               | الواقعة:٧٧        | ﴿ وَإِنَّهُۥ لَقَسَدُ لَّوْ تَعُلَمُونَ عَظِيمُ ﴿ إِنَّهُۥ لَقَرْءَ انَّ كَرِيمٌ ﴾               |
| ٦٣٤      |               | الواقعة: ٧٨       | ﴿ فِي كِننَبِ مَّكْنُونِ ﴾                                                                       |
| ٦٣٤      |               | الواقعة: ٧٩       | ﴿ لَّا يَمَشُهُ وَ إِلَّا لَمُطَهَّرُونَ ﴾                                                       |
| 740      |               | الواقعة: ٨٠       | ﴿ تَنزِيلٌ مِّن رَّبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾                                                           |
| 740      |               | الواقعة: ٨١       | ﴿ أَفَهَ لَا ٱلْحَدِيثِ أَنتُم مُّذَهِنُونَ ﴾                                                    |
| ۱۱۱، ۱۳۰ |               | الواقعة: ٨٢       | ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ ١٠٠٠                                           |
| 747      |               | الواقعة: ٨٣       | ﴿ فَلُوَّ لَاۤ إِذَا بَلَغَتِ ٱلۡخُلُقُومَ ﴾                                                     |
| 747      |               | الواقعة: ٨٥       | ﴿ وَنَعَنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمُ وَلَكِكِن لَّا نُبْصِرُونَ ﴾                                |
| 747      |               | الواقعة: ٨٧       | ﴿ تَرْجِعُونَهَا إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾                                                        |
| 78.      |               | الواقعة: ٩١       | ﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنْ أَصْحَابِ ٱلْمَيِينِ ١٠٠ فَسَلَادُ لَّكَ مِنْ أَصْحَابِ ٱلْمَيِينِ ﴾   |
| 78.      |               | الواقعة:٩٣        | ﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذِّبِينَ ٱلضَّالِينَ ١٠٠ فَنُزُلُّ مِنْ حَمِيمٍ ﴾               |
| 781      |               | الواقعة: ٩٥       | ﴿ إِنَّ هَنَا لَمُوَ حَتُّ ٱلْمَقِينِ ﴾                                                          |
| 781      |               | الواقعة:٩٦        | ﴿ فَسَيِّحْ بِأَسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾                                                        |
| ٧١٦،٦٤٣  |               | الحديد:١          | ﴿سَبَّحَ بِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾               |
| 788      |               | الحديد:٢          | ﴿ لَهُ مُلُكُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ يُحِيء وَيُمِيتُ ﴾                                        |
| 788      |               | الحديد:٣          | ﴿هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّلِهِرُ وَٱلْبَاطِنُ ﴾                                         |
| 780      |               | الحديد:٤          | ﴿يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾                                                             |

| الصفحة | رقم<br>السورة | السورة ورقم الأية | الأية                                                                                                        |
|--------|---------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 750    |               | الحديد:٦          | ﴿ يُولِجُ ٱلَّيْلَ فِٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِٱلَّيْلِ ﴾                                            |
| 757    |               | الحديد:٧          | ﴿ ءَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۦ ﴾                                                                       |
| 757    |               | الحديد:١٠         | ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَّا نُنفِقُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلِلَّهِ مِيرَثُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾             |
| 757    |               | الحديد:١١         | ﴿ مَّن ذَاٱلَّذِي يُقْرِضُ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ، لَهُ, ﴾                                    |
| ٦٤٨    |               | الحديد:١٢         | ﴿ يَوْمَ تَرَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِم          |
| ٦٤٨    |               | الحديد:١٣         | ﴿ يَوْمَ يَقُولُ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلْمُنَافِقَاتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنظُرُونَا ﴾                        |
| 70.    |               | الحديد:١٤         | ﴿ وَلَكِ كَاكُمْ فَنَنْتُمْ أَنْفُسَكُمْ وَتَرَبَّضَتُمْ وَأَرْبَئْتُمْ ﴾                                    |
| 707    |               | الحديد:١٦         | ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَأَن تَخَشَعَ قُلُوبُهُمُ لِنِكِرِ ٱللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْخَقِيّ |
| २०१    |               | الحديد:١٧         | ﴿ٱعْلَمُوٓا أَنَّ ٱللَّهَ يُحْيِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾                                                |
| २०१    |               | الحديد:١٨         | ﴿ إِنَّ ٱلْمُصَّدِّقِينَ وَٱلْمُصَّدِّقَاتِ ﴾                                                                |
| 700    |               | الحديد:١٩         | ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ ٤ أُولَيِّكَ هُمُ ٱلصِّدِّيقُونَ ﴾                             |
| ۱۳۷    |               | الحديد:١٩         | ﴿ وَٱلشُّهُ دَآهُ عِندَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجُرُهُمْ وَنُورُهُمٌّ ﴾                                           |
| ٦٥٦    |               | الحديد:٢٠         | ﴿ ٱعْلَمُوٓا أَنَّمَا ٱلْحَيَاوَةُ ٱلدُّنْيَا لَعِبُّ وَلَمْقُ ﴾                                             |
| 709    |               | الحديد:٢١         | ﴿ سَابِقُوۤ اْ إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَّيِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَآءِ<br>وَٱلْأَرْضِ ﴾     |
| 771    |               | الحديد:٢٣         | ﴿ لِّكَيْلَاتَأْسَواْ عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُواْ بِمَآ ءَا تَنْكُمْ ﴾                            |
| ٦٦٣    |               | الحديد:٢٤         | ﴿ ٱلَّذِينَ يَبُّ خَلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبُخْلِ ﴾                                               |
| ٦٦٤    |               | الحديد:٢٥         | ﴿ وَأَنزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ مِأْسُ شَدِيدٌ وَمَنكِفِعُ لِلنَّاسِ ﴾                                       |
| 177    |               | الحديد:٢٧         | ﴿ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ رَأَفَةً وَرَحْمَةً ﴾                                        |
| 777    |               | الحديد:٢٧         | ﴿ ثُمَّ قَفَيْنَا عَلَىٰ ءَاثَ رِهِم بِرُسُلِنَا ﴾                                                           |
| 779    |               | الحديد:٢٨         | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ ١٠                            |

| الصفحة         | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الأيـــــة                                                                                                                                                                                                  |
|----------------|---------------|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 771,175        |               | الحديد:٢٩         | ﴿ لِتَكَلَّا يَعْلَمُ أَهْلُ ٱلْكِتَبِ أَلَّا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِّن فَضْلِ ٱللَّهِ ﴾                                                                                                               |
| 110,117<br>7VF |               | الجحادلة:١        | ﴿ قَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَّتِي تُجَدِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِنَ إِلَى ٱللَّهِ                                                                                                                    |
| 7/7            |               | الجحادلة: ٢       | ﴿ ٱلَّذِينَ يُظَامِهُ رُونَ مِنكُم مِّن نِسَآبِهِم مَّا هُرَبَ أُمَّهَا تِهِمْ ﴾                                                                                                                            |
| ٦٧٧            |               | الجحادلة:٣        | ﴿ وَٱلَّذِينَ يُظَنِهِرُونَ مِن نِسَآ بِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ ﴾                                                                                                                              |
| ٦٨٠            |               | المجادلة:٤        | ﴿ فَمَن لَّمْ يَجِدْ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ ﴾                                                                                                                                                  |
| ٦٨١            |               | المجادلة: ٥       | ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحَاَّدُّونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ كُبِتُواْكُمَا كُبِتَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ                                                                                                          |
| ٦٨٢            |               | المجادلة:٦        | ﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ جَمِيعًا ﴾ ﴿ يَوْمَ ﴾                                                                                                                                                         |
| ٦٨٢            |               | الجحادلة:٧        | ﴿ أَلَمْ نَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾                                                                                                                             |
| ٦٨٤            |               | المجادلة: ٨       | ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ نُهُواْ عَنِ ٱلنَّجْوَىٰ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نُهُواْ عَنْهُ وَيَنْنَجُوْنَ وَ<br>بِٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ وَمَعْصِيَتِ ٱلرَّسُولِ ﴾                                        |
| ٦٨٦            |               | المجادلة:٩        | ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَاتَنَجَيْتُمْ فَلَا تَنَنَجُوۤاْ بِٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ<br>وَمَعْصِيَتِ ٱلرَّسُولِ وَتَنَجُوٓاْ بِٱلْبِرِّ وَٱلنَّقُوكَ ﴾                                        |
| ٦٨٨            |               | المجادلة:١٠       | ﴿ إِنَّمَا ٱلنَّجْوَىٰ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ لِيَحْزُكَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾                                                                                                                                   |
| ٦٨٨            |               | المجادلة: ١١      | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُواْ فِ ٱلْمَجَالِسِ ﴾                                                                                                                       |
| 797            |               | الجادلة: ١٢       | ﴿ يَكَأَيُّمُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَ إِذَا نَكَجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى نَجْوَىكُوْ<br>صَدَقَةً ﴾                                                                                     |
| 797            |               | الجحادلة: ١٣      | ﴿ اَلَّهُ فَقُنْمُ أَن تُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى خَوْرَنكُورُ صَدَقَاتٍ فَإِذْ لَوْ تَفْعَلُواْ وَتَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ فَأْفِيمُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ عَلَيْكُمُ فَأَفِيمُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ |
| 794            |               | الجادلة:١٤        | ﴿ أَلَهُ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ تَوَلَّواْ قَوْمًا غَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مَّا هُم مِّنكُمٌ وَلَا مِنْهُمْ وَكَ مِنْهُمْ وَيَخِلِفُونَ عَلَى ٱلْكَذِبِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾                                 |
| 798            |               | الجحادلة:١٨       | ﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ جَمِيعًا فَيَخْلِفُونَ لَهُۥ كَمَا يَخْلِفُونَ لَكُمْ ۖ ﴾                                                                                                                     |
| ١٢٦            |               | الجحادلة:١٩       | ﴿ أُوْلَيْهِكَ حِزَّبُ ٱلشَّيْطَانِ ﴾                                                                                                                                                                       |

: :

| الصفحة  | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الأية                                                                                                                                                            |
|---------|---------------|-------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۷۱۳     |               | الحشر:١٦          | ﴿ كَمَثَلِ ٱلشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلْإِنسَانِ ٱكَ فُرُ فَلَمَّاكَفَرَ قَالَ إِنِّ بَرِىٓ ءُ ۗ<br>مِنكَ ﴾                                                       |
| ٧١٦     |               | الحشر:١٦          | ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَضِّرِ ثُهَا لِلنَّاسِ ﴾                                                                                                                |
| ٧١٤     |               | الحشر:۱۷          | ﴿ فَكَانَ عَنِقِبَتَهُما ۚ أَنَّهُما فِي ٱلنَّارِ خَلِدَيْنِ فِيهَا ﴾                                                                                            |
| ٧١٤     |               | الحشر:۱۸          | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدِ ﴾                                                                |
| ٧١٥     |               | الحشر:١٩          | ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَأَلَّذِينَ نَسُوا ٱللَّهَ فَأَنسَنَهُمَّ أَنفُسَهُمْ ﴾                                                                                       |
| ٧١٦     |               | الحشر:۲۱          | ﴿ لَوۡ أَنزَلْنَا هَٰذَاٱلۡقُرۡءَانَ عَلَى جَبَلِ لَّرَأَيْتَهُۥ خَشِعًا مُّتَصَدِّعًا مِّنْ<br>خَشۡيَةِٱللَّهِ﴾                                                 |
| ٧١٦     |               | الحشر:۲۲          | ﴿ هُوَاللَّهُ ٱلَّذِي لَآ إِلَنهَ إِلَّا هُوِّ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ﴾                                                                                 |
| ٧١٦     |               | الحشر:۲۳          | ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ ﴾                                                                                            |
| ٧١٩     |               | الحشر:۲٤          | ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ ﴾                                                                                                               |
| ٧٢٨     |               | المتحنة:١         | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَنَّخِذُواْ عَدُوِّى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَآءَ تُلْقُونَ إِلَيْهِم<br>بِٱلْمَوَدَّةِ ﴾                                  |
| ٧٣٠     |               | المتحنة:٢         | ﴿إِن يَتْفَفُوكُمْ يَكُونُواْ لَكُمْ أَعَدَآءً ﴾                                                                                                                 |
| ٧٣٠     |               | المتحنة:٣         | ﴿ لَن تَنفَعَكُمْ أَرْحَامُكُو وَلاَ أَوْلَدُكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ يَفْصِلُ بَيْنَكُمْ ﴾                                                                      |
| ٧٣١     |               | المتحنة:٤         | ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةً حَسَنَةً فِي إِبْرَهِيمَ ﴾                                                                                                         |
| ٧٣٣     |               | المتحنة:٥         | ﴿ رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَافِتُ نَةً لِلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾                                                                                                       |
| ٧٣٤     |               | المتحنة:٧         | ﴿عَسَى ٱللَّهُ أَن يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ عَادَيْتُم مِّنْهُم مُّودَّةً ﴾                                                                        |
| ٧٣٤،١٠٢ |               | المتحنة:٨         | ﴿ لَا يَنْهَكُمُ اللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمْ يُقَائِلُوكُمْ فِ ٱلدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِّن دِينرِكُمْ أَن<br>تَبَرُّوهُمُّ وَتُقْسِطُوٓاْ إِلَيْهِمْ ﴾    |
| ٧٣٥     |               | المتحنة:٩         | ﴿ إِنَّمَا يَنْهَ عَكُمُ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ قَائَلُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَأَخْرَجُوكُم مِّن دِينَرِكُمُ وَظُنهَرُواْ عَلَى ٓ إِخْرَاجِكُمْ أَن تَوَلَّوْهُمْ ﴾ |

| الصفحة                | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الأيــــة                                                                                                                                                          |
|-----------------------|---------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٣٦                   |               | المتحنة:١٠        | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا جَاءَكُمُ ٱلْمُؤْمِنَتُ مُهَاجِرَتِ ﴾                                                                                    |
| ٧٤٠                   |               | المتحنة:١١        | ﴿ وَإِن فَاتَكُو شَيْءٌ مِنْ أَزْوَجِكُمْ إِلَى ٱلْكُفَّادِ فَعَاقَبْتُمْ ﴾                                                                                        |
| ٧٤٣                   |               | المتحنة:١٢        | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَىؒ أَن لَّا يُشْرِكُنَ بِٱللَّهِ<br>شَيْئًا ﴾                                             |
| ١٣٦                   |               | المتحنة: ١٢       | ﴿فَبَايِعْهُنَّ وَاسْتَغْفِرُ لَمُنَّ اللَّهُ ﴾                                                                                                                    |
| ٧٤٥                   |               | المتحنة:١٣        | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَانَتَوَلَّوْاْ قَوْمًا عَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ مَ قَدْ يَبِسُواْمِنَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ مَ قَدْ يَبِسُواْمِنَ ٱللَّهُ خِرَةِ ﴾ |
| V                     |               | الصف: ١           | ﴿سَبَّحَ لِلَّهِ ﴾                                                                                                                                                 |
| V                     |               | الصف: ٢           | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْ عَلُونَ ﴾                                                                                         |
| ٧٤٧                   |               | الصف:٣            | ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ۞ كَبُرَ مَفْتًا<br>عِندَ ٱللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾                     |
| ٧٤٧                   |               | الصف:٤            | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ عَصَفًا كَأَنَّهُ مِ بُنْيَكُنُّ مُرْصُوصٌ ﴾                                                           |
| ٧٤٨                   |               | الصف: ٥           | ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ عَنَقَوْمِ لِمَ ثُوَّذُونَنِي وَقَد تَّعَلَمُونَ<br>أَنِّى رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ                                             |
| V £ 9                 |               | الصف:٦            | ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى آبَنُ مَرْيَمَ ﴾                                                                                                                             |
| ٧٨١                   |               | الصف:١٠           | ﴿هَلْ أَدُلُكُوْ عَلَى تِجِنَ وَلِنُعِيكُمْ مِّنْ عَلَابٍ أَلِيمِ اللهِ                                                                                            |
| ۲۸۷، ۲۵۷              |               | الصف: ١١          | ﴿ نُوْمِنُونَ بِأَلَكِ وَرَسُولِهِ وَتُجَمِّهِ دُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾                                                                                         |
| 771, 571,<br>70V, 70V |               | الصف: ١٢          | ﴿يَغْفِرُ لَكُوْ ذُنُوبَكُو وَلَدِّخِلَكُو جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ وَمَسَكِنَ طَيِّبَةً فِي<br>جَنَّتِ عَذْنِ ﴾                                 |
| ٧٥٤                   |               | الصف:١٣           | ﴿ وَأُخْرَىٰ يُحِبُّونَهُ أَنْصُرٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَنْتُ قَرِيبٌ ﴾                                                                                                |
| ٧٥١                   |               | الصف:١٤           | ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُوٓ الَّاصَارَ ٱللَّهِ ﴾                                                                                                   |

| الصفحة | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الآيـــــة                                                                                                                                                                                                             |
|--------|---------------|-------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٥٨    |               | الجمعة:١          | ﴿ٱلْمَاكِ ٱلْقُدُّوسِ ﴾                                                                                                                                                                                                |
| ٧٥٨    |               | الجمعة: ٢         | ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِّيِّ عَنَ رَسُولًا مِّنْهُمْ ﴾                                                                                                                                                        |
| ٧٦٠    |               | الجمعة:٣          | ﴿ وَءَاخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُواْ بِهِمْ ﴾                                                                                                                                                                    |
| ٧٦١    |               | الجمعة: ٥         | ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُوا ٱلنَّوْرَئَةَ ثُمَّ لَمْ يَخْمِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ يَخْمِلُ أَسْفَارًا ﴾                                                                                                           |
| ٧٦٢    |               | الجمعة:٦          | ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ هَادُوٓا إِن زَعَمْتُمْ أَنَّكُمْ أَوْلِيكَآءُ لِلَّهِ مِن دُونِ النَّاسِ ﴾ ٱلنَّاسِ ﴾                                                                                                   |
| V77    |               | الجمعة:٨          | ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْمَوْتَ ٱلَّذِى تَفِرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ, مُلَقِيكُمْ ﴾                                                                                                                                              |
| ٧٦٣    |               | الجمعة:٩          | ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نُودِي لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ                                                                                                                                    |
| 1 • 9  |               | الجمعة:٩          | ﴿ فَأَسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                   |
| ٧٦٥    |               | الجمعة:١٠         | ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَأَنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبْنَغُواْ مِن فَضِّلِ ٱللَّهِ ﴾                                                                                                                         |
| ٧٦٧    |               | الجمعة:١١         | ﴿ وَإِذَا رَأَوًا تِحِكَرَةً أَوْلَمُوا ٱنفَضُّوٓ الإِلَيْهَا﴾                                                                                                                                                         |
| V79    |               | المنافقين: ١      | ﴿إِذَا جَاءَكَ ٱلْمُنَافِقُونَ قَالُواْ نَشَهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَعَلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَعَلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ. وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَكَذِبُونَ ﴾ |
| ٧٦٩    |               | المنافقين: ٢      | ﴿ٱتَّخَذُوٓا أَيْمَنَهُمْ جُنَّةً ﴾                                                                                                                                                                                    |
| VV •   |               | المنافقين:٣       | ﴿ فَطُبِعَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ ﴾                                                                                                                                                                                        |
| ٧٧١    |               | المنافقين:٤       | ﴿ وَإِذَا رَأَيْنَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمَّ وَإِن يَقُولُواْ تَسْمَعْ لِقَوْلِمِ ﴾                                                                                                                                |
| ٧٧٢    |               | المنافقين: ٥      | ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْاْ يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ ٱللَّهِ ﴾                                                                                                                                               |
| ٧٧٣    |               | المنافقين:٧       | ﴿هُمُ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِ قُواْ عَلَىٰ مَنْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ حَتَّى يَنفَضُّواْ ﴾                                                                                                                      |
| VVE    |               | المنافقين:٨       | ﴿ يَقُولُونَ لَإِن رَّجَعْنَ آ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَكِ ٱلْأَعَزُّ مِنْهَا ٱلْأَذَلَّ ﴾                                                                                                                         |

| الصفحة                 | رقم<br>السورة | السورة ورقم الأية | الأية                                                                                                                          |
|------------------------|---------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٧٥                    |               | المنافقين: ٩      | ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَا مَنُوا لَا نُلْهِ كُوا أَمُوا لَكُمْ وَلَا الْوَلَادُكُمْ عَن   ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾                  |
| ٧٧٥                    |               | المنافقين:١٠      | ﴿ وَأَنفِقُواْ مِنْ مَّا رَزَقَنْكُمْ مِّن قَبْلِ أَن يَأْقِكَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ ﴾                                          |
| VVV                    |               | المنافقين:١٤      | ﴿ يَنَأَيُّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَ إِنَّ مِنْ أَزْوَجِكُمْ ﴾                                                                 |
| VVV                    |               | التغابن:٢         | ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ فِينَكُمْ كُرُكِ إِفْرٌ وَمِنكُمُ مُّؤْمِنُّ ﴾                                                       |
| ۷۷۸،۱۳۷                |               | التغابن:٣         | ﴿ وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ ﴾                                                                                         |
| ٧٨٠                    |               | التغابن:٥         | ﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَبَوُّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَبَـٰ لَ فَذَاقُواْ وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ<br>أَلِيمٌ ﴾     |
| ٧٨٠                    |               | التغابن:٦         | ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُۥ كَانَتَ تَأْنِهِمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَتِ فَقَالُوٓا أَبَشَرُ يَهَٰدُونَنَا فَكَفَرُواْ<br>وَتَوَلَّوا ﴾ |
| ٧٨٠                    |               | التغابن:٨         | ﴿ فَعَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ٤ وَٱلنَّورِ ٱلَّذِي ٓ أَنزَلْنَا ﴾                                                       |
| ٧٨٠                    |               | التغابن:٩         | ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ ٱلْجَمَعَ ذَالِكَ يَوْمُ ٱلنَّعَابُنِ ﴾                                                         |
| ٧٨١                    |               | التغابن:١١        | ﴿ مَآ أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾                                                                          |
| ٧٨٣                    |               | التغابن:١٤        | ﴿إِنَ مِنْ أَزْوَجِكُمْ وَأُولَىدِكُمْ عَدُوًّا لَّكُمْ فَأَخَذَرُوهُمْ ﴾                                                      |
| ٧٨٤                    |               | التغابن:١٦        | ﴿ إِنَّمَا أَمُولُكُمْ وَأُولَكُ كُوْ فِتَنَةٌ وَاللَّهُ عِندَهُ وَأَجَرُ عَظِيمٌ ﴿ فَالنَّقُوا اللَّهُ مَا السَّطَعْتُمُ ﴾    |
| ٧٨٤                    |               | التغابن:١٧        | ﴿ إِن تُقْرِضُواْ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنَا يُضَاعِفَهُ لَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ﴾                                               |
| ٧٨٤                    |               | التغابن:١٨        | ﴿ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾                                                                      |
| 107, TV7,<br>777, 0.0V |               | الطلاق: ١         | ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِذَا طَلَّقَتُمُ ٱلنِّسَآءَ ﴾                                                                        |
| VAV                    |               | الطلاق:٢          | ﴿ ذَالِكُمْ يُوعَظُ بِهِ مَن كَانَ يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾،                                                  |
| ٧٨٨                    |               | الطلاق:٣          | ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مُخْرِجًا اللَّهِ وَيُرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾                              |

| الصفحة   | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الأية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|----------|---------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| V97°.V9• |               | الطلاق:٤          | ﴿ وَٱلَّتِي بَيِسْنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَآيِكُمْ إِنِ ٱرْتَبْتُمْ فَعِدَّتُهُنَّ ثَكَثَةُ اللَّهُ مُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٧٩٤      |               | الطلاق:٦          | ﴿ أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنتُم مِّن وُجْدِكُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٧٩٧      |               | الطلاق:٧          | ﴿ لِينُفِقَ ذُوسَعَةٍ مِّن سَعَتِهِ ۦ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٧٩٨      |               | الطلاق: ٨         | ﴿ وَكَأْيَن مِّن قَرْيَةٍ عَنْتُ عَنْ أَمْ ِ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ عَنَاسَبْنَهَا حِسَابًا شَدِيدًا<br>وَعَذَّبْنَهَا عَذَابًا نُكْرًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| V99      |               | الطلاق:٩          | ﴿ فَذَاقَتْ وَبَالَ أَمْرِهَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| V99      |               | الطلاق:١٠         | ﴿ أَعَدَّ ٱللَّهُ لَمُمْ عَذَابًا شَدِيدًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| V99      |               | الطلاق:١٠         | ﴿قَدْ أَنزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكُورُ فِكُرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل |
| ۸۰۰،۷۹۹  |               | الطلاق: ١١        | ﴿ رَسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَكِ ٱللَّهِ مُبَيِّنَاتٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۸۰۱      |               | الطلاق: ١٢        | ﴿ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَاتٍ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَنْنَزَّلُ ٱلْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۸۰۳      |               | التحريم:١         | ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَ ٱللَّهُ لَكَ تَبْنَغِى مَرْضَاتَ أَزْوَحِكَ وَٱللَّهُ عَفُورُ<br>رَّحِيمٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۸۰٦      |               | التحريم: ٢        | ﴿قَدْ فَرَضَ ٱللَّهُ لَكُمْ تِحِلَّةَ أَيْمَنِكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٨٠٥      |               | التحريم:٣         | ﴿ وَإِذْ أَسَرَّ ٱلنَّبِيُّ إِلَى بَعْضِ أَزْوَجِدِ عَدِيثًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۸۰۹      |               | التحريم:٤         | ﴿ إِن نَنُوبَآ إِلَى ٱللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۸۱۱،۳۷۸  |               | التحريم: ٥        | ﴿عَسَىٰ رَبُّهُ وَإِن طَلَّقَكُنَّ أَن يُبْدِلَهُ وَأَزْوَكِمَّا خَيْرًا مِّنكُنَّ مُسْلِمَتِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۸۱۲      |               | التحريم:٦         | ﴿قُواْ أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۸۱٤      |               | التحريم: ٨        | ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُواْ إِلَى ٱللَّهِ تَوْبَةً نَّصُوحًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٦٧٠      |               | التحريم: ٨        | ﴿نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٦٤٨      |               | التحريم: ٨        | ﴿يَقُولُونَ رَبَّكَ آتُمِمْ لَنَا نُورَنَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| الصفحة  | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الآيـــــة                                                                                                                                                                                                     |
|---------|---------------|-------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۱٦     |               | التحريم:١٠        | ﴿ ضَرَبُ ٱللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱمْرَأَتَ نُوجٍ وَٱمْرَأَتَ لُوطٍ<br>كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَلِحَيْنِ فَخَانَتَا هُمَا فَلَمْ يُغْنِيَا<br>عَنْهُمَا مِنَ ٱللَّهِ شَيْئًا ﴾ |
| ANY     |               | التحريم: ١١       | ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱمْرَأَتَ فِرْعَوْنَ إِذْ قَالَتَ رَبِّ ٱبْنِ لِي عِندَكَ بَيْتًا فِي ٱلْجَنَّةِ وَيَجَنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ ـ ﴾                                      |
| ۸۱۸     |               | التحريم: ١٢       | ﴿ وَمَنْهَمُ ٱبْنَتَ عِمْرَنَ ٱلَّتِي ٓ أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِن<br>رُّوحِنَا وَصَدَّقَتْ بِكَلِمَتِ رَبِّهَا وَكُتُبِهِ }                                                                   |
| ۸۲۰     |               | الملك:١           | ﴿ تَبَرَكَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ ٱلْمُلُّكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾                                                                                                                                    |
| ۸۲۱،۱۳۷ |               | الملك: ٢          | ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوٰةَ لِبَلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَتَكُمُ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾                                                                                                                     |
| ۸۲۲     |               | الملك:٣           | ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَ تِ طِبَاقًا مَّا تَرَىٰ فِ خَلْقِ ٱلرَّحْمَٰنِ مِن<br>تَفَوُتٍ ﴾                                                                                                                |
| ۸۲۳     |               | الملك:٤           | ﴿ثُمَّ أَرْجِعِ ٱلْمُصَرِّكُنَّ يُنقِلِبْ إِلَيْكَ ٱلْمِصَرُخَاسِتًا وَهُو حَسِيرٌ ﴾                                                                                                                           |
| ۸۲٤     |               | الملك: ٥          | ﴿ وَلَقَدْ زَيَّنَا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنْيَا بِمَصَدِيحَ ﴾                                                                                                                                                        |
| ۸۲٤     |               | الملك:٦           | ﴿ وَلِلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ ﴾                                                                                                                                                       |
| ۸۲٥     |               | الملك:٧           | ﴿ إِذَآ أَلْقُواْفِهَا سَمِعُواْ لَمَا شَهِيقًا وَهِي تَفُورُ ﴾                                                                                                                                                |
| ۸۲٥     |               | الملك: ٨          | ﴿ تَكَادُ تَمَيَّرُ مِنَ ٱلْغَيْظِ ﴾                                                                                                                                                                           |
| ۸۲٥     |               | الملك: ٩          | ﴿كُلَّمَا ٱلْقِيَ فِيهَا فَوْجٌ سَأَلَهُمْ خَزَنَنُهَا ٱلدِّ يَأْتِكُونَذِيرٌ ۞ قَالُواْ بَلِيَ قَدْ جَآءَنَا<br>نَذِيرٌ ﴾                                                                                     |
| ۸۲٥     |               | الملك:١٠          | ﴿ لَوَكُنَّا نَسْمُعُ أَوْنَعُقِلُ مَاكُنَّا فِي أَصَّحَٰكِ ٱلسَّعِيرِ ﴾                                                                                                                                       |
| ۲۲۸     |               | الملك: ١١         | ﴿ فَأَعْتَرَفُواْ بِذَنْهِمْ فَسُحْقًا لِأَصْحَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾                                                                                                                                                |
| ۸۲۷     |               | الملك:١٥          | ﴿ هُوَ ٱلَّذِي جَعَكَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولًا ﴾                                                                                                                                                              |
| ۸۲۷     |               | الملك:١٦          | ﴿ فَإِذَا هِي تَمُورُ ﴾                                                                                                                                                                                        |

4li Fattani

| الصفحة      | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الأيـــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-------------|---------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۲۷         |               | الملك:١٧          | ﴿ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۸۲۸         |               | الملك: ١٩         | ﴿ أَوَلَمْ يَرُواْ إِلَى ٱلطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَنَّفَاتٍ وَيَقْبِضْنَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۸۲۸         |               | الملك:٢٢          | ﴿ أَفَن يَمْشِي مُكِبًّا عَلَى وَجْهِهِ عَ أَهَٰدَىٓ أَمَّن يَمْشِي سَوِيًّا عَلَى صِرَطِ مُّسْتَقِيمٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۸۲۹         |               | الملك:٢٧          | ﴿ فَلَمَّا رَأُوْهُ زُلْفَةً سِيَّتَ وُجُوهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۸۳۱         |               | الملك:٣٠          | ﴿ قُلْ أَرَءَ يَتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَا قُرُكُمْ غَوْرًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 710         |               | الحاقة:١          | ﴿ اَلْمَا فَهُ أَلَى مَا اَلْمَا فَقَهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٥٦٣         |               | الحاقة:٧          | ﴿ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ خَاوِيَةِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 090         |               | المعارج:٨         | ﴿ يَوْمَ تَكُونُ ٱلسَّمَاءُ كَٱلْمُهُلِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٦٣٣         |               | المعارج:٤٠        | ﴿ فَلآ أُقْيِمُ بِرِبِّ ٱلْمَشَرِقِ وَٱلْمَغَرِبِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>*</b> 0V |               | نوح: ۱۰ – ۱۲      | ﴿ اَسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ وَكَاتَ غَفَارًا ﴿ ثَا يُرْسِلِ ٱلسَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِّدْرَارًا ﴿ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهِ مَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ  |
| 091,1.7     |               | نوح: ١٥ – ٦٦      | ﴿ ٱلرَّ تَرُواْ كَيْفَ خَلَقَ ٱللَّهُ سَبْعَ سَمَوَتِ طِبَاقًا ﴿ أَلُوْ تَرُواْ كَيْفَ خَلَقَ ٱللَّهُ سَبْعَ سَمَوَتِ طِبَاقًا ﴿ أَنَ وَجَعَلَ ٱلْقَمَرَ فِي إِنَّ الْعَبْدُ اللَّهُ مَسَ سِرَاجًا ﴿ آ ﴾ فُورًا وَجَعَلَ ٱلشَّمْسَ سِرَاجًا ﴿ آ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٧٤          |               | القيامة: ٢٢–٢٣    | ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَهِ ذِنَّاضِرَةً ﴿ ١٤ إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ١٣ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 708         |               | القيامة:٣٦        | ﴿ أَيَحْسَبُ ٱلْإِنسَنُ أَن يُتَرَكَ سُدًى ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 779         |               | الإنسان: ٣١       | ﴿ يُدۡخِلُ مَن يَشَآهُ فِي رَحۡمَتِهِ ۚ وَٱلظَّلِلِمِينَ أَعَدَّ لَهُمَّ عَذَابًا أَلِيًّا ١٠٠٠ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 717         |               | النبأ:٢٠          | ﴿ وَسُيِّرَتِ ٱلْجِبَالُ فَكَانَتُ سَرَابًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٧٧٨         |               | عبس:۱۸–۱۸         | ﴿ قُنِلَ ٱلْإِنسَنُ مَاۤ ٱلْفَرَهُۥ ﴿ ٧٧ مِنۡ أَيِّ شَيۡءٍ خَلَقَهُۥ ﴿ ٨ مِن نُطُفَةٍ خَلَقَهُۥ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ١٧٧         |               | عبس:۳۵–۳۵         | ﴿ يَوْمَ يَفِرُّ ٱلْمَرَّهُ مِنْ أَخِيهِ (اللهِ قَالَمِهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ ال |
| ٧٣          |               | التكوير:٢٩        | ﴿ وَمَا تَشَآ أَهُ وِنَ إِلَّا أَن يَشَآ ءَ ٱللَّهُ ۚ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٧٤          |               | المطففين: ١٥      | ﴿ كُلَّ إِنَّهُمْ عَن رَّبِّهِمْ يَوْمَهِ ذِ لَّمَحْجُوبُونَ ١٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 707         |               | البروج: ٢١–٢٢     | ﴿ بَلْ هُوَ قُرْءَانٌ مِّجِيدٌ ﴿ ١١﴾ فِي لَوْجٍ مِّحَفُوظٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| الصفحة | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية   | الآيـــــة                                                                                                |
|--------|---------------|---------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٠٧،٩٦ |               | الغاشية: ١٥ –<br>١٦ | ﴿ وَكَارِقُ مَصْفُوفَةً ١٠٠ وَزَرَابِيُّ مَبْثُونَةً ١١٠ ﴾                                                |
| 807    |               | الغاشية: ٢٢         | ﴿ لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴾                                                                         |
| ٦٨٠    |               | البلد:١٤–١٥         | ﴿ أَوْ إِطْعَنْدُ فِي يَوْمِ ذِي مَسْغَبَةٍ ﴿ اللَّهِ يَتِيمًا ذَا مَقْرَبَةٍ ﴾                           |
| ٤٣٠    |               | الشمس:١             | ﴿ وَٱلشَّمْسِ وَضُحَاهَا ﴾                                                                                |
| ٤٣٠    |               | الشمس:٩             | ﴿ قَدُ أَفَلَحَ مَن زَّكَّنْهَا ﴾                                                                         |
| ٤٣٣    |               | الليل:١٤–١٦         | ﴿ فَأَنذَرْتُكُمُّ نَارًا تَلَظَّىٰ ١٤ لَا يَصْلَنهَاۤ إِلَّا ٱلْأَشْقَى ١٠٠ ٱلَّذِي كَذَّبَ وَتَوَلَّى ﴾ |
| 798    |               | القدر:١             | ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ٢٠٠٠                                                           |
| ۸۰۸    |               | الزلزلة:٧           | ﴿ فَكُن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُرُهُ ، ﴾                                                   |
| 710    |               | القارعة:١           | ﴿ٱلْقَارِعَةُ اللَّهُ مَا ٱلْقَارِعَةُ ﴾                                                                  |
| ٤٨٠    |               | الماعون:٢           | ﴿ الَّذِي يَدُعُ ٱلْمَاتِي ۗ ﴾                                                                            |



## فهرس الأحاديث والآثار

| الصفحة  | طرف الحديث أو الأثر                                                    | م  |
|---------|------------------------------------------------------------------------|----|
| ٤٢١     | أتدرون ما الغيبة؟ قالوا الله ورسوله أعلم                               | ١  |
| ٤٨٧     | احبسوه في وثاق ثم تربصوا به المنون                                     | ۲  |
| 7 £ £   | إذا أراد أحدنا أن ينام أن يضطجع على شقه الأيمن                         | ٣  |
| 757     | أعطيت خمساً لم يعطهن أحد قبلي                                          | ٤  |
| 0 8 0   | ألا إن الساعة قد اقتربت                                                | ٥  |
| ۲۸٤،۱۰۸ | الأخِلاءُ أَرْبَعَة: مؤمنان وكافران، ومات أَحَدُ المؤمِنَيْنِ          | ٦  |
| ५०९     | الجُنات سَبْع: جنة الفردوس، وجنة عدن                                   | ٧  |
| Y00     | الحمدلله سبحان الذي سخر لنا هذا وما كنا له مقرني                       | ٨  |
| 107     | الحواميم ديباج القرآنُ                                                 | ٩  |
| ۸۲۲     | الحياة فرس جبريل، والموت كبش أملح                                      | ١. |
| ٧٥٠     | الزبيرُ ابنُ عَمَّتِي وحَوَاريِّي مِنْ أُمَّتِي                        | 11 |
| ٦١٠     | الساعة خفضت أعداء الله إلى النار، ورفعت أولياء الله إلى الجنة          | ١٢ |
| Y 9 V   | اللهم اشدد وطأتك على مُضَرٍ، واجْعَلْها عَلَيْهِم سِنِينَ كسني يُوسُفَ | ١٣ |
| ०१२     | أما بعد، فإن الله يقول                                                 | ١٤ |
| ٦٣٧     | إن أحدكم إذا مات عرض عليه مقعده بالغداة والعشي                         | 10 |
| 7 8 •   | إن الله رَجُكُ أكرم من أن يَثْنِّي على عبده العُقوبَةَ في الآخرة       | ١٦ |
| 704     | أن الله استبطأ قلوب المهاجرين فعاتبهم                                  | ١٧ |
| ٤٠٨     | أن النبي العَلِينَ الله استسلَفَ من العباس شيئاً من الزكاة             | ١٨ |

| الصفحة   | طرف الحديث أو الأثر                                               | م   |
|----------|-------------------------------------------------------------------|-----|
| ٧٨٣      | أن النبي الطَّيِّة لَمَا أمر بالهجرة مِنْ مَكة                    | 19  |
| ۸۰۳      | أن النبي ﷺ شرب عسلاً عند زينب بنت جحش                             | ۲.  |
| ٤٠٧      | أن النبي استعجل من العباس صدقة عامين                              | 71  |
| ۸٠٤      | أن النبي التَلْيَـٰكُلاّ خلا في يوم لعائشة                        | 77  |
| ٥٣١      | أن أهل مكة سألوا النبي على آية فأراهم القَمَرَ مَرتَيْنِ انشقاقَه | 77  |
| ١١٣      | إِنَّ أَوْساً تزوجَنِي وأنا شَابَّة مرغوب فِيَّ                   | 7 £ |
| ٧١٣      | أن رجلا كان يتعبد في صومعة، وأن امرأة كان لها إخوة                | 70  |
| ००९      | أن رسول الله قرأ (فهل من مدكر)                                    | 77  |
| ٦٧٥،١١٣  | إن لي صبية صِغَاراً إن ضممتهم إليه ضاعوا                          | 77  |
| ٥٠٣      | إن محمداً لم ير جبريل في صورته إلا مرتين                          | ۲۸  |
| ٤١٠      | أنا الذي كنت أرفع صوتي على رسول الله                              | 79  |
| 770      | أنتم قرابتي وأول من أجابني وأطاعني                                | ٣.  |
| ٥٣٥      | انشق القمر حتى رأيت الجبل بين فلقتي القَمَر                       | ٣١  |
| ٥٣٢      | انشق القمر على عهد رسول الله ﷺ                                    | ٣٢  |
| ٥٤٠      | انشق القمر على عهد رسول الله ﷺ حتى صار فرقتين                     | ٣٣  |
| ۸۳۵، ۹۳۵ | انشق القمر على عهد رسول الله ﷺ شقتين                              | ٣٤  |
| 730,730  | انشق القمر على عهد رسول الله ﷺ فقال المشركون: سَحَرَ القَمَر      | ٣٥  |
| ٥٣٦      | انشق القمر على عهد رسول الله فرقتين                               | ٣٦  |
| ٥٣٢      | انشق القمر فرقتين                                                 | ٣٧  |
| ٥٤٨      | انشق القمرُ في زمان رسول الله ﷺ فكان يرى نصفه                     | ٣٨  |
| 370      | انشق القَمَرُ، فأبصرت الجبل من فرجتي القمر                        | ٣٩  |

| الصفحة | طرف الحديث أو الأثر                                               | م   |
|--------|-------------------------------------------------------------------|-----|
| ٥٣٦    | انشق القمر، ونحن مع النبي الله بمني                               | ٤٠  |
| ٥٠٣    | إنها ذاك جبريل كان يأتيه في صورة الرجال                           | ٤١  |
| ٧٧٣    | أنه بعد أن قال عبدالله بن أبي ما قال                              | ٤٢  |
| ٧٤٤    | إني لا أصافح النساء                                               | ٤٣  |
| ٧٦٧    | بينها نحن نصلي مع النبي إذ أقبلت عير تحمل طعاما                   | ٤٤  |
| 77.    | تقرن السماوات السبع والأرضون السبع                                | ٤٥  |
| ٥٤١    | ثلاث ذكر هن الله -جل وعز - في القرآن قد مضين                      | ٤٦  |
| ٣٨٧    | ثلاثة أشياء تَرجِعُ عَلى أهلِهَا                                  | ٤٧  |
| ٥٧١    | جاء مشركو قريش يخاصمون رسول الله في القدر                         | ٤٨  |
| V      | جلس على الصفا، وجلس عمر -رحمة الله عليه- دُونَهُ                  | ٤٩  |
| ٦٨٥    | دخل على رسول الله يهود فقالوا: السام عليك يا أبا القاسم           | ٥,  |
| ٤٠٠    | رأى رسول الله ﷺ في منامه كأنَّهُ وأصْحابَهُ يدخلون مكَة           | ٥١  |
| 718    | رُوي أن قريشاً كانت تعبدالعُزي، وهي حجر أبيض                      | ٥٢  |
| ٥٣٣    | سأل أهل مكة النبي آية فانشق القمر بمكة مرتين                      | ٥٣  |
| ٥٧٥    | سأل رسول الله عن الرحمن؟ فقال: هو اسم من أسماء الله               | 0 £ |
| 781    | سألت رسول الله عن تفسير سبحان الله                                | 00  |
| ۸۲۰    | سورةُ الملك من قرأها في لَيْلَةٍ فَقَدْ أَكْثَر وأطيب             | ٥٦  |
| ٤٢٣    | سئل رسول الله: أي الناس أكرم؟ قال: أكرمهم عندالله أتْقَاهم        | ٥٧  |
| 740    | صلى بنا رسول الله صلاة الصبح بالحديبية في إثر السماء              | ٥٨  |
| ۸۲۰    | ضرب بعض أصحاب النبي خباءه على قبر                                 | ٥٩  |
| 791    | عبادةُ العالم يَوْماً واحِداً تعدِلُ عِبَادَةَ العابد أربعين سنةً | ٦,  |

| الصفحة  | طرف الحديث أو الأثر                                                   | م  |
|---------|-----------------------------------------------------------------------|----|
| 791     | فضل العالم على العابد كفضلي على أدناكم                                | 7  |
| 779     | قد أَجْدَبَتِ الأرض وَقَنِط الناسُ، فقال: مُطِرُوا إِذَنْ، لهذه الآية | ٦٢ |
| ٥٤٧     | قد مضى اللزام، ومضت البطشة، ومضى الدخان                               | ٦٣ |
| 0 8 7   | قد مضى قبل الهجرة وانشق القمر حتى رأوا شقتيه                          | ٦٤ |
| 777     | قد هدانا الله بك وأنْتَ ابن أختنا                                     | ٦٥ |
| ٤١٧     | قيل للنبي: لو أتيت عبدالله بن أبي                                     | ٦٦ |
| V       | كان الرجل يجعل للنبي النخلات حتى افتتح قريظة والنضير                  | ٦٧ |
| ٧٤٤     | كان النبي يبايع النساء بالكلام بهذه الآية                             | ٦٨ |
| 777     | كان رسول الله ﷺ رأى في منامه أنه سيصير إلى أرْض                       | ٦٩ |
| ٧٤٤     | كان رسول الله يبايع النساء، ووضع على يده ثوبا                         | ٧. |
| **^     | كان مروان على الحجاز استعمله معاوية بن أبي سفيان                      | ٧١ |
| ٣٨٠     | كنا يوم الحديبية أربع عشرة مئة                                        | ٧٢ |
| ۸۲۹     | كيف يمشون على وُجُوهِهِم؟                                             | ٧٣ |
| 2 5 7   | لا تزال جهنم يلقى فيها وتقول هل من مزيد                               | ٧٤ |
| ٧٩٣     | لا تزوجن عاقرا فإني مكاثر بكم                                         | ٧٥ |
| 111     | لا رِضَاعَ بعد الفِصَالِ                                              | ٧٦ |
| ***     | لا رضاع في الفِصَالِ                                                  | ٧٧ |
| ٧٠٣،١٢٣ | لأُخْرِجَنَّ اليهُودَ مِنْ جَزِيرَةِ العَرَبِ                         | ٧٨ |
| ۸۱۳     | لعل الله يجمعهم معه في الجنة                                          | ٧٩ |
| ٧٢٠     | للهِ مائة اسم غير واحِدٍ، مَن أحصاها دخل الجِنَّةَ                    | ٨٠ |
| ٧٤٤     | لم يصافح في البيعة امرأة وإنها بايعهن بالكلام                         | ۸١ |

| الصفحة       | طرف الحديث أو الأثر                                          | م   |
|--------------|--------------------------------------------------------------|-----|
| 771          | لما أسلمت جُهَينة ومُزَينَةُ وأسلم وغِفار                    | ٨٢  |
| ٧٦٧          | لو لحق آخرُهُمْ أُوَّلُهُمْ لالتهب الوادي نَاراً             | ۸۳  |
| 740          | ليس حي من قريش إلا وللنبي ﷺ فيه قرابة                        | ٨٤  |
| 791          | ليوم واحد من العالم الذي يعلم الناس الخير                    | ٨٥  |
| 704          | ما كان بين أن أسلمنا وبين أن عوتبنا بهذه الآية               | ٨٦  |
| 107          | مثل الحواميم في القرآن كمثل الحِبَرات في الثياب              | ۸٧  |
| 704          | مل أصحاب النبي مله فقالوا: حدثنا يا رسول الله                | ۸۸  |
| 794          | من قرأ ليلة الجمعة حم الدخان ويس أصبح مغفورا له              | ٨٩  |
| ٦٨٤          | نزلت في اليهود والمنافقين وذلك أنهم كانوا يتناجون            | ٩.  |
| ٤٧٨          | هذا البيت المعمور يصلي فيه كل يوم سبعون ألف ملك              | 91  |
| 77.          | هي أربع: جنتان للمقربين فيهما من كل فاكهة زوجان              | 97  |
| 778          | والله فيَّ وفي أوس بن صامت أنزل الله ﷺ                       | 98  |
| 721          | وبعثت إلى الخلق كافة وختم بي النبيون                         | 9 £ |
| <b>£ £</b> 0 | وضع النبي يده على رأسه وقال: سيعيش هذا الغلام قرنا           | 90  |
| ٤٠٢،١٠٨      | يبعثون يَوْمَ القِيَامَةِ غرًّا مُحجَّلينَ من أثر الطُّهُورِ | 97  |
| ٥٧٧          | يحسب بهما الدهر والزمان لولا الليل والنهار                   | 97  |
| ٤٤١          | يلقى في جهنم وتقول: هل من مزيد ثلاثا                         | ٩٨  |



## فهرس المصطلحات والمفردات الغريبة

| الصفحة      | الكلمــــة              | م  |
|-------------|-------------------------|----|
| ٣.          | الإعتزال                | ١  |
| ٧٦٠         | الأنبار                 | ۲  |
| ۸۰۳         | بَقْلَة                 | ٣  |
| ٧٠٠         | بنو النضير              | ٤  |
| ۲۸۸         | الترَخيم                | ٥  |
| ٧٠٣         | الحيرة                  | ٦  |
| <b>٧</b> ٣٦ | خزاعة                   | ٧  |
| ٤٥          | الدويرة                 | ٨  |
| V**         | رُبَاب                  | ٩  |
| 77          | الزنج                   | ١. |
| ٧٥٩         | السَّرجُوجَةُ           | 11 |
| ०५९         | سُفْقَةً                | ١٢ |
| ۲۸          | الشطرانج                | ١٣ |
| ۲۱          | الشيعة العلوية          | ١٤ |
| ٦٧٢         | الصفير                  | 10 |
| 79          | الصفير<br>الصيد بالبزاة | ١٦ |
| ०५९         | طَمَسَها                | ١٧ |
| 774         | عطف البيان              | ١٨ |

| الصفحة      | الكلمــــة    | م   |
|-------------|---------------|-----|
| V9 <b>T</b> | عقرها         | ۱۹  |
| 770         | العلاة        | ۲.  |
| 7.1         | العِمَاد      | ۲۱  |
| 770         | غاربك         | 77  |
| 091         | فنَن          | 74  |
| ٥٧١         | القَدَرِيَّةِ | 7 £ |
| 7 8         | القرامطة      | 70  |
| 778         | الكلبتين      | 77  |
| 090         | الكَمِيتُ     | 77  |
| ۲۸          | لعبة الصولجان | ۲۸  |
| ٤٣٤، ٢٠٧    | ليف           | 79  |
| ٧٠٢         | مخطوم         | ٣.  |
| ۲۳          | المطامير      | ٣١  |
| ۸۰۳         | المغافير      | ٣٢  |
| ۲۸          | النرد         | ٣٣  |
| 001         | وقف التمام    | ٣٤  |



## فهرس الأعلام

| الصفحة | اسم العلم                                | م  |
|--------|------------------------------------------|----|
| ٥٣٤    | إبراهيم بن سويد النخعي                   | ١  |
| ٦٣     | إبراهيم بن عبد الله البغدادي النجيرمي    | ۲  |
| ٤٨     | إبراهيم بن محمد بن عرفة الواسطي (نفطويه) | ٣  |
| ٦٣     | أبو الفهد البصري                         | ٤  |
| ٣٤     | أبو جعفر النحاس                          | ٥  |
| ०९     | أبو علي الفارسي                          | ٦  |
| 711    | أبو عمرو بن العلاء المازني               | ٧  |
| ۲.     | أحمد بن حنبل الشيباني                    | ٨  |
| ٣٥     | أحمد بن شعيب النسائي                     | ٩  |
| 117    | أحمد بن عبدالحليم الحنبلي (ابن تيمية)    | ١. |
| ٥٣     | أحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي      | 11 |
| ٩١     | أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي          | ۱۲ |
| ٦٨     | أحمد بن محمد بن خلكان البرمكي            | ۱۳ |
| ٥٦     | أحمد بن محمد بن ولاّد أبو العباس التميمي | ١٤ |
| ٣٣     | أحمد بن موسى بن العباس التميمي           | 10 |
| ٣٥     | أحمد بن يحي بن يسار (ثعلب)               | ١٦ |
| ٥٣٤    | إسرائيل بن يونس بن أبو إسحاق السبيعي     | ۱۷ |
| ٤٩     | إسهاعيل بن إسحاق بن حماد القاضي          | ١٨ |

| الصفحة | اســـم العـــم                        | م   |
|--------|---------------------------------------|-----|
| ٥٨     | إسهاعيل بن القاسم البغدادي            | ١٩  |
| 70     | إسماعيل بن عمر ابن كثير الدمشقي       | ۲.  |
| ०४६    | الأسود بن يزيد بن قيس النخعي          | ۲۱  |
| ११७    | امرؤ القيس بن حجر بن الحارث           | 77  |
| 777    | أوْس بن الصامت بن قيس بن أصرم         | 74  |
| 77     | إيتاخ التركي                          | 7 £ |
| ١٢٨    | بكر بن محمد أبو عثمان المازني         | 70  |
| 0 & •  | جبير بن مطعم بن عدي القرشي            | 77  |
| ०१२    | حجاج بن المنهال الأنماطي              | 77  |
| 0 8 0  | حذيفة بن اليهان العبسي                | ۲۸  |
| 7.7    | الحسن بن أبي الحسن البَصْرِي          | 44  |
| ०९     | الحسن بن بشر أبو القاسم الآمدي        | ٣.  |
| ٦٢     | الحسن بن عبد الله أبو على الأصبهاني   | ۳۱  |
| ٣٦     | الحسن بن عبدالله بن المرزبان السيرافي | ٣٢  |
| 0 8 0  | الحسين بن محمد بن موسى الأزدري        | ٣٣  |
| ٣.     | الحسين بن منصور الحلاج                | ٣٤  |
| ०७९    | حصين بن عبدالرحمن السلمي              | ٣٥  |
| 0 £ £  | حماد بن زید بن درهم الجهضمي           | ٣٦  |
| ०६٦    | حماد بن سلمة بن دينار البصري          | ٣٧  |
| 110    | الخليل أحمد الفراهيدي                 | ٣٨  |
| ۲٧٠    | الخنساء                               | ٣٩  |

| الصفحة              | اسم العلم                             | م  |
|---------------------|---------------------------------------|----|
| 774                 | خَوْلَة بنت ثعلبة الأنصارية           | ٤٠ |
| 197                 | خويلد بن خالد بن محرث (أَبُو ذُؤيبٍ)  | ٤١ |
| 0 8 1               | دَاود بن أبو هند القشيري              | ٤٢ |
| <b>٧</b> 7 <b>٧</b> | دحية بن خليفة الكلبي                  | ٤٣ |
| ٤٥١                 | رؤبة بن العَجاحِ                      | ٤٤ |
| ٦٠٨                 | زهير بن أبي ربيعة بن رباح المزني      | ٤٥ |
| ٥٤٠                 | زهير بن إسحاق السلولي                 | ٤٦ |
| ۸۱۹                 | زياد بن معاوية بن ضباب (النابغة)      | ٤٧ |
| ١٢٧                 | سعيد بن أوس الأنصاري                  | ٤٨ |
| ١٢٧                 | سعيد بن مسعده المجاشعي                | ٤٩ |
| ٥٣٧                 | سفيان بن عيينة بن أبي عمران الهلالي   | ٥٠ |
| ٣٤                  | سليمان بن الأشعث السجستاني            | ٥١ |
| 0 { {               | سليمان بن حرب الأزدي الواشحي          | ٥٢ |
| ०४९                 | سليهان بن كثير البصري                 | ٥٣ |
| 070                 | سليمان بن مهران الأعمش                | ٥٤ |
| ٥٣٤                 | سماك بن حرب بن أوس الذهلي             | ٥٥ |
| ٥٣١                 | شعْبة بن الحجاج العتكي                | ٥٦ |
| 0 8 4               | الضحاك بن محلد بن مسلم الشيباني       | ٥٧ |
| 0 £ £               | عَارِمُ بْنُ الْفَضْلِ السدوسي        | ٥٨ |
| ٥٤١                 | عبدالأعلى بن عبدالأعلى البصري         | ٥٩ |
| ٦٦                  | عبدالباقي بن عبدالمجيد بن محمد اليمني | ٦٠ |

| الصفحة      | اسم العلم                                     | م  |
|-------------|-----------------------------------------------|----|
| ٧٢          | عبدالحق بن الحافظ أبو بكر الغرناطي (ابن عطية) | ٦١ |
| ۲٥          | عبدالرحمن بن أبو بكر الخضيري السيوطي          | ٦٢ |
| <b>**</b> V | عبدالرحمن بن أبو بكر الصديق                   | 74 |
| 00          | عبدالرحمن بن إسحاق أبو القاسم الزجاجي         | ٦٤ |
| 777         | عبدالرحمن بن زيد بن أسلم العمري               | ٦٥ |
| ٥٢          | عبدالرحمن بن محمد الأنباري                    | ٦٦ |
| ٥٣٧         | عبدالله ابن عمر بن الخطاب العدوي              | ٦٧ |
| 107         | عبدالله ابن مسعود بن غافل الهذلي              | ٦٨ |
| ٥٣٧         | عبدالله بن أبو نجيح                           | ٦٩ |
| ٥١          | عبدالله بن أحمد بن حنبل                       | ٧٠ |
| ٤٥٣         | عبدالله بن الكوّاء                            | ٧١ |
| 70          | عبدالله بن المعتز بن المتوكل بن المعتصم       | ٧٢ |
| ٥٤          | عبدالله بن جعفر ابن درستویه بن المرزبان       | ٧٣ |
| ०१२         | عبدالله بن حبيب بن ربيعة السلمي               | ٧٤ |
| 070         | عبدالله بن سخبرة الأزدي (أبو معمر)            | ٧٥ |
| ٣٢٧         | عبدالله بن سلام بن الحارث                     | ٧٦ |
| ٦٨٩         | عبدالله بن شَمَّاسٍ                           | ٧٧ |
| ٤٢          | عبدالله بن محمد بن قاسم بن حزم الثغري         | ٧٨ |
| ٥٨          | عبدالله بن مسلم بن قتيبة الدينوري             | ٧٩ |
| 088         | عبدالملك بن عبدالعزيز بن جريج المكي           | ۸٠ |
| ۸٧          | عبيدالله بن أحمد النحوي                       | ۸١ |

| الصفحة | اسم العلم                          | م   |
|--------|------------------------------------|-----|
| ٤٢     | عبيدالله بن خالد بن الحسن الضرير   | ۸۲  |
| 7      | عبيدالله بن سليهان الحارثي         | ۸۳  |
| ٦.     | عثمان بن جني الموصلي               | ٨٤  |
| ٥٨     | عثمان بن سعيد بن عثمان الداني      | ۸٥  |
| 0 { {  | عطاء بن السائب الثقفي              | ٨٦  |
| 0 8 7  | عكرمة أبو عبدالله                  | ۸٧  |
| ٥٤١    | علي بن أبي طلحة                    | ۸۸  |
| ٩٠     | علي بن إسهاعيل الأندلسي (ابن سيده) | ۸٩  |
| ٨٤     | علي بن الحسين الباقولي الأصبهاني   | ٩٠  |
| ٣٦     | علي بن الحسين بن محمد الأصبهاني    | ٩١  |
| ١٢٤    | علي بن حمزة الكسائي                | ٩٢  |
| ٤٨     | علي بن سليمان الأخفش               | ٩٣  |
| ٦٣     | علي بن عبد الله بن العباس الجوهري  | 9 8 |
| ٥٣٧    | علي بن عبد الله بن جعفر السعدي     | 90  |
| ٦.     | علي بن عِيسَى الربعِي              | 97  |
| ٦٣     | علي بن يوسف بن إبراهيم القفطي      | ٩٧  |
| ٣٦     | عمرو بن بحر بن محبوب الجاحظ        | ٩٨  |
| 0 8 7  | عمرو بن دينار المكي                | 99  |
| 789    | عمرو بن كلثوم التغلبي              | ١   |
| 7.7.7  | عمير بن شييم بن عمرو القطامي       | 1.1 |
| 109    | عيسى بن عمر النحوي                 | 1.7 |

| الصفحة | اســـم العاـــم                           | م   |
|--------|-------------------------------------------|-----|
| 771    | غيلان بن عقبة بن نهيس الربابي             | ١٠٣ |
| ٥٤٧    | فطَرٍ بن خليفة المخزومي                   | ١٠٤ |
| 7 8    | القاسم بن عبيدالله بن سليهان بن وهب       | 1.0 |
| ٧٠١    | كعب بن الأشرف                             | ١٠٦ |
| 711    | لبيد بن ربيعة بن مالك العامري             | ١٠٧ |
| ۸٠٤    | مارية بنت شمعون القبطية                   | ۱۰۸ |
| ٤١١    | مالِكٍ بن أنس بن أبو عامر الأصبحي         | 1.9 |
| ٥٣٧    | مجاهد بن جبر أبو الحجاج المكي             | 11. |
| ۸١     | محمد ابن خير بن عمر اللمتوني              | 111 |
| ०४९    | محمد بن أبي بكر بن علي بن عطاء المقدمي    | 117 |
| ٥٧     | محمد بن أحمد أبو العباس المعمري النحوي    | ۱۱۳ |
| 97     | محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي             | ١١٤ |
| ٣٥     | محمد بن أحمد بن طلحة الأزهري              | 110 |
| ٨٦     | محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي              | 117 |
| ٥ ٠    | محمد بن أحمد بن كيسان النحوي              | 117 |
| 71     | محمد بن إسحاق بن أسباط الكندي             | 114 |
| ٣٤     | محمد بن إسماعيل البخاري                   | 119 |
| ٥٨     | محمد بن الحسن أبو بكر العطار البغدادي     | 17. |
| ٣٥     | محمد بن الحسن بن دريد الأزدي              | 171 |
| 0 { {  | محمد بن الحسين، أبو عبدالرحمن السُّلَّمِي | ١٢٢ |
| ۸۲۲    | محمد بن السائب الكلبي                     | ۱۲۳ |

| الصفحة | اســـم العلـــم                         | م     |
|--------|-----------------------------------------|-------|
| ٥٤     | محمد بن السري النحوي                    | 178   |
| ۰۳۰    | محمد بن المنهال العطار البصري           | 170   |
| ١٣١    | محمد بن بهادر بن عبدالله الزركشي        | ١٢٦   |
| ٥٣٣    | محمد بن ثور الصنعاني                    | ١٢٧   |
| 0 & •  | محمد بن جبير بن مطعم النوفلي            | ۱۲۸   |
| ٣٤     | محمد بن جرير الطبري                     | 179   |
| 030    | محمد بن خازم الكوفي (أبو مُعاويَةً)     | 14.   |
| ٥٢     | محمد بن زياد ابن الأعرابي               | 171   |
| 77     | محمد بن سعيد أبو جعفر البصري الموصلي    | ١٣٢   |
| ٣٣     | محمد بن سليمان بن ذكوان البعلبكي        | ١٣٣   |
| ٥٣٤    | محمد بن عبدالله بن الزبير (أبو أحمد)    | ١٣٤   |
| ٥٣٣    | محمد بن عبيد بن حساب الغبري             | 170   |
| ٥٧     | محمد بن علي بن إسماعيل العسكري          | ١٣٦   |
| 77     | محمد بن عيسى أبو عبد الله العماني       | ۱۳۷   |
| ٣٤     | محمد بن عيسى الترمذي                    | ۱۳۸   |
| ०४९    | محمد بن كثير العبدي البصري              | 144   |
| ٧٠١    | محمد بن مسلمة سلمة بن حريش الحارثي      | 18.   |
| 7 8    | محمد بن يزيد الأزدي المبرد              | 1 2 1 |
| ٧٣     | محمد بن يوسف بن علي الغرناطي (أبو حيان) | 187   |
| ٥٣٢    | مسدد بن مسر هد بن مسر بل الأسدي         | 154   |
| ٥٤٧    | مسروق بن عبدالرحمن الهمداني             | ١٤٤   |

| الصفحة | اسم العلم                            | م     |
|--------|--------------------------------------|-------|
| ٣٤     | مسلم بن الحجاج القشيري               | 180   |
| ٥٤٧    | مسلم بن صبيح الهمداني                | 127   |
| ٥٣     | معمر بن المثنى أبو عبيدة التيمي      | ١٤٧   |
| ١٢٦    | معمر بن المثنى التيمي                | ١٤٨   |
| ٥٣٣    | معمر بن راشد الأزدي                  | 1 8 9 |
| 177    | مكي بن أبو طالب القيسي               | 10.   |
| ٧.     | منصور بن محمد بن عبدالجبار السمعاني  | 101   |
| ٦١٨    | ميمون بن قيس بن جندل الثعلبي         | 107   |
| 419    | نافع بن عبدالرحمن بن أبي نعيم القارئ | 104   |
| 144    | نصر بن محمد بن إبراهيم السمرقندي     | 108   |
| ٥٨٣    | النمر بن تولب العكلي                 | 100   |
| ٤٤     | هارون بن الحائك النحوي               | 107   |
| 711    | يحى بن مبارك اليزِيدي                | 107   |
| ٥٣     | يحيى بن زياد بن عبدالله (الفراء)     | ١٥٨   |
| ٥٣٢    | يحيى بن سعيد بن فروخ التميمي         | 109   |
| ٥١     | يحيى بن معين بن عون الغطفاني         | 17.   |
| 749    | يزيد بن القعقاع المخزومي (أبو جَعفر) | 171   |
| ٥٣٠    | يزيد بن زرَيْع البصري                | ١٦٢   |
| ٥٢     | يعقوب بن إسحاق ابن السكيت            | ۱٦٣   |
| 7.7    | يونس بن حبيب بن عبدالرحمن النحوي     | 178   |



## فهرس الأبيات الشعرية

| الصفحة  | البيـــت                                                                               | م  |
|---------|----------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 789     | أَبا هِنْدٍ فلا تَعْجَلْ علينا * وأَنْظِرْنا نُخَبِّرْكَ اليَقِينا                     | ١  |
| ٤٩١     | أَبْلِغْ بَنِي ثُعَلٍ عَنِّي مُغَلْغَلَةً * جَهْدَ الرِّسالَةِ لا أَلْتاً ولا كَذِبا   | ۲  |
| 7.7     | أُخُو رَغائِبَ يُعْطِيها ويَسْأَهُا * يَأْبَى الظُّلامَةَ منه النَّوْفَلُ الزُّفَرُ    | ٣  |
| ٤٨١     | إِذا شاء طالَعَ مَسْجُورَةً * تَرى حَوْلَهَا النَّبْعَ والسَّاسَما                     | ٤  |
| ०९१     | إذا قطعنَ علمًا بدا علمْ * حتى تناهينَ إلى بابِ الحكمْ                                 | 0  |
|         | خَليفَةِ الْحَجّاجِ، غَيْرِ الْمُتَّهَمْ * في ضِئْضِيء المَجْدِ وَبؤبؤ الكَرَمْ        |    |
| £ £ V   | أصمُّ عما ساءه سميعُ                                                                   | ٦  |
| 787     | أقول لما جاء في فخره * سبحان من علقمة الفاخر                                           | ٧  |
| ٣١.     | أكلَّ امرِيءٍ تَحْسَبين امرَءاً * ونارٍ تأجج بالليلِ نارا                              | ٨  |
| 207     | أَلَيسَ يَوْمٌ سُمِّيَ الخُرُوجِا * أَعْظَمَ يَوْمٍ رَجَّةً رَجُوجِا                   | ٩  |
| 2 2 2 7 | امتلأ الحوض وقال قطني * مهلاً رويداً قد ملأت بطني                                      | ١. |
| 707     | إِنْ أَجْزَأَتْ حُرَّةٌ يَوْماً فلا عَجَبٌ * قد تُجْزِئُ الحُرَّةُ المِذْكارُ أَحْيانا | 11 |
| 777     | بَادَت وغُيِّر آيةن مع البلي * إلاَّ رَواكدَ جَمْرُهُنَّ هَباءُ                        | ١٢ |
| ٦٠٨     | بِخَيْلٍ عليها جِنَّةٌ عَبْقَريةٌ * جَديرون يوماً أَن يَنالوا فيَسْتَعْلُوا            | ۱۳ |
| ٥٧٤     | بها جِيَف الحَسْري فأمَّا عِظامُها * فَبيضٌ وأَمَّا جِلْدُها فَصَلِيبُ                 | ١٤ |
| 7.7.7   | ترّاك أمكنة إذا لم أرضها * أو يعتلق بعض النفوس حمامها                                  | 10 |
| ٥٨٢     | تسْقي مَذانِبَ قد مالتْ عَصيفتُها * حُدورُها من أتِيِّ الماءِ مطمومُ                   | ١٦ |

| الصفحة      | البيـــت                                                                             | م   |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ٤٣٨         | خليلي مُرَّا بي على أُمِّ جُندَبِ                                                    | ١٧  |
|             | قفا نبك من ذكري حبيبٍ ومنزلِ                                                         | 1 4 |
| ۸۱۹         | رِقاق النِّعالِ طَيِّب حُجُزاتهم * يُحَيَّوْن بالرَّيْحان يومَ السَّباسِب            | ١٨  |
| ٤٣٥         | رَمَانِي بِأَمْرٍ كُنْتُ مِنْهُ وَوالِدِي * بَريئاً ومِنْ أَجْلِ الطَّوِيِّ رَمَانِي | ١٩  |
| ,0AT<br>7T9 | سلام الإله وريحانه * ورحمته وسماء دِرَرْ                                             | ۲.  |
| 070         | فَتُنْتَجْ لَكُم غِلْهَانَ أَشَأَم كَلُّهُمْ * كَأَهْرِ عاد ثم تُرْضِعْ فَتَفْطِمِ   | 71  |
| 0 * *       | فظلت تَعُدُّ النَّجْمَ في مُسْتَحيرةٍ * سَريعٍ بأَيدي الآكِلينَ جُمودُها             | 77  |
| 707         | فَعْدَتْ كِلا الفَرْجَيْنِ تَحْسِبُ أَنه * مَوْلَى المَخافَةِ خَلْفُها وأَمامُها     | 74  |
| ٥٧٤         | في حَلْقِكمْ عَظْمٌ وَقَدْ شجينا                                                     | 3.7 |
| 7.7.7       | قد يُدْرِكُ الْمُتَأَنِّي بَعْضَ حاجِتِه                                             | 70  |
| ۱۱۹         | قد يُدْرِكُ الْمُتَأَنِّي بَعْضَ حاجتِه * وقد يكونُ مع المسْتَعْجِل الزَّلَلُ        | 77  |
| ١٧٤         |                                                                                      |     |
| ٤٢٩         | قلنا لها: قفي قالت قاف * لا تحسبي أنا نسينا الإيجاف                                  | 77  |
| ٤٣٤         | كأَنْ ورِيدَيه رِشَاءا خلْبِ                                                         | ۲۸  |
| ٥٧٤         | كُلُوا في بعض بَطْنِكُم تَعِفُّوا * فإنَّ زمانَكمْ زَمَنٌ خَمِيصُ                    | 79  |
| 714         | لا تَخْبِزا خَبْزاً وبُسّا بَسّا * مَلْساً بذودِ الحُدسِيِّ مَلْسا                   | ٣.  |
| ٧١٥         | لا تَغْتلاها وادْلُواها دَلْوَا * إِنَّ مَعَ الْيَوْمِ أَخاه غَدْوَا                 | ٣١  |
| ١٠٤         | لقَدْ نَقَّبْتُ فِي الآفاقِ حتَّى * رَضِيتُ مِنَ الْغَنِيمَةِ بالإِيابِ              | ٣٢  |
| ٤٥٨         | لم يَمْنع الشُّرْبَ منها غَيْرَ أَن نطقت * حمامة في غُصُونٍ ذاتِ أَوْقالِ            | ٣٣  |
| 779         | لنا قمراها والنجوم الطوالع                                                           | ٣٤  |
| 770         | لِيُبْكَ يزيدٌ ضارعٌ لِخُصُومةٍ * ومُخْتبِطٌ مما تُطِيحُ الطَّوائِحُ                 | ٣٥  |

| الصفحة | البيت                                                                                                                                             | م   |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| (111)  | مَن صَدَّ عن نِيرانِها * فأنا ابن قيس لاَ بَراحُ                                                                                                  | ٣٦  |
| ٤٨٥    |                                                                                                                                                   |     |
| 377    | مَنْطِقٌ صائِبٌ وتَلْحَنُ أَحْياناً * وخَيْرُ الحديثِ ما كانَ كَحْنا                                                                              | ٣٧  |
| ٤٣٥    | نَحْنُ بِهَا عِنْدَنَا وأَنْتَ بِهَا عِنْـــ * ـدَكَ رَاضٍ والرَّأْيُ مُخْتَلِفُ                                                                  | ٣٨  |
| ٦٤٨    | وإِذَا جُوزِيتَ قَرْضاً فَاجْزِه * إِنها يَجْزِي الفَتَى غير الجَمَلْ                                                                             | ٣٩  |
| 7      | وخيل قد دَلَفْتُ لها بخيلٍ * تحية بينهم ضربٌ وجيعُ                                                                                                | ٤٠  |
| 004    | وشَبابٍ حَسَنٍ أَوْجُهُهُمْ * مِنْ إِياد بْنِ نِزَارِ بْنِ مَعَدّ                                                                                 | ٤١  |
| 197    | وعليهما مسرودتان قضاهما * داودُ أو صَنَع السَّوابغَ تبَّع                                                                                         | ٤٢  |
| 887    | وقَدْ نَقَّبْتُ فِي الآفاقِ حتَّى * رَضِيتُ مِنَ الْغَنِيمَةِ بالإِيابِ                                                                           | ٤٣  |
| ١٨٣    | ولقد طعنت أبا عيينة طَعْنَةً * جَرَمَتْ فَزَارةَ بَعدهَا أَن يغضبوا                                                                               | ٤٤  |
| ٧٥١    | ولَوْحُ ذِراعَيْنِ فِي بِرْكَةٍ * إِلَى جُؤْجُؤٍ رَهِلِ المَنْكِبِ                                                                                | ٤٥  |
| 7      | ولولا رجالٌ من رِزامٍ أُعِزَّةٌ * وآلُ سُبَيْعٍ أَو أَسُوءَك عَلْقَهَا                                                                            | ٤٦  |
| ۱۲۱،   | ولَوْ لا كَثْرَةُ الباكينَ حَوْلِي * على إِخْوانِهِمْ لَقَتَلْتُ نَفْسِي                                                                          | ٤٧  |
| 77.    | ولَوْلا كَثْرَةُ الباكينَ حَوْلِي * على إِخْوانِهِمْ لَقَتَلْتُ نَفْسِي<br>وما يَبْكُونَ مِثْلَ أخي ولكِنْ * أُعَزِي النَّفْسَ عَنْهُ بالتَّاسِّي | 2 4 |
| ٧١٥    | وما الناسُ إلاَّ كالدِّيارِ وأَهلِها * بها يومَ حَلُّوها وغَدْواً بَلاقِعُ                                                                        | ٤٨  |
| ٦١٤    | وماتَ دعموصُ الغديرِ الْمُثمَلِ * وانْبَسَّ حَيَّاتُ الكَثِيبِ الأَهْيَلِ                                                                         | ٤٩  |
| 777    | ومشججٌ أما سواءٌ قذا له * فبدا وغير سَارَه المَعْزَاءُ                                                                                            | 0 * |
| 719    | ومن نَسْجِ داودَ مَوْضونَة * يُساقُ بها الحَيُّ عِيراً فَعِيرا                                                                                    | ٥١  |



## فهرس المصادر والمراجع

## \* القرآن الكريم (جل منزله وعلا).

- (۱) أبجد العلوم، القنجوي، أبو الطيب محمد صديق خان بن حسن. دار ابن حزم، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٢م.
- (٢) إتحاف فضلاء البشرية القراءات الأربعة عشر، البنا، أحمد بن محمد. تحقيق: أنس مهرة، دار الكتب العلمية، لبنان، الطبعة الثالثة، ١٤٢٧هـ ٢٠٠٦م.
- (٣) **الإتقان في علوم القرآن**، السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر. تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الهيئة المصرية العامة للكتاب/ ١٣٩٤هـ ١٩٧٤م.
- (٤) **آثار الحنابلة في علوم القرآن**، الفنيسان، سعود بن عبدالله. جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية كلية الشريعة، الرياض، الطبعة الأولى ١٤٠٩ هـ.
- (٥) أحكام القرآن لابن العربي، ابن العربي، القاضي محمد بن عبدالله أبو بكر. تحقيق: محمد عبدالقادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الثالثة، عمد عبدالقادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الثالثة، عمد عبدالقادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الثالثة، عمد عبدالقادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الثالثة، عمد عبدالله العربية الثالثة التالية التالية
- (٦) أحكام القرآن للجصاص، الجصاص، أحمد بن علي أبو بكر الرازي. تحقيق: عبدالسلام محمد علي شاهين، دار الكتب العلمية بيروت / لبنان، الطبعة الأولى، ٥١٤١هـ ١٩٩٤م.
- (٧) أحكام القرآن، الطحاوي، أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة. تحقيق: الدكتور سعد الدين أونال، مركز البحوث الإسلامية التابع لوقف الديانة التركي، استانبول/ تركيا، الطبعة الأولى،
- (٨) أحكام القرآن، الكيا الهراسي، علي بن محمد بن علي. تحقيق: موسى محمد علي وعزة عبد عطية، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الثانية، ١٤٠٥هـ.

- (٩) أخبار النحويين البصريين، السيرافي، أبو سعيد الحسن بن عبدالله المرزبان. تحقيق: طه محمد الزيني، ومحمد عبدالمنعم خفاجي، الناشر: مصطفى البابي الحلبي، ١٣٧٣هـ ١٩٦٦م.
- (۱۰) أدب الكاتب، ابن قتيبة، أبو محمد عبدالله بن مسلم بن قتيبة الدينوري. تحقيق: محمد الدالي، مؤسسة الرسالة.
- (۱۱) أسباب النزول، الواحدي، أبو الحسن علي بن أحمد. تحقيق: عصام بن عبدالمحسن الحميدان، دار الإصلاح، الدمام/ السعودية، الطبعة الثانية، ١٤١٢ ١٩٩٢م.
- (۱۲) الاستذكار، بن عبدالبر، أبو عمر يوسف بن عبدالله بن محمد. تحقيق: سالم محمد عطا، محمد علي معوض، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- (١٣) الاستيعاب في معرفة الأصحاب، ابن عبدالبر، أبو عمر يوسف بن عبدالله بن عبدالله بن عمد. تحقيق: علي محمد البجاوي، دار الجيل، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، 1817هـ ١٩٩٢م.
- (١٤) أسد الغابة في معرفة الصحابة، ابن الأثير، عز الدين أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد الجزري. تحقيق: علي محمد معوض عادل أحمد عبدالموجود،، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ ١٤١٥م.
  - (١٥) إشارة التعيين في تراجم النحاة واللغويين، اليمني، عبدالباقي بن عبدالمجيد.
- (١٦) الأشباه والنظائر، السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر. دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ ١٩٩٠م.
- (۱۷) اشتقاق أسماء الله، الزجاجي، أبو القاسم عبدالرحمن بن إسحاق. تحقيق: عبد رب الحسين المبارك، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثانية، ٢٠٤٦هـ ١٩٨٦م.

- (١٩) الأصول في النحو، ابن السراج، أبو بكر محمد بن السري بن سهل النحوي. تحقيق: عبدالحسين الفتلي، مؤسسة الرسالة، لبنان/ بيروت.
- (۲۰) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، السنقيطي، محمد الأمين بن محمد المختار. دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع، بيروت/ لبنان، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- (۲۱) إعراب القراءات الشواذ، العكبري، أبو البقاء عبدالله بن حسين بن عبدالله، بدون طبعة.
- (٢٢) إعراب القرآن، ابن سيده، أبو الحسن علي بن إسهاعيل بن سيده المرسي، بدون طبعة.
- (٢٣) إعراب القرآن، النحاس، أبو جعفر أحمد بن محمد بن إسماعيل بن يونس المرادي النحوي، تحقيق: عبد المنعم خليل إبراهيم، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ٢٤١١هـ.
- (٢٤) إعراب القرآن، للباقولي المنسوب للزجاج، أبو حسن علي بن حسين. تحقيق: إبراهيم الإبياري، دار الكتاب المصري، ودار الكتب اللبنانية، القاهرة/ بيروت، الطبعة الرابعة، ١٤٢٠هـ.
- (٢٥) الأعلام، الزركلي، خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس. دار العلم للملايين، بيروت/ لبنان، الطبعة الخامسة عشر، ٢٠٠٢م.
- (٢٦) الأغاني، الأصفهاني، أبو الفرج علي بن الحسين. دار إحياء التراث العربي، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ.

- (۲۷) الإكمال في رفع الارتياب عن المؤتلف والمختلف في الأسماء والكنى، ابن ماكولا، سعد الملك أبو نصر علي بن هبة الله بن جعفر. دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ ١٩٩٠م
- (۲۸) الأمثال، ابن سلام، أبو عبيد القاسم. تحقيق: الدكتور عبدالمجيد قطامش، دار المأمون للتراث، الطبعة الأولى، ١٤٠٠هـ ١٩٨٠م.
- (٢٩) إملاء ما من به الرحمن من وجوه الإعراب والقراءات في جميع القرآن، العكبري، أبو البقاء عبدالله بن حسين بن عبدالله، تحقيق: إبراهيم عطوة عوض، دار الحديث.
- (٣٠) الأموال، ابن سلام، أبو عبيد القاسم. تحقيق: خليل محمد هراس، دار الفكر، بروت/ لبنان.
- (٣١) **الإنباء في تاريخ الخلفاء**، ابن العمراني، محمد بن علي بن محمد. قاسم السامرائي، دار الآفاق العربية، القاهرة/ مصر، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ ٢٠٠١م.
- (٣٢) إنباه الرواة على أنباه النحاة، القفطي، جمال الدين أبو الحسن علي بن يوسف. تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر العربي، ومؤسسة الكتب الثقافية، القاهرة / بيروت، الطبعة الأولى، ٢٠١هـ ١٩٨٢م.
- (٣٣) الإنباه على قبائل الرواة، ابن عبدالبر، أبو عمر يوسف بن عبدالله بن محمد. إبراهيم الأبياري، دار الكتاب العربي، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- (٣٤) الأنساب، السمعاني، عبدالكريم بن محمد بن منصور التميمي. تحقيق: عبدالرحمن بن يحيى المعلمي اليهاني وغيره، مجلس دائرة المعارف العثهانية، حيدر آباد، الطبعة الأولى، ١٣٨٢هـ ١٩٦٢م.
- (٣٥) الإنصاف في مسائل الخلاف بين النحويين: البصريين والكوفيين، الأنباري، أبو البركات عبدالرحمن بن محمد بن أبي سعيد. المكتبة العصرية، الطبعة الأولى، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م.

- (٣٦) الأنواء في مواسم العرب، ابن قتيبة، أبو محمد عبدالله بن مسلم بن قتيبة الدينوري. بدون طبعة.
- (٣٧) الأوسط في السنن والإجماع والاختلاف، ابن المنذر، أبو بكر محمد بن إبراهيم. تحقيق: أبو حماد صغير أحمد بن محمد حنيف، دار طيبة، الرياض/ السعودية، الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- (٣٨) باهر البرهان في معانى مشكلات القرآن، النيسابوري، محمود بن أبي الحسن علي بن الحسين النيسابوريّ الغزنوي. تحقيق: سعاد بنت صالح بن سعيد بابقي، جامعة أم القرى، مكة المكرمة/ السعودية، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- (٣٩) البحر الرائق شرح كنز الدقائق، ابن نجيم، زين الدين بن إبراهيم بن محمد. دار الكتاب الإسلامي، الطبعة الثانية.
  - (٤٠) بحر العلوم، السمر قندي، أبو الليث نصر بن محمد بن أحمد بن إبراهيم.
- (٤١) **البحر المحيط في التفسير**، أبو حيان، محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيات أثير الدين الأندلسي. تحقيق: صدقي محمد جميل، دار الفكر، بيروت/ لبنان، ١٤٢٠هـ.
- (٤٢) بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، الكاساني، علاء الدين أبو بكر بن مسعود بن أحمد. دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الثانية، ٢٠٦هـ ١٩٨٦م.
- (٤٣) **البداية والنهاية**، ابن كثير، أبو الفداء إسهاعيل بن عمر. دار الفكر، ١٤٠٧هـ ١٩٨٦م.
- (٤٤) البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، الشوكاني، محمد بن علي بن محمد بن علي بن محمد بن عبدالله. دار المعرفة، بيروت/ لبنان.
- (٤٥) **البرهان في علوم القرآن**،الزركشي، أبو عبدالله بدر الدين محمد بن عبدالله بن بهادر. تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الطبعة الأولى، ١٣٧٦هـ ١٩٥٧م.
- (٤٦) بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، السيوطي، حلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر. تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية، صيدا/ لبنان.

- (٤٧) **البلغة في تراجم** أئمة النحو واللغة، الفيروز آبادي، مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب. دار سعد الدين للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ .٠٢م.
- (٤٨) البيان والتحصيل، ابن رشد، أبو الوليد محمد بن أحمد بن رشد القرطبي، حققه: د محمد حجي وآخرون، دار الغرب الإسلامي، بيروت لبنان، الطبعة: الثانية، ١٤٠٨ هـ ١٩٨٨ م
- (٤٩) تاج العروس من جواهر القاموس، الزبيدي، محمد بن عبدالرزاق المرتضى. دار الفكر، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ.
  - (٥٠) تاريخ آداب اللغة العربية، زيدان، جرجى. بدون طبعة.
    - (٥١) تاريخ الأدب العربي، بروكلهان، كارل. بدون طبعة.
- (٥٢) تاريخ الأمم والملوك، الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير. الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ.
  - (٥٣) تاريخ التمدن الإسلامي، زيدان، جرجي. بدون طبعة.
- (٥٤) **تاريخ الخلفاء**، السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر. تحقيق: محمد محي الدين عبدالحميد، مطبعة السعادة، مصر، الطبعة الأولى، ١٣٧١هـ ١٩٥٢م.
- (٥٥) تاريخ العلماء النحويين، التنوخي، أبو المحاسن المفضل بن محمد بن مسعر. تحقيق: الدكتور عبدالفتاح محمد الحلو. هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان، القاهرة/ مصر، الطبعة الثانية، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- (٥٦) **التاريخ الكبير**، البخاري، محمد بن إسهاعيل بن إبراهيم الجعفي. دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد الدكن.
- (٥٧) تاريخ بغداد، البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي الخطيب. تحقيق: الدكتور بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ ٢٠٠٢م.

- (٥٩) تاريخ علماء الأندلس، ابن الفرضي، أبو الوليد عبدالله بن محمد. تحقيق: السيد عزت العطار الحسيني، مكتبة الخانجي، القاهرة/ مصر، الطبعة الثانية، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- (٦٠) تأويل مشكل القرآن، ابن قتيبة، أبو محمد عبدالله بن مسلم بن قتيبة الدينوري. تحقيق: إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان.
- (٦١) التبصير في الدين وتمييز الفرقة الناجية عن الفرق الهالكين، الأسفر ايبني، أبو المظفر طاهر بن محمد. تحقيق: كمال يوسف الحوت، عالم الكتب، لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- (٦٢) التبيان في إعراب القرآن، العكبري، أبو البقاء عبدالله بن حسين بن عبدالله. تحقيق: على محمد البجاوي، الناشر: عيسى البابي الحلبي وشركاه.
- (٦٣) تحبير التيسير في القراءات العشر، ابن الجرزي، شمس الدين أبي الخير محمد بن محمد بن علي بن يوسف. تحقيق: د. أحمد محمد مفلح القضاة، دار الفرقان، عان / الأردن، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- (٦٤) التحرير والتنوير، ابن عاشور، محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي. الدار التونسية للنشر، تونس، ١٩٨٤م.
- (٦٥) تذكرة الأريب في تفسير الغريب، ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبدالرحمن بن علي بن محمد. تحقيق: طارق فتحي السيد، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م.
- (٦٦) تذكرة الحفاظ، الذهبي، شمس الدين أبو عبدالله محمد بن أحمد. دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٩٩٨هـ ١٩٩٨م.

- (٦٨) تعجيل المنفعة بزوائد رجال الأئمة الأربعة، ابن حجر، أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني. تحقيق: د. إكرام الله إمداد الحق، دار البشائر، بيروت / لبنان، الطبعة الأولى، ١٩٩٦م.
- (٦٩) **التعريفات للجرجاني**، علي بن محمد الجرجاني، تحقيق: إبراهيم الأبياري دار الكتاب العربي، بيروت لبنان، ١٤٢٠هـ.
- (٧٠) تفسير أسماء الله الحسنى، الزجاج، أبو إسحاق إبراهيم بن السري بن سهل. تحقيق: أحمد يوسف الدقاق، دار الثقافة العربية.
- (۷۱) تفسير الطبري جامع البيان عن تأويل آي القرآن، الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير، تحقيق: الدكتور عبدالله بن عبدالمحسن التركي، دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان، الطبعة الأولى، ۲۲۲۱هـ ۲۰۰۱م.
- (۷۲) تفسير القرآن العزيز، ابن أبي زمنين، أبو عبدالله محمد بن عبدالله. تحقيق: أبو عبدالله حسين بن عكاشة محمد بن مصطفى الكنز، الفاروق الحديثة، القاهرة / مصر، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٢م.
- (٧٣) تفسير القرآن العظيم، ابن أبى حاتم، أبو محمد عبدالرحمن بن محمد بن إدريس التميمي. تحقيق: أسعد محمد الطيب، مكتبة نزار مصطفى الباز، المملكة العربية السعودية، الطبعة الثانية، ١٤١٩هـ
- (٧٤) تفسير القرآن من الجامع، لابن وهب، أبو محمد عبدالله بن وهب بن مسلم المصري القرشي. تحقيق: ميكلوش موراني، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى، ٣٠٠٣م.

- (۷۵) تفسير القرآن، السمعاني، عبدالكريم بن محمد بن منصور التميمي. تحقيق: ياسر بن إبراهيم وغنيم بن عباس بن غنيم، دار الوطن، الرياض/ السعودية، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
  - (٧٦) تفسير القرآن، للعثيمين، محمد بن صالح بن محمد، ١٤٢٦هـ.
- (۷۷) التفسير اللغوي للقرآن الكريم، الطيار، مساعد بن سليمان بن ناصر. دار ابن الجوزى، الطبعة الأولى، ١٤٣٢هـ.
- (٧٨) تفسير الماوردي النكت والعيون، الماوردي، أبو الحسن علي بن محمد بن محمد. تحقيق: السيد ابن عبدالمقصود بن عبدالرحيم، دار الكتب العلمية، بيروت / لبنان،
- (٧٩) تفسير عبد الرزاق الصنعاني، الصنعاني، أبو بكر عبد الرزاق بن همام بن نافع الحميري اليهاني. تحقيق: د. محمود محمد عبده، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ.
- (۸۰) تفسير مقاتل بن سليمان، ابن سليمان، أبو الحسن مقاتل. تحقيق: عبدالله محمود شحاته، دار إحياء التراث، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ.
- (٨١) تقريب التهذيب، ابن حجر، أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني. تحقيق: محمد عوامة، دار الرشيد، سوريا، الطبعة الأولى، ٢٠١هـ ١٤٠٦م.
- (۸۲) التمهيد في علم التجويد، ابن الجرزي، شمس الدين أبي الخير محمد بن محمد بن على حسين البواب، مكتبة المعارف، على بن يوسف. تحقيق: الدكتور على حسين البواب، مكتبة المعارف، الرياض/ السعودية، الطبعة الأولى، ١٤٨٥هـ ١٩٨٥م.
- (۸۳) تهذیب الأسماء واللغات، النووي، أبو زكریا محیي الدین يحیی بن شرف. تحقیق: شركة العلماء بمساعدة إدارة الطباعة المنیریة، دار الكتب العلمیة، بیروت/ لبنان.

Fattani / /

- (٨٤) تهذيب الكمال في أسماء الرجال، المزي، جمال الدين أبو الحجاج يوسف بن عبدالرحمن بن يوسف. تحقيق: د. بشار عواد معروف، مؤسسة الرسالة، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٠٠هـ ١٩٨٠م.
- (٨٥) تهذيب اللغة، الأزهري، أبو منصور محمد بن أحمد. تحقيق: محمد عوض مرعب، دار إحياء التراث العربي، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ٢٠٠١م.
- (۸۲) التيسير في القراءات السبع، الداني، أبو عمرة عثمان بن سعيد بن عثمان بن عمر. تحقيق: اوتو تريزل، دار الكتاب العربي، بيروت/ لبنان، الطبعة الثانية، ٤٠٤هـ ١٩٨٤م.
- (۸۷) الثقات، ابن حبان، محمد بن حبان بن أحمد بن حبان التميمي البستي. تحقيق: الدكتور محمد عبدالمعيد خان مدير دائرة المعارف العثمانية، دائرة المعارف العثمانية، بحيدر آباد/ الدكن الهند، الطبعة الأولى، ١٣٩٣هـ ١٩٧٣م.
- (۸۸) **الجامع الصحيح أو سنن الترمذي، مح**مد بن عيسى،... محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي، دار إحياء التراث العربي بيروت، تحقيق: أحمد محمد شاكر وآخرون.
- (٨٩) **الجامع لأحكام القرآن**، القرطبي، شمس الدين أبو عبدالله محمد بن أحمد.، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية، القاهرة/ مصر، الطبعة الثانية، ١٣٨٤هـ ١٩٦٤م.
- (٩٠) **الجراثيم**، ابن قتيبة، أبو محمد عبدالله بن مسلم بن قتيبة الدينوري. تحقيق: محمد جاسم الحميدي، وزارة الثقافة، دمشق/ سوريا.
- (٩١) الجرح والتعديل، ابن أبي حاتم، أبو محمد عبدالرحمن بن محمد بن إدريس بن المنذر التميمي الرازي. طبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد الدكن / الهند، الطبعة الأولى، ١٢٧١هـ ١٩٥٢م.
- (٩٢) الجمل في النحو، الفراهيدي، أبو عبدالرحمن الخليل بن أحمد. تحقيق: د. فخر الدين قباوة، الطبعة الخامسة، ١٤١٦هـ ١٩٩٥م.

- (٩٣) جمهرة أشعار العرب، القرشي، أبو زيد محمد بن أبي الخطاب. تحقيق: علي محمد البجادي، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، مصر.
- (٩٤) جمهرة الأمثال، العسكري، أبو هلال الحسن بن عبدالله بن سهل. دار الفكر، بيروت/ لبنان.
- (٩٥) جمهرة اللغة، ابن دريد، أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي. تحقيق: رمزي منير بعلبكي، دار العلم للملايين، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٩٨٧م.
- (٩٦) الجموع البهية للعقيدة السلفية، المنياوي، أبو المنذر محمود بن محمد بن مصطفى. مكتبة ابن عباس، مصر، الطبعة الأولى، ٢٢٦هـ ٢٠٠٥م.
- (٩٧) حجة القراءات، ابن زنجلة، أبو زرعة عبدالرحمن بن محمد. تحقيق: سعيد الأفغاني، دار الرسالة.
- (٩٨) الحجة في القراءات السبع، ابن خالوَيْه، أبو عبدالله الحسين بن أحمد. تحقيق: د. عبدالله الله مكرم، دار الشروق، بيروت/ لبنان، الطبعة الرابعة، ١٤٠١هـ.
- (٩٩) **الحجة للقراء السبعة**، الفارسي، أبو علي الحسن بن أحمد بن عبدالغفار. تحقيق: بدر الدين قهوجي بشير جويجابي،
- (۱۰۰) حسن المحاضرة، السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر. دار المأمون للتراث، دمشق/ بيروت، الطبعة الثانية، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.
- (۱۰۱) حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، الأصبهاني، أبو نعيم أحمد بن عبدالله. دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، ١٤٠٩هـ
- (۱۰۲) **الحيوان**، الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر بن محبوب الكناني. دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الثانية، ١٤٢٤هـ.
- (۱۰۳) خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب، البغدادي، عبدالقادر بن عمر. تحقيق: عبدالسلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة/ مصر، الطبعة الرابعة، عبدالسلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة/ مصر، الطبعة الرابعة، عبدالسلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة/ مصر، الطبعة الرابعة، عبدالسلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة/ مصر، الطبعة الرابعة، الخانجي، القاهرة/ مصر، الطبعة الرابعة، المحمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة/ مصر، الطبعة الرابعة المحمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة/ مصر، الطبعة المحمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة المحمد عليه المحمد المحمد الحانجية القاهرة المحمد الم

- (١٠٤) خصائص جزيرة العرب، أبو زيد، بكر بن عبدالله. الطبعة الثانية، ٢١٤١هـ.
- (١٠٥) **الخصائص**، ابن جني، أبو الفتح عثمان بن جني الموصلي. الهيئة المصرية العامة للكتاب، الطبعة الرابعة.
- (١٠٦) خلاصة تذهيب تهذيب الكمال، الخزرجي، صفي الدين أحمد بن عبدالله بن أبي الخير بن عبدالله بن أبي الخير بن عبدالعليم، تحقيق: عبدالفتاح أبو غدة، مكتب المطبوعات الإسلامية، و دار البشائر، حلب/ بيروت، الطبعة الخامسة، ١٤١٦هـ.
- (۱۰۷) الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، السمين الحلبي، أبو العباس شهاب الدين أحمد بن يوسف بن عبدالدائم. تحقيق: الدكتور أحمد محمد الخراط، دار القلم، دمشق/ سوريا.
- (۱۰۸) الدر المنثور في التفسير بالمأثور،السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر. دار الفكر، بيروت/ لبنان.
- (١٠٩) الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، ابن حجر، أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن أحمد بن حجر العسقلاني. تحقيق: محمد عبدالمعيد ضان، مجلس دائرة المعارف العثمانية، صيدر اباد/ الهند، الطبعة الثانية، ١٣٩٢هـ ١٩٧٢م.
- (۱۱۰) **دلائل النبوة لأبي نعيم الأصبهاني**، أبو نعيم أحمد بن عبدالله. تحقيق: الدكتور محمد رواس قلعه جي، عبدالبر عباس، دار النفائس، بيروت/ لبنان، الطبعة الثانية، ٢٠٤١هـ ١٩٨٦م.
  - (۱۱۱) دواوين الشعر العربي على مر العصور، عدة شعراء، ٢٠١١م.
- (١١٢) الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، ابن فرحون، إبراهيم بن علي بن محمد. تحقيق: الدكتور محمد الأحمدي أبو النور، دار التراث للطبع والنشر، القاهرة/ مصر.
  - (١١٣) ديوان الأعشى، أعشى قيس، أبو بصير ميمون بن قيس بن جندل. بدون طبعة.
    - (١١٤) ديوان الخنساء، الخنساء، تماضر بنت عمرو. بدون طبعة.

- (١١٥) ديوان النابغة الذبياني، الذبياني، زياد بن معاوية. بدون طبعة.
- (۱۱٦) ديوان امرئ القيس، الكندي، امْرُقُ القَيْس بن حجر بن الحارث. اعتنى به: عبدالرحمن المصطاوي، دار المعرفة، بيروت/ لبنان، الطبعة الثانية، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م.
  - (١١٧) ديوان جرير، اليربوعي، جرير بن عطية بن حذيفة الخطفي الكلبي.
    - (١١٨) ديوان ذي الرمة، ذو الرمة، أبو الحارث غيلان بن عقبة العدوي.
      - (١١٩) ديوان زهير بن أبي سلمى، أبي سُلمى، بدون طبعة
  - (١٢٠) ديوان علقمة الفحل، ابن قيس، علقمة بن عَبدة بن ناشرة، بدون طبعة.
- (۱۲۱) ديوان لبيد بن ربيعة العامري، أبو عقيل، لَبِيد بن ربيعة بن مالك العامري. اعتنى به: حمدو طهّاس، دار المعرفة، الطبعة الأولى، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م.
- (۱۲۲) النخيرة، القرافي، أبو العباس شهاب الدين أحمد بن إدريس بن عبدالرحمن المالكي. تحقيق: محمد حجي، وسعيد أعراب، محمد بو خبزة، دار الغرب الإسلامي، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٩٩٤م.
- (۱۲۳) الروض المعطاري خبر الأقطار، الحميري، بو عبدالله محمد بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله على مطابع دار عبدالمنعم. تحقيق: إحسان عباس، مؤسسة ناصر للثقافة، طبع على مطابع دار السراج، بيروت لبنان، الطبعة الثانية، ۱۹۸۰م.
- (١٢٤) روضة الطالبين وعمدة المفتين، النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف. نحقيق: زهير الشاويش، المكتب الإسلامي: بيروت دمشق عان، الطبعة الثالثة، ١٤١٢هـ ١٩٩١م.
- (١٢٥) زاد المسير في علم التفسير، ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبدالرحمن بن علي بن محمد. تحقيق: عبدالرزاق المهدي، دار الكتاب العربي، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ.

- (۱۲۷) الزجاج ومذهبه في النحو. السلوم عبدالرحمن بن صالح بن محمد، رسالة ماجستير من جامعة الإمام محمد بن سود الإسلامية، كلية اللغة العربية، الرياض، ١٤٠٢هـ.
- (۱۲۸) السبعة في القراءات، ابن مجاهد، أبو بكر أحمد بن موسى بن العباس التميمي. تحقيق: شوقى ضيف، دار المعارف، مصر، الطبعة الثانية، ١٤٠٠هـ.
- (۱۲۹) سرصناعة الإعراب، ابن جني، أبو الفتح عثمان بن جني الموصلي. دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- (۱۳۰) سنن ابن ماجه، أبو عبدالله محمد بن يزيد القزويني. تحقيق: محمد فؤاد عبدالباقي، الناشر: دار إحياء الكتب العربية فيصل عيسى البابي الحلبي.
- (۱۳۱) السنن الكبرى، البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْ جِردي الخراساني، مجلس دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند ببلدة حيدر آباد، الطبعة: الأولى ١٤٣٤هـ
- (١٣٢) السنن الكبرى، النسائي، أبو عبدالرحمن أحمد بن شعيب بن علي الخراساني. تحقيق: حسن عبدالمنعم شلبي، شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٢١ هـ ٢٠٠١م.
- (۱۳۳) سير أعلام النبلاء، الذهبي، شمس الدين أبو عبدالله محمد بن أحمد. دار الحديث، القاهرة/ مصر، ١٤٢٧هـ ٢٠٠٦م.
- (١٣٤) شذرات الذهب في أخبار من ذهب، ابن العماد، أبو الفلاح عبدالحي بن أحمد بن محمد العَكري الحنبلي. تحقيق: محمود الأرناؤوط، دار ابن كثير، دمشق/ بيروت، الطبعة الأولى، ٢٠١٦هـ. ١٩٨٦م.

- (۱۳۲) شرح السنة، البغوي، أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء. تحقيق: شعيب الأرنؤوط محمد زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، دمشق/ بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
  - (١٣٧) شرح العقيدة الطحاوية، آل الشيخ، صالح. بدون طبعة.
- (۱۳۸) الشرح الممتع على زاد المستقنع، ابن عثيمين، محمد بن صالح بن محمد. دار ابن الجوزى الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ ١٤٢٨هـ.
- (۱۳۹) شرح ديوان الحماسة، المرزوقي، أبو على أحمد بن محمد بن الحسن. تحقيق: غريد الشيخ، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م.
- (١٤٠) شرح مختصر خليل الخرشي، الخرشي، أبو عبدالله محمد بن عبدالله. دار الفكر للطباعة، ببروت/ لبنان.
- (۱٤۱) الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، الجوهري، أبو نصر إسهاعيل بن حماد. تحقيق: أحمد عبدالغفور عطار، دار العلم للملايين، بيروت/ لبنان، الطبعة الرابعة، ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
- (۱٤۲) صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، محمد بن حبان بن أحمد بن حبان التميمي البستي. تحقيق: شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت/ لبنان، الطبعة الثانية، ١٤١٤هـ ١٩٩٣م.
- (١٤٣) صحيح البخاري، أبو عبدالله محمد بن إسهاعيل. تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر، دار طوق النجاة، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ.
- (١٤٤) الصحيح المسند من أسباب النزول، الوادعي، مقبل بن هادي. مكتبة ابن تيمية، القاهرة مصر، الطبعة الرابعة، ٤٠٨ هـ ١٩٨٧ م.

- (١٤٦) الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، شمس الدين أبو الخير محمد بن عبدالرحمن بن محمد بن عثمان بن محمد السخاوي (المتوفى: ٩٠٢هـ)، دار مكتبة الحياة بيروت
- (١٤٧) طبقات الحفاظ، السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر. دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٠٣هـ.
- (١٤٨) طبقات الحنابلة، ابن أبي يعلى، أبو الحسين محمد بن محمد. تحقيق: محمد حامد الفقى، دار المعرفة، بيروت/ لبنان.
- (١٤٩) **طبقات الشافعية**، ابن قاضي شهبة، أبو بكر بن أحمد بن محمد بن عمر، تحقيق: د. الحافظ عبدالعليم خان، عالم الكتب، بيروت/ لبنان، الطبعة الأول، ١٤٠٧هـ.
- (۱۵۰) **الطبقات الكبرى**، ابن سعد، أبو عبدالله محمد بن سعد بن منيع الهاشمي. تحقيق: محمد عبدالقادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، 181هـ ١٩٩٠م.
- (۱۵۱) طبقات المفسرين، الأدنه وي، أحمد بن محمد. تحقيق: سليمان بن صالح الخزي، مكتبة العلوم والحكم، السعودية، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- (١٥٢) طبقات المفسرين، الداوودي، شمس الدين محمد بن علي بن أحمد. تحقيق: لجنة من العلماء بإشراف الناشر، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان.
- (١٥٣) طبقات النحويين واللغويين، الزبيدي، أبو بكر محمد بن الحسن بن عبيد الله بن مذحج، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الطبعة الثانية، دار المعارف، مصر.
- (١٥٤) طبقات فحول الشعراء، ابن سلام، محمد بن سلام بن عبيد الله الجمحي. تحقيق: محمود محمد شاكر، دار مدني، جدة/ السعودية.
- (۱۵۵) **العبر في خبر من غبر**، الذهبي، شمس الدين أبو عبدالله محمد بن أحمد. تحقيق: أبو هاجر محمد السعيد بن بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان.

- (١٥٦) **العجاب في بيان الأسباب**، ابن حجر، أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني. تحقيق: عبدالحكيم محمد الأنيس، دار ابن الجوزي.
- (۱۵۷) عمدة القاري شرح صحيح البخاري، العيني، بدر الدين أبو محمد محمود بن أحمد بن موسى. دار إحياء التراث العربي، بيروت/ لبنان.
- (۱۵۸) **العمدة في محاسن الشعر وآدابه**، القيرواني، أبو على الحسن بن رشيق. تحقيق: محمد محيي الدين عبدالحميد، دار الجيل، الطبعة الخامسة، ۲۰۱۱هـ ۱۹۸۱م.
  - (١٥٩) العمري في منهج الزجاج في اختياراته، --
- (١٦٠) العنوان في القراءات السبع، المقرئ، أبو طاهر إسهاعيل بن خلف بن سعيد. تحقيق: الدكتور زهير زاهد، والدكتور خليل العطية، عالم الكتب، بيروت/ لبنان، ١٤٠٥هـ.
- (۱۲۱) **العين،** أبو عبدالرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي البصري، المحقق: د مهدي المخزومي، د إبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال.
- (١٦٢) غاية النهاية في طبقات القراء، ابن الجزري، شمس الدين أبو الخير محمد بن محمد بن يوسف. مكتبة ابن تيمية.
- (١٦٣) غريب الحديث، ابن سلام، أبو عبيد القاسم بن سلام بن عبدالله الهروي البغدادي. تحقيق: محمد عبدالمعيد خان، مطبعة دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد/ الدكن، الطبعة الأولى، ١٣٨٤هـ ١٩٦٤م.
- (١٦٤) غريب القرآن المسمى بنزهة القلوب، السجستاني، محمد بن عُزير. تحقيق: محمد أديب عبدالواحد جمران، دار قتيبة، سوريا، الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ ١٩٩٥م.
- (١٦٥) غريب القرآن، ابن قتيبة، أبو محمد عبدالله بن مسلم بن قتيبة الدينوري. تحقيق: السيد أحمد صقر، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ١٣٩٨هـ.
- (١٦٦) فتح القدير، الشوكاني، محمد بن علي بن محمد بن عبدالله. دار ابن كثير، دار الكلم الطيب، دمشق/ بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ.

- (۱۲۷) فتوح البلدان، البَلَاذُري، أحمد بن يحيى بن جابر بن داود. دار ومكتبة الهلال، بيروت/ لبنان، ۱۹۸۸م.
- (١٦٨) الفخري في الآداب السلطانية والدول الإسلامية، ابن طباطبا، محمد بن علي. تحقيق: عبدالقادر محمد مايو، دار القلم العربي، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، 181٨هـ ١٩٩٧م.
- (١٦٩) الفرق بين الفرق وبيان الفرقة الناجية، البغدادي، أبو منصور عبدالقاهر بن طاهر بن محمد بن عبدالله. دار الآفاق الجديدة بيروت لبنان، الطبعة الثانية، ١٩٧٧م.
- (۱۷۰) فقه اللغة وسر العربية، الثعالبي، أبو منصور عبدالملك بن محمد بن إسماعيل. تحقيق: عبدالرزاق المهدي، إحياء التراث العربي، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ ٢٠٠٢م.
- (۱۷۱) فهرسة ابن خير الإشبيلي، أبو بكر محمد بن خير بن عمر بن خليفة اللمتوني الأموي. تحقيق: محمد فؤاد منصور، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ، ١٩٩٨م.
- (۱۷۲) الفهرست، ابن النديم، أبو الفرج محمد بن إسحاق بن محمد الوراق البغدادي المعتزلي الشيعي. تحقيق: إبراهيم رمضان، دار المعرفة، بيروت/ لبنان، الطبعة الثانية، ۱٤۱۷هـ ۱۹۹۷هـ.
- (۱۷۳) فوات الوفيات، الكتبي، صلاح الدين محمد بن شاكر. تحقيق: إحسان عباس، دار صادر، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ۱۹۷۳م ۱۹۷٤م.
- (١٧٤) قواعد الترجيح عند المفسرين، الحربي حسين بن علي بن حسين،، دار القاسم، الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٧هـ ١٩٩٦م.
- (۱۷۵) الكاشف، الذهبي، شمس الدين أبو عبدالله محمد بن أحمد. تحقيق: محمد عوامة أحمد محمد نمر الخطيب، دار القبلة للثقافة الإسلامية مؤسسة علوم القرآن، جدة/ السعودية، الطبعة الأولى، ١٤١٣هـ ١٩٩٢م.

- (۱۷۲) **الكافي في فقه الإمام أحمد**، ابن حنبل، أبو محمد موفق الدين عبدالله بن أحمد بن محمد. دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ ١٩٩٤م.
- (۱۷۷) **الكافي في فقه أهل المدينة**، ابن عبدالبر، أبو عمر يوسف بن عبدالله بن محمد. تحقيق: محمد محمد أحيد ولد ماديك الموريتاني، مكتبة الرياض الحديثة، الرياض/ السعودية، الطبعة الثانية ١٤٠٠هـ/ ١٩٨٠م.
- (۱۷۸) الكامل في القراءات العشر والأربعين الزائدة عليها، اليشكري، أبو القاسم يوسف بن علي بن جبارة بن محمد بن عقيل بن سواده الهُذَلِي. تحقيق: جمال بن السيد بن رفاعي الشايب، مؤسسة سما للتوزيع والنشر، الطبعة الأولى، ١٤٢٨هـ ٢٠٠٧م.
- (۱۷۹) الكامل في اللغة والأدب، المبرد، أبو العباس محمد بن يزيد. تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر العربي، القاهرة/ مصر، الطبعة الثالثة، ١٤١٧هـ ١٤٩٧م.
- (۱۸۰) **الكامل في ضعفاء الرجال**، ابن عدي، أبو أحمد الجرجاني. تحقيق: عادل أحمد عبدالموجود-علي محمد معوض-عبد الفتاح أبو سنة، الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
  - (١٨١) كتاب ابن المعتز وتراثه في الأدب والنقد والبيان، خفاجي، محمد عبدالمنعم.
- (١٨٢) كتاب الأم، الشافعي، أبو عبدالله محمد بن إدريس بن العباس القرشي المكي. دار المعرفة، بيروت/ لبنان، ١٤١٠هـ ١٩٩٠م.
- (۱۸۳) كتاب العين، الفراهيدي، أبو عبدالرحمن الخليل بن أحمد. تحقيق: د مهدي المخزومي، د إبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال.
- (١٨٤) كتاب تفسير القرآن، ابن المنذر، إبراهيم بن المنذر النيسابوري أبو بكر. تحقيق: سعد بن محمد السعد، دار المآثر، المدينة النبوية/ السعودية، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ، ٢٠٠٢م.

(١٨٦) كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، الحاج خليفة، مصطفى بن عبدالله. مكتبة المثنى، بغداد/ العراق، ١٩٤١م.

(١٨٥) كتاب سيبويه، سيبويه، أبو بشر عمرو بن عثمان بن قنبر الحارثي، تحقيق:

- (١٨٧) الكشف والبيان عن تفسير القرآن، الثعلبي، أبو إسحاق أحمد بن محمد بن إبراهيم.، تحقيق: الإمام أبي محمد بن عاشور، والأستاذ نظير الساعدي، دار إحياء التراث العربي، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ - ٢٠٠٢م.
- (١٨٨) لباب النقول في أسباب النزول، السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر. تحقيق: الاستاذ أحمد عبدالشافي، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان.
- (١٨٩) اللباب علل البناء والإعراب، العكرى، أبو البقاء عبدالله بن حسين بن عبدالله. تحقيق: د. عبدالإله النبهان، دار الفكر، دمشق/سوريا، الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ - ١٩٩٥م.
- (١٩٠) اللباب في تهذيب الأنساب، ابن الأثير، عز الدين أبو الحسن على بن أبي الكرم محمد بن محمد الجزري. دار صادر، بيروت/ لبنان.
- (۱۹۱) لسان العرب، ابن منظور، أبي الفضل جمال الدين محمد بن مكرم. دار صادر، بيروت/ لبنان، الطبعة الثالثة، ١٤١٤هـ.
- (١٩٢) لسان الميزان، ابن حجر، أبو الفضل أحمد بن على بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني. تحقيق: دائرة المعرف النظامية - الهند، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت/ لبنان، الطبعة الثانية، ١٣٩٠هـ - ١٩٧١م.
- (١٩٣) اللمع في العربية، ابن جني، أبو الفتح عثمان بن جني الموصلي. تحقيق: فائز فارس، دار الكتب الثقافية، الكويت.
- (١٩٤) المبسوط، السرخسي، محمد بن أحمد بن أبي سهل شمس الأئمة. دار المعرفة، بيروت/لبنان، بدون طبعة، ١٤١٤هـ - ١٩٩٣م.

- (۱۹۵) **مجاز القرآن**، أبو عبيدة، معمر بن المثنى التيمي البصري. تحقيق: محمد فواد سزگين، مكتبة الخانجي، القاهرة / مصر، ۱۳۸۱هـ.
- (۱۹۲) مجالس العلماء، للزجاجي، أبو القاسم عبدالرحمن بن إسحاق. تحقيق: عبدالسلام محمد هارون، مكتبة الخانجي مكتبة الخانجي، القاهرة/ الرياض، الطبعة الثانية، ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
  - (۱۹۷) مجالس ثعلب، أبو العباس أحمد بن يحيى بن زيد بن سيار الشيباني. بدون طبعة.
- (۱۹۸) المجروحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين، ابن حبان، محمد بن حبان بن أحمد بن حبان الدوعي، أحمد بن حبان التميمي البستي. تحقيق: محمود إبراهيم زايد، دار الوعي، حلب/ سوريا، الأولى، ١٣٩٦م.
- (۱۹۹) مجمع الأمثال، الميداني، أبو الفضل أحمد بن محمد بن إبراهيم. محمد محيى الدين عبدالحميد، دار المعرفة، بيروت/ لبنان.
- (۲۰۰) مجمل اللغة، ابن فارس، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا. تحقيق: زهير عبدالمحسن سلطان، مؤسسة الرسالة، بيروت/ لبنان، الطبعة الثانية، ٢٠٠١هـ ١٤٠٦م.
  - (٢٠١) المجموع شرح المهذب، النووي، أبو زكريا محيى الدين يحيى بن شرف. دار الفكر.
- (٢٠٢) المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها، ابن جني، أبو الفتح عثمان بن جني الموصلي. وزارة الأوقاف، ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م.
- (٢٠٣) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ابن عطية، أبو محمد عبدالحق بن غالب بن عطية الأندلسي. تحقيق: عبدالسلام عبدالشافي محمد، دار الكتب العلمية، ببروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ.
- (٢٠٤) المحرر في أسباب نزول القرآن من خلال الكتب التسعة دراسة الأسباب رواية ودراية، المزيني، خالد بن سليان. دار ابن الجوزي، الدمام/ السعودية، الطبعة الأولى، ١٤٢٧هـ ٢٠٠٦م.

- (۲۰۵) المحكم والمحيط الأعظم، ابن سيده، أبو الحسن علي بن إسماعيل بن سيده المرسي. تحقيق: عبدالحميد هنداوي، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- (٢٠٦) مختار الصحاح، الرازي، زين الدين أبو عبدالله محمد بن أبي بكر بن عبدالقادر الحنفي. تحقيق: يوسف الشيخ محمد، المكتبة العصرية الدار النموذجية، بيروت/صيدا، الطبعة الخامسة، ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م.
- (۲۰۷) مختصر العبارات لمعجم مصطلحات القراءات، الدوسري، إبراهيم بن سعيد بن حمد. دار الحضارة للنشر، الرياض/ السعودية، الطبعة الأولى، ٢٩٧هـ ٨٠٠٨م.
- (٢٠٨) المختصر في أخبار البشر، أبو الفداء، عماد الدين إسماعيل بن علي بن محمود بن محمد. المطبعة الحسينية المصرية/ الطبعة الأولى.
- (۲۰۹) **مختصر معارج القبول**، آل عقدة، أبو عاصم هشام بن عبدالقادر بن محمد. مكتبة الكوثر، الرياض/ السعودية، الطبعة الخامسة، ۱۶۱۸ هـ.
- (۲۱۰) المخصص، ابن سيده، أبو الحسن علي بن إسهاعيل بن سيده المرسي. تحقيق: خليل إبراهم جفال، دار إحياء التراث العربي، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ ١٩٩٦م.
- (٢١١) **المدونة**، المدني، مالك بن أنس بن مالك بن عامر الأصبحي، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ ١٩٩٤م.
- (٢١٢) مرآة الجنان وعبرة اليقظان في معرفة ما يعتبر من حوادث الزمان، اليافعي، أبو محمد عفيف الدين عبدالله بن أسعد. تحقيق: خليل المنصور، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- (٢١٣) **مروج الذهب ومعادن الجوهر**، المسعودي، أبو الحسن على بن الحسين بن على. تحقيق: أسعد داغر، دار الهجرة، قم، ٩٠٩ هـ.

- (٢١٤) المزهر في علوم اللغة وأنواعها، السيوطي، جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر. تحقيق: فؤاد علي منصور، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، 1٤١٨هـ ١٩٩٨م.
- (٢١٥) المسالك والممالك، البكري، أبو عبيد عبدالله بن عبدالعزيز بن محمد. دار الغرب الإسلامي، ١٩٩٢م.
- (۲۱۲) المستدرك على الصحيحين، الحاكم، أبو عبدالله محمد بن عبدالله بن محمد. تحقيق: مصطفى عبدالقادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ ١٩٩٠م.
- (۲۱۷) المستطرف في كل فن مستطرف، الأبشيهي، أبو الفتح شهاب الدين محمد بن أحمد بن منصور. عالم الكتب، بيروت/ لبنان، الطبعة لأولى، ۱۹۱۹هـ.
- (۲۱۸) مسند الإمام أحمد بن حنبل، ابن حنبل، أبو عبدالله الإمام أحمد بن محمد. تحقيق: شعيب الأرنؤوط وعادل مرشد وآخرون، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، ۱٤۲۱هـ ۲۰۰۱م.
- (۲۱۹) مشاهير علماء الأمصار، ابن حبان، محمد بن حبان بن أحمد بن حبان التميمي البستي. تحقيق: مرزوق على ابراهيم، دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع، المنصورة/ مصر، الطبعة الأولى ١٤١١هـ ١٩٩١م.
- (۲۲۰) مشكل إعراب القرآن، القيسي، أبو محمد مكي ابن أبي طالب. تحقيق: د. حاتم صالح الضامن، مؤسسة الرسالة، بيروت/ لبنان، الطبعة الثانية، ١٤٠٥هـ.
- (۲۲۱) المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، الفيومي، أبو العباس أحمد بن محمد بن على. المكتبة العلمية، بيروت/ لبنان.
- (٢٢٢) المصنف في الأحاديث والآثار، ابن أبي شيبة، عبدالله بن محمد بن إبراهيم. تحقيق: كمال يوسف الحوت، مكتبة الرشد، الرياض/ السعودية، الطبعة الأولى، عمد الرياض السعودية، الطبعة الأولى، ١٤٠٩هـ.

Fattani / /

- (٢٢٣) معاني القرآن وإعرابه تحقيق ودراسة، المعبدي، عفاف عطية الله ضيف الله، جامعة أم القرى، ١٤٣٤هـ ١٤٣٥هـ.
- (۲۲٤) معاني القرآن وإعرابه، الزجاج، أبو إسحاق إبراهيم بن السري بن سهل. تحقيق: عبدالجليل عبده شلبي، عالم الكتب، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- (۲۲۰) معاني القرآن، الأخفش الأوسط، أبو الحسن المجاشعي. تحقيق: الدكتورة هدى محمود قراعة، مكتبة الخانجي، القاهرة/ مصر، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ ١٩٩٠م.
- (٢٢٦) معاني القرآن، الفراء، أبو زكريا يحيى بن زياد بن عبدالله بن منظور الديلمي. تحقيق: أحمد يوسف النجاتي، محمد علي النجار، عبدالفتاح إسماعيل الشلبي، دار المصرية للتأليف والترجمة، مصر، الطبعة الأولى.
- (۲۲۷) معاني القرآن، النحاس، أبو جعفر أحمد بن محمد. تحقيق: محمد علي الصابوني، جامعة أم القرى، مكة المكرمة/ السعودية، الطبعة الأولى، ١٤٠٩هـ.
- (٢٢٨) معتقد أهل السنة والجماعة في توحيد الأسماء والصفات، التميمي، محمد بن خليفة بن علي أضواء السلف، الرياض/ السعودية، الطبعة الأولى ١٤١٩هـ 1٩٩٩م.
- (۲۲۹) معجم الأدباء إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب، الحموي، شهاب الدين أبو عبدالله ياقوت بن عبدالله الرومي. تحقيق: إحسان عباس، دار الغرب الإسلامي، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ ١٩٩٣م.
- (٢٣٠) المعجم الأوسط، الطبراني، أبو القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب. تحقيق: طارق بن عوض الله بن محمد، عبدالمحسن بن إبراهيم الحسيني، دار الحرمين، القاهرة/ مصر.
- (۲۳۱) معجم البلدان، الحموي، شهاب الدين أبو عبدالله ياقوت بن عبدالله الرومي. دار صادر، بيروت/ لبنان، الطبعة الثانية، ١٩٩٥م.

- (۲۳۲) معجم الشعراء، المرزباني، الإمام أبي عبيد الله محمد بن عمران. تحقيق: الأستاذ الدكتور ف. كرنكو، مكتبة القدسي، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الثانية، ٢٠٤٠هـ ١٩٨٢م.
- (۲۳۳) معجم الصحابة، البغوي، أبو القاسم عبدالله بن محمد بن عبدالعزيز. تحقيق: محمد الأمين بن محمد الجكني، مكتبة دار البيان، الكويت، الطبعة الأولى، 12۲۱هـ-۲۰۰۰م.
- (۲۳٤) المعجم الصغير، الطبراني، أبو القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب. تحقيق: محمد شكور محمود الحاج أمرير، المكتب الإسلامي، دار عمار، بيروت/ عمان، الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- (٢٣٥) المعجم الكبير، الطبراني، أبو القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب. تحقيق: حمدي بن عبدالمجيد السلفي، مكتبة ابن تيمية، القاهرة/ مصر، الطبعة الثانية.
- (۲۳۲) معجم المؤلفين، كحالة، عمر بن رضا بن محمد راغب بن عبدالغني، مكتبة المشنى دار إحياء التراث العربي، بيروت/ لبنان.
- (۲۳۷) معجم المعالم الجغرافية الواردة في السيرة النبوية، البلادي، عاتق بن غيث، دار مكة للنشر والتوزيع، مكة المكرمة/ السعودية، الطبعة الأولى، ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م.
- (٢٣٨) المعجم الوسيط، لمجموعة من المؤلفين، (إبراهيم مصطفى / أحمد الزيات / حامد عبدالقادر / محمد النجار). مجمع اللغة العربية دار الدعوة، القاهرة/ مصر.
- (۲۳۹) معجم مقاییس اللغة، ابن فارس، أبو الحسین أحمد بن فارس بن زکریا. تحقیق: عبدالسلام محمد هارون، دار الفکر، ۱۳۹۹هـ ۱۹۷۹م.
- (۲٤٠) معرفة الصحابة، الأصبهاني، أبو نعيم أحمد بن عبدالله. تحقيق: عادل بن يوسف العزازي، دار الوطن للنشر، الرياض/ السعودية، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.

- (۲٤۲) مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج، الشربيني، شمس الدين محمد بن أحمد الخطيب. دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ ١٩٩٤م.
- (۲٤٣) المغني البن قدامة، المقدسي، موفق الدين أبو محمد عبدالله بن أحمد بن محمد بن قدامة الجماعيلي. مكتبة القاهرة، القاهرة/ مصر، بدون طبعة، ١٣٨٨هـ 19٦٨م.
- (٢٤٤) المغول (التتار) بين الانتشار والانكسار، الصلابي، علي محمد محمد. الأندلس الجديدة، مصر، الأولى، ١٤٣٠ هـ ٢٠٠٩م.
- (٢٤٥) مفاتيح الغيب التفسير الكبير، الرازي، فخر الدين أبو عبدالله محمد بن عمر. دار إحياء التراث العربي، بيروت/ لبنان، الطبعة الثالثة، ١٤٢٠هـ.
- (٢٤٦) المفردات في غريب القرآن، الراغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد. تحقيق: صفوان عدنان الداودي، دار القلم، الدار الشامية دمشق/ بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ.
  - (٢٤٧) المفصل في الرد على شبهات أعداء الإسلام، الشحود، علي بن نايف.
- (۲٤۸) المفصل في صنعة الإعراب، الزمخشري، أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد. تحقيق: د. علي بو ملحم، مكتبة الهلال، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٩٩٣م.
- (٢٤٩) المفضليات، الضبي، المفضل بن محمد بن يعلى بن سالم. تحقيق: أحمد محمد شاكر و عبدالسلام محمد هارون، دار المعارف، القاهرة/ مصر، الطبعة السادسة.
- (۲۵۰) المقتضب، المبرد، أبو العباس محمد بن يزيد. تحقيق: محمد عبدالخالق عظيمة، عالم الكتب، بيروت/ لبنان.

- (۲۵۱) مقدمة في أصول التفسير، ابن تيمية، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبدالحليم. دار مكتبة الحياة، بيروت/ لبنان، ۱۶۹۰هـ ۱۹۸۰م.
- (۲۵۲) مقدمة وتاريخ ابن خلدون، ابن خلدون، أبو زيد عبدالرحمن بن محمد بن محمد. تحقيق: خليل شحادة، دار الفكر، بيروت/ لبنان، الطبعة الثانية، ۲۰۸ هـ ۱۹۸۸ م.
- (٢٥٣) المقصد الأسنى في شرح معاني أسماء الله الحسنى، الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد. تحقيق: بسام عبدالوهاب الجابي، الناشر: الجفان والجابي، قبرص، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
- (٢٥٤) الملل والنحل، الشهرستاني، أبو الفتح محمد بن عبدالكريم بن أبى بكر أحمد. مؤسسة الحلبي.
- (۲۵۵) المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبدالرحمن بن علي بن محمد. تحقيق: محمد عبدالقادر عطا، مصطفى عبدالقادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- (٢٥٦) المنصف لابن جني، ابن جني، أبو الفتح عثمان بن جني الموصلي. دار إحياء التراث القديم، الطبعة الأولى، ١٣٧٩هـ ١٩٥٤م.
- (۲۵۷) منهاج الطالبين وعمدة المفتين في الفقه، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي، المحقق: عوض قاسم أحمد عوض، دار الفكر، الطبعة: الأولى، ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٥م.
- (۲۰۸) منهج الإمام الزجاج في كتابه معاني القرآن وإعرابه، بندويش علال عبدالقادر، رسالة دكتوراه من جامعة أم القرى ۱۶۳۳ هـ ۲۰۱۲م.
- (٢٥٩) الموسوعة الموجزة في التاريخ الإسلامي، مجموعة من المؤلفين. نقلا عن: موسوعة سفير للتاريخ الإسلامي، نقلها وأعدها للشاملة: أبو سعيد المصري.

- (٢٦٠) الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة، مجموعة من المؤلفين، الندوة العالمية للشباب الإسلامي. مراجعة: د. مانع بن حماد الجهني، دار الندوة العالمية للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الرابعة، ١٤٢٠ هـ.
- (٢٦١) موقف ابن تيمية من الأشاعرة، المحمود، عبدالرحمن بن صالح. مكتبة الرشد، الرياض/ السعودية، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- (٢٦٢) ميزان الاعتدال في نقد الرجال، الذهبي، شمس الدين أبو عبدالله محمد بن أحمد. تحقيق: علي محمد البجاوي، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٣٨٢هـ ١٩٦٣م.
- (٢٦٣) النحو وكتب التفسير، إبراهيم رفيدة نشر الدار الجماهيرية، ليبيا، الطبعة الثالثة، ١٩٩٠م.
- (٢٦٤) نزهة الألباء في طبقات الأدباء، الأنباري، أبو البركات عبدالرحمن بن محمد بن أبي سعيد. تحقيق: إبراهيم السامرائي، مكتبة المنار، الزرقاء/ الأردن، الطبعة الثالثة، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- (٢٦٥) النشر في القراءات العشر، ابن الجزري، شمس الدين أبو الخير محمد بن محمد بن يوسف. تحقيق: على محمد الضباع، المطبعة التجارية الكبرى دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان.
- (٢٦٦) النكت في القرآن الكريم، المجاشعي، أبو الحسن علي بن فَضَّال بن علي بن غالب. تحقيق: د. عبدالله عبدالقادر الطويل، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٢٨هـ ٢٠٠٧م.
- (٢٦٧) نهاية الأرب في فنون الأدب، النويري، شهاب الدين أحمد بن عبدالوهاب بن محمد. دار الكتب والوثائق القومية، القاهرة/ مصر، الطبعة الأولى، ١٤٢٩هـ.
- (۲۲۸) نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب، القلق شندي، أبو العباس أحمد بن علي. تحقيق: إبراهيم الإبياري، دار الكتاب اللبنانين، بيروت/ لبنان، الطبعة الثانية، 180٠ هـ ١٩٨٠م.

- (٢٦٩) الهداية إلى بلوغ النهاية، ابن أبي طالب، أبو محمد مكي. تحقيق: أ. د: الشاهد البوشيخي، مجموعة بحوث الكتاب والسنة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة الشارقة/ الإمارات، الطبعة الأولى، ١٤٢٩هـ ٢٠٠٨م.
- (۲۷۰) هدية العارفين أسماء المؤلفين وآثار المصنفين، البغدادي، إسهاعيل بن محمد أمين بن مير سليم الباباني. طبع بعناية وكالة المعارف الجليلة في مطبعتها البهية استانبول ١٩٥١، دار إحياء التراث العربي، بيروت/ لبنان.
- (۲۷۱) **الوای بالوفیات**، الصفدي، صلاح الدین خلیل بن أیبك بن عبدالله. تحقیق: أحمد الأرناؤوط و ترکي مصطفی، دار إحیاء التراث، بیروت/ لبنان، ۱٤۲۰هـ الأرناؤوط و ترکم.
- (۲۷۲) وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، ابن خلكان، أبو العباس شمس الدين أحمد بن عجمد بن إبراهيم. تحقيق: إحسان عباس، دار صادر، بيروت/ لبنان.

## فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                               |
|--------|---------------------------------------|
| ٣      | ملخص الرسالة                          |
| ٤      | Thesis abstract                       |
| ٥      | المقدمة                               |
| ٧      | أهمية البحث وأسباب اختياري له         |
| ٨      | خطة البحث                             |
| ١.     | طريقة عملي ومنهجي في البحث            |
| ١٨     | التمهيسد                              |
| ١٩     | وفيه عن عصر الزجاج                    |
| ۲.     | أولاً: الحالة السياسية                |
| 7.7    | ثانياً: الحالة الاجتماعية             |
| 44     | ثالثاً: الحالة العلمية والثقافية      |
| ٣٨     | القسم الأول: قسم الدراسة              |
| ٤٠     | الفصل الأول: التعريف بالمؤلف          |
| ٤١     | المبحث الأول: اسمه ونسبه وكنيته ولقبه |
| ٤٤     | المبحث الثاني: مولده ووفاته ونشأته    |
| ٤٤     | أولاً: مولده                          |
| ٨٥     | ثانياً: وفاته                         |
| ٤٥     | ثالثاً: نشأته وحياته                  |
| ٤٨     | المبحث الثالث: شيوخه وتلاميذه         |

| الصفحة | الموضوع                                              |
|--------|------------------------------------------------------|
| 70     | المبحث الرابع: مكانته العلمية                        |
| ٧٠     | المبحث الخامس: عقيدته ومذهبه الفقهي                  |
| VV     | المبحث السادس: آثاره العلمية ومؤلفاته                |
| VV     | أولا: المؤلفات المطبوعة                              |
| ٧٩     | ثانياً: المؤلفات المخطوطة                            |
| ۸۰     | ثالثاً: المؤلفات المفقودة                            |
| ٨٤     | رابعاً: كتب منسوبة للزجاج                            |
| ۸۸     | الفصل الثاني: التعريف بالكتاب                        |
| ٨٩     | المبحث الأول: اسم الكتاب وتوثيق نسبته إلى مؤلفه      |
| ٨٩     | أولا: اسم الكتاب                                     |
| ٩٣     | ثانياً: توثيق نسبة الكتاب للمؤلف                     |
| 90     | المبحث الثاني: منهج المؤلف في الكتاب                 |
| 97     | أولا: منهجه في بيان معنى الآية من حيث اللغة والإعراب |
| 1.0    | ثانياً: منهجه في بيان معنى الآية من حيث التفسير      |
| 11.    | رابعاً: منهجه في القراءات                            |
| 117    | خامساً: منهجه في بعض المباحث المتعلقة بعلوم القرآن   |
| 117    | سادساً: منهجه في الترجيح والاختيار                   |
| 171    | المبحث الثالث: مصادر الكتاب                          |
| ۱۳۱    | المبحث الرابع: القيمة العلمية للكتاب                 |
| 144    | المبحث الخامس: وصف النسخ المخطوطة                    |
| ١٤٧    | <ul> <li>نماذج من النسخ المخطوطة</li> </ul>          |

| الصفحة   | الموضوع                            |
|----------|------------------------------------|
| 100      | القسم الثاني: النصُّ المُحَقَّـــق |
| 107      | السُّورَةُ التي يذكر فيها المؤمن   |
| ١٥٨      | سورة غافر                          |
| 19.      | سُورَة السجدة (فصلت)               |
| 377      | سُورَةُ حم عسق (الشورى)            |
| 707      | سورة الزخرف                        |
| 794      | سُورَةُ الدُّخَان                  |
| ٣٠٩      | سُورَةُ الجاثية                    |
| 477      | سُورَةُ الأحقاف                    |
| ٣٥١      | سُورَةُ محمَّد العَلَيْثُلِ        |
| <b>4</b> | سُورَةُ الفتح                      |
| ٤٠٦      | سُورَةُ الْحُجُرَات                |
| ٤٢٨      | سُورَةُ ق                          |
| १०४      | سُورَةُ والذاريات                  |
| ٤٧٧      | سُورَةُ الطور                      |
| १९९      | سُورَةُ النَّجْم                   |
| 079      | سُورَةُ القمر                      |
| 0 V 0    | سُورَةُ الرَّحْمَٰنِ               |
| ٦١٠      | سُورَةُ الواقعة                    |
| 784      | سُورَةُ الحديد                     |
| 777      | سُورَةُ المجادلة                   |

| الصفحة       | الموضوع                          |
|--------------|----------------------------------|
| <b>V • •</b> | سورة الحشر                       |
| ٧٢٨          | سُورَةُ الممتحنة                 |
| ٧٤٦          | سُّورَةُ الصَّف                  |
| ٧٥٨          | سُورَةُ الجمعة                   |
| V79          | سُورَةُ المنَافِقِينَ            |
| VVV          | سُورَةُ التَّغَابُن              |
| ٧٨٥          | سُورَةُ الطَّلاق                 |
| ۸۰۳          | سُورَةُ التَّحْريم               |
| ۸۲۰          | سُورَةُ الْمُلْكِ                |
| ۸۳۲          | الخاتمسة                         |
| ۸۳٥          | الفهـــارس                       |
| ۸۳٦          | فهرس الآيات القرآنية             |
| ۸۸٦          | فهرس الأحاديث والآثار            |
| ۸۹۱          | فهرس المصطلحات والمفردات الغريبة |
| ۸۹۳          | فهرس الأعلام                     |
| ٩٠١          | فهرس الأبيات الشعرية             |
| ٩٠٤          | فهرس المصادر والمراجع            |
| ٩٣٣          | فهرس الموضوعات                   |

