# 

تأكيفك الإمام الحافظ المفسّر المفيّد جَعْمَال الدّينَّ فَيْ فِي عَلَيْد الرّحَمْن بنَ عَلِي ثَيْ بنج عَلْد ابنت المجَوَّزيّ المتوفي المتوفي المتوفية



دراكة وتحقيقه الشَّكِيِّجُ بالسِيْمِ مكماشْتِ



## 

تأكيفك الإمام الحافظ لمفسّر لفقيّه جكمال الدّبيرَّ لَيْ فِي كَالْفَرَى كَتْبُدا لرّحمَن بنَ عَلَيْ ثِي بنج كُمْد ابنت الْجَوْزِي المتوفِيه وهامة

> دكارة وتحقيق المشتكيّخ بأسيِّ هم مكداتش



Est. by Mohammad Ali Baydoun 1971 Beirut - Lebanon Établie par Mohamad Ali Baydoun 1971 Beyrouth - Liban baydoun@al-ilmiyah.com

sales@al-ilmiyah

info@al-ilmiyah.com

http://www.al-ilmiyah.com

الكتاب : مجالس ابن الجوزي في المتشابه من الأيات القرآنية

#### Title: MAJĀLIS IBN AL-JAWZĪ FĪ AL-MUTAŠĀBIH MINA AL-ĀYĀT AL-OUR'ĀNIYYA

THE COUNCILS OF IBN AL-JAWZI OF "THE LIKE OF QUORANIC VERSES"

التصنيف: علوم قرآن - متشابهات

Classification: Sciences of the Quoran

المؤلف: ابن الجوزي (ت597هـ)

Author: Ibn Al-Jawzi (D. 597H.)

المحقق: الشيخ باسم مكداش

Editor: Al-Sheikh Bassem Mikdash

الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت

Publisher: Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah - Beirut

عدد الصفحات عدد الصفحات كا Size 17×24 cm Year 2013 A.D. -1434 H. Printed in : Lebanon بلد الطباعة : لبنان لطبعة : الأولى الطبعة : الأولى الطبعة : الأولى المصفحات المصلحة الأولى المصلحة الأولى المصلحة الأولى المصلحة الأولى المصلحة المصلح

#### Dar Al-Kotob Al-ilmiyah

Est. by Mohamad Ali Baydoun
1971 Beirut - Lebanon

Aramoun, al-Quebbah, Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Bldg. Tel: +961 5 804 810/11/12 Fax: +961 5 804813 P.o.Box: 11-9424 Beirut-Lebanon, Riyad al-Soloh Beirut 1107 2290

عرمون،القبة، مبنی دار الکتب العلمیة هاتف: ۱۹۲۱/۱۱/۱۲ فاکس: ۱۹۸۰/۱۱/۱۲ م.ب:۱۹۵۲/۱۱ بیروت-لبنان ریاض الصلح-بیروت (۱۱۰۷۲۲۹۰



جَمَيْعِ الْحِقُوقَ مَحْفُوطَةِ 2013 A.D - 1434 H.

## بِنْ \_\_\_\_ِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرَّحِيرِ \_\_\_ِ

## مُقَدِّمَةُ المُحَقِّق

الحمدُ لله المُنزَّه بذاته عن إشارة الأوهام، المقدّس بصفاته عن إدراك العقول والأفهام، المتصف بالأُلُوهيَّة قبل كل موجود، الباقي بالنعوت السرمدية بعد كل محدود، اللطيف الذي لا تُدركه الأبصار وهو يُدرك الأبصار، المتكبّر الّذي أزاحت سطوات كبريائه الأفكار، القديم الّذي تعالى عن مُمَاثَلَة الحدثان، العظيم الذي تَنَزَّهَ عن مُمَاسَّة المكان، المتعالي عن مُضاهاة الأجسام ومشابهة الأنام، القادر الّذي لا يُشار إليه بالتكييف، القاهر الّذي لا يُشال عما يفعل، العليم الذي خلق الإنسان وعلّمه البيان، الحكيم الّذي نزّل القرآن شفاء للأرواح والأبدان..

والصّلاة والسّلام على سيّدنا محمد المبعوث إلى خليقته، الدّاعي إلى الحقّ وطريقته، ﴿ وعلى آله وصحبه الطيّبين الطاهرين أجمعين.

وبعد:

لمّا كان النّور لا يجتمع مع الظّلام، والحقّ مع الباطل، وَالتَّنزيهُ مع التّجسيم، كان لزامًا على المكلّف الطالب للحقيقة أن يسعى حيث النّور والحق وَالتَّنزيه؛ وهذا السّعي من أوّل

مقدمة المحقق

شروطه تهيئة المشكاة لينبثق منها النور المتوهّج، الَّذي يعكس صفاء ذلك المعين - وهو القلب - وإذا ما تكدّر ذلك المعين بدرَنِ التّشبيه والتّجسيم، فأنّى يتوهج منه النور؟؟

وها نحن نُساهم في تسهيل هذا السعي وتذليله بوضع مقدمة نفيسة لكتاب «مجالس ابن الجوزي في المتشابه من الآيات القرآنيّة»، نذكر فيها مبحثين مُهِمَّيْنِ يتعلّقان في موضوع الكتاب:

الأول: في بيان عقيدة أهل الحق مِنَ المُنزِّهينَ للهِ تعالى عن الجسميَّة ولوازمها، وعقيدة المجسّمة والمشبّهة لله تعالى عن قولهم.

والثّاني: في بيان تعريف المحكم والمتشابه في القرآن الكريم، وإثبات التّأويل عن السّلف والخلف.

أرجو مِن اللهِ تعالى أَنْ يَنْفَعَ بِهِ الأُخْوَةَ المُؤْمِنِينَ، وَأَنْ يَجْعَلَهُ خَيْرًا لَنَا فِي الدُّنْيَا وَذُخْرًا فِي الآّخِوةِ.

وَاللهُ وَلِيُّ التَّوْفِيقُ.

الشيخ باسم مكداش

## ترجمة الإمام الحافظ ابن الجوزي الحنبلي

هو جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد بن علي بن عبيد الله ابن عبيد الله ابن عبد الله ابن حمادي بن أحمد بن محمد بن جعفر بن عبد الله بن القاسم بن النضر ابن القاسم بن محمد ابن عبد الله ابن الفقيه عبد الرحمن، ابن الفقيه القاسم بن محمد ابن أبي بكر الصديق، عبد الله بن أبي قحافة، القُرَشِيُّ، التَّيْمِيُّ، البَكْرِيُّ، البَغْدَادِيُّ، المفسر، الحافظ، الفقيه، الواعظ، الأديب المؤرخ، المعروف بابن الجوزي(۱).

#### شيوخه:

كَثُرَتْ شُيُوخُ ابن الجوزي بسبب عُلُوِّ هِمَّتِهِ في طلب العلم، إذ إنّه لم يكن يقنع بعلم دون علم، فقد قال هو عن نفسه: «ولم أقنع بِفَنِّ واحد من العلوم، بل كنتُ أسمعُ الفقه والوعظ والحديث، وأتَّبِعُ الزُّهَّادَ؛ ثُمَّ قرأتُ اللَّغَةَ، ولم أترك أحدًا ممن يروي ويعظ، ولا غريبًا يقدم إلّا وأحضره، وَأَتَخَيَّرُ الفضائل»(٢).

وقد ألّف في شيوخه الّذين يربو عددهم على الثمانين مَشْيَخَةً في جزئين (7)، منهم: 1 أبو القاسم ابن الحُصَيْن، 1 وأبو عبد الله الحسين بن محمد البارع، 1 وعلي بن

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته: الذهبي، تاريخ الإسلام (۱۲/ ۱۱۰۰).

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزي، صيد الخاطر (ص/ ٥٠٣ – ٥٠٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: الذهبي، سير أعلام النبلاء (٢١/ ٣٦٦). وقد طُبعَ في دار الغرب - بيروت.

عبد الواحد الدِّيْنَوَرِي، 3 - وأبو السَّعادات أحمد بن أحمد المتوكلي، 0 - وأبو سعد إسماعيل بن صالح المؤذِّن، 7 - وأبو الحسن علي ابن الزَّاغُوني الفقيه، V - وهبة الله بن الطَّبَر الحريري، V - وأبو غالب ابن البَنَّاء، وأخوه: يحيى ابن البناء، V - وأبو بكر محمد ابن الحسين المَوْرُدِي، V - وأبو القاسم عبد الله بن محمد الرَّاوِي الأصبهاني، V - والخطيب والقاضي أبو بكر محمد بن عبد الله بن محمد الرَّاوِي الأصبهاني، V - والخطيب والقاضي أبو بكر محمد بن أحمد الباقي الأنصاري، V - وأبو القاسم إسماعيل ابن السَّمَرْ فَنْدِي، V - وعلي بن أحمد بن الموحد، V - وأبو منصور بن خيرون، V - وأبو سعد أحمد بن محمد البغدادي الحافظ، V - وعبد الوهاب بن المبارك الأنماطي، V - وأبو السعود أحمد بن علي بن المُجْلِي، V - وأبو منصور عبد الرحمن بن زريـق القَزَّاز، V - وأبو الوَقْتِ السَّجْزِي، V - وابْن البَطِّي(V).

#### تلاميذه:

له تلامیذ کثیرون منهم: ١- ولده محيي الدین یوسف، ٢- ویوسف بن قزغلي الحنفي سبطه، ٣- والحافظ عبد الغني بن عبد الواحد بن علي بن سرور المقدسي، 3- ومحمد بن سعید بن یحیی، أبو عبد الله بن الدُّبیْثِي، ٥- وضیاء الدین المقدسي، 7- وموفّق الدّین ابن قدامة المقدسي، 9- وابن النّجار. وَخَلْقُ سواهم (٢).

#### ثناء العلماء عليه:

أثنى عليه وشهد بفضله طائفة من العلماء، وهذه بعض من أقوالهم:

١ - قال الإمام الحنبلي ابن قُدامة المقدسي (ت/ ٦٢٠هـ): «ابن الجوزي إمامُ أهل عصره في الوعظ، وَصَنَّفَ في فنون العلم تصانيفَ حسنةً، وكان صاحبَ فنون، وكان

<sup>(</sup>١) انظر: الذهبي، تاريخ الإسلام (١٢/ ١١٠٠).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (١١/١١).

يُصَنِّفُ في الفقه، ويُدَرِّسُ، وكان حافظًا للحديث ١١٠٠٠.

7 – وقال موفق الدين عبد اللطيف البغدادي (ت/ ٦٢٩هـ): «كان ابن الجوزي لطيف الصورة، حلو الشمائل، رخيم النغمة، موزون الحركات والنغمات، لذيذ المفاكهة، يحضر مجلسه مئة ألف أو يزيدون، لا يضيع من زمانه شيئًا، يكتب في اليوم أربعة كراريس، ويرتفع له كل سنة من كتابته ما بين خمسين مجلدًا إلى ستين، وله في كل علم مشاركة، لكنّه كان في التفسير من الأعيان، وفي الحديث من الحفّاظ، وفي التاريخ من المتوسّعين، ولديه فقه كاف، وأما السّجع الوعظي فله فيه ملكة قوية، إن ارتجل أجاد، وإن روى أبدع) «٢٠).

٣- وقال شمس الدين سبط ابن الجوزي أبو المظفر (ت/ ٢٥٤هـ): «كان زاهدًا في الدّنيا، مُتَقَلِّلًا منها، وما مَازَحَ أحدًا قطّ، ولا لعب مع صَبِيًّ، ولا أكل من جهةٍ لا يَتَيَقَّنُ حلّها، وما زال على ذلك الأسلوب إلى أن توفّاه اللهُ تعالى "(").

3- وقال الإمام أبو عبد الله ابن الدُّبَيْثِي (ت/ ٦٣٧هـ) في «تاريخه»: «شيخنا جمال الدين صاحب التصانيف في فنون العلوم من التفسير والفقه والحديث والتواريخ وغير ذلك، وإليه انتهتْ معرفة الحديث وعلومه والوقوف على صحيحه من سقيمه، وكان من أحسن الناس كلامًا، وأتمهم نظامًا، وأعذبهم لسانًا، وأجودهم بيانًا»(٤).

٥- وقال أبو العباس شمس الدين ابن خلكان البرمكي الإربلي (ت/ ٦٨١هـ): "إنّه كان علّامة عصره، وإمام وقته في الحديث وفي صناعة الوعظ، صَنَّفَ في فنون كثيرة». فذكر مؤلفاته، ثم قال: "وبالجملة، فكتبه تكاد لا تُعَدُّ، وكتب بخطه شيئًا كثيرًا، والنّاس يُغالون في ذلك حتى يقولوا: إنّه جُمعت الكراريس التي كتبها وَحُسبَتْ مُدَّةَ عمره،

<sup>(</sup>۱) نقله عنه: الذهبي، سير أعلام النبلاء (۲۱/ ۳۸۱).

<sup>(</sup>٢) نقله عنه: ابن رجب، ذيل طبقات الحنابلة (٢/ ٤٨٤).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، (٢/ ٤٨١ – ٤٨٢).

<sup>(</sup>٤) نقله عنه: الذهبي، سير أعلام النبلاء (٢١/ ٣٧٣).

وقسمت الكراريس على المدة فكان ما خص كل يوم تسع كراريس الالكراريس

7 - وقال الإمام شمس الدّين أبو عبد الله النّهبي (ت/ ٧٤٨هـ) عنه: «كان رأسًا في التذكير بلا مُدافعة، يقول النّظم الرائق، والنّشر الفائق بديهًا، وَيُسْهِبُ، وَيُعْجِبُ، وَيُطْرِبُ، وَيُطْنِبُ، لم يأت قبله ولا بعده مثله، فهو حامل لواء الوعظ والقيم بفنونه، مع الشّكل الحسن، والصّوت الطيّب، والوقع في النّفوس، وحسن السيرة، وكان بحرًا في التّفسير، علّامة في السير والتّاريخ، موصوفًا بحسن الحديث ومعرفة فنونه، فقيهًا، عليمًا بالإجماع والاختلاف، جيّد المشاركة في الطّب، ذا تفنن، وفهم، وذكاء، وحفظ، واستحضار، وإكبابٍ على الجمع والتّصنيف مَعَ التّصَوُّنِ وَالتَّجَمُّلِ، وحسن الشّارة، ورشاقة العبارة، ولطف الشّمائل، والأوصاف الحميدة، والحرمة الوافرة عند الخاص والعام، ما عرفتُ أحدًا صَنَّفَ مَا صَنَّفَ مَا صَنَّفَ مَا صَنَّفَ ...

٧- وقال الحافظ المفسّر ابن كثير (ت/ ٧٧٤هـ) عنه: «أَحَدُ أفرادِ العلماء، بَرَزَ في كثير من العلوم، وانفرد بها عن غيره، وجمع المصنّفات الكبار والصّغار نحوًا من ثلاثمائة مصنّف، وكتب بيده نحوًا من ألفي مجلدة. وَتَفَرَّدَ بِفَنِّ الوعظِ الّذي لم يُسْبَقُ إلى مثله، ولم يلحق شأوه فيه وفي طريقته وشكله، وفي فصاحته، وبلاغته، وعذوبة كلامه، وحلاوة ترصيعه، ونفوذ وعظه، وغوصه على المعاني البديعة، وتقريبه الأشياء الغريبة فيما يشاهد من الأمور الحسيّة، بعبارة وجيزة سريعة الفهم والإدراك، بحيث يجمع المعاني الكثيرة في الكلمة اليسيرة. هذا؛ وله في العلوم كلّها اليد الطولى، والمشاركات في سائر أنواع العلوم: من التفسير، والحديث، والتاريخ، والحساب، والنّظر في النّجوم، والطّب، والفقه، وغير ذلك من اللغة والنحو»(").

٨- وقال الحافظ زين الدين ابن رجب (ت/ ٩٧ هـ) عنه: «الحافظ، المفسر، الفقيه،

<sup>(</sup>١) ابن خلكان، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان (٣/ ١٤٠ – ١٤١).

<sup>(</sup>٢) الذهبي، سير أعلام النبلاء (٢١/ ٣٦٧).

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، البداية والنهاية (١٣/ ٢٨).

الواعظ، الأديب، شيخ وقته، وإمام عصره »(١).

#### عقيدته:

يُعَدُّ الإمامُ ابن الجوزي من علماء المذهب الحنبلي الّذين لم تتلوث عقيدتهم بِدَرَنِ التّشبيه والتّجسيم، فقد ألّف كتاب «دفع شبه التّشبيه بأكف التنزيه» ردّ فيه على المجسّمة النّذين ينتسبون إلى الإمام أحمد بن حنبل وهو منهم براء، وبَيَّنَ فيه أنّ عقيدة السّلف وعقيدة الإمام أحمد تَنْزِيهُ اللهِ تعالى عن الجسميّة ولوازمها من الجهة والمكان والحدّ والاستقرار وغيرها من صفات الحوادث والأجسام (٢٠)..

ومما قاله في هذا الكتاب: «الواجبُ علينا، أَنْ نعتقدَ أَنَّ ذاتَ اللهِ تعالى لا تَتَبَعَّضُ، ولا يحويها مكان، ولا تُوصف بالتَّغَيُّر ولا بالانتقال»(٣).

وقال أيضًا: «كُلُّ مَنْ هو في جهة يكون مُقَدَّرًا محدودًا وهو يتعالى عن ذلك، وإنما الجهات للجواهر والأجسام لأنها أجرام تحتاج إلى جهة، والجهة ليست في جهة وإذا ثبت بطلان المكان؛ ويوضّحه أَنَّ المكان يُحيط بِمَنْ فيه والخالق لا يحويه شيء ولا تحدث له صفة»(٤).

وقال في «المنتظم في تاريخ الأمم والملوك» وهو يردُّ على بعض المجسمة: «انظر

<sup>(</sup>١) ابن رجب، ذيل طبقات الحنابلة (٢/ ٤٦١).

<sup>(</sup>۲) جاء في كتاب «اعتقاد الإمام المبجل أبي عبد الله أحمد بن حنبل» لأبي الفضل التميمي البغدادي الحنبلي: «وأنكر – أي الإمام أحمد – على من يقول بالجسم، وقال: إِنَّ الأَسْمَاءَ مأخوذة بالشريعةِ وَاللُّغةِ، وأهلُ اللُّغةِ وضعوا هذا الاسم على كل ذي طول وعرض وسمك وتركيب وصورة وتأليف، والله ها خارج عن ذلك كلّه فلم يَجُزْ أن يُسَمَّى جِسْمًا لِخُرُوجِهِ عَنْ مَعْنَى الجِسْمِيَّةِ، وَلَمْ يَجِعْ فِي الشَّرِيعَةِ ذَلِكَ فَبَطَلَ». أبو الفضل التميمي، اعتقاد الإمام المبجل أبي عبد الله أحمد بن حنبل (مطبوع بذيل «طبقات الحنابلة» لابن أبي يعلى الحنبلي) (٢٩٨/٢).

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزي، دفع شبه التشبيه بأكف التنزيه (ص/ ١٧٠).

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزي، دفع شبه التّشبيه بأكف التنزيه (ص/ ١٣٦).

إلى حماقة هذا الجاهل، أنكر أن يكون الخالق موجودًا لا في زمان ولا في مكان وَنَسِيَ أَنّه أوجدهما؛ وإنّما ذكرتُ هذا من أشعاره لِيُسْتَدَلُّ بها على كفره، فَلَعَنَهُ اللهُ»(١).

وقال في كتابه «صيد الخاطر»: «عَجِبْتُ مِنْ أقوام يدّعون العلم، ويميلون إلى التّشبيه بحملهم الأحاديث على ظواهرها، فلو أنّهم أمرّوها كما جاءت سَلِمُوا، لأنّ مَنْ أُمَرّ ما جاء وَمَرّ مِنْ غير اعتراض ولا تعرّض، فما قال شيئًا، لا له ولا عليه.

ولكن أقوامًا قصرت علومهم، فرأت أَنَّ حَمْلَ الكلام على غير ظاهره نوع تعطيل، ولو فهموا سعة اللَّغة لم يظنوا هذا، وما هم إلا بمثابة قول الحجاج (٢) لكاتبه وقد مدحته الخنساء، فقالت:

إِذَا هَبَطَ الحَجَّاجُ أَرضًا مَرِيضَةً تَتَبَّعَ أَقْصَى دَائِهَا فَشَفَاهَا شَفَاهَا مَنَ الدَّاءِ العُضَالِ الَّذِي بِهَا غُلَامٌ إِذَا هَزَّ القَنَاةَ شَفَاهَا

فلما أتمّت القصيدة، قال لكاتبه: اقطع لسانها! فجاء ذاك الكاتب المغفل بالموسى، فقالت له: ويلك! إنما قال: أجزل لها العطاء، ثم ذهبت إلى الحجّاج فقالت: كاد واللهِ يقطعُ مِقْوَلِي.

فكذلك الظَّاهِريَّة (٣) الّذين لم يُسَلِّمُوا بالتّسليم، فإنّه من قرأ الآيات والأحاديث ولم

<sup>(</sup>١) ابن الجوزي، المنتظم في تاريخ الأمم والملوك (١٦/ ٢٧).

<sup>(</sup>۲) هو الحجّاج بن يوسف بن الحكم بن أبي عقيل الثقفي (ت/ ٩٥هـ)، قال الذهبي في «سير أعلام النبلاء» (٤/ ٣٤٤): «وَكَانَ ظَلُوْمًا، جَبَّارًا، نَاصِبِيًّا، خَبِيْثًا، سَفَّاكًا لِلدِّمَاءِ، وَكَانَ ذَا شَجَاعَةٍ، وَلِقَدَام، وَمَكْرِ، وَدَهَاءٍ، وَفَصَاحَةٍ، وَبَلَاغَةٍ...». وهو المقصود من قول النَّبِيِّ صلى الله عليه وآله وسلّم: «إِنَّ فِحي ثَقِيف كَذَّابًا وَمُبِيرًا». كما رواه مسلم في صحيحه (٤/ ١٩٧١) (رقم/ ٢٥٤٥) عن أسماء بنت أبي بكر .......... ومعنى «المبير»: أي المسرف في إهلاك الناس وقتلهم، قال ابن كثير في «البداية والنهاية» (٩/ ١٣): «وأمّا «المبير» فهو الحجاج بن يوسف هذا، وقد كان ناصبيًّا يُبغض عليًّا وشيعته في هوى آل مروان بني أمية، وكان جَبَّارًا عنيدًا، مِقْدَامًا على سفك الدّماء بأدنى شُبْهَةٍ.

<sup>(</sup>٣) أي الّذين تمسّكوا بظاهر ما تشابه من الكتاب وَ السُّنَّةِ لإثبات التّجسيم والتّشبيه، وليس أئمة الظّاهرية كابن حزم، فإنّه من المنزّهين لله تعالى عن المكان والجهة وسيأتي كلامه (ص/ ٣٥) في ذلك.

يُزدْ لم أُلْمُهُ، وهذه طريقة السّلف(١).

فَأَمَّا مَن قال: الحديث يقتضي كذا ويُحمل على كذا، مثل أن يقول (٢): استوى على العرش بذاته، وينزل إلى السَّماء الدِّنيا بذاته، فهذه زيادة فهمها قائلها من الحسّ لا من النقل.

ولقد عَجِبْتُ لرجل أندلسي، يُقال له: ابن عبد البر، صَنَّفَ كتاب «التّمهيد»، فذكر فيه حديث النّزول إلى السّماء الدّنيا، فقال: «هذا يدلّ على أنّ الله تعالى على العرش، لأنّه لو لا ذلك لما كان لقوله: «ينزل» معنى»(٢). وهذا كلامُ جاهل بمعرفة الله (٤) هي، لأنّ هذا استسلف من حسّه ما يعرفه من نزول الأجسام، فقاس صفة الحقّ عليه، فأين هؤلاء وأتباع الأثر؟! ولقد تكلّموا بأقبح ما يتكلّم به المتأوّلون، ثم عابوا المتكلّمين.

واعلم أيها الطّالب للرّشاد، أنّه قد سبق إلينا من العقل والنّقل أصلان راسخان، عليهما أمر الأحاديث كلّها:

أما النّقل: فقوله ﴿ : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى مَا يوجبه الحسّ.

وأمّا العقلُ: فإنّه قد عُلِمَ مُباينة الصّانع للمصنوعات، واستدلّ على حدوثها بتغيرها ودخول الانفعال عليها، فثبتَ له قدَمُ الصّانع»(٥).

<sup>(</sup>۱) الصّواب: (بعض السّلف) لأنّ البعض الآخر قد ثبت عنهم أنهم أوّلوا المتشابه، وسيأتي كلامهم في المبحث الثاني من هذه المقدمة (ص/ ١٣١ - ١٤٤).

<sup>(</sup>٢) أي المجسم لله تعالى عن قوله.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن عبد البر، التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد (٧/ ١٢٩).

<sup>(</sup>٤) والغريب العجيب من ابن عبد البركيف يقول هذا الكلام، وقد نقل هو عن الإمام مالك بن أنس أنّه أوّل «حديث النزول» بنزول المَلَكِ بأمر الله تعالى، حيث قال في «التمهيد لِما في موطأ الإمام مالك من المعاني والأسانيد» (٧/ ١٤٣): «وقد روى محمد بن علي الجبلي وكان من ثقات المسلمين بالقيروان، قال: حدثنا جامع بن سوادة بِمصر، قال: حدثنا مطرف، عن مالك بن أنس، أنه سُئِلَ عن الحديث: «إنَّ الله يَنْزُلُ فِي اللَّيْلِ إلَى سَمَاءِ الدُّنْيَا»، فقال مالك: يَتَنَزَّلُ أَمْرُهُ».

<sup>(</sup>٥) ابن الجوزى، صيد الخاطر (ص/ ٩٨ – ٩٩).

وقال في «المنتظم في تاريخ الأمم والملوك»: «أخبرنا محمد بن ناصر الحافظ، حدثنا أبو الحسين محمد بن محمد بن الفراء، قال: أخرج الإمام القائم بأمر الله أمير المؤمنين أبو جعفر ابن القادر بالله في سنة نيف وثلاثين وأربعمائة «الاعتقاد القادري» الذي ذكره القادر، فَقُرئ في الدَّيوان وحضر الزّهّاد والعلماء، وممن حضر الشّيخ أبو الحسن على بن عمر القزويني فكتب خطّه تحته قبل أن يكتب الفقهاء، وكتب الفقهاء خطوطهم فيه: أنَّ هذا اعتقاد المسلمين ومن خالفه فقد فَسقَ وكفرَ. وهو: يجب على الإنسان أن يعلم: أنَّ هذا اعتقاد المسلمين ومن خالفه فقد فَسقَ وكفرَ. وهو: يجب على الإنسان أن يعلم: أنَّ وحده لا شريك له، لم يلد ولم يُولد، ولم يكن له كُفُوًا أحد، لم يتّخذ صاحبةً ولا ولدًا، ولم يكن له مُنوع الماك، وهو أوّل لم يزل، وآخر لا يزال، قادر على كل شيء غير عاجز عن شيء، إذا أراد شيئًا قال له: كن فيكون (١١)، عَنِيُّ غير محتاج إلى شيء، لا اله إلا هو الحي القيوم، لا تأخذه سِنَةٌ ولا نوم، يُطْعِمُ ولا يُطْعَمُ، لا يستوحش من وحده، ولا يأنس بشيء، وهو الغني عن كل شيء، لا تخلفه الدهور والأزمان، وكيف تُغيِّرُهُ الدُّهُورُ والأزمان وهو خالق الدُّهُور والأزمان، والسّموات والأرض وما فيها من أنواع الخلق، والبرّ والبحر وما فيهما، وكل شيء حي أو موات أو جماد؟!

كان ربّنا وحده لا شيء معه، و لا مكان يحويه، فَخَلَقَ كُلَّ شيء بقدرته، وخلق العرشَ لا لحاجته إليه، فاستوى عليه كيف شاء وأراد، لا استقرارَ راحة كما يستريحُ الخلق...»(٢).

#### مصنفاته:

له نحو ثلاث مئة مصنف، منها على سبيل المثال: «تلقيح فهوم أهل الآثار في مختصرالسير والأخبار»، و«الأذكياء وأخبارهم»، و«مناقب عمر بن عبدالعزيز»، و«روح الأرواح»، و«شذور العقود في تاريخ العهود»، و«المدهش» في المواعظ وغرائب الأخبار، و«المقيم المقعد» في دقائق العربيّة، و«صولة العقل على الهوى» في الأخلاق، و«الناسخ والمنسوخ» في الحديث، و«تلبيس إبليس»، و«فنون الأفنان في عيون علوم القرآن»،

<sup>(</sup>۱) قال الإمام النسفي الماتريدي الحنفي في كتابه «تبصرة الأدلّة في أصول الدّين» (١/ ٤١٤): «غير أنّ أصحابنا يقولون: إن قوله: ﴿كُن﴾ عبارة عن سرعة الإيجاد من غير تعذّر».

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزي، المنتظم في تاريخ الأمم والملوك (١٥/ ٢٧٩ – ٢٨٠).

و «لقط المنافع» في الطب والفراسة عند العرب، و «المنتظم في تاريخ الملوك والأمم»، واختصره فسمّاه: «مختصر المنتظم»، و «الذّهب المسبوك في سير الملوك»، و «عجائب البدائع»، وكتاب: «الحمقى والمغفلين»، و «الوفا في فضائل المصطفى»، و «مناقب عمر ابن الخطاب»، و «مناقب أحمد بن حنبل»، و «صيد الخاطر»، و «الياقوتة» في الوعظ، و «المختار من أخبار المختار»، و «مثير عزم السّاكن إلى أشرف الأماكن» في تاريخ مكة والمدينة، و «المجتبى من المجتنى» في أنواع العلوم، وكتاب: «الضعفاء والمتروكين» في رجال الحديث، و «المنظوم والمنثور في مجالس الصّدور»، و «المنهل العذب» في الوعظ، و «غريب الحديث»، و «تبصرة المبتدى وتذكرة المنتهى » ويُقال له: «التبصرة»، و «ري الظماء فيمن قال شِعْرًا من الإماء»، و «بحر الدّموع» في الوعظ والإرشاد، و «نزهة الأعين النّواظر في علم الوجوه والنّظائر» في التفسير، و«الحدائق لأهل الحقائق» في المواعظ، و «أسماء الضعفاء والواضعين» في رجال الحديث، و «الموضوعات في الأحاديث المرفوعات»، و «زاد المسير في علم التفسير»، و «آفة أهل الحديث والرّدّ على عبد المغيث» و «نتيجة الإحياء» اختصر به كتاب «إحياء علوم الدين» للإمام الغزالي، و «كشف المشكل من حديث الصّحيحين»، وكتاب «الرّد على المتعصّب العنيد المانع منْ ذمّ يزيد» رَدَّ فيه على عبد المغيث الحنبلي المدافع عن يزيد بن معاوية، و «المجالس في المتشابه من الآيات القرآنية» وهو كتابنا هذا، و «دفع شبهة التّشبيه بأكف التّنزيه» في الرّد على المجسمة، و «التّحقيق» في أحاديث الخلاف(١١).

#### محاسنه:

قال ابن خلّكان: «فَمَنْ أحسن ما يُحكى عنه، أنّه وقع النّزاع ببغداد بين أهل السُّنَة والشّيعة في المفاضلة بين أبي بكر وَعَلِيٍّ ، فَرَضِيَ الكلّ بما يُجيب به الشيخ أبو الفرج، فأقاما شخصًا سأله عن ذلك وهو على الكرسيّ في مجلس وعظه، فقال: «أفضلهما من كانت ابنته تحته». ونزلَ في الحالِ حتّى لا يُراجع في ذلك. فقالت السُّنَّةُ: هو أبو بكر،

<sup>(</sup>١) انظر: الذهبي، تاريخ الإسلام (١١٠ / ١١٠١ - ١١٠٤). والزركلي، الأعلام (٣/ ٣١٦ - ٣١٧).

لأنّ ابنته عائشة الله تحت رسول الله صلّى الله عليه [وآله](۱) وسلّم، وقالت الشّيعَةُ: هُو عَلِيٌّ لأَنَّ فاطمة ابنة رسولِ الله صلّى الله عليه [وآله] وسلّم. وهذا مِنْ لطائفِ الأجوبة، ولو حصل بعد الفكر التّام وإمعان النّظر كان في غاية الحسن فضلًا عن البديهة. وله محاسن كثيرة يطول شرحها»(۲).

#### محنته:

الابتلاء سُنَّةُ اللهِ في خلقه وخاصة العلماء والصالحين، وذلك لِيُعْلِيَ درجتهم في الجنّة، وَيُمَحِّصَ أفئدتهم، ومنهم الإمام ابن الجوزي رحمه الله تعالى، فقد قال الحافظ الذهبي عنه: «نالته محنةٌ في أواخر عمره، وذلك أنهم وَشَوْا إلى الخليفة النّاصر به بأمر الختُلف في حقيقته وذلك في الصّيف؛ فبينا هو جالسٌ في داره في السّرداب يكتب، جاءه من أسمعه غليظ الكلام وشتمه، وختم على كتبه وداره، وشتّت عياله. فلمّا كان في أوّل اللّيل حملوه في سفينة، وأحدروه إلى واسط، فأقام خمسة أيّام ما أكل طعامًا، وهو يومئذ ابن ثمانين سنة، فلمّا وصل إلى واسط أُنْزِلَ في دَار وَحُبسَ بها، وَجُعِلَ عليها بوّاب، وكان يخدم نفسه ويغسل ثوبه ويطبخ، ويستقي الماء من البئر، فبقي كذلك خمس سنين، ولم يدخل فيها حَمَّامًا.

وكان من جملة أسباب القضيّة أنّ الوزيرَ ابن يونس قُبِضَ عليه، فتتبع ابن القصّاب أصحابَ ابن يونس. وكان الرّكن عبد السلام بن عبد الوهاب بن عبد القادر الجيْلي

<sup>(</sup>۱) ما بين معقوفين وهو: [وآله] زيادة منّي لا يذكرها أكثر العلماء، وهو من الخَطأ الجَسِيم الّذي يقع فيه عَامَّةُ العلماء والمَشَايِخ فِي كتبهم وخطبهم ودروسهم، إذ يختصرون على الصلاة على النّبِيِّ صلى الله عليه وآله وسلم دونَ (آلِهِ)، فَيَقُولُونَ مثلًا: (صلى الله عليه وسلم)، وبعضهم يختصر هذه الصيغة، فيقول: (صلّى سَلَّم) أو (صَعَى سَلَّم)!!! وهو مُخَالِفٌ لِمَا جَاءَ عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وآله وسلم، وَجَدَهَا عليه وآله وسلم، لأنّ من تَبَيَّع ألفاظ الصّلاة على رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، وَجَدَهَا كلّها مشفوعة بالصلاة على (أهل البــيت) مَعَ النَّبِيِّ صلّى الله عليه وآله وسلم. انظر كتابنا: «مناقبُ آلِ بيتِ النَّبِيِّ عندَ أهلِ السُّنَةِ والجماعة» (ص/ ٣٦) طبعة دار الكتب العلمية – بيروت، الطبعة الأولى، عام ٢٠١٢م.

<sup>(</sup>٢) ابن خلكان، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان (٣/ ١٤١ – ١٤٢).

المُتَّهَمُ بسوءِ العقيدةِ وَاصِلًا عند ابن القَصَّابِ، فقال له: أين أنتَ عن ابن الجوزي، فهو من أكبر أصحاب ابن يونس، وأعطاه مدرسة جدّي وأحرقت كتبي بمشورته، وهو نَاصِبيُّ (۱) من أولاد أبي بكر؟!

وكان ابن القصّاب شِيعِيًّا خبيثًا، فكتب إلى الخليفة وساعده جماعة، وَلَبَّسُوا على الخليفة، فأمر بتسليمه إلى الركن عبد السلام، فجاء إلى باب الأزج إلى دار ابن الجوزي، ودخل وأسمعه غليظ المقال كما ذكرنا.

وأُنزل في سفينة، ونزل معه الرُّكْنُ لا غير، وعلى ابن الجوزي غُلالة بلا سراويل، وعلى رأسه تخفيفة، فأُحدر إلى واسط، وكان ناظرها العميد أحد الشيعة.

فقال له الركن: حرسك الله، مكّني من عدوّي لأرميه في المطمورة.

فعزّ على العميد وزجره وقال: يا زنديق أرميه بقولك هات خط الخليفة، والله لو كان من أهل مذهبي لبذلتُ روحي ومالي في خدمته!

فعاد الركن إلى بغداد، وكان بين ابن يونس الوزير وبين أولاد الشيخ عبد القادر عداوة قديمة، فلما ولي الوزارة ثم أُستاذية الدار، بَدَّدَ شَمْلَهُمْ، وَبَعَثَ ببعضهم إلى مطامير واسط فماتو ابها، وأُهين الركن بإحراق كتبه النجو مية.

<sup>(</sup>۱) ليس صحيحًا البتّة نسبة النّصب للإمام ابن الجوزي رحمه الله تعالى؛ بل على العكس من ذلك، فقد كان سيفًا صقيلًا على مجسمة الحنابلة النّواصب، وَشَنّعَ عليهم نصبهم وحبّهم لـ (يزيد بن معاوية بن أبي سفيان)، حيث ألّف كتابًا في ذمّ يزيد سَمّاهُ: «الرد على المتعصب العنيد المانع من ذم يزيد» [طبُع في دار الكتب العلمية] رَدَّ فيه على عبد المغيث الحنبلي المدافع عن (يزيد)؛ وقد وصفهم بأنّهم كَسَوُّا المذهب الحنبلي برجس النّصب والتّجسيم، حيث قال في كتاب «دفع شبه التّشبيه بأكف التّنزيه» (ص/ ١٠٢) وهو يرد عليهم: «فلا تُدخلوا في مذهب هذا الرجل أي الإمام أحمد] الصّالح السّلفي ما ليس منه، ولقد كسيتم هذا المذهب شيئًا قبيحًا حتى صار لا يُقالُ حنبليُّ إلا مُجَسِّمٌ، ثم زَيَّنتُمْ مذهبكم أيضًا بالعصبيّة ليزيد بن معاوية، ولقد عَلِمْتُمْ أن صاحب المذهب أجاز لعنته».

وكان السّبب في خلاص ابن الجوزي أنّ ابنه محيى الدين يوسف ترعرع وقرأ الوعظ، وطلع صبيًّا ذكيًّا، فوعظ، وَتَكَلَّمَتْ أُمُّ الخليفة في خلاص ابن الجوزي فأُطلق، وعاد إلى ىغداد.

وكان يقول: قرأت بواسط مدة مقامي بها كلّ يوم ختمة، ما قرأت فيها سورة يوسف من حزني على ولدي يوسف وشوقى إليه.

وكان يكتب إلى بغداد أشعارًا كثيرة»(١).

#### وفاته:

تُوُفِّيَ ليلةَ الجمعة بين المغرب والعشاء (١٣/ رمضان/ ٩٧ ٥هـ)، في داره بقَطُفْتَا (٢٠). وقد أوصى أن يُكتب على قبره:

يَا كَثِيْرَ العَفْو عَمَّ نْ كَثُ رَالذَّنْ لُكِيْد وَالذَّنْ لَكِيْد ه جَاءَكَ المُذْنبُ يَرْجُوا الص صَفْحَ عَنْ جُرُم يَدَيْهِ أَنَا ضَيْفٌ وَجَزَاءُ الضّ ضَيْفِ إحْسَانٌ إلَيْهِ

رحمه الله وأسكنه فسيح جناته (٣).



الذهبي، تاريخ الإسلام (١١/ ١١٨). (1)

<sup>(</sup>٢) قطفتا: محلة غربي بغداد.

<sup>(</sup>٣) انظر: الذهبي، تاريخ الإسلام (١٢/ ١١٠٨).

#### هدف الكتاب

يُبَيِّنُ الإمامُ ابن الجوزي رحمه الله تعالى في هذا الكتاب - كما في سائر كتبه العقدية - عقيدة أهل السُّنَة والجماعة في حقّ الله تعالى، والتي تنصّ على أنّ الله تعالى: «وَاحِدُ قديم لا أُوَّلَ له، أَزَلِيٌّ لا بَداية لَه، مُسْتَمرُ الوُجُود لا آخِرَ لَهُ، أَبَدِيُّ لا نهاية له. وأنّه ليس بجسْم مُصَوَّر، ولا جَوْهر مَحْدُود مُقَدَّر، وأنَّهُ لا يُمَاثلُ الأجسامَ لا في التقدير ولا في قَبُولِ الانقسام، بل لا يُمَاثلُ مَوْجُودًا وَلا يُمَاثلُ موجودٌ لَيْسَ كَمثْله شَيْءٌ وَلا هُوَ مثلُ شَيْء. وأنَّهُ لا يَحده المقْدَارُ ولا تَحْويه الأقطارُ، وَلا تُحيطُ به الجهاتُ، وَلا تَكْتَنفُهُ الأَرضُونَ وَلا السَّمَواتُ. وَأَنَّهُ لا يَحُلُّ في شَيْء وَلا يَحُلُّ في شَيْء وَلا يَحُلُّ في شَيْء وَلا يَحُلُّ في شَيْء وَلا يَحُلُّ في النَّهُ وَالاَن يَحْويه أَنْ يَحْويه الأقطارُ، وَلا تُحيطُ به الجهاتُ، وَلَا تَكْتَنفُهُ الأَرضُونَ وَلَا السَّمَواتُ. وَأَنَّهُ لا يَحُلُّ في شَيْء وَلا يَحُلُ فيه شَيْء مَا عَلَيْه كَانٌ كَمَا تَقَدَّسَ عَنْ أَنْ يَحُدَّهُ زَمَانُ، بَلْ كَانَ قَلْ شَيْء وَلَا يَحُلَّ في النَّ عَلَى مَا عَلَيْه كَانَ» (1).

وما وردَ في القرآن الكريم مِن آياتٍ مُتشابهة يتوهم منها الجاهل في اللغة العربية التّجسيم والتّشبيه في حقّ الله تعالى، فإنّها تُفَسَّرُ وفقَ جُمْهُورِ الأُمَّةِ الإسلاميّة عَلَى قَوَانِينِ اللّغَةِ وَمَجَازِ الاسْتِعَارَةِ وَغَيْرِ ذَلِكَ مِنْ أَفَانِينِ الكلام؛ وهذا مسلك التّأويل الّذي يُقرِّرُهُ الإمامُ ابن الجوزي في كتابه هذا.

وَقَالَ بعضُ السَّلَفِ: نُؤْمِنُ بِهَا وَنُقِرُّ كَمَا نَصَّتْ، وَلَا نُعَيِّنُ تَفْسِيرَهَا، وهذا هو مسلك التّفويض الّذي نسبه علماء أهل السُّنَّةِ لبعض علماءِ السَّلَفِ.

<sup>(</sup>١) انظر: الغزالي، إحياء علوم الدين (١/ ١٠٨).

وَقَالَ قَوْمٌ مِنَ حشويّة أهل الحديث على أنّها صِفَاتٌ زَائِدَةٌ عَلَى الذَّاتِ ثَابِتَةٌ لله تَعَالَى، نُثْبِتُ حقيقتها ونفوّض كيفيّتها إلى الله تعالى؛ وهذا هو مسلك المجسّمة الّذين يُثبتون لله تعالى الجسم ولوازمه من الجهة والمكان والجوارح وما شابه من صفات الحوادث التي يتعالى الله عنها ويتقدّس.

والإمام ابن الجوزي في هذا الكتاب، نقل الرأيين الأوّلين - أي مسلك التّأويل والتّفويض - ونسبهما إلى أهل السُّنَّةِ والجماعة، وَرَدَّ مذهب حشويّة أهل الحديث؛ بَيْدَ أنّ بعض المجسّمة، اغْتَرَّ بكلام ابنِ الجوزي عند تَبنيهِ في بدايةِ كتابِهِ هذا مسلك التّفويض، وَزَعَمَ أنّه تابَ مِن مَنْهَجِ التَّنْزِيهِ إلى مَنْهَجِ التّجسيم (۱)!!

وهذا استنتاجٌ باطلٌ مردودٌ مِن كلامِ الإمامِ ابن الجوزي في هذا الكتاب نفسه، وذلك بدليلين:

الأوّل: أنّه رَدَّ في كتابه هذا على المجسمة عقيدَتهم في إثباتِ الجسم للهِ تعالى، حيثُ قالَ (ص/ ٣٦١): «وليسَ الخلافُ في اليد، إنّما الخلاف في الجارحة. وليس الخلاف في الوجه، وإنّما الخلاف في الطّرف في العين، وإنّما الخلاف في العين، وإنّما الخلاف في الحدقة. فالمعتزلة يذهبون إلى التّعطيل والتّمويه، والمشبّهة إلى التّمثيل، وأهل السُّنَة إلى التّوحيد والتّنزيه. فالمعتزلة جحدوا، والمشبّهة التحدوا، وأهل السُّنَة وَحَدُوا».

وقال أيضًا (ص/٤٦١): «والمشبهة قالوا: أرادَ باليدِ الجارحة، وبالوجه وجه الصورة، وكذلك كل ما جاء عن هذا النحو، تأوّلوه تَأوّلُو أبطلُوا به».

وقال أيضًا وهو يرد عليهم إثباتَهم الجوارحَ لله تعالى (ص/ ٤٦١): «وأمّا قولُ مَنْ أرادَ به الجارحة (٢٠ فباطلٌ أيضًا، لأنّه لو كان يده يد جارحة ووجهه وجه جارحة، لَشَبَّهْتَهُ

<sup>(</sup>۱) انظر هذا الكتاب (ص/ ۱٦۱)، وما تعقبناه على كلام المؤلف من كلام المؤلف نفسه في كتبه الأخرى، فإنّه في غاية الأهمية في رد هذه الشبهة الواهية.

<sup>(</sup>٢) وهم المجسمة الّذين يأخذون بظواهر النّصوص لإثبات الأعضاء والجوارح لله تعالى.

بنفسك، والخالق ﴿ لا يُشَبّهُ بالمخلوق، ولا يجوز عقلًا ونقلًا. أَمَّا العقلُ، فلاستحالة ذلك عليه. وأمّا النّقل، فقوله: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَشَى ۖ ﴾ [الشورى/١١]، وقوله: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ, كُفُو النّخَافِ بينه وبين خلقه. ثُمَّ لَوْ يَكُن لَهُ, كُفُو الْمَشبّهُ ظواهرَ الآياتِ في الصّفات على ما يَعْقِلُ من صفاته لَتَخَبَّطَ اعتقادُهُ، فَإِنَّ الحقَّ يقولُ في موضع: ﴿ يَدُاللّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ [الفتح/ ١٠] فأثبتَ يدا واحدًا، وقال في موضع: ﴿ مَا مَنعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقتُ بِيدَى ﴾ [ص/ ٢٥]، وقال في موضع آخر: ﴿ مِمّاعَمِلَتُ مُوضع: ﴿ مَا مَنعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقتُ بِيدَى ﴾ [ص/ ٢٥]، وقال في موضع آخر: ﴿ مِمّاعَمِلَتُ الجيرينَ أَنْعَكُمًا ﴾ [يس/ ٢١]، فجمع؛ فَإِنَّ حَمْلَ الآيةَ على ظاهرها على ما يَتوَهَمَهُ من الجارحة، فلا يخلو أن يثبتَ له يدًا واحدةً أو اثنتين أو ثلاثة وما زاد على ذلك، وكل ذلك نقص يليق بالمخلوق ولا يليق بالخالق...».

وقال أيضًا (ص/ ٩٦١): «وكذلك قال الله: ﴿ وَلِنُصْنَعَ عَلَى عَيْنَ ﴾ [طه/ ٣٩]، وقال: ﴿ وَأَصَّنَعَ ٱلْفُلُكَ بِأَعَيُنِنَا ﴾ [هود/ ٣٧]، وقال: ﴿ بَحَرِى بِأَعَيُنِنَا ﴾ [القمر/ ١٤]، فإن قلتَ في قوله ﴿ عَلَى عَيْنَ واحدةً وهي جارحة، فَنَقْصٌ (...)، وإن قلتَ: إنّ له أَعْيُنًا جوارحَ، فقد أبطلت مذهبك (١٠). وقولك: إنّ له صورة كصورة آدم وله عينان وليس له أعين، فذلك يُسْتَقْبَحُ في حقّ المخلوق فكيفَ في حقّه تعالى؟!».

وقال أيضًا (ص/ ٢٧١): «قُلْ: آمَنْتُ بِلَا تَشْبِيه، وَصَدَّقْتُ بِلَا تَمْثِيل. وَعَلَيَّ ضمانك في يوم القيامة. فإنّه لا بُدَّ أَنْ تعتقدَ أنّ معبودك لا يُشْبهُ شيئًا، ولا يُشْبهُ شيءٌ. ولا أُحيلك على العقل والكلام، وقد قال الله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلَى الْمَعْلَ هَذَه رَدًّا على المعطّلة». وتكفيك ﴿ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ رَدًّا على المعطّلة».

والدّليل الثّاني: إنّه ردّ في كتابه هذا مسلكَ المجسمة في تتبع الآيات المتشابهة وعدم تأويلها، حيث قال (ص/ ١٧٥): «وقولُ المشبهة: «إنّ الصحابة ما اشتغلوا بالتّأويل» (٢)،

<sup>(</sup>١) لأنَّ المجسم يُثبت لله تعالى عن قوله عَيْنيْن اثنين فقط دون الأعين!!!

<sup>(</sup>٢) كلامهم غير صحيح، لأنّه قد ثبت عن الصحابي الجليل ابن عباس أنّه أوّل بعضا من الآيات التي يستشهد بها المجسمة لإثبات الجوارح لله تعالى عن ذلك، ويأتي في المبحث الثاني نماذج من ذلك.

فأقول: وكما لم يشتغلوا بالتّأويل لَمْ يشتغلوا بالتّشبيه والتّمثيل».

وقال أيضًا (ص/ ١٧٥): «ومثالك مثال رجل يقول: إنّ الصَّحَابَةَ كانوا إذا أرادوا أن يقصدوا مكّة لا يدخلون الكوفة، لأنّها لم تكن على طريقهم، لأنّ مقصدهم حضور عرفات لا لأنّ دخول الكوفة بدْعَةٌ؛ فكذلك ها هنا إن كانوا تركوا التّأويل(١) ما تركوه لكونه محظورًا، وإنما تركوه لأنّ هذه الشُّبة والبدع الّتي ظهرت في هذا الوقت لم تكن في ذلك الوقت تفتقر إلى التّأويل؛ بخلاف هذا الوقت، فإنّ البدع فيه قد ظهرت وَالشَّبة فيه قد انتشرت، فنحتاج فيه إلى التّأويل لدحض شبهة التّشبيه والتّعطيل».

وقال أيضًا (ص/ ١٧٦): «والمريض مَنْ هو الآن في هذا الزمان؟ المرض: التّشبيه والتّعطيل. والدّواء: التّفسير والتّأويل».

وقال أيضًا (ص/ ١٧٧): «ثُمَّ أقول: وكيف يُمكن أن يُقال: إنَّ السَّلَفَ ما استعملوا التَّأويل؟ وقد ورد في الصحيح عن سيّد الكَوْنَيْنِ : أنّه قَدَّمَ لَهُ ابنُ عبّاس وَضُوءَهُ، فقال: «مَنْ فَعَلَ هَذَا؟». قلتُ: أنا يا رسول الله. فقال: «اللَّهُمَّ فَقَهْهُ فِي الدِّينِ، وَعَلِّمْهُ التَّأُويلَ»(٢). فلا يخلو إمّا أن يكون الرسول أو أراد أن يدعو له أو عليه. فلا بُدَّ أن تقول: أراد الدعاء له لا دعاء عليه. ولو كان التَّأُويلُ محظورًا لكان هذا دعاءً عليه لا له. ثُمَّ أقولُ: لا يخلو إمّا أن تقول: إنّ دعاء الرسول له ليس مستجابًا، فليس بصحيح. وإن قلت: إنه مستجاب، فقد تركتَ مَذْهَبَكَ وَبَطَلَ قولك: إنهم كانوا لا يقولون بالتّأويل. وكيف واللهُ يقول: ﴿وَمَا يَعْلَمُ مَأْوِيلَهُ وَ إِلَّا ٱللهُ وَالرَّسِحُونَ فِي ٱلْعِلْمِ ﴾».

وبهذا يَتَبَيَّنُ لنا أَنَّ الإمامَ ابنِ الجوزي رحمه الله تعالى لم يُغَيِّرُ مذهبه مِنَ التَّنْزِيهِ إلى التَّخِسِيم وإثبات الجوارح والأعضاء لله تعالى عن قولهم.

<sup>(</sup>١) لم يترك الصّحابة التّأويل أصلاً كي يُقال هذا الكلام، وما جاء عن الصحابي الجليل ابن عباس خير شاهد على أنّهم لم يتركوه.

<sup>(</sup>٢) سيأتي تخريجه لاحقًا (ص/ ١٧٢، ١٧٢).

ويبدو أنّ الإمام ابن الجوزي استخدم أسلوب التّهَجُّم في بداية كتابه هذا على تأويلِ بعض الآياتِ المتشابهةِ ونسبه إلى المعتزلة، كي لا يكونَ لِمُجَسِّمةِ الحنابلة حُجَّةٌ عليه، إذ إنّهم يقولونَ لعلماء أهل السُّنَةِ القائلين بتنزيه الله تعالى عن الجسميّة - وهم جمهورُ أهلِ السُّنَةِ -: إنّكم إذا قُلتم بالتّأويل فأنتم إذًا توافقون المعتزلة، والمعتزلة من شرّ أهل البدع. وذلك لِيُلبِّسُوا على العوام والجهلة فيميلون بذلك إلى تجسيمِ اللهِ تعالى عن قولهم (۱).

والدّليل على ذلك، ما مرّ من كلامه في تقريره مسلك التّأويل والانتصار له بالدّليل الشّرعيّ والعقليّ، فإنّه وَتَبَعًا لعلماء أهلِ السُّنّةِ مِن السّلف والخلف قد أوّل هذه الآيات المتشابهة كما أوّلتها المعتزلة، وما جاء في كتابه هذا - «مجالس ابن الجوزي في المتشابه من الآيات القرآنية» - وكتابيه «زاد المسير من علم التفسير»، و«دفع شبه التّشبيه بأكفّ التّنزيه»، خير دليل على ما بينّاه (۲) وبالله تعالى التّوفيق.

#### وصف النسخة المخطوطة

من محفوظات دار الكتب المصرية، وقد صوّرها بالميكروفيلم: «معهد إحياء المخطوطات العربية» بمصر، التابع لجامعة الدول العربية.

وَتُوجَدُ منه نسخة مصوّرة أيضًا على الميكروفيلم في مركز البحث العلمي بجامعة أم القرى تحت رقم (١١٩٦) تفسير.



<sup>(</sup>۱) ومثال ذلك، ما قاله الإمام ابن تيمية (ت/ ۷۲۸هـ) في «درء تعارض العقل والنقل» (۱/ ۲۷۰) وهو يغمز بالحنابلة القائلين بتنزيه الله تعالى عن الجسميّة ولوازمها: «... كثير من المتأخّرين المنتسبين إلى أحمد الّذين مالوا إلى بعض كلام المعتزلة، كابن عقيل، وصدقة بن الحسين، وابن الجوزي، وأمثالهم».

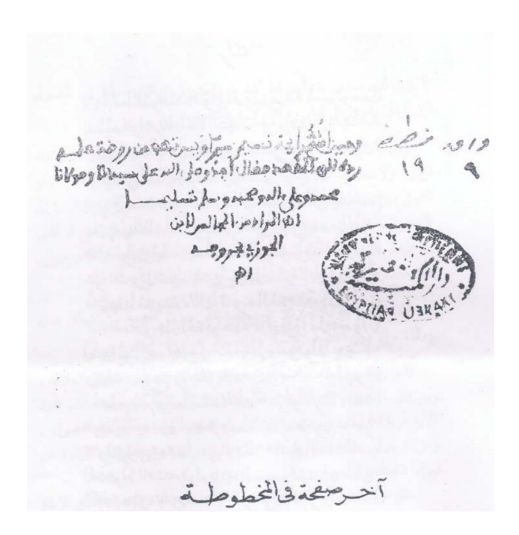
<sup>(</sup>٢) انظر ما نقلناه مِن هذه الكتب في تعقيباتنا على المؤلف في هوامش (ص/١٥٨ - ١٦٢).

#### نماذج من المخطوطة

نواللمائلة والتكامؤ ابنه وبيزفه فمراوممل ستدكنوا عرالايات والمعان علما بعفلهن معادد ينك اعتقله ان العن يغول عوصع بط السعوف وبهم والبن يعاواعدة و والا و و فع للفلف بعري المراعم ورع المراعلة المريد المالنعام الجمع انجل الناملة على اعرهاعم مابتوهمه مزالجارمة الفنواز رشتاله يم أواعدة اوالنيزا وثلاثة وعازاه لم لك وكل ولك نفريلين بالمناوف لإيلين بالكاثو المنديهز الايات وبمالفذ بفررسكامن العالم تعلى جان المد بوامع كالمخاوف اكل منه وان نعط شيزهم عطرمكم ابدالجمع وهوف ولدا يدينان لنطفذ بألجمع والكلزة ففدعة دواتب الامتيام ونفر العاع فتركوم ماتعدة الايلت عاطوا فرهانا فته ولم بع المع و ف المعمل ومد يعمار من عوق بعمارها الماعلة من على المعنان مادع العاعلة من جعولة الفتص فولدبل يدال مسوطتان الانكمان للمعدوه بريسهم المورة والعتض وزاء مما المتمايم وفاالعلما فدسة وما سم بالع كثيرة صعم لعن نعلى منزاعز ولك كله وكم لم فال الدولتمع

صغيد والمخطوطة بالجح الاصلى

## صورة الصفحة الأخيرة من المخطوطة





المطلب الأوّل تَنْزِيهُ الله عَنِ الجسميّة ولوازمها عقيدة أغلب الفرق الإسلامية

المطلب الثاني الته عند أهل الحديث والغلاة من الشّيعة

## المبحث الأول العقيدة الإسلامية بين التّنزيه والتّجسيم

يُعَدُّ وصفُ اللهِ تعالى بشيء من الأوصاف الجِسْمَانيّة الماديّة أمرًا ينفرُ منه كلّ مسلم قرأ القرآن العظيم وكان له أَدْنَى مُسْكَةٍ مِن عقل.

والكلام في موضوع تَجْسِيمِ الله تعالى نفيًا أو إثباتًا، نشأً عن الكلام في ما تشابه من النّصوص الشرعية القطعيّة (القرآن) وفي ما ورد من أحاديث الآحاد الظّنيّة.

فلما خاضت بعض الفرق في مُتشابه النّصوص القطعيّة، واعتمدوا على أحاديث الآحاد المشكوك في ثبوتها عن النّبِيِّ صلى الله عليه وآله وسلّم خوضًا أثبتوا لله تعالى الله عليه وآله وسلّم خوضًا أثبتوا لله تعالى الحسم (۱) ولوازمه (۲)، قام العقلاء مِن علماء الإسلام بدفع هذه البدعة الطارئة على الدّين المحنيف، وسلكوا في هذه النّصوص القطعيّة مسلكًا – وهو التّأويل – أرادوا به تَنْزِيهَ الله تعالى عن صفات الجسم ولوازمه، ولَم يأخذوا بالنّصوص الظنيّة في العقيدة التي فيها إثبات الجسم والجارحة للخالق تعالى، وقالوا: إنّ الظّنيّ الذي يُفيد التّجسيم والنقصان

<sup>(</sup>۱) الجسم: ما له طولٌ وَعَرْضٌ وَعُمْقٌ، ولا تخرج أجزاء الجسم عن كونها أجسامًا وَإِنْ قُطِّعَ ما قُطِّعَ وَ المفردات في غريب القرآن» (ص/ ١٩٦).

<sup>(</sup>٢) لوازم الجسم: الجهة، والحيّز، والمكان، والحركة والسكون، وَالكِبَر والصّغر، وما شابه.

لا يُعارض القطعي الَّذي يُفيد التَّوحيد وَالتَّنْزِيهِ.

وأقاموا الأدلّـة القطعيّـة من العقـل الحصيف(١) والنّقل الصّحيح على تَنْزِيهِ الله تعالى عن الجسميّة ولوازمها.

والصّراعُ في هذا الموضوع صِرَاعٌ قديمٌ حديثٌ، صراع يدور بين العقل الحصيف المأخوذ مِن النقل الصّريح وبين الحسّ المُتَشَوِّفِ والوهم المُتَطَلِّعِ إلى وصف الله بأحكام المحسوسات المَاديَّةِ من الأجسام؛ هذا الصّراع الّذي بَيَّنَ فيه العقلُ وَالنَّقْلُ وبدلالة قطعيّة تَنْزِيهَ اللهِ عن الجسميّة ولوازمها، ثُمَّ تفاوتت نفوس البشر في ترك العقلِ وهجره والإذعان لحكم الظن والحسِّ، وتدرّج فيه الحسِّيُّونَ بَيْنَ مُصَرِّح بإثباتِ الجسمِ لله تعالى وبين مُثبت لبعض لوازمه، فلم يستجيبوا للأدلة القطعيّة العقليّة منها والنقليّة إلا بوضع القيود التي لا تنفي أصل الجسميّة، كقولهم: جسمٌ لا كالأجسام، ساقٌ تليق بكماله، نزولٌ ليس كنزوله...

وسنتحدَّثُ في هذا المبحث ما يُشير إلى مضمونه ومطالبه.



<sup>(</sup>١) الحصيف: المحكم الّذي لا خَلَلَ فيه.

## المطلب الأول

## تَنْزِيهُ اللهِ عَنِ الجِسْمِيَّةِ وَلَوَازِمِهَا عَقِيدَةُ أَغْلَبِ الفرَقِ الإِسْلَامِيَّةِ

أَجْمَعَتِ الأُمَّةُ الإِسْلَامِيَّةُ بِمُخْتَلَفِ مَدَارِسِهَا وَطُوائِفها من أهل السُّنَّةِ والجماعة (الأشاعرة والماتريديَّة (۱۱ وفضلاء الحنابلة (۲۰))، وَالشَّيعَةِ (الإماميّة والزّيديّة)، وَالمُعْتَزِلَةِ، والإباضيّة و على اختلاف بينها في وجهات النظر السياسيّة والفقهيّة والعقديّة – عَلَى تَقْدِيسِ الله تعالى وَتُنْزِيهِه عن الوصف بالجسم والأمكنة والحدود والأركان والغايات والجهات؛ وهذا الإجْمَاعُ مَبْنِيٌّ على القواعدِ القطعيّة المَأْخُوذَة مِنَ النَّصُوصِ المُحْكَمَةِ من القرآن العظيم، وَالشُّنَةِ الصّحيحة، والعقلِ الحصيف، وَلَم يَشُذَّ عن هذا الإجماع إلَّا بعضُ طوائفِ المُجَسِّمَةِ مِنَ الحَشويَّة (۳) وبعض الحنابلة مِمَّنْ أَطْلَقُوا على أنفسهم أنَّهم (أهل

<sup>(</sup>۱) قال السّيّد مرتضى الزبيدي في «إتحاف السادة المتقين بشرح إحياء علوم الدين» (٢/٦): «إذا أُطلق أهل السُّنَة والجماعة فالمراد بهم الأشاعرة والماتريدية».

<sup>(</sup>۲) هم الحنابلة الّذين لا يقولون بالتّجسيم والتّشبيه، كالحافظ أبي الفضل التميمي البغدادي (ت/ ٤١٠هـ) الّذي نقل في كتاب «اعتقاد الإمام المبجل أبي عبد الله أحمد بن حنبل» عن الإمام أحمد إنكاره الجسميّة في حقّ الله تعالى، والحافظ ابن الجوزي الحنبلي (ت/ ٥٩٧هـ) الّذي ردّ على الحنابلة القائلين بالتّجسيم وَبَيَّنَ بطلان عقائدهم في كتابه: «دفع شبه التّشبيه بأكف التنزيه».

<sup>(</sup>٣) الحشويّة: هم الّذين يحشون الأحاديث بالإسرائيليات والموضوعات المكذوبة على رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم لإثبات الجسميّة ولوازمها في حقّ الله تعالى، قال الإمام محمد بن علي التهانوي (ت/ ١١٥٨هـ) في «موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم» (١/ ٦٧٨): «هم قوم تمسّكوا بالظواهر فذهبوا إلى التّجسيم وغيره؛ وهم من الفرق الضّالة».

الحديث)، وبعض فِرق الشّيعة الّذين وقعوا في التّجسيم والتّشبيه، فخالفوا بذلك إجماع علماء الشّيعة المعتمد على الآيات المحكمة، وعلى أقوال النّبِيِّ والأئمّة الاثني عشر مِنْ وُلْدِهِ في تنزيه الله عن الجسميّة ولوازمها، كما ستأتي مقالاتهم في التّنزيه بشكل عام (ص/ ٤٠ - ٤١)، وفي الرّدِّ على مَنِ انْتَسَبَ إليهم وقال بالتّجسيم بشكل خاص (ص/ ٧١ - ٧٧). وَأَبْدَأُ هنا بذكر العقيدة الإسلامية المُتّفق عليها بَيْنَ فِرَقِ التّنزيهِ كَافّةً مع ذكر أقوال أهم الشّخصيّاتِ المُعْتَبَرة لدى هذه المَدَارس والفِرق، مُدَعِّمًا إيّاها ببعض النّصُوصِ المُحْكَمَة مِن القرآن والسُّنّة الصحيحة والتي تُفيدُ تَنزيهَ الله عن صفاتِ الجسم ولوازمه، ثُمَّ أُثني بذِكْر الأدلّة العقليّة الدّالّة على ذلك.

## أُوَّلا: عَقِيدَةُ التَّنْزِيهِ هي عَقِيدَةُ جُمْهُورِ الفِرَقِ الإِسْلَامِيَّةِ:

أَجْمَعَتِ الأُمَّةُ الإسلاميةُ بِطَوَائِفِهَا المَذْكُورَةِ آنفًا على أَنَّ اللهَ تعالى: "وَاحِدُ قديم لا أول له، أَزَلِيٌّ لا بداية لَه، مُسْتَمرُّ الوَّجُود لا آخِرَ لَهُ، أَبَدِيُّ لا نهاية له، قيّومٌ لا انقطاع له، دَائِمٌ لَا انْصِرَامَ لَهُ، لَمْ يَزَلْ ولا يزالُ موصوفًا بنعوت الجلال، لا يُقْضَى عَلَيْهِ بالانْقضَاء وَالانْفصالِ بتَصَرُّم الآبادِ وانقراض الآجال، بل ﴿ هُوَ الْأَوْلُ وَالْآخِرُ وَالظّهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِمٌ ﴾ إلى الحديد/ ٣].

وَأَنَّهُ ليس بِجِسْمٍ مُصَوَّرٍ، ولا جوهر مَحْدُود مُقَدَّرٍ، وَأَنَّهُ لَا يُمَاثِلُ الأجسامَ لَا فِي التَّقديرِ ولا فِي قَبُولِ الانقسام، وَأَنَّهُ ليسَ بِجَوْهَرٍ ولا تَحُلُّهُ الجواهر، ولا بِعَرَض ولا تَحُلُّهُ التَّقديرِ ولا فِي قَبُولِ الانقسام، وَأَنَّهُ ليسَ بِجَوْهَرٍ ولا تَحُلُّهُ الجواهر، ولا بِعَرَض ولا تَحُلُّهُ التَّقديرِ ولا فِي قَبُولُ اللهُ مَوْجُودًا وَلَا يُمَاثِلُهُ مُوجُودٌ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَلَا هُوَ مِثْلُ شَيْءٍ.

وَأَنَّهُ لا يحدَّه المِقْدَارُ ولا تَحْوِيهِ الأقطارُ، وَلَا تُحِيطُ بِهِ الجِهَاتُ، وَلَا تَكْتَنِفُهُ الأَرضُونَ وَلَا السَّمَوَاتُ.

وَأَنَّهُ مُسْتَوِ عَلَى العَرْشِ عَلَى الوَجْهِ الَّذِي قاله وَبِالمَعْنَى الَّذي أراده، استواءً مُنَزَّهًا عَنِ المُمَاسَّةِ والاستقرارِ والتَّمكنِ والحلولِ والانتقالِ، لا يَحمله العرشُ بل العرشُ وَحَمَلَتُهُ مَحْمُولُونَ بلطف قدرته ومقهورون في قبضته.

وَهُو فَوْقَ الْعَرْشِ وَالسَّمَاءِ وَفَوْقَ كُلِّ شَيْءٍ إِلَى تُخُومِ الثَّرَى، فَوْقِيَّةً لَا تَزِيدُهُ قُرْبًا إِلَى الْعَرْشِ وَالسَّمَاءِ كَمَا لَا تَزِيدُهُ بُعْدًا عَنِ الأَرْضِ وَالثَّرَى، بَلْ هُوَ رَفِيعُ اللَّرَجَاتِ عَنِ العَرْشِ وَالسَّمَاءِ كَمَا أَنَّهُ رَفِيعُ الدَّرَجَاتِ عَنِ الأَرْضِ وَالثَّرَى؛ وَهُوَ مَعَ ذَلِكَ قَرِيبٌ مِنْ كُلِّ مَوْجُودٍ، وَهُوَ أَقْرَبُ إِلَى العَبْدِ من حبلِ الوريدِ وهو على كلِّ شيء شهيد، إِذْ لَا يُمَاثِلُ قُرْبُهُ قُرْبَ الأَجْسَامِ كَمَا لَا تُمَاثِلُ ذَاتُهُ ذَاتَ الأَجْسَامِ.

وَأَنَّهُ لَا يَحُلُّ فِي شَيْءٍ وَلَا يَحُلُّ فِيهِ شَيْءٌ، تَعَالَى عَنْ أَنْ يَحْوِيَهُ مَكَانٌ كَمَا تَقَدَّسَ عَنْ أَنْ يَحُدَّهُ زَمَانٌ، بَلْ كَانَ قَبْلَ أَنْ خَلَقَ الزَّمَانَ وَالمَكَانَ وَهُوَ الآنَ عَلَى مَا عَلَيْهِ كَانَ.

وَأَنَّهُ بِائِنٌ عِن خلقه بصفاته (١)، ليس فِي ذاته سِوَاهُ وَلَا فِي سِوَاهُ ذَاتُهُ.

وَأَنَّهُ مُقَدَّسٌ عَنِ التَّعَيُّرِ والانتقالِ، لَا تَحُلُّهُ الحوادثُ ولا تعتريه العوارضُ، بل لا يَزَالُ فِي نُعُوتِ جَلَالِهِ مُنَزَّهًا عَنِ الزوالِ وَفِي صِفَاتِ كَمَالِهِ مُسْتَغْنِيًا عَنِ زِيَادَةِ الاسْتِكْمَالِ»(٢).

والجَامِعُ لِهَذَا كُلِّهِ، الأَدِلَّةُ القَطْعِيَّةُ مِنَ النَّقْلِ والعقلِ الدَّالَّةُ على هذا الإجماعِ على ما سَنْبَيِّنُهُ بعون الله تعالى وتوفيقه..

وَقد نقلَ كثيرٌ من العلماءِ في القديم والحديث إِجْمَاعَ أهلِ السُّنَّةِ وَالجَمَاعَةِ عَلَى ذلكَ، وهذه نقول بعضهم:

<sup>(</sup>١) معنى (بائن عن خلقه) عند طوائف المُنزِّهَةِ: أي غير مشابه لهم، أمّا عند المجسمة فمعناه: منفصل عنهم فوق العرش بذاته.

<sup>(</sup>٢) الغزالي، إحياء علوم الدين (١/ ١٠٨).

المَكَانُ مُحِيطًا بِهِ مِنْ جِهَةٍ مَا أُو مِن جِهَاتٍ وَهَذَا مُنْتَفَ عَنِ البَارِي تَعَالَى بِنَصِّ الآيَةِ المَدَكُورة. وَالمَكَانُ شَيْءٌ بِلَا شَكِّ، فَلا يَجُوزُ أَنْ يكونَ شَيْءٌ فِي مَكَانِ وَيكونُ هُوَ مُحِيطًا بِمَكَانِهِ هَذَا مُحَالٌ فِي العَقْلِ، يُعْلَمُ امْتِنَاعُهُ ضَرُورَةً وَبِاللَّهِ تَعَالَى التَّوْفِيقَ»(١).

٢- قال الإمام أبو منصور البغدادي الشّافعي (ت/ ٤٢٩هـ) في كتابه «الفرق بين الفرق» في بيان الأصول التي اجتمع عليها أهل السُّنَةِ: «وَأَجْمَعُوا على أنّه لَا يَحْوِيهِ مَكَانٌ، وَلَا يَجري عليه زمانٌ، على خلافٍ قولِ مَنْ زَعَمَ من الهشاميّة والكرّاميّة أنه مُمَاسُّ لعرشه، وقد قال أمير المؤمنين علي ﴿ : (إنّ الله تَعَالَى خَلَقَ العَرْشَ إِظْهَارًا لِقُدْرَتِهِ لَا مَكَانٌ وَهُوَ الآنَ عَلَى مَا كَانَ)»(٢).

٣- وقال الإمام فخر الدين الرازي (ت/٢٠٦هـ) في تفسير قوله تَعَالَى: ﴿وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَاكُنُتُمْ ﴾ [الحديد/ ٤]: «المَسْأَلَةُ الثَّانِيَةُ: قَالَ المُتَكَلِّمُونَ: هَذِهِ المَعيَّةُ إِمَّا بِالعِلْمِ وَإِمَّا بِالحِفْظِ وَالحِرَاسَةِ، وَعَلَى التَّقْدِيرَيْنِ فَقَدِ انْعَقَدَ الإِجْمَاعُ عَلَى أَنَّهُ سُبْحَانَهُ لَيْسَ مَعَنَا بِالمَكَانِ وَالجِهَةِ وَالحَيِّزِ»(٣).

3- قال المحدث ملا علي القاري الحنفي (ت/ ١٠١٤هـ): (وَأَمَّا عُلُوهُ تَعَالَى عَلَى خَلْقِهِ، المُسْتَفَادُ مِنْ نَحْوِ قَوْلِهِ تعالى: ﴿وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ [الأنعام/ ١٨]، فَعُلُو مُكَانَة وَمَرْتَبَة لَا عُلُو مَكَانِ، كَمَا هُوَ مُقَرَّرٌ عِنْدَ أَهْلِ السُّنَّة وَالجَمَاعَة بَلْ وَسَائِر طَوَائِف الإِسْلام مِنَ المُعْتَزِلَة وَالخَوَارِج وَسَائِر أَهْلِ البَدْعَة إِلَّا طَائِفَةً مِنَ المُجَسِّمَة وَجَهَلَة مِنَ الحَنابِلَة القَائِلِينَ بالجَهَةِ، تَعَالَى اللهُ عَنْ ذَلِكَ عُلُوًّا كَبِيرًا» (٤٠).

٥- وقالَ الحافظُ اللَّغَوِيُّ السَّيِّدُ مرتضى الزبيدي (١٢٠٥هـ) في كتابه «إتحاف السادة المتقين بشرح إحياء علوم الدين» بَعْدَ أَنْ فَرَغَ مِنْ شَرْح كلام الإمام الغزالي: (الاستواءُ

<sup>(</sup>١) ابن حزم، الفِصَلُ فِي المِلَل وَالْأَهْوَاءِ وَالنِّحَلِ (٢/ ٩٨).

<sup>(</sup>٢) أبو منصور البغدادي، الفَرْقُ بَيْنَ الفِرَقِ (ص/ ٣٢١).

<sup>(</sup>٣) الرازي، التفسير الكبير (٢٩/ ٤٤٩).

<sup>(</sup>٤) ملا علي القاري، منح الروض الأزهر شرح الفقه الأكبر (ص/ ٣٣٢).

لَوْ تُرِكَ عَلَى الاسْتَقْرَارِ وَالتَّمَكُّنِ لَزِمَ مِنْهُ كَوْنُ المُتَمَكِّنِ جِسْمًا مُمَاسًّا لِلْعَرْشِ إِمَّا مِثْلَهُ أَوْ أَصْغَرَ وَذَلِكَ مُحَالٌ، وَمَا يُؤَدِّي إِلَى المُحَالِ فَهُوَ مُحَالٌ): «(تَنْبِيهٌ): هَذَا الْمُعْتَقَدُ لَا يُخَالِفُ فِيهِ بِالتَّحْقِيقِ سُنِّيٌ لَا مُحَدِّثٌ وَلَا فَقِيهٌ وَلاَ غَيْرُهُ وَلاَ يَجِيءُ قَطُّ فِي الشَّرْعِ عَلَى لاَ يُخَالِفُ فِيهِ بِالتَّحْقِيقِ سُنِيٌ لَا مُحَدِّثٌ وَلاَ فَقِيهٌ وَلاَ غَيْرُهُ وَلا يَجِيءُ قَطُّ فِي الشَّرْعِ عَلَى لاَيُخَالِفُ فِيهِ بِالتَّحْقِيقِ سُنِيُّ لاَ مُحَدِّثٌ وَلاَ فَقِيهٌ وَلاَ يَجِيءُ وَلاَ يَجِيءُ وَلاَ يَجِيءُ وَلَا يَكُولُ فَي الشَّرْعِ عَلَى لَكُولُولُ اللَّهُ فَلْ الجَهَة ، فَالجَهَةُ بِحَسْبِ التَّفْسِيرِ المُتَقَدِّمِ مَنْفِيَّةٌ مَعَنَى وَلَفْظًا وَكَيْفَ لَا وَالحَقُّ يَقُولُ: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَنَى المَّدَى الْعَبَارِ لَكَانَ فِي جِهَةً بِذَلِكَ الاعْتِبَارِ لَكَانَ وَي جِهَةً بِذَلِكَ الاعْتِبَارِ لَكَانَ لَهُ أَمْثَالُ فَضْلًا عَنْ مِثْلِ وَاحِدٍ " ().

7- وَقَالَ شَيْخُ الأَزْهَرِ العَلاَّمَةُ سَلِيمُ البِشْرِي (ت/ ١٣٣٥هـ)(٢): «مَذْهَبُ الفِرْقَةِ النَّاجِيةِ وَمَا عَلَيْهِ: أَجْمَعَ السُّنِّيُّونَ أَنَّ الله تعالَى مُنَزَّهُ عَنْ مُشَابَهَةِ الحَوَادِثِ، مُخَالِفٌ لَهَا النَّاجِيةِ وَمَا عَلَيْهِ: أَجْمَعَ السُّنِّيُّونَ أَنَّ الله تعالَى مُنزَّهُ عَنْ مُشَابَهَةِ الحَوَادِثِ، مُخَالِفٌ لَهَا فِي جَمِيعِ سِمَاتِ الحُدُوثِ، ومن ذلك تَنزُّهُهُ عَنِ الجِهَةِ وَالمَكَانِ، كما دلّت على ذلك البَرَاهِينَ القطعيّة»(٣).

٧- وَقَالَ الشيخُ مُحَمَّدُ العَربِي التَّبَاني (ت/ ١٣٩٠هـ)(٤) في «براءة الأشعريين من عقائد المخالفين»: «اتَّفَقَ العُقَلاءُ مِنْ أَهْلِ السُّنَّةِ الشَّافِعيَّةِ وَالحَنفِيَّةِ وَالمَالِكِيَّةِ وَفُضَلاءِ المَخابِلَةِ وَغَيْرِهِمْ عَلَى أَنَّ اللهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى مُنَزَّهُ عَنِ الجَهَةِ وَالجِسْمِيَّةِ وَالحَدِّ وَالمَكانِ وَمُشَابِهَة مَخْلُوقَاته»(٥).

<sup>(</sup>١) مرتضى الزبيدي، إتحاف السادة المتقين بشرح إحياء علوم الدين (٢/ ١٠٥).

 <sup>(</sup>٢) هو سليم بن أبى فراج بن سليم بن أبي فراج البشري، شيخ الجامع الأزهر، من فقهاء المالكية، ولل في محلة بشر (من أعمال شبر خيت - بمصر) وتَعَلَّمَ في الأزهر، وَتَوَلَّى نقابة المالكية، ثُمَّ مشيخة الأزهر مرّتين، وتُوُفِّي بالقاهرة. انظر: الزركلي، الأعلام (٣/ ١١٣).

<sup>(</sup>٣) نقله عنه الشيخ العلامة سلامة القضاعي العزامي (ت/ ١٣٧٦هـ) في «فرقان القرآن بين صفات الخالق وصفات الأكوان» (ص/ ٧٤).

<sup>(</sup>٤) هو العلامة، المؤرخ، الأديب، المؤلف محمد العربي بن التباني بن الحسين بن عبدالرحمن ابن يحيى السطيفي الجزائري المدرس بالحرم الشريف. تُوُفِّيَ في شهر صفر عام (١٣٩٠هـ) (نيسان ١٩٧٠م) بمكة المكرمة، وَصُلِّي عليه بالمسجد الحرام وَدُفِنَ بمقابر المعلاه.

<sup>(</sup>٥) محمد عربي التباني، براءة الأشعريين من عقائد المخالفين (١/ ٨٧).

أمَّا المُعْتَزِلَةُ، فقد نَصَّ علماؤهم ونظّارهم على هذه العقيدة التَّنْزِيهِيَّة في كتبهم العقديّة والأصوليّة، وهذا قول جهبذ منهم وهو القاضي عبد الجبار المعتزلي الشّافعي (ت/ ١٥٤هـ)(١)، قال في كتابه «الأصول الخمسة» ما نصه: «وتعلم أنّه لا يُشْبِهُ الأجسام، ولا يجوز عليه ما يجوز عليها من الصّعود والهبوط والتّنقل والتّغيّر والتّركيب والتّصوير والجارحة والأعضاء. وتعلم أنّه لا يُشْبِهُ الأعراض التي هي الحركات والسكون والألوان والطعوم والروائح»(١).

وقال: «فَإِنْ قِيلَ: فَمَا الدَّلِيلُ على أنَّه تعالى ليس بِجِسْم؟ قيل له: لأنَّه تعالى لو كان جِسْمًا لوجب أن يكونَ مُحْدَثًا، لأنَّ الجِسْمَ لَا يَخْلُو مِنَ الَّحوادثِ، ولكانَ لا يصح أن يفعلَ الجَسْمُ كما لا يصح مِنَّا أن نفعلَ الأجسامَ»(٣).

وَنَقَلَ القاضي عبدُ الجبّار المعتزليُّ الشَّافِعِيُّ إجماعَ المعتزلة على ما قَرَّرَهُ من تنزيهِ الله تعالى عن الجسميّة ولوازمها، حيث قال: «أجمعت المعتزلةُ على أنّ لِلْعَالَم مُحْدَثًا قديمًا قادرًا عَالِمًا حَيًّا لا لمعان، ليس بجسم ولا عرضٍ ولا جوهرٍ، عَيْنًا واحدًا(٤٠)، لا يُدْرَكُ بحاسة، عدلًا حكيمًا، لا يفعلُ القبيحَ...ً» (٥٠).

وقد نقل إجماعَ المعتزلة على تلك العقيدة التَّنْزِيهِيَّةِ أيضًا الإمام أبو الحسن الأشعري (ت/ ٣٢٤هـ) في كتابه «مقالات الإسلاميين»، فقال: «أَجْمَعَتِ المُعْتَزِلَةُ: على أَنَّ اللهَ

<sup>(</sup>۱) هو عبد الجَبَّار بن أَحْمد بن عبد الجَبَّار بن أَحْمد بن الخَلِيلِ بن عبد الله، القَاضِي، أَبُو الحسن، الهمذاني الأسدأباذي، وَهُو الَّذِي تُلقِّبُهُ المُعْتَزِلَةُ قَاضِي القُضَاة وَلاَ يُطلقون هَذَا اللقبَ على سِوَاهُ وَلاَ يَعْنُونَ بِهِ عِنْدَ الإِطْلاقِ غَيْرُهُ. كَانَ إِمَامُ أهلِ الاعتزالِ فِي زَمَانِهِ وَكَانَ ينتحلُ مَذْهَبَ الشَّافِعِي فِلاَ يَعْنُونَ بِهِ عِنْدَ الإِطْلاقِ غَيْرُهُ. كَانَ إِمَامُ أهلِ الاعتزالِ فِي زَمَانِهِ وَكَانَ ينتحلُ مَذْهَبَ الشَّافِعِي فِي الفُرُوعِ، وَله التصانيف السائرة وَالذكر الشَّائِع بَيْنَ الأُصُولِيِّينَ. عَمَّرَ دهرًا طَويلاً حَتَّى ظَهَرَ لَهُ الأَصْحَابُ، وَبَعُدَ صِيتُهُ، ورحلت إِلَيْهِ الطلاب وَوُلِّي قَضَاءَ الرَّيِّ وأعمالها. وَتُولُقِي فِيها وَدُفِنَ فِي دَارِهِ.

انظر: تاج الدين السبكي، طبقات الشّافعيّة الكبرى (٥/ ٩٧).

<sup>(</sup>٢) القاضى عبد الجبار، الأصول الخمسة (ص/ ٧١).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، (ص/ ٧٤).

<sup>(</sup>٤) أي: ذاتًا واحدًا.

<sup>(</sup>٥) القاضى عبد الجبار، المنية والأمل (ص/١٣).

واحدٌ ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، وليس بجِسْم ولا شبح ولا جنّة ولا صورة ولا لَخْم ولا دَم ولا شخص، ولا جوهر ولا عرض، ولا بذي لون ولا طعم ولا رائحة ولا مجسة، ولا بذي حرارة ولا برودة، ولا رطوبة ولا يبوسة، ولا طول ولا عرض ولا عمق، ولا اجتماع ولا افتراق، ولا يتحركُ ولا يسكنُ ولا يتبَعْض، وليس بذي أبعاض وأجزاء وجوارح وأعضاء، وليس بذي جهات، ولا بذي يَمين وَشَمَال وأمام وخلف وفوق وتحت، ولا يُحيطُ به مكانٌ ولا يجري عليه زمان، ولا تَجُوزُ عليه المُمَّاسَّةُ ولا العزلةُ ولا الحلول في الأماكن، ولا يُوصَفُ بشيء من صفات الخلق الدَّالة على حَدَثهم، والد ولا مولود، ولا تُحيطُ به الأقدارُ، ولا تحجبه الأستار، ولا تدركه الحواسُ، ولا يَعُاسُ بالنّاس، ولا يُشبِهُ الخلق بوجه من الوجوه، ولا تَجْري عليه الآفات، ولا تحُلُّ به العاهات، وكل ما خَطَرَ بالبال وتَصُورً بالوهم فَغَيْرُ مُشَبّهُ له، لَمْ يَرَلْ أَوَّلًا سابقًا مُتَقَدِّمًا للمُحددثات، موجودًا قبل المخلوقات، ولم يزل عَالـمًا قادرًا حَيًّا، ولا يزال كذلك، لا للمُحددثات، موجودًا قبل المخلوقات، ولم يزل عَالـمًا قادرًا حَيًّا، ولا يزال كذلك، لا تراه العيونُ، ولا تُدركُهُ الأبصارُ، ولا تُحيطُ به الأوهامُ، ولا يُسمع بالأسماع، شيءٌ لا كالأشياء، عَالِمٌ قادرٌ حيّ لا كالعلماء القادرين الأحياء.

وأنّه القديمُ وحدَه ولا قديمَ غَيْرُهُ، ولا إله سواهُ، ولا شريكَ له في ملكه، ولا وزيرَ له في سلطانه، ولا مُعين على إِنْشَاءِ ما أَنشاً وَخَلْقِ مَا خَلَقَ، لَم يَخلق الخلقَ على وزيرَ له في سلطانه، ولا مُعين على إِنْشَاءِ ما أَنشاً وَخَلْقِ مَا خَلَقَ، لَم يَخلق الخلقَ على مثال سَبَق، وليسَ خَلْقُ شَيْءٍ بأهونَ عليه منه، لا مثال سَبق، وليسَ خَلْقُ شَيْءٍ بأهونَ عليه منه، لا يجوزُ عليه اجترارُ المنافع، ولا تلحقه المضارُ، ولا يناله السُّرُورُ وَاللَّذَاتُ، ولا يصلُ إليه الأذى والآلامُ، ليس بذي غايةٍ فيتناهى، ولا يجوزُ عليه الفناءُ، ولا يلحقه العجزُ والنَّقْصُ، تقدّسَ عن ملامسةِ النساءِ وعن اتخاذِ الصَّاحبةِ والأبناءِ.

فهذه جملةُ قولهم في التّوحيدِ، وقد شاركهم في هذه الجملةِ (الخوارجُ) وَطَوَائِفُ مِن (المُرْجِئَةِ) وَطَوَائِفُ مِنَ (الشِّيَعِ)»(١).

<sup>(</sup>١) الأشعرى، مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين (١/ ١٣٠ - ١٣١).

وكما أشار الإمام الأشعريُّ، فَإِنَّ الشِّيعَةَ أَجْمَعَتْ على هذه العقيدةِ التَّنْزِيهِيَّةِ أيضًا ولَم يشذَّ منهم إِلَّا هشام بن الحكم (ت/ ١٧٩هـ) وهشام بن سالم الجواليقي (أ) وأتباعهما النّذين سُمُّوا بالهشاميّة، وقد تَبَرَّأَ منهم أئمّة أهل البيت وحذّروا منهم كما سيأتي لاحِقًا عند الحديث عن التّجسيم في المطلب الثاني (ص/ ٧١ - ٧٧).

ويكفي في بيان اتفاق وإجماع الشيعة بِجَناحَيْها الإماميّة والزّيديّة على ما ذُكِرَ من تَنْزِيهِ الله تعالى عن الجِسْمِيَّةِ ولوازمها، ما وَرَدَ عَنْ أَئِمَّةِ أَهل البيت مِن أقوالٍ صريحةٍ في ذلك، وهذه بعض منها:

### ١ - الإمام عليّ بن أبي طالبِ (ت/ ٤٠هـ):

قال الإمام الحافظ أبو نُعيم الأصفهاني (ت/ ٤٣٠هـ) في ترجمة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب: حدثنا أبوبكر أحمد بن محمد بن الحارث، ثنا الفضل بن الحباب الجمحي، ثنا مسدد، ثنا عبد الوارث بن سعيد(7)، عن محمد بن إسحاق(7)، عن النعمان بن سعد(1)،

<sup>(</sup>١) لم تُحدّد لنا المصادر تاريخ وفاته ومكانها، إلاّ أنّه كان من أعلام القرن الثاني الهجري.

<sup>(</sup>٢) قال الذهبي في «العلو للعلي الغفار» (ص/ ٨١) عن إسناد هذا الحديث: «صحّ إلى عبد الوارث».

<sup>(</sup>٣) الصواب عبد الرحمن بن إسحاق كما في «العلو» (ص/ ٨١) للذهبي، قال عنه البخاري: «يُضَعَفُ عَبْدُ الرَّحْمَنِ، وَنَظَرْتُ فِي حَدِيثِهِ فَإِذَا حَدِيثُهُ مُقَارِبٌ». [انظر: الترمذي، علل الترمذي الكبير (ص/ ١٧٨)]. ومعنى قوله: (حديثه مقارب)؛ أي: قريب من حديث الثقات، قال الشيخ محمد ناصر الدين الألباني في «إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل» (١/ ٢٥٤): «قال عبد الحقّ الأشبيلي في «كتاب التهجد» (ق ٢٥٤/١) في قول البخاري في أبي ظلال: «مقارب الحديث»: «يُريد أنّ حديثه يقرب من حديث الثقات، أي لا بأس به».». انتهى.

قلتُ: وقد صحّح الإمام الحاكم في المستدرك (٢/ ٤٠٧) (رقم/ ٣٤٢٢) ووافقه الذهبي حديثه عن النّعمان بن سعد على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٤) من أصحاب الإمام علي بن أبي طالب ، أخرج له الترمذي في سننه (٣/ ١١٧) (رقم/ ٧٤١) وحسّن حديثه، ووثّقه ابن حبان في «الثقات» (٥/ ٤٧٢).

قال: كنتُ بالكوفة في دار الإمارة دار عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِب إِذْ دَخَلَ علينا نَوْفُ بْنُ عَبْد الله، فقالَ: يَا أَمِيرَ المؤمنينَ، بالبابِ أربعونَ رجلًا مِن اليهودِ. فَقَالَ عَلِيُّ: "عَلَيَّ بِهِمْ". فَلَمَّا وَقَفُوا بَيْنَ يَدَيْهِ، قالوا له: يَا عَلِيُّ، صَفْ لَنَا رَبَّكَ هَذَا الَّذِي فِي السَّمَاءِ، كَيْفَ هُوَ؟ وَكَيْفَ كَانَ؟ وَمَتَى كَانَ؟ وَعَلَى أَيِّ شَيْءٍ هُوَ؟ فَاسْتَوَى عَلِيٌّ جالسًا، وَقَالَ: "معشرَ اليهود، اسْمَعُوا مِنِي وَلَا تُبَالُوا أَنْ لاَ تَسْأَلُوا أَنْ لاَ تَسْأَلُوا أَخَدًا غَيْرِي (١)! إِنَّ رَبِّي فَي الأَوْلُ لَمْ يَبْدُ مِمَّا (٢)، وَلا مُمَازِحٌ مَعْ مَا (٣) وَلا تَبَعْدَ أَنْ لَمْ يَكُنْ وَلا حَلَّ وَهُما أَنْ يُكَيَّفَ المُكَيِّفُ لِلأَشْيَاءِ كَيْفَ كَانَ (٨)، بَلْ لَمْ يَزُلْ وَلا يَرُولُ (١) فَيُقَالُ: حَادِثُ (٧)، بَلْ جَلَّ أَنْ يُكِيَّفَ المُكَيِّفُ لِلأَشْيَاءِ كَيْفَ كَانَ (٨)، بَلْ لَمْ يَزُلْ وَلا يَرُولُ (١) لاخْتَلَافِ الْأَزْمَانِ وَلَا لَتَقَلَّبِ شَأْن بَعْدَ شَأْن. وَكَيْفَ يُوصَفُ بِالأَشْبَاحِ (١٠)، وَكَيْفَ يُنْعَتُ للأَشْيَاءِ الْأَزْمُانِ وَلَا لِتَقَلَّبِ شَأْن بَعْدَ شَأْن. وَكَيْفَ يُوصَفُ بِالأَشْبَاحِ (١٠)، وَكَيْفَ يُنْعَتُ لِلأَشْيَاءِ وَلَا كَانَ مَعْدُ أَنْ لَمْ يَكُنْ فِي اللَّالْشُنِ الفَصَاحِ مَنْ لَمْ يَكُنْ فِي الْأَشْيَاء فَيُقَالُ: بَائِنٌ، وَلَمْ يَبِنْ عَنْهَا فَيُقَالُ: كَائِنٌ (١٠)؛ لِ بَائِنٌ مُ وَهُو الْفَلِ أَنْ بَعْدُ (١٠)، وَكَيْفَ يُولِ الشَّبَهِ مِنْ كُلِّ بَعِيدٍ (...). فَهُو العَالِمُ هُو بَلا كَيْفِيَةٍ، وَهُو أَقْرَبُ مِنْ حَبْلِ الوَرِيدِ (١١٠)، وَأَبْعَدُ فِي الشَّبَهِ مِنْ كُلِّ بَعِيدٍ (...). فَهُو العَالِمُ

<sup>(</sup>١) أي ما سأقوله لكم هذا هو الحق، لا تحتاجون أن تسألوا بعد ذلك أحدًا آخر عنه.

<sup>(</sup>٢) أي أن الله تعالى لَمْ يكن معدومًا ثُمَّ ظهر، فهو الأوّل الّذي لا ابتداء لوجوده.

<sup>(</sup>٣) أي لا يحلّ في شيء، فالله تعالى ليس مُمْتَزِجًا داخلاً في شيء آخر.

<sup>(</sup>٤) أي لا يُتَوَهَّمُ في الوهم أن يحلّ في شيء، فالله تعالى ليس كما يقتضي الوهم.

<sup>(</sup>٥) أي ليس جِسْمًا مُخْتَفِيًا فَيُطْلَبَ.

<sup>(</sup>٦) أي ليس بمحدود كي يُحوى من كل الجهات كما زعمتم أنه في السّماء.

<sup>(</sup>٧) الحادث هو المخلوق الّذي وُجِدَ بعد عدمٍ، فالله تعالى ليس من شيء لأنه إذ هو كان من شيء كان حادثًا والقديم يُغاير المُحْدَث.

<sup>(</sup>٨) أي يتقدّس الله تعالى أن يُوصف بالكيفيّة لأنه هو الّذي كَيَّفَ الكَيْفَ، والكيفية هي عبارة عن سِمات الحوادث من الهيئات والصور والأحوال.

<sup>(</sup>٩) هو عبارة عن القدم والبقاء.

<sup>(</sup>١٠) أي الأجسام.

<sup>(</sup>١١) أي أَنَّ الله لَمْ يتشابه بها أصلًا حتى نقول: بائن؛ أي منفصل عن خلقه، أو كائن: أي حالٌ في شيء، فهذه الأمور كلّها من خصائص الأجسام وواجب الوجود تعالى لا يُشبه الأجسام ولا يُماثلها.

<sup>(</sup>١٢) أي أعلم من العباد بأنفسهم.

بِكُلِّ مَكَانٍ، وَكُلِّ حِينِ وَأُوَانٍ، وَكُلُّ نِهَايَةٍ وَمُدَّةٍ.

وَالْأَمَدُ إِلَى الخَلْقِ مَضْرُوبٌ (١)، وَالحَدُّ إِلَى غَيْرِهِ مَنْسُوبٌ (١) (...).

سُبْحَانَهُ، كَلَّمَ مُوسَى تَكْلِيمًا بِلَا جَوَارِحَ وَلَا أَدَوَاتِ وَلَا شَفَة وَلَا لَهَوَات (٣)، سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَنْ تَكْيِيفِ الصِّفَاتِ. مَنْ زَعَمَ أَنَّ إِلَهَنَا مَحْدُودٌ فَقَدْ جَهِلَ الخَالِقِ المَعْبُودَ، وَمَنْ ذَكَرَ أَنَّ الأَمَاكِنَ بِهِ تُحِيطُ لَزَمَتْهُ الحَيْرَةُ وَالتَّخْلِيطُ، بَلْ هُوَ المُحِيطُ بِكُلِّ مَكَانِ.

فَإِنْ كُنْتَ صَادِقًا أَيُّهَا المُتَكَلِّفُ (') لِوَصْفِ الرَّحْمَنِ بِخِلَافِ التَّنْزِيلِ وَالبُرْهَانِ فَصِفْ لِي جَبْرِيلَ وَمِيكَائِيلَ وَإِسْرَافِيلَ، هَيْهَاتَ! أَتَعْجَزُ عَنْ صَفَةً مَخْلُوقِ مِثْلَكَ وَتَصِفُ الخَالِقَ المَعْبُودَ؟! وَأَنْتَ لَا تُدْرَكُ صِفَةَ رَثِّ الهَيْئَةِ وَالأَدْوَاتِ، فَكَيْفَ مَنْ لَمْ تَأْخُذْهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ؟! لَهُ مَا فِي الأَرْضِينَ وَالسَّمَوَاتِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَهُو رَبُّ العَرْشِ العَظِيمُ» (°).

### ٢- الإمام الحسن بن علي (ت/٥٠):

روى شيخ الطائفة الإماميّة الشيخ الصدوق (ت/ ٣٨١هـ)(٢) في كتاب «التّوحيد»: باب التّوحيد ونفي التّشبيه: عن محمد بن أحمد بن يحيى، عن بعض أصحابنا رفعه، قال: جاءَ رجلٌ إلى الحسن بْنِ عَلِيٍّ عليهما السلام، فقال له: يَا ابنَ رسولِ اللهِ، صِفْ لِي رَبَّكَ حَتَّى كَأَنِّي أَنْظُرُ إلَيْهِ، فأطرقَ الحسنُ بْنُ عَلِيٍّ عليهما السلام مَلِيًّا، ثُمَّ

<sup>(</sup>١) الأمد هو الأجل وهو نهاية عمر الإنسان.

<sup>(</sup>٢) أي ليس له تعالى حدّ أي مسافات تحدّه، لأنّ ذلك هو من سِمَات الحوادث.

 <sup>(</sup>٣) جمع اللهاة، وهو اللحمة المشرفة على الحلق في أقصى سقف الفم.

<sup>(</sup>٤) المتكلف: هو شديد التعرض لِمَا لا يعنيه، ومراده رضوان الله عليه: أنّ الإنسان لما عجز عن وصف حقيقة الله تعالى أعجز.

<sup>(</sup>٥) أبو نُعيم، حِلْيَةُ الأولياء وطبقات الأصفياء (١/ ٧٢ - ٧٣).

<sup>(</sup>٦) هو محمد بن علي بن الحسين بن موسى بابويه القمي، وَيُعْرَفُ بالشيخ الصدوق، مُحَدِّثٌ إمامي كبير، لَمْ يُر في القميّين مثله. نزل بالري وارتفع شأنه في خراسان، وَتُوُفِّيَ وَدُفِنَ في الري. له نحو ثلاثمئة مصنف. الزركلي، الأعلام (٦/ ٢٧٤).

رفعَ رَأْسَهُ، فقال: «الحَمْدُ لله الَّذِي لَمْ يَكُنْ لَهُ أَوَّلُ مَعْلُومٌ ('' وَلَا آخِرُ مُتَنَاه ('')، وَلَا قَبْلٌ مُدْرَكٌ، وَلَا بَعْدٌ مَحْدُودٌ، وَلَا أَمَدٌ بِحَتَّى (")، وَلَا شَخْصٌ فَيَتَجَزَّأَ، وَلَا اخْتِلَافُ صِفَة فَيَتَنَاهَى ('')، فَلَا تُدْرِكُ العُقُولُ وَأَوْهَامُهَا، وَلَا الفَكَرُ وَخَطَرَاتُهَا، وَلَا الأَلْبَابُ وَأَذْهَانُهَا فَيَتَنَاهَى ('')، فَلَا تُدُركُ العُقُولُ وَأَوْهَامُهَا، وَلَا الفَكَرُ وَخَطَرَاتُهَا، وَلَا الأَلْبَابُ وَأَذْهَانُهَا صَفَتَهُ، فَتَقُولَ: مَتَى ('')؟ وَلَا بُدِئَ مِمَّا ('')، وَلَا ظَاهِرَ عَلَى مَا ('')، وَلَا بَاطِنَ فِيمَا ('^)، وَلَا تَارِكَ فَهَلاَ (''). خَلَقَ الخَلْقَ فَكَانَ بَدِيعًا، ابْتَدَأَ مَا ابْتَدَعَ، وَابْتَدَعَ مَا ابْتَدَأَ، وَفَعَلَ مَا أَرَادَ، وَأَرَادَ مَا اسْتَزَادَ، ذَلِكُمُ اللهُ رَبُّ العَالَمِينَ " ('').

### $^{(11)}$ : الإمام علي بن الحسين بن علي زين العابدين $( - ^{0} )$ هـ $( ^{(11)} )$ :

روى خاتمة الحفّاظ واللّغويين عند أهل السُّنَّةِ السَّيِّدُ مرتضى الزّبيدي الحنفي

<sup>(</sup>١) أي: هو الأزلي الّذي لا بداية لوجوده

<sup>(</sup>٢) أي: هو الأبدى الّذي لا انتهاء لوجوده.

<sup>(</sup>٣) أي: ليس له نهاية فيسأل عنه بـ (حَتَّى).

<sup>(</sup>٤) أي: لا يتّصف الله بالصّفات الذاتية المتضادة، لأنّ ذلك يستلزم النقص والتناهي.

<sup>(</sup>٥) أي: لا يجوز أن تقولَ العقولُ: مَتَى وُجِدَ لأنّ (مَتَى) للزمان والله مقدّس عن (الزّمان).

<sup>(</sup>٦) أي: لَم يبتدئه أحدٌ.

<sup>(</sup>V) أي: ولا ظاهر على شيء ماديّ.

<sup>(</sup>A) أي: و لا يحل في شيء.

<sup>(</sup>٩) أي: ولا هو تارك ما ينبغي فعله، فَيُقَالُ: هلّا تركه.

<sup>(</sup>١٠) الصدوق، التوحيد (ص/ ٥١).

<sup>(</sup>۱۱) قال الذهبي في ترجمته: «علي بن الحسين بن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، زين العابدين، أبو الحسين، الهاشمي، المدني، هم، حضر كربلاء مريضا، فقال عمر بن سعد: لا تعرضوا لهذا. وكان يومئذ ابن نيف وعشرين سنة (...). قال الزهري: ما رأيتُ أحدا كان أفقه من علي بن الحسين (...). وقال أبو حازم الأعرج: ما رأيت هاشميًّا أفضل منه. وعن ابن المسيَّب قال: ما رأيتُ أورع منه. وقال مالك: بلغني أنه كان يُصَلِّي في اليوم والليلة ألف ركعة إلى أن مات. قال: وكان يُسمَّى زين العابدين لعبادته». الذهبي، تذكرة الحفاظ (١/٥٧).

(ت/ ١٢٠٥هـ) في كتابه "إتحاف السادة المتقين" بإسناده: عن محمد التقي، عن أبيه علي الرضا، عن أبيه موسى الكاظم، عن أبيه جعفر الصادق، عن أبيه محمد الباقر، عن أبيه الإمام السّجاد ذي النّفقات زين العابدين علي بن الحسين ابن علي بن أبي طالب في أجمعين، أنّه كان يقول يوم عرفة: "الحَمْدُ لله رَبِّ العَالَمينَ، اللَّهُمَّ لَكَ الحَمْدُ بَدِيعَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْض، ذَا الجَلَالُ وَالإِكْرَام، رَبَّ الأَرْبَاب، وَإِلهَ كُلِّ مَأْلُوه، وَخَالِق كُلِّ مَخُلُوق، وَوَارَثَ كُلِّ شَيْء، وَهُو بِكُلِّ شَيْء مُخْلُوق، وَوَارَثَ كُلِّ شَيْء، لَيْسَ كَمَثْلُه شَيْءٌ، وَلا يَعْزُبُ عَنْهُ عَلْمُ شَيْء، وَهُو بِكُلِّ شَيْء مُخْلُوق، وَوَارَثَ كُلِّ شَيْء مَلُهُ اللهُ لَا إِلهَ إِلَّا أَنْتَ، الأَحَدُ المُتَوَحِّدُ الفَرْدُ المُتَفَرِّدُ. (...) وَأَنْتَ اللهُ لَا إِلهَ إِلاَ أَنْتَ، الدَّانِي فِي عُلُوه، وَالعَالِي فِي دُنُوه. (...) أَنْتَ اللَّذي لاَ يَحْويكَ مَكَانٌ، وَلَمْ يَقُمْ وَلا يَعْرُبُ عَنْدُ وَلا تُحَدُّد فَتَكُونَ مَوْلُودًا (...). أَنْتَ اللهُ كَا تُحَدُّ وَلاَ تُحَدُّ وَلاَ تُحَدُّ وَلاَ تُحَدُّ وَلاَ تُحَدُّ وَلا تُحَدُّ وَلا تُحَدُّ وَلا تُحَدُّ وَلا تُحَادَى وَلا تُحَدَّ وَلا تُحَدُّ وَلا تُحَادَى وَلا تُحَادَى وَلا تُحَدَّد وَلا تُحَدُّ وَلا تُمَاكُونَ مَوْلُودًا (...). شَبْحَانَكَ، لا تُحَدُّ وَلا تُمَاكُونَ مَوْلُودًا وَلا تُمَارَى وَلا تُحَادَى وَلا تُحَادَى وَلا تُحَدَّ وَلا تُمَاكُونَ... "('').

### 3 - 1 الإمام جعفر بن محمد الصادق $( - 1 )^{(1)}$ :

روى الشيخ الصّدوق (ت/ ٣٨١هـ) في كتاب «التّوحيد»: باب نفي المكان والزّمان والسّكون والحركة والنّزول والصّعود والانتقال عن الله ﷺ:

- عن المفضلِ بنِ عمر، عن أبِي عبدِ اللهِ هُ قَالَ: «مَنْ زَعَمَ أَنَّ اللهَ فِي شَيْءٍ أَوْ مِنْ

<sup>(</sup>١) الزبيدي، إتحاف السادة المتقين بشرح إحياء علوم الدين (٢٨٠/٤).

<sup>(</sup>٢) قال الإمام الذهبي في «تذكرة الحفاظ» (١٦٦/١): «جعفر بن محمد بن علي ابن الشهيد الحسين بن علي بن أبي طالب، الهاشمي، الإمام، أبو عبد الله العلوي، المدني، الصادق، أحد السادة الأعلام (...). وعن أبي حنيفة، قال: ما رأيت أفقه من جعفر بن محمد. وقال أبو حاتم: ثقة لا يُسئل عن مثله. وعن صالح بن أبي الأسود، سَمِعْتُ جعفر بن محمد يقول: (سلوني قبل أن تفقدوني، فإنه لا يُحدثكم أحد بعدي بمِشْل حَدِيثي)».

شَيْءٍ أَوْ عَلَى شَيْءٍ فَقَدْ أَشْرَكَ، لَوْ كَانَ اللهُ ﷺ عَلَى شَيْءٍ لَكَانَ مَحْمُولًا، وَلَوْ كَانَ فِي شَيْءٍ لَكَانَ مَحْصُورًا، وَلَوْ كَانَ مِنْ شَيْءٍ لَكَانَ مُحْدَثًا»(١).

### o - 1 الإمام موسى الكاظم ( - 1 % ) هـ( - 1 % )

روى الشيخ الصدوق (ت/ ٣٨١هـ) في كتاب «التّوحيد»: باب أنّه الله السُّومِيهِ السُّومِيةِ السُّمِورة:

- عَنْ حَمْزَةَ بْنِ مُحَمَّد، قَالَ: كَتَبْتُ إِلَى أَبِي الحَسَنِ عَلَيْهِ السَّلَامُ، أَسْأَلُهُ عَنِ الجِسْمِ وَالصُّورَةِ، فَكَتَبَ عَلَيْهِ السَّلَامُ: «سُبْحَانَ مَنْ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ، لَا جِسْمٌ وَلَا صُورَةٌ»(٣).

٦- الإمام محمد بن علي الجواد (ت/ ٢٢٠هـ)،
 ٧- وولده على بن محمد الهادي (ت/ ٢٥٤هـ):

- وعن الحسن بن العباس بن حريش الرازي، عن بعض أصحابنا، عن الطيّب - يعني علي بن محمد - وعن أبي جعفر الجواد عليهما السلام، أنهما قالا: «مَنْ قَالَ بِالجِسْمِ فَلَا تُعْطُوهُ مِنَ الزَّكَاةِ وَلَا تُصَلُّوا وَرَاءَهُ»(٤٠).

<sup>(</sup>۱) الصدوق، التّوحيد (ص/ ١٩٢). وذكره الإمام عبد الكريم القشيري في «الرسالة» (١/ ٢٩).

<sup>(</sup>٢) قال الذهبي في «سير أعلام النبلاء» (٦/ ٢٧٠): «الإمام، القدوة، السَّيِّدُ أبو الحسن العلوي، والد الإمام علي بن موسى الرضا، مدني نزل بغداد. وحدث بأحاديث عن أبيه. ذكره أبو حاتم فقال: ثقة صدوق، إمام من أئمة المسلمين. قلت: له عند الترمذي، وابن ماجه حديثان. قيل: إنه وُلِدَ سنة ثمان وعشرين ومئة بالمدينة. قال الخطيب: أقدمه المهدي بغداد، ورده. ثُمَّ قدمها. وأقام ببغداد في أيام الرّشيد، قدم في صحبة الرشيد سنة تسع وسبعين ومئة، وحبسه بها إلى أن تُوفِّيَ في مَحْبَسِهِ».

<sup>(</sup>٣) الصدوق، التوحيد (ص/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٤) الصدوق، التوحيد (ص/ ١٠٩).

أمّا الشّيعة الزَّيْدِيَّةُ، فقد قال السَّيِّدُ العلامة الأمير الحسين بن بدر الدين (ت/ ٦٦٣)(١) في المسألة السّابعة من عقيدة أهل البيت: «ونعتقد أنه تعالى لا يشبه الأشياء، والّذي يدلّ على ذلك أنّه لو أشبهها لوجب أن يكون جِسْمًا أو جوهرًا أو عرضًا، وذلك لا يجوز (...)(٢).

أمّا الإباضيّة، فقد قال علامتهم أبو الحسن البسيوي (ت/٣٦٣هـ)(٣) في كتابه «الجامع»: «وإن أردت ما هو: أي الأجناس هو؟ فالله تعالى ليس بذي جنس مُؤَلَّف ولا صورة، لأنّه قال أنّه: ﴿الْخَلِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ ﴾ [الحشر/ ٢٤]، و ﴿خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الزمر/ ٢٦]، وقال: ﴿لَهُ,مَافِ السَّمَوَتِ وَمَافِى الْأَرْضِ وَمَابِئَنَهُمَا وَمَا تَحْتَ اللَّرَيٰ ﴾ [طه/ ٦]. فإن قال: وَلِمَ أَنْكُرْتُمْ أَنْ يكونَ اللهُ تبارك وتعالى جسْمًا؟

قيل له: أنكرنا ذلك أن يكون القائلُ أراد بقوله ما أنكرتم أن يكون طويلًا عريضًا عميقًا مجتمعًا، فإن مجتمعًا، أو يكون أراد: تُسمّونه جِسْمًا وإن لَم يكن طويلًا عريضًا عميقًا مجتمعًا، فإن أراد أن يكون كذلك - كما يُقال في الأجسام فيما أثبتنا - فهذا لا يجوز لأنّ المجتمع لا يكون شيئًا واحدًا، وأقلّ الاجتماع يكون بين الشيئين، لأنّ الشّيء الواحد لا يكون لنفسه جامعًا، وقد ثبت بالاتّفاق أنّ الله على واحد، فبطل بذلك أن يكون مجتمعًا. وإن أراد: لِمَ لا تُسمونه جسْمًا، وإن لَم يكن طويلًا عريضًا عميقًا مجتمعًا؟ فالأسماء ليست إلينا، ولا يجوز لنا أن نُسَمِّي الله بساسم لَم يُسَمِّ به نفسه في كتابه، ولا سَمَّاهُ رسولُ الله، ولا أجمع المسلمون عليه، وليس لنا أن نصف الله بغير ما وصف به نفسه (٤٠).

<sup>(</sup>۱) هو الأمير الحسين بن (بدر الدين) محمد بن أحمد بن يحيى بن يحيى اليحيوي الهادوي الحسني اليمني، حافظ كبير، مجتهد، سياسي، نبغ في شَتَّى العلوم، نشأته في جهات صعدة هجرة في اليمن واشتهر بعلمه وتصانيفه. انظر: عبد السلام بن عباس الوجيه، أعلام المؤلفين الزيدية (ص/ ٣٩٢).

<sup>(</sup>٢) الحسين بن بدر الدين، ينابيع النّصيحة في العقائد الصحيحة (ص/ ٥٢ – ٥٣).

<sup>(</sup>٣) هو الشيخ العلامة، علي بن محمد بن علي بن محمد بن الحسن البسيوي، نسبة إلى قرية بسيا من أعمال بهلا (سلطنة عمان)، ويُقال له البسياني. أحد كبار علماء الإباضية في القرن الرابع الهجري. انظر: محمد صالح ناصر، معجم أعلام الإباضية (قسم المشرق) (ص/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٤) البسيوى، جامع أبي الحسن البسيوى (١/ ٢٨).

وبهذا نختم الكلام عن إجماع علماء الأُمَّةِ الإسلامية بمختلف طوائفها ومذاهبها في تنزيه الله تعالى عن الجسميّة ولوازمها، لنبدأ بالأدلّة النّقليّة والعقليّة التي بَنَوْا عليها هذا الإجماع الصّحيح(١).

# ثانيًا: الأَدِلَّةُ النَّقْلِيَّةُ القَطْعِيَّةُ عَلَى تَنْزِيهِ اللهِ تعالى عَنِ الجِسْمِيَّةِ وَلَوَازِمِهَا أَ الأَدِلَّةُ التَّوْرَانِيَّةُ:

تعددت الآيات القرآنية المُحْكَمَاتُ التي اسْتُنْبِطَ منها وجوهٌ في الدّلالة على تَنْزِيهِ اللهِ تعالى عن الجسميّةِ ولوازمها من الحَيِّزِ والمكانِ والجهة وقبول الأعراض وما شابه؛ وهذه بعضٌ منها:

الآية الأولى: قول الله تعالى: ﴿لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَشَى أَوُّ ﴾ [الشورى/ ١١].

وَهُوَ أَوْضَحُ دَلِيْلِ نَقْلِيٍّ في ذَلِكَ جَاءَ في القُرآنِ، وهو نصُّ قطعيُّ الثَّبوت والدَّلالة على أن الله تعالى ليس جِسْمًا ولا مُتَحَيِّزا ولا متجزَّئًا ولا متركبًا ولا مُحْتَاجًا لأحدٍ ولا إلَى مكانٍ ولا إلَى زمانٍ (٢).

قال الإمام فخر الدين الرازي (ت/ ٦٠٦هـ) في تفسير هذه الآية: «احتبّ علماءُ التّوحيد قديمًا وحديثًا بهذه الآية في نفى كونه تعالى جسْمًا مركبًا من الأعضاء والأجزاء وحاصلًا

<sup>(</sup>۱) لا بُدَّ أن نَلفت الانتباه إلى أنّ الموضوع الوحيد الذي اتفقت فيه طوائف الإسلام كافّة بعد أركان الإسلام هو تَنْزِيه الله تعالى عن الجسميّة ولوازمها، ولم يشذّ منهم في هذا الموضوع إلا مجسّمة الحنابلة وحشوية أهل الحديث الذين أثبتوا لله تعالى الجسميّة ولوازمها من المكان والحيّز والجوارح والأعضاء - وسيأتي أقوال أئمّتهم ونظّارهم في ذلك (ص/ ٦٣ - ٩٨) - ونسبتهم في هذه الأُمَّةِ قليلة جِدًّا بالنّسبة لجمهور الأُمَّةِ الإسلاميّة مِنَ الأشاعرة والماتريدية وفضلاء الحنابلة الذين يُمثّلُونَ السّواد الأعظم من أهل السُّنَّة، ومِنْ بَاقِي الطّوائف الإسلاميّة مِنَ الإباضيّة، والإماميّة، والإماميّة، والإماميّة، والإماميّة، والإماميّة، والإماميّة، والإماميّة، والإماميّة، والإماميّة، والإماميّة،

<sup>(</sup>٢) انظر: محمد عبد العظيم الزرقاني، مناهل العرفان في علوم القرآن (٢/ ٢١٠).

في المكان والجهة، وقالوا: لو كان جِسْمًا لكان مِثْلًا لسائر الأجسام، فيلـزم حصول الأمثال والأشباه له، وذلك باطلٌ بصريح قولـه تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنْمَ عَمُ اللهِ اللهُ اللهُلِللْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

الآية الثانية: قولُ اللهِ تعلى: ﴿قُلْهُوَ اللّهُ أَحَدُ اللّهِ اللّهُ الصَّمَدُ اللّهُ لَمْ كَلِدُ وَلَمْ يَكُن لَهُ, كَفُواً أَحَدُ ﴾ [الإخلاص/ ١ - ٤].

تكلّم علماء التفسير في فضل هذه السّورة وما جاء فيها من الأحاديث التي تُفيد أنّها تعدل ثلث القرآن، لأَنَّ القرآن العظيم يَشْمَلُ مواضيع: (العقائد) و(الأحكام) و(الأخلاق) وهذه السّورة تدل بشكل جامع على موضوع (العقائد) والّذي من أهم مباحثه تَنْزِيهُ اللهِ سبحانه عن مُمَاثَلَةِ المَخْلوقَاتِ.

وأشاروا إلى استنباط دلالة السّورة على نَفْيِ التّجسيم عنه تعالى من ثلاثة مواضع: الأول: قوله تعالى: ﴿ قُلُهُ السَّاتُ اللَّهُ اَلَّهُ اَلْصَابَهُ ﴾. والثالث: ﴿ وَلَـمُ يَكُن لَهُ مُكُن لَهُ مُكْنَ لَهُ مُكْنَ لَهُ مُكْنَ لَهُ مُكُن لَهُ مُنْ اللَّهُ السَّالِ اللَّهُ السَّالِ اللَّهُ السَّالَةُ السَّالِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

وسبب نزولها: أنّ المشركين سألوا رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، فقالوا: انسب لنا ربّك ؟ فأنزل الله عزّ وجل سورة الإخلاص (٢).

وَفِي رِوَايَة أُخْرَى عندَ ابنِ أَبِي حَاتِم (ت/٣٢٧هـ) في تفسيره: «عَنِ ابنِ عبّاس، أَنَّ اليَهُودَ جَاءَتِ النَّبِيَّ صلى الله عليه [وآله] وسلم، مِنْهُمْ كَعْبُ بْنُ الأَشْرَفِ وَحُيَيُّ بْنُ النَّشُرَفِ وَحُيَيُّ بْنُ النَّهُ وَلَا اللهُ: ﴿قُلُهُو اللّهُ أَحَدُ ﴾ أَخْطَبَ، فَقَالُوا: يَا مُحَمَّدُ، صِفْ لَنَا رَبَّكَ الَّذِي بَعَثَكَ، فَأَنْزَلَ اللهُ: ﴿قُلُهُو اللّهُ أَحَدُ ﴾ أَنْهُ الصَّكَمُ ﴾ أَلْتُهُ الصَّكَمُ ﴾ أَلْتُهُ الولَدُ، ﴿وَلَمْ يُولَدْ ﴾ فَيُخْرَجُ مِنْهُ الولَدُ، ﴿وَلَمْ يُولَدْ ﴾ فَيُخْرَجُ مِنْ شَيْءٍ ﴾ أَن شَيْءٍ ﴾ أَن شَيْءٍ ﴾ أَن أَن اللهُ اللهُ المَالِمُ اللهَ المَالِمُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

قال الإمام فخر الدين الرازي بعد أن ذكر السّبب المذكور لِنُزُول الآية: «إذا عرفتَ

<sup>(</sup>۱) الرازي، التفسير الكبير (۲۷/ ۵۸۲).

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد في «المسند» (٥/ ١٣٣) (رقم/ ٢١٢٥٧).

<sup>(</sup>٣) ابن أبي حاتم، تفسير القرآن العظيم (٤/ ٣٤٧٤).

هذا، فنقول: هذه السورة يجب أن تكونَ من المحكماتِ لا من المتشابهاتِ، لأَنّهُ تعالى جعلها جوابًا عن سؤال السائل وأنزلها عند الحاجة، وذلك يقتضي كونها من المحكمات لا من المتشابهات. وإذا ثبت هذا، وجب الجزم بأن كل مذهب يُخالف هذه الصّورة يكون باطلًا. فنقول: إنّ قوله تعالى: ﴿أَحَــُدُ ﴾ يدل على نفي الجسمية ونفي الحيّز والجهة؛ أما دلالته على أنه تعالى ليس بِجسْم، فذلك لأنّ الجسم أقلّه أن يكون مركبًا من جوهرين وذلك ينافي الوحدة، وَلَـمَّا كَانً قوله: ﴿أَحَــُدُ ﴾ مبالغة في الوحدانية كان قوله: ﴿أَحَــدُ ﴾ مُنافيًا للجسميّة (...). ثُمَّ أكدوا هذا الوجه بقوله تعالى: ﴿ وَلَـمْ يَكُن لَهُ مُكُن لَهُ مُكْن اللّه مِن بِهِ اللّه المناه ا

وأما قوله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ ٱلصَّحَدُ ﴾، فالصمد هو السَّيِّدُ المصمود إليه في الحوائج، وذلك يدل على أنه ليس بجسم وعلى أنه غير مختص بالحيّز والجهة.

وأما قوله تعالى: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُمْ كُفُواً أَحَدُ ﴾، فهذا أيضًا يدل على أنه ليس بجسم ولا جوهر، لأنا سنقيم الدّلالة على أنّ الجواهر متماثلة، فلو كان تعالى جوهرًا لكان مِثلًا لجميع الجواهر فكان كلّ واحد من الجواهر كفوًا له. ولو كان جِسْمًا لكان مُؤلّفًا من الجواهر، لأنّ الجسم يكون كذلك وحينئذ يعود الإلزام المذكور. فثبت: أنّ هذه الشُّورَة مِنْ أظهرِ الدّلائل على أنّه تعالى ليس بجسم ولا بجوهر، ولا حاصل في مكان وحيز»(١).

الآية الثالثة: قولُ اللهِ تعالى: ﴿ هَلَ تَعَلَّمُ لَهُ سَمِيًا ﴾ [مريم / ٢٥]. أي مِثْلًا وشبهًا، رواه ابن أبي طلحة: عن عبد الله بن عباس ، وبه قال الإمام الشّهيد سعيد بن جُبير ومجاهد وقتادة (٢٠).

والاستفهام في هذه الآية يُرادُ به النَّفْيُ، فيكون المعنى: لا يكون لله سَمِيًّا أي مَثِيلًا وشبيهًا، وَلَـمَّا جاء لفظ ﴿سَمِيًّا ﴾، بصيغة النكرة في سياق استفهام يُفيدُ النفيُ دَلَّ على

<sup>(</sup>۱) الرازي، أساس التقديس (ص/ ۲۶ – ۲۲).

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير (٣/ ١٤١).

العموم، أي دلَّ على نفي الجسم وغير الجسم. فلو كان الله تعالى جِسْمًا لكانَ كل جسم سَمِيًّا له، وقد دَلَّتِ الآيةُ على نفيه (١).

الآية الرابعة: قول الله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَى ﴾ [النحل/ ٦٠].

أي: الصَّفة العُلْيَا، وَهِيَ الغِنَى عَن العَالَمِينَ وَالنَّزَاهَةُ عَنْ سِمَاتِ المُحْدَثِينَ (٢).

قَالَ المُفَسِّرُ اللُّغَوِيُّ أبو حيان الأندلسي (ت/ ٧٤٥هـ) في تفسير هذه الآية: «أي الصّفة العليا مِن تَنْزِيهِهِ تَعَالَى عن الولدِ والصّاحبة وَجَمِيع ما تنسب الكفرةُ إليه مِمَّا لا يَلِيقُ بِهِ تَعَالَى كالتّشبيهِ والانتقالِ وَظُهُورِهِ تَعَالَى فِي صُورَةٍ "".

الآية الخامسة: قول الله تعالى: ﴿ فَالاَتَضِّرِ بُواللَّهِ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ [النحل/ ٧٤].

أي لا تَجْعَلُوا لله تعالى شبيهًا وَمَثيلًا، قَالَ الحافظ المفسر ابن الجوزي في تفسير هذه الآية: «أي: لا تُشَبِّهُوهُ بِخَلْقِهِ، لأَنَّهُ لا يُشْبِهُ شيئًا وَلا يُشْبِهُهُ شَيْءٌ (٤٠).

الآية السّادسة: قولُ اللهِ تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ ٱلْغَنِيُّ وَأَنتُمُ ٱلْفُقَرَآةُ ﴾ [محمد/ ٣٨].

أي الغَنِيُّ مُطْلَقًا عن كلِّ ما سواه إذ يستحيل عليه الحاجات كلِّها، قال الإمام فخر الدين الرازي: «دَلَّتْ هذه الآيةُ على كونه تعالى غَنِيًّا، ولو كان جسْمًا لَـمَا كانَ غَنِيًّا، ولو كانَ جِسْمًا لَـمَا كانَ غَنِيًّا، ولو كانَ جِسْمًا لَـمَا كانَ غَنِيًّا، لأنّ كل جسم مركب، وكلّ مركب مُحْتَاجٌ إلى كل واحد من أجزائه، وأيضًا: لو وَجَبَ اختصاصه بالجهة لكان مُحْتَاجًا إلى الجهة، وذلك يقدح في كونه غَنيًّا على الإطلاق»(٥).

<sup>(</sup>۱) انظر: الرازى، أساس التقديس (ص/ ۳۰).

<sup>(</sup>٢) انظر: النسفى، مدارك التّنْزيل وحقائق التّأويل (٢/ ٢١٨).

<sup>(</sup>٣) أبو حيان الأندلسي، النهر الماد من البحر المحيط (٢/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير (٢/ ٥٧٢).

<sup>(</sup>٥) الرازي، أساس التقديس في علم الكلام (ص/ ٢٩).

الآية السّابعة: قول الله تعالى: ﴿هُوَالْأَوَّلُ وَالْلَاخِرُ وَالظَّلِهِرُ وَالْبَاطِنُّ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [الحديد/ ٣].

قال الحافظ المفسر ابن جرير الطبري (ت/ ٣١٠هـ) في تفسير هذه الآية: «فَلَا شيءَ أَقربُ إِلَيْهِ مِنْ حَبِّلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ [ق/١٦]»(١).

ومعنى كلامه، أنّ القُرْبَ المادي مَنْفِيٌّ عَنِ الله تعالى، وهذا دليل على تَنْزِيهِ الله عن الجسميّة بلازميّة الجهة والمكان والزمان.

الآية الثامنة: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيثُ ۖ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِّ فَلَيْسَتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ [البقرة/ ١٨٦].

وَسُئِلَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وآله وسلم: أقريبٌ رَبُّنَا فنناجيه، أم بعيدٌ فنناديه؟ فأنزلَ اللهُ تعالى هذه الآية.

ولو كان تعالى في السماء أو في العرش لَمَا صَحَّ القولُ بأنّه صلى الله عليه وآله وسلم تعالى قريب من عباده (٣).

فَقُرْبُ الله تعالى من عباده المؤمنين هو قرب معنويّ وليس قربًا مَادِيًّا حِسِيًّا، وفي

<sup>(</sup>۱) الطبرى، جامع البيان في تأويل القرآن (٢٣/ ١٦٨).

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ الرسل والملوك (١/ ٣٠).

<sup>(</sup>٣) الرازي، أساس التقديس في علم الكلام (ص/ ٣١).

ذلك أشار جَمْعٌ مِن حُفَّاظِ أهل السُّنَّةِ وعلمائهم وفقهائهم:

قال الحافظ السَّيِّدُ مرتضى الزبيدي الحسيني الحنفي (ت/ ١٢٠٥هـ): «وهذا معنى قوله تعالى: ﴿وَمَعَنُ أَفَرُ اللّهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ [ق/١٦]، أي أعلم منه بنفسه، وقوله النبيّه ﴿ وَاللّهُ مُنَا أَفَرُ اللّهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ [ق/١٦]، أي أعلم منه بنفسه، وقوله النبيّه ﴿ وَالسَّجُدُ وَاقْرَب ﴾ [العلق/ ١٩]. دليلٌ على أنّ المُرَادَ به قربُ المَنْزِلَةِ لا قرب المكان كما زَعَمَت المُجَسِّمَةُ أنّه مُمَاسُّ لعرشه إذ لو كان كذلك لازدادَ بالسّجودِ مِنْهُ بُعْدًا لاَ قُرْبًا ﴾ (١).

وقال الإمام الفقيه الشافعي أبو إسحاق الشيرازي (ت/ ٤٧٦هـ): «فلو كان في جهة فوق لَـمَا وُصفَ العبدُ بالقرب منه إذا سَجَدَ»(٢).

وقال الإمامُ اللغوي الرّاغب الأصفهاني (ت/ ٢٠٥هـ): «وَقُرْبُ اللهِ تعالى من العبدِ هو بِالإِفْضَالِ عليه والفيضِ لَا بِالمَكَانِ»(٣).

وقال الحافظ أبو السّعادات ابن الأثير (ت/٦٠٦هـ): «المُرَادُ بقُرْبِ العبدِ من اللهِ تعالى القُرْبُ بِالذِّكْ مِن صفاتِ الشَّالَحِ لا قُرْبُ الذَّات والمكان، لأنَّ ذلك مِن صفاتِ الأجسام واللهُ يَتَعَالَى عن ذلك ويَتَقَدَّسُ »(٤).

الآية التّاسعة: قول الله تعالى: ﴿فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَثَمَّ وَجُهُ اللَّهِ ﴾ [البقرة/ ١١٥].

قال العلاّمة اللَّغُوي أبو حيان الأندلسي (ت/ ٥٧هه): «وفي قوله تعالى: ﴿فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثُمَّ وَجُهُ اللّهِ ﴾ رَدُّ على مَنْ يقولُ إِنَّهُ فِي حَيِّز وَجِهَةٍ، لأَنَّه لَـمَّا خَيَّر في استقبال جميع الجهات دلَّ على أنّه ليس في جهة ولا حَيِّز، ولو كان في حَيِّز لكان استقباله والتّوجه إليه أحق من جميع الأماكن، فَحَيْثُ لَمْ يُخَصِّصْ مَكَانًا عَلِمْنَا أَنَّهُ لا في جهةٍ ولا حَيِّز، بل

<sup>(</sup>١) مرتضى الزبيدي، إتحاف السادة المتقين بشرح إحياء علوم الدين (٢/ ٢٥).

<sup>(</sup>٢) الشيرازي، الإشارة إلى مذهب أهل الحق (ص/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>٣) الراغب الأصفهاني، مفردات غريب القرآن (ص/ ٦٦٤).

<sup>(</sup>٤) أبو السعادات ابن الأثير، النهاية في غريب الحديث والأثر (٤/ ٣٢).

جميع الجهات في ملكه وتحت ملكه، فَأَيُّ جِهَةٍ تَوَجَّهْنَا إليه فيها على وجه الخضوع كنّا معظّمين له ممتثلين لأمره»(١).

وقال الحافظُ ابنُ كثير في تفسير قوله تعالى: ﴿فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَتُمَّ وَجُهُ اللّهِ ﴾ تعليقًا على كلمة الطبري الّذي أوردها في تفسيره أثناء تأويل هذه الآية: «... وأنّه تعالى لا يخلو منه مكان»(٢) ما نصّه: «وَفِي قَوْله: «وَأَنَّهُ تَعَالَى لَا يَخْلُو مِنْهُ مَكَانٌ»، إِنْ أَرَادَ عِلْمَهُ تَعَالَى فَصَحِيحٌ (٣)، فَإِنَّ عِلْمَهُ تَعَالَى مُحِيطٌ بِجَمِيعِ المَعْلُومَاتِ، وَأَمَّا ذَاتُهُ تَعَالَى فَلا تَكُونُ مَحْصُورَةً فِي شَيْءٍ مِنْ خَلْقِه، تَعَالَى اللهُ عَنْ ذَلِكَ عُلُوًّا كَبِيرًا»(٤).

أقول: وبهذا يتبيّن أنّ الحافظ ابن كثير هو من العلماء المنزّهين لله تعالى عن الجسميّة ولوازمها من المكان والزمان وما شابه من سمات المحدثات، وكلامه هذا في التّنزيه هو عقيدة الحافظ ابن جرير الطبري نفسها، إذ يقول في «تاريخ الأمم والملوك»: «فتبيّن إذًا، أنّ القديم بارئ الأشياء وصانعها هو الواحد الّذي كان قبل كلّ شيء، وهو الكائن بعد كل شيء، والأوّل قبل كل شيء، والآخر بعد كلّ شيء، وأنه كان ولا وقت ولا زمان، ولا ليل ولا نهار، ولا ظلمة ولا نور ولا سماء ولا أرض، ولا شمس ولا قمر ولا نجوم...» (٥٠).

الآية العاشرة: قول الله تعالى: ﴿ اللَّهُ لا ٓ إِلَّهُ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ ﴾[البقرة/ ٥٥٠].

و ﴿ ٱلْقَيُّومُ ﴾ أي القائم بذاته المُسْتَغْنِي عن كل ما سِواه، المُفْتَقِرُ إليه كلّ ما عداه، فلو كانَ اللهُ جسمًا لَبَطَلَ أن يكونَ قائمًا بذاته وصار قائمًا بغيره أي بالأجزاء الّذي يتألف منها

<sup>(</sup>١) أبو حيان الأندلسي، البحر المحيط في التفسير (١/ ٥٧٨).

<sup>(</sup>٢) الطبري، جامع البيان في تأويل القرآن (٢/ ٥٢٨).

<sup>(</sup>٣) وهذا هو مراد الإمام ابن جرير الطبري لأنّه كان من الحفّاظ المُنَزِّهِينَ لله تعالى عن الجسميّة ولوازمها من المكان والزمان وما شابه من سمات الخلق، كما سيمرّ كلامه في «تاريخ الأمم والملوك» (١/ ٣٠).

<sup>(</sup>٤) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم (١/ ٢٧٢).

<sup>(</sup>٥) الطبري، تاريخ الأمم والملوك (١/ ٣٠).

الجسم تعالى الله عن ذلك عُلُوًّا كبيرًا..

قال الإمام فخر الدين الرازي: «و ﴿ ٱلْقَيُّومُ ﴾ مَنْ يكونُ قائمًا بنفسه مقومًا لغيره، فَكَوْنُهُ قائمًا بنفسه مقومًا لغيره عبارة عن احتياج كل ما سواه إليه، فلو كان جسْمًا لكان هو مفتقرًا إلى غيره وهو جزؤه، ولكان غيره غَنيًّا عنه وهو جزؤه، فحينئذ لا يكون قَيُّومًا. وأيضًا: لو وجبَ حصوله في شيء من الأحياز لكان مُفْتَقِرًا مُحْتَاجًا إلى ذلك الحيّز، فلم يكن قَيُّومًا على الإطلاق »(۱).

الآية الحادية عشرة: قول الله تعالى: ﴿ إِنَّاللَّهَ لَا يَخْفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّكَمَاءِ ﴾ [آل عمر ان/ ٥].

قال السَّيِّدُ علي وفا (ت/ ٨٠٧هـ) (٢) أحد رجال الطريقة النقشبنديّة في تفسير هذه الآية: «هذه الآية تَدُلُّ على نفي الجهة عن الله تعالى، وجه الدّلالة أنّ قاعدة التّرقي تَقْتَضِي أن يكونَ الاطِّلاعُ على ما في الأرض للأرض أقرب من الاطّلاع على ما في السّموات، فلو كانت السَّمَاءُ جهة لله لَمْ تُؤَخَّرْ في هذه الآية، إذ لا يَحسن أن يُقالُ: لا يَخْفَى عن المَلكِ شَيْءٌ في البلاد القاصيّة وفي بيته أو بلده، وإنّما يَحسن أن يُقالَ: لا يَخفى عليه شيءٌ في بلده ولا في البلاد القاصيّة عن بلده؛ فلو كان للْحَقِّ جهة لاقتضت هذه الآية شيءٌ في بلده ولا في البلاد القاصيّة عن بلده؛ فلو كان للْحَقِّ جهة الأرض، والآية تَدُلُّ على جهته، لكن نحن متوافقون على أنّ الحَقَّ تعالى مُنَزَّهُ عن جهة الأرض، والآية تَدُلُّ على أنّه مُنَزَّهُ عن جهة السّماء فَمَا فوقها ولا جهة غَيْرُهُمَا، فلا جهة للحقّ أصلًا فافهم» (٣).

الآية الثانية عشرة: قول الله تعالى: ﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ [طه/ ١١٠]، وقوله تعالى: ﴿ لَا تُدُرِكُ أُلاً بُصَدُرُ ﴾ [الأنعام/ ١٠٣].

<sup>(</sup>۱) الرازي، أساس التقديس في علم الكلام (ص/ ٢٩).

<sup>(</sup>٢) هو علي بن محمد بن محمد بن وفا، أبو الحسن القرشي الأنصاري الشاذلي المالكي، متصوف، إسكندري الأصل، مولده ووفاته بالقاهرة. الزركلي، الأعلام (٥/٧).

<sup>(</sup>٣) نقله عنه مفتي الشّافعيّة في مكة المكرمة أحمد بن زيني دحلان في كتابه «تقريب الأصول لتسهيل الوصول لمعرفة الله والرسول» (ص/ ١٧٩).

وذلك يَدُلُّ على كونه تعالى مُنَزَّهًا عن المقدار والشّكل والصورة، وإلا لكان الإدراك والعلم مُحِيطَيْن به وذلك على خلاف هذين النّصين.

فإن قيل: لِمَ لَا يَجُوزُ أَن يُقال: إنه - وإن كان جِسْمًا - لكنّه جسمٌ كبيرٌ، فلهذا المعنى لا يُحيط به الإدراك والعلم؟ قلنا: لو كان الأمر كذلك، لصحّ أن يُقال: بأن علوم الخلق وأبصارهم لا تُحيط بالسّموات ولا بالجبال ولا بالبحار ولا بالمفاوز، فإنّ هذه الأشياء: أجسام كبيرة، والأبصار لا تُحيط بأطرافها والعلوم لا تصل إلى تَمام أجزائها، ولو كان الأمر كذلك لَمَا كان في تخصيص ذات الله تعالى بهذا الوصف فائدة (١٠).

وذلك يدلَّ على أنَّ الزَّمان وكل ما فيه: ملك لله تعالى، ومجموع الآيتين: يدلان على أن المكان والمكانيَّات، والزَّمان والزَّمان والزَّمانيَّات: كلها ملك لله تعالى، وذلك يدل على تَنْزِيهِهِ عن المكان والزمان (٢).

الآية الرابعة عشرة: قول الله تعالى: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَا مُ اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى ا

ظاهرُ الآية يقتضي فناء العرش وفناء جميع الأحياز والجهات، وحينئذ يبقى الحق تعالى مُنزَّها عن الحَيِّز والجهة (٣).

الآية الخامسة عشرة: قول الله تعالى: ﴿ فَكَلا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا ﴾ [البقرة/ ٢٢].

<sup>(</sup>۱) الرازي، أساس التقديس في علم الكلام (ص/ ٣٠ – ٣١).

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق (ص/ ۳۲).

<sup>(</sup> $^{"}$ ) الرازى، المصدر السابق ( $^{"}$ 0).

والنّد: المِثْلُ؛ ولو كانَ الله على جسمًا لكان مثلًا لكلّ واحد من الأجسام، لأنّ الأجسام كلّها متماثلة، وحينئذ يكون النّد موجودًا على هذا التّقدير، وذلك على مضادة هذا النص (۱).

الآية السادسة عشرة: الآيات التي فيها معنى التقديس والتسبيح لله تعالى؛ مثل: ﴿ سُبُحَننَهُ وَ وَلَيْ اللّهِ السادسة عشرة: الآيات التي فيها معنى التقديس والتسبيح لله تعالى؛ مثل: ﴿ سُبُحَننَهُ وَتَعَلَىٰ عَمّا وَتَعَلَىٰ عَمّا يُشُرِكُونَ ﴾ [الروم/ ٤٠]، [يونس/ ١٨]، [النحل/ ١]، [الزمر/ ٢٧]. و ﴿ سُبُحَننَهُ وَ عَكمًا يُشُرِكُونَ ﴾ [التوبة/ ٣١] يقُولُونَ عُلُوًا كَبِيرًا ﴾ [الإسراء/ ٤٣]. و ﴿ سُبُحَننَهُ وَ عَكمًا يُشُرِكُونَ ﴾ [التوبة/ ٣١] وما شابه.

فإنّ التَّسْبِيحَ في اللَّغَةِ العربيّة معناه: التَّنْزِيهُ وَالسَّلْبُ، فآياتُ القرآنِ التي فيها التسبيح لله تعالى تشمل على سَلْبِ كلِّ عيب ونقص عن ذات الله وصفاته، والجسم من صفات العيب والنقص في حقّه - كما تَبَيَّنَ سابقًا - فتكون هذه الآيات نافيةً لِلْجِسْمِ ولوازمه في حقّه .

#### ب - الأحاديث الدّالة على تنزيه الله تعالى عن الجسميّة ولوازمها:

استدلَّ علماء أهل السنّة والجماعة وغيرهم بأحاديث كثيرة تَتَضَمَّنُ تَنْزِيهَ اللهِ عن الجسميّة ولوازمها، وهذه بعض منها:

الحديث الأول: عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْن ﴿ اللّهِ مَالَ : كُنْتُ عِنْدَ النّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ [وآله] وَسَلَّمَ فَأَتَاهُ أَنَاسٌ مِنَ اليَمَنِ، فَقَالَ: «اقْبَلُوا البُشْرَى وَلَا تَقُولُوا كَمَا قَالَتْ بَنُو تَمِيم ﴾ فَقَالُوا: قَدْ قَبِلْنَا فَأَخْبِرْنَا عَنْ أَوَّلَ هَذَا الأَمْرِ مَا كَانَ، قَالَ: «كَانَ اللهُ وَلَمْ يَكُنْ شَيْءٌ غَيْرُهُ، وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى المَاءِ، ثُمَّ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ، وَكَتَبَ فِي الذِّكْرِ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، (ص/ ٣٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: العزبن عبد السّلام، رسائل في التّوحيد: الملحة في اعتقاد أهل الحقّ (ص/ ١٣).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه (٤/ ١٠٥) (رقم/ ٣١٩١)، وأحمد في مسنده (٤/ ٤٣١) =

ومعناه: إِنَّ الله تعالى لَمْ يزل موجودًا في الأزل ليس معه غَيْرُهُ من الخَلقِ لا مكانٌ ولا جهة ولا حَيِّزٌ ولا خيِّزٌ ولا غير ذلك، ولو كانَ اللهُ تعالى له حَيِّزٌ وجهةٌ لكان هذا الحيّزُ شيئًا موجودًا معه في الأزل وذلك على نقيض هذا الحديث(١).

قال الحافظ ابن حجر العسقلاني في شرح هذا الحديث: «قوله: «كَانَ اللهُ وَلَمْ يَكُنْ شَيْءٌ غَيْرُهُ»، في الرواية الآتية في التّوحيد: «وَلَم يكن شيء قبله». وفي رواية غير البخاري: «وَلَمْ يَكُنْ شَيْءٌ مَعَهُ». والقصّة متّحدة، فاقتضى ذلك أنّ الرّواية وقعت بالمعنى، ولعلّ راويها أخذها من قوله في دعائه في صلاة الليل – كما تقدم من حديث ابن عباس –: «أَنْتَ الأَوَّلُ فَلَيْسَ قَبْلَكَ شَيْءٌ» لكن رواية الباب أصرح في العدم، وفيه دلالة على أنه لَم يكن شيء غَيْرُهُ لا المَاءُ ولا العرشُ ولا غَيْرُهُمَا، لأنَّ كُلَّ ذلكَ غَيْرُ الله تَعَالَى ويكون قبله. «وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى المَاء» معناه أنّه خَلَقَ المَاءَ سابقًا ثُمَّ خَلَقَ العرشَ على الماء (...)، والمراد بـ «كَانَ» في الأوَّلُ الأزليّة، وفي الثّاني الحدوث بعد العدم» (٢٠).

الحديث الثاني: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ هُمْ، قَالَ: جَاءَتْ فَاطِمَةُ إِلَى النَّبِيِّ صلى الله عليه [وآله] وسلم تَسْأَلُهُ خَادِمًا، فَقَالَ لَهَا: قُولِي: «اللَّهُمَّ رَبَّ السَّمَوَاتِ السَّبْعِ وَرَبَّ العَرْشِ العَظيم، وَبَّنَا وَرَبَّ كُلِّ شَيْء، مُنْزِلَ التَّوْرَاة وَالإِنْجِيلِ وَالقُرْآن، فَالِقَ الحَبِّ وَالنَّوَى، أَعُوذُ بِكَ مَنْ شَرِّ كُلِّ شَيْء أَنْتَ الآخِرُ فَلَيْسَ بَعْدَكَ شَيْء، وَأَنْتَ الآخِرُ فَلَيْسَ بَعْدَكَ شَيْءٌ، وَأَنْتَ الظَّاهِرُ فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيْءٌ، وَأَنْتَ البَاطِنُ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيْءٌ، اقْض عَنِّي الدَّيْنَ اللَّايْنَ

<sup>= (</sup>رقم/ ۱۹۸۸)، وابن حبان في صحيحه (١/ ٧) (رقم/ ٦١٤)، والطبراني في الكبير (٨/ ٢٠٤) (رقم/ ١٤٠)، وأبو نُعيم في «حلية (٨/ ٢٠٤) (رقم/ ٢٠٤)، والبُوياني في مسنده (١/ ١٣٥) (رقم/ ١٤٠)، وأبو نُعيم في «اللولياء» (٨/ ٢٥٩)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٩/ ٤) (رقم/ ٢٠٧)، وابن أبي عاصم في «الأوائل» (ص/ ٢٠١) (رقم/ ٢٥٦)، والطحاوي في «شرح مشكل الآثار» (١٤/ ٢٩٩) (رقم/ ٢٩٦).

<sup>(</sup>١) الرازي، أساس التقديس في علم الكلام (ص/ ٣٤).

<sup>(</sup>٢) العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري (٦/ ٢٨٩).

وَأَغْنِنِي مِنْ الفَقْرِ »(١).

قال الحافظ أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقي (ت/ ٤٥٨هـ) في كتاب «الأسماء والصفات» ما نصه: «استدلّ بعض أصحابنا في نفي المكان عنه، بقول النّبِيِّ : «أَنْتَ الظّاهِرُ فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيْءٌ، وَأَنْتَ البَاطِنُ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيْءٌ»، وإذا لم يكن فوقه شيء ولا دونه شيء لَمْ يَكُنْ فِي مَكَانِ»(٢).

الحديث الثالث: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ مَنْ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه [وآله] وسلم قَالَ: «أَقْرَبُ مَا يَكُونُ العَبْدُ مِنْ رَبِّهِ وَهُوَ سَاجِدٌ فَأَكْثِرُوا الدُّعَاءَ» (٣).

قال الحافظ المفسر الإمام جلال الدين عبد الرحمن السّيوطي (ت/ ٩١١هـ) عند شرح هذا الحديث من «سنن النّسائي»: «قال القرطبي (٤): هذا أقرب بالرّتبة والكرامة

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في صحيحه (٤/ ٢٠٨٤) (رقم/ ٢٧١٣)، وابن أبي شببة في مصنفه (٦/ ٣٩) (رقم/ ٢٧١٣)، وابن أبي شببة في مصنفه (٦/ ٣٩) (رقم/ ٢٩٤٧)، والمحمد في سننه (٥/ ٤٧٤) (رقم/ ٢٥٤١)، والبو داود (٤/ ٣١١) (رقم/ ٢٥٠١)، وابن ماجه في سننه (٢/ ٤٧٤) (رقم/ ٣٨٧٠)، وابن حبان في صحيحه (٣/ ٢٤٦) (رقم/ ٣٦٦)، وأبو يعلى في مسنده (٨/ ٢١) (رقم/ ٤٧٤)، والبزار في مسنده (١٢/ ٢٥) (رقم/ ٢٥٩)، والحاكم في المستدرك (٣/ ٢١٥) (رقم/ ٢٤٧) وفي «فضائل فاطمة الزهراء» (ص/ ٢٦٥) (رقم/ ٢١٥)

<sup>(</sup>٢) البيهقي، الأسماء والصفات (ص/ ٤٠٠) طبعة دار إحياء التراث العربي، (٢/ ٢٨٩) (رقم/ ٨٤٩) من طبعة مكتبة السوادي، جدة - المملكة العربية السعودية، بتحقيق: عبد الله الحاشدي.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه (١/ ٣٥٠) (رقم/ ٥٨٢)، وأحمد بن حنبل في مسنده (٢/ ٤٢١) (رقم/ ٥٧٥)، والنسائي في سننه (١/ ٢٤٢) (رقم/ ٥٧٥)، والنسائي في سننه (١/ ٢٤٢) (رقم/ ٢٤٢)، وأبو عوانة في مستخرجه (١/ ٤٩٨) (رقم/ ١٨٥٦)، وأبو يعلى في مسنده (١/ ١٢٨) (رقم/ ٦٦٨)، والحاكم في المستدرك (١/ ٣٩٥) (رقم/ ٩٦٩)، وابن حبان في صحيحه (٥/ ٢٥٤) (رقم/ ١٩٦٨)، وأبو نُعيم في «حلية الأولياء» (٦/ ١٧)، والبيهقي في «السنن الكبري» (٢/ ١٥٨) (رقم/ ٢٦٨).

<sup>(</sup>٤) أي الإمام أبو العباس أحمد بن عمر الأنصاري القرطبي (ت/ ٢٥٦هـ) صاحب كتاب «المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم»، وهو شيخ الإمام أبو عبد الله القرطبي صاحب التّفسير المشهور.

لا بالمسافة لأنه مُنزَّةٌ عن المكان والمساحة والزمان (۱). وقال البدر بن الصاحب في «تذكرته»: في الحديث إشارة إلى نفي الجهة عن الله تعالى وأنّ العبد في انخفاضه غاية الانخفاض يكون أقرب إلى الله تعالى (۱).

الحديث الرابع: عن أنس بن مالك ، أَنَّ النَّبِيَّ صلى الله عليه [وآله] وسلم قال: «إِنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا قَامَ فِي صَلَاتِهِ فَإِنَّهُ يُنَاجِي رَبَّهُ أَوْ إِنَّ رَبَّهُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ القَبْلَةِ»(٣).

قال الحافظ ابن حجر العسقلاني عند شرحه لهذا الحديث في «فتح الباري شرح صحيح بخاري»: «وفيه الرّد على مَنْ زعم أنّه على العرش بذاته»(١٤).

الحديث الخامس: عن ابن عباس، عن النَّبِيِّ صلى الله عليه [وآله] وسلم قال: «مَا يَنْبَغِي لِعَبْدٍ أَنْ يَقُولَ: إِنِّي خَيْرٌ مِنْ يُونُسَ بْنِ مَتَّى »(٥٠).

فهم بعض علماء الحديث والتفسير: أنّ هذا الحديث يُفيدُ تَنْزِيهَ اللهِ عن الجهةِ والمكانِ، إذ إِنَّ النَّبِيَّ صلى الله عليه وآله وسلم أفضل الأنبياء على الإطلاق، ولكنّه أراد التنبيهَ إلى التّنْزِيهِ لِئَلًا يُعتقد أنّه عليه الصلاة والسلام كان قريبًا من الله في رحلة المعراج من يُونس على التقمه الحوت في قعر البحر، لأنّ نسبة الجهات إلى الله تعالى واحدة

<sup>(</sup>١) أبو العباس القرطبي، المفهم لما أُشكل من تلخيص كتاب مسلم (٢/ ١٩).

<sup>(</sup>٢) السيوطي، شرح السيوطي لسنن النسائي (٢/ ٢٢٦).

 <sup>(</sup>۳) رواه البخاري في صحيحه (۱/ ۹۰) (رقم/ ٤٠٥)، وأحمد بن حنبل في مسنده (۳/ ۱۸۸)
 (رقم/ ۱۲۹۸۲)، والدارمي في سننه (۲/ ۲۷۲) (رقم/ ۱۳۳۱)، والبيهقي في «السنن الكبرى»
 (۲/ ٤١٤) (رقم/ ۳۹۹٤).

<sup>(</sup>٤) العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح بخاري (١/ ٥٠٨).

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري في صحيحه (٤/١٥٣) (رقم/ ٣٣٩٥)، ومسلم في صحيحه (٤/١٨٤٦) (رقم/ ٢٣٧٧)، وابن أبي شيبة في مصنفه (٦/ ٣٣٧) (رقم/ ٣١٨٦٤)، وأجمد في مسنده (١/ ٢٤٢) (رقم/ ٢١٦٧)، وأبو داود في سننه (٤/ ٢١٧) (رقم/ ٢٦٩٤)، والترمذي في سننه (١/ ٣٤٥) (رقم/ ١٨٢٨)، والدارمي في سننه (٣/ ١٨٠٥) (رقم/ ٢٧٨٨)، وابن حبان في صحيحه (١/ ٢٤٢) (رقم/ ١٨٢٢)، والطبراني في الكبير (١/ ٨٤٨) (رقم/ ١١٢٢) وغيرهم.

وهو مقدّس عنها؛ وهذه أقوال طائفة منهم:

قال الحافظ تقي الدين السُّبْكِيُّ (ت/٥٧هـ): «حكى ذلك الفقيه الإمام العلامة قاضي قضاة الإسكندرية ناصر الدين ابنُ المُنيِّرِ المالكي، الفقيه، المفسر، النحوي، الأصولي، الخطيب، الأديب، البارع في علوم كثيرة، في كتابه «المقتفى في شرف المصطفى» لَمَّا تكلم على الجهة وقرر نفيها، قال: ولهذا المَعْنَى أشار مالك في قوله في: «لَا تُفضِّلُونِي عَلَى يُونُسَ بْنِ مَتَّى». فقال مالك: «إنّما خص يونس للتنبيه على التَّنْزِيهِ لأنّه في رُفعَ إلى العرش، ويونس في هَبطَ إلى قابوس البحر، ونسبتهما مع ذلك من حيث الجهة إلى الحرش، ويونس في وأفضل مكانًا، وَلَى كان الفضل بالمَكان لكان عليه الصلاة والسلام أقربَ من يُونُسَ بْنِ مَتَّى وأفضل مكانًا، وَلَـمَا نَهَى عَنْ ذَلِكَ». ثُمَّ أخذ الفقيه ناصر الدين يُبدي أنّ الفضل بالمَكانِة لأنّ العرش في الرفيق الأعلى فهو أفضل من السّفل، فالفضل بالمَكانَة لا بالمَكانِ، فانظر أنّ مالكًا(۱) في وناهيك به – قد فَسَّر الحديث بِمَا قال هذا المُتَخَلِّفُ النَّحِسُ(۱): إِنَّهُ إِلْحَادُ، فهو المُلْحِدُ عليه لعنة الله (۱) الحديث بمَا قال هذا المُتَخَلِّفُ النَّحِسُ (۱): إِنَّهُ إِلْحَادُ، فهو المُلْحِدُ عليه لعنة الله (۱) ما وقحه وما أكثر تجرأه ؟! أخزاه الله (۱).

<sup>(</sup>۱) الإمام مالك رحمه الله تعالى ردّ جميع أحاديث التجسيم والتشبيه ونهى أن يُحدّث بها أحدّ، واتّهم واضعها ومفتريها أبا الزّناد عامل بني أُمية، وقد نقلنا ذلك (ص/ ٩٠ - ٩١) فانظره فإنّه مُهِمٌّ في معرفة منشأ الرِّوَايَاتِ المكذوبة والموضوعة في الأمّة الإسلاميّة.

<sup>(</sup>٢) يقصد به ابن قيم الجوزية الّذي ردّ عليه الإمام السُّبكي في كتابه هذا وسمّاه: «السّيف الصّقيل في الرّد على ابن زفيل».

<sup>(</sup>٣) قال الشيخ محمد زاهد الكوثري في التعليق: «ترى المؤلف على ورعه البالغ يَسْتَنْزِلُ اللعنات على الناظم في كثير من مواضع هذا الكتاب، وهو يستحق تلك اللعنات من حيث خروجه على معتقد المسلمين بتلك المخازي، لكن الخاتمة مجهولة، فَالأَوْلَى كفّ اللّسان الآن عن اللّعن. وأمّا اسْتِنْزَالُ المؤلف اللّعنة عليه فكان في حياة النّاظم وهو يَمْضِي على زيغه وإضلاله عامله الله بعدله».

<sup>(</sup>٤) تقى الدين السبكي، السيف الصقيل في الرد على ابن زفيل (ص/ ٤٠ – ١٤).

وقال الإمام المُفَسِّرُ أبو عبد الله محمد بن أحمد القرطبي (ت/ ٦٧١هـ): «المعنى فإنّي لَم أكن وأنا في سدرة المنتهى بأقرب إلى الله منه وهو في قعر البحر في بطن الحوت، وهذا يدلّ على أنّ الباري تعالى ليس في جهة»(١).

وقال المحدث الإمام ابن أبي جمرة الأندلسي (ت/ ٦٩٩هـ): «فَمُحَمَّدٌ عليه الصلاة والسّلام فوق السبع الطباق ويونس هُ في قعر البحار، وهما بالنسبة إلى القرب من الله تعالى على حَدٍّ سَوَاء، ولو كانَ هُ مُقَيَّدًا بالمكان أو الزمان لكان النَّبِيُّ صلى الله عليه [وآله] وسلم أقرب إليه، فثبت بهذا نفي الاستقرار والجهة في حقّه جل جلاله»(٢).

# ثَالِثًا: الأَدلَّةُ العَقْلِيَّةُ الدَّالَّةُ عَلَى تَنْزِيهِ اللهِ تعالى عَنِ الجِسْمِيَّةِ وَلَوَازِمِهَا مِنَ الحَيِّز وَالجَهَةِ وَالمَكَانِ الحَيِّز وَالجَهَةِ وَالمَكَانِ

إنّ العقلَ في الإسلام هو أصل التّكليف، فَمَتَى فُقِدَ العقلُ فُقِدَ التّكليف، وهو أصلُ من الأصول التي ينضبط بها فهم الكتاب وَالسُّنَةِ وما يتعلّق بذلك من القضايا المُهِمَّة، فلا يُمكن تحقيق فهم نصوص الشّريعة واستنباط الأحكام من أدلّتها الشَّرْعيَّة وإدراك قواعدها وموازينها إلا بالعقل الّذي هو مناط التّكليف وأساسه؛ والعقيدة الإسلاميّة يدور رحاها على الأحكام العقليّة القطعيّة التي بُنِيَتْ على النّصوص الشرعيّة القطعيّة، فالعقلُ يشهدُ للنّقلِ القطعي وهو بدوره لا يَأْتِي إلّا بِمُجَوِّزَاتِ العقول، كما قال الخطيب البغدادي في «الفقيه والمتفقه»(٣).

وبناءً عليه، فإنّ الأَدِلَّةَ العَقْالِيَّةَ القَطْعِيَّةَ المبنيَّة على النّصوص الشرعيّة القطعيّة تكونُ بُرْهَانًا قاطعًا في إثبات أنّ الله تعالى مُنَزَّهُ عن الجسم ولوازمه، وهذا ما انتهجه علماءُ الأمّةِ الإسلاميةِ مِنَ المُنزِّهَة في تقرير ذلك، حيث اشتغلوا بتقرير الأدلّة العقليّة على نفي

<sup>(</sup>١) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن (١١/ ٣٣).

<sup>(</sup>٢) ابن أبي جمرة، بهجة النفوس وتحليها بمعرفة ما لها وما عليها (٢/ ١٧٦).

<sup>(</sup>٣) الخطيب البغدادي، الفقيه والمتفقه (١/ ٣٥٤).

الجسميّة عنه تعالى بِنَفْيِ لَوَازِمِهَا من الحَيِّزِ والمَكَانِ والجِهَةِ وقبول الانقسام والصّورة، وهذه أقوال ثلاثة منهم على اختلاف مشاربهم:

العَلَم الظّاهريّة ابن حزم الأندلسي في كتابه «الفصلُ في الملَل وَالأَهْوَاءِ والنّحلِ» عند الكلام في التّوحيد وَنَفْي التَّجْسِيم: «ذَهَبَ طَائِفَةٌ إِلَى القَوْلِ بِأَنَّ الله تعالى جِسْمٌ. وحجّتهم في ذَلك: أنَّه لا يقوم في المَعْقُولِ إِلّا جسمٌ أُو عرضٌ، فَلَمَّا بَطل أَنْ يكونَ تَعَالَى عَرَضًا ثبت أنَّه جسمٌ، وقالُوا: إِنَّ الفِعْلَ لا يَصِحُّ إِلّا مِنْ جِسْم والباري تَعَالَى يكونَ تَعَالَى عَرَضًا ثبت أنَّه جسمٌ، وَاحْتَجُوا بآيات من القُرْآنِ فِيهَا ذكرُ اليد واليديْن وَالأَيْدي فَاعَلْ، فَوَجَبَ أَنَّهُ جسمٌ، وَاحْتَجُوا بآيات من القُرْآنِ فِيهَا ذكرُ اليد واليديْن وَالأَيْدي وَالأَيْدي وَالعَينِ وَالوَجْهِ وَالجنب، وَبقَوْلِهِ تعالى: ﴿ وَجَاءَ رَبُكَ ﴾ [الفجر/ ٢٢]، و ﴿ يَأْتِيهُمُ ٱللّهُ فِي ظُلُلِ مِّنَ ٱلفَحَم وَاليَمِين وَالرَّجْلِ والأصابع وَالتَّنَزُّلِ.

قَالَ أَبُو مُحَمَّد (١): وَلِجَمِيعِ هَذِهِ النُّصُوصِ وُجُوهٌ ظَاهِرَةٌ بَيِّنَةٌ خَارِجَةٌ على خلافِ مَا ظَنُّوهُ وَتَأَوَّلُوهُ.

قَالَ أَبِو مُحَمَّد: وَهَذَانِ الاستدلالانِ فاسدانِ، أمّا قَوْلهم: أَنَّهُ لَا يقومُ في المَعْقُولِ إلَّا جسمُ أَوْ جسمٌ أَو عَرَضٌ، فَإِنَّهَا قِسْمَةٌ نَاقِصَةٌ، وَإِنَّمَا الصَّوَابِ: أَنه لَا يُوجَدُ فِي العَالَم إِلَّا جِسْمٌ أَوْ عَرَضٌ وَكِلَاهُمَا يَقْتَضِي بطبيعته وجودَ مُحْدِث لَهُ، فبالضّرورة نعلم أَنَّهُ لَو كَانَ مُحْدِثُهَا عَرَضًا لَكَانَ يَقْتَضِي فَاعِلًا فَعَلَهُ وَلَا بُدَّ، فَوَجَبَ بِالضَّرُورَةِ أَن فَاعِلَ الجِسْمِ وَالعَرَضِ لَيْسَ جِسْمًا وَلَا عَرَضًا، وَهَذَا بُرْهَانُ يضْطَر إلَيْهِ كُلُّ ذِي حِسِّ بضرورةِ العقلِ وَلَا بُرَّهَانُ يَضْطَر إلَيْهِ كُلُّ ذِي حِسِّ بضرورةِ العقلِ وَلَا بُرَّهَانُ يَضْطَر إلَيْهِ كُلُّ ذِي حِسِّ بضرورةِ العقلِ وَلَا بُرَّهَانَ يَشْطَر إلَيْهِ كُلُّ ذِي حِسِّ بضرورةِ العقلِ وَلَا بُرْهَانُ يَضْطَر إلَيْهِ كُلُّ ذِي حِسِّ بضرورةِ العقلِ وَلَا بُرَّهَانُ يَضْعَلُ إلَيْهِ كُلُّ ذِي حِسِّ بضرورةِ العقلِ وَلَا بُرَّهَانَ يَقْتَضِي فَاعِلَا فَهَا بُرْهَانُ يَضْطَر إلَيْهِ كُلُّ ذِي حِسِّ بضرورةِ العقلِ وَلَا بُرَّهَانَ يَقْتَضِي فَاعِلَا الْعَلْمَ اللَّهُ فَاللَّهُ الْمُؤْمِنَ لَيْسَ جِسْمًا وَلَا عَرَضًا، وَهَذَا بُرْهَانُ يَضْطَر إلَيْهِ كُلُّ ذِي حِسِّ بضرورةِ العقلِ وَلَا بُرْهَانُ يَصْوَا اللَّهُ فَا لَهُ بُدُهُ اللَّهُ فَا لَا عَرَضًا لَوْ الْمُؤْمِنِ الْمُعَلِّمُ الْمُ يَعْمَلُوا إلَيْهِ فَلَهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمَثَانُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا أَوْمُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِ اللْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُومِ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ ال

وَأَيْضًا، فَلُو كَانَ البَارِي - تَعَالَى عَن إلْحَادِهِمْ - جِسْمًا لاقتضى ذَلِك ضَرُورَةَ أَنْ يكونَ لَهُ زَمَانٌ وَمَكَانٌ هُمَا غَيْرُهُ، وَهَذَا إِبْطَالُ التَّوْحِيدِ وَإِيجَابُ الشِّرْكِ مَعَهُ تَعَالَى لِشَيْئَيْنِ سِوَاهُ، وَإِيجَابُ الشِّرْكِ مَعَهُ تَعَالَى لِشَيْئَيْنِ سِوَاهُ، وَإِيجَابُ أَشْيَاءَ مَعَهُ غَيْرِ مَخْلُوقَةٍ وَهَذَا كَفَرٌ. وَقَد تَقَدم إِفسادنا لِهَذَا القَوْل.

<sup>(</sup>١) أي ابن حزم.

وَأَيْضا، فَإِنَّهُ لَا يُعْقَلُ البَّتَّةَ جِسمٌ إِلَّا مُؤَلَّفٌ طَوِيلٌ عريضٌ عميقٌ، وَنُظَّارُهُمْ لَا يَقُولُونَ بِهَذَا، فَإِن قَالُوهُ لَزِمَهُم أَنَّ لَهُ مُؤَلِّفًا جَامِعًا مُخْتَرِعًا فَاعِلًا.

فَإِن منعُوا من ذَلِك، لَزِمَهُم أَن لَا يُوجِبُوا لِمَا فِي العَالَمِ مِنَ التَّأْلِيفِ لَا مُؤَلِّفًا وَلَا جامعًا إِذِ المُؤَلِّفُ كُلُّهُ كَيْفَمَا وُجِدَ يَقْتَضِي مُؤَلِّفًا ضَرُورَةً.

فَإِن قَالُوا: هُوَ جِسْمٌ غَيْرُ مُؤَلَّفٍ. قيل لَهُم: هَذَا هُوَ الَّذِي لَا يُعْقَلُ حَقًّا وَلَا يُتشكل فِي النَّفْسَ البَتَّةَ (...).

قَالَ أَبُو مُحَمَّد: وَيبْطُلُ قَوْلَ مَنْ وصفَ الله تَعَالَى بِأَنَّهُ جِسْمٌ وَقُولَ مَنْ وَصَفَهُ بِحَرَكَة تَعَالَى اللهُ عَن ذَلِك: إِنَّ الضَّرُورَةَ تُوجِبُ أَنَّ كُلَّ مُتَحَرِّكٍ فَذُو حَرَكَة وَأَنَّ الحَرَكَةَ لِمُتَحَرِّكٍ فَذُا مِن بَابِ الإِضَافَة، وَالصُّورَةَ فِي المُتَصَوَّر لِمُتَصَوِّر وَهَذَا أَيْضًا مِن بَابِ الإِضَافَة، فَلَو كَانَ كُلُّ مُصَوِّر المُتَصَوَّر لِمُتَصَوِّر وَهَذَا أَيْضًا مِن بَابِ الإِضَافَة، فَالُو كَانَ كُلُّ مُصَوِّر المُتَصَوَّر لِمُتَصَوِّر وَهَذَا أَيْضًا مِن بَابِ الإِضَافَة، فَلَو كَانَ كُلُّ مُصَوِّر أَهُ مَتَحَرِّكًا لَهُ مَتَحَرِّكًا لَوَجَبَ وَجُودُ أَفْعَالَ لا أَوَائِلَ لَهَا وَهَذَا قَلُو كَانَ كُلُّ مُصَوِّر أَو كُلُّ مُحَرِّكُ مُتَحَرِّكًا لَوَ مَبِيدِه إِيّانا. فَوَجَبَ ضَرُورَةُ وجود أَفْعَالُ لا أَوَائِلَ لَهَا وَمُكَوِّر أَنْ مُحَرِّكً مَتَحَرِّكًا لَيْسَ مُتَحَرِّكًا وَمُصَوِّر لَيْسَ مُتَصَوَّرًا ضَرُورَةً وَلَا بُدَّ، وَهُوَ البَارِي تَعَالَى، مُحَرِّكُ مُحَرِّكُ لَيْسَ مُتَحَرِّكًا وَمُصَوِّر لَيْسَ مُتَصَوَّرًا ضَمُورَةً وَلَا بُدَّ، وَهُوَ البَارِي تَعَالَى، مُحَرِّكُ المُتَحَرِّكًا وَمُصَوِّر المُصَوَّرَاتِ، لَا إِلَه إِلَّا هُورَةً وَلَا بُدَّ، وَهُو البَارِي تَعَالَى، مُحَرِّكُ المُتَحَرِّكَاتِ، وَمُصَوِّرُ المُصَوَّرَاتِ، لَا إِلَه إِلَّا هُور... (١٠٠٠).

٢ - وقال الإمام أبو حامد الغزالي الأشعري الشافعي: «الأصل الخامس: العلم بأنّه تعالى ليس بجسم مُؤلّف مِنْ جواهر (٢) إذ الجسمُ عبارةٌ عن المُؤلّف مِنَ الجواهر، وإذا بَطَلَ كَوْنُهُ جَوْهُرًا مَخْصُوصًا بِحَيِّز بَطَلَ كَوْنُهُ جِسْمًا، لأَنَّ كُلَّ جِسْمٍ مُخْتَصُّ بِحَيِّز وَالسّكونِ وَمُركَّبٌ مِن جوهر، فالجوهر يستحيلُ خُلُوهُ عن الافتراق والاجتماع والحركة والسّكون والهيئة والمقدار وهذه سمَاتُ الحُدُوثِ. ولو جازَ أَنْ يُعْتَقَدَ أَنَّ صانعَ العَالَم جِسْمٌ لَجَازَ أَنْ يُعْتَقَدَ الإلهيّة للشّمس والقمر أو لشيء آخر من أقسام الأجسام. فإنْ تَجَاسَرَ مُتَجَاسِرٌ على تَسْمِيَّةِ تَعَالَى جِسْمًا مِنْ غَيْرِ إرادةِ التَّأليفِ مِنَ الجواهر كانَ ذلكَ غَلطًا في الاسم مَعَ على تَسْمِيَّةِ تَعَالَى جِسْمًا مِنْ غَيْرِ إرادةِ التَّأليفِ مِنَ الجواهر كانَ ذلكَ غَلطًا في الاسم مَعَ

<sup>(</sup>١) ابن حزم، الفِصَلُ فِي المِلَل والأهواء وَالنِّحَل (٢/ ٩٢ – ٩٥).

<sup>(</sup>٢) الجوهر: هو المتحيز القائم بنفسه.

الإِصَابَةِ في نَفْي مَعْنَى الجِسْم (١).

٣ - وقال الحافظُ المُفَسِّرُ عبد الرحمن ابن الجوزي الحنبلي (ت/ ٥٩٧هـ) في كتابه «دفع شبه التشبيه بأكف التنزيه» رَادًا على ابن الزّاغوني الحنبلي المجسّم: «وقيل لابن الزاغوني: هل تَجَدَّدَتْ له صفةٌ لَم تكن له بعد خَلْقِ العرشِ؟ قال: «لَا إِنَّمَا خَلَقَ العَالَمَ بصفة التَّحت بصفة التَّحت فصارَ العَالَمُ بالإضافة إليه أسفل، فإذا ثبت لإحدى الذّاتين صفةُ التحت تثبت للأُخْرَى صفةُ استحقاق الفوق». قال: «وقد ثبت أن الأماكن ليست في ذاته ولا ذاته فيها، فثبت انفصاله عنها، ولا بُدَّ من شيء يحصل به الفصل، فلما قال: ﴿ثُمُّ ٱستَوَىٰ ﴾ فيها، فثبت انفصاله عنها، ولا بُدَّ من شيء يحصل به الفصل، فلما قال: ﴿ولا بُدَّ أن الأعراف/ ١٥٤، علمنا اختصاصه بتلك الجهة». وقال ابن الزاغوني أيضًا: «ولا بُدَّ أن

قلتُ: هذا رجلٌ لا يدري ما يقول، لأنّه إذا قَدَّرَ غايةً وفصلًا بين الخالق والمخلوق فقد حدّده وأقرّ بأنّه جسمٌ وهو يقول في كتابه: إنه ليس بِجَوْهَرٍ لأنّ الجوهرَ ما يتحيّز، ثُمَّ يُثبت له مكانًا يتحيّز فيه.

قلتُ: وهذا كلامُ جهل من قائله وتشبيهُ مَحْضٌ، فما عَرَفَ هذا الشّيخ ما يَجِبُ للخالق تعالى وما يستحيلُ عليه؟! فإنّ وجوده تعالى ليس كوجود الجواهر والأجسام التي لا بُلَّ لَهَا مِنْ حَيِّرْ (۲)، والتحتُ والفوقُ إنّما يكونُ فيما يُقابَلُ وَيُحَاذَى، ومن ضرورة المُحَاذِي أَنْ يكونَ أَكْبَرَ مِن المُحَاذَى أو أصغرَ أو مِثْلَهُ، وأنّ هذا ومثله إنّما يكون في الأجسام، وكلّ ما يُحَاذِي الأجسام يَجُوزُ أَنْ يَمَسَّهَا، وما جاز عليه مُمَاسَّةُ الأجسام وَمُبَايَنَتُهَا فَهُوَ حادثُ، والله قد ثبت أنّ الدليلَ على حدوثِ الجواهر قَبُولُهَا المُمَاسَّةَ وَالمُبَايَنَة، فإن أجازوا هذا عليه قالوا بِجَوَازِ حدوثه، وَإِنْ منعوا هذا عليه لَم يبقَ لنا طريقٌ لإثباتِ حدوثِ الجواهر، ومتَى قدرنا مُسْتَغْنِيًا عن المَحَلِّ وَمُحْتَاجًا إلى الحَيِّر، ثُمَّ قلنا: إمَّا أَنْ يَكُونَا مُتَجَاوِرَيْنِ أَو مُتَبايِنَيْنِ كان ذلك مُحَالًا، فإنّ التّجاورَ والتّباينَ من لوازم التَّحَيُّز في المُتَحَيِّرَاتِ.

<sup>(</sup>١) الغزالي، إحياء علوم الدين (١/ ١٢٧ – ١٢٨).

<sup>(</sup>٢) الحيّر: هو الفراغ الّذي يشغله الجسم والجوهر.

وقد ثبتَ أنَّ الاجتماعَ والافتراقَ من لوازم التَّحَيُّزِ، وَالحَقُّ ﴿ لَا يُوصَفُ بِالتَّحَيُّزِ، لَا يَجُوزُ أَنَّ لأَيُو صَفُ بِالتَّحَيُّزِ، وَالحَقُّ ﴿ لَا يُجُوزُ أَنَّ لأَيِّهِ لَو كَانَ مُتَحَرِّكًا عنه ولا يَجُوزُ أَنَّ يُوصَفَ بِحَرَكَةٍ ولا سكونٍ ولا اجتماع ولا افتراقٍ، وَمَن جاورَ أو باينَ فقد تناهى ذاتًا والتّناهي إذا اختصّ بِمِقْدَارِ استدعى مُخَصِّصًا.

وكذا ينبغي أَنْ يُقَالَ: ليس بداخل في العالَم وليس بِخَارِجٍ منه، لأنّ الدّخولَ والخروجَ من لوازم المُتَحَيِّزَاتِ، فهما كالحركة والسكون وسائر الأعراض التي تُخْتَصُّ بالأجرام.

وأما قولهم: خَلَقَ الأماكنَ لَا فِي ذَاتِهِ فثبت انفصاله عنها. قلنا: ذاته تعالى لا تَقْبَلُ أن يُحْلَقَ فيها شيءٌ ولا أَن يَحُلَّ فيها شيءٌ وقد حَمَلَهُمُ الحِسُّ على التّشبيهِ والتّخليط، حتّى قال بعضهم (۱): «إنّما ذَكَرَ الاستواءَ على العرش لأنّه أقرب الموجودات إليه». وهذا جهلٌ أيضًا لأنّ قربَ المسافة لا يُتَصَوَّرُ إلا فِي جِسْم، ويَعِزُّ علينا كيفَ يُنْسَبُ هذا القائل إلى مذهبنا.

وَاحْتَجَّ بعضهم بأنَّه على العرش، بقوله تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّلِحُ يَرْفَعُهُ أَهُ ﴾ [فاطر ١٠]، وبقوله: ﴿ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ، ﴾ [الأنعام ١٨].

وجعلوا ذلك فوقيةً حسِّيَّةً، وَنَسُوا أَنَّ الفوقيّة الحسِّيَّةَ إِنَّما تكونُ لِجِسْمِ أَو جوهر، وأَنَّ الفوقيّة قد تُطْلَقُ لِعُلُوِّ المَرْتَبَةِ، فَيُقَالُ: فُلَانُ فَوْقَ فُلَانٍ، ثُمَّ إِنَّهُ كما قال تعالى: ﴿فَوْقَ عَلَى الفوقيّة قد تُطْلَقُ لِعُلُو المَرْتَبَةِ، فَيُقَالُ: فُلَانُ فَوْقَ فُلَانٍ، ثُمَّ إِنَّهُ كما قال تعالى: ﴿وَهُو مَعَكُمْ وَ الحديد/٤]. فمن حَمَلَهَا على العلم، حَمَلَ خَصْمُهُ الاستواءَ على القهر.

أخبرنا علي بن محمد بن عمر الدباس، قال أنبأنا رزق الله بن عبد الوهاب التميمي، قال: كان أحمد بن حنبل (...) لا يقول بالجهة للباري لأنَّ الجهاتِ تخلي عَمَّا سواها. وقال ابن حامد: الحقُّ يَخْتَصُّ بِمَكَان دون مكان، ومكانه الَّذي هو فيه وجود ذاته على عرشه. وقال: وذهبت طائفة إلى أنَّ الله تعالى على عرشه قَدْ مَلاَّهُ، والأشبه أنّه مُمَاسُّ

<sup>(</sup>١) أي مجسمة الحنابلة.

للعرشِ وَالكُرْسِيُّ مَوْضِعُ قَدَمَيْهِ. قلت: المُمَاسَّةُ إِنَّمَا تَقَعُ بَيْنَ جِسْمَيْنِ، وَمَا أَبْقَى هَذَا فِي التَّجْسِيم بَقِيَّةً!»(١).

وقال الإمام ابن الجوزي أيضًا في «أخبار الصفات»: «وليس بجسم لأنّ الجسمَ ما يتألّف منْ جَوْهَرَيْن، ولو كان جِسْمًا لجازَ عليه ما يجوز على الأجسام من الحركة والسّكون المُحْدَثَ أَيْن، وما لا ينفكَ عَنِ المُحْدَثِ [فهو مُحْدَثُ]. وقد زاغَ قومٌ مِن المسلمين، فقالوا: جسمُ لا كالأجسام، وقال بعضهم: صورة لحم ودم، ومنهم مَنْ قال: هو جسم، ومنهم مَنْ قال: جسم على هيئة السّبيكة. وقال بعضهم: هيئة البلّورة الصّافية المستديرة، ومنهم مَنْ قال: هو جسم فضاء والأجسام كلّها فيه. فلو لا أنّ بعض العلماء ذكر هذه المذاهب ما كان ينبغي أَنْ تُذكر، فإنّ أصحابنا(٢) خرجوا بأقوالهم عن الإنسانيّة (٣) والعقل (١٤) (...)»(٥).

ثُمَّ قال: «فصلُّ: والحقُّ سبحانه ليس بجوهر لأنَّ الجواهر تتماثل وتتحيّز، ويجوز عليها التغيّر، وتقبل التركيب والأعراض (٢٠)؛ وهذا دليل على حدثها والخالقُ مُنزَّةُ عن ذلكَ، إذ له صفة القِدَم، وما ثَبَتَ للقديم لَمْ يُجَزْ لِغَيْرهِ» (٧).



<sup>(</sup>١) ابن الجوزي، دفع شبه التّشبيه بأكف التّنْزِيه (ص/ ١٢٩ - ٢٣١).

<sup>(</sup>٢) أي مجسّمة الحنابلة.

 <sup>(</sup>٣) لأنّهم أهملوا عقولهم واعتمدوا على الحسّ والمادة في تصوّرهم عن رب العالمين!!!

<sup>(</sup>٤) لذلك نراهم يردّون الدّليل العقلي ويُهملونه، ويتّهمون أهل السُّنّةِ مِنَ الأشاعرة والماتريدية الّذين يستدلّون بالعقل في المسائل العقديّة أنّهم ينتهجون نهج الفلاسفة والمعتزلة والجهمية وسائر المبتدعة!!

<sup>(</sup>٥) ابن الجوزى، أخبار الصفات (ص/ ٤ – ٥).

<sup>(</sup>٦) العَرَضُ: ما لا يكون له ثباتٌ، ومنه استعار المتكلّمون (العَرَضَ) لـما لا ثباتَ له إلاّ بالجوهر والجسم كاللّون، والطّعم، والرائحة، والحرارة، واليبوسة، والليونة...

<sup>(</sup>٧) ابن الجوزى، أخبار الصفات (ص/ ٤ - ٥).

### المطلب الثاني

## التَّجْسِيمُ عند أهل الحديث والغلاة مِن الشَّيعة

توسّع دينُ الإسلامُ في أرجاء المعمورة تَوَسُّعًا سَرِيعًا وهائلًا، ودخلت الأمم والشّعوب فيه أفواجًا، وكان لهذه الأمم والشّعوب موروثُ ثقافيّ وفكريّ واسع يشمل الأمثالَ والحكمة والأدبَ والشّعرَ وعلومًا مختلفة، كما هو الحال عند المجوس وأهل الكتاب والزرداشتية وغيرهم، فلمّا دَخَلُوا في الإسلام بدأت تَسَرَّبُ الأفكار والمعتقدات إلى الفكر الإسلامي الجديد.

وكان أخطر تلك التسريبات هي التي تتعلق بالأمور العقديّة خاصّة في موضوع الإلهيّات، وقد تَمَّ ذلك التسريب في عصر تدوين السُّنَّةِ في منتصف القرن الثّاني وبداية القرن الثالث الهجري<sup>(۱)</sup>، مِمَّا أدّى إلى ظهور أفكار واعتقادات في قالب نَصِّيً منسوب إلى النَّبيِّ محمد صلى الله عليه وآله وسلم، وإلى أقوال ما سُمُّوا بالسّلف الصّالح الّذين

<sup>(</sup>۱) ولم يُكْتَبُ قبلَ ذلك - أي من وفاة الرّسول عليه الصّلاة والسّلام إلى عصر التّدوين - شَيْءٌ من أحاديثِ النّبِيِّ صلّى الله عليه وآله وسلّم إلّا صحائفُ غَيْرُ مُرَتَّبةٍ وَلا مُنظَّمَةٍ، لم يصل إلينا منها شيء، وفي ذلك قال الحافظ أبو عبد الله الذَّهبِيُّ في «تاريخ الإسلام» (۹/ ۱۳): «وفي سنة مئة وثلاثٍ وأربعين (۱۲)» هي شرع علماء الإسلام في هذا العصر في تدوين الحديث والفقه والتفسير (...)، وكَثُر تدوينُ العلم وتبويبه، ودُوَّنَتُ كتبُ العربية والنّاديخ وأيّام النّاس، وقبل هذا العصر كان الأَئِمَّةُ يتكلّمون من حفظهم أو يَرْوُونَ العلمَ من صُحُفٍ صحيحةٍ غيرٍ مُرَّتَبةٍ».

اعتمدهم الفكر العقدي عند حشويّة أهل الحديث كمرجعيّة أصيلة مُقَدَّمَةٍ على النُّصُوصِ القطعيّة المحكمة مِن الكتاب وَالسُّنَّةِ المتواترة.

ونتيجةً لهذه التسريبات والتأثيرات بين الفكر العقدي الإسلامي الصّافي، وبين هذا الإرث الثّقافي الموروث عند المسلمين الجدد من أصحاب الملل والنّحل المختلفة، ظهر مفهوم مشوّه لـمَفْهُوم الخالق عند بعض الفِرَق المنتسبة للإسلام، فاعتقدوا أنّ الله جسمٌ، ذو شكل وصورة وهيئة، له وجه وأعين وفم ويد وجنب ورجل، قاعد على العرش، وَينْزِلُ بذاته إلى السّماء الدّنيا كلّ ليلةٍ، ويوم القيامة سَينْزِلُ وَيَجِيءُ إلى هذه الأرض لِيُحَاسِبَ النّاس على أعمالهم!!

وفي ذلك، قال العلامة محمد زاهد الكوثري (ت/ ١٣٧١هـ) في مقدمته لكتاب «تبيين كذب المفتري فيما نُسِبَ إلى الإمام أبي الحسن الأشعري»: «وكان عدّة من أحبار اليهود، ورهبان النّصارى، ومرازبة المجوس، أظهروا الإسلام في عهد الراشدين، ثُمَّ أخذوا بعدهم في بثِّ ما عندهم من الأساطير بين مَنْ تروج عليهم مِمَّن لَم يتهذّب بالعلم من أعراب الرواة، وبسطاء مواليهم، فتلقفوها منهم ورووها لآخرين بسلامة باطن، معتقدين ما في أخبارهم في جانب الله من التّجسيم والتّشبيه، ومستأنسين بما كانوا عليه من الاعتقاد في جاهليتهم، وقد يرفعونَها افتراءً إلى الرسول أو خطأ، فأخذ التّشبيه يتسرب إلى معتقد الطوائف، ويشيع شيوع الفاحشة. وكان الحسن البصري من جلّة التابعين ومِمَّن استمرَّ سنين ينشر العلم في البصرة، ويلازم مَجلسه نبلاء أهل العلم، وقد حضر مَجلسه يومًا أناس من رُعاع الرُّواة، وَلَمَّا تكلموا بالسّقط عنده، قال: ردُّوا هؤلاء إلى حَشَا الحلقة أي جَانبها فَسُمُّوا الحَشَوِيَّة، ومنهم أصناف المُجَسِّمة وَالمُشَبِّهة» (۱).

وقد انقسمت هذه الطائفة من الرُّوَاةِ القائلين بالتّجسيم والتّشبيه وَمَنْ وافقهم إلى مجموعتين:

<sup>(</sup>۱) انظر: مقدمة الكوثري على «تبيين كذب المفتري فيما نُسب إلى الإمام الأشعري» لابن عساكر (ص/ ۱۰ – ۱۱).

المجموعة الأولى: تقول بالتّجسيم والتّشبيه وَتُصَرِّحُ بذلك تصريحًا واضحًا لا لُبْسَ فيه، وقد ذكرهم الإمام الشهرستاني في كتابه «المملَلُ وَالنِّحَلُ»، فقال: «المُشَبَّهَةُ: (...) جَماعة من الشيعة الغالية، وَجَمَاعَةٌ مِن أهلِ الحديثِ الحشويّة صرّحوا بالتّشبيه؛ مثل: الهشاميين (۱) مِن الشّيعة، ومثل مضر وكهمس (۲) وأحمد الهجيمي (۳) وغيرهم من الحشويّة، قالوا: إنَّ معبودهم على صورة ذاتِ أعضاء وأبعاض إما روحانيّة وإما جسْمَانيَّة، ويَجوز عليه الانتقال والنّزول والصّعود والاستقرار وَالتَّمَكُن (...). وَأَمَّا ما وردَ في التَّنْزِيلِ من الاستواء والوجه واليدين والجنب والمجيء والإتيان والفَوْقية وغير ذلك فأجروها على ظاهرها، وزادوا في الأخبار أكاذيب وضعوها ونسبوها إلى النّبيّ ضلى الله عليه [وآله] وسلم وأكثرها مقتبسٌ من اليهود فَإنَّ التّشبية فيهم طباع (٤)، حَتَّى قالوا: وَإِنَّ العَرْشَ لَيَطُّ مِنْ تَحْتِهِ كَأَطِيطِ الرَّحْلِ الجَدِيدِ، وَإِنَّهُ لَيَفْضُلُ مِنْ كُلِّ جَنْبٍ أَرْبَعَةُ أَصَابِع (٥٠).

وَيُطْلِقُ علماءُ الفرق (الهشاميين) أو (الهشامية) من الشيعة على فرقتين:

الأولى تُنسب إلى (هشام بن الحكم) والثانية تُنسب إلى (هشام بن سالم الجواليقي)؛ وقد تَبَرَّاً أَئِمَّةُ أهل البيت من أقوالهما ومعتقداتهما، وهذه بعض من أقوالهم:

روى الشّيخ الصّدوق في «التّوحيد»: باب أنه الله على ليس بجسم ولا صورة:

<sup>(</sup>۱) أي أتباع (هشام بن الحكم) و(هشام بن سالم الجواليقي)؛ وقد تبرّاً أئمّة أهل البيت منهم كما سيأتي عقب كلام الإمام الشهرستاني رحمه الله تعالى.

<sup>(</sup>٢) (مضر) هو رجل يُنسب للمشبهة الحشويّة، و(كهمس) هو أبو العثمان كهمس بن المنهال البصري اللؤلؤي، من أئمّة المشبّهة الحشويّة. ولم يُعثر على زيادة معلومات حولهما.

<sup>(</sup>٣) هو أحمد الهجيمي أو النجمي، من المشبهة الحشويّة. كانت له اباطيل وخرافات.

<sup>(</sup>٤) وفي ذلك قال الإمام الفخر الرازي في «اعتقادات فرق المسلمين والمشركين» (ص/ ٦٣): «اعلم، أنّ اليهود أكثرهم مشبهة، وكان بدء ظهور التّشبيه في الإسلام مِن الرّوافض (...)، ثُمَّ تَهَافَتَ في ذلك المُحَدِّثُونَ مِمَّنْ لَمْ يَكُنْ لَهُمْ نَصِيبٌ مِنْ علم المعقولاتِ».

<sup>(</sup>٥) الشهرستاني، الملل والنحل (ص/ ٧٦ – ٧٧).

- عن على بن أبي حمزة، قال: قلت لأبي عبد الله(١) هذا سَمعْتُ (هشَامَ ابْنَ الحَكَمِ) يَرْوِي عَنْكُمْ أَنَّ الله جَسْمٌ صَمَدِيُّ نُورِيُّ، مَعْرِفَتُهُ ضَرُورَةٌ يَمُنُّ بِهَا عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ خِلْقِهِ. فَقَالَ هَذَ «سُبْحَانَ مَنْ لَا يَعْلَمُ أَحَدٌ كَيْفَ هُوَ إِلَّا هُوَ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ خِلْقِهِ. فَقَالَ هَذَ «سُبْحَانَ مَنْ لَا يَعْلَمُ أَحَدٌ كَيْفَ هُو إِلَّا هُو كَلَيْ مَنْ يَشَاءُ مِنْ خِلْقِهِ. فَقَالَ هَذَ السَّبِعَانَ مَنْ لَا يُحَدُّ وَلَا يُحَدُّ وَلَا يُحَدُّ وَلَا يُحَدُّ وَلَا يُحَدُّ وَلَا يُحَدُّ وَلَا يَحْدُلُو وَلَا تَحْدِيدٌ اللهُ عَلَى اللهُ المَورَةُ وَلَا تَحْدِيدُ اللهُ اللهُ المَواسُ وَلَا يُحِيطُ بِهِ شَيْءٌ، وَلَا جِسْمٌ وَلَا صُورَةٌ وَلَا تَخْطِيطُ وَلَا تَحْدِيدٌ اللهُ اللهُ المَواسُ وَلَا يُحِيطُ بِهِ شَيْءٌ، وَلَا جِسْمٌ وَلَا صُورَةٌ وَلَا تَخْطِيطُ وَلَا تَحْدِيدٌ اللهُ المَورَةُ وَلَا تَحْدِيدٌ اللهُ اللهُ اللهُ المُ اللهُ المَورَةُ وَلَا الْحَوَاسُ وَلَا يُحِيطُ بِهِ شَيْءٌ، وَلَا جِسْمٌ وَلَا صُورَةٌ وَلَا تَخْطِيطُ وَلَا تَحْدِيدٌ اللهُ المَالَ وَلَا الحَوَاسُ وَلَا يُعِيمُ اللهُ اللهُ اللهُ الْعَالَى اللهُ المُ اللهُ اللهُ الْفُولُ اللّهُ الْمُولِ اللّهُ الْمُولَ اللّهُ الْمُولِ اللّهُ الْمُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ ا

- وعن محمد بن حكيم، قال: وَصَفْتُ لأَبِي إبراهيمَ (٣) هَ قُولَ (هشام بن سالم الجواليقي)، وحكيتُ له قولَ (هشام بن الحكم): إِنَّهُ جِسْمٌ، فَقَالَ: «إِنَّ اللهَ تعالَى لاَ يُشْبِهُهُ شَيْءٌ، أَيُّ فُحْشِ أَوْ حَنَاءٍ أَعْظَمُ مِنْ قَوْلَ مَنْ يَصِفُ خَالِقَ الأَشْيَاءِ بِجِسْمٍ أَوْ صُورَةٍ أَوْ بِخِلْقَةٍ أَوْ بِخِلْقَةً إِنَّ بَعُدِيدٍ وَأَعْضَاءٍ؟! تَعَالَى اللهُ عَنْ ذَلِكَ عُلُوًّا كَبِيرًا» (٤).

والمجموعة الثانية: مِمَّنْ سَمَّتْ نفسها (أهل الحديث) - والتي سأتناول أقوال من انتسب إليها في القديم والحديث - أثبتت التجسيم والتشبيه ولكن غَطَّتُهُ بكساء فضفاض، سَمَّتُهُ: (يليق بجلاله) (لا كالأجسام)، فقالوا: إنَّ الله مُتَّصِفٌ بالعلوّ المكاني وله حَدُّ ولكن ليس كَحَدِّ البشر، وَأَنَّهُ يَرَى بِأَعْيُنِ تليق بجلاله لا تشبه عيون المخلوقين، وَأَنَّ له

<sup>(</sup>١) أي الإمام جعفر الصادق .

<sup>(</sup>٢) الصدوق، التوحيد (ص/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٣) أي الإمام موسى بن جعفر الكاظم ...

<sup>(</sup>٤) الصدوق، التّوحيد (ص/ ١٠٧).

<sup>(</sup>٥) الصدوق، التوحيد (ص/ ١١٢).

صورةً وَوَجْهًا وأيْد وأصابِعَ وجنبًا وساقًا وكل ذلك لا كصورنا وأيدينا وأصابعنا وجنوبنا وسيقاننا، وَأَنَّهُ يَنْزِلُ ويصعد ويتحرّك ويفرح ويحزن ويضحك ويملّ، وأن العرش ليئطّ من تحته كأطيط الرّحل الجديد، كلّ هذا التّجسيم والتّشبيه مُقَيَّدٌ بقولهم: يليق بجلاله!!

والتّحقيق أنّه لا يُوجد فرقٌ بين هاتين المدرستين، وَهُمَا بالحقيقة والمضمون مدرسة واحدة، إلّا أَنَّ الأولى كشفت عن قناعها وعَبَّرَتْ عَنْ مُعتقداتها دون تمويه، والثّانية قد تَغَطَّتْ بكساء التّمويه لِتُخْفِي قبحَ عقيدتها وَشَيْنِهِ.

قال الإمام ابن تيمية (ت/٧٢٨هـ) مُلَخِّصًا هذا المنهجَ في التَّعَامُلِ مع النّصوصِ الشَّرعيةِ المُتَشَابِهَةِ التي يُوهِمُ ظاهرها التّجسيم عند المجسمة: «فمذَهب السّلف(١٠) - رضوان الله عليهم -: إثبات الصفات وإجراؤها على ظاهرها»(١٠).

وَيُبِيِّنُ الشيخُ محمد صديق حسن خان القنوجي (ت/١٣٠٧هـ) في كتابه «قطف الثمر في بيان عقيدة أهل الأثر» هذه القاعدة، بقوله: «ومن صفاته سبحانه: اليد، واليمين، والكفّ، والإصبع، والشّمال، والقدم والرجل، والوجه، والنّفس، والعين، والنّزول، والإتيان، والمجيء، والكلام، والقول، والسّاق، وَالحَقُوُّنَ، والجنب، والفوق، والإستواء، والقوّة، والقرب، والبعد، والضّحك، والتّعجب، والحب، والكره، والمقت، والرّضا، والغضب، والسّخط، والعلم، والحياة، والقدرة، والإرادة، والمشيئة، والفوق، والمعيّة، والفرح، إلى غير ذلك مما نَطَقَ به الكتاب والسّنة. فأدلّة ذلك مذكورة فيها، فكلّ هذه الصفات، تُساق مساقًا واحدًا، ويجبُ الإيمان بها على أنّها صفاتٌ حقيقيّة (٤٠)،

<sup>(</sup>۱) لا يُوجد شيء اسمه مذهب السّلف، لأن السّلف أنفسهم منذ عصر الصحابة ومن جاء بعدهم اختلفوا فيما بينهم في الأصول والفروع، فأيّ منهم أحقّ بالاتباع من الآخر؟!! ومن أراد أن يطّلع على نماذج من اختلافات الصّحابة ومن جاء بعدهم، فليُراجع كتاب «الفرق بين الفرق» (ص/ ١١-١٤).

<sup>(</sup>Y) ابن تيمية، **مجموع الفتاوی** (3/۲).

 <sup>(</sup>٣) الحَقْوُ في اللغة: معقِد الإزار وموضعه. انظر: ابن الأثير، النّهاية في غريب الحديث والأثر
 (١/ ٤١٧).

<sup>(</sup>٤) وهذا هو التّجسيم الصريح، ولا تنفع هذه القيود التي يذكرها عقب عبارته هذه لأنها لا تنفي عن الله أصل التّجسيم، وإنما تُثبت جِسْمًا له أعضاء وجوارح لله ولكن ليس كأجسامنا وجوارحنا!!

لا تُشبه صفات المخلوقين، ولا يُمَثَّلُ، ولا يُعَطَّلُ، ولا يُرَدُّ، ولا يُجْحَدُ، ولا يُؤَوَّلُ بتأويلٍ يُخالف ظاهره»(١).

وقد وقعت هذه المجموعة في هذا الإشكال الواضح بسبب فشلها في التّعامل مع النّصوص الشرعيّة المُتَشابِهَة، فإنّ إجراءها على ظواهرها أدّى بهذه المدرسة إلى اعتناق عقيدة التّجسيم في حق الله تعالى عن ذلك، وهذا التّعامل الظّاهري للنّصوص الشّرعيّة، جعلهم يَتَخَيَّلُونَ الله تعالى عن قولهم على الشّكل الآتي:

١- أنّ الله تعالى عن قولهم له صورة كصورة سيدنا آدم هذا ستّون ذراعًا طولًا في سبعة أذرع عَرْضًا: ويكفي في إثبات ما ادّعوه وزعموه كتاب «عقيدة أهل الإيمان في خلق آدم على صورة الرحمن» للشيخ حمود التويجري (ت/ ١٤١٣هـ)(٢)، استند على الرّوايات التّالفة والموضوعة لإثبات أنّ سيدنا آدم ها على صورة الله تعالى عن ذلك، إضافة إلى استشهاده بنصوص التّوراة المُحَرَّفة لإثبات ما يُريد، فقال: «فهذا المعنى عند أهل الكتاب من الكتب المأثورة عن الأنبياء كالتّوراة، فإنّ في السّفر الأوّل منها: (سنخلق بَشَرًا على صورتنا يشبهها). وقد قدمنا أنه يجوز الاستشهاد بما عند الكتاب إذا وافق ما يؤثر عن نبيّنا(٢) بخلاف ما لَمْ نعلمه إلّا من جهتهم، فإنّ هذا لا نصدقهم فيه ولا نكذبهم (٤٠٠).

٢- وأنّه تعالى عن قولهم على صورة شابّ أمرد ذو شعر قطط، يلبس لِبَاسًا أحمرَ وأخضرَ: فقد رووا من طريق عكرمة، عن ابن عباس ، قال: قال رسول الله ؛ «رأيتُ رَبِّى ، شابًا أمرد جَعْدًا قَطَطًا عَلَيْهِ حُلَّةٌ حَمْرَاءُ» (٥٠).

وفي رواية أُخرى: «رأيتُ رَبِّي ﷺ في صورةِ شَابِّ أَمْرَدَ له وفرةٌ، جَعْدٍ قَطَطٍ عَلَيْهِ حُلَّةٌ

<sup>(</sup>١) محمد صديق حسن خان القنوجي، قطف الثمر في بيان عقيدة أهل الأثر (ص/ ٦٥ - ٦٨).

<sup>(</sup>٢) هو الشيخ حمود بن عبد الله بن حمود بن عبد الرحمن التويجري أحد مشايخ المدرسة السلفية الحديثة، تُوُفِّي في الرياض سنة (١٤١٣هـ).

<sup>(</sup>٣) كيف يُستشهد بالتوراة التي شهد الله ورسوله على تحريفها وتكذيبها من قبل أحبار اليهود؟!!

<sup>(</sup>٤) حمود التويجري، عقيدة أهل الإيمان في خلق آدم على صورة الرحمن (ص/٧٦).

<sup>(</sup>٥) ابن أبي يعلى، طبقات الحنابلة (٢/٢٤).

خَضْرَاءُ »(١).

ورووا كذلك من طريق عكرمة، عن ابن عباس، عن النَّبِيِّ ، قالَ: «دَخَلْتُ على رَبِّي فِي قَالَ: «دَخَلْتُ على رَبِّي فِي جَنَّةِ عدن شابِّ جعدٍ فِي ثَوْبَيْن أَخْضَرَيْن»(٢).

قال: «لَا أُمَّ لَكَ، ذَلِكَ نُورُهُ الَّذِي هُوَ نُورُهُ، إذا تَجَلَّى بنُورِهِ لَا يُدْرِكُهُ شَيْءٌ»(٣).

قال القاضي أبو يعلى الحنبلي المجسّم عقب روايته لهذا الحديث الموضوع: «وهذا

<sup>(</sup>۱) حديث باطل موضوع، أورده الحافظ ابن الجوزي في «العلل المتناهية في الأحاديث الواهية» (۱/ ۲۳) (رقم/ ۱۹)، وقال عقبه: «هَذَا الحَدِيثُ لا يَثْبُتُ وَطُرُّوهُ كُلُّهَا عَلَى (حَمَّادِ بْنِ سَلَمَةَ). قَالَ ابْنُ عَدِيِّ: قَدْ قِيلَ إِنَّ (ابْنَ أَبِي العَوْجَاءِ) كَانَ رَبِيبَ (حَمَّادٍ) فَكَانَ يَدُسُّ فِي كُتُبِهِ هَذِهِ الأَّحَادِيثَ». وحكم بنكارته الحافظ الذهبي في «سير أعلام النبلاء» (۱۱۳/۱) حيث قال: «وهو بتمامه في تأليف البيهقي، وهو خبر منكر، نسأل الله السلامة في الدين». رواه أبو يعلى المجسم في «إبطال التّأويلات لأخبار الصفات» (ص/ ١٤٣) (رقم/ ١٤٢)، وعثمان الدارمي في «نقض بشر المريسي» (١٤/ ١٤٤).

<sup>(</sup>٢) حديثٌ باطلٌ مكذوبٌ على النّبي صلى الله عليه وآله وسلم، رواه عثمان الدارمي في «نقض بشر المريسي» (٢/ ٧٢٥)، وأورده أبو يعلى في «إبطال التّأويلات» (ص/ ٤٧٣ – ٤٧٤) وقال عقبه: «اعلم، أنّه غير ممتنع حمل الخبر على ظاهره في جواز دخوله عليه الجنة على وجهٍ لا يُوجب الجهة والحد».

<sup>(</sup>٣) حديث باطل مردود موضوع مكذوب على عبد الله بن عمر وعبد الله بن عباس ، رواه عبد الله بن أحمد في «السنة» (١/ ١٧٥) (رقم/ ٢١٧)، والحاكم في المستدرك (٣٤٦/٣) (رقم/ ٢١٧)، والحاكم في المستدرك (٣٤٦/٣) (رقم/ ٣٤٦) ورواه (إبراهيم بن الحكم) متروك». ورواه الإمام الحافظ أبو بكر البيهقي في «الأسماء والصفات» (١/ ٣٦١) (رقم/ ٩٣٤) وقال عقبه: «فَهَذَا حَدِيثٌ تَفَرَّدَ بِهِ (مُحَمَّدُ بْنُ إِسْحَاقَ بْنِ يَسَارٍ)، وَقَدْ مَضَى الكَلَامُ فِي ضَعْفِ مَا يَرْوِيهِ إِذَا لَمْ يُبِيِّنْ سَمَاعَهُ فِيهِ، وَفِي هَذِهِ الرَّوايَةِ انْقِطَاعٌ بَيْنَ ابْنِ عَبَّاسٍ ، وَبَيْنَ الرَّاوِي عَنْهُ، وَلَيْسَ شَيْءٌ مِنْ هَذِهِ الرَّوايَاتِ الصَّحِيحَةِ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ ، وَسَنْ الرَّاوِي عَنْهُ، وَلَيْسَ شَيْءٌ مِنْ هَذِهِ الرَّوايَاتِ الصَّحِيحَةِ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ ، وَسَنْ الرَّاوِي عَنْهُ، وَلَيْسَ شَيْءٌ

يدلّ من كلامه عَلَى إثبات الحديث وحمله عَلَى ظاهره وتأويل الآية»(١).

والعجيب الغريب من القاضي أبي يعلى الحنبلي المجسّم كيف مَنَعَ التّأويل في هذا الحديث الباطل، وَأَجَازَه في الآيةِ المُحْكَمَةِ الدّالّةِ دِلَالَةً قَطْعِيَّةً على بطلانه لِيَكُونَ مضمونُها موافقًا لهذه الرّواية الباطلة المكذوبة!!

عِلْمًا أنّ المجسّمة يُحاربون التّأويل في الآيات التي ظنّوا أنها تُفِيدُ التّجسيم ويعتبرونه إلحادًا وكفرًا وتعطيلًا، فما بالَهم يَفرُّونَ هنالك مما لجأوا إليه هنا(٢)؟!!!

وفي رواية أخرى: «رَأَيْتُ رَبِّي ﷺ فِي حُلَّةٍ خَضْرَاءَ فِي صُورَةِ شَابٍّ عَلَيْهِ تَاجٌ يَلْمَعُ مِنْهُ البَصَرُ»(٣).

وفي رواية أخرى: عن عبد الله بن أبي سلمة، قال: بعث عبد الله بن عمر إلى عبد الله بن عمر إلى عبد الله ابن عباس يسأله: «هل رأى محمد ربّه؟» (٤). فبعث إليه: «أَنْ نَعَم، قَدْ رَآهُ». فَرَدَّ رسوله إليه وقال: «كيف رآه؟» فقال: «رآه على كرسي من ذهب تحمله أربعة من الملائكة: ملك في صورة رجل، وملك في صورة أسد، وملك في صورة ثور، وملك في صورة نسر في روضة خضراء دونه فراش من ذهب «٥).

<sup>(</sup>١) أبو يعلى، إبطال التّأويلات لأخبار الصفات (ص/ ١٤٨ – ١٤٩) (رقم/ ١٥١).

<sup>(</sup>٢) وهذا دأب المجسّمة، فإنّهم يُؤَوِّلُونَ الآيات التي تُفيد التَّنْزِية وتردُّ معتقدهم بوجود الله على العرش.

<sup>(</sup>٣) أبو يعلى، إبطال التّأويلات لأخبار الصفات (ص/ ١٣٥) (رقم/ ١٢٣).

<sup>(</sup>٤) لَمْ يصح عن أحد مِن الصّحابة أنّه قال برؤية سيدنا محمد صلى الله عليه وآله وسلم ربه ليلة المعراج؛ بل الإجماع عندهم أنه: لَمْ يَرَ النّبِيُّ صلى الله عليه وآله وسلم رَبَّهُ تعالى على الإطلاق. وقد نقل هذا الإجماع الصحيح الإمامُ ابن القيّم في «اجتماع الجيوش الإسلامية على غزو المعطلة والجهمية» (ص/١٣).

<sup>(</sup>٥) حديث موضوع مكذوب على ابن عمر وابن عباس، أورده الحافظ ابن الجوزي في «العلل المتناهية في الأحاديث الواهية» (١/ ٢٤) وقال عقبه: «هَذَا حَدِيثٌ لا يَصِتُّ، تَفَرَّد بِهِ (مُحَمَّدُ ابْنُ إِسْحَاقَ) وَقَدْ كَذَّبَهُ مَالِكٌ وَهِشَامُ بْنُ عُرْوَةَ». رواه ابن خزيمة في كتاب «التوحيد» (٢/ ٤٨٣) - الذي سمّاه الإمام الرازي في تفسيره (٧٧/ ٥٨٢) بكتاب «الشرك»، والآجري في «الشّريعة» (٣/ ١٥٤) (رقم/ ١٠٧٤)، وعبد الله بن أحمد بن حنبل في «السُّنَّةُ» (١/ ١٧٥) (رقم/ ٢١٧).

هذا وقد عَدَّ حشويّة أهل الحديث هذه الرّوايات الباطلة عقلًا وشرعًا صحيحةً يجب الإيمان بها إيمانًا جازمًا، وَمَنْ أنكرها يكونُ عندهم زنديقًا كافرًا، حيث روى أبو يعلى الحنبلي المجسم (ت/ ٥٥٨هـ): «عن سليمان بن أحمد، يقول: سَمِعْتُ ابنَ صدقةَ الحافظ(۱)، يَقُولُ: (مَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِحَدِيثِ عِكْرَمَةَ فَهُوَ زِنْدِيقٌ)»(٢).

وعلى هذا القول الباطل، يكونُ جميع الصّحابة وَأُمُّ المؤمنين عائشة هُ في عُرْفِ حشويّة أهل الحديث كفّارًا زنادقةً في نار جهنم (٣)، لأنّهم أجمعوا على انتفاء رؤية النّبِيِّ صلى الله عليه وآله وسلم ليلة المعراج (٤)!!!

٣- وأنّه تعالى عن قولهم له أسنان وأضراس: فقد روى القاضي أبو يعلى المجسم

<sup>(</sup>۱) هو أحمد بن محمد بن عبد الله بن صدقة البغدادي، أبو بكر، حدّث عن أحمد بن حنبل وغيره، تُوُفِّى سنة (۲۹۳هـ). انظر: الذهبي، سير أعلام النبلاء (۱٤/ ۸۳).

<sup>(</sup>٢) أبو يعلى، إبطال التّأويلات لأخبار الصفات (ص/ ١٤٤) (رقم/ ١٤٥).

<sup>(</sup>٣) وذلك يكون التّوافق بين حشويّة أهل الحديث والرّافضة واضحًا في تكفير الصحابة ه.

<sup>(</sup>٤) نقل هذا الإجماع ابن القيّم في «اجتماع الجيوش الإسلامية على غزو المعطلة والجهمية» (ص/١٣).

<sup>(</sup>٥) رواه إسحاق بن راهويه في مسنده (٣/ ٧٩٠) (رقم/ ١٤٢١)، والبخاري في صحيحه (٢/ ١٤٠) (رقم/ ٤٨٥٥)، ومسلم في صحيحه (١/ ١٥٩) (رقم/ ١٧٧)، وأحمد في مسنده (٤/ ٤٩) (رقم/ ٢٤٢٧)، والنسائي في «السُّنَنُ الكبرى» (٦/ ٣٣٤) (رقم/ ١١١٤٧)، والترمذي في سننه (٥/ ٢٦٢) (رقم/ ٣٠٨)، وابن حبان في صحيحه (١/ ٢٥٧) (رقم/ ٢٠٠)، وابن خزيمة في «التوحيد» (٢/ ٢٥٧) (وقم/ ٥٠٥) وغيرهم.

الحنبلي: عن جابر بن عبد الله هنه، قال: قال رسول الله هنا: «يضحكُ اللهُ ربّكم حتّى بدت لهاته وأضراسه». قال يحيى بن معين: «لهواته وأضراسه»(١).

وأجاب أبو عصمة نوح ابن أبي مريم (٢) حين سُئِلَ: كيفَ كَلَّمَ اللهُ ﷺ موسى ﴿ ؟ بقوله: ﴿ مُشَافَهَةً ﴾ (٣).

3 – وأنّه تعالى عن قولهم له ذراعان وصدر وجنبان وأصابع: حيث رووا عن عبد الله بن عمرو، قال: «خلق الله ه الملائكة من نور الذّراعين والصّدر»(٤). رواه عبد الله بن أحمد بن حنبل في «السُّنَة»(٥)، وعثمان بن سعيد الدارمي وشنّع على بشر المريسي(٢) لإنكاره هذا الحديث المكذوب(٧)، ورواه أبو يعلى الحنبلي المجسم وقال عقبه: «اعلم، أنّ الكلام في هذا الخبر في فصلين: أحدهما: في إثبات الذّراعين والصّدر، والثّاني: في خلق الملائكة

<sup>(</sup>١) أبو يعلى، إبطال التّأويلات لأخبار الصفات (ص/ ٢١٤) (رقم/ ٢٠٣).

<sup>(</sup>٢) هو نوح بن أبي مريم يزيد بن عبد الله، أبو عصمة المروزي، قال عنه مسلم وغيره: متروك الحديث. وقال البخاري: منكر الحديث. انظر: الذهبي، ميزان الاعتدال في نقض الرجال ( ٢٧٩/٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: عبد الله بن أحمد بن حنبل، السنة (ص/ ٢٨٦).

<sup>(</sup>٤) حديث باطل مردود، قال الحافظ البيهقي في «الأسماء والصفات» (٢/ ١٧٨) (رقم/ ٤٤٧) بعد روايته له: «هذا موقوف على عبد الله بن عمرو، وراويه رجل غير مسمى فهو منقطع، وقد بلغني أنّ ابن عيينة رواه عن هشام بن عروة عن أبيه عن عبدالله بن عمرو، فإنْ صَحَّ ذلك فعبد الله بن عمرو وقد كان ينظر في كتب الأوائل، فما لا يرفعه إلى النبي هي يحتمل أن يكون مما رآه فيما وقع بيده من تلك الكتب». وقد حكم ببطلان هذا الحديث وَعَدَّه من الإسرائيليات التي لا يجوز الأخذ بها الشيخ محمد ناصر الدين الألباني في «السلسلة الصحيحة» (١/ ٤١).

<sup>(</sup>٥) عبدالله بن أحمد بن حنبل، السنة (ص/ ٤٧٥) (رقم/ ١٠٨٤).

<sup>(</sup>٦) هو بشر بن غياث بن أبي كريمة عبد الرحمن المريسي، أبو عبد الرحمن، فقيه معتزلي عارف بالفلسفة، أخذ الفقه عن القاضي أبي يوسف صاحب أبي حنيفة، وَأُوذِيَ في دولة هارون الرشيد. انظر: الزركلي، الأعلام (٢/ ٥٥).

<sup>(</sup>٧) عثمان الدارمي، نقض أبي سعيد عثمان بن سعيد على المريسي العنيد (٢/ ٦٤٨).

من نوره. أمّا الفصل الأوّل: فإنّه غير مُمتنع حمل الخبر عَلَى ظاهره فِي إثبات الذّراعين والصّدر، إذ ليس فِي ذَلِكَ ما يحيل صفاته ولا يخرجها عمّا تستحقه...»(١).

وقال عثمان بن سعيد الدارمي (ت/ ٢٨٠هـ)(٢) في إثبات اليدين لله تعالى عن ذلك: «وأيُّ عقوق لآدم أعظم من أن يقول الله: خلقتُ أباك آدم بيَدَيَّ دون من سواه من الخلائق. فتقول: لا، ولكن خلقته بإرادتك دون يَدَيْكَ كما خلقتَ القردة والخنازير والكلاب والخنافس والعقارب(٢)»(٤).

وقال الإمام ابن تيمية في إثبات صفة الجنب لله: "وفي القرآن ما يُبيِّنُ أنّه ليس المراد بِالجَنْبِ ما هو نظير جنب الإنسان، فإنّه قال: ﴿أَن تَقُولَ نَفُسُ بَحَسَرَقَى عَلَى مَافَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللّهِ ﴾ [الزمر/٥٦]، والتّفريط ليس في شيء من صفات الله ﴿ (...). وجنبُ الشّيء وجانبه، قد يُراد به: منتهاه وحده، ويُسمَّى جنب الإنسان جَنْبًا بهذا الاعتبار، قال تعالى: ﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ بهذا الاعتبار، قال تعالى: ﴿ اللّذِينَ يَذَكُرُونَ اللّهَ قِيكَمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ ﴾ [آل السجدة / ١٦]. وقال النّبيُ ﴿ لعمران بن حصين: "صَلِّ قَائِمًا فَإِنْ لَمْ تَسْتَطَعْ فَعَلَى جَنْبٍ "(٥). وَإِذَا قُدِّرَ أَنَّ الإِضَافَة هُنَا تَتَضَمَّنُ صِفَةَ الله (٢٠)، كانَ الكلامُ فَإِنْ لَمْ تَسْتَطَعْ فَعَلَى جَنْبٍ "(٥). وَإِذَا قُدِّرَ أَنَّ الإِضَافَة هُنَا تَتَضَمَّنُ صِفَةَ الله (٢٠)، كانَ الكلامُ

<sup>(</sup>١) أبو يعلى، إبطال التّأويلات لأخبار الصفات (ص/ ٢٢١) (رقم/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٢) هو عثمان بن سعيد بن خالد الدارمي السجستاني، أبو سعيد، المجسم. وهو غير الحافظ المحدّث الإمام أبي محمد عبد الله بن عبد الرحمن الدّارمي صاحب «السُّنَن».

<sup>(</sup>٣) هذا وهمٌ وَتَقُوُّلُ على الله تعالى ما لم يقل، بدليل أنّ الأنعام من خيل وإبل وحمير وبقر وبغال وغيرها مخلوقة بيد الله تعالى أيضًا – أي بقدرة الله تعالى – كما في قوله تعالى: ﴿أَوَلَمْ يَرَوُا اللهُ مَا اللهُ مَمَّا عَمِلَتُ أَيْدِينَا أَنْعَكُما فَهُم لَهَا مَلِكُونَ ﴾، فأين هذا العقوق لسيدنا آدم ﷺ كما اتّهم عثمان الدارمي مَنْ أوَّل الآية؟!!!

<sup>(</sup>٤) عثمان الدارمي، نقض أبي سعيد عثمان بن سعيد على المريسي العنيد (١/ ٢٦٠).

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري في صحيحه (٢/ ٤٨) (رقم/ ١١١٧)، وأبو داو د في سننه (١/ ٢٥٠) (رقم/ ٩٥٢). والترمذي في سننه (٢/ ٢٠٨) (رقم/ ٣٧٢)، وابن ماجه في سننه (١/ ٣٨٦) (رقم/ ١٢٢٣).

<sup>(</sup>٦) أي صفة الجنب لله تعالى عن ذلك.

في هذا كالكلام في سائرِ مَا يُضَافُ إليه تعالى مِنَ الصِّفَاتِ؛ وفي التَّوْرَاةِ مِنْ ذَلِكَ<sup>(۱)</sup> نَظِيرُ مَا في القرآنِ<sup>(۲)</sup>» (۳).

وهذه الرِّوَايَةُ تُبِيِّنُ أَنَّ أصلَ هذه العقيدة مُسْتَمَدَّةُ مِن اليهود؛ والآية تَشْهَدُ بخلاف ما قاله الحبر اليهودي، فالتصريح بأنهم (لَم يقدروا الله حقّ قدره) بوصفه بهذه الصّفات، وأنّه ﴿سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ فيه دلالة واضحة على ردّ كلام الحبر اليهودي،

<sup>(</sup>۱) أي من صفات التّجسيم والتّشبيه لله تعالى عن ذلك، التي تُسميها المجسّمة (الأسماء والصفات)!!!

<sup>(</sup>٢) ليس في القرآن الكريم شيء من صفات التّجسيم الموجودة في التّوراة، والآيات المتشابهة التي يستشهد بها المجسمة على التّجسيم لا دلالة فيها على ذلك البتّة؛ وإنّما تُوَوَّلُ لتتوافق مع المحكم القطعي الّذي جاء به القرآن. انظر مبحث الآيات المتشابهة والتّأويل في المبحث الثاني (ص/١٠١ - ١٠٥).

<sup>(</sup>٣) ابن تيمية، الجواب الصحيح لِمَنْ بدّل دين المسيح (٤/ ٤١٤ – ٤١٥).

<sup>(</sup>٤) هذه مِنْ تصرّفات بعضِ الرّواة، قال الحافظ الخطابي: «وقول مَنْ قالَ مِنَ الرُّواةِ: «تصديقًا لقول الحبر» ظَنُّ وحسبانٌ والأمرُ فيه ضعيف». نقله عنه الإمام البيهقي في «الأسماء والصفات» (١٦٧/٢).

 <sup>(</sup>٥) رواه البخاري في صحيحه (٦/٦٦) (رقم/١٢١)، ومسلم في صحيحه (٤/١٤٧)
 (رقم/ ٢٧٨٦).

<sup>(</sup>٦) ابن أبي يعلى، الاعتقاد (ص/ ٢٩).

إضافةً إلى كون السّموات مطويات بيمينه أي بقدرته، والأرض تحت قبضته وسيطرته، يُخَالِفُ جعلها على الأصابع كما قال الحبر اليهودي!!!

وأمّا قول بعض الرُّوَاة لهذا الحديث: «فضحك النَّبِيُّ تصديقًا لقول الحبر»، فهو ظَنُّ منه وَوَهُمُّ، قال الحافظ الخطابي: «واليهود مُشَبِّهَةٌ وفي ما يدعونه مُنزَلًا من التوراة ألفاظٌ تدخلُ في بابِ التَّشْبيهِ وليس القولُ بها من مذهب المسلمين (...)، وقول مَنْ قالَ مِنَ الرُّوَاةِ: «تصديقًا لقول الحبر» ظَنُّ وحسبانُ والأمرُ فيه ضعيف»(۱).

٥ - وأنه تعالى عن قولهم له ركبة: حيث رَوَوْا: عن مُجاهد قال: «يقول داود يوم القيامة: أدنني، فَيُقَالُ له: ادنه، فيدنو حَتَّى يَمسَّ رُكْبَتُهُ»(٢).

وقد شَنَّعَ الدارمي على بشر المريسي تأويله لفظ (الركبة) بقوله: "إِنَّهَا لأحد المخلوقات». فردَّ عليه الدارمي قائلًا: "فلو كان لِهذا المُعَارِضُ مَن يقطع لسانه كان قد نصحه، ويلكَ عن أيّ زنديق تَرْوِي هذه التّفاسير ولا تُسَمِّيه؟ وأيّ درك لداود إذا استغفر الله لذنبه، ولَجأ إليه واستعاذبه في أن يُدنيه إلى خَلْق سواه، فيمسّ ركبته..."(٣).

ورووا: عن عكرمة، قال: «إنَّ اللهَ ﷺ إِذَا أَرَادَ أَنْ يُخَوِّفَ عِبَادَهُ أَبْدَى عَنْ بَعْضِهِ إِلَى الأَرْض، فَعِنْدَ ذَلِكَ تُزَلْزَلُ، وَإِذَا أَرَادَ أَنْ تُدَمْدَمَ عَلَى قَوْم تَجَلَّى لَهَا»(٤).

٦ - وأنَّ اللهُ تعالى عن قولهم يُوصَفُ بِالمَلَل وَالمَكْرِ وَالخِدَاعِ وَالضَّحِكِ:

أَجْمَعَ العقلاءُ في هذه الأُمَّةِ الإسلاميةِ على عدم جواز وصف الله تعالى بالملل والسّامة لأنَّ ذلكَ نقص في حَقِّهِ جَلَّ جَلَالَهُ، بينما نجد أتباع أهل الحديث لا مانع لديهم من وصفه بِالمَللِ، فقد نقلَ الشيخُ ابن العثيمين (ت/ ١٤٢١هـ) قول من قال: (إِنَّ اللهَ

<sup>(</sup>١) انظر: البيهقي، الأسماء والصفات (٢/ ١٦٧).

<sup>(</sup>٢) الدارمي، نقض الدارمي على المريسى (٢/ ٧٤٢).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، (٢/ ٧٤٣).

<sup>(</sup>٤) رواه عبد الله بن أحمد في «السُّنَّةِ» (٢/ ٤٧٠) (رقم/ ١٠٦٩).

تعالى يَمَلُّ)، دون أن يعترضَ عليه مُغَلِّفًا هذا المَلَلَ بأنّه ليس كَمَلَلِنَا، فيقول: "فَمِنَ العلماء من قال: إنّ هذا دليل على إثبات الـمَلَلِ للله، لكن ملل الله ليس كملل المخلوق، إذ إنَّ مَلَلَ المخلوقِ نقصٌ لأنّه يدلّ على سأمه وضجره من هذا الشّيء، أمّا مللُ الله فهو كمال وليس فيه نقص، ويجري هذا كسائر الصّفات التي نُثبتها لله على وجه الكمال وإن كانت في حقّ المخلوق ليست كمالًا»(۱).

وبينما ينفي الحافظ المفسر ابن كثير جواز أن يُوصف اللهُ تعالى بالمكر والهزء قَائِلاً: «والله لا يكون منه المكر ولا الهزء»(٢)، نَجِدُ الشيخ ابن العثيمين يصف الله تعالى بالمكر والخداع على سبيل المدح، قَائِلاً: «أمّا الخداعُ فهو كالمَكْرِ يُوصَفُ اللهُ تعالى به حينَ يكون مدحًا ولا يُوصَفُ بِه على سبيلِ الإطلاقِ، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ يُخَدِعُونَ لِكُونَ مدحًا ولا يُوصَفُ بِه على سبيلِ الإطلاقِ، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ يُخَدِعُونَ اللهُ وَهُو خَدِعُهُمْ ﴾ [النساء/ ١٤٢]»(٣).

وقال أيضًا: «وأما صفة الكمال بقيد، فهذه لا يُوصف الله بها على الإطلاق إلا مُقَيَّدًا، مثل: المكر، والخداع، والاستهزاء... وما أشبه ذلك، فهذه الصّفات كمال بقيد، إذا كانت في مقابلة مَنْ يفعلون ذلك فهي كمال، وإن ذُكرت مطلقة فلا تصحّ بالنسبة لله هم، ولهذا لا يصحّ إطلاق وصفه بالماكر أو المستهزئ أو الخادع، بل تُقَيَّدُ فنقول: ماكرٌ بالماكرين، مستهزئ بالمنافقين، خادعٌ للمنافقين، كائدٌ للكافرين، فنقيّدها لأنّها لم تأتِ إلا مُقيَّدَةً»(٤).

وممن ذكر ذلك من المعاصرين أيضًا، الشيخ محمد خليل هرّاس (ت/ ١٣٩٥هـ) في «شرح العقيدة الواسطيَّة لابن تيمية»، حيث قال: «وَقَوْلُهُ: ﴿وَهُوَ شَكِيدُ الْمُحَالِ ﴾ [الرعد/ ١٣]. وإَنْحُ؛ تَضَمَّنَتْ هَذِهِ الآيَاتُ إِثْبَاتَ صِفْتَي المَكْرِ وَالكَيْدِ، وَهُمَا مِنْ صِفَاتِ الفِعْلِ الاخْتِيَارِيَّة. وَلَكِنْ لاَ يَنْبَغِي أَنْ يُشْتَقَّ لَهُ مِنْ هَاتَيْنِ الصَّفَتَيْنِ اسْمٌ، فَيُقَالَ: مَاكِرٌ وَكَائِدٌ؛ بَلْ يُوقَفُ عِنْدَمَا

<sup>(</sup>١) ابن العثيمين، مجموع فتاوى ورسائل ابن العثيمين (١/ ١٧٤).

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم (١/ ١٨٣ – ١٨٤).

<sup>(</sup>٣) ابن العثيمين، مجموع فتاوى ورسائل ابن العثيمين (١/ ١٧١).

<sup>(</sup>٤) ابن العثيمين، شرح العقيدة الواسطية لابن تيمية (ص/١٤٣).

وَرَدَ بِهِ النَّصُّ مِنْ أَنَّهُ خَيْرُ المَاكِرِينَ، وَأَنَّهُ يَكِيدُ لأَعْدَائِهِ الكَافِرِينَ (...). وَأَمَّا قوله: ﴿وَٱللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ، وَأَنَّهُ يَكِيدُ لأَعْدَائِهِ الكَافِرِينَ ﴿...). وَأَمَّا قوله: ﴿وَٱللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ ﴾ [الأنفال/ ٣٠]، فَمَعْنَاهُ: أَنْفَذُهُمْ وَأَسْرَعُهُمْ مَكْرًا» (١٠).

وَرَوَوْا أَيضًا: عَنْ وَكِيعِ بْنِ عُدُس، عَنْ عَمِّهِ أَبِي رَزِين، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﴿ اللهِ ال

٧- وأن الله تعالى عن قولهم: يَنْزِلُ وَيُهَرْوِلُ وَيَتَحَرَّكُ وَتَنْفُضُ رُوحُهُ: سُئِلَ فضيلة الشيخ ابن عثيمين: هل الذي يَنْزِلُ هو الله تعالى أو لا؟ فأجاب بقوله: «ذكرنا فيما سبق أنّ الذي يَنْزِلُ هو الله نفسه» (٣).

وقال: «وأي مانع يَمنع من أن نؤمنَ بأنّ الله تعالى يأتي هرولة»(٤).

ورووا أيضًا: عَنْ أَبِي الدَّرْدَاء، عَنْ رَسُولِ اللهِ صلى الله عليه وآله وسلم أَنَّهُ قَالَ: "إِنَّ اللهَ عَلَى يَنْزِلُ فِي اَلسَّاعَةِ الأُولَى، الَّذِي لَمْ يَرُهُ أَحَدُّ غَيْرُهُ، فَيَمْحُو مَا يَشَاءُ وَيُشْتُ مَا يَشَاءُ، ثُمَّ يَنْزِلُ السَّاعَةَ الثَّانِيَةَ إِلَى جَنَّةِ عَدْن، وَهِي يَرهُ أَحَدُّ غَيْرُهُ، فَيَمْحُو مَا يَشَاءُ وَيُشْتُ مَا يَشَاءُ، ثُمَّ يَنْزِلُ السَّاعَةَ الثَّانِيَةَ إِلَى جَنَّةِ عَدْن، وَهِي دَارُهُ الَّتِي لَمْ يَرَهَا غَيْرُهُ، وَلَمْ تَخْطُرْ عَلَى قَلْبِ بَشَر، وَهِي مَسْكَنُهُ لَا يَسْكُنُهَا مَعَهُ مِنْ بَنِي دَارُهُ الَّتِي لَمْ يَرَهَا غَيْرُهُ، وَلَمْ تَخْطُرْ عَلَى قَلْبِ بَشَر، وَهِي مَسْكَنُهُ لَا يَسْكُنُهَا مَعَهُ مِنْ بَنِي الْمَاعَةِ الثَّالِيَةِ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا بِرَوْحِهِ وَمَلَائِكَتِهِ فَتَتَقَلَّصُ، ثُمَّ يَقُولُ: قَوْمِي بِعِزَّتِي، ثُمَّ السَّاعَةِ الثَّالِثَةَ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا بِرَوْحِهِ وَمَلَائِكَتِهِ فَتَتَقَلَّصُ، ثُمَّ يَقُولُ: قَوْمِي بِعِزَّتِي، ثُمَّ يَطُولُ عَلَى عَبَادِهِ، فَيَقُولُ: قَوْمِي بِعِزَّتِي، ثُمَّ يَطُولُ لَهُ؟ أَلَا هَلْ مِنْ سَائِل يَسْأَلُنِي يَطُلُعُ عَلَى عِبَادِهِ، فَيَقُولُ: أَلَا هَلْ مِنْ مُسْتَغْفِر يَسْتَغْفِر يَسْتَغْفِرُ نِي أَغْفِرُ لَهُ؟ أَلَا هَلْ مِنْ سَائِل يَسْأَلُنِي يَشَأَلُنِي عَبَادِهِ، فَيَقُولُ: أَلَا هَلْ مِنْ سَائِل يَسْأَلُنِي الشَّالِي يَسْأَلُونِي أَغْفِرُ لَهُ؟ أَلَا هَلْ مِنْ سَائِل يَسْأَلُنِي

<sup>(</sup>١) محمد خليل هراس، شرح العقيدة الواسطية لابن تيمية (ص/١٢٣).

<sup>(</sup>۲) رواه عبد الله بن أحمد بن حنبل في زوائد «مسند أحمد بن حنبل» (۱۱/۵) (رقم/ ۱۹۲۳)، تعليق الشيخ شعيب الأرناؤوط: «ضعيف». وَحَكَمَ بضعفه أيضًا الشيخ محمد ناصر الدين الألباني في «ظلال الجنة في تخريج السنة لابن أبي عاصم» (۱/۲۹٦) (رقم/ ٥٥٤)، وفي تعليقه على كتاب «التنكيل» لعبدالرحمن المعلمي اليماني (۲/۲۷).

<sup>(</sup>٣) ابن العثيمين، مجموع فتاوى ورسائل ابن العثيمين (١/ ٢٠٧).

<sup>(</sup>٤) ابن العثيمين، مجموع فتاوى ورسائل ابن العثيمين (١/ ١٨٤).

أُعْطِيهِ؟ أَلَا هَلْ مِنْ دَاعٍ يَدْعُونِي أُجِيبُهُ؟ حَتَّى تَكُونَ صَلَاةُ الفَجْرِ، وَكَذَلِكَ يَقُــولُ اللهُ فَمَلَائِكَةُ اللهُ وَمَلَائِكَةُ اللهُ وَالنَّهَارِ»(١).

٨- وأنّه تعالى عن قولهم، يتكلّم كصوت سلسلة الحديد: حيث زعموا: أنّ ابن مسعود روى عن النّبِيِّ صلى الله عليه وآله وسلم قال: "إذا تَكَلَّمَ الله لله لله صُوتٌ كَجَرِّ السِّلْسِلَةِ عَلَى الصَّفْوَإن (٢)»(٣).

قال عبد الله بن أحمد بن حنبل: «قال أبي: وهذا الجهمية تُنكره. وقال أبي: هؤلاء كفّار يريدون أن يُمَوِّهُوا على الناس، مَنْ زَعَمَ أَنَّ اللهَ ﷺ لَمْ يَتَكَلَّمْ فَهُوَ كافرٌ، ألا إنّا نروي

رواه أبو داود في سننه (٤/ ٢٣٥) (رقم/ ٤٧٣٨) وغيره، وهي تُوضِّحُ كون الصّوت راجعًا إلى أهل السّماء – أي الملائكة – وليس إلى الله تعالى عن ذلك علوَّا كبيرًا، قال الإمامُ البيهقي في «المحيح «الأسماء والصفات» (٢/ ٢٩) وهو يُبيِّنُ ضعف حديث عبد الله بن عقيل المروي في «صحيح عن البخاري» بصيغة التضعيف: «ولم تثبت صفة الصّوت في كلام الله في أو في حديث صحيح عن النبي في غير حديثه [أي حديث ابن عقيل]، وليس بنا ضرورة إلى إثباته. وقد يجوز أن يكونَ الصَّوْتُ فيه – إن كان ثابتًا – راجعًا إلى غيره، كما روينا عن عبد الله بن مسعود موقوفًا ومرفوعًا: «إذا تحلّم الله بالوحي سمع أهل السّماء صلصلة كجر السّلسلة على الصّفا». وفي حديث أبي هريرة عن النبي في: «إذا قضى اللهُ الأمر في السّماء ضربت الملائكة بأجنحتها خضعانًا لقوله كأنّه سلسلة على صفوان». ففي هذين الحديثين الصّحيحين دلالة على أنهم يسمعون عند الوحي صوتًا لكن للسّماء ولأجنحة الملائكة، تعالى الله عن شبه المخلوقين على أنهم يسمعون عند الوحي

<sup>(</sup>۱) حديث باطل موضوع، أورده الحافظ الذهبي في «ميزان الاعتدال» (۹۸/۲) في ترجمة (زيادة ابن محمد) أحد رواة هذا الحديث الموضوع، وقال عقبه: «فهذه الألفاظ منكرة، ولم يأتِ بها غير (زيادة)». رواه ابن خزيمة في «التوحيد» (۱/ ٣٢٣) (رقم/ ٤٦) الذي سمّاه الإمام الرازي بكتاب «الشّرك».

<sup>(</sup>٢) الصفوان: الحجر الأملس.

<sup>(</sup>٣) حديث باطل موضوع، لم يروه بهذا اللفظ أحد من الحفّاظ، ونص الرّواية التي رُوِيَتْ عن ابن مسعود هي: «إِذَا تَكَلَّمَ اللهُ بِالوَحْيِ سَمِعَ أَهْلُ السَّمَاءِ لِلسَّمَاءِ صَلْصَلَةً كَجَرِّ السِّلْسِلَةِ عَلَى الصَّفَا...».

هذه الأحاديث كما جاءت $^{(1)}$ .

وقال يعقوب بن يَختان: سُئِلَ أبو عبد الله - يقصد أحمد بن حنبل - عَمَّنْ زَعَمَ أَنَّ اللهَ تَعَالَى لَمْ يتَكَلَّمْ بصَوْتِ (٣).

كلُّ ما ينسبه حشويَّةُ أهل الحديث للإمام أحمد بن حنبل أنه يقولَ بالجسم ولوازمه في حقّ الله تعالى، فهو باطل لَمْ يصحّ عنه، قال الإمام أبو الفضل التميمي البغدادي (ت/ ٢٠ ٤هـ) شيخ الحنابلة في بغداد في كتابه «إعتقاد الإمام أحمد بن حنبل»: «وأنكر [أي الإمام أحمد] على من يقول بالجسم، وقال: إنَّ الأَسْمَاءَ مأخوذةً بالشّريعة وَاللُّغةِ، وأهلُ اللُّغةِ وضعوا هذا الاسم على كل ذي طول وعرض وسمك وتركيب وصورة وتأليف، والله تعالى خارجٌ عن ذلك كلّه فلم يَجُزْ أَن يُسَمَّى جِسْمًا لِخُرُوجِهِ عَنْ مَعْنَى الجِسْمِيَّةِ، وَلَمْ يَجِعْ فِي الشَّرِيعَةِ ذَلِكَ فَبَطَلَ »(٤).

وسُئِلَ العلامة الفقيه الشّافعي ابن حجر الهيتمي (ت/ ٩٧٤هـ) عن عقيدة الإمام أحمد بن حنبل: «عقيدة إمّام السُّنَة المحمد بن حنبل: هل هي كعقائد المجسمة التي تنتسب إليه؟ فأجاب: «عقيدة إمّام السُّنَة (أَحْمد بن حَنْبَل) رضى الله عنه وأرضاه، وَجعل جنان المعارف متقلَّبه ومأواه، وأفاض

<sup>(</sup>١) عبد الله بن أحمد، السنة (ص/ ٢٨١).

<sup>(</sup>٢) لَمْ يَقُلْ أحدٌ من الفرق الإسلامية بنسبة الصّوت والحرف إلى الله إلا حشويّة الحنابلة، وجمهور الأمّة من الأشاعرة والماتريدية والمعتزلة والشّيعة والإباضية أجمعوا على استحالة نسبة الصّوت والحرف واللّغة لأنّ ذلك من سِمَات الحوادث. وقد نقل ذلك الإمام الفخر الرازي في تفسيره (٢١٢/٢٧).

<sup>(</sup>٣) ابن أبي يعلى، طبقات الحنابلة (١/ ٤١٥).

<sup>(</sup>٤) أبو الفضل التميمي، اعتقاد الإمام المبجل أبي عبد الله أحمد بن حنبل، مطبوع بذيل «طبقات الحنابلة» لابن أبي يعلى الحنبلي، طبعة دار المعرفة – بيروت، (٢٩٨/٢). وقد طبع الكتاب مفردًا في دار الكتب العلمية بتحقيق: أشرف صلاح علي، إلّا أنّه حذف قوله: «ذلك فبطل» في آخر الجملة لأنه يعتقد بالجسميّة في حق الله تعالى!!! انظر: أبو الفضل التميمي، اعتقاد الإمام المبجل أبي عبد الله أحمد بن حنبل، تحقيق: أشرف صلاح علي، طبعة دار الكتب العلمية – بيروت، (ص/ ٥٥).

علينا وَعَليهِ مِن سوابِغ امتنانه، وبوّاه الفردوس الأُعْلَى مِن جنانه، مُوافِقةٌ لعقيدة أهلِ السُّنةِ وَالجَماعَة مِنَ المُبَالغةِ التَّامَّة فِي تَنْزِيهِ اللهِ تعالى عَمَّا يَقُولُ الظَّالِمُونَ والجاحدون علوًا كبيرًا من الجَهةِ والجسميّة وَغَيرهما من سَائِر سِمَاتِ النَّقْصِ، بل وَعَن كل وَصْف لَيْسَ كبيرًا من الجَهةِ والجسميّة وَغَيرهما من سَائِر سِمَاتِ النَّقْصِ، بل وَعَن كل وَصْف لَيْسَ فيه كَمَالٌ مُطْلَقٌ؛ وَمَا اشْتُهرَ بَيْنَ جهلة المَنْسُوبِينَ إِلَى هَذَا الإِمَامِ الأَعْظَمِ المُجْتَهِد مِن أَنَّهُ فيه كَمَالٌ مُطْلَقٌ؛ وَمَا اشْتُهرَ بَيْنَ جهلة المَنشُوبِينَ إِلَى هَذَا الإِمَامِ الأَعْظَمِ المُجْتَهِد مِن أَنَّهُ وَافَتراءٌ عَلَيْهِ، فَلَعَنَ اللهُ مَنْ نَسَبَ ذَلك إِلَيْه، وَقَد بيَّنَ الحَافِظُ الحُجَّةُ القدْوةُ الإَمَامُ وَتَوْلُ الفَرَحِ ابنُ الجَوْزِيِّ ) ﴿ مَنْ أَتَمَّة مِنْهِ المُبَرِّ بِينَ مِن هَذِه الوصمة القبيحة الشّنيعة، أَنَّ وَتَد بيَّنَ الحَافِظُ الحُجَّةُ القدْوةُ الإَمَامُ وَتَدْزِيهِ اللهُ تَعالى عَنهُ ﴿ وَلَى فَإِنَّهُ مُهُمُّ وَالْكَ أَنْ تُصِعِي إِلَى مَا فِي كتب (ابْن تَيْمِية) وَتَدْزِيهِ الله تعالى عَنهُ ﴿ وَعَلَان ذَلِك وَلَكَ فَإِنَّهُ مُهُمُّ وَاللَّهُ مُعْهُ وَالُو لَكَ عَلَامٌ وَعَيْرهما مَمْن اتَّخَذَ إِلَهُ هُ هَواهُ وَأُضَلَهُ اللهُ على علم، وَخَتَم والمَيْونِ وَعَلَاقِ الرَّسُومِ وَخُواسِياجَ الشَّريعةِ والحقيقة والحقيقة والذلك أَنهم المُلْحِدُونَ ﴿ الله الله وَكَيْفَ تَجَاوًزَ هَوُ لَا على سَمْعِهِ وَقَلْهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غَشَاوَةً ، فَمَنْ يَهْدِيهِ مِن بَعْدِ الله ، وَكَيْفَ تَجَاوً وَ مَعَدُوا الرّسُوم ، وخرقوا سياجَ الشَّريعةِ والحقيقة ، فظنَّوا بذلك أَنهم المُحُورِةُ وَالمَلْونَةُ اللهُ اللهُ عَلَام والمَقْقة ، فظنَّوا بذلك أَنهم

(۱) في كتابه: «دفع شبه التشبيه بأكف التَّنْزِيهِ»، فإنه ردَّ فيه ردًّا قويًّا على مجسمة الحنابلة وبرّ أ الإمام أحمد من هذه الاعتقادات المخالفة للنقل والعقل، وله كتاب آخر في ذلك أيضًا سمّاه: «أخبار الصفات».

<sup>(</sup>٢) وأوضح دليل على ذلك ما نقله إمام الحنابلة في بغداد ورئيسهم أبو الفضل التميمي عن الإمام أحمد، أنّه: «أنكر على من يقول بالجسم...». وقد مرّ آنفًا فانظره فإنّه مهم في الرّدّ على من ينتسب إلى هذا الإمام المبجل زورًا وبهتانًا ويقول بالتّجسيم في حقّ الله تعالى عن ذلك عُلُوًّا كبرًا.

<sup>(</sup>٣) وصفهم بالإلحاد لأنّ اعتقاد الجسميّة في حق الله تعالى مُخَالِفٌ لعقيدة التّوحيد بالله، فالمجسم الّذي يتخيل الله جَسْمًا جالسًا على العرش مثله كمثل عابد الوثن، بل إنّ عابد الوثن أفضلُ حالٍ منه، إذ إنه عَبَدَ وثنًا وشاهده بينما مجسمة الحشويّة يعبدون وثنًا مُتَخَيَّلًا لا وجودَ له إلّا في أذهانهم وأفكارهم!!! هذا، وقد نقل العلامة الفقيه ابن حجر الهيتمي في غير هذا الكتاب تكفير أئمة أهل السُّنَةِ للقائلين بالجهة والتّجسيم في حقّ الله تعالى ووافقهم على ذلك، فقال في «المنهاج القويم على المقدمة الحضرمية» (ص/ ١٤٤): «واعلم أنّ (القرافي) وغيره حَكَوْا عن (الشّافعي) و(مالك) و(أحمد) و(أبي حنيفة) القول بكفر القائلين بالجهة والتّجسيم وهم=

على هدى من ربّهم وَلَيْسوا كَذَلِك، بل هم على أَسْوَأ الضّلالِ وأقبحِ الخِصَال وأبلغ المقت والخسران وأنهى الكَذِب والبهتان، فخذل الله مُتَبَعَهُمْ وَطَهّرَ الأَرْضَ مِن أمثالهم "(١).

٩ - وأنَّ له تعالى عن قولهم رِجْلَانِ اثنان، وَأَنَّهُ يضع اليُمْنَى على اليسرى، مع لبس
 النّعال الّذي يليق بجلاله:

وَرَوَوْا أَيضًا: عن أبي مالك (٥)، في قوله ﷺ: ﴿وَسِعَكُرْسِيُّهُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ [البقرة/ ٢٥٥]: «... وهو واضع رجليه تبارك وتعالى على الكرسي (٢).

<sup>=</sup> حقيقون بذلك». وممن نقل عن أئمّة أهل السُّنَّةِ والجماعة تكفير المجسّمة أيضًا الإمام ابنُ تيمية الحرّاني في «مجموع الفتاوى» (٦/ ٣٥٦)، حيث قال: «لا يختلف أهلُ السُّنَّةِ أنّ الله تعالى ليس كمثله شيء، لا في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله، بل أكثر أهل السُّنَّةِ من أصحابنا وغيرهم يُكفِّرُونَ المُشَبِّهَةَ وَالمُجَسِّمَةَ». ثُمَّ يتناقض في «بيان تلبيس الجهمية» (١/ ١٠٠) حيث قال: «وَلَمْ يَذُمَّ أَحدٌ مِنَ السَّلَفِ أحدًا بأنّه مُجَسِّمَ وَلاَ ذَمَّ المُجَسِّمَةَ».

<sup>(</sup>۱) الهيتمي، الفتاوي الحديثية (ص/ ١٤٤ – ١٤٥).

<sup>(</sup>٢) هو عبد الصمد بن معقل بن منبه اليماني، وَثَّقُوهُ. انظر: الذهبي، ميزان الاعتدال (٢/ ٦٢١).

<sup>(</sup>٣) أحد كبار أحبار اليهود الله ين بَثُوا الإسرائيليات، قال الذهبي في «سير أعلام النبلاء» (٤/ ٥٤٥): «وروايته للمسند قليلة، وإنما غزارة علمه في الإسرائيليات، ومن صحائف أهل الكتاب».

<sup>(</sup>٤) رواه عبد الله بن أحمد في «السُّنَّةِ» (ص/٤٧٧) (رقم/ ١٠٩٢)، وأبو الشيخ الأصبهاني في «العظمة» (٣/ ١٠٥٢) (رقم/ ٥٧٠)، وأورده الذهبي في «العلو» (ص/ ١٣٠) (رقم/ ٥٥٦) وأورده الذهبي في «العلو» (ص/ ١٣٠) (رقم/ ٥٥٦) وأقرّ بأنّه من الإسرائيليات التي نقلها (وهب بن منبه) مِنَ الكتب الإسرائيلية الكثيرة التي كانت عنده.

<sup>(</sup>٥) هو غزوان أبو مالك الغفاري الكوفي. انظر: العسقلاني، تهذيب التهذيب (٨/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٦) رواه عبد الله بن أحمد في «السُّنَّة» (ص/٣٠٣) (رقم/٣٠٣)؛ وقد أفتى بهذا ابن تيمية الحرّاني في «الفتوى الحموية الكبرى» (ص/٤١٧) وَعَدَّهُ مِن روايات الثقات التي: «قد رُوِيَتْ مُوَافِقَةً لقولِ النَّبِي ﴾.

وَرَوَوْا أَيضًا: أَنَّ النَّبِيَّ ﴿ قَال: ﴿ لَـمَّا قَضَى اللهُ خَلْقَهُ اسْتَلْقَى ثُمَّ وَضَعَ إِحْدَى رِجْلَيْهِ عَلَى الأُخْرَى، ثُمَّ قَالَ: لَا يَنْبَغِي أَنْ يُفْعَلَ مِثْلُ هَذَا»(١).

قال الشيخ محمد ناصر الدين الألباني: «إسناده ضعيف والمتن منكر كأنّه من وضع اليهود(٢)، آفته (سعيد بن الحارث) وَيُقَالُ (الحارث بن سعيد) وهو الأصح وهو مجهول الحال. وشيخه (عبد الله بن منين) وإن وَثَقَهُ يعقوب بن سفيان، فقد قال الذهبي: ما روى عنه سوى (الحارث بن سعيد)، يشير إلى أنه مجهول العين....(٣).

وجاء عن أبي هريرة، قال: قال النّبيُّ ﷺ: «... فَأَمَّا النَّارُ فَلَا تَمْتَلِئُ حَتَّى يَضَعَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى رجْلَهُ، فتقول: قَطْ قَطْ قَطْ، فَهُنَالِكَ تَمْتَلِئُ»(٤).

وفي رواية: «فَيَضَعُ قَدَمَهُ عَلَيْهَا فَتَقُولُ قَطْ قَطْ، فَهُنَالِكَ تَمْتَلِئَ»(٥).

قال الإمام المحدث بدر الدين بن جماعة (ت/ ٧٣٣هـ): «واعلم، أنّ من العلماء مَنْ جَزَمَ بضعف هذا الحديث، وإن أخرجه الإمامان لأنَّهما وَمَنْ روياهُ عنه غَيْرُ معصومين (٢)

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي عاصم في «السُّنَّةُ» (۱/ ٢٤٨) (رقم/ ٥٦٨).

<sup>(</sup>٢) وبهذا يُقِرُّ الشيخ الألباني بأنَّ أحاديث المجسمة وعقيدتهم من وضع اليهود ومن تأثر بهم!!!

<sup>(</sup>٣) محمد ناصر الدين الألباني، ظلال الجنة في تخريج السنة لابن أبي عاصم (١/ ٣٠٤).

 <sup>(</sup>٤) رواه البخاري في صحيحه (٦/ ١٣٨) (رقم/ ٤٨٥٠)، ومسلم في صحيحه (٤/ ٢١٨٧)
 (رقم/ ٢٨٤٦).

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري في صحيحه (٦/ ١٣٨) (رقم/ ٤٨٤٩)، ومسلم في صحيحه (٢ ١٨٦/٤) (رقم/ ٢١٨٦). وقد أوّل الحافظ ابن حبان في صحيحه (١/ ٥٠٢) لفظ (القدم) الوارد في هذا الحديث بالموضع الّذي يُلقي الله فيه الكفّار في النار فتمتلئ بهم.

آ) وَجَّهَ أَكابرُ وفطاحل أهل العلم من أهل عصرهما ومن جاء بعدهما النقدَ لبعض أحاديثهما، فلا يتهيئن أحدٌ في نقد بعض أحاديثهما إذا كانت مُخَالِفَة ومعارضة للقرآن وَالسُّنَةِ الصّحيحة، قال حافظ عصره أحمد الغماري (ت/ ١٣٥٤هـ) في كتابه «المغير على الأحاديث الموضوعة في الجامع الصغير» (ص/ ١٣٨) عند الكلام عن الأحاديث الباطلة المخالفة للقرآن وَالسُّنَةِ الصّحيحة والتّاريخ: «ومنها أحاديث الصّحيحين، فإنّ فيها ما هو مقطوعٌ ببطلانِه، فلا تَغْترُ بذلك ولا تتهيّب الحكم عليه بالوضع لِمَا يذكرونه من الإجماع على صحّة ما فيهما، فإنّها دعوى فارغة لا تثبت عند البحث والتّمحيص، فإنّ الإجماع على صِحّة أحاديث الصّحيحين غير معقول ولا واقع...».

وذلكَ لِمَا قَدَّمْتُهُ مِنَ الأَدِلَّةِ العقليَّةِ والنقليَّةِ.

أمّا النقليّة، فقوله تعالى: ﴿ لَأَ مَلاَنَ جَهَنَّهُ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ [هود/ ١١٩]، وقال: ﴿ لَأَمْلاَنَ جَهَنَّمُ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [ص/ ٨٥]، وهذا صريحٌ في رَدِّ مَنْ زَعَمَ أنّه قدم الرّب تعالى وتقدّس عن ذلك (١)، فلا جواب عنه إلّا بالرّد إلى التّأويل (٢) أو ردّ ذلك الحديث.

وأما العقليّة، فلأنّ الجنة والنار جَمَادَانِ فكيفَ يتحاجّان؟! سلمنا أنّ الله تعالى خَلَقَ فيهما حياةً فقد عَلِمَا أنّ أفعالَ الله كلّها صواب وحكمة، فكيف يتحاجّان؟! سَلَّمْنَا أنّهما لَمْ يعلما ذلك، فالرّب تعالى عالم بمقْدَار أهلِ الثّوابِ والعقابِ، فما فائدة توسعة تحوج إلى إنشاء خَلْقٍ إِنْ وَضَعَ القَدَمَ؟ سَلَّمْنَا أنه يفعل ما يشاء فهو قادر على أن يفي تلك السّعة ولا يحتاج إلى وضع القدم. سَلَّمْنَا أنّه لَم يشأ ذلك فيلزمُ أن تخمدَ النَّارُ ويزولَ العذابُ عن أهلها أو أن تعملَ النارُ في القدم عادتها تعالى الله عن ذلك وتقدّس. سَلَّمْنَا أنّ العذابَ يبقى ولا تؤثّر النَّارُ، فالنّار إنّما سألَت المزيد من مستحقي العذاب لا المزيد من القَدَم الذي زعموه! فبانَ بكل ما ذكرناه لزوم أحد التَّأويلين لا محالة»(٣).

وَنَسَبُوا إلى الرسول صلّى الله عليه وآله وسلم، أنّه قال: «فَيَأْتِيهُم الجبَّارُ فِي صُورَة غَيْرِ صُورَة غَيْر صُورَة غَيْر صُورَتِه النَّتِي رَأَوْهُ أَوَّلَ مَرَّة، فَيَقُولُ: أَنَا رَبُّكُمْ، فَيَقُولُونَ: أَنْتَ رَبَّنَا، فَلَا يُكَلِّمُهُ إِلَّا الْأَنْبِيَاءُ، فَيَقُولُونَ: السَّاقُ، فَيَكْشِفُ عَنْ سَاقِه، فَيَسْجُدُلَهُ كُلُّ مُؤْمِنٌ... »(١٠).

<sup>(</sup>١) ومما يردّ ذلك أيضًا، قول الله تعالى: ﴿ لَوْكَانَ هَتَوُلآءِ ءَالِهَـةُ مَّاوَرَدُوهَآ ﴾ [الأنبياء/ ٩٩].

<sup>(</sup>٢) كما فعل الإمام ابن حبّان البُستي، حيث أوّل هذا الحديث في صحيحه (١/ ٥٠٢) بالموضع الذي يُلقي الله فيه الكفّار في النار فتمتلئ بهم.

<sup>(</sup>٣) ابن جماعة، إيضاح الدليل في قطع حجج أهل التعطيل (ص/ ١٦٢).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في صحيحه (٩/ ١٢٩) (رقم/ ٧٤٣٩). ورواية «ساقه» هي رواية شاذة غير محفوظة وقد ردّها الحافظ الإسماعيلي، وقال: «لا يظنّ أَنَّ الله ذو أعضاء وجوارح لما في ذلك من مشابهة المخلوقين تعالى الله عن ذلك ليس كمثله شيء». نقله عنه الحافظ ابن حجر في «فتح الباري شرح صحيح البخاري» (٨/ ٢٦٤) وأقرّه على ذلك، والحديث بأكمله ردّه الإمام مالك كما سيأتي.

وقد ردَّ الإمام مالك بن أنس (ت/ ١٧٩هـ) صاحب المذهب هذه الرّوايات كلّها، ولم يَرْوِ شيئًا منها في «الموطأ» الّذي يُعَدُّ أوّل كتب الحديث تدوينًا، إلّا ما كان مِن حديث النّزول وقد أوّله بنزول المَلكِ بأمر الله تعالى (۱)، وأنكر إنكارًا شديدًا على مَنْ يرويها، ونهى عن التحدّث بها، واتّهم أبا الزّنَاد بوضعها، وفي ذلك قال الحافظ الذهبي: «قال ابن القاسم: سألت مالكًا عَمَّنْ حَدَّثَ بالحديث، الّذين قالوا: «إنَّ الله خَلقَ آدَمَ عَلَى صُورَته»، والحديث الّذي جاء: «إنَّ الله يَكشفُ عَنْ سَاقه»، وأنّه: «يُدْخِلُ يَدَهُ فِي جَهَنَّمَ حَتَّى يُخْرِجَ مَنْ أَرَادَ» (۱). فأنكر مالك ذلك إنكارًا شديدًا، ونهى أن يُحَدِّثَ بها أحدُّ (۱). فقيل له: إنّ نَاسًا من أهل العلم يتحدّثون به، فقال: من هو؟ قيل: ابن عجلان (۱) عن أبي فقيل له: إنّ نَاسًا من أهل العلم يتحدّثون به، فقال: من هو؟ قيل: ابن عجلان (۱) عن أبي

<sup>(</sup>۱) كما نقلَ الحافظ ابنُ عبدِ البر في «التمهيد لِما في موطأ الإمام مالك من المعاني والأسانيد» (٧/ ١٤٣)، والإمام النووي في «شرح مسلم» (٦/ ٣٦)، والحافظ الذّهبي في «سير أعلام النبلاء» (٨/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٢) لم أجد هذا الحديث في كتب الحديث المعتبرة، والذي ورد في الحديث أنّه يُدخل قدمه في النار، وقد رَدَّهُ بعض العلماء - كما مرّ من كلام الإمام الحافظ بدر الدين ابن جماعة في «إيضاح الدليل في قطع حجج أهل التعطيل» (ص/ ١٦٢) - وأوّله الإمام الحافظ ابن حبان في صحيحه (١/٢٠٥) بالموضع الذي يُلْقِي اللهُ فيه الكفّار في النار فتمتلئ بهم، لا أنه يُدخل قدمه تعالى الله عن ذلك علوًا كبيرًا.

<sup>(</sup>٣) نَهْيُ الإمام مالك عن التّحديث بأحاديث التّجسيم والتّشبيه يرجع إلى أنّها مكذوبة على رسول الله صلّى الله صلّى الله عليه وآله وسلّم؛ وليس أنّها صحيحة ولا يُحَدَّثُ بها من باب (حدّثوا الناس بما يعقلون)!!!

<sup>(</sup>٤) قال عنه الحافظ الذهبي في «المغني في الضعفاء» (٢/ ٦١٣): «محمد بن عجلان إمام مشهور وَنَّقَهُ أحمد وابن معين، وروى عنه شعبة ومالك ويحيى القطان، وغيره أقوى منه. قال الحاكم: أخرج له مسلم في كتابه ثلاثة عشر حديثًا كلّها في الشّواهد، وقد تكلّم المتأخرون من أئمتنا في سوء حفظه. قلتُ: وَقَلَّ ما روى عنه الثلاثة المذكورون. وقال القطّان: كان مضطربًا في حديث نافع، وكان يُحَدِّثُ عن سعيد عن أبيه عن أبي هريرة، وعن رجل عن أبي هريرة، فاختلط عليه فجعلهما عن أبي هريرة (...). قلتُ [أي الذهبي]: وذكره البخاري في كتاب «الضّعفاء» له...».

الزِّناد(۱)، قال: لم يكن ابن عجلان يعرف هذه الأشياء، وَلَمْ يكن عَالِمًا. وذكرَ أبا الزِّناد، فقال: لَم يزل عاملًا لهؤلاء(۲) حتى مات»(۳).

١٠ - وَأَنَّهُ تعالى عن قولهم، يَجلس في نار جهنَّم: حيث رووا عن صفوان، قال: سَمِعْتُ أيفع بن عبد الكلاعي (ت/ ١٠٦هـ)(٤) وهو يعظ الناس يقول: «إِنَّ لِـجَهَنَّمَ سَبْعَ قَنَاطِرَ، وَالصِّرَاطُ عَلَيْهِنَّ، وَاللهُ ﷺ فِي الرَّابِعَةِ مِنْهُنَّ)(٥).

١١ - وأنّه تعالى عن قولهم يَمشي في الأرض: حيث رووا أنّ النّبيّ عليه الصلاة والسلام قال في وصف الله تعالى عن ذلك: «فَأَصْبَحَ رَبُّكَ يَطُوفُ فِي الأَرْضِ، وَخَلَتْ عَلَيْه البلادُ».
 عَلَيْه البلادُ».

وبينما يُضَعِّفُ الحافظ ابن كثير في «البداية والنهاية» هذا الحديث الموضوع

<sup>(</sup>۱) هو عبد الله بن ذكوان، أبو الزِّناد المدني، مولى بني أمية، وذكوان هو أخو أبي لؤلؤة قاتل عمر بن الخطاب. [انظر: الذهبي، الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة (۱/ ٤٥)]. قال الحافظ ابن الجوزي الحنبلي عنه في «الضعفاء والمتروكون» (۲/ ۹۳) (رقم/ ۱۸۲۹): «كَانَ ابْن مهْدي لَا يُحدّث عَنهُ، وَقَالَ أَحْمد: مُضْطَرب الحَدِيث. وَقَالَ النَّسَائِيُّ: ضَعِيف. وَقَالَ يحيى والرازي: لَا يُحدّث عَنهُ، وأورده ابن حبان في «المجروحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين» (۲/۲٥) (رقم/ ٥٩٥)، وقال فيه: «كَانَ مِمَّن ينْفَردُ بالمقلوباتِ عَنِ الأَثْبَات، وَكَانَ ذَلِكَ مِن سُوءِ حِفْظِهِ وَكُثْرة خَطَئِهِ...».

<sup>(</sup>٢) أي لحكام وو لاة بني أمية وهذا جرح كما لا يخفى، قال الحافظ ابن الجوزي الحنبلي في «الضعفاء والمتروكون» (٢/ ١٢١) (رقم/ ٢٠١٦): «قَالَ ربيعَة: لَيْسَ بِثِقَةٍ وَلَا رَضِيٍّ. وَكَانَ مَالِكَ لَا يرضاه وَإِن كَانَ قَد حَدَّثَ عَنهُ».

<sup>(</sup>٣) الذهبي، سير أعلام النبلاء (٨/ ١٠٤ – ١٠٥).

<sup>(</sup>٤) أيفع بن عبد الكلاعي الشامي الحمصي، تابعي صغير، لا يصح له سماع من صحابي. انظر: العسقلاني، الإصابة في تمييز الصحابة (١/ ٢٦٢).

<sup>(</sup>٥) عبد الله بن أحمد، السنة (ص/ ٥٢٦) (رقم/ ١٢٠٨).

 <sup>(</sup>٦) رواه ابن أبي عاصم في «السنة» (١/ ٢٨٧) (رقم/ ٦٣٦)، وعبد الله بن أحمد في «السنة» (ص/
 ٢٨٤) (رقم/ ١١٢٠).

المكذوب لغرابة متنه وشدّة نكارته (۱۱)، والشيخ محمد ناصر الدين الألباني لضعف في سنده (۱۲)، نجدُ ابن قيّم الجوزيّة يحكم بصحّة هذا الحديث المكذوب ويعدّه حديثًا جليلًا كبيرًا قاله رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم والعياذ بالله تعالى، حيث قال مُعَلِّقًا عليه: «هذا حديثٌ جليلٌ كبيرٌ، تُنادي جلالته وفخامتُه وعظمتُه على أنَّهُ قد خرج مِن مشكاة النُّبُوَّة (۳).

أقول: بل تُنادي نكارته وشناعته وبشاعته على أنّه من الإسرائيليات الباطلة التي وصلت لحشويّة أهل الحديث من قبل علماء وأحبار اليهود الّذين تظاهروا بالإسلام؛ أما عقيدةُ الإسلام ومشكاة النُّبُوَّةِ فَتُجَلُّ عن هذا التّشبيه الصريح لله تعالى.

17 - وأنّه تعالى عن قولهم جسم يُثقل على حملة العرش: حيث قال الشيخ ابن العثيمين: «وأما أدلّة نفاة الرؤية (٤) العقليّة، فقالوا: لو كان الله يُرَى لزم أن يكون جِسْمًا والجسمُ ممتنعٌ على الله تعالى لأنه يستلزم التّشبيه والتّمثيل. والرّد عليهم: أنّه إن كان يلزم من رؤية الله تعالى أن يكونَ جِسْمًا فليكن ذلك، لكنّنا نعلم علم اليقين أنه لا يُماثل أجسام المخلوقين (٥).

وبكلامه هذا، يُثبت الشيخ ابن العثيمين بشكل واضح وصريح الجسم لله تعالى، إلا أنّه قيّد ذلك بأنه لا يُماثل أجسام المخلوقين، فكما أن جسم الفيل لا يُماثل جسم النّملة

<sup>(</sup>۱) ابن كثير، البداية والنهاية (٥/ ٨٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: محمد ناصر الدين الألباني، ظلال الجنّة في تخريج السُّنَّةِ لابن أبي عاصم (١/ ٣٤٣).

<sup>(</sup>٣) ابن القيم، زاد المعاد في هدي خير العباد (٣/ ٦٧٧).

<sup>(</sup>٤) أي نُفاة رؤية الله في الآخرة وهم المعتزلة وبعضُ أهلِ السُّنَةِ كمجاهد (ت/ ٢٠ ١هـ) وأبي صالح السّمان (ت/ ١٠١هـ) [كما ذكر ذلك ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (٢٠ / ٣٤) وعدّه من الاجتهادات المغفورة]؛ أمّا أهل السُّنَةِ مِن الأشاعرة والماتريدية، فقد أثبتوا الرّؤية ولكن دون لوازمها السّلبيّة من تجسيم، وتحديد جهة، وصورة، لله تعالى عن ذلك. انظر: أبو منصور الماتريدي، التوحيد (ص/ ٨٥).

<sup>(</sup>٥) ابن العثيمين، شرح العقيدة الواسطية لابن تيمية (ص/ ٤٥٨).

وجسم الإنسان وهكذا...، فإنَّ جِسْمَ اللهِ – والعياذ بالله – لا يُماثل جسمَ المخلوقين، تعالى الله عن ذلك علوًّا كبيرًا.

ورووا: عن خالدبن معدان (١)، أنه كان يقول: «إِنَّ الرَّحْمَنَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لَيُثْقِلُ عَلَى حَمَلَةِ العَرْشِ مِنْ أُوَّلِ النَّهَارِ إِذَا قَامَ المُشْرِكُونَ حَتَّى إِذَا قَامَ المُسَبِّحُونَ خَفَّفَ عَنْ حَمَلَةِ العَرْشِ »(٢).

ورووا: عن عكرمة (٣) في تفسير قوله تعالى: ﴿ ٱلسَّمَآ مُنفَطِرُ اللهُوَّ مَّل / ١٨]. قال: «مُثْقَلَةٌ به »(٤).

١٣ - وأنّه تعالى عن قولهم يُلامس خلقه: حيث رووا أنَّ النَّبِيَّ صلى الله عليه وآله وسلم قال: «أَتَانِي رَبِّي فِي أَحْسَنِ صُورَةٍ، فَوَضَعَ كَفَيْهِ بَيْنَ كَتِفِي فَوَجَدْتُ بَرْدَهَا بَيْنَ ثَتِفِي فَوَجَدْتُ بَرْدَهَا بَيْنَ ثَدْيَيْ... »(٥).

<sup>(</sup>۱) هو خالد بن معدان بن أبي كرب الكلاعي، أبو عبد الله، تابعي. أصله من اليمن، وإقامته في حمص بالشّام وكان يتولى شرطة يزيد بن معاوية. انظر ترجمته: الصّفدي، الوافي بالوفيات (۱۳) ۱۹۹).

<sup>(</sup>٢) عبدالله بن أحمد، السنة (ص/٥٥٥).

<sup>(</sup>٣) عكرمة كان يرى رأي الخوارج، والخوارج لا يقولون بهذا التّجسيم!!

 <sup>(</sup>٤) رواه عبد الله بن أحمد في «السنة» (ص/ ٤٥٧).

<sup>(</sup>٥) حديث باطل موضوع، أورده الحافظ ابن الجوزي في «العلل المتناهية في الأحاديث الواهية» (١/ ٣٤) وقال عقبه: «أصل هذا الحديث وطرقه مضطربة، قال الدارقطني: كلّ أسانيده مضطربة ليس فيها صحيح». رواه أحمد في مسنده (٢/ ٣٦٨) (رقم/ ٣٤٨٤) تعليق الشيخ شعيب الأرناؤوط: «إسناده ضعيف (...)، وقال البيهقي في «الأسماء والصفات» (ص/ ٣٠٠): «وقد رُوِيَ من أوجه أُخَر، وكلّها ضعيف». ثم ذكر الشيخ شعيب الأرناؤوط أحاديث أخرى في الباب عن عدد من الصحابة وعلّلها، ثم قال: «فهذه الأحاديث كلّها تدور على الضّعفاء والمجاهيل». وقد أجاد وأفاد حفظه الله تعالى.

وقال أبو سعيد عثمان الدّارمي: ﴿ وَوَلِيَ خلقَ آدَمَ بِيَدِهِ مَسِيسًا ﴾ (١).

ورووا أيضًا: عن عبيد بن عمير (٢) في قول الله تعالى: ﴿وَإِنَّ لَهُ,عِندَنَا لَزُلْفَى ﴾ [ص/ ٢٥]. قال: «يقول الربّ ﷺ لداود: أدنه حتّى يضع بعضه على بعضه").

وعن أبي إسحاق بن شاقلا البزّار، قلتُ لأبي سليمان الدمشقي (١٠): بلغنا أنّك حكيت فضيلة الرسول صلّى الله عليه وسلم في ليلة المعراج، وقوله في الخَبَر: «وضع يده بين كتفي فوجدت بردها» وذكر الحديث. فقال لي: «هذا إيمان ونيّة لأنّه أُريد منّي روايته، وله عندي معنى غير الظاهر». قال: وأنا لا أقول مَسّهُ. فقلتُ له: «وكذا تقول في آدم لَـمّا خلقه بيده؟». قال: كذا أقول، إنّ الله ها لا يَمسُّ الأشْياءَ. فقلت له: «سَوَيْتَ بَيْنَ آدَمَ وَسِوَاهُ فَأَسْقَطْتَ فَضِيلَتَهُ... »(٥).

١٤ - وأنّه تعالى عن قولهم جالسٌ على العرش، وَمُتَّكِئٌ على ظَهْرِه، وَأَنَّهُ يَكتب على الألواح: حَيث رَوَوْا: عن أبي عطاف عمران بن عطاف الأزدي (ت/ ١٣٠هـ) قوله: «كَتَبَ اللهُ التَّوْرَاةَ لِـمُوسَى ﴿ بِيَدِهِ وَهُوَ مُسْنِدٌ ظَهْرَهُ إِلَى الصَّخْرَةِ فِي أَلْوَاحٍ مِنْ دُرٍّ فَسُمِعَ صَرِيفُ القَلَم لَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ إِلَّا الحِجَابُ» (٢).

<sup>(</sup>۱) الدرامي، نقض الدارمي على المريسي (۱/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٢) هو عبيد بن عمير، أبو عثمان الأصبحي. انظر: العسقلاني، تهذيب التهذيب (٧/٧).

<sup>(</sup>٣) عبد الله بن أحمد، السُّنَّةُ (ص/٥٠٧).

<sup>(</sup>٤) هو عبد الرحمن بن سليمان بن أبي الجون العنسي، أبو سليمان الدمشقي الداراني. كان أبو حاتم يكتب حديثه ولا يحتجّ به. وقال أبو داود: ضعيف. انظر: العسقلاني، تهذيب التهذيب (٦/ ١٨٩).

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن أبي يعلى، طبقات الحنابلة (٢/ ١٢٨ – ١٢٩).

<sup>(</sup>٦) رواه عبد الله بن أحمد في «السُّنَّةِ» (ص/ ٢٩٤) (رقم/ ٥٦٨)، قال المحقق محمد القحطاني: «هذا من الإسرائيليات المقطوع ببطلانها، ثُمَّ هو مروي عن رجل مجهول. وقد أغنانا الله سبحانه في موضوع صفاته بما ورد في كتابه وصحيح سُنَّةِ رسوله ، فكان حَرِيًّا بالمصنف ، ألَّا يُورد مثل هذه الأقاويل الباطلة في كتاب مِن كُتب العقيدة...».

وجاء عن أبي هريرة، عن النَّبيِّ صلى الله عليه وآله وسلم قال: «... فقال آدم: يَا موسى، اصطفاكَ الله بكلامه، وَخَطَّ لك بيده»(١).

ورووا: عن خارجة (٢) يقول: «الجَهْمِيَّةُ كُفَّارٌ (٣)، بَلِّغُوا نِسَاءَهُمْ أَنَّهُنَّ طَوَالِقُ، وَأَنَّهُنَّ لَا يَحْلِلْنَ لَأَزْوَاجِهِنَّ، لَا تَعُودُوا مَرْضَاهُمْ، وَلَا تَشْهَدُوا جَنَائِزَهُمْ، ثُمَّ تَلَا: ﴿طَهُ ﴿لَ مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْفَكَ ﴾ [طه/ ٥]، وَهَلْ يَكُونُ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْفَكَ ﴾ [طه/ ٥]، وَهَلْ يَكُونُ الإِسْتِوَاءُ إِلَّا بِجُلُوسٍ »(٤).

وقد ردّ الشيخ محمد ناصر الدين الألباني على مجسّمة أهل الحديث اعتقادهم بجلوس الله على العرش، فقال بعد أن ضعّف القول المنسوب للدارقطني: «ولا تُنكروا أنّه قاعدُ ولا تُنكروا أنه يُقعده» ما نصه: «وأمّا قعوده تعالى على العرش فليس فيه حديث يصحّ، ولا تلازم بينه وبين الاستواء عليه كما لا يخفى»(٥).

<sup>(</sup>۱) هذه الرّواية معلّقة في «صحيح البخاري» كما نقل الحافظ ابن حجر في «فتح الباري» (۱۱/ ٥٠٦) عن بعض من ادّعى ذلك، وقد جاءت الرّوايات الأُخرى دون ذكر اليد والكتابة، وفي ذلك قال ابن حجر في «فتح الباري» (۱۱/ ٥٠٨): «قَوْلُهُ: «فَقَالَ لَهُ آدَم: يَا مُوسَى اِصْطَفَاك اللهُ بِكلَامِهِ وَخَطَّ لَك بِيدِهِ». فِي رِوَايَة الأَعْرَج: «أَنْتَ مُوسَى الَّذِي أَعْطَاكَ اللهُ عِلْمَ كُلِّ شَيْء وَاصْطَفَاك علَى النَّاس بِرِسَالَتِهِ». وَفِي رِوَايَة هَمَّام نَحْوه لَكِنْ بِلَفْظ: «اصْطَفَاهُ وَأَعْطَاهُ». وَزَادَ فِي رِوَايَة يَزِيد بْن هُرْمُز: «وَقَرَّبَك نَحِيًّا وَأَعْطَاك الأَلْوَاحَ فِيها بَيَانُ كُلِّ شَيْءٍ». وَفِي رِوَايَة ابْن سِيرِينَ: «اصْطَفَاك اللَّه بِرِسَالَتِه وَاصْطَفَاك لِنَفْسِهِ وَأَنْزَلَ عَلَيْك التَّوْرَاة». وَفِي رِوَايَة أَبِي سَلَمَة: «اصْطَفَاك اللَّه بِرِسَالَتِه وَاصْطَفَاك اللَّه الدوالكتابة من تصرّف الرُّواةِ الّذين رَوَوْا هذا الحديث فلا يجوز بهذا إثبات صفة اليد والكتابة بهذه الإضافة.

<sup>(</sup>٢) لم أجد له ترجمة، ويبدو أنه من أئمة المجسمة الغلاة.

<sup>(</sup>٣) هذا هو الإرهاب الفكري الذي يعتمده حشوية أهل الحديث في القديم والحديث، لإثبات ما يعتقدون من تجسيم وتشبيه في حقّ الله تعالى عن ذلك!!

<sup>(</sup>٤) عبد الله بن أحمد، السُّنَّةُ (ص/ ١٠٥ – ١٠٦).

<sup>(</sup>٥) محمد ناصر الدين الألباني، سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة وأثرها السيئ في الأمّة (٢/ ٢٥٦) (رقم/ ٨٦٦).

وَرَوَوْا: عن عمر بن الخطاب، قال: «إذا جلس تبارك وتعالى على الكرسي سُمعَ له أطيطٌ كأطيطِ الرَّحْل(١)»(٢).

٥١ - وأنَّهُ تعالى عن قولهم يُجلس النَّبِيّ صلى الله عليه وآله وسلم مَعَهُ على العرش: حيث رووا: عن عبد الله بن خليفة، قال: جاءت امرأة إلى النّبِيّ ، فقالت: ادعُ الله أَنْ يُدْخِلَنِي الجنَّة، قال: فعظّم الرَّبّ ، وقال: (وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ، إِنَّهُ لَيَقْعُدُ عَلَيْهِ جَلّ وَعَزّ فَمَا يَفْضُلُ مِنْهُ إِلّا قَيْدُ أَرْبَعِ أَصَابِعَ، وَإِنَّ لَهُ أَطِيطًا كَأَطِيطِ الرَّحْلِ إِذَا رُكِبَ (٣).

(۱) الأطيط: أصوات الإبل، ومرادهم وجود أصوات شديدة نتيجة ثقل الله على العرش ﴿سُبْحَـنَهُۥ وَتَعَـٰلَىٰ عَـمَّا يُشْرِكُونَ ﴾. والرَّحْل: ما يُوضع على ظهر البعير للرّكوب.

(٢) هذا حديث باطل مكذوب، ومداره على (عبد الله بن خليفة) الهمداني الكوفي، قال الذهبي في «ميزان الاعتدال» (٢/ ٢١٤): «لا يكاد يُعرف». رواه عبد الله بن أحمد في «السُّنَّة» (ص/ ٣٠١) (رقم/ ٥٨٥)، و ابن أبي يعلى في «طبقات الحنابلة» (١/ ١٣٤).

(٣) حديث باطل موضوع، رواه البزار في مسنده [كما في «كشف الأستار عن زوائد البزار» (١/ ٢٩) (رقم/ ٣٨)] وقال: «وقفه الثّوري على عُمر»، ورواه عبد الله بن أحمد في «السُّنة» (ص/ ٣٠٥) (رقم/ ٣٩٥)، وأبو الشيخ الأصبهاني في «العظمة» (٢/ ٢٥٠)، من طريق (إسرائيل) عن (غبد الله بن خليفة) مرسلًا بنحوه.

وأورده الشيخ محمد ناصر الدين الألباني في «سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة وأثرها السبيّع في الأمّة» (٢/ ٢٥٦) (رقم/ ٨٦٦)، وقال عنه: «منكر». وقد طُعِنَ في هذا الحديث الاضطراب في سنده ومتنه، قال الحافظ ابن الجوزي في «العلل المتناهية في الأحاديث الواهية»: (١/ ٥ - ٦): «هذا الحديث لا يصحّ عن رسول الله في وإسناده مضطرب جِدًّا». ثم قال: «وتارة يرويه (ابن خليفة)، عن (عمر)، عن رسول الله، وتارة يقفه على (عمر)، وتارة يوقف على (ابن خليفة)، وتارة يأتي: «فما يفضل منه إلّا قدر أربع أصابع». وتارة يأتي: «فما يفضل منه مقدار أربع أصابع». وتارة يأتي: «فما يفضل منه مقدار أربع أصابع».

وقال الحافظ ابن كثير في تفسيره (١/ ٥٢٠): «ثم منهم من يرويه عن عمر موقوفًا، ومنهم من يرويه عن عمر مرسلًا، وهذا بالإضافة يرويه عن عمر مرسلًا، ومنهم من يزيد في متنه زيادةً غريبةً، ومنهم من يحذفها». وهذا بالإضافة إلى أنّ (عبد الله بن خليفة) الّذي عليه مدار الحديث، قال فيه الذهبي في «ميزان الاعتدال» (١/ ١٤): «لا يكاد يُعرف». وقال فيه ابن كثير في «البداية والنهاية» (١/ ١١): «ليس بذاك المشهور، وفي سماعه عن عمر نظر».

وبينما يردُّ الإمام ابن خزيمة هذا الحديث المكذوب لانقطاع في سنده، قَائِلاً: «وليس هذا الخبر من شرطنا لأنّه غير متّصل الإسناد؛ لسنا نحتج في هذا الجنس من العلم بالمراسيل المنقطعات»(۱) والحافظ ابن كثير كذلك(۱) والشيخ محمد ناصر الدين لنكارة في متنه(۱) نَجِدُ الإمام ابن تيمية ينسب إلى أكثر علماء أهل السُّنَّة أنهم قبلوه، ففي «مجموع الفتاوى» قال: «وطائفة من أهل الحديث تردّه لاضطرابه ك (أبي بكر الإسماعيلي) و(ابن الجوزي) وغيرهم، لكن أكثر أهل السُّنَّة قبلوه (...)، وَاعْتَقَدَ القَاضِي وَلَي رَبُّو فُمَا صِحَّةَ هَذَا اللَّفْظَ فَأَمَرُّوهُ وَتَكَلَّمُوا عَلَى مَعْنَاهُ بِأَنَّ ذَلِكَ القَدْرَ [أي مقدار الأربع الأصابع] لا يَحْصُلُ عَلَيْهِ الإسْتَوَاءُ»(١٠).

أقول: قوله: «لكن أكثر أهل السُّنَة قبلوه»، مُراده بذلك - كعادته عندما يطلق هذا المصطلح - حشويّة أهل الحديث اللَّذين ينتسبون إلى أهل السُّنَة زورًا وبهتانًا، أمَّا جمهورُ أهلِ السُّنَة من علماء المذاهب الأربعة وعلماء الظّاهرية فإنّهم يردّون هذه الروايات الباطلة (٥) لأنّهم اتفقوا على: «أنّ الله تعالى لا في مكان ولا في زمان أصلًا، وَهُوَ قولُ الجُمْهُورِ مِن أهلِ السُّنَّة، وَهُوَ الَّذِي لَا يَجُوزُ غَيْرُهُ لَبُطْلَانِ كلّ مَا عداهُ»، كما قال الإمام ابن حزم الأندلسي الظاهري (ت/ ٥٦ هـ) (١).

<sup>(</sup>۱) ابن خزيمة، التّوحيد (١/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، البداية والنهاية (١/ ١١).

<sup>(</sup>٣) وذلك في كتابه «سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة وأثرها السَّيِّء في الأمة» (٢/ ٢٥٦) (رقم/ ٨٦٦)، ونقل فيه (٧٢ / ٧٢٣) عن الذهبي في كتابه «العلو» (ص/ ١٢٣ – ١٢٤) الذي اختصره: «ثم لفظ الأطيط لم يأت في لفظ ثابت». وقد حكم عليه أيضًا بأنّه منكر في تخريجه لكتاب «السُّنَّة» لابن أبي عاصم (١/ ٢٥٢) (رقم/ ٧٤).

<sup>(</sup>٤) ابن تيمية، **مجموع الفتاوى (١**٦/ ٤٣٥).

<sup>(</sup>٥) حتّى العلماء الذين وقعوا في تجسيم الله تعالى، حكموا على هذا الحديث المكذوب بأنّه ضعيفٌ لا يجوز الاحتجاح به، كما مرّ من كلام الإمام ابن خزيمة في كتابه «التّوحيد» (١/ ٢٤٥) الذي قال عنه الإمام الرازي في تفسيره (٢٧/ ٥٨٢): «وهو في الحقيقة كتاب (الشّرك)».

<sup>(</sup>٦) ابن حزم، الفِصَلُ فِي المِلَلِ وَالْأَهْوَاءِ وَالنِّحَلِ (٢/ ٩٨).

وبالرّجوع إلى الحديث المكذوب: «وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ، إِنَّهُ لَيَقْعُدُ عَلَيْهِ جَلَّ وَعَزَّ فَمَا يَفْضُلُ مِنْهُ إِلَّا قَيْدُ أَرْبَعِ أَصَابِعَ، وَإِنَّ لَهُ أَطِيطًا كَأَطِيطِ الرَّحْلِ إِذَا رُكِبَ»، فإنّ حشويّة أهل الحديث ومن وافقهم من مجسّمة الحنابلة يعتقدون أنّ موضع هذه الأربعة الأصابع المُتَفَضِّلَةِ من العرش، هِيَ للنَّبِيِّ محمد صلى الله عليه وآله وسلم يوم القيامة، حيث رووا:

عن أبي هريرة، قال: سُئِلَ رسولُ الله ﴿ عَنْ قولِ اللهِ تعالى: ﴿ عَسَىٰٓ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَعَ أَبُوهُ اللهِ عَالَى: ﴿ عَسَىٰۤ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَعَمُودًا ﴾ [الإسراء/ ٧٩]، قال: ﴿ نَعَمْ، إِذَا كَانَ يَوْمُ القِيَامَةِ نَادَى مُنَاد: أَيْنَ حَبِيبُ الله؟ فَأَتَخَطَّى صُفُوفَ المَلَائِكَةِ حَتَّى أَصِيرَ إِلَى جَانِبِ العَرْشِ، ثُمَّ يَمُدُّ يَدَهُ فَيَأْخُذُ بِيَدِي فَيُقْعِدُنِي عَلَى العَرْشِ، ثُمَّ يَمُدُّ يَدَهُ فَيَأْخُذُ بِيَدِي فَيُقْعِدُنِي عَلَى العَرْشِ، ثُمَّ يَمُدُّ يَدَهُ فَيَأْخُذُ بِيَدِي فَيُقْعِدُنِي عَلَى العَرْشِ، (۱).

وبناءً على هذا الحديث المكذوب على رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم المعتمد عندهم، قال ابن تيمية: "إِذَا تَبَيَّنَ هَذَا، فَقَدْ حَدَّثَ العُلَمَاءُ المَرْضِيُّونَ وَأُوْلِيَاوُّهُ المَقْبُولُونَ: أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولَ الله ﴿ يُجْلِسُهُ رَبُّهُ عَلَى العَرْش مَعَهُ »(٢).

وَلَمْ يذكر لنا ابن تيمية مَنْ هم هؤلاء العلماء المرضيّون والأولياء المقبولون الّذين يقولون: «إنّ مُحَمَّدًا صلى الله عليه وآله وسلم يُجلسه رَبُّهُ على العرش معه»(٣)!!

وعلى قولهم هذا يكون العرشُ أَعْظَمَ مِنْ الله تعالى وَأَكْبَرَ، وقد صرّح بذلك القاضي أبو يعلى الحنبلي وابنُ الزَّاغُونِي وَنَحْوُهُمَا حيث قالوا: «بِأَنَّ ذَلِكَ القَدْرَ [أي مقدار الأربع الأصابع] لا يَحْصُلُ عَلَيْهِ الإسْتِوَاءُ»(٤). وَهَذَا بَاطِلٌ مُخَالِفٌ لِلْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ وَلِلْعَقْلِ، نسأل الله تعالى السّلامة في الدِّين.

<sup>(</sup>١) رواه أبو يعلى في «إبطال التّأويلات لأخبار الصفات» (ص/ ٤٩٤) (رقم/ ٢٦٨).

<sup>(</sup>٢) ابن تيمية، **مج**موع الفتاوى (٤/ ٣٧٤).

 <sup>(</sup>٣) لا شك أنّهم من أولياء الشّيطان الذين أمرنا الله بقتالهم ﴿ فَقَـٰئِلُوٓ أَوْلِيَآءَ الشَّيَطَانِ إِنّ كَيْدَالشَّيَطَانِ كَانَ صَعِيقًا ﴾.

<sup>(</sup>٤) نقله عنهم ابن تيمية في «مجموع الفتاوي» (١٦/ ٤٣٦).

بل قد وصلَ الأمر بِهؤلاء إلى اعتقاد أنَّ النَّبِيَّ صلى الله عليه وآله وسلم يشترك مع الله تعالى في الرُّبُوبِيَّةِ لَحْظَةً وُجُودِهِ على العرش معه!!

وفي ذلك، قال ابن أبي يعلى: قال النّجاد(۱): وحدثنا معاذ بن المثنى، حدثنا خلاد بن أسلم، قال: حدثنا محمد بن فضل، عن ليث(۲)، عن مجاهد كلّهم قال في قول الله الله عَنيَ أَن يَبْعَثُكُرَبُّكَ مَقَامًا مَحَمُودًا ﴾ [الإسراء/ ٧٩]، قال: «يُجْلِسُهُ مَعَهُ عَلَى العَرْش»(۱).

قال النّجاد: وسألت أبا يحيى الناقد ويعقوب المطوعي وعبد الله بن أحمد بن حنبل وجماعة من شيوخنا، فحدثوني بحديث محمد بن فضيل، عن ليث، عن مجاهد(٤).

<sup>(</sup>۱) هو أحمد بن سلمان بن الحسن بن إسرائيل بن يونس، أبو بكر النجاد، الفقيه الحنبلي المشهور، قال الدّارقطني: حدّث من كتاب غيره بِمَا لَمْ يكن في أصوله. وقال الخطيب: كان قد عَمِيَ في الآخر، فلعلّ بعض الطلبة قرأ عليه ذلك. انظر: الذهبي، ميزان الاعتدال في نقض الرجال (١/ ٠٠٠).

<sup>(</sup>٢) هو ليث بن أبي سليم الليثي، قال الإمام أحمد بن حنبل: مضطرب الحديث ولكن حدّث عنه الناس. وقال ابن معين والنسائي: ضعيف. وقال ابن حبان: اختلط في آخر عمره. انظر: الذهبي، المغنى في الضّعفاء (٢/ ٥٣٦).

<sup>(</sup>٣) أورده الشيخ محمد ناصر الدين الألباني في «السلسلة الضعيفة والموضوعة» (٢/ ٢٥٥) (رقم/ ٨٦٥)، وقال عنه: «باطلٌ (...)، ومن العجائب التي يقف العقل تجاهها حائرًا أن يُفتي بعض العلماء من المتقدمين بأثر مجاهد هذا كما ذكره الذهبي (ص ١٠٠ - ١٠١ و ١١٨ - ١١٨) عن غير واحد منهم، بل غلا بعض المحدثين فقال: «لو أنّ حالفًا حلف بالطّلاق ثلاثًا، أنّ الله يُقعد محمدًا على العرش واستفتاني، لقلتُ له: صدقتَ وبررتَ»! قال الذهبي ذأبصر – حفظك الله من الهوى – كيف آلَ الغُلُوُ بهذا المُحَدِّثِ إلى وجوب الأخذ بأثر منكر...». وقال في خاتمة تحقيقه لهذا الحديث الموضوع (٢/ ٢٥٦): «فاعلم، أنّ إقعاده على العرش ليس فيه إلا هذا الحديث الباطل، وأما قعوده تعالى على العرش فليس فيه حديث يَصِحُّ، ولا تلازم بينه وبين الاستواء عليه كما لا يخفى» انتهى كلام الشيخ محمد ناصر الدين الألباني. وممن ردّ هذا الأثر المكذوب الإمام الواحدي، حيث قال: «وَهَذَا قَوْلٌ رَذِلٌ مُوحِشٌ فظيعٌ، وَنَصُّ الكتابِ يُفسد هذا التفسيرَ من وجوهٍ...» وذكر خمسةً منها. نقله عنه الإمام الرازي في تفسيره الكتابِ يُفسد هذا التفسيرَ من وجوهٍ...» وذكر خمسةً منها. نقله عنه الإمام الرازي في تفسيره (١٢/ ٢٥٨).

<sup>(</sup>٤) لم يصحّ هذا الأثر المكذوب عن مجاهد رحمه الله تعالى بدليل أنّه فسّر المقام المحمود - كما ثبت في «الصّحاح» - بالشّفاعة العامة الخاصّة بنبينا محمّد صلى الله عليه وآله وسلّم. انظر: «تفسير مجاهد» (ص/ ٤٤١) تحقيق الدكتور محمد عبد السلام أبو النيل.

وسألت أبا الحسن العطّار عن ذلك، فحدثني بحديث مجاهد، ثُمَّ قال: سَمِعْتُ محمد ابن مصعب العابد(١)، يقول: «هَذَا حَتَّى تَرَى الخَلَائِقُ مَنْزِلَتُهُ ﴿ عِنْدَ رَبِّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى وَكَرَامَتَهُ لَدَيْهِ، ثُمَّ يَنْفَرِدُ ﴾ يَنْصَرِفُ مُحَمَّدٌ إِلَى غُرَفِهِ وَجَنَّاتِهِ وَأَزْوَاجِهِ، ثُمَّ يَنْفَرِدُ ﴾ يَنْفَردُ ﴾ يَرْبُوبِيَّتِهِ (١).

وفي هذا الكلام إثباتٌ لِرُبُوبِيَّةِ سيدنا محمد حالة كونه جالسًا مع الله تعالى على العرش ثُمَّ يرجع إلى بشريَّته التي كان عليها!!! وهذه مُجازفة لا تخفى على كلّ عاقلٍ يؤمن بالله رَبًّا وبالإسلام دينًا وبسيدنا محمد صلى الله عليه وآله وسلم نَبيًّا.

١٦ - ووصفوه تعالى عن قولهم علوًّا كبيرًا بأنَّهُ يَلْهُو ويلعب: حيث رووا: عن خالد ابن معدان (٣)، قال: «إن الله ﷺ لَمْ يَمَسَّ بيده إلا آدم صلوات الله عليه خلقه بيده، والجنّة، والتّوراة كتبها بيده (٤). قال: «وَدَمْلَجَ (٥) الله ﷺ لؤلؤةً بيده فغرس فيها قضيبًا، فقال: امتدي حتّى أرضي وأخرجي ما فيك بإذني، فأخرجت الأنهار والثّمار (٢).

۱۷ - ووصفوه تعالى عن قولهم بأنَّه يتردد في اتخاذ الحكم: حيث جاء عن أبي هريرة ، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: ﴿إِنَّ اللهَ قَالَ: مَنْ عَادَى لِي وَلِيًّا

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن مصعب القرقساني صاحب الأوزاعي، قال أبو حاتم: ليس بالقوي. وقال النسائي: ضعيف. وقال الخطيب: كثير الغلط لتحديثه من حفظه، ويذكر عنه الخير والصلاح. وقال الإمام ابن عدي: ليس عندي برواياته بأس. انظر: الذهبي، ميزان الاعتدال في نقض الرجال (٤/ ٤٢).

<sup>(</sup>٢) ابن أبي يعلى، طبقات الحنابلة (٢/ ١٠).

<sup>(</sup>٣) هو خالد بن معدان بن أبي كرب الكلاعي، أبو عبد الله، تابعي. أصله من اليمن، وإقامته في حمص بالشام وكان يتولى شرطة يزيد بن معاوية. انظر ترجمته: الصفدي، الوافي بالوفيات (١٥٩/١٣).

<sup>(</sup>٤) وهل تقول المجسمة في قول الله تعالى: ﴿أَوَلَمْ يَرُواْ أَنَا خَلَقْنَا لَهُم مِمَا عَمِلَتَ أَيْدِينَا أَنْعَكُمَّا فَهُمْ لَهَ اللهُ تعالى عن قولهم [يس/ ٧١]: إنّ الأنعام من خيل وإبل وحمير وبقر وبغال وغيرها مسّها الله تعالى عن قولهم أيضًا؟!!

<sup>(</sup>٥) قال ابن منظور في «لسان العرب» (٢/ ٢٧٦): «الدَّمْلَجَةُ تسويةُ الشيءِ كما يُدَمْلَجُ السِّوارُ، وفي حديث خالد بن مَعْدانَ: «دَمْلَجَ الله لُؤْلُؤَةً» دَمْلَجَ الشَّيءَ إذا سَوَّاهُ وأَحسنَ صنعته».

<sup>(</sup>٦) عبد الله بن أحمد، السنة (ص/ ٢٩٧).

فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالحَرْبِ (...)، وَمَا تَرَدَّدْتُ عَنْ شَيْءٍ أَنَا فَاعِلُهُ تَرَدُّدِي عَنْ نَفْسِ المُؤْمِنِ يَكْرَهُ المَوْتَ وَأَنَا أَكْرَهُ مُسَاءَتَهُ" (١٠).

وقد بَيَّنَ الحافظ الذهبي نكارة التَّرَدُّدِ في حقّ الله تعالى عن ذلك، فقال في ترجمة (خالد بن مخلد) (٢) راوي هذا الحديث: «فهذا حديث غريب جِدًّا، لولاً هيبة «الجامع الصّحيح» لَعَدُّوهُ في مُنكراتِ (خالد بن مخلد)، وذلك لغرابة لفظه...»(٣).

أقول: بل كان الواجب عليهم أَنْ يُقَدِّمُوا قُدْسِيَّةَ اللهِ وهيبته على قُدْسِيَّة وهيبة كتاب «صحيح البخاري»، وأن لا يَتَهَيَّبَ أحدُّ مِنْ رَدِّ هذا الخَبر المُنْكَر المُتَعَلِّقِ فِي حَقِّ اللهِ تعالى بحجّة أنه مَرْوِيٌّ في «صحيح البخاري»، فالحقُّ أحقُّ أن يُتَبَعَ!!

۱۸ - وَأَنَّهُ لَا مَانِعَ شرعًا عندهم أن يَجلس اللهُ تعالى عن قولهم على البعوض: فقد قال عثمان الدَّارمي: «ولَو قد شاء لاسْتَقَرَّ على ظهر بعوضة فاستقلَّت به بقدرته ولطف ربوبيَّته، فكيف على عرش عظيم؟»(٤). ونقله ابن تيمية عنه واسشهد به لإثبات عقيدة جلوس الله تعالى على العرش(٥).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه (۸/ ۱۰۵) (رقم/ ۲۵۰۲).

<sup>(</sup>۲) قال الحافظ ابن حجر العسقلاني في «فتح الباري» (۱۱/ ۳٤): «وساق الذّهبي في ترجمة (خالد) من «الميزان» بعد أن ذكر قول أحمد فيه: «له مناكير»، وقول أبي حاتم: «لا يُحْتَجُّ به». وأخرج ابن عدي عشرة أحاديث من حديثه استنكرها، هذا الحديث من طريق محمد بن مخلد عن محمد بن عثمان بن كرامة شيخ البخاري فيه، وقال: «هذا حديث غريب جدًّا لولا هيبة الصحيح لعدّوه في منكرات (خالد بن مخلد) فإنّ هذا المتن لم يرو إلا بهذا الإسناد ولا خرّجه مَنْ عدا البخاري ولا أظنه في «مسند أحمد». قلتُ: ليس هو في «مسند أحمد» جزمًا، وإطلاقُ أنّه لم يرو هذا المتن إلا بهذا الإسناد مردود، ومع ذلك ف (شريك) شيخ شيخ (خالد) فيه مقالُ أيضًا، وهو راوي حديث المعراج الّذي زاد فيه ونقّص وقدّم وأخّر وتفرّد فيه بأشياء لم يُتابع عليها. ولكن للحديث طُرق أخرى يدل مجموعها على أنّ له أصلًا». ثم قام بسردها وجميعها ضعيفة كما حَكَمَ عليها هو نفسه.

<sup>(</sup>٣) الذهبي، ميزان الاعتدال (١/ ٦٤١).

<sup>(</sup>٤) الدارمي، نقض الدارمي على بشر المريسي (١/ ٤٥٨).

<sup>(</sup>٥) ابن تيمية، بيان تلبيس الجهمية (١/ ٤٥٨).

 $9 - e^{\dagger}$  والله تعالى عن قولهم له حَدُّ (۱) يعلمه هو ولا يعلمه غيره: حَيث قال الإمام ابن تيمية: «ويقولون لهم – أي المثبتة –: قد دلّ الكتابُ وَالسُّنَّةُ على معنى ذلك كما تقدّم احتجاج الإمام أحمد لذلك بما في القرآن (۲)، مما يدل على أنّ الله تعالى له حَدُّ يَتَمَيَّرُ به عن المخلوقات، وأنّ بينه وبين الخلق انفصالًا ومباينةً بحيث يصحّ معه أن يعرجَ الأمرُ إليه ويصعدَ إليه (۳) ويصحّ أن يَجِيءَ هُوَ (٤)» (٥).

وقال الإمام ابن تيمية أيضًا: «وذلك لا يُنافي ما تقدَّم، من إثبات أَنَّهُ في نفسه له حَدُّ يعلمه هو ولا يعلمه غيره»(١).

هذا، وأنكر الحافظ ابن حبان (ت/ ٣٥٤) صاحب «الصّحيح» الحَدَّ لله، فقال في مقدمة كتابه «الثقات»: «الحمدُ لله الّذي ليس له حَدُّ مَحْدُودٌ فَيُحْتَوَى، ولا له أجلُ معدودٌ فَيَفْنَى، ولا يُحيط به جوامعُ المكانِ، ولا يشتملُ عليه تواترُ الزَّمَانِ، ولا يدرك

<sup>(</sup>۱) الحدُّ: هو طرف الشيء ومنتهاه. انظر: مرتضى الزبيدي، تاج العروس من جواهر القاموس (۱).

<sup>(</sup>٢) ادعاء غير صحيح إذ ليس هنالك آية قطعية الدلالة أو ظَنَيَّة الدلالة تُثْبِتُ لله الحَدَّ تعالى الله عن ذلك.

<sup>(</sup>٣) ما ورد في القرآن من عروج الروح والملائكة إليه، معناه كما قال أبو حيان الأندلسي في تفسير قوله تعالى: ﴿مَعْرُجُ ٱلْمَلَكِيكَةُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ [المعارج/ ٤] من تفسيره (١٠/ ٢٧٢): «أي: إلى المكان الّذي هو محلّهم وهو في السّماء لأنّها محل بره وكرامته».

وقال في تفسير قوله تعالى: ﴿إِلَيْهِ يَصَّعَدُ ٱلْكَارُ ٱلطَّيْبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّدِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ [فاطر/ ١٠] من تفسيره (٩/ ١٩) ما نصه: «وصعود الكلام إليه تعالى مجاز في الفاعل وفي المسمى إليه، لأنه تعالى ليس في جهة، ولأنّ (الكَلِمَ) ألفاظٌ لا تُوصف بالصّعود لأنّ الصّعود من الأجرام يكون، وإنما ذلك كناية عن القبول ووصفه بالكمال. كما يُقال: علا كعبه وارتفاع شأنه، ومنه ترافعوا إلى الحاكم، ورُفع الأمر إليه، وليس هناك علوّ في الجهة».

<sup>(</sup>٤) إذا صحّ عند المجسّمة أنّه يجيء، فمعنى ذلك أنّ الله تعالى عن قولهم زالت عنه صفة العلو المكانى!!!

<sup>(</sup>٥) ابن تيمية، بيان تلبيس الجهمية (١/ ٥٤٤).

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق (١/٤٤٣).

نعمته بالشّواهد والحواسّ، ولا يُقاس صفات ذاته بالنّاس، تعاظمَ قدره عن مبالغ نعت الواصفين، وَجَلَّ وصفه عن إدراك غاية الناطقين...»(١).

فما كان فعل حشوية أهلِ الحديثِ إلّا أن قاموا بطرده من سجستان لأنّه أنكرَ الحَدَّ لله تعالى، وفي ذلك قال الحافظ تاج الدين السُّبْكِيُّ في ترجمة ابن حبان: «فَاعْلَمْ، أَنَّ إِسْمَاعِيل عبد الله بن مُحَمَّد الهروي) (ت/ ٤٨١هـ) الّذي تُسمِّيه المُجَسِّمةُ شيخَ الإِسْلَام(٢)، قَالَ: وَكَيْفَ لَمْ أَرَهُ وَنَحْنُ أَخْرَجْنَاهُ مِنْ سِجِسْتَان، كَانَ لَهُ علمٌ كثيرٌ وَلَمْ يكنْ لَهُ كَبِيرُ دِين، قَدِمَ علينا فَأَنْكرَ الحَدَّ لله فَأَخْرَجْنَاهُ مِنْ سِجِسْتَان. انتهى. قلتُ: انْظُرْ مَا أَجْهَلَ هَذَا الجَارِح! وليتَ شعري، مَن المَجْرُوحُ، مُثْبِتُ الحَدِّ للهِ أَوْ نَافِيهِ؟!»(٣).

٢٠ وَأَنَّهُ تعالى عن قولهم يتكلَّم بصوت وحرف: قال ابن تيمية: «وجُمهور المسلمين يقولون: إن القرآن العربي كلام الله، وقد تكلَّم اللهُ به بحرف وصوت»(٤).

وقد مرّ آنفًا (ص/ ٨٥) أنّ جمهور المسلمين من الطوائف الإسلامية كافّة ينفون عن الله تعالى الحرف والصّوت بخلاف ما ادّعاه، وفي ذلك قال الإمام الفخر الرّازي بعد ذكر من نسب لله الصّوت والحرف في تفسيره: «وأمّا العقلاء من الناس، فقد أطبقوا على أنّ هذه الحروف والأصوات كائنةٌ بعد أن لم تكن، حاصلةٌ بعد أن كانت معدومة (...). واختلفوا أيضًا في أنّ هذه الحروف هل هي قائمة بذات الله تعالى أو يخلقها الله

<sup>(</sup>١) ابن حبان، الثقات (١/١).

<sup>(</sup>۲) كثير ما تستخدم المجسمة لقب (شيخ الإسلام) على أئمتهم وعلمائهم كوسيلة من وسائل إقناع الآخرين بما يقوله هذا الإمام من تجسيم في حق الله تعالى، وقد أفتى الشيخ ابن العثيمين أنّه لا يحوز أن يُطلق على إمام أو شيخ لقب (شيخ الإسلام)، لأنه لا يُعْصَمُ أحدٌ من الخطأ فيما يقول في الإِسْلام إلا الرّسل. انظر: ابن العثيمين، مجموع فتاوى ورسائل الشيخ محمد بن صالح العثيمين (٣/١١٧).

<sup>(</sup>٣) تاج الدين السبكي، طبقات الشّافعيّة الكبرى (٣/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٤) ابن تيمية، **مجموع الفتاوى** (٥/ ٥٥٦ – ٥٥٧).

في جسم آخر؛ فالأوّل هو قول الكرَّامِيَّة [المجسّمة]، والثّاني: قول المعتزلة، وأما الأشعريّة فقالوا: إنّ كلام الله صفة قديمة تدلّ عليها هذه الألفاظ والعبارات (۱۱). وزعم أبو منصور الماتريدي السّمرقندي أنّ تلك الصّفة القائمة يمتنع كونها مسموعة، وإنّما المسموعُ حروفٌ وأصواتٌ يخلقها الله تعالى في الشّجرة (۱۲). وهذا القولُ قريبٌ من قولِ المعتزلةِ والله أعلم (۱۳).

٢١ – وَأَنّهُ تعالى عن قولهم يكون قريبًا إلى قمم الجبال من النّاس في الأسفل: حَيث قال عثمان بن سعيد الدّارمي: «من أنبأك، أنّ رأس الجبل ليس بأقرب إلى الله تعالى من أسفله؟ لأنّه مَنْ آمَنَ بأنّ الله فوقَ عرشه فوقَ سَمَاوَاتِهِ، عَلِمَ يَقِينًا أنّ رأسَ الجبل أقربُ إلى الله مِن أسفله، وأنّ السّماء السّابعة أقرب إلى عرش الله تعالى من السّادسة، والسّادسة أقرب إليه من الخامسة، ثُمَّ كذلك إلى الأرض...»(٤).

وهذا غيض من فيض من أقوال المجسّمة في تجسيم الله تعالى؛ والخلاصة: أنّ مَن سَمَّوْا أنفسهم أهل الحديث يعتقدون أنّ لله تعالى صورةً وأعضاءَ وجوارحَ يُسَمُّونَهَا صفات، كاليد، والأصابع، والوجه، والسّاق، وَالقَدَم والرّجل، والعين، والجنب، والجلوس، والحركة، والحدّ، والجهة، والنّزول، والطّلوع، وغير ذلك من صفات المحدثات والأجسام، وهم يستدلّون على ذلك - إضافةً إلى ما مرّ من أحاديثَ تالفةً وباطلةً - بِمَا وَرَدَ في القرآن العظيم مِن نصوص متشابهة استدلّوا بها على التّجسيم، وهي مؤوّلة بمعَان تَنزيهيّة عند جميع الفرق الإسلامية التي اتّخذت مِن التَّنزيهِ مرجعًا وأصلًا في فكرها العقدي، وهذا ما سَنُبيّنُهُ في المبحث اللّاحق.

<sup>(</sup>۱) أي ألفاظ وعبارات القرآن الكريم التي خلقها الله تعالى وجعلها دالَّة على كلامه الذَّاتي الَّذي للسربصوت وحرف ولغة.

<sup>(</sup>٢) انظر: الماتريدي، **تأويلات أهل السنة** (٣/ ٤٢٠).

<sup>(</sup>٣) الفخر الرازى، التفسير الكبير (٢٧/ ٢١٢).

<sup>(</sup>٤) الدارمي، نقض الدارمي على بشر المريسي (١/ ٤٠٥).



المطلب الأوّل تعريفُ الآياتِ المحكماتِ والمتشابهات ومسالك العلماء في الآيات المتشابهات

المطلب الثاني التّأويل عند علماء السّلف والخلف

## المبحث الثاني المُحْكَمُ وَالمُتَشَابِهُ فِي القُرْآنِ العَظِيمِ

مِن بَيْنِ القضايا الرئيسية التي أدّت إلى انزلاق المُجَسِّمة مِن أهل الحديث وغيرهم في هذا المُنْحَدَرِ الخطير، هي قضية: الأخذ بظواهر النّصوص الشّرعيّة المُتشَابِهة التي يتوهمّون من ظاهرها التّجسيم والتّشبيه، دون أن يُؤولوها لتتوافق مع الآيات المُحْكَمة الدَّالَة على تَنْزيه الله تعالى عن الجسميّة ولوازمها.

وَلَمَّا خاضوا في متشابه القرآن خَوْضًا أثبتوا لله تعالى الجسم ولوازمه، قام العقلاء من علماء الإسلام بدفع هذه البدعة الطارئة على الدّين الحنيف، وسلكوا في هذه النّصوص مسلك التّأويل لها، أرادوا به تَنْزِيه الله تعالى عن صفات الجسم ولوازمه ضمن الضّوابط والقواعد المُقرَّرة والمَبْثُوثة في النّصُوص المُحْكَمة القطعيّة من حيثُ الدَّلَالة، ألا وهي: أنّ كُلَّ نَصِّ يتوهّمُ المجسّمُ من ظاهره إثبات الجسميّة وما شابهها من صفات النقص فالله تعالى مُنزَّه عن أن يَتَصِف بذلك، لأنّ المقصود في اللَّغة العربيّة ليس ظاهر النّص المُوهِم عند المجسّم للنقصان؛ بل ما وراءه مِنَ المَعانِي المَجَازِيَّةِ التي تتوافق مع محكمات القرآن، وهذا ما سأوضّحه مُفَصَّلًا في هذا المبحث الّذي يتناول المحكم والمتشابه في القرآن الكريم.

واقتصرتُ على ذكر المحكم والمتشابه في القرآن العظيم دون السُّنَّةِ، لأنَّ تدوين السُّنَّةِ رسميًّا جاء بعد منتصف القرن الثاني في العصر العباسي زمن خلافة أبي جعفر

المنصور (١٣٦ - ١٥٨ هـ)(١)، مِمَّا جعلَ مُعظم أحاديثها سواء تعلَّقت بالعقيدة أم بالتشريع أحاديث ظُنِّيَةِ الشَّوت لأنِّها وَرَدَتْ مِن طريق الآحاد(٢)، فيسقطُ عندها الاستدلالُ بها إذا خالفتِ الأُصول القطعيّة(٣)، فلا حاجة لنا أَنْ نشتغلَ بتأويلها وصرف معناها عن ظاهرها لأنها ظنيّة الثّبوت عن النّبِيِّ صلى الله عليه وآله وسلم، ولأنّ دوره الله البيان والإيضاح لا الإغماض والإشكال.

<sup>(</sup>۱) ولم يُكْتَبْ شَيْءٌ من أحاديثِ النَّبِيِّ صلّى الله عليه وآله وسلّم قبل ذلك - أي من زمن وفاة النَّبِيِّ إلى زمن المنصور - إلّا صحائف غير مُرتَّبةٍ وَلَا مُنظَّمَةٍ، ولم يصل إلينا منها شيءٌ، وفي ذلك قال الحافظ الذَّهَبِيُّ في «تاريخ الإسلام» (٩/١٣): «وفي سنة مئة وثلاثٍ وأربعين (١٤٣هـ) شرع علماء الإسلام في هذا العصر في تدوين الحديث والفقه والتفسير، فصنف ابنُ جريج بِمَكَّة وابن أبي عروبة (١٥٠هـ)، ومالكُ «الموطأ» بالمدينة (ت/١٧٩هـ)، والأوزاعي بالشام (ت/١٥٦هـ)، وابن أبي عروبة (ت/١٤٣هـ)، وحمّاد بن سلمة (ت/١٦٧هـ) وغيرهما بالبصرة، ومعمر باليمن (ت/١٥٩هـ)، وصنف ابن إسحاق المغازي باليمن (ت/١٥٩هـ)، وصنف أبو حنيفة الفقه والرأي (ت/١٥٩هـ)، ثمَّ بعد يسير صنف هشيم (ت/١٥٩هـ) والليث بن سعد (ت/١٥٧هـ) وابن لهيعة (ت/١٧٤هـ)، وَكَثُر تدوينُ العلم (ت/١٨٨هـ) وأبو يوسف (ت/١٥٨هـ) وابن وهب (ت/١٩٩هـ)، وَكَثُر تدوينُ العلم وتبويبه، وَدُوَّنَتْ كتبُ العربية واللّغة والتّاريخ وأيّام النّاس، وقبل هذا العصر كان الأَئِمَةُ يتكلّمون من حفظهم أو يَرْوُونَ العلم من صُحُفٍ صحيحةٍ غيرٍ مُرَتَّبةٍ».

<sup>(</sup>٢) ولو دُوِّنَتْ السُّنَةُ النَّبُوِيَّةُ بعد وفاة النبي صلّى الله عليه وآله وسلم، وَوُزِِّعَتْ على أقطار الدّولة الإسلامية، وتناولها النّاس بالحفظ والدّراسة كما حصل مع القرآن الكريم لجاءت كلّها متواترةً، وَلَمَا اختلف فيها المسلمون هذا الاختلاف الشّديد، ولَما فرّقوا دينهم وكانوا شِيَعًا ومذاهبَ وطوائفَ كلِّ حِزْب بِمَا لديهم فَرحون، حتى كفّر بعضهم بعضًا، وفسّق بعضهم بعضًا!!!

٣) وقد أجمع علماء الإسلام قاطبة عدا حشوية أهل الحديث، أنّ أحاديث الآحاد التي جاءت صحيحة الإسناد لا تُوجب العلم اليقيني وأنها ظنيّة الشّبوت عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلّم، ولا يُحْتَجُ بها في باب العقيدة إذا جاءت مُخالفة للقرآن والسُّنَة المتواترة، وفي ذلك قال الإمام ابن حزم الظاهري (ت/٢٥٦هـ) في «الإحكام في أصول الأحكام» (١١٩١): «وقال الحنفيّون والشّافعيّون وجُمهور المَالِكِيِّينَ وجَميع المعتزلة والخوارج: إِنَّ خَبرَ الواحد لا يُوجب العلم، ومعنى هذا عند جَميعهم أنّه قد يُمكن أن يكونَ [أي حديث الآحاد] كذباً أو موهوماً فيه، واتفقوا كلّهم في هذا».

## المطلب الأوّل

## تعريفُ الآياتِ المحكماتِ والمتشابهات، ومسالك العلماء في الآيات المتشابهات

بَيَّنَ اللهُ في كتابِهِ العزيزِ: أَنَّ القرآنَ العظيمَ فيه آياتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أَصلُ الكتابِ، وأنّ فيه آيات مُتشابهات، تَحتمل معانِ عدّة، تُرَدُّ لفهمها إلى الآيات المحكمات، فقال في: ﴿ هُوَ الَّذِي َ أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبِ مِنْهُ ءَاينتُ مُخكَمَتُ هُنَ أُمُ ٱلْكِنْبِ وَأُخَرُ مُتَسَيْبِهِنَ أَعَا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعُ الَّذِي َ أَنْ اللهُ وَالرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ فَي اللهِ اللهُ وَالرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ عَلَيْ اللهُ وَالرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ عَلَيْ مُنْ عِندِرَيِّنَا وَمَا يَدِّرَ اللهُ وَالرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ عَلَيْ اللهُ وَالرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ عَلَيْ اللهُ وَالرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ عَلَيْ اللهُ وَالرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَعُولُونَ عَامَا اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ وَالرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَعُولُونَ عَامَنَا بِهِ عَلَيْ مُنْ عِندِرَيِّنَا وَمَا يَذَكُ أَوْلُوا ٱلْأَلْبُ اللهُ وَالرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَعُولُونَ عَامَنَا بِهِ عَلَيْ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ وَالرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ اللهُ وَالرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَعْولُونَ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ أَلْمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ وَالرَّسِخُونَ فِي الْعِلْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْمَ اللهُ اللهُ

المعنى: هو اللهُ الذي أنزل عليك - أيّها الرسول محمّد - القرآنَ، منه ﴿ اَيَكُ تُحَكَمُنَ ﴾: أي واضحات الدّلالة، لا يحتمل مِن التّأويل بحسب وضع اللّغة إلّا وَجْهًا واحدًا، هُنَّ أصلُ الكتاب الّذي يُرجع إليه عند الاشتباه، وَيُرَدُّ ما خالفه إليه، كقول الله تعالى: ﴿ وَلَمْ يَكُنُ لَهُ, كُفُوا أَحَدُنُ ﴾ ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَلَى : ﴿ وَلَمْ يَكُنُ لَهُ, كُفُوا أَحَدُنُ ﴾ [الإخلاص / ٤]، وقوله تعالى: ﴿ وَلَمْ يَكُنُ لَهُ, كُفُوا أَحَدُنُ ﴾ [الإخلاص / ٤]، وقوله تعالى: ﴿ وَلَمْ يَكُنُ لَهُ, كُفُوا أَحَدُنُ ﴾

ومنه (آياتٌ متشابهاتٌ): تَحتمل بعضَ المعاني لعدم اتّضاح دلالته، لا يَتَعَيَّنُ المرادُ منها إلا بضمّها إلى المحكم، كقوله تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه/ ٥].

فأصحابُ القلوبِ المريضةِ الزّائغةِ، لسوءِ قصدهم يَتَّبِعُونَ هذه الآياتِ المتشابهاتِ وحدَها لِيُثِيرُوا الشُّبُهَاتِ عندَ الناسِ كي يُضِلُّوهُمْ، ولتأويلهم لها على مذاهبهم الباطلة.

ولا يعلمُ حقيقةَ معاني هذه الآيات إلا اللهُ وَالمُتَمَكِّنُونَ في العلم، فهم داخلون في الاستثناء، ويؤيّد هذا ما رواه مجاهد، عن ابن عباس، قال: «أَنَا مِـمَّنْ يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ»(١).

ومع علمهم به برد متشابهه إلى مُحكمه، يقولون: آمَنًا بهذا القرآن، كلّه قد جاءنا من عند ربّنا على لسانِ رسوله محمد صلى الله عليه وآله وسلم.

وَإِنَّمَا يَفهم ويعقل ويتدبّر المعاني على وجهها الصّحيح أولو العقول السّليمة (٢).

وقد سلك العلماء في ما تشابه من نصوص الآيات القرآنية ثلاثة مسالك:

## المسلك الأول: تفويض علم النّصوص المتشابهة إلى الله تعالى

وسلكَ هذا المسلكَ بعضُ علماء السّلف مِن أهلِ السُّنَّةِ والجماعة، ومرادهم بذلك أن نُوْمِنَ بِمَا وردَ مِن النّصوص المتشابهة مع صرف ظاهر النَّصِّ المُوهِم عند المجسمة للنّقص في حق الله تعالى، وردّ العلم المراد به إلى الله تعالى؛ وفي ذلك قال الحافظ الذهبي: «فقولنا في ذلك وبابه: الإقرار، والإمرار، وتفويض معناه (٣) إلى قائله الصّادق المعصوم) (٤).

ويكون ذلك بقيود وضوابط، هي كالآتي:

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري «جامع البيان في تأويل القرآن» (٦/ ٢٠٦) وسنده صحيح كما في «موسوعة الصحيح المسبور من التفسير بالمأثور» (١/ ٤٠٠) للدكتور حكمت بن بشير بن ياسين، ورواه ابن المنذر في تفسيره (١/ ١٣٢) (رقم/ ٢٥٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: التفسير الميسر، نُخبة من أساتذة التفسير (ص/٥٠).

<sup>(</sup>٣) وبهذا يكون مسلك الذهبي تفويض المعنى وليس مسلك تفويض الكيفيّة الّذي سلكته المحسمة.

<sup>(</sup>٤) الذهبي، سير أعلام النبلاء (٨/ ١٠٥).

١- تَنْزِيه الله عن صفات النقصان، تصديقًا لقوله تعالى: ﴿لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَنَى اللهُ عَن صفات النقصان،

٢ التّصديق بما ورد في القرآن على أنّه حقّ وصدق على المعنى الّذي أراده الله.

٣- الاعتراف بالعجز عن إدارك ذات الله تعالى والإحاطة بصفاته.

٤ - الكفّ عن السؤال عمّا سكت عليه علماء السّلف الأوّلون وعدم الخوض فيه.

٥-الالتزام باللّفظ الوارد وعدم التّصرف فيه، فنمسك عن تفسيرها بصيغة أخرى لأنّ من الألفاظ العربية تراكيب لغويّة تدلّ على معان لا تدلّ عليها بتغيير صيغتها؛ فنمسك عن تصريف لفظها، فلا يُقال في قول الله تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴾: إنّ الله مُسْتَو على العرش، لأنّ الفعل يدل على استواء مرتبط بزمان واسم الفاعل ليس كذلك، ففي هذا التّصرف زيادة معنى قد لا يكون المراد منه في اللّفظ الوارد.

٦- و يَجِبُ أَيْضًا الإمساك عن تجريد لفظ الآية عن سياقه، لأن كل كلمة سابقة ولاحقة تؤثر في فهم المراد (١٠)، فقول الله تعالى: ﴿ وَهُو الْفَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ عَهُ الْأَنعام / ١٨]، لا يَجوز أن يُقال: (هو فوق عباده) لأن لفظ القاهر قبله يُشير إلى فوقيّة المرتبة والقهر، كما قال الله تعالى حكايةً عن فرعون: ﴿ وَإِنّا فَوْقَهُمْ قَاهِرُونَ ﴾ [الأعراف/١٢٧]؛ فَنَزْعُ لفظ (القاهر) يُعطِّلُ هذا المعنى الّذي يَحتمله سياق الآية احتمالًا قويًّا، وَيُوهِمُ فَوْقِيَّةً مَادِيَّةً لَم يكن ليُتَنبَّهُ إليها لو لا تَجريد اللّفظ عن سياقه، فقول القائل: (هو القاهر فوق غيره) ليس كقوله: ﴿ وَهُو الْقَاهِرُ فَوْقَ عَبَادِهِ عَهُ السّيادة والقهر (١٠).

واستدلُّ أصحاب مسلك التَّفويض بمَا رواه أحمد في مسنده وغيره:

<sup>(</sup>۱) انظر (ص/ ۱۲٤) من كتابنا هذا.

<sup>(</sup>٢) انظر: الغزالي، إلجام العوام عن علم الكلام (ص/ ٦٤).

- عَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْب، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ، قَالَ: سَمِعَ النَّبِيُّ صلّى الله عليه [وآله] وسلم قَوْمًا يَتَدَارَؤُونَ (١٠)، فَقَالَ: ﴿إِنَّمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِهَذَا، ضَرَبُوا كِتَابَ اللهِ بَعْضَهُ بِبَعْض، وَإِنَّمَا نَزَلَ كِتَابُ اللهِ يُصَدِّقُ بَعْضُهُ بَعْضًا فَلَا تُكَذِّبُوا بَعْضَهُ بِبَعْضٍ، فَمَا عَلِمْتُمْ مِنْهُ فَقُولُوا، وَمَا جَهِلْتُمْ فَكِلُوهُ إِلَى عَالِمِهِ (٢٠).

فقوله صلى الله عليه وآله وسلم: «وَمَا جَهِلْتُمْ فَكِلُوهُ إِلَى عَالِمِهِ»(٢)، دليل على مذهب تفويض ويكون للجاهلين بمعاني الآيات كما نصّ هذا الحديث الصّحيح.

وهذا المسلك هو الذي نَسَبَهُ علماء أهل السُّنَّةِ من الأشعريّة والماتريديّة إلى السّلف الصّالح، عِلْمًا أن كثيرًا من السّلف سلكوا مسلك التّأويل كما سيتبين في المطلب الثاني من هذا المبحث: التّأويل عند السّلف (ص/ ١٣١-١٤٤).

وقد لَخَصَ مضمونه الإمام الحافظ الترمذي (ت/ ٢٧٩هـ) في سننه، بقوله: «والمذهب في هذا عند أهل العلم من الأئمة؛ مثل: سفيان الثوري (٤٠)، ومالك بن أنس (٥٠)،

<sup>(</sup>۱) أي: يختلفون، ومنه قول الله تعالى: ﴿فَأَذَرُهُ تُمْ فِيهَا﴾ [البقرة/ ٧٢]، أي: تدارأتم وتدافعتم واختلفتم. قاله البغوي في تفسيره (١/ ١٣٠). والمراد: يتدافعون في القرآن.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في مسنده (٢/ ١٨٥) (رقم/ ٦٧٤١) تعليق الشيخ شعيب الأرناؤوط: «صحيح، وهذا إسناد حسن». وسيأتي تخريجه كاملًا عند الكلام عن أدلّة مسلك التّأويل (ص/ ١١٩).

<sup>(</sup>٣) وكَّلْتُ الأمرَ إلى فُلان: أي ألْجأته إليه واعتَمَدْتُ فيه عليه. ووكَّل فلانٌ فلانًا، إذا اسْتكفاه أمرَه ثقةً بكفايَتِه، أو عَجْزًا عن القِيام بأمر نفسِه. انظر: ابن الأثير، النهاية في غريب الحديث والأثر (٥/ ٢٢١).

<sup>(</sup>٤) نِسْبَةُ مذهب التّفويض إلى سفيان الثوري ليست صحيحة، فقد ثبت عنه أنّه أوّل قول الله: ﴿وَهُوَ مَعَكُمُ أَيْنَ مَاكُمُتُمُ ﴾، قال: «علمه». رواه عبد الله بن أحمد في «السُّنّة» (ص/ ٣٠٦) (رقم/ ٥٩٧).

<sup>(</sup>٥) نسبةُ مذهب التّفويض إلى الإمام مالك ليست صحيحة البَتَّة، فقد رَدَّ الأحاديث التي قيل إنّها أحاديث الصّفات، واتّهم أبا الزّناد عامل بني أمية بوضعها وافترائها على رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم [كما في «سير أعلام النبلاء» (٨/ ١٠٤)]؛ إضافة أنّه تَأوَّلَ حديث النزول بنزول المماني بأمر الله تعالى. رواه ابن عبد البر في «التّمهيد لما في موطأ الإمام مالك من المعاني والأسانيد» (٧/ ١٤٣)، وذكره النووي في شرح «صحيح مسلم» (٦/ ٣٦)، والذهبي في «سير أعلام النبلاء» (٨/ ١٠٥).

وابن المبارك (۱)، وابن عيينة، ووكيع وغيرهم أنّهم رَوَوْا هذه الأشياء، ثُمَّ قالوا: تُرْوَى هذه الأحاديث، ونؤمن بها، ولا يُقال: كيف. وهذا الّذي اختاره أهل الحديث أَنْ تُروى هذه الأشياء كما جاءت، وَيُؤْمَنَ بها، ولا تُفَسَّرَ، ولا تُتَوَهَّمَ، ولا يُقال: كيف. وهذا أَمْرُ أهل العلم الّذي اختاروه وذهبوا إليه» (۲).

فقوله: (وَلَا تُفَسَّرُ)، هي قولُ الإمامِ أحمد بن حنبل نفسه حين سُئِلَ عن النّصوص المتشابهة: «نُؤْمِنُ بِهَا وَنُصَدِّقُ بِهَا وَلَا كَيْفَ وَلَا مَعْنَى» (٣). أي: نقرأها دون إعطاء أي تفسير.

وقوله: (ولا تُتَوَهَّمُ)؛ أي: يُصْرَفُ ظاهرها المُوهِمُ للتّجسيم والتَّشبيه في حقّ الله تعالى مع تفويض المعنى الحقيقي إلى الله تعالى.

وقوله: (ولا يُقال: كيف)؛ أي: أنّ الكيف - وهو صفات الحوادث - مُحَالٌ على الله تعالى، كما قال الإمام مالك بن أنس (ت/ ١٧٩هـ) حين سُئِلَ عن الاستواء: «وَلَا يُقَالُ كَيْفٌ، وَكَيْف عَنْهُ مَرْفُوعٌ». رواه البيهقي عنه بسند جيّد(١٤).

وقد اعترض علماء المجسمة ونُظّارهم على هذا المسلك واشتدّوا في إنكاره، وفي ذلك قال الإمام ابن تيمية: «فَتَبَيَّنَ أَنَّ قَوْلَ أَهْلِ التَّفْوِيضِ، الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ مُتَّبِعُونَ لِلسُّنَّةِ وَالسَّلَفِ، مِنْ شَرِّ أَقْوَالِ أَهْلِ البِدَعِ وَالإِلْحَادِ» (٥).

<sup>(</sup>۱) وقد أوّل ابنُ المبارك حديث: «يَدْنُو مِنْ رَبِّهِ حَتَّى يَضَعَ عَلَيْهِ كَنِفَهُ». قال: «كنفه» يعني ستره. رواه عنه البخاري في «خلق أفعال العباد» (ص/ ۷۸).

<sup>(</sup>۲) الترمذي، سنن الترمذي (٤/ ٦٩٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: أبو يعلى، إبطال التّأويلات (ص/ ٥٥).

<sup>(</sup>٤) العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري (١٣/ ٤٠٧).

<sup>(</sup>٥) ابن تيمية، درء تعارض العقل والنقل (١/ ٢٠٥).

وقد وصفَ الإمام ابنُ تيمية أهلَ هذا المسلك بالجهل، فقال: «وأمّا الصّنف النّالث وهم أهل التّجهيل: فهم كثير من المُنْتَسِبِينَ إلى السُّنَةِ وأتباع السّلف، يقولون: إنّ الرسولَ ﴿ لَم يعرف معانِي ما أنزل الله إليه من آيات الصّفات، ولا جِبْرِيلُ يعرفُ معانِي الآيات، ولا السّابقون الأوّلون عرفوا ذلك»(١).

وقال الشيخ ابن العثيمين: «فَتَبَيَّنَ أَنَّ طريقة التّفويض طريقٌ خاطئٌ، لأنّه يتضمن ثلاث مفاسد: تكذيب القرآن، وتجهيل الرسول، واستطالة الفلاسفة» (١).

ويرجع السبب الذي جعلهم يشنّون هذا الهجوم العنيف على مسلك التفويض (٣)، أنّ أهل هذا المسلك يكفّون ألسنتهم عن الخوض في متشابه النّصوص الشَّرْعِيَّةُ، ولا يُثبتون ما يُوهم ظاهره التّجسيم ولوازمه كما تعتقد المُجَسِّمَةُ، وهو ما سَمَّوْهُ مذهب الإثبات وتفويض الكيفيّة (٤)، وهو المسلك الثّاني الّذي اختارته المُجَسِّمَةُ ونسبوه إلى السّلف حيث أثبتوا لله تعالى عن قولهم الجسميّة وصفاتها من الجوارح والأعضاء وما شابه، ولكن قيّدوا ذلك بتفويض الكيفيّة وأنّها ليست كجوار حنا وأعضائنا!!

## المسلك الثاني: إثبات الكيفيّة وتفويض حقيقتها إلى الله تعالى

بَنَى أهل هذا المسلك وهم المجسّمة على إثباتِ النّصوص المُتَشَابِهَةِ المُوهِمَةِ للسّجسيم ولوازمه دون تأويل لها يُوافق التَّنْزية، وعدِّها من صفات الله، وإثباتِ الكيفيّة

<sup>(</sup>۱) ابن تيمية، **مجموع الفتاوى** (٥/ ٣٤).

<sup>(</sup>۲) ابن العثيمين، شرح العقيدة الواسطية (m/9).

<sup>(</sup>٣) وهم محقّون بذلك، لأنّ الله تعالى أنزل القرآن الكريم للتّبيين والإيضاح لا للإغماض والإشكال؛ ولكن ليس لإثبات الكيفية لله تعالى كما اعتقدوا.

<sup>(</sup>٤) الكيفيّة: هي عبارة عن سِمات الحوادث من الهيئات والصّور والأحوال. انظر: أبو البقاء الحنفي، الكليات (ص/ ٧٥٢).

المجهولة لديهم مع نفي العلم بها على حقيقتها وتفويضها إلى الله تعالى..

وفي ذلك، قال ابن عثيمين رَادًا على ما ورد مِن نفي الإمام مالك بن أنس الكيف عن الله تعالى: «وهذا القول غيْرُ صحيح، فإنّ السّلف لا ينفون الكيف مطلقًا (۱)، لأنّ نفي الكيفِ مطلقًا نفيٌ للوجود (۲)، إذ ما من موجود إلا وله كيفيّة، لكنّها قد تكون معلومة وقد تكون مجهولة، وكيفيّة ذات الله تعالى وصفاته مجهولة لنا (...)، وعلى هذا فنثبت له كيفيّة لا نعلمها (...). والحاصل أنّ نَفيَ الكيفيّة عن الاستواء مطلقًا هو تعطيل مَحض لهذه الصفة، لأننا إذا أثبتنا الاستواء حقيقةً لزم أن يكونَ له كيفيّة، وهكذا يُقال في بقيّة الصّفات» (۳).

وهذا المسلك يؤدي إلى اضطراب وركاكة في إثبات صفات الله تعالى عن ذلك علوًا كبيرًا، ولا أدلّ على ذلك ما مرّ من كلامهم في إثبات الجسمية والكيفيّة لله تعالى (٤)، وقد طبّق هذه القاعدة التي قالها ابن العثميين تَبعًا لأسلافه القائلين بالجسميّة في حقّ الله تعالى الشيخ محمد صديق حسن خان القنوجي (ت/١٣٠٧هـ) في كتابه «قطف الثمر في بيان عقيدة أهل الأثر»، بقوله: «ومن صفاته سبحانه: اليد، واليمين، والكفّ، والإصبع، والشّمال، والقدّم، والرّجل، والوجه، والنّفس، والعين، والنّزول، والإتيان، والمجيء، والكلام، والقول، والسّاق، والحقوقُ [أي معقد الإزار وموضعه]، والجنب، والكوق، والاستواء، والقوق، والقرب، والبعد، والضّحك، والتعجب، والحبّ، والكره، والمقت، والرّضا، والغضب، والسّخط، والعلم، والحياة، والقدرة، والإرادة، والمشيئة،

<sup>(</sup>۱) بل ينفونه مطلقًا، وهذا الإمام مالك من السّلف قد نفى الكيف مطلقًا، حيث قال: «وَلاَ يُقَالُ كَيْفُ، وَكَيْفُ عَنْهُ مَرْفُوعٌ». رواه الحافظ أبو بكر البيهقي بسند صحيح كما قال الحافظ ابن حجر العسقلاني في «فتح الباري شرح صحيح البخاري» (۱۳/ ۱۳۷).

<sup>(</sup>٢) هذا بالنسبة لِلْمُحْدَثَات؛ أما بالنسبة للخالق الّذي كَيَّفَ الكيفَ فلا يُوصف به جلّ جلاله.

<sup>(</sup>٣) ابن العثيمين، مجموع فتاوى ورسائل ابن العثيمين (١/ ١٩٤ – ١٩٥).

<sup>(</sup>٤) انظر أقوال أئمتهم في إثبات الجسميّة ولوازمها في حقّ الله تعالى عن قولهم (ص/ ٧٤ - ١٠٤).

والفوق، والمعيّة، والفرح، إلى غير ذلك مما نطق به الكتاب والسّنة، فأدلة ذلك مذكورة فيها. فكلّ هذه الصفات، تُساق مساقًا واحدًا، ويجب الإيمان بها على أنّها صفات حقيقيّة (۱)، لا تُشبه صفات المخلوقين، ولا يُمَثَّلُ، ولا يُعَطَّلُ، ولا يُرَدُّ، ولا يُجْحَدُ، ولا يُؤَوَّلُ بتأويل يُخالف ظاهره»(۲).

وقد اعترض على هذا المسلك جَميع الفرق الإسلاميّة التي اتخذت من التَّنْزِيهِ أصلًا ومبنًى لفكرها العقدي، لِمَا فيه مِن إثباتِ الكيفيّةِ التي هي من خواصّ الحوادث تعالى الله عن ذلك علوًا كبيرًا، وقد مَرَّ كلامهم في إثباتِ التَّنْزِيهِ له تعالى ونفي الجسميّة عنه في المبحث السابق (ص/٣٣ - ٤٧)، فَلا دَاعِيَ لإعَادَتِهِ هُنَا.

# المسلك الثّالث: تَأْوِيلُ النَّصُوصِ المُتَشَابِهَةِ

وَيُرَادُ به هنا: صرفُ الكلام عن ظاهره إلى معنى آخر يُوافق اللَّغَة العربيّة؛ وقد ورد في القرآن العظيم كلمة (التَّأويل) على معنى التَّفسير والبيان، قال الله تعالى حكايةً عن سيدنا يوسف هذا ﴿وَقَالَ يَكَأَبُتِ هَذَا تَأُويلُ رُءُ يَكَى ﴾ [يوسف/ ١٠٠]؛ أي: هذا تفسير رؤياي وبيانها التى رأيتها في الصّغر.

وقال الله تعالى حكاية عن سيدنا يعقوب ﷺ: ﴿ وَكَذَٰلِكَ يَجُنَبِيكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ الْأَحَادِيثُ وَمَعَانِيهَا اللهُ تَعْلَمُكُ تَفْسِيرُ الْأَحَادِيثُ وَمَعَانِيهَا وَبِيانَهَا.

وقال تعالى حكايةً عن قول سيدنا الخضر ؟ ﴿ قَالَ هَنذَافِرَاقُ بَيْنِ وَيَبْنِكَ سَأُنَبِتُكَ بِنَأُوبِلِ مَالَمُ تَسْتَطِع عَلَيْ مِصَبْرًا ﴾ [الكهف/٧٨]؛ أي: سأنبّئك بتفسير هذه الأمور التي لَم تفهمها وَأُبيّئُهَا لك؛ والآيات في هذا الموضع كثيرة..

<sup>(</sup>١) وهذا هو التّجسيم الصّريح، ولا تنفع هذه القيود التي ذكرها بعدُ لأنّها لا تنفي عن الله التّجسيم.

<sup>(</sup>٢) محمد صديق حسن خان القنوجي، قطف الثمر في بيان عقيدة أهل الأثر (ص/ ٦٥ - ٦٨).

وفي ذلك قال الإمام الحافظ النووي (ت/ ٦٧٦هـ): «أمّا التّأويل: فقال العلماءُ: هو صرفُ الكلام عن ظاهره إلى وجه يَحتمله، أوجبه برهان قطعيّ في القطعيات وظنّيّ في الظّنيّات. وقيل: هو التّصرّف في اللّفظ بِما يكشف عن مقصوده. وأما التّفسير، فهو: بيان معنى اللّفظة القريبة أو الخفيّة»(١).

وقال الإمامُ الرّاغب الأصفهاني: «التّأويل: (...) هو رَدُّ الشّيء إلى الغاية المرادة منه عَلَمًا كان أو فعلًا، ففي العلم نحو: ﴿وَمَا يَعُلَمُ تَأْوِيلَهُ وَ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ ﴾ [آل عمران/٧]. وفي الفعل، كقول الشّاعر:

## وللنّوي قبل يوم البين تأويلُ

وقوله تعالى: ﴿هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلَهُۥ يَوْمَ يَأْقِي تَأْوِيلُهُۥ ﴾ [الأعراف/٥٣]؛ أي: بيانه الّذي هو غايته المقصودة منه، وقوله تعالى: ﴿ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحُسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ [النساء/٥٩]، قيل: أحسن معنى وترجمة، وقيل أحسن ثوابًا في الآخرة»(١).

وقد سلك هذا المسلك جُمهور الفرق الإسلامية القائلين بتَنْزِيهِ الله عن سِمَاتِ المُحْدَثِينَ، لأنّ الأخذ بظواهر النّصوص المُتَشَابِهَة يُفْضِي إلى التّجسيم والتّشبيه في حقّ الله تعالى، وفي ذلك قال الحافظ ابن حجر العسقلاني: «فمن أجرى الكلام على ظاهره أفضى به الأمر إلى التّجسيم، وَمَنْ لَم يَتَّضِحْ له وَعَلِمَ أنّ الله مُنزّةُ عن الّذي يقتضيه ظاهرُها إمّا أن يُؤو لِهَا أن يُؤو لها أن يُؤو لها (٤)...»(٥).

<sup>(</sup>۱) النووى، تهذيب الأسماء واللغات (٣/ ١٥).

<sup>(</sup>٢) الراغب الأصفهاني، مفردات ألفاظ القرآن (ص/ ٣١).

<sup>(</sup>٣) إذا كانت من النّصوص الظّنيّة من حيث الثّبوت والدلالة كأحاديث الآحاد التي جاءت مخالفةً للأصول.

<sup>(</sup>٤) إذا كانت من النّصوص القطعيّة من حيث الثّبوت، الظنّيّة من حيث الدّلالة.

<sup>(</sup>٥) العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري (١٣/ ٤٣٢).

#### دليل من سلك هذا المسلك:

#### أ- الدليل من القرآن:

واستدلَّ أصحابُ مسلكِ التَّاويلِ على صحّة مسلكهم، بقول الله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ اَنْزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئْنِبَ مِنْهُ ءَايَئَ كُمْكَمْتُ هُنَ أُمُّ ٱلْكِئْنِ وَأُخُرُ مُتَشَبِهَاتُ ۖ فَأَمَّ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْخُ فَيَ تَبِعُونَ مَا تَشَبَهُ مِنْهُ ٱبْتِغَآ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَآ تَأْوِيلِهِ ۗ وَمَا يَصْلَمُ تَأْوِيلَهُ وَ إِلَّا ٱللهُ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ عَلُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّنَا ﴾.

فقوله تعالى: ﴿وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ ﴾، يُحتمل أن يكون ابتداءً، ويُحتمل أن يكون معطوفًا على لفظ الجلالة، فعلى الأول يكون المُرَادُ بالآيات المُتَشَابِهَةِ ما استأثر اللهُ بعلمه، كوقت قيام السّاعة وما شابهها مِمَّا لَم يجعل اللهُ سبيلًا لِلْخَلْق إلى علمه.

وعلى الثّاني: المراد بالآيات المُتَشَابِهَةِ ما كان ظَنِّيَّ الدّلالة؛ أي يَحتمل أوجهًا عديدة من حيث اللّغة العربيّة، فعليه يكون (الراسخون في العلم) داخلين في الاستثناء، لأنّ الله مدحهم بالرّسوخ في العلم، فكيف يَمْدَحُهُمْ وهم جُهَّالٌ؟! وقد قال ابن عباس: «أَنَا مِمَّنْ يَعْلَمُ تَاْوِيلَهُ» (۱)؛ فيكون المعنى: إنّ الله تعالى يعلم تأويل الآيات المُتَشَابِهَاتِ والرّاسخون يعلمونه، وهذا دليل لصحّة تأويل الآيات المُتَشَابِهَاتِ عند مَنْ سَلَكَ هذا المسلك..

وفي ذلك قال الإمام أبو نصر القشيري الأشعري (ت/ ١٤هـ)(٢) في «التَّذْكِرَة

(۱) انظر: القرطبي، الجامع لأحكام القرآن (٤/ ١٧). وحديث ابن عباس: «أَنَا مِمَّنْ يَعْلَمُ تَاْوِيلَهُ»، رواه الطبري «جامع البيان في تأويل القرآن» (٦/ ٢٠٦) بسندٍ صحيح كما في «موسوعة الصحيح المسبور من التفسير بالمأثور» (١/ ٤٠٠) للدكتور حكمت بن بشير بن ياسين.

<sup>(</sup>٢) هُو عبد الرحيم بن عبد الكريم بن هوازن القشيري، الأستاذُ أبو نصر، الإمام العَلَمُ، من علماء نيسابور، من بني قشير. عَلَتْ له شهرة كأبيه أبي القاسم القشيري. كان من العلماء العاملين الذين نصروا مذهب الأشعري، وباحوا بأشد النّكير على مُخالفيه من المجسمة. زار بغداد في طريقة إلى الحج ووعظ بها، فوقعت بسببه فتنة بين مجسمة الحنابلة والشّافعيّة، فاستدعاه نظام =

الشَّرْقِيَة»: "وأمّا قولُ الله ﷺ: ﴿وَمَا يَعُلَمُ تَأْوِيلَهُ وَ إِلَّا اللهُ ﴾، إنّما يُريد به وقت قيام السّاعة، فإنّ المشركين سألوا النّبيّ صلى الله عليه وسلّم عن السّاعة أيّان مرساها ومتى وقوعها، فالمتشابه إشارة إلى علم الغيب فليس يعلم عواقب الأمور إلّا الله ﷺ، ولهذا قال: ﴿هُلَ فالمتشابه إشارة إلى علم الغيب فليس يعلم عواقب الأمور إلّا الله هله ولهذا قال: ﴿هُلَ يَظُرُونَ إِلّا اللهُ وَيَا أَوِيلَهُ وَهُ وَالْعَرافُ ٣٥]؛ أي: هل ينظرون إلّا قيام السّاعة. وكيف يسوغ لقائلٍ أن يقول: في كتاب الله تعالى ما لا سبيل لـمَخْلُوق إلى معرفته ولا يعلم تأويله إلّا الله. أليس هذا مِن أعظم القدح في النُّبُوَّاتِ؟! وأنّ النّبي صلى الله عليه وسلّم ما عَرَفَ تأويلَ ما ورد في صفاتِ الله تعالى، ودعا الخلق إلى علم ما لا يُعلم، أليس الله اتعالى] يقول: ﴿ بِلِسَانِ عَرَفِي مُعِينٍ ﴾ [ذ لم يكن معلومًا عندهم، وإلّا فأين هذا البيان؟ وإذا كان بلغة العرب، فكيف يُدعى أنّه مِمّا لا تعلمه العربَ لَـمّا كان ذلك الشّيءُ عربيًّا، فما قول في مقال مآله إلى تكذيب الرّبّ سبحانه؟!

ثُمَّ كان النَّبِيُّ في يدعو الناس إلى عبادة الله تعالى، فلو كان في كلامه وفيما يُلقيه إلى أمّته شيء لا يعلم تأويله إلّا الله تعالى، لكان للقوم أن يقولوا: بَيِّنْ لنا أَوَّلاً مَنْ تدعونا إليه وما الّذي تقول، فإنّ الإيمان بمَا لا يُعلم أصله غَيْرُ متأت؛ ونسبةُ النَّبِيِّ في الى أنّه دعا الى رَبِّ موصوف بصفات لا تُعْقَلُ أمرُ عظيمٌ لا يَتَخَيَّلُهُ مسلمٌ، فإنّ الجهل بالصّفات يؤدي إلى الجهل بالموصوف؛ والغرض أن يستبينَ مَنْ معه مُسْكَةٌ مِن العقل، والقرل من يقول: «استواؤه صفة ذاتية لا يُعقل معناها، واليد صفة ذاتية لا يُعقل معناها، وقد وضح الحقّ لذي عينين.

وليتَ شعري، هذا الّذي يُنكر التّأويل يطرد هذا الإنكار في كلّ شيء وفي كلّ آية أم

<sup>=</sup> الملك إلى أصبهان إطفاءً للفتنة ببغداد فذهب إليه ولقي منه إكرامًا. وعاد إلى نيسابور، فلازم الوعظ والتدريس إلى أن تُوُفِّيَ بها. انظر ترجمته: تاج الدين السبكي، طبقات الشّافعيّة الكبرى (٧/ ١٥٩) (رقم/ ٨٦٩).

يقنع بترك التّأويل في صفات الله تعالى؟ فإن امتنع من التّأويل أصلًا فقد أبطل الشّريعة والعلوم، إذ ما مِنْ آية وَخَبَر إلا ويَحتاج إلى تأويل وتصرّف في الكلام لأنّ ثَمَّ أشياء لا بُدَّ مِن تأويلها، لا خلاف بين العقلاء فيه إلا الملحدة الّذين قصدهم التّعطيل للشرائع، والاعتقاد لهذا يؤدي إلى إبطال ما هو عليه مِن التّمسك بالشّرع.

وإن قال: يجوز التّأويل على الجملة إلا فيما يتعلق بالله وبصفاته فلا تأويل فيه. فهذا مصير منه إلى أنّ ما يتعلّق بِغَيْرِ الله تعالى يجب أن يُعلم، وما يتعلّق بالصّانع وصفاته يجب التغاضي عنه، وهذا لا يرضى به مسلم.

وَسِرُّ الأمرِ: أَنَّ هؤلاء الَّذين يَمْتَنِعُونَ عن التَّأُويلِ معتقدون حقيقة التَّشبيه غَيْرَ أَنَّهم يُدَلِّسُونَ، ويقولون: «له يد لا كالأيدي، وَقَدَمٌ لا كالأَقدام، واستواء بالذَّات لا كما نعقل فيما بيننا». فليقل المحقّق: هذا كلامٌ لا بُدَّ له من استبيان.

قولكم: «نُجْرِي الأمر على الظّاهر، ولا يُعقل معناه» تناقضٌ، إن أجريت على الظّاهر فظاهر السّياق في قوله ﴿: ﴿ وَوَمَ يُكُشُفُ عَن سَاقِ ﴾ [القلم/ ٤٢]، هو العضو المشتمل على الجلد واللّحم والعظم والعصب والمخ، فإن أخذت بهذا الظّاهر والتزمت بالإقرار بهذه الأعضاء فهو الكفر، وَإِنْ لَم يُمكنك الأخذ بها فأين الأخذ بالظّاهر؟ (١) ألستَ قد تركت الظّاهر وعلمتَ تَقَدُّسَ الرّب تعالى بما يُوهم الظّاهر، فكيفَ يكونُ أَخْذًا بالظّاهر؟!

وإن قال الخصم: هذه الظُّواهر لا معنى لها أصلًا، فهو حكم بأنَّها مُلغاة وما كان في إبلاغها إلينا فائدة وهي هَدَرُ وهذا محال. وفي لغة العرب ما شئت من التَّجوّز والتوسّع في الخطاب، وكانوا يعرفون موارد الكلام ويفهمون المقاصد، فمن تَجَافَى عن التَّأويل فذلك لقلة فهمه بالعربيّة، ومن أحاط بطرق من العربيّة هان عليه مدرك الحقائق؛

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ المفسر ابن جرير الطبري في تفسيره (۲۳/ ٥٥٤) في تأويل (الساق): «قال جَماعة من الصحابة والتابعين من أهل التّأويل: يبدو عن أمر شديد». ثُمَّ نقل ذلك عن: (ابن عباس)، و(مجاهد)، و(سعيد بن جُبَيْر)، و(قتادة) وغيرهم من أئمّة السّلف.

وقد قيل: ﴿وَمَايَعُ لَمُ تَأُويلَهُ وَ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ﴾ فكأنّه قال: والرَّاسخون في العلم أيضًا يعلمونه، ويقولون آمنًا به؛ فإنّ الإيمان بالشّيء إنّما يُتَصَوَّرُ بعد العلم، أمّا ما لا يُعلم فالإيمان به غَيْرُ مُتَأَتِّ، ولهذا قال أبن عباس: (أَنَا مِنَ الرَّاسِخِينَ فِي العِلْمِ)». انتهى كلام الإمام أبي نصر القشيري.

نقله عنه الإمام مرتضى الزبيدي في «إتحاف السادة المتقين»، وقال عقبه: «وهذا الّذي ذهب إليه، هو مُخْتَارُ شيخِ جدّه ابن فورك (ت/ ٢٠٦هـ)(۱)، وإليه ذهب العزُّ ابن عبد السلام (ت/ ٦٦٠هـ) في رسائله منها رسالته التي أرسلها جوابًا للملك الأشرف موسى وهي بطولها في طبقات ابن السبكي (ت/ ٧٧١هـ)»(۱).

ومِمَّنْ ذهبَ إليه أيضًا مِن العلماء المُحَقِّقِينَ:

1- الإمام أبو حامد محمد بن محمد الغزالي (ت/ ٥٠٥هـ) في كتابه «المستصفى من علم أصول الفقه»، حيث قال رحمه الله تعالى «وَمَايَعُ لَمُ تَأُويلَهُ وَ إِلَّا اللّه وَ وَالرّسِحُونَ فِي الْعِلْمِ »، الواو للعطف أم الأولى الوقف على الله؟ قلنا: كلّ واحد مُحتمل، فإن كان المراد به وقت القيامة فالوقف أولى وإلّا فالعطف، إذ الظّاهر أنّ الله تعالى لا يُخاطِبُ العربَ بِمَا لا سبيل إلى معرفته لأحد من الخلق (...). فإن قيل: العرب إنّما تفهم من قوله تعالى: ﴿وَهُو الْقَاهِرُ فَوَقَ عِبَادِهِ » وَ السّتقرار، وقد أُريد به غيره فهو متشابه. قلنا: هيهات، فإنّ هذه كنايات واستعارات يفهمها المؤمنون من العرب المصدّقون بأنّ الله تعالى لَيْسَ كمثله شيء، وأنّها مُؤوّلُة تأويلات تُناسب تفاهم العرب» (").

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن الحسن بن فورك، الأنصاري الأصبهاني، أبو بكر، قتلته المجسمة بِالسُّمِّ سنة (۲) هو محمد بن الطر: تاج الدين السبكي، طبقات الشّافعيّة الكبري (٤/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٢) مرتضى الزبيدي، إتحاف السادة المتقين بشرح إحياء علوم الدين (٢/ ١١٠).

<sup>(7)</sup> الغزالي، المستصفى من علم أصول الفقه (0 / 0 - 1).

٢ ـ والإمام المُفَسِّر أبو عبد الله محمد بن أحمد القرطبي (ت/ ٦٧١هـ)، حيث قال في تفسيره: «فمَن قال مِن العلماء الحُذَّاقِ بأنّ الراسخين لا يعلمون علم المتشابه فإنما أراد هذا النّوع، وأمّا ما يُمكن حَمْلُهُ على وجوه في اللّغة ومناح في كلام العرب فَيُتَأَوَّلُ ويُعلم تأويله المستقيم (...)، فلا يُسمَّى أحدٌ راسخًا إلا بأن يعلم مِنْ هذا النّوع كثيرًا بحسب ما قُدِّرَ له»(۱).

" والإمام الحافظ أبو زكريا يحيى بن شرف النووي (ت/ ٦٧٦هـ) في شرحه على «صحيح مسلم»، فقال: «واختلف العلماء في (الراسخين في العلم) هل يعلمون تأويل المتشابه؟ وتكون الواو في: ﴿وَالرَّسِخُونَ ﴾ عاطفة أم لا ويكون الوقف على: ﴿وَمَا يَعُلَمُ المتشابه؟ وتكون الواو في: ﴿وَالرَّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ ٤ ﴾. وكل واحد تأويلهُ وَإِلاَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ وَيكون الوقف على وكل واحد من القوليْن محتمل واختاره طوائف، وَالأَصَحُّ الأوّل وأنّ الرّاسخين يعلمونه لأنّه يبعد أن يُخاطِبُ اللهُ عبادَهُ بما لا سبيل لأحد من الخلق إلى معرفته، وقد اتّفق أصحابنا وغيرهم من المحققين على أنّه يستحيل أن يتكلمَ اللهُ تعالى بمَا لا يُفِيدُ. والله أعلم»(٢).

٤ - والإمام اللّغوي الرّاغب الأصفهاني (ت/ ٢٠٥هـ) رحمه الله تعالى في «مفردات غريب القرآن»، حيث قال: «المتشابه على ثلاثة أضرب:

 ١) ضرب لا سبيل للوقوف عليه كوقت السّاعة، وخروج دابّة الأرض، وكيفيّة الدّابّة ونحو ذلك.

٢) وضرب للإنسان سبيل إلى معرفته، كالألفاظ الغريبة والأحكام الغلقة.

٣) وضرب متردّد بين الأمرين يجوز أن يختصّ بمعرفة حقيقته بعضُ الرّاسخين في العلم، ويخفى على من دونهم، وهو الضّرب المُشَارُ إليه بقوله هؤ في عَلِيِّ هؤ:

<sup>(</sup>١) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن (٤/ ١٨).

<sup>(</sup>٢) النووي، المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج (١٦/ ٢١٨).

«اللهم فقهه في الدّين وعلّمه التّأويل»(١). وَقَوْلُهُ لابن عبّاس مثل ذلك(٢). وإذ عرفت هذه الجملة، عُلِمَ أنّ الوقف على قوله: ﴿وَمَا يَعُلَمُ تَأْوِيلَهُ وَ إِلّا اللّهُ ﴾، ووصله بقوله: ﴿وَالرَّسِخُونَ فِي الْمِلْمِ ﴾ جائز، وأنّ لكلّ واحد منهما وجهًا حسبما دلّ عليه التّفصيل المتقدّم»(٣).

٥- والإمام مرعي الكرمي المقدسي الحنبلي (ت/١٠٣٨هـ) في كتابه «أقاويل الثقات»، حيث نقله عن جمعات من علماء السلف والخلف ووصفهم بالمحققين، فقال: «وَذَهَبَ قومٌ إِلَى أَنَّ الوَاو فِي قَوْله ﴿وَٱلرَّسِخُونَ ﴾ للْعَطْف لَا للاستئناف، منْهُم: فقال: «وَذَهَبَ قومٌ إِلَى أَنَّ الوَاو فِي قَوْله ﴿وَٱلرَّسِخُونَ ﴾ للْعَطْف لَا للاستئناف، منْهُم: مُحَاهِد، وَالضَّحَّاك، والرّبيع بن أنس، وَمُحَمّد بن جَعْفَر، ويُروى أَيْضا عَن ابْن عَبَّاس. قَالَ ابْن عَبَّاس: «أَنَا مِمَّن يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ». وَرَجَّحَ هَذَا جماعات من المُحَقِّقِين كَابْن فورك، وَالغَزالِيّ، وَالقَاضِي أَبِي بكر ابن الطّيب، وَقَالَ النَّوَوِيّ: «إِنَّهُ الأَصَح»، وَابْنُ الحَاجِب: «إِنَّهُ المُحْتَار»، مُحتجّين أَنَّ الله تَعَالَى لَا يُخَاطِبُ العَرَبَ بِمَا لَا سَبِيلَ إِلَى مَعْرَفَتِه لأحدَ مِنَ الخلق، وَأَيْضًا فالإيمان بِهِ وَاجِبٌ على عُمُومِ المُؤمنينَ، فَلَا يبْقى لوصفهم بالرّسوخ فِي العلم وَأَنَّهُمْ أُولُوا الأَلْبَابَ فَائِدَة تُمَيِّزُهُمْ عَنْ عُمُوم المُؤمنينَ، فَلَا يبْقى لوصفهم بالرّسوخ فِي العلم وَأَنَّهُمْ أُولُوا الأَلْبَابَ فَائِدَة تُمَيِّزُهُمْ عَنْ عُمُوم المُؤمنينَ، فَلا يبْقى لوصفهم بالرّسوخ فِي العلم وَأَنَّهُمْ أُولُوا الأَلْبَابَ فَائِدَة تُمَيِّزُهُمْ عَنْ عُمُوم المُؤمنينَ، فَلَا يبْقى لوصفهم بالرّسوخ فِي

<sup>(</sup>۱) لم أجده لعليّ بن أبي طالب، لكن جاء عنه الله قال: بَعَثَنِي رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ إِلَى اليَمَنِ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، تَبْعَثْنِي وَأَنَا شَابٌ أَقْضِي بَيْنَهُمْ، وَلَا أَدْرِي مَا القَضَاءُ. قَالَ: الله الله فَصَرَبَ بِيلِهِ فِي صَدْرِي، ثُمَّ قَالَ: "اللَّهُمَّ اهْدِ قَلْبَهُ وَثَبَّتْ لِسَانَهُ". قَالَ فَمَا شَكَكْتُ بَعْدُ فِي قَضَاءِ فَضَرَبَ بِيلِهِ فِي صَدْرِي، ثُمَّ قَالَ: "اللَّهُمَّ اهْدِ قَلْبَهُ وَثَبَّتْ لِسَانَهُ". قَالَ فَمَا شَكَكْتُ بَعْدُ فِي قَضَاءِ بَيْنَ اثْنَيْنِ. رواه البزّار في مسنده (٣/ ١٢٥) (رقم/ ٩١٢)، وعبد بن حميد في مسنده (ص/ ٦١) بيْنَ اثْنَيْنِ. رواه البزّار في مسنده (٣/ ١٣٥) (رقم/ ٩٨٠)، وأحمد في "فضائل الصحابة" (رقم/ ٤٩٠)، وأحمد في "فضائل الصحابة" (رقم/ ٤٨٠) (رقم/ ٤٨٠) (رقم/ ٩٨٤)، وأحمد في سننه (٢/ ٥٨٠) (رقم/ ٢٣١) حكم الشيخ الألباني: "صحيح".

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في مسنده (١/ ٢٦٦) (رقم/ ٢٣٩٧) تعليق الشيخ شعيب الأرناؤوط: «إسناده قوي على شرط مسلم». وسيأتي تخريجه كاملًا (ص/ ١٢٣).

<sup>(</sup>٣) الراغب الأصفهاني، مفردات غريب القرآن (ص/ ٤٤٤ – ٤٤٥).

<sup>(</sup>٤) مرعي الكرمي، أقاويل الثقات في تأويل الأسماء والصفات والآيات المحكمات والمشتبهات (ص/ ٥٣).

كما استدلّوا لصحّة مسلك التّأويل، بقول الله تعالى: ﴿وَهُوَمَعَكُمُ أَيْنَ مَاكُنتُمُ ﴾ [الحديد/٤]، وفي ذلك قال الإمام ابن حيان الأندلسي في تفسير هذه الآية: «قال التّوْرِيُّ: المعنى علمه معكم، وهذه آية أجمعت الأمّة على هذا التّأويل فيها، وأنّها لا تُحْمَلُ على ظاهرها من المعيّة بالذّات (۱)، وهي حُجَّةٌ على مَنْ مَنعَ التّأويل في غيرها مما يُجرى مَجْرَاهَا مِنِ استحالة الحَمْلِ على ظاهرها. وقال بعض العلماء: فيمَنْ يَمْتَنعُ مِنْ تَأُويلِ مَا لا يُمْكِنُ حَمْلُهُ على ظاهره وقد تَأوّل هذه الآية (...)، لو اتّسَعَ عقله لتأوّل غير هذا مِمَّا هو في معناه (۲). أي مما هو يستحيل حمله على ظاهره في حقّ الله تعالى كالآيات التي تتوهّم منها المجسمة إثبات الجسميّة لله تعالى.

# ب- الدليل مِن السُّنَّةِ:

استدلُّ أصحاب مسلك التّأويل على مذهبهم بأحاديث عدّة، منها:

#### الحديث الأول:

- عَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْب، عَنْ أَبِيه، عَنْ جَدِّه، قَالَ: سَمِعَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلّم قَوْمًا يَتَدَارَؤُونَ، فَقَالَ: ﴿ إِنَّمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِهَذَا، ضَرَبُوا كِتَابَ الله بَعْضَهُ بِبَعْض، وَإِنَّمَا نَزَلَ كِتَابُ الله يُصَدِّقُ بَعْضُهُ بَعْضًا فَلَا تُكَذِّبُوا بَعْضَهُ بِبَعْضٍ، فَمَا عَلِمْتُمْ مِنْهُ فَقُولُوا، وَمَا جَهلْتُمْ فَكُلُوهُ إِلَى عَالِمِهِ ﴾ ''.

<sup>(</sup>۱) المجسّم هنا يُجوّز التأويل و لا يصفه ببدعة الجهميّة والمعتزلة، ليتوافق مع عقيدته بوجود الله تعالى عن قوله على العرش بذاته، يترك مقدار أربع أصابع ليُجلس سيدنا محمد صلى الله عليه وآله وسلم جنبه!!

<sup>(</sup>٢) ابن حيان الأندلسي، البحر المحيط في التفسير (١٠١/١٠).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد في مسنده (٢/ ١٨٥) (رقم/ ١٧٤١) تعليق الشيخ شعيب: «صحيح، وهذا إسناد حسن»، وشيخه عبد الرزاق في «المصنف» (١١ / ٢١٧) (رقم/ ٢٠٣٦٧)، ورواه ابن ماجه في سننه بمعناه (١/ ٣٣) (رقم/ ٥٥) قال البوصيري في «مصباح الزجاجة» (١/ ١٤): «إسناده صحيح ورجاله ثقات»، والطبراني في «المعجم الأوسط» (٣/ ٢٢٧)، والآجري في «الشريعة» =

فقوله صلى الله عليه وآله وسلم: «فَمَا عَلِمْتُمْ مِنْهُ فَقُولُوا»، دليل على صحّة مذهب ما ذهب إليه أهل هذا المسلك من صرف النَّصِّ المُتَشَابِه عن ظاهره بتأويله وتفسيره.

#### الحديث الثاني:

- عَنْ عَائِشَة ﴿ هُوَ ٱلَّذِينَ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ مِنْهُ عَايَثُ عَكَمَتُ هُنَ أُمُّ ٱلْكِنْبِ وَأُخَرُ مُتَسَبِهِ فَأَ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي ﴿ هُوَ ٱلَّذِينَ اللّهِ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبِ مِنْهُ عَايَتُ ٱللّهِ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبِ وَأُخَرُ مُتَسَبِهِ فَأَ فَأَمَّا ٱلّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ رَنْيَعُ فَي مَنْ عَلَيْهِ مَا تَشَبَهُ مَنْهُ ٱللّهُ وَالرّسِحُونَ فِي قُلُوبِهِمْ رَنْيعُ فَي مَا تَشَبَهُ مَنْهُ ٱللّهُ وَالرّسِحُونَ فِي اللهِ عليه الله عليه وَلَه وسلم: ﴿ إِذَا رَأَيْتُمُ الّذِينَ يَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ فَأُولِئِكَ الّذِينَ سَمَّاهُمْ اللهُ فَاحْذَرُوهُمْ ﴾ (١).

وهذا دليل لهم على صحّة ما ذهبوا إليه، لأنَّ النَّبِيَّ صلى الله عليه وآله وسلم بَيَّنَ مصداقَ مَن ﴿ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغُ ﴾ وهم الّذين يَتَبِعُونَ ما تشابه من الكتاب وهذا هو منهج المُجَسِّمةُ، فإنهم تتبّعوا النصوص المتشابهة بجمعها في كتاب واحد تَحت باب خصّوه الإثبات الجوارح لله تعالى عمّا يصفون، فقالوا: (باب إثبات اليد لله)، (باب إثبات الرِّجل لله)، (باب إثبات الوجه لله)...، فوقعوا بذلك في التّجسيم والتشبيه؛ وهذه النّصوص المتشابهة جاءت في سياق مُختلف مَحفوف بقرائن وأدلّة تشير إلى معان صحيحة غير ما ذهبوا إليه، يَضُرُّ بها هذا الجمع ويبعدها عن قرائنها وسياقها ويَجعل معها قرينة إثبات التّجسيم والجوارح لله باللّفظ الظّاهر..

<sup>= (</sup>١/ ٢٦٨)، والحاكم في المستدرك (٣/ ٣٤٣) (رقم/ ٥٣٢١) وسكت عنه وصححه الذهبي في التلخيص، والبيهقي في «المدخل إلى السنن» (١/ ٤٢٩) (رقم/ ٧٩٠)، والبغوي في «شرح السّنة» (١/ ٢٦٠) (رقم/ ٢٦١).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه (۲ / ۳۳) (رقم/ ٤٥٤٧)، ومسلم في صحيحه (٢٠٥٣/٤) (رقم/ ٢٦٦٥)، ورقم/ ٢٦٦٥)، وأبو داود في سننه (١/ ١٩٨) (رقم/ ٤٥٩٨)، والترمذي في سننه (١/ ٢٢٧) (رقم/ ٤٧٤)، وابن حبان في صحيحه (١/ ٢٧٤) (رقم/ ٤٧)، وابن حبان في صحيحه (١/ ٢٧٤) (رقم/ ٣٧)، والآجري في «الشريعة» (١/ ٣٣٨) (رقم/ ٤٢)، والدّارمي في سننه (١/ ٣٥٨) (رقم/ ٤٧)، والدّارمي في سننه (١/ ٣٥٨) (رقم/ ٤٧) وغير هم.

فَتَبَيَّنَ بذلك أَنَّ الَّذين يتبعون المتشابه هم هؤلاء المجسمة الَّذين يأخذون بظاهر اللَّفظ المتشابه، فيكون بذلك التَّأويل مَمْدُوحًا شرعًا لأنَّه الدَّواء الشَّافي لِـمَرَضِ تتبع المتشابه المذموم شرعًا.

وفي ذلك قال الإمامُ المفسر أبو عبد الله القرطبي: «قوله تعالى: ﴿فَيَتَبِعُونَ مَاتَشَبَهُ مِنْهُ البَّعِفَاءَ الْفِيلَهِ عِلَهُ المُتَشَابِهِ مِنْهُ البَّغِفَاءَ الْفِيلِهِ عِلَهُ المُتَشَابِهِ لا يَخلو أن يتبعوه و يَجمعوه طلبًا للتشكيك في القرآن وإضلال العوام كما فعلته الزّنادقة والقرامطة الطّاعنون في القرآن، أو طلبًا لاعتقاد ظواهر المتشابه كما فعلته المجسمة، النّذين جَمَعُوا ما في الكتاب والسُّنَّة مِمَّا ظاهره الجسميّة، حتى اعتقدوا أَنَّ البَارِئَ تعالى جسمٌ مُجَسَّمٌ وصورةٌ مُصَوَّرةٌ، ذاتُ وجهٍ وَعَيْنٍ ويدٍ وَجَنْبٍ وَرِجْلٍ وأَصْبَعٍ تعالى الله عن ذلك... (٢).

#### الحديث الثالث:

- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ صلّى الله عليه وآله وسلّم قَالَ: يَقُولُ اللهُ ﷺ يَوْمَ القَيَامَةِ: «يَا ابْنَ آدَمَ، مَرِضْتُ فَلَمْ تَعُدْنِي». قَالَ: أَيْ رَبِّ كَيْفَ أَعُودُكَ وَأَنْتَ رَبُّ العَالَمِينَ؟ فَيَقُولُ: «أَمَا عَلِمْتَ أَنَّكَ لَوْ عُدْتَهُ وَجَدْتَنِي فَكُنَّ مُرِضَ فَلَمْ تَعُدْهُ، أَمَا عَلِمْتَ أَنَّكَ لَوْ عُدْتَهُ وَجَدْتَنِي عَنْدَهُ...» الحديث (٣).

<sup>(</sup>۱) هو أحمد بن عمر بن إبراهيم، أبو العباس الأنصاري القرطبي (ت/ ٦٥٦هـ) صاحب كتاب «المفهم لما أُشكل من تلخيص كتاب مسلم».

<sup>(</sup>٢) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن (٤/ ١٣ – ١٤).

<sup>(</sup>٣) رواه إسحاق بن راهويه في مسنده (١/ ١١٥) (رقم/ ٢٨)، والبخاري في «الأدب المفرد» (ص/ ١٩٦)، ومسلم في صحيحه (٤/ ١٩٩٠) (رقم/ ٢٥٦٩)، وابن حبان في صحيحه (١٩٩٠) (رقم/ ٢٥٦٩)، وابن حبان في صحيحه (١/ ٥٠٣) (رقم/ ٢٦٩): «قَالَ الرَّمَاءُ إِنَّمَا أَضَافَ المَرَضَ إِلَيْهِ شُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وَالمُرَادُ العَبْدُ تَشْرِيفًا لِلْعَبْدِ وَتَقْرِيبًا لَهُ. قَالُوا: «وَمَعْنَى وَجَدْتنِي عِنْدُهُ» أَيْ وَجَدْتَ ثَوَابِي وَكَرَامَتِي، وَيَدُلُّ عَلَيْهِ قُولُهُ تَعَالَى فِي تَمَامِ الحَدِيثِ: «لَوْ أَطْعَمْتَهُ لَوَجَدْتَ ذَلِكَ عِنْدِي لُوْ أَسْقَيْتُهُ لَوَجَدْتَ ذَلِكَ عِنْدِي» أَيْ ثَوَابَهُ. واللهُ أَعْلَمُ».

فهل يتجاسَرُ مُتَجَاسِرٌ مِمَّنْ يأخذ بظواهر النّصوص ويعارض التّأويل، أن يقول: نُثْبِتُ بهذا الحديث الصّحيح لله تعالى صفة المَرض ولكن (مرض يليق بكماله) أو (ليس كمرضنا)؟! الجواب: بالتأكيد لا، لأنّ مَن وصفَ الله تعالى بالمَرض اعتمادًا على هذا الحديث كان قليل الفهم باللّغة العربيّة والعقيدة الإسلاميّة، فظاهره غيْرُ مراد قطعًا وهو مُؤوَّلٌ عند جَميع العقلاء من الأمّة الإسلامية، مع كون (مَرضْتُ) راجع إلى الله تعالى بدلالة ضمير المتكلّم (تُ)؛ فيكون هذا دليلًا واضحًا مِنَ السُّنَّةِ النَّبُويَّةِ على صحّة التّأويل.

وقد أقرّ الشّيخ السّلفي ابن العثيمين بذلك، فقال: «ينبغي أن يُعلم أنّ التّأويل عند أهلِ السُّنّة (۱) ليس مذمومًا كلّه بل المذموم منه ما لَمْ يدل عليه دليل (۲)، وما دلّ عليه دليلٌ يُسَمَّى تفسيرًا، سواء كان الدّليل مُتّصِلًا بالنّصّ أو منفصلًا عنه، فصرف الدّليل عن ظاهره يُسمَّى تفسيرًا، فصرف الدّليل عن ظاهره ليس مذمومًا على الإطلاق. ومثالُ التّأويل بالدّليل المتّصل، ما جاء في الحديث الثّابت في «صحيح مسلم» في قوله تعالى في الحديث القيامة: يَا المتّصل، ما جاء في الحديث الثّابت في «صحيح مسلم» في قوله تعالى في الحديث القيامة: يَا القدسي، عن أبي هريرة هُ قال: يَا رَبِّ، كَيْفَ أَعُودُكَ وَأَنْتَ رَبُّ العَالَمينَ؟! قَالَ: أَمَا عَلمْتَ أَنَّكَ لَوْ عُدْتَهُ لَوَجَدْتَنِي عِنْدُهُ. يَا ابْنَ آدَمَ اسْتَطْعَمْتُكُ فَلَمْ تُطْعِمْهُ، أَمَا عَلمْتَ أَنَّكَ لَوْ عُدْتَهُ لَوَجَدْتَنِي عِنْدُهُ لَوَجَدْتَ وَالْتَ رَبُّ العَالَمينَ؟! قَالَ: قَالَ : قَالَ عَلمْتَ أَنَّكَ لَوْ عُدْتَهُ لَوَجَدْتَنِي عِنْدُهُ. يَا ابْنَ آدَمَ اسْتَسْقَيْتُكَ فَلَمْ تَسْقِنِي. قَالَ: يَا رَبِّ، وَكَيْفَ أُطْعِمْكُ وَأَنْتَ رَبُّ العَالَمينَ؟! قَالَ: فَلَمْ تُطْعِمْهُ، أَمَا عَلمْتَ أَنَّكَ لَوْ أَطْعَمْتَهُ لَوَجَدْتَ وَالْتَ رَبُّ العَالَمينَ؟! قَالَ: فَلَمْ تُطْعِمْهُ، أَمَا عَلمْتَ أَنَّكَ لَوْ أَطْعَمْتَهُ لَوْجَدْتَ وَأَنْتَ رَبُّ العَالَمينَ؟! قَالَ: فَلَمْ تَسْقِنِي. قَالَ: يَا رَبِّ، كَيْفَ أَسْقِيكَ وَأَنْتَ رَبُّ العَالَمَينَ؟! قَالَ: ذَلِكَ عِنْدِي. يَا ابْنَ آدَمَ اسْتَسْقَيْتُكَ فَلَمْ تَسْقِنِي. قَالَ: يَا رَبِّ، كَيْفَ أَسْقِيكَ وَأَنْتَ رَبُّ كَيْفَ أَسْقِيكَ وَأَنْتَ رَبُّ

(۱) مراده بـ (أهل السُّنَةِ) - كعادته لما يطلق هذا المصطلح - حشويّة أهل الحديث القائلين بالتّجسيم والمُنْكِرِينَ للتأويل في الآيات المتشابهات؛ أمّا أهلُ السُّنَّةِ من الأشاعرة والماتريدية والظّاهرية كابن حزم وداود الظاهري وهم السّواد الأعظم، فإنّهم يقولون بتأويل الآيات المتشابهة لتتوافق مع الآيات المحكمة التي تُفيد أنّ الله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنْ اللهُ عَنْ وَلَنّه مَ وَلَمْ يَكُنُ لَهُ مُكُ فُواً أَحَدُ كُ ﴾. وأنّه: ﴿ وَلَمْ يَكُنُ لَهُ مُكُ فُواً أَحَدُ كُ ﴾.

<sup>(</sup>٢) وعلى كلامه هذا فإنّ مسلك تأويل المتشابه هو مسلكٌ صحيحٌ لأنّه قد دلّ الدّليل الشرعي القطعي على أنّ الله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى اللهُ عَلَى اللهُ تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُولُولُولُولُ الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى ا

العَالَمِينَ؟! قَالَ اسْتَسْقَاكَ عَبْدِي فُلَانٌ فَلَمْ تَسْقِه، أَمَا إِنَّكَ لَوْ سَقَيْتَهُ وَجَدْتَ ذَلِكَ عِنْدِي». فظاهر الحديث أنّ الله نفسه هو اللّذي جاع وهو اللّذي مَرِضَ وهذا غيْر مراد قطعًا، ففسر الحديث بنفس الحديث (...)، فلا يُقال: إنّ صرفَ ظاهر اللّفظ الأول إلى هذا المعنى الثانى تأويلٌ مذمومٌ»(۱).

#### الحديث الرابع:

- عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ ﴿ ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ صلّى الله عليه وآله وسلّم وَضَعَ يَدَهُ عَلَى كَتِفِي، ثُمَّ قَالَ: «اَللَّهُمَّ فَقِّهُمُّ فِي الدِّينِ وَعَلِّمُهُ التَّأُويلَ »(٢).

قال الحافظ المُفَسِّرُ ابن الجوزي الحنبلي: «وكيف يُمكن أن يُقال: إنّ السَّلَفَ ما استعملوا التّأويل، وقد ورد في «الصّحيح» عن سيّد الكونين صلى الله عليه وسلّم أنّه قَدَّمَ له ابن عباس وَضوءه، فقال: «مَنْ فَعَلَ هَذَا؟» فقال: قلتُ: أنا يا رسولَ الله، فقال: «اللّهُمَّ فَقِّهُهُ فِي الدِّينِ وَعَلِّمْهُ التَّأُويلَ». فلا يَخْلُو إمّا أن يكون الرّسول أراد أن يدعو له أو عليه، فلا بُدَّ أنّ تقول: أراد الدُّعاء له لا دعاء عليه، ولو كان التّأويل مَحْظُورًا لكان هذا دعاء عليه لا له. ثُمَّ أقول: لا يَخلو، إمّا أن تقول: إنّ دعاء الرّسول ليس مستجابًا فليس دعاء عليه وإن قلت: إنّه مُسْتَجَابٌ فقد تركتَ مذهبكَ، وَبَطَلَ قولُك: إنّهم ما كانوا يقولون بالتّأويل، وكيف والله يقول: ﴿وَمَا يَعْلَمُ مَا أَوْمِيلُهُ وَإِلَّا اللهُ أَعلَمُ مَن كافي، والهاء من هادي، والبقرة / ١] أنا الله أعلم، و ﴿كَهيعَصَ﴾ [مريم/ ١]، الكاف من كافي، والهاء من هادي،

<sup>(</sup>١) ابن عثيمين، مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين (١٦٨/١).

<sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي شيبة (٦/ ٣٨٣) (رقم/ ٣٢٢٢٣)، وإسحاق بن راهويه (٤/ ٢٣٠) (٢٠٨٨)، والبزار في مسنده (١/ ٢٦٦) (رقم/ ٥٠٧٥)، وأحمد في مسنده (١/ ٢٦٦) (رقم/ ٢٣٩٧) تعليق شعيب الأرناؤوط: «إسناده قوي على شرط مسلم»، والطبراني في الكبير (١٠ / ٢٦٣) (رقم/ ٢٦٣١) وفي الصغير (١/ ٣٢٧) (رقم/ ٢٦٣)، وفي الصغير (١/ ٣٢٧) (رقم/ ٢٤٥)، والحاكم في المستدرك (٣/ ٦١٥) (رقم/ ٢٢٨٠) وصححه ووافقه الذهبي، والآجري في «الشريعة» (٥/ ٢٦٦) (رقم/ ١٧٤٨)، وابن أبي عاصم في «الآحاد والمثاني» (١/ ٢٨٧) (رقم/ ٢٨٧٠)، وأصل هذا الحديث في «صحيح البخاري» (١/ ٤١) (رقم/ ١٤٣).

والياء من حكيم، والعين من عليم، والصَّاد من صادق، إلى غير ذلك من المُتَشَابِهِ.

ولو كان (الرّاسخون في العلم) لا يعلمون كما أنّ الجهال لا يعلمون، سَوَّوْا العالِم بالجاهل، وهل مَن يعلم كمن لا يعلم؟! وقد فرّق الحق بينهما، فقال: ﴿قُلْهَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر/ ٩]، وَالمَعنَى لَا يَسْتَوُونَ»(١).

وهنا، لا بُدَّ من الإشارة إلى شيء مهم للغاية يتعلق بالتّأويل تَمَّ التّلميح له عند الحديث الثاني (ص/ ١٢٤)، وهو أنّ أصحاب المسلك الثاني المُعْتَرِضِينَ على التّأويل عندما يُريدون حَمْلَ معاني الألفاظ على ظاهرها نَجِدُهُم ينتزعون اللّفظ من السّياق الّذي ورد فيه، فَيُريدُونَ أَنْ يُفَسِّرَوا معنى (اليد) وحدها أو (العين) أو (الوجه) أو (السّاق) وما شابه مِمَّا سَمَّوْهُ بآياتِ الصّفات، مع أنّها قد وردت هذه الألفاظ في أكثر من سياق لا علاقة له في إثبات الصفات التّجسيمية؛ ولو أنصفوا لعرفوا أنّ المَعْنَى لا يكمل إلا من خلال السّياق كاملًا..

والّذين سلكوا مسلك التّأويل فسّروا تلك الألفاظ بِمَا يُنَاسِبُ السّياق الّذي أُدْرِ جَتْ فيه، وصرفوا اللّفظ عن ظاهره إلى معنى آخر مقصود موافقًا للّغة العربيّة التي نزل بها القرآن الكريم؛ وتأويلهم هذا هو ما يتوافق مع (المَجَازُ) في لغة العرب، فالمَجَازُ هو: (اللَّفْظُ المُسْتَعْمَلُ فِي غَيْرِ مَا وُضِعَ لَهُ(٢)، ولا يتحقق إلا عند نقل اللفظ من شيء إلى شيء لعلاقة بينهما)(١)، والتّأويل كما مرّ هو: (هو صرف الكلام عن ظاهره إلى وجه يحتمله)(١)؛ فَيتَبَيَّنُ مِنْ هذا أنّ المَجَازُ هو التّأويل، ولا سبيل إلى اعتبار ما نُسِبَ إلى الله في القرآن العظيم عن طريق المَجَازِ بأنّها صفات حقيقيّة لأنّ القرآن العظيم يشتمل الحقيقة والمحاز...

<sup>(</sup>١) انظر الكتاب (ص/ ٧٧١).

<sup>(</sup>٢) القرافي، أنوار البروق في أنواء الفروق (٣/٣).

<sup>(</sup>٣) الرازي، المَحْصُولُ (١/ ٣٤٠).

<sup>(</sup>٤) النووى، تهذيب الأسماء واللغات (٣/ ١٥).

قال شيخ الحنابلة في عصره ابن قدامة المَقْدسِي (ت/ ٢٢هـ): «والقرآن يشتمل على الحقيقة والمجاز، وهو: اللفظ المستعمل في غير موضوعه الأصلي على وجه يصح. كقوله تعالى: ﴿ وَٱخْفِضَ لَهُ مَاجَنَاحَ ٱلذُّلِ ﴾ [الإسراء ٢٤]، ﴿ وَسَّكِل ٱلْفَرْيَةَ ﴾ [يوسف/ ٨٢]، ﴿ وَسَّكِل ٱلْفَرْيَةَ ﴾ [يوسف/ ٨٢]، ﴿ وَسَّكِل ٱلْفَرْيَةَ ﴾ [الكهف/ ٧٧]، ﴿ أَوْجَاءَا مَدُّ مِّنَ ٱلْغَابِطِ ﴾ [النساء / ٤٣]، ﴿ وَجَزَنُوا سَيّئِةٍ سَيّئِةٌ مِثَلُها ﴾ [الشورى / ٤٠]، ﴿ فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا ٱعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ ﴾ [البقرة / ١٩٤]، ﴿ وَخَلَ اللهُ مجاز، لأنّه البقرة / ١٩٤]، ﴿ إِنَّ ٱلْمَنْ يُؤَذُونَ اللّهَ ﴾ [الأحزاب / ٥٠]؛ أي: أولياء الله. وذلك كلّه مجاز، لأنّه استعمال اللّفظ في غير موضوعه، ومن منع ذلك فقد كابر، ومن سَلّمَ وقال: لا أُسَمّيهِ مَجَازًا، فهو نزاع في عبارة لا فائدة في المشاحّة فيه. والله أعلم (١٠).

وكما أشار الإمام ابن قدامة المقدسي، فإنّ قومًا قد أنكروا المَجَاز في القرآن وهم المُجَسِّمةُ الذين أنكروا تأويل النّصوص التي زعموا أنها تُفيد الجسميّة!!

قال الإمام ابن تيمية في ردّ المجاز: «وقولهم: (اللّفظ إن دل بلا قرينة فهو حقيقة وإن لَم يدل إلّا معها فهو مَجاز) قد تَبَيَّنَ بطلانه (٢).

وتبعه تلميذه ابن القيّم وعدّ المَجَازَ طاغوتًا، فقال في كتابه «الصّواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة»: «فصل: في كسر الطاغوت الثالث، الّذي وضعته الجهمية لتعطيل حقائق الأسْماء والصفات، وهو طاغوت المَجَاز. هذا الطّاغوت لهج به المتأخرون، والتجأ إليه المعطّلون، وجعلوه جنّة يترسون بها من سهام الرّاشقين ويصدرون عن حقائق الوحى المبين...»(٣).

وهذه مُحاولة فاشلة لإنكار المَجَازِ من هذين الإمامين اللَّذَيْنِ يأخذون بظواهر النَّصوص دون تأويل، لأنهما بطريقة أو بأُخرى قد أثبتا المَجَازَ في كتبهم، ومن ذلك قول ابن تيمية في فتاواه: ««...والحياء شعبة من الإيمان»، فإنّ ما يدلّ مع الاقتران أولَى باسم

<sup>(</sup>١) ابن قدامة المقدسي، روضة الناظر وجنة الناظر (١/ ٢٠٦ – ٢٠٧).

<sup>(</sup>٢) ابن تيمية، **الإيمان** (ص/ ٩٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن الموصلي، مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة لابن القيم (ص/ ٢٨٥).

المَجَاز، ممَّا يدل عند التّجريد والإطلاق»(١).

وأمّا ابن القيم، فيكفي في إثباته للمجاز كتابه السّابق الّذي سَمَّاه: «الصّواعق المرسلة على الجهمية والمعطّلة» فهو اسم مَجازي ليس بحقيقي، لأنّ كتابه ليس عبارة عن تيار كهربائي يسري منه إلى المعطّلة والجهميّة!!

وعلى هذه القاعدة الصّريحة بالتّأويل المَبْنِيَّةِ على نُصوص الكتاب وَالسُّنَّةِ وَاللَّعَةِ العربيّة سار علماء الصّحابة، والتّابعون، وأتباعهم، وأئمّة السّلف والخلف مِنَ الحفّاظ والفقهاء، وهذا ما سيتضح لنا في المطلب الثاني من هذا المبحث.



<sup>(</sup>۱) ابن تيمية، مجموع الفتاوى (٧/ ٥٧٧).

# المطلب الثاني

## التاويل عند علماء السلف والخلف

# أُوَّلًا: التّأويل عند السّلف:

ينسبُ كثيرٌ من العلماء التّأويل إلى علماء الخلف دون السّلف، وهذه النّسبة غير صحيحة البتّة، إذ إنّ التّأويل قد ثبت عن غير واحد من أئمّة السّلف وأكابر هم كابن عباس من الصّحابة، ومُجاهد وقتادة من التّابعين، ومِمَّنْ جاء بعدهم من أئمّة السّلف كسفيان الثوري، وابن المبارك، ومالك، وأحمد، والبخاري وغيرهم كما سيتبيّن بعون الله تعالى وتوفيقه في هذا المطلب..

#### • تأويل الصّحابي الجليل ابن عباس ١٠٠٠

أ- أوّل ابن عباس الله لفظ (الساق) في قول الله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُكُثُفُ عَن سَاقِ ﴾. بِالشِّدّةِ والأمر الشديد.

قال الحافظ المفسر ابن جرير الطبري: «قال جَماعة من الصّحابة والتّابعين من أهل التّأويل: يبدو عن أمر شديد». ثُمَّ نقل ذلك عن: (ابن عباس)، و(مجاهد)، و(سعيد بن جُبَيْر)، و(قتادة) وغيرهم من أئمّة السّلف(١٠).

<sup>(</sup>١) الطبري، جامع البيان في تأويل القرآن (٢٣/ ٥٥٤).

وقال الحافظ ابن حجر: «وأمّا السّاق، فجاء عن ابن عباس، في قوله تعالى: ﴿يَوْمَ يُكُمُّفُ عَن سَاقٍ ﴾، قال: عن شدة من الأمر، والعرب تقول: قامت الحرب على ساق إذا اشتدت، ومنه:

قد سَنَّ أصحابك ضرب الأعناق وقامت الحرب بنا على ساق

(...) وقال الخطّابي: تَهَيَّبَ كثير من الشيوخ الخوض في معنى (الساق)، ومعنى قول ابن عباس: «إنّ الله يكشف عن قدرته التي تظهر بِهَا الشدة». وأسند البيهقي الأثر المذكور عن ابن عباس بسندين كل منهما حسن، وزاد: «إذا خفي عليكم شيء من القرآن فأتبعوه من الشّعر»، وذكر الرجز المشار إليه. وأنشد الخطابيّ في إطلاق السّاق على الأمر الشديد:

## فِي سَنَةٍ قَدْ كَشَفَتْ عَنْ سَاقِهَا»(١)

ب- وأوّل ابن عباس أيضًا قول الله تعالى: ﴿ وَٱلسَّمَاءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْدُو إِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾ [الذاريات/ ٤٧]، قال: بِقُوُّة. رواه عنه الحافظ ابن جرير الطبري في تفسيره بسند حسن (٢)، ونقل عن جماعة من أئمّة السّلف أنّهم أوّلوا لفظة ﴿ بِأَيْدُكِ ﴾ بِالقُوَّةِ، منهم: مجاهد، وقتادة، ومنصور، وابن زيد، وسفيان (٣).

<sup>(</sup>١) العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري (١٣/ ٢٢٨).

<sup>(</sup>٢) كما قال الدكتور حكمت ياسين في «موسوعة الصحيح المسبور من التفسير بالمأثور» (٢/ ٣٩٢).

<sup>(</sup>٣) الطبري، جامع البيان في تأويل القرآن (٢٢/ ٤٣٨). وذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠ / ٣٦١٣) (رقم/ ١٨٦٦٣)، وابن الجوزي في «زاد المسير في علم التفسير» (٤/ ١٧٢) ونسبه إلى (ابن عباس) و(مجاهد) و(قتادة) وسائر المفسرين واللغويين، وذكره الضياء المقدسي في «الأحاديث المختارة» (١٢١/ ١٠٩) (رقم/ ١٣١)، وابنُ كثير في تفسيره (٧/ ٣٩٥) ونسبه إلى (ابن عباس) ورمجاهد) و(مجاهد) و(قتادة) و(الثّوري) وغير واحد من أُدمّة السّلف، ورواه عن (ابن عباس) و(مجاهد) البيهقي في «الأسماء والصفات» (١/ ٣٢٦) (رقم/ ٢٥٢ – ٢٥٣)، ورواه عن (عطاء) أبو الشيخ في «العظمة» (٣/ ١٠٤٤) (رقم/ ٢٥٢).

ولفظة (أَيْد) هي جمع (يد) وهي الكَفُّ، كما في «القاموس المحيط» للفيروز آبادي (ت/ ٨١٧هـ)، حيث قال فيه: «اليَدُ: الكَفُّ، أو من أَطْرافِ الأصابِعِ إلى الكَتِفِ، أَصْلُها يَدْيُّ، جمعها: أَيْدٍ ويُدِيُّ»(١).

ومنه قول الله تعالى: ﴿ أَلَهُمْ أَرْجُلُ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَيْدِينَظِشُونَ بِهَا ۗ ﴾ [الأعراف/ ١٩٥].

ت- وَأَوَّلَ ابنُ عبّاس أيضًا قولَ الله تعالى: ﴿ فَٱلْيَوْمَ نَنسَنهُ مَ كَمَا نَسُو اُلِقَاءَ يَوْمِهِمَ ﴾ [الأعراف/ ٥١]، بالتّرك.

قال الحافظُ ابن جرير الطبري في تفسير هذه الآية: «أي ففي هذا اليوم وذلك يوم القيامة نساهم، يقول: نتركهم في العذاب المُبِينَ...». ثُمّ روى هذا التّأويل بأسانيده عن ابن عباس (٢) ومجاهد (٣).

#### • تأويل التّابعي مجاهد بن جبر تلميذ ابن عباس (ت/ ١٠٤هـ):

وأما التّابعون، فقد ثبت عنهم أنّهم أوّلوا النّصوص الموهِمَة للتّجسيم، فبالإضافة إلى ما مَرَّ آنفًا مِنْ نَمَاذِجَ لتأويلاتهم، فقد أَوَّلَ التّابعي مُجاهد لفظة (الوجه) وصرفها عن ظاهرها لِمَعْنَى جديد مَجَازِي في قول الله تعالى: ﴿فَأَيْنَمَا ثُولُواْ فَثُمَّ وَجُهُ اللّهِ ﴾ [البقرة/ ١١٥]، فقال: «قبْلَةُ الله، فأينما كنتَ مِن شرقِ أو غرب فاستقبلها»(٤).

<sup>(</sup>١) الفيروز آبادي، القاموس المحيط (١/ ١٣٤٧).

<sup>(</sup>٢) وسنده عنه حسن كما قال الشيخ الدكتور حكمت بن بشير بن ياسين حفظه الله تعالى في كتابه «موسوعة الصّحيح المسبور من التفسير المأثور» (١/ ٢٢١).

<sup>(</sup>٣) الطبري، جامع البيان في تأويل القرآن (١٢/ ٤٧٥).

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي في سننه (٥/ ٢٠٦) تعليق الشيخ الألباني: «صحيح»، والطبري في «جامع البيان في تأويل القرآن» (٢/ ٣٥٤)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١/ ٢١٢) (رقم/ ١١٢١) بسند صحيح كما في «موسوعة الصّحيح المسبور من التفسير المأثور» (١/ ٢٢١)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٢/ ٢٠) (رقم/ ٢٢٤٧) وفي «الأسماء والصفات» (٢/ ١٠) (رقم/ ٢٧٠). وصحّحه الإمام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (٣/ ١٩٣) حيث قال: «هذا صحيح عن (مجاهد) و(الشّافعي) وغيرهما وهذا حَقَّ».

وَأُوَّلُ أَيضًا قولَ اللهِ تعالى: ﴿ أَن تَقُولَ نَفْسُ بَحَسَّرَ فَي عَلَىٰ مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ ٱللَّهِ ﴾ [الزمر/٥٦]، قال: «في أمر الله»(١).

وأمَّا أئمَّة السَّلف فقد ثبت أيضًا عنهم التَّأويل، وهذه نماذج من تأويلاتهم:

### • تأويل الإمام سفيان الثوري (ت/ ١٦١هـ):

روى الحافظ البيهقي عن معدان العابد، قال: سألتُ سفيان الثوري عن قول الله ، الله وهُوَهُوَمَعَكُمُ أَيْنَ مَاكُنتُمُ ﴾ [الحديد/ ٤]، قال: «علْمُهُ» (٢).

## • تأويل الإمام عبد الله بن المبارك (ت/ ١٨١هـ):

روى البخاري في «خلق أفعال العباد»: عن صفوان بن محرز، عن ابن عمر ها قال: بينما أنا أمشي معه إذ جاءه رجل، فقال: يا ابن عمر، كيف سَمعْتَ رسول الله هي يذكر في النجوى؟ قال: سَمعْتُهُ يقول: «يَدْنُو مِنْ رَبِّهِ حَتَّى يَضَعَ عَلَيْهِ كَنْفَهُ». قال: «فَذَكَرَ صَحيفَتُهُ فَيُقَرِّرُهُ بِذُنُوبِهِ: قال: سَمعْتُهُ يقول: إنِّي سَتَرْتُهَا عَلَيْكَ فِي هَلْ تَعْرِفُ؟ فَيَقُول: إنِّي سَتَرْتُهَا عَلَيْكَ فِي اللَّنْيَا، وَأَنَا أَغْفِرُهَا لَكَ اليَوْمَ، فَيُعْطَى كَتَابُ حَسَنَاتِهِ، وَأَمَّا الكَافِرُ فَيُنَادَى عَلَى رُوُّوسِ الأَشْهَادِ: قال الله: ﴿ وَيَقُولُ اللهُ اللهُ عَلَى الطَّيْفِي كَتَابُ حَسَنَاتِهِ، وَأَمَّا الكَافِرُ فَيُنَادَى عَلَى رُوُّوسِ الأَشْهَادِ: قال الله: ﴿ وَيَقُولُ اللهُ اللهُ عَلَى الطَّيْفِي كَنَابُ كَلَبُواْ عَلَى رَبِّهِمَ أَلَا لَعَنَهُ اللَّهِ عَلَى الظَّلِمِينَ ﴾ قال الله: ﴿ وَيَقُولُ اللهُ الله الله الله الله عَنى ستره " (كَنْفَهُ) يعنى ستره " (٤) .

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في «جامع البيان في تأويل القرآن» (۲۱/ ۳۱۶ – ۳۱۵) بسند صحيح كما في «الصحيح المسبور من التفسير المأثور» (٤/ ٢٤٥) للدكتور حكمت بن بشير بن ياسين حفظه الله تعالى.

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقي في «الأسماء والصفات» (٢/ ٣٤١) (رقم/ ٩٠٨)، وعبد الله بن أحمد في «السُّنَّة» (ص/ ٣٠٦) (رقم/ ٩٥٧). والآجري في «الشريعة» (٣/ ١٠٧٧) (رقم/ ٦٥٤).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري أيضًا في صحيحه (٦/ ٧٤) (رقم/ ٢٦٥)، ومسلم في صحيحه (١١٢٠/٢) (رقم/ ٢١٥)، وابن حبان في صحيحه (١٦/ ٣٥٣) (رقم/ ١٨٣)، وابن حبان في صحيحه (١٦/ ٣٥٣) (رقم/ ٢٥٥) وغيرهم.

<sup>(</sup>٤) البخاري، خلق أفعال العباد (ص/ ٧٨).

#### • تأويل الإمام مالك بن أنس (ت/ ١٧٩هـ) صاحب المذهب:

أُوَّلَ الإمامُ مالك بن أنس حديث النُّزُولِ بِنُزُولِ المَلَكِ بأمر الله تعالى، قال الحافظ ابن عبد البَرِّ: «وقد روى محمد بن علي الجبلي وكان من ثقات المسلمين بالقيروان، قال: حدثنا جامع بن سوادة بمصر، قال: حدثنا مطرف، عن مالك بن أنس، أنه سُئِلَ عن الحديث: «إِنَّ الله يَنْزِلُ فِي اللَّيْلِ إِلَى سَمَاءِ الدُّنْيَا»، فقال مالك: (يَتَنَزَّلُ أَمْرُهُ)»(١).

وقد نقل الحافظ الذهبي هذا التّأويل أيضًا عن الإمام مالك بإسناد آخر، فقال: «وقال ابن عدي: حدثنا محمد بن هارون بن حسان، حدثنا صالح بن أيوب، حدثنا حبيب بن أبي حبيب، حدثني مالك، قال: «يَتَنَزَّلُ رَبُّنَا تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَمْرُهُ، فَأَمَّا هُوَ فَدَائِمٌ لَا يَزُولُ». قال صالح: فذكرت ذلك ليحيى بن بكير، فقال: حَسَنٌ وَالله، وَلَمْ أَسْمَعْهُ مِنْ مَالِك»(٢).

قال الحافظ ابن حجر العسقلاني: "وقال ابن العربي: "حُكِيَ عن المبتدعة ردّ هذه الأحاديث، وعن السّلف إمرارها، وعن قوم تأويلها وبه أقول؛ فأمّا قوله: "ينْزِلُ» فهو راجعٌ إلى أفعاله لا إلى ذاته، بل ذلك عبارة عن مَلَكِه الّذي يَنْزِلُ بأمره ونهيه، والنُّزول كما يكونُ في الأجسام يكون في المعاني، فإن حَملته في الحديث على الحسّي فتلك صفةُ المَلكِ المَبْعُوثِ بذلك، وإن حملته على المعنوى بِمَعْنَى أنّه لَم يفعل ثُمَّ فعل فَيُسَمَّى ذلك نزولًا عن مرتبةٍ إلى مرتبةٍ فهي عربية صحيحة». انتهى

والحاصل أنّه تأوّله بوجهين، إمّا بأنّ المَعْنَى: يَنْزِلُ أمره أو المَلَكُ بأمره، وإمّا: بأنّه استعاره بمَعْنَى التّلطّف بالدّاعين والإجابة لهم ونحوه.

وقد حكى أبو بكر ابن فورك، أنّ بعضَ المشايخ ضبطه بضم أوله على حذف المفعول؛ أي: يُنْزِلُ مَلكًا، وَيُقَوِّيهِ ما رواه النسائي من طريق الأغر، عن أبي هريرة وأبي سعيد، بلفظ: «إِنَّ اللهَ يُمْهِلُ حَتَّى يَمْضِيَ شَطْرُ اللَّيْلِ ثُمَّ يَأْمُرُ مُنَادِيًا، يَقُولُ: هَلْ مِنْ دَاعٍ

<sup>(</sup>١) ابن عبد البر، التمهيد لما في موطأ الإمام مالك من المعاني والأسانيد (٧/ ١٤٣).

<sup>(</sup>٢) الذهبي، سير أعلام النبلاء (٨/ ١٠٥).

فَيُسْتَجَابَ لَهُ؟» الحديث (١). وفي حديث عثمان بن أبي العاص: (يُنَادِي مُنَادٍ: هَلْ مِنْ دَاعٍ يُسْتَجَابُ لَهُ الحديث (٢). قال القرطبي: وبهذا يرتفع الإشكال (٣).

فالنّازل إلى السّماء الدّنيا - كما في حديث أبي سعيد وابن أبي العاص - هو مَلَكُ من الملائكة يأمره الله تعالى بذلك(٤)، ويصح في استعمالات العرب ولغتهم أن يُنسب الفعل

(۱) رواه النسائي في سننه (٦/ ١٦٦). والحديث صحيح، صحّحه أبو محمد عبد الحقّ الأشبيلي في «الأحكام الكبرى» (٣٦٨/٢)، وقال ابنُ القيم في «تهذيب سنن أبي داود وإيضاح علله ومشكلاته» – مطبوع مع كتاب «عون المعبود شرح سنن أبي داود» للعظيم آبادي – (٢٠/١٥) عن سنده: «هذا الإسناد ثقات كلهم». وصحّحه الشيخ شعيب الأرناؤوط في تحقيق «مسند أحمد» (٢٠/ ٢١). ورواه ابن عبد البر في «الاستذكار» (٢/ ٢٧) وقال عقبه: «وقد روى هذا الحديث عن النبي من جماعة من الصحابة». والحديث قال عنه الإمام المفسر القرطبي في تفسيره (٤/ ٣٩): «صححه أبو محمد عبد الحق، وهو يرفع الإشكال، ويوضح كل احتمال، وأن الأول – أي حديث: «ينزل ربنا» – مِن باب حذف المضاف؛ أي: (يَنزِلُ مَلَكُ رَبِّنَا فيقول...). وقد رُوِيَ: «يُنزِلُ» بضمّ الياء، وهو يبين ما ذكرنا، وبالله توفيقنا». ثُمَّ زِدْ على تصحيح الإمام عبد الحق الأشبيلي، أنّ الحديث حسن أو صحيح عند الحافظ ابن حجر أيضًا، كما هي قاعدته في «فتح الباري» فإنّه يكونُ صحيحًا أو حسنًا، وهذه الرواية شتح الباري» فإنّه يكونُ صحيحًا أو حسنًا، وهذه الرواية بلواردِ، كالدّخ بالدّخانِ لابن صائدِ.

(۲) رواه أحمد في مسنده (۲/ ۲۲) (رقم/ ۱۹۳۳). تعليق الشيخ شعيب الأرناؤوط: «حديث صحيح لغيره...»، والبزار في مسنده (۲/ ۳۰) (رقم/ ۲۳۲۰)، ورواه ابن أبي عاصم في «السُّنَّة» (۱/ ۳۵۳) (رقم/ ۲۰) طبعة دار الصميعي ولم أجده في «ظلال الجنة»، ورواه الطبراني في الكبير (۹/ ۹۹) (رقم/ ۲۹۹۸) وفي الأوسط (۳/ ۱۵۶) (رقم/ ۲۷۲۹) من حديث عثمان بن أبي العاص، عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بلفظ: «تُفْتَحُ أَبُوّابُ السَّمَاءِ نِصْفَ اللَّيْلِ فَيُعْطَى؟ هَلْ مِنْ مَكْرُوبٍ فَيُقَرَّجَ عَنْهُ؟ فَلا يَنْقَى مُسْلِمٌ يَدْعُو بِدَعُوةً إِلَّا اسْتَجَابَ اللهُ لَهُ إِلّا رَائِيَةٌ تَسْعَى بِفَرْجِهَا أَوْ عَشَّارٌ». قال الحافظ الهيثمي يَنْ المجمع (۱۰/ ۳۵): «رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح». وأورده الشيخ محمد ناصر الدين الألباني في «السّلسلة الصحيح» (۳) (رقم/ ۱۰۷۳).

- (٣) العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري (٣/ ٣٠).
- (٤) قال الإمام المناوي في «فيض القدير» (٣/ ٣٤٠): «(فَيُنَادِي مُنَادٍ) أي من السّماء من الملائكة بأمر الله».

إلى الآمر به، فتقولُ العربُ مثلًا: فتح الخليفة بلاد كذا وكذا، ونادى الخليفة النّاس إلى الجهاد، مع أنّه لم يُفارق مكانه ولا ناداهم بل الّذي فتح البلاد هم الجيش والّذي نادى هم رسله.

# • تأويل الحافظ اللغوي النضر بن شُمَيْل (ت/ ٢٠٣هـ):

وهو من رجال كتب الحديث السّتة، روى الحافظ البيهقي: عن النضر بن شُميل، أنّه قال في حديث أبي مَنْ سَبَقَ في علمه أنّه من أهل النار»(٢): «أي مَنْ سَبَقَ في علمه أنّه من أهل النار»(٢).

## • تأويل الإمام هشام بن عبيد الله الرازي (ت/ ٢٢١هـ):

قال الذّهبي في ترجمته: «هو الرازي السُّنّيُّ الفقيه، أحد أئمة السُّنَّةِ (...) كان من بحور العلم».

ثُمَّ قال: «قال محمد بن خلف الخرَّاز: سمعتُ هشام بن عبيدالله الرازي يقول: «القرآن كلام الله غير مخلوق». فقال له رجل: أليس الله يقول: ﴿مَايَأْنِيهِم مِّن ذِكْرِمِّن رَبِّهِم مُّكَدَثٍ ﴾ [الأنبياء / ۲]؟ فقال: «مُحْدَثٌ إلينا، وليس عند الله بمُحْدَثٍ». قلتُ [أي الذهبي مُفَسِّرًا]: لأنّه من علم الله وعلم الله لا يُوصف بالحدوث»(٣).

#### • تأويل الإمام أحمد بن حنبل (ت/ ٢٤١هـ):

أ- قال الحافظ ابن كثير (ت/ ٧٧٤هـ) ناقلًا عن الحافظ البيهقي في كتابه «مناقب

<sup>(</sup>۱) أوّل بعض الحفاظ لفظ (القدم) في الحديث بأنّه: «مَنْ سَبَقَ في علمه أنّه من أهل النار»، وعدّ بعضهم الآخر أنّ هذا الحديث باطل شرعًا وعقلًا، كما مرّ في المبحث السابق من كلام الإمام الحافظ ابن جماعة في «إيضاح الدليل» (ص/١٦٢)، وقد نقلناه بحروفه (ص/٨٨ -٨٩) فانظره فإنّه مهم جدًّا.

<sup>(</sup>٢) البيهقي، الأسماء والصفات (٢/ ١٩٠) (رقم/ ٥٥٥).

<sup>(</sup>٣) الذهبي، سير أعلام النبلاء (١٠/ ٤٤٦ – ٤٤٧).

الإمام أحمد»: «روى البيهقي، عن الحاكم، عن أبى عمرو بن السماك، عن حنبل، أنّ أَحْمَدَ بْنَ حَنْبَلِ تَأْوَّلَ قَوْلَ اللهِ تعالى: ﴿وَجَآءَ رَبُّكَ ﴾ [الفجر/ ٢٢]، أنّه: جاء ثوابه. ثُمَّ قال البيهقى: وهذا إسناد لا غُبار عليه»(١).

ب- وروى البيهقي أيضًا: «عن أبي الحسن المقرئ، قال: أنا أبو عمرو الصفار، ثنا أبو عوانة، ثنا أبو الحسن الميموني، قال: خرج إلَيَّ يوما أبو عبد الله أحمد بن حنبل، فقال: ادخل فدخلت مَنْزِلَهُ، فقلت: أُخْبِرْنِي عمّا كنتَ فيه مع القوم وبأيِّ شيء كانوا يَحْتَجُّونَ عليك؟ قال: بأشياء مِنَ القرآنِ يتأولونها ويفسرونها، هم احتجّوا بقوله: ﴿مَا يَأْنِيهِم مِن فِيكَ مِن القرآنِ يتأولونها وقلت: قد يُحْتَمَلُ أن يكونَ تَنْزِيلُهُ إلينا هو المُحْدَث لا الذّي نفسه هو المُحْدَث»(٢).

ووجه التّأويل هنا، أنّ ظاهر اللّفظ في الآية يُفيد أنّ القرآن مَخْلُوقٌ حيث عَبَّرَ عن الذِّكْرِ بأنّه مُحْدَث (٣)، فَصَرَفَ الإمامُ أحمد بن حنبل اللّفظ عن الظّاهر، وهذا تأويلٌ واضحٌ منه.

ت- قال الحافظ الذّهبي: «قَالَ أَبُو الحَسَنِ عَبْدُ المَلَكِ المَيْمُونِي، قالَ رجلٌ لأبِي عبدِ اللهِ - يعنِي أحمد بن حنبل - ذهبتُ إلى خَلَفِ البَزَّارِ أَعِظُهُ، بَلَغَنِي أَنّه حَدَّثَ بِحَدِيثٍ عن

<sup>(</sup>۱) ابن كثير، البداية والنهاية (۱۰/ ۳۲۷).

<sup>(</sup>۲) البيهقي، الأسماء والصفات (۱/ ٥٧٢) (رقم/ ٩٩٤). وأورده الحافظ ابن حجر العسقلاني نقلاً عن الحافظ أبي بكر البيهقي في «فتح الباري شرح صحيح البخاري» (١٣/ ٤٥٤).

<sup>(</sup>٣) وهذا ما يقوله الأشاعرة والماتريدية والمعتزلة والشيعة والإباضية اعتمادًا منهم على هذه الآية وغيرها، قال الإمام أبو المحاسن القاوقجي الحنفي (ت/ ١٣٠٥هـ) في كتابه «الاعتماد في الاعتقاد» (ص/ ٩): «فإذا قال لك: القرآن كلامُ الله وهو مكتوب في المصاحف، مقروء بالألسن، مسموع بالآذان، وهو مِن سِمات الحوادث بالضّرورة؟ فقل: نعم، هو في مصاحفنا بأشكال الكتابة وصور الحروف الدّالّة عليه، محفوظ في قلوبنا بألفاظ مُتَخَيَّلَةٍ، مقروء بألسنتنا بحروفه الملفوظة، مسموع بآذاننا، ومع ذلك ليس حَالًا فيها (...). وإذا أُرِيدَ بكلام الله اللفظُ المُنزُلُ على سيّدنا مُحَمَّدٍ، يُراد به هذه الألفاظ التي هي حروفٌ وأصواتٌ، عَلَّمَهَا جبريلُ مُحَمَّدًا وهو – أي جبريل – تلقّاها من اللّوح المحفوظ بأمر الله وليس من تأليفه، لكن يجوز القول بأن القرآن بمعنى اللفظ المُنزُلِ في مقام التّعليم: إنّه حَادِثٌ مخلوقٌ».

الأحوص، عن عبد الله [بن مسعود]، قال: «مَا خَلَقَ اللهُ شَيْنًا أَعْظَمَ» وذكر الحديث، فقال أبو عبد الله: ما كان ينبغي أن يُحَدِّثَ بهذا في هذه الأيام - يُريد أيَّامَ المَحْنَةِ - وَالمَتْنُ: «مَا خَلَقَ اللهُ مِنْ سَمَاء وَلا أَرْضِ أَعْظَمَ مِنْ آيَةِ الكُرْسِيِّ»(١). وقد قال أحمد بن حنبل لَـمَّا أَوْرَدُوا عليه هذا يوم المحْنَة: إِنَّ الخَلْقَ مقصودٌ به ها هنا السّماء والأرض وهذه الأشياء، لا على القرآن»(٢).

## • تأويل الإمام البخاري (ت/ ٢٥٦) صاحب الصّحيح المشهور:

أ- ففي صحيح البخاري عند قول الله تعالى: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَهُ . ﴾ [القصص/ ٨٨]: «إلا ملكه. ويُقال: إلا ما أريد به وجه الله» (٣). أي مرضاة الله.

ب- وفيه أيضًا: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ هُمْ، أَنَّ رَجُلا أَتَى النَّبِيَّ صلّى الله عليه [وآله] وسلّم: فَبَعَثَ إِلَى نِسَائِهِ، فَقُلْنَ: مَا مَعَنَا إِلَّا الْمَاءُ، فَقَالَ رَسُولُ الله صلّى الله عليه [وآله] وسلّم: الله عليه إلَى امْرَأته، هَفَّالَ: أَوْ: يُضِيفُ - هَذَا؟». فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الأَنْصَارِ: أَنَا، فَانْطَلَقَ بِهِ إِلَى امْرَأته، فَقَالَ: أَكْرِمِي ضَيْفَ رَسُولِ الله صلّى الله عليه [وآله] وسلّم، فَقَالَتْ: مَا عَنْدَنَا إِلّا قُوتُ صِبْيَانِي، فَقَالَ: هَيِّئِي طَعَامَكِ، وَأَصْبِحِي سرَاجَكِ، وَنَوِّمِي صِبْيَانِكِ إِذَا أَرَادُوا عَشَاءً، فَهَيَأَتْ طَعَامَهَا، وَأَصْبَحَتْ سِرَاجَهَا، وَنَوَّمَتْ صِبْيَانَهَا، ثُمَّ قَامَتْ كَأَنَّهَا تُصْلِحُ سِرَاجَهَا فَاطْفَأَتْهُ، فَجَعَلا يُريَانِهِ أَنَّهُمَا يَأْكُلانِ، فَبَاتَا طَاوِيَيْنِ، فَلَمَّا أَصْبَحَ غَدَا إِلَى رَسُولِ الله صلّى الله عليه [وآله] وسلّم، فَقَالَ: «ضَحِكَ اللهُ اللَّيْلَةَ» أَوْ «عَجِبَ مِنْ فَعَالِكُمَا». فَأَنْزَلَ الله عليه الله عليه [وآله] وسلّم، فَقَالَ: «ضَحِكَ اللهُ اللَّيْلَةَ» أَوْ «عَجِبَ مِنْ فَعَالِكُمَا». فَأَنْزَلَ الله وَيُونَ شُحَ نَفْسِهِ فَلَوْكُونَ هُمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللَّيْلَةَ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِ فَلَاكُمَا». فَقَالَ: هُمُ حَمَاصَةً وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِ فَأَوْلَكِكَ هُمُ الْمُقَلِحُونَ ﴾

<sup>(</sup>۱) رواه البيهقي في «الأسماء والصفات» (۲/ ۵۸) (رقم/ ٦٣٣)، وذكره الترمذي في سننه (٥/ ١٦١) (رقم/ ٢٨٨٤)، وعزاه السيوطي في «الدر المنثور في التّفسير بالمأثور» (٢/ ٧) لسعيد بن منصور وابن الضريس وأبو عبيد ومحمد بن نصر.

<sup>(</sup>٢) الذهبي، سير أعلام النبلاء (١٠/ ٥٧٨).

<sup>(</sup>٣) البخاري، صحيح البخاري (٦/ ١١٢).

<sup>(</sup>٤) البخاري، صحيح البخاري (٥/ ٣٤) (رقم/ ٣٧٩٨).

قال الحافظ ابن حجر العسقلاني (ت/ ٨٥٢هـ) في تفسير هذا الحديث: «ونسبةُ الضّحك والتّعجب إلى الله مجازيّة والمراد بهما الرّضا بصنيعهما»(١).

وقال في موضع آخر: «قال الخطّابي: الضّحك الّذي يعتري البشر عندما يستخفهم الفرح أو الطرب غير جائز على الله تعالى، وإنّما هذا مثل ضرب لهذا الصّنيع الّذي يَحل مَحل الإعجاب عند البشر فإذا رأوه أضحكهم، ومعناه: الإخبار عن رضا الله بفعل أحدهما وقبوله للآخر ومجازاتهما على صنيعهما بالجنة مع اختلاف حاليهما. قال: وقد تأوّل البخاري الضّحك في موضع آخر على معنى الرّحمة وهو قريب وتأويله على معنى الرّضا أقرب»(٢).

ت- وقد أوّل الإمام البخاري أَيْضًا قولَ الله تعالى: ﴿ مَاخِذُ مِنَاصِيَهُمَا ﴾ [هود/٥٦]، فقال: «أي في ملكه وسلطانه» (٣).

# • تأويل الإمام الحافظ الترمذي (ت/ ٢٧٩هـ) صاحب «السُّنَن»:

أ- قال الإمام الحافظ الترمذي بعد روايته حديث: «يَأْتِي القُرْآنُ وَأَهْلُهُ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ بِعِد روايته حديث: «يَأْتِي القُرْآنُ وَأَهْلُهُ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ بِعِد روايته حديث عند أهل العلم أنّه بِعِ فِي الدُّنْيَا تَقْدُمُهُ سُورَةُ البَقَرَةِ وَآلُ عِمْرَانَ...»: «ومعنى هذا الحديث عند أهل العلم أنّه يَجِيءُ ثوابُ قراءته، كذا فسّر بعضُ أهلِ العلم هذا الحديث وما يُشبه هذا من الأحاديث أنّه يجيء ثوابُ قراءة القرآن»(٤).

ب- وقال أيضًا بعد أن روى حديث الرؤية الطويل الّذي فيه لفظة: «فَيُعَرِّفُهُمْ نَفْسَهُ»: «وَمَعْنَى قَوْلِهِ فِي الحَدِيثِ: «فَيُعَرِّفُهُمْ نَفْسَهُ» يَعْنِي يَتَجَلَّى لَهُمْ»(٥٠).

<sup>(</sup>۱) العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري (۷/ ۱۲۰).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، (٦/ ٤٠).

<sup>(</sup>٣) البخاري، صحيح البخاري (٦/ ٧٣) (رقم/ ٤٦٨٤).

<sup>(</sup>٤) الترمذي، سنن الترمذي (٥/ ١٦٠) (رقم/ ٢٨٨٣).

<sup>(</sup>٥) الترمذي، المصدر السابق (٤/ ٦٩٢) (رقم/ ٢٥٥٧).

ت وقال بعد رواية الحديث القدسي: «وَإِن اقْتَرَبَ إِلَيَّ شِبْرًا اقْتَرَبْتُ مِنْهُ ذِرَاعًا، وَإِن اقْتَرَبَ مِنِّي فَرُولَةً»: «وَيُرْوَى عَن الأعمش في اقْتَرَبَ مِنِّي ذِرَاعًا اقْتَرَبْتُ إِلَيْهِ بَاعًا، وَإِنْ أَتَانِي يَمْشِي أَتَيْتُهُ هَرْوَلَةً»: «وَيُرْوَى عَن الأعمش في تفسير هذا الحديث «مَنْ تَقَرَّبَ مِنِّي شِبْرا تَقَرَّبُ مِنْهُ ذِرَاعًا» يَعْنِي: بالمغفرة والرحمة (۱). وهكذا فَسَرَ بعض أهل العلم هذا الحديث، قالوا: إنّما معناه يقول: إذا تقرّب إِلَيَّ العبد بطاعتي وما أمرتُ أُسْرعُ إليه بِمَعْفِرَتِي وَرَحْمَتِي (۲).

ث- وقال أيضًا بعد رواية حديث طويل فيه: "وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّد بِيَدِهِ، لَوْ أَنَّكُمْ دَلَّيْتُمْ وَجُلا بَحَبْلِ إِلَى الأَرْضِ السُّفْلَى لَهَبَطَ عَلَى اللهِ تعالى ""): "وَفَسَّرَ بعضُ أَهلِ العلم هذا الحديثَ، فقالوا: إِنَّمَا هَبَطَ عَلَى عِلْم اللهِ وَقُدْرَتِهِ وَسُلْطَانِهِ").

هذا، وقد أنكر علماء المجسمة على الإمام التّرمذي تأويله السّابق واتّهموه ببدعة الجهمية، فقال ابنُ قيّم الجوزية في كتابه «الصَّوَاعِقُ المُرْسَلَةُ عَلَى الجَهْمِيَّةِ وَالمُعَطَّلَةِ»: «وَأَمَّا تَأْوِيلُ التَّرْمِذِيِّ وَغَيْرِهِ بِالعِلْمِ، فَقَالَ شَيْخُنَا (٥): هُوَ ظَاهِرُ الفَسَادِ مِنْ جِنْسِ تَأْوِيلَاتِ الجَهْمِيَّةِ» (١٠).

<sup>(</sup>۱) والغريب العجيب من الشيخ ابن العثيمين كيف أخذ نصّ الحديث على ظاهره وادّعى أنّ الله تعالى يأتي هرولة والعياذ بالله تعالى، حيث قال كما في «مجموع فتاوى ورسائل ابن العثيمين» (۱/ ١٨٤): «وأي مانع يمنع من أن نُؤْمِنَ بأنّ الله تعالى يأتي هرولةً».

<sup>(</sup>۲) الترمذي، سنن الترمذي (٥/ ٥٨١) (رقم/ ٣٦٠٣).

<sup>(</sup>٣) أورده الحافظ ابن الجوزي في «العلل المتناهية في الأحاديث الواهية» (١٣/١)، وقال عقبه: «هذا حديث لا يصح عن رسول الله ﴿ و(الحسن) لم يسمع من أبي هريرة، وقيل له: من أين تُحَدِّثُ هذه الأحاديث؟ فقال: من كتاب عندنا سمعته من رجل. وكان (الحسن) يروي عن الضعفاء، وقد روى هذا الحديث (أبو جعفر الرازي) عن (قتادة) عن (الحسن). قال أحمد بن حنبل: (أبو جعفر) مضطرب الحديث...».

<sup>(</sup>٤) الترمذي، سنن الترمذي (٥/ ٤٠٣) (رقم/ ٣٢٩٨).

<sup>(</sup>٥) أي ابن تيمية، وكلامه هذا في كتابه «مجموع الفتاوي» (٦/ ٧٤٥).

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن الموصلي، مختصر الصواعق المرسلة على الجهميّة والمعطّلة لابن القيّم (ص/ ٤٨٥).

وَلُمْ يَكْتَفِ عَلَماءُ المجسمة بالإنكار على الإمام التّرمذي تأويله السّابق، بل شنّعوا عليه ووصفوه بالبدعة المُخْرِجَة عن الإسلام والإيمان، وذلك بسبب أنّه رَدَّ عقيدة إجلاس الله لسيدنا محمد صلّى الله عليه وآله وسلّم معه على العرش يوم القيامة، فقد قال أبو بكر الخلّال (ت/ ٣١١هـ) ناقلًا عن أبي بكر ابن إسحاق الصّاغاني (ت/ ٣٧٠هـ) وهو من مجسمة بغداد: «لا أعلم أحدًا من أهل العلم مِمَّنْ تقدّم، ولا في عصرنا هذا إلّا وهو مُنْكِرٌ لَمَا أَحَدَثَ التَّرْمِذِيُّ مِن ردِّ حديث محمد بن فضيل، عن ليث، عن مُجاهد في قوله: ﴿ عَسَىٰ أَن يَبْعَثُكُ رَبُّكَ مَقَامًا مُحَمُّودًا ﴾، قالَ: «يُقْعِدُهُ عَلَى العَرْشِ »(۱). فهو عندنا جهميّ، يُهْجَرُ وَنَحْذِرُ عنه »(۱).

# • تأويل الحافظ المُفَسِّر ابن جرير الطبري (ت/ ٣١٠هـ):

قال الحافظ ابن جرير الطبري في تفسير قول الله تعالى: ﴿ ثُمُّ اَسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّ لَهُ تَعَالَى: ﴿ ثُمُّ اَسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّ لَهُ تَسَاوُهُ: ﴿ ثُمُّ اَسْتَوَى الْمَعَانِي بِقُولِ اللهِ جلَّ ثناؤه: ﴿ ثُمُّ اَسْتَوَى اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَارتفع فدبرهن بقدرته وخلقهن سبع سَمَوَات (...)، فكذلك فقُلْ: عَلا عَلَيْهَا عُلُوَّ مُلْكِ وَسُلْطَانٍ لَا عُلُوَّ انْتِقَالٍ وَزَوَالٍ » (٣).

## • تأويل الحافظ ابن حبان البُسْتِي صاحب الصحيح المشهور (ت/ ٢٥٤هـ):

أوَّل الحافظ ابن حبان حديث: «يُلْقَى فِي النَّارِ، فَتَقُولُ: هَلْ مِنْ مَزِيدٍ؟ حَتَّى يَضَعَ الرَّبُّ جَلَّ وَعَلَا قَدَمَهُ فِيهَا، فَتَقُولُ: قَطْ قَطْ»(٤). فقال بعد روايته له: «هذا الخَبَرُ من الأخبار التي

<sup>(</sup>۱) حديث مكذوب على مجاهد رحمه الله تعالى، أورده الشيخ محمد ناصر الدين الألباني في «سلسلة الأحاديث الضّعيفة والموضوعة وأثرها السّيّء في الأمّة» (۲/ ۲۰٥) (رقم/ ۸٦٥)، وقال عنه: «باطلٌ».

<sup>(</sup>٢) أبو بكر الخلّال، السُّنَّةُ (١/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>٣) الطبري، جامع البيان في تأويل القرآن (١/ ٤٣٠).

<sup>(</sup>٤) تقدّم سابقًا (ص/ ٨٨) و(ص/ ٧٣١): أنّ بعض الحفاظ والعلماء أُوَّلُوا لفظ «القدم» الوارد في هذا= هذا الحديث بأنّ معناه: «مَنْ سَبَقَ في علمه أنّه من أهل النار»، وعدّ بعضهم الآخر أنّ هذا=

أُطلقت بتمثيل المجاورة، وذلك أنّ يوم القيامة يُلقى في النّار من الأمم والأمكنة التي عُصِيَ اللهُ عليها فلا تزال تستزيد حَتَّى يَضَعَ الرَّبُّ جلّ وعلا موضعًا مِن الكُفَّارِ والأمكنة في النّارِ فَتُمْتَلِىءَ، فتقول: قَطْ قَطْ. تُرِيدُ: حَسْبِي حَسْبِي، لأنّ العربَ تطلق في لغتها اسم القَدَم على المَوْضِع، قال الله جلّ وعلا: ﴿لَهُمُ قَدَمَ صِدْقِ عِندَرَبِّهِمْ ﴾ [يونس/ ٢]، يُريد: موضع صدق، لا أَنَّ الله جلّ وعلا يضع قدمه في النّار جلّ ربّنا وتعالى عن مثل هذا وأشباهه»(١).

وأوّل الحافظ ابن حبان أيضًا حديث النّزول تأويلًا إجْمَاليًّا حيث نفى النُّزُولَ الحِسِّي على الله تعالى دون أن يُفسِّر معنى النّزول، فقال في صحيحه بعد روايته له: «صفات الله جلّ وعلا لا تُكيَّفُ ولا تُقاس إلى صفات المخلوقين (...)، كذلك يَنْزِلُ بلا آلة ولا تَحَرُّكُ ولا انتقال من مكان إلى مكان، وكذلك السمع والبصر فكما لَم يجز أن يُقال: الله يُبصر كبصرنا بالأشفار والحدق والبياض بل يُبصر كيف يشاء بلا آلة، ويسمع من غَيْر أَذُنَيْنِ وَسِمَاخَيْنِ والتواء وغضاريف فيها بل يسمع كيف يشاء بلا آلة، وكذلك يَنْزِلُ كيف يشاء بلا آلة من غيْر أن يُقَاسَ نزوله إلى نزول المخلوقين كما يكيّف نزولهم جلّ ربّنا وتقدّس من أن تشبه صفاته بشيء من صفات المخلوقين "(٢).

#### 

قال الإمام ابن قتيبة في آخر باب (تكرار الكلام والزّيادة فيه) من كتابه «تأويل

<sup>=</sup> الحديث باطلٌ شرعًا وعقلًا، كما مرّ في المبحث السّابق (ص/ ٨٣ – ٨٤) من كلام العلّامة الإمام الفقيه الشّافعي الحافظ بدر الدين ابن جماعة في كتابه القيّم ﴿إيضاح الدليل في قطع حجج أهل التعطيل» (ص/ ١٦٢) بتحقيق الشيخ وهبي سليمان الغاوجي الألباني.

<sup>(</sup>۱) ابن حبان، صحیح ابن حبان (۱/ ۰۲).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، (٣/ ١٩٩).

<sup>(</sup>٣) قال ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (١٧/ ٣٩١): «(ابن قتيبة) هو من المنتسبين إلى (أحمد) و(إسحاق) والمنتصرين لمذاهب السُّنَّة المشهورة، وله في ذلك مصنفات متعددة. قال فيه صاحب كتاب «التّحديث بمناقب أهل الحديث»: وهو أحد أعلام الأئمة والعلماء والفضلاء، أجودهم».

مشكل القرآن»: ﴿ وَمِمَّا يُزَادُ فِي الكلام: (الوجه)، يقول الله ﷺ: ﴿ وَلَا تَطْرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مَشْكُل القرآن»: ﴿ وَلَا تَطْرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُ مِ إِلَّا غَدَوْةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجُهَهُ هُ ﴾ [الأنعام/ ٥٢]؛ أي: يريدونه بالدّعاء. و ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَا هُو. و ﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا فَثَمَّ وَجُهُ ٱللّهِ ﴾؛ أي: فَثَمَّ اللهُ. و ﴿ إِنَّمَا نُطُعِمُكُورُ لِوَجْهِ اللّهِ ﴾ اللهُ عَنْ اللهُ و ﴿ إِنَّمَا نُطُعِمُكُورُ لِوَجْهِ اللّهِ ﴾ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ ا

وقال في باب الاستعارة: «فمن الاستعارة في كتاب الله قوله ﴿ فَوْمَ يُكُشُفُ عَن سَاقٍ ﴾ أي عن شدّة من الأمر، كذلك قال قتادة (ت/١١٧هـ). وقال ابراهيم [النخعي (ت/٩٦هـ)]: عن أمر عظيم. وأصل هذا، أنّ الرجل إذا وقع في أمر عظيم يَحتاج إلى معاناته والجدّ فيه شَمَّرَ عن ساقه، فَاسْتُعِيرَت السّاق في موضع الشدة (٢٠).

وبهذا ننتهي من نقل نماذج من أئمة السّلف الّذين أوّلوا النّصوص المتشابهة تأويلًا تفصيليًّا، حيث صرفوا ظواهر النّصوص التي يُفيد ظاهرها الجسميّة عند حشويّة أهل الحديث إلى معان أخرى مَجَازيَّة، وهذا من أكبَر الأدلّة على أنّ السّلف لَم يرفضوا التّأويل كما ادّعى أصحاب المسلك الثاني وهم المجسمة، الّذين أخذوا بظواهر النّصوص وأثبتوا بها الكيفيّة والجسميّة لله تعالى عن قولهم علوًّا كبيرًا!!!

ونبدأ بنقل كلام أئمّة الخلف في تأويل بعض الآيات المتشابهات.

## ثانيًا- تأويل الخلف للآيات المُتشابهات:

تَبَيَّنَ في ما سبق، أنّ علماء السّلف لَم يرفضوا التّأويل كما ادعى أصحاب المسلك الثاني، ولكن نُسبَ التّأويل إلى علماء الخلف من الأشاعرة والماتريدية وغيرهم لأنّهم توسّعوا فيه دفعًا لظاهرة التّجسيم التي تفشّت بشكل رهيب في أوساط حشويّة أهل الحديث نتيجة عوامل عدّة تَمَّ بيانها بشكل مُوجز أثناء الكلام

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة، تأويل مشكل القرآن (ص/ ١٥٩).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، (ص/ ٨٩).

عن المجسمة وعقيدتهم (ص/ ٦٩ - ٧١)(١١).

وهذا هو السّبب الرئيسيّ الّذي دفع العلماء إلى التّأويل لصرف النّصِّ عن ظاهره المُوهِم عند المجسّمة للنّقصان في حقّ الله تعالى، قال القاضي عياض (ت/ ٤٤ ٥هـ): «لَا خِلَافَ بَيْنَ المُسْلِمِينَ قَاطِبَةً فَقِيهِهِمْ وَمُحَدِّثِهِمْ وَمُتَكَلِّمِهمْ وَنُظَّارِهِمْ وَمُقَلِّدِهِم، أَنَّ الظَّوَاهِرَ الوَارِدَةَ بِذِكْرِ الله تعالى في السَّمَاء، كَقَوْلِهِ تعالى: ﴿ وَأَمِنكُمْ مَن فِي السَّمَاء أَن يَغْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ ﴾ الوَارِدَة بِذِكْرِ الله تعالى في السَّمَاء، كَقَوْلِهِ تعالى: ﴿ وَأَمِنكُمْ مَن فِي السَّمَاء أَن يَغْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ ﴾ [الملك/ ١٦]، وَنَحْوِهِ لَيْسَتْ عَلَى ظَاهِرِهَا؛ بَلْ مُتَأَوَّلَةٌ عِنْدَ جَمِيعِهِمْ (٢٠).

وهذه بعض النّماذج من تأويلات أئمة الخلف للآيات المُتَشَابِهَة، ونبدأها بالآية السّابقة:

# • تأويل قول الله تعالى: ﴿ ءَأَمِنهُم مَّن فِي ٱلسَّمَآءِ أَن يَغُسِفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ ﴾:

قال الإمام الفخر الرازي: «واعلم أنّ المُشَبِّهةَ احتجّوا على إثبات المَكَانِ لله تعالى، بقوله: ﴿ عَلَم مَن فِي السَّماءِ ﴾ ، والجواب عنه أنّ هذه الآية لا يُمكن إجراؤها على ظاهرها باتفاق المسلمين، لأنّ كونه في السّماء يقتضي كون السّماء مُحيطًا به مِن جَميع الجوانب، فيكون أصغر من السّماء والسّماء أصغر من العرش بكثير، فيلزم أن يكونَ الله تعالى شيئًا حقيرًا بالنسبة إلى العرش وذلك باتفاق أهل الإسلام مُحَالٌ، ولأنّه تعالى قال: ﴿ قُل لِمَن مَا لَيْ السّماء لوجب أن يكون مالكًا لنفسه وهذا مُحال، فعلمنا أنّ هذه الآية يَجب صرفها عن ظاهرها إلى التّأويل؛ ثُمّ فيه وجوه:

أحدها: لِمَ لا يَجوز أن يكون تقدير الآية: (﴿ ءَأَمِنكُم مَّن فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾ عذابه)، وذلك لأنّ عادة الله تعالى جارية بأنّه إنّما يَنْزِلُ البلاء على من يكفر بالله ويعصيه من السّماء، فالسّماء موضع عذابه تعالى كما أنّه موضع نزول رحمته ونعمته.

<sup>(</sup>١) وقد تناولت هذا الموضوع بإسهاب في كتابي «تأثير الإسرائيليات في الفكر العقدي الإسلامي».

<sup>(</sup>٢) انظر: النووي، المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج (٥/ ٢٤).

وثانيها: قال أبو مسلم: كانت العرب مُقِرِّينَ بوجود الإله، لكنّهم كانوا يعتقدون أنه في السّماء على وفق قولِ المشبّهة، فكأنّه تعالى قال لهم: (أتأمنون مَن قد أقررتم بأنه في السّماء، واعترفتم له بالقدرة على ما يشاء أن يَخسف بكم الأرض).

وثالثها: تقدير الآية: (﴿مَن فِي ٱلسَّمآءِ ﴾ سلطانه وملكه وقدرته)، والغرض من ذكر السّماء تفخيم سلطان الله وتعظيم قدرته، كما قال: ﴿ وَهُو ٱللَّهُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَفِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [الأنعام / ٣]، فإنّ الشّيء الواحد لا يكون دفعة واحدة في مَكَانَيْن، فوجب أن يكون المُرادُ من كونه في السّموات وفي الأرض نفاذ أمره وقدرته وجريان مشيئته في السّموات وفي الأرض، فكذا هاهنا.

ورابعها: لِمَ لا يَجوز أن يكونَ المُرَادُ بقوله: ﴿مَن فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾ المَلَكَ المُوكَلَ بالعذاب وهو جبْريلُ ﷺ، والمعنى أَنْ يَخسف بهم الأرض بأمر الله وإذنه (١٠).

# • تأويلُ قول الله تعالى: ﴿ الرَّحْنَ عَلَى الْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه/ ٥]:

اشتغل علماء الخلف مِنَ المُنَزِّهَةِ بتأويل الاستواء الوارد في هذه الآية بالقهر والغلبة والاستيلاء، وقالوا: إنَّ تأويل الاستواء بالاستيلاء لا يقتضي المُغَالَبَةِ كما تُشَغِّبُ المجسّمة، لأنَّ المُرَادَ به القهرُ المَوْصُوفُ به الله تعالى كما في قوله جلّ جلاله: ﴿وَهُوَ الْمَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ \* [الأنعام/ ١٨].

وفي ذلك قال الإمام أبو نصر القشيري (ت/ ١٥هـ): «ولو أشعر ما قلنا توهم غلبته، لأشعر قوله: ﴿وَهُو ٱلْقَاهِرُ فَو قَعِهَا وَهِ ﴾، بذلك أيضًا حتى يُقال: كان مقهورًا قبل خلق العباد، هيهات إذ لَمْ يكن للعباد وجود قبل خلقه إيّاهم، بل لو كان الأمر على ما توهمه الجهلةُ من أنّه استواء بالذّات، لأشعر ذلك بالتغيير واعوجاج سابق على وقت الاستواء، فإنّ الباري تعالى كان موجودًا قبل العرش، ومن أنصف عَلِمَ أنّ قولَ مَنْ يقولُ:

<sup>(</sup>۱) الفخر الرازى، التفسير الكبير (٣٠/ ٥٩٢).

(العرش بالرب استوى)، أمثل من قول مَنْ يقول: (الرب بالعرش استوى). فَالرَّبُّ إِذًا، موصوفٌ بالعلوّ وفوقيّة الرّتبة والعظمة، مُنزَّةٌ عن الكون في المكان وعن المُحَاذَاةِ».

ثُمُّ قال: «وقد نبغت نابغة من الرُّعَاعِ لولا استزلالهم للعوام بِمَا يقرب مِنْ أفهامهم ويتصوّر في أوهامهم لأجللتُ هذا المَكْتُوبَ عن تلطيخه بذكرهم، يقولون: (نَحْنُ نَأْخُذُ بِالظَّاهِرِ وَنُجْرِي الآيَاتِ المُوهِمَةَ تَشْبِيهًا وَالأَخْبَارَ المُقْتَضِيّةَ حَدًّا وَعُضْوًا عَلَى نَأْخُذُ بِالظَّاهِرِ، وَلاَ يَجُوزُ أَنْ نَطْرُقَ التَّأُويلَ إلَى شَيْءِ مِنْ ذَلِكَ)، ويتمسّكون بقول الله تعالى: الظَّاهِرِ، وَلاَ يَجُوزُ أَنْ نَطْرُقَ التَّأُويلَ إلَى شَيْءِ مِنْ ذَلِكَ)، ويتمسّكون بقول الله تعالى: ﴿وَمَا يَحْمُ لَمُ تَأْوِيلَهُ وَإِلّا اللهِ اللهِ وَالذِي أُرواحنا بيده، أَضَرُّ على الإسلام مِنَ اليهود والنصارى والمجوس وعبدة الأوثان، لأَنَّ ضلالات الكفّار ظاهرة يتجنبها المسلمون، وهؤلاء أَتَوْا الدِّينَ والعوام مِنْ طريق يغتر به المستضعفون، فأوحوا إلى أوليائهم بهذه وهؤلاء أَتَوْا الدِّينَ والعوام مِنْ طريق يغتر به المستضعفون، فأوحوا إلى أوليائهم بهذه والنبع وأحلّوا في قلوبهم وصف المعبود سبحانه بالأعضاء، والجوارح، والركوب، والنزول، والاتكاء، والاستلقاء، والاستواء بالذّات، والتردد في الجهات، فمن أصغى إلى ظاهرهم يُبادر بوَهُمِهِ إلى تَخَيُّلِ المَحْسُوسَاتِ فاعتقد الفضائح، فسال به السّيل وهو لا يدري»(۱).

وقال الإمام ابن حزم (ت/ ٢٥٦هـ) في «الفصل في الملل والأهواء والنحل»: «وَالقَوْلُ الرَّابِعِ فِي معنى الاسْتَوَاءِ: هُوَ أَن معنى قَوْله تَعَالَى: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّتَوَىٰ ﴾ [طه/ ٥]: أَنّه فعل فعله فِي العَرْشِ وَهُو انْتِهَاء خلقه إلَيْهِ فَلَيْسَ بعد العَرْش شَيْء، وَيُبيِّنُ ذَلك: أَنَّ رَسُولَ الله ﴿ فَعَلَى فَإِنَّهُ وسطُ ذَلك: أَنَّ رَسُولَ الله ﴿ فَوَ قَوْقَ ذَلك عرش الرَّحْمَن ﴾ (٢). فَصَحَّ أَنّهُ لَيْسَ وَرَاءَ العَرْشِ خلقٌ، وَأَنّهُ الجَنّة وَأَعْلَى الجَنّة وَفُوقَ ذَلك عرش الرَّحْمَن ﴾ (٢). فصَحَّ أَنّهُ لَيْسَ وَرَاءَ العَرْشِ خلقٌ، وَأَنّهُ الجَنّة وَهُوقَ ذَلك عرش الرَّحْمَن ﴾ (٢). فصَحَّ أَنّهُ لَيْسَ وَرَاءَ العَرْشِ خلقٌ، وَأَنّهُ الْهَالَمْ نِهَايَةٌ

<sup>(</sup>۱) نقله عنه الحافظ السّيّد مرتضى الزبيدي الحسيني الحنفي في «إتحاف السادة المتقين في شرح إحياء علوم الدين» (۲/ ۱۰۸ – ۱۰۹).

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري في صحيحه (۹/ ۱۲٥) (رقم/ ۷٤۲۳)، وأحمد في مسنده (۲/ ۳۳۵)
 (رقم/ ۲۰۰۸)، والترمذي في سننه (٤/ ۲۷٥) (رقم/ ۲۵۳۰) وغيرهم.

مِن المساحة وَالزَّمَانِ وَالمَكَانِ فقد لحق بقول الدَّهريّة وَفَارِق الإِسْلَام. والاستواءُ فِي اللَّغَة يَقع على الإنْتِهَاء، قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَهُ وَأَسْتَوَى ٓ اَنْيَنْكُ حُكُمًا وَعِلْمًا ﴾ [القصص/ ١٤]؛ أي فَلَمَّا انْتهى إلَى القُوَّة وَالخَيْر. وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ ثُمَّ أَسْتَوَى ٓ إِلَى السَّمَاءَ وَهِى دُخَانُ ﴾ [فصلت/ ١١]؛ أي فَلَمَّا انْتهى إلى القُوَّة وَالخَيْر. وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ ثُمَّ أَسْتَوَى ٓ إِلَى السَّمَاء بعد أَن رَتَّبَ الأَرْضَ على مَا هِيَ عَلَيْهِ، وَبِاللَّهِ تَعَالَى التَّوْفِيق. وَهَذَا هُوَ الحَقُّ وَبِه نقُول لِصِحَّةِ البُرْهَانِ بِهِ وَبُطْلَانِ مَا عداهُ ﴾ (١٠).

• تأويل قول الله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ». وقوله تعالى: ﴿ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِّن فَوْقِهِمْ ﴾ [النحل/٥٠]:

قال الإمام أبو عبد الله القرطبي (ت/ ٦٧١هـ): «ومعنى: ﴿فَوَقَعِبَادِهِ ﴾، فوقيّة الاستعلاء بالقهر والغلبة عليهم، أي هم تحت تسخيره لا فوقيّة مكان، كما تقول: السّلطان فوق رعيّته أي بالمنزلة والرّفعة. وفي القهر معنى زائد ليس في القدرة، وهو منع غيره عن بلوغ المراد»(٢).

وقال أيضًا: «ومعنى: ﴿ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِمْ ﴾؛ أي عقاب ربهم وعذابه، لأنّ العذاب المهلك إنما يَنْزِلُ من السّماء. وقيل: المعنى يخافون قدرة ربهم التي هي فوق قدرتهم، ففي الكلام حذفٌ »(٣).

وقال الحافظ ابن حجر العسقلاني (ت/٨٥٢هـ): «ولا يلزم من كون جِهَتَيْ العلوّ والسّفل مُحَالٌ على الله أن لا يُوصف بالعلوّ، لأنّ وصفه بالعلو من جهة المعنى والمستحيل كون ذلك من جهة الحسّ، ولذلك ورد في صفته العالي والعليّ والمتعالي وَلَمْ يَردْ ضدُّ ذلك وإن كان قد أحاط بكل شيء عِلْمًا جلّ وعزّ "(٤).

<sup>(</sup>١) ابن حزم، الفصل في الملل والأهواء والنحل (٢/ ٨٩).

<sup>(</sup>٢) القرطبي، الجامع للأحكام القرآن (٦/ ٣٩٩).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، (١١٣/١٠).

<sup>(</sup>٤) العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري (٦/ ١٣٦).

• تأويل قول الله تعالى: ﴿ هَلْ يَظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهُمُ ٱللَّهُ فِي ظُلُلِ مِّنَ ٱلْفَكَامِ وَٱلْمَلَكِ كَ اللَّهُ وَقَلْ اللَّهُ تعالى: ﴿ أَوْ يَأْتِي كَبُكَ ﴾ [الأنعام/ ١٥٨]. وقوله تعالى: ﴿ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ ﴾ [الأنعام/ ١٥٨]. وقوله تعالى: وَجَاءَ رَبُّكَ ﴾ [الفحر/ ٢٢]:

قال الإمام الرّاغب الأصفهاني في تفسيره: «قد تصوّر بعض الناس ما لا يليق بصفات الله تعالى في لفظ المجيء والإتيان الّذي وصف الله على به نفسه في هذه الآية، وفي قوله: ﴿فَأَنَهُمُ اللّهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا ﴾ [الحشر/ ٢]، وقوله: ﴿فَأَتَ اللّهُ بُنْيَنَهُم مِّنَ الْقَوَاعِدِ ﴾ [النحل/ ٢٢]، وقوله: ﴿وَجَاءَ رَبُّكُ وَٱلْمَلُكُ صَفَّاصَفًا ﴾ [الفجر/ ٢٢]، وذلك لأمرين:

أحدهما: لقصورهم عن معرفة البارئ (١١) على أ

والثاني: لضيق مجالهم في مَجاري الألفاظ ومَجازها (٢)، وليس يُقال: الإتيان وَالمَجِي، لانتقال الحيّ المتحرّك من مكان إلى مكان فقط، بل قد يُقال: لقصد القاصد بعنايته أمرًا يستصلحه، كقوله: أتيت المَرْوَة من بابها، ويُقال أيضًا: لاستيفاء فعل يتولاه، كقولك: أتيتُ على ما في الكتاب، وقد يُقال أيضًا: لفعل يفعله على يد من يستكفيه، كقولك: إنّ الأمير ناحية كذا بِجَيْش عظيم، ومنه: ﴿فَلَنَأْلِينَهُم بِجُنُودٍ لِلْ قِبَلَ لَهُم بِهِ [النمل/٣٧]. ولما جرت العادة، أنّ الرئيس يتولى الأمير بِمَنْ يستكفيه تارةً وبنفسه تارةً، وأن لا يتولى بنفسه إلا ما كان أكبَر وأعظم، فلمّا أراد الله تعالى أن يُبيّنَ العذابَ الّذي لا غاية وراءه، جعله منسوبًا إلى نفسه وإتيانا له (...). ووجه آخر (...) وهو: أنّ الفعل كما يُنسب إلى

<sup>(</sup>۱) لأنهم يعتقدون أنّ لله جوارح وأعضاء من وجه، وأعين، وأيدٍ، وجنب، وساقٍ، وحقو، وَرِجْلٍ، ودليلهم على ذلك أنه ورد في القرآن وَالسُّنَّةِ ذكر هذه الجوارح والأعضاء منسوبة إلى الله تعالى، وهم يقولون: نُشْتِ لله ما أثبته لنفسه!!! وهذا فهم سقيم للقرآن العظيم وما ورد في السُّنَّةِ، لأنّنا لو أخذنا بظاهر القرآن وما جاء في السنة يُلزمنا إثبات شخص له وجهٌ واحد وعلى ذلك الوجه أعين كثيرة، وله حقو وجنب واحد وعليه أيد كثيرة، وله ساق وَرِجْلٌ واحدة، ولا نرى في الدّنيا شخصًا أقبح صورةً من هذه المُتَخَيَّةِ!!! تعالى الله عما يقوله الظالمون عُلُوًّا كبيرًا.

<sup>(</sup>٢) لأجل ذلك قد أنكروا المجاز في القرآن وسمّوه طاغوتا، كما مر في (ص/ ١٢٤) من كلام ابن القيم.

المُبَاشِرِ له، يُنسب إلى ما هو سببه وَمُسَهِّلُهُ؛ نَحو أن يُقال: (الرحمن علّم)، وإنّما علّمنا من علّمه النّبيُّ، وَعَلَّمَ النّبيُّ جِبْرِيلُ، وَجِبْرِيلُ علّمه اللهُ فَصح أن يُنسب إليه، ولهذا قد يُنسب فعل واحد تارةً إلى الله في وتارةً إلى غيره؛ نحو: ﴿ فَ قُلْ يَنُوفَنَكُمْ مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ﴾ قد يُنسب فعل واحد تارةً إلى الله في وتارةً إلى غيره؛ الزمر/ ٢٤] (...). وقوله: ﴿ فَلُللٍ ﴾، والسجدة / ١١]، وقال تعالى: ﴿ اللّهُ يَتُوفَى اللّهَ نَصُو خُلة وخلل وخلال، والإشارة بهدف إمّا إلى جَمع ظلّة، يُقال: ظلّة وظلل وظلال، نَحو خُلة وخلل وخلال، والإشارة بهدف إمّا إلى أمطار عذاب، كعارض عاد المذكور في قوله: ﴿ هَذَاعَارِضُ مُّ طِرُنَا ﴾ [الأحقاف / ٢٤]، أو إلى أهوال القيامة، وقوله: ﴿ هَلَ يَظُلُرُونَ ﴾ على طريق التّهديد والوعيد»(١).

• تأويل قول الله تعالى: ﴿بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾[المائدة/٢٤]، وقوله تعالى: ﴿يَدُاللّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ [الفتح/١٠]، وقوله تعالى: ﴿يَإِبْلِيسُ مَامَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيّ ﴾ [ص/٧٥]. وقوله تعالى: ﴿فَسُبْحَنَ ٱلّذِي بِيدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلِيُهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [يس/٨٣]:

قال الحافظ ابن الجوزي في كتابه «دفع شبه التّشبيه بأكف التنزيه»: «اليد في اللغة: بمعنى النعمة والإحسان. قال الشاعر:

متى تناخي عند باب بني هاشم تريحي فتلقي من فواضله يدا

ومعنى قول اليهود ﴿يَدُاللّهِ مَغُلُولَةٌ ﴾ [المائدة/ ٢٤]، أي: محبوسة عن النفقة. واليد: القوّة، يقولون: ما لنا بهذا الأمر من يد، وقوله تعالى: ﴿بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ [المائدة/ ٢٤]، أي نعمته وقدرته. وقوله ﴿لِمَا خَلَقُتُ بِيدَى ﴾ أي: بقدرتي ونعمتي، وقال الحسن في قوله تعالى: ﴿يَدُاللّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِم ۚ ﴾ [الفتح/ ١٠]، أي: مِنتُهُ وإحسانه. قلتُ: هذا كلام المحققين. وقال القاضي أبو يعلى: «اليدان صفتان ذاتيتان تُسَمَّيان باليدين». قلتُ: وهذا تصرّف بالرأي لا دليل عليه. وقال ابن عقيل: «معنى الآية لما خلقتُ أنا، فهو كقوله: ﴿ ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتَ أَنتَ ». وقد قال بعض البله: لو لم يكن لآدم عليه السّلام مزيّة على سائر الحيوانات بخلقه باليد التي هي صفة لما عظمه بذكرها عليه السّلام مزيّة على سائر الحيوانات بخلقه باليد التي هي صفة لما عظمه بذكرها

<sup>(</sup>١) الراغب الأصفهاني، تفسير الراغب الأصفهاني (١/ ٤٣٤ - ٤٣٥).

وأجلّه فقال: ﴿بِيكَ ﴾، ولو كان القدرة لما كانت له مزية (١). فإن قالوا القدرة لا تُثنى، وقد قال ﴿بِيكَ ﴾ ثاني، وقد قال ﴿بِيكَ ﴾ أي ليس لي به قدرة. وقال عروة بن حزام في شعره:

# فقالا شفاك الله والله ما لنا بما ضمنت منك الضلوع يدان

وقولهم: ميّزه بذلك عن الحيوان، نفاه قوله ﷺ: ﴿أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مِّمَّا عَمِلَتُ أَيْدِينَا أَنْعَكُمًا ﴾ [يس/ ٧١]، ولم يدل هذا على تمييز الأنعام على بقية الحيوان (٣). قال الله تعالى: ﴿ وَٱلسَّمَاءَ بَنَيْنَهَا بِلَيْنَاهَا مِلْ الله على بقية الحيوان (٣). قال الله تعالى: ﴿ وَٱلسَّمَاءَ بَنَيْنَهَا بِلَيْنَاهِا الله بِعُونَ ﴾ [الذاريات/ ٤٧]؛ أي بِقُوَّة (٤). ثُمَّ قد أخبر أنّه نفخ فيه من روحه (٥)، ولم يرد إلا الوضع بالفعل والتكوين، والمعنى: نَفَخْتُ أنا. ويكفي شرف الإضافة، إذ لا يليق

<sup>(</sup>۱) ويكفي في بيان بطلان هذا الكلام الذي نسبه الإمام ابن الجوزي لبعض البله، مخالفته صريح قول الله تعالى: ﴿أَوَلَدَيرَوْا أَنَا خَلَقْنَا لَهُم مِّمَاعَمِلَتُ أَيْدِينَا أَنْعَكُما فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ ﴾ [يس/ ٧١]؛ فالأنعام من خيل وإبل وحمير وبقر وبغال وغيرها مخلوقة بيد الله تعالى – أي بقدرة الله تعالى – أيضًا بنص هذه الآية، فأين التشريف لآدم كما تظنّ المجسمة بأنّه خلقه بيده الحقيقية من هذه الآية؟!!

<sup>(</sup>٢) لا يلزم أن يكون المعنى له قدرتين، لأنّ لفظة (اليدين) قد تُطلق ويُراد بها الذات، ومنه قول الله تعالى: ﴿ تَبَّتُ يَدَآ أَبِي لَهَبِ مِلَّ المسد/ ١] والمراد بذلك ذات أبي لهب بلا أدنى شكّ.

<sup>(</sup>٣) أي إذا قلتم: "إنّ سيدنا آدم هَ قد خَصَّهُ الله تعالى بأنّه خلقه بيده الحقيقية التي هي صفته كما قال الله تعالى لإبليس: ﴿مَامَنَعَكَأَن تَسُجُدَلِمَا خَلَقَتُ بِيدَى ﴾ . قلنا: هذا وهمٌ وتقوّل على الله تعالى ما لم يقل، إذ إنّ المراد من الآية: ما منعك أن تسجد لما خلقتُ أنا ولم يَخْلُقْهُ غيري وأنا ربّك وربّه، بدليل أنّ الأنعام من خيل وإبل وحمير وبقر وبغال وغيرها مخلوقة بيد الله تعالى أيضًا – أي بقدرة الله – كما في قوله تعالى: ﴿أَوْلَمْ يَرَوُا أَنَا خَلَقَنَا لَهُم مِّمَا عَمِلَتَ أَيْدِينَا أَنْحَكَما فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ ﴾ .

<sup>(</sup>٤) كما أوَّلها الصحابي الجليل ابن عباس، ولفظة (أَيْد) هي جمع (يد) وهي الكَفُّ، كما في «القاموس المحيط» (١/ ١٣٤٧) للفيروز آبادي، ومنه قول الله تعالى: ﴿ أَلَهُمُ أَرَّجُلُّ يَمْشُونَ بِهَآ أَمُّ لَمُمُ أَيْدِينَظِشُونَ بِهَآ ﴾.

<sup>(</sup>٥) في قول الله تعالى: ﴿ ثُعَسَوَدهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوهِهِ ﴾ [السجدة / ٩]، ومعنى: ﴿مِن رُّوهِهِ ﴾ أي مِنَ الرَّوح التي خلقها وأضافها إليه ليشرّفها، كما أضاف الكعبة إليه ليشرفها فقال لسيدنا إبراهيم ﷺ: ﴿وَطَهِّرْ بَيْتِيَ لِلطَّآمِهِ بِنَ وَالْقَآمِهِ فَي اللَّهُ وَهِ ﴾ [الحج / ٢٦].

بالخالق جلّ جلاله سوى ذلك لأنه لا يحتاج أن يفعل بواسطة، إذ ليس له أعضاء وجوارح يفعل بها لأنّه الغنيّ بذاته، فلا ينبغي أن يتشاغل بطلب تعظيم آدم مع الغفلة عما يستحقه الباري سبحانه من التّعظيم بنفي الأبعاض والآلات في الأفعال، لأنّ هذه الأشياء صفة الأجسام. وقد ظنّ بعض البُله أنّ الله يَمسُّ، حتى توهموا أنّه مَسَّ طينة آدم بيد هي بعض ذاته، وما فَطنُوا أنّه من جملة مخلوقاته جسمًا يقابل جسمًا فيتحدّ به ويفعل فيه، ومن السّحر من يعقد عقدًا فيتغيّر به الشيء حَالًا وَصِفَةً!! أفتراه سبحانه جعل أفعال الأشخاص والأجسام يعقدى إلى الأجسام البعيدة، ثم يحتاج هو في أفعاله إلى معاناة الطين؟! وقد رُدَّ قول من قال هذا بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِسَى عِندَ اللَّهِ كُمثُ لِ ءَادَمَ خَلَقَ كُهُ مِن ثُرًا بِ ثُمَّ قَاللَهُ مُن فَيكُونُ ﴾ [آل عمران/ ٥٥]» (١).

• تأويل قول الله تعالى في حق موسى هذ: ﴿وَلِنُصْنَعَ عَلَىٰعَيْنِ ﴾ [طه/٣٩]. وقوله تعالى لنوح هذ: ﴿ وَاصْنَعِ الْفُلْكَ بِأَعَيْنِنَا ﴾ [هود/٣٩]، ﴿ تَعْرِي بِأَعَيْنِنَا ﴾ [القمر/١٤]. وقوله تعالى لسيدنا محمد صلّى الله عليه وآله وسلّم: ﴿ فَإِنَّكَ بِأَعَيْنِنَا ﴾ [الطور/٤٥]:

قال الإمام الفخر الرازي بعد أن ساق هذه الآيات: «واعلم: أنّ نصوص القرآن - المذكورة آنفًا - لا يُمكن إجراؤها على ظاهرها لوجوه:

الأول: إنّ ظاهر قوله تعالى: ﴿وَلِنُصْنَعَ عَلَى عَنِيٓ ﴾ يقتضي أن يكون موسى ﷺ مُسْتَقرًّا على على الله على الل

الثاني: إنّ قوله تعالى: ﴿ وَأَصْنَعِ ٱلْفُلُكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ يقتضي أن يكون آلة تلك الصّنعة هي تلك العين.

الثالث: إنَّ إثبات الأعين في الوجه الواحد قبيح.

فثبت: أنّه لا بُدَّ من المصير إلى التّأويل، وذلك هو أن تُحمل هذه الألفاظ على شدّة

(١) ابن الجوزي، دفع شبه التّشبيه بأكف التنزيه (ص/ ١١٤ - ١١٦).

العناية والحراسة؛ والوجه في حسن المجاز: أنّ من عظمت عنايته بشيء، وميله إليه، ورغبته فيه، كان كثير النّظر إليه، فجعل لفظ (العين) - التي هي آلة لذلك النظر - كنايةً عن شدّة العناية»(١).

• تأويل قول الله سبحانه تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَرَيِكَ ﴾ [الأعراف/٢٠٦]. و ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَإِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾ [البقرة/ ٢٠٥]. و ﴿ فِي مَقْعَدِ صِدْقِ عِندَ مَلِيكٍ مُقَّنَدِرٍ ﴾ [القمر/ ٥٥]. و ﴿ أَبِن لِي عِندَكَ بَيْتًا فِي ٱلْجَنَّةِ ﴾ [التحريم/ ١١]. و ﴿ وَإِنَّ لَهُ عِندَنَا لَزُلُفَى وَحُسُنَ مَتَابٍ ﴾ [ص/ ٤٠]. و ﴿ وَمَنْ عِندَهُ وَلَا يَسْتَكُمِرُونَ ﴾ [الأنبياء/ ٩]:

قال الإمام ابن جماعة بعد أن ساقَ هذه الآيات: «كلّ ذلك، ليس المراد به عندية الجهة بل عنديّة الشرف والكرامة والإعانة والجبر واللّطف، لا عنديّة الحَيِّز والمكان فإن كون الرب تعالى عند الإنسان باعتبار الجهة والمكان مُحَالٌ بالإجماع»(٢).

وقال الإمام اللغوي أبو حيان الأندلسي (ت/ ٧٤٥هـ) في تفسيره: «وَمَعْنَى العِنْدِيَّةِ الزُّلْفَى وَالقُرْبُ مِنْهُ تَعَالَى بالمَكَانَةِ لَا بِالمَكَانِ»(٣).

وقال الإمامُ ابن العراقي (ت/ ٨٢٦هـ): «وَاللهُ تَعَالَى مُنَزَّهُ عَنْ الاِسْتِقْرَارِ وَالتَّحَيُّزِ وَاللهُ تَعَالَى مُنَزَّهُ عَنْ الاِسْتِقْرَارِ وَالتَّحَيُّزِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ مَنْ حَضْرَةِ الشَّرَفِ»(٤).

وفي نهاية هذا المبحث، يَتَبَيَّنَ أَنَّ مسلكَ التَّأُويلِ هو المسلكُ الصَّحِيحُ المُوافِقُ للشِّرع والعقل، لأنَّ اللهَ تعالى مُنَزَّهُ عن مُخاطبة عباده بالمُهْمَلِ الَّذي لا يُفْهَمُ معناه كما هو مسلك التّفويض، فإنّ التّفويض - كما مرّ - هو عدم معرفة النّص والمراد منه وقراءته

<sup>(</sup>١) الرازي، أساس التقديس في علم الكلام (ص/ ٩٦).

<sup>(</sup>٢) ابن جماعة، إيضاح الدليل في قطع حجج أهل التعطيل (ص/ ١١٢).

<sup>(</sup>٣) أبو حيان الأندلسي، البحر المحيط في التفسير (٥/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: أبو الفضل العراقي، طرح التثريب في شرح التقريب (٨ ٨٤).

دون تفسير أو تأويل، وإذا كان كذلك فإنّ سلوك هذا المسلك أمر تأباه القواعدُ الشَّرْعِيَّةُ القطعيّة، وذلك مِن وجوه:

الثّاني: إنّ مَنْ أُطلق عليهم اسم السّلف، قد ثبت عنهم أنّهم أوَّلوا آيات القرآن وبيّنوا معناها ومرادها، سواء ما أُضيف إلى الله تعالى من ألفاظ أم في غيره، وقد مرّ آنفًا نَمَاذجُ كثيرة من تأويلات أئمّة السّلف وعلمائها من الصّحابة والتّابعين ومن جاء بعدهم (٢)، وعليه فإنّ ما قاله بعض المحدثين مِنَ السّلف مِنَ القول بالتّفويض وإمرار النّصوص دون تأويل هو قول مردودٌ لا يُعَوَّلُ عليه.

الثالث: إن وصفَ علماء المُجَسِّمة لِمَسْلَكِ التَّفويض بأنَّه مسلك جهل، لِمَا فيه مِن تَجهيل الرَّسول بِمَعَانِي ما أنزلَ اللهُ إليه من الآياتِ وجبريل والسّابقين الأوّلين كما قال ابن تيمية (٢)، ولِما فيه من تكذيب القرآن وتجهيل الرّسول واستطالة الفلاسفة كما قال ابن العثيمين (٤)، هو وصفٌ صحيحٌ لهذا المَسْلَكِ ولكن ليس لإثبات ما ذهبوا إليه

<sup>(</sup>١) ابن الجوزي، مجالس ابن الجوزي في المتشابه من الآيات القرآنية (ص/ ١٧٨).

<sup>(</sup>۲) انظر: (ص/۱۲۷ – ۱٤٠).

<sup>(</sup>٣) ابن تيمية، مجموع الفتاوى (٥/ ٣٤).

<sup>(</sup>٤) ابن العثيمين، شرح العقيدة الواسطية لابن تيمية (ص/ ٩٧).

مِن تفويض الكيفيّة المُفضِيّة إلى التّجسيم، لأنّ تلك الأوصاف التي وَصَفُوا بِهَا مسلك التّفويض وأهله ستنطبق عليهم وعلى مسلكهم أيضًا، لأنّهم يقولون: نُثبت لله تعالى الكيفيّة وصفات الجسم من وجه وعين ويد ورجل وأصابع وما شابه مع تفويض هذه الكيفيّة إليه تعالى عن ذلك، فيكون الاتّفاق بين هذين المسلكين واضح - وهو الجهل مع زيادة من قبل مسلك المُجسِّمة على الخطأ الأوّل - وهو التّفويض - خَطأً آخر أشنع منه وهو التّجسيم في حقّ الله وهو مُخالِفٌ للعقل والنّقل كما بَيّنًا في المبحث الأول (ص/ ٣٣ - ٤٧).

الرابع: إنّ مسلكَ تفويض المعنى الّذي سلكته المُفَوِّضَةُ، ومسلك تفويض الكيفيّة الّذي سلكته المُجَسِّمَةُ، يبعد كلّ البعد عن اللّغة العربيّة التي نزل بها القرآن العظيم، وهي مليئة بالاستعارات والكنايات والمجازات.

وفي ذلك قال العلامة أبو حيان الأندلس عند تفسير قوله تعالى: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾: «مُعْتَقَدُ أَهْلِ الحَقِّ أَنَّ اللهُ تعالى لَيْسَ بِجِسْم وَلَا جَارِحَةَ لُهُ، وَلاَ يُشَبَّهُ بِشَيْء مِنْ خَلْقِه، وَلَا يُكَيِّفُ، وَلاَ يُشَبَّهُ بِشَيْء مِنْ خَلْقِه، وَلاَ يُكَيِّفُ، وَلاَ يَتَحَيَّزُ، وَلاَ تُحِلُّهُ الْحَوَادِثُ، وَكُلُّ هَذَا مُقَرَّرٌ فِي عِلْم أُصُولِ الدِّينِ. وَالجُمْهُورُ يُكَيِّفُ، وَلاَ يَتَحَيَّزُ، وَلاَ تُحِلُّهُ الْحَوَادِثُ، وَكُلُّ هَذَا مُقَرَّرٌ فِي عِلْم أُصُولِ الدِّينِ. وَالجُمْهُورُ عَلَى أَنَّ هَذَا اسْتِعَارَةٌ عَنْ جُودِه وَإِنْعَامِهِ السَّابِغ، وَأَضَافَ ذَلِكَ إِلَى اليَدَيْنِ جَارِيًا عَلَى طَرِيقَة العَرَبِ فِي قَوْلِهِمْ: فُلَانٌ يُنْفِقُ بِكِلْتَا يَدَيْهِ (...). وَقِيلَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ: يَدَاهُ نِعْمَتَاهُ، فَقِيلَ: هُمَا العَرَبِ فِي قَوْلِهِمْ: فُلَانٌ يُنْفِقُ بِكِلْتَا يَدَيْهِ (...). وَقِيلَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ: يَدَاهُ نِعْمَتَاهُ، فَقِيلَ: هُمَا العَرَبِ فِي قَوْلِهِمْ: فُلَانٌ يُنْفِقُ بِكِلْتَا يَدَيْهِ (...). وَقِيلَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ: يَدَاهُ نِعْمَتَاهُ، فَقِيلَ: هُمَا وَرَدُ مِمَّا يُوهِمُ التَّجْسِيمَ مَجَازَانِ عَنْ نِعْمَةِ الدِّينِ وَنِعْمَةِ المُطَرِ وَنِعْمَةِ النَّبَاتِ، وَمَا وَرَدَ مِمَّا يُوهِمُ التَّجْسِيمَ وَالكَفَايَة، أَو الظَّاهِرَة وَالْبَاطِنَة، أَوْ نِعْمَةِ المَطَرِ وَنِعْمَةِ النَّبَاتِ، وَمَا وَرَدَ مِمَّا يُوهِمُ التَّجْسِيمَ وَلَكُمْ اللهُ وَلِمُ هُولُ اللهُ عَلَى الْكَالَةُ مُ وَمَجَاذِ الاسْتِعَارَةِ وَغَيْرِ ذَلِكَ مِنْ أَفَانِينِ الكلامُ (١٠). وقَالَ وَخُهُمُ وَمُ عَلَى قَوْانِينِ الكلام (١٠). وَقَالَ المُعْتَعَلَقَ عَنْ فِي فَوْلَكُ مِنْ أَفَانِينِ الكلام (١٠). وَقَالَ المُعْتَلِقُ عَلَى قَوانِينِ اللَّغَةِ وَمَجَازِ الاسْتِعَارَةِ وَغَيْرِ ذَلِكَ مِنْ أَفَانِينِ الكلام (١٠). وَقَالَ

<sup>(</sup>١) وهذا هو مسلك التّأويل الّذي سلكته جَميع الفرق الإسلامية من المُنزِّهةِ.

قَوْمٌ مِنْهُمُ القَاضِي أَبو بَكْرِ ابْنُ الطَّيِّبِ(١): هَذِهِ كُلُّهَا صِفَاتٌ زَائِدَةٌ عَلَى الذَّاتِ ثَابِتَةٌ للهِ تَعَالَى مِنْ غَيْر تَشْبِيهٍ وَلَا تَحْدِيدٍ.

وَقَالَ قَوْمٌ مِنْهُمُ الشَّعْبِيُّ، وَابْنُ المُسَيَّبِ، وَالثَّوْرِيُّ (٢): نُؤْمِنُ بِهَا وَنُقِرُّ كَمَا نَصَّتْ، وَلَا نُعَيِّنُ تَفْسِيرَهَا، وَلَا يَسْبِقُ النَّظُرُ فيه (٣).

وَهَذَانِ القَوْلَانِ حَدِيثُ مَنْ لَمْ يُمْعِنِ النَّظَرَ فِي لِسَانِ العَرَبِ، وَهَذِهِ المَسْأَلَةُ حُجَجُهَا فِي عِلْم أُصُولِ الدِّينِ»(٤).

وقال الفقيه الشّافعي ابن حجر الهيتمي: "إنّ المسلمينَ قاطبةً أجْمعوا على استحالة التّجسيم والحلول والاستقرار على الله تعالى، وحكم بذلك صريح العقل. وأجْمعوا أيضًا على استحالة إرادة الحقيقة فيما ورد من ظواهر الآي والأخبار مِمّا يُوهم ذلك. واختلفوا بعد ذلك في مسألة منها، وهي هل يصح إطلاق جهة الفوقيّة والعلو من غَيْر تكييف ولا تتحديد عليه تعالى؟ فمذهب جَميع المتكلمين وفحول العلماء وأهل أصول الدّيانات إلى استحالة ذلك كما نصّ عليه أبو المعالي إمام الحرمين في «الإرشاد» وغيره من المتكلمين والفقهاء، وقالوا: إنّ ذلك مُلْزِمٌ للتّجسيم والحلول والتّحيّز والمماسة والمباينة والمُحَاذَاة وهذه كلّها حادثة، وما لا يعرى من الحوادث فهو حادثٌ، والله تعالى يستحيلُ عليه الحدوث شرعًا وعقلًا كما هو مُبيّنٌ في كتب الأصول.

<sup>(</sup>١) أي الإمام محمد بن الطيب بن محمد بن جعفر الباقلاني.

<sup>(</sup>٢) نِسْبَةٌ مذهب التّفويض إلى سفيان الثوري ليست صحيحة البتّة، فقد ثبت عنه أنّه أوّل قول الله: ﴿وَهُوَمَعَكُوا أَيْنَ مَاكُنَتُم ﴾، قال: «علمه». رواه عبد الله بن أحمد في «السُّنَّة» (ص/٣٠٦) (رقم/ ٥٩٧) وغيره.

<sup>(</sup>٣) وهذا هو مسلك التّفويض البعيد عن اللُّغَةِ العربية وأفانينها، كما عبّر الإمامُ اللُّغَوِي المفسّر ابن حيّان الأندلسي رحمه الله تعالى.

<sup>(</sup>٤) أبو حيان، البحر المحيط في التفسير (٤/ ٣١٥ – ٣١٦).

واختلف هؤلاء فيما ورد من ظواهر الآيات والأحاديث الصّحيحة مِمَّا يُوهم ذلك، فذهب بعضُ السّلف(١) كالشّعبي وابن المسيَّب وسفيان(١) إلى الوقف عنها(١)، وقالوا: يَجب الإيمانُ بها كما وردت ولا نتعدّى إلى تفسيرها، وَضُعِّفَ هذا القول بِمَا مرّ من الإجْماع على عدم إرادة حقيقتها في عُرف اللِّسَانِ، فقد تكلّموا فيها بصرفها عن ظواهرها، فَالسُّكُوتُ عنها مُوهِمٌ للعوام وتنبيةٌ للجهلة»(١).

وبهذا ينتهي كلامنا عن المُحْكَمِ والمُتَشَابِهِ في القرآن العظيم، لنبدأ بتحقيق نصّ كتاب «مجالس ابن الجوزي في المتشابه من الآيات القرآنيّة».



<sup>(</sup>۱) قوله: «بعض السّلف» هو الوصف الدقيق في مسألة تأويل الآيات المتشابهة، لأنَّ البعض الآخر من السّلف الصّالح قد أوّل الآيات والأحاديث التي يستشهد بها المجسمة على تجسيمهم لله تعالى عن قولهم علوًّا كبيرًا، وما يُعمِّمُهُ بعضُ الأغمار الّذين لا يُمَيِّزُونَ بين القاع والدّار ولا بينَ النّافع والضّار مِن أنّ السّلف مسلكهم التّفويض دون التّأويل والتّأويل مسلك الخلف فقط، فليس صحيحًا البتّة بدليل ما مرّ معنا في المطلب الثاني (ص/١٢٧ - ١٤٠) من نماذج كثيرة من تأويلاتهم للآيات المتشابهة، فانظره فإنّه مهمٌّ جدًّا في ردّ هذه الشّبهة التي تَفَشَّتْ بين أدعياء العلم من المُنزَّهةِ المقلّدين قبل أن تتفشّى في أوساط المجسمة الواهمين.

<sup>(</sup>٢) نِسْبَةُ مذهب التفويض إلى سفيان الثوري ليس صحيحًا البتّة، فقد ثبت عنه أنّه أوّل قول الله: ﴿وَهُوَ مَعَكُمُ أَيْنَ مَاكُمُتُمْ ﴾، قال: «علمه». رواه عبد الله بن أحمد في «السُّنَّة» (ص/ ٣٠٦) (رقم/ ٥٩٧) وغيره.

<sup>(</sup>٣) وهو مسلك التّفويض الّذي ضَعَّفَهُ العلاّمة الفقيه ابن حجر الهيتمي رحمه الله تعالى.

<sup>(</sup>٤) الهيتمي، الفتاوي الحديثية (ص/ ٨٠).

# مِعَ السَّرِ الْجُورِيُّ الْجُورِيِّ الْجُورِيُّ الْجُورِيِّ الْجُورِيِّ الْجُورِيُّ الْجُورِيُّ الْجُورِيِّ الْجُورِيُّ الْجُورِيُّ الْجُورِيُّ الْجُورِيُّ الْجُورِيُّ الْجُورِيِّ الْجُورِيُّ الْجُورِيِّ الْجُورِيِيِّ الْجُورِيِّ الْجُورِيِّ الْجُورِيِّ الْجُورِيِّ لِلْمِلْمِلْمِي الْجُورِيِيِّ الْجُورِيِيِّ الْجُورِيِيِّ الْجُورِيِيِّ الْجُورِيِيْلِي الْمُعْلِي الْمُعْرِيلِيْلِي الْمُعْلِي الْمُعْرِيلِي الْمُلْمِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْرِيلِي الْمُعْلِي الْمُعْ

تأكليفك الامام الحافظ لمفسّر لفقيّه جكماً لالدّينَّ لَيْ فِي كَالْفَرَى كَابُلالرِّحْنُ بنَ كَلِي كِي بنج كُمْد ابنت المجَوَزيَّ المتوفي 100 هذة

درًا المَّدَّةِ وَتَحْقَيْقِهُ الْمُسْتَةِ فِي الْمُسْتِدِينِهِ مِلْمَالِثُونِ الْمُسْتَةِ فِي الْمُسْتِدِينِ

# بِئْ مِ اللهِ اللهِ الرَّمْزِ الرَّحِي مِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَسَلَّمَ تَسْلِيهًا

وَمِنْ مَجَالِس ابن الجوزيِّ مَا نَصُّهُ: مجلس سُؤال: مَا تقولُ في أخبار الصّفات؟

**الجوابُ**: اعْلَمْ أَنَّ الحقَّ يُوصَفُ بِاليَدَيْنِ والوجه والعين (١)، على الوصفِ الَّذي يليقُ بهِ (٢).

<sup>(</sup>۱) لا يُوصَفُ اللهُ تعالى بهذا لأنّ ذلك مِن صفاتِ الجسمِ والله مُنزَّهٌ عنه، قال الإمام ابن حزم في «الفصل في الملل والأهواء والنحل» (۲/ ۱۲۷): «وَقَالَ الأَشْعَرِيُّ: «إِنَّ المُرَاد بقول الله تَعَالَى: ﴿ أَيْدِيناً ﴾ إِنَّمَا مَعْناهُ اليدان، وَإِن ذكرَ الأَعْينَ إِنَّمَا مَعْناهُ عَيْنَان». وَهَذَا بَاطِلٌ مُدخل فِي قَوْلِ المجسمة». انتهى. وما وردَ في القرآن مِن نسبة اليدين والوجه والعين له تعالى فليس على حقيقتها ولا يُمكن أن تُؤخذ على ظواهرها؛ بل الّذي يُراد منها معانٍ مجازيّة وراء تلك الألفاظ التي يستدل بها أهل التّجسيم على مرادهم وفهمهم السّقيم، وفي ذلك قال الإمام ابن حزم الأندلسي في كتابه «الفِصَلُ فِي المِللِ وَالأَهْوَاء والنّحلِ» (۲/ ۹۲) عند الكلام في التّوحيدِ وَنَفْيِ التّجسيم: «ذَهَبَ طَائِفَةٌ إِلَى القَوْلِ بِأَنَّ اللهَ تعالى جِسْمٌ (...)، وَاحْتَجُّوا بِآيَاتٍ مِن القُرْآنِ فِيهَا ذكرُ الدِّ وَاليَدُنِ وَالأَيْدِي وَالعَينِ وَالوَجْهِ وَالجنبِ (...). قَالَ أَبُو مُحَمَّد – أي ابن حزم –: وَلِجَمِيعِ هَذِه النّصُوصِ وُجُوهُ ظَاهِرَةٌ بَيْنَةٌ خَارِجَةٌ على خلافِ مَا ظَنُّوهُ وَتَأَوَّلُوهُ».

<sup>(</sup>٢) لا أدري ما الذي أحوج الإمام ابن الجوزي الحنبلي ﴿ إلى القول بهذا الكلام، عِلْمًا أَنَّه يَرُدُّهُ في كتبه التي يتناول فيها المسائل العقديّة، وكتابه «دفع شبه التشبيه بأكف التنزيه» خير شاهد على ذلك، وسيأتي بعضٌ من كلامه في ردّ ما قاله هنا في الهوامش التالية.

أَمَّا اليَدَيْنِ، فقد قالَ: ﴿مَامَنَعَكَأَن تَسَجُدَلِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى ﴾ [ص/٥٧](١)، وقالَ: ﴿بَلَ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنِفِقُكِفُ يَشَآهُ ﴾ [المائدة/ ٦٤](١)، وقالَ النَّبِيُّ ﴾ ("): ﴿إِنَّ الله خَلَقَ آدَمَ بِيدِهِ، وَكَتَبَ التَّوْرَاةَ بِيَدِهِ، وَغَرَسَ جَنَّةَ عَدْنٍ بِيدِهِ (١٤). فو جَبَ القولُ بذَلك، والتّسليم له(٥)، ونفي التّشبيه عنه.

وأمَّا الوجه (٢٠)، فقد قال تعالى: ﴿ وَيَبَّقَىٰ وَجُّهُ رَبِّكَ ﴾ [الرحمن / ٢٧] (٧)، وقال: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ

(۱) قال الحافظ ابن الجوزي (المؤلف) في كتابه «دفع شبه التّشبيه بأكف التنزيمه» (ص/ ١١٥): «قوله: ﴿لِمَا خَلَقَتُ بِيَدَى ﴾؛ أي: بقدرتي ونعمتي».

(٢) قال الإمام ابن الجوزي (المؤلف) في «زاد المسير في علم التفسير» (١/ ٥٦٦): «والمراد بقوله: ﴿لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى ﴾: أنّه جَوَاد يُنفق كيف يشاء، وإلى نحو هذا ذهب ابن الأنباري. قال ابن عباس: إن شاء وَسَعَ في الرِّزق وإن شاءَ قَتَّرَ».

(٣) هذا ليس مِن قول النّبِيِّ صلّى الله عليه وآله وسلّم، إنما هو مِن كلام كعب الأحبار أحد أحبار اليهود الذين دخلوا في دين الإسلام وبثّوا في المجتمع الإسلامي الإسرائيليات الباطلة. رواه عن كعب الأحبار: الإمام الحافظ عبد الرزّاق الصّنعاني في تفسيره (٢/ ٤١٢) (رقم/ ١٩٥٢)، والإمام الحافظ الطبري في تفسيره (١٩٥٧).

(٤) حديث باطل موضوع، رواه البيهقي في «الأسماء والصفات» (٢/ ١٢٥) (رقم/ ٦٩٢) وقال عقبه: «هذا مرسل». والمرسل من أنواع الحديث الضعيف كما هو معلوم ومشهور، والعجيب من الإمام ابن الجوزي (المؤلف) كيف يُورد هنا هذا الحديث الباطل، وقد حكم عليه بالضّعف في كتابه «دفع شبه التّشبيه بأكف التنزيه» (ص/ ٢٥٧) حيث قال: «هذا حديث لا يثبتُ عن قائله».

(٥) كيف يجب القول بذلك والتّسليم له، والحديث أصلاً باطلٌ موضوعٌ مكذوبٌ؟!!!

(7) قال الإمام ابن الجوزي (المؤلف) في «دفع شبه التّشبيه بأكف التّنزيه» (ص/١١): «قال الله تعالى: ﴿ وَيَبْقَى وَجُهُ رُبِّكِ ﴾ [الرحمن/٢٧]. قال المفسرون: معناه يبقى ربّك، وكذا قالوا في قوله: ﴿ فُرِيدُونَ وَجُهَهُ هُ ﴾ [الانعام/ ٥٠] أي يريدونه. وقال الضَّحَّاكُ وأبو عبيدة في قوله: ﴿ فُلُ شَيْءٍ هَاكُ إِلَا وَجَهَهُ هُ ﴾ [القصص/ ٨٨]: «أي إلّا هو». وقد ذهب الّذين أنكرنا عليهم [ أي مجسمة الحنابلة] إلى أنّ الوجه صفة تختص باسم زائد على الذات. قلتُ [أي ابن الجوزي]: فمن أين قالوا هذا وليس لهم دليل إلّا ما عرفوه من الحِسِّيَّاتِ؟! وذلك يُوجِبُ التّبعيض، ولو كان كما قالوا كان المعنى: أنّ ذاته تَهْلَكُ إلا وجهه. وقال ابن حامد: أثبتنا لله وجهًا ولا نجوز إثبات رأس. قلتُ: ولقد اقْشَعَرَّ بدني من جراءته على ذكر هذا فما أعوزه في التّشببه غير الرّأس».

(٧) قال الإمام ابن الجوزي (المؤلف) في «زاد المسير في علم التفسير» (٤/ ٢١٠): ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ﴾؛ أي: ويبقى رَبُّكَ ذو الجلال والإكرام».

هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ ﴿ القصص / ٨٨](١).

وأمَّا العين (٢)، فقد قال: ﴿وَلِنُصْنَعَ عَلَىٰعَيْنِيٓ ﴾ [طه/ ٣٩] (٣).

وليسَ الخلاف في اليد، إنَّما الخلاف(٤) في الجارحة.

وليسَ الخلاف في الوجه، وإنما الخلاف في الصّورة الجسميّة.

وليسَ الخلاف في العين، وإنما الخلاف في الحدقة.

فَالمُعْتَزِلَةُ يذهبون إلى التّعطيل والتّمويه (٥)، وَالمُشَبِّهَةُ إلى التّمثيل، وأهلُ السُّنَّةِ إلى

(۱) أوّل الإمامُ البخاري في صحيحه (٦/ ١١٢) هذه الآية بقوله: «إلا ملكه»، فماذا تقول المجسّمة في هذا التّأويل الواضح من الإمام البخاري، هل يصفونه بالبِدعة والضّلال والجهميّة والمعتزليّة كعادتهم في مَنْ يُؤَوِّلُ النُّصوص ويصرف النصّ عن ظاهره؟!!!!

(٢) قال الإمام ابن الجوزي (المؤلف) في «دفع شبه التشبيه بأكف التنزيه»: «ومن ذلك قوله: 
﴿ وَلِنُصْنَعَ عَلَىٰعَنِيۡ ﴾ [طه/ ٣٩]، ﴿ وَاَصْنَعَ الْفُلُكُ بِأَعَيُنِنَا﴾ [هود/ ٣٧]. قال المفسرون: بأمرنا؛ أي بمرأى منّا، قال أبو بكر ابن الانباري: أمّا جمع العين على مذهب العرب في إيقاعها الجمع على الواحد، يُقال: خرجنا في السّفر إلى البصرة. وإنّما جُمع لأنّ عادة الملك أن يقول: أمرنا ونهينا. وقد ذهب القاضي أبو يعلى إلى أنّ العين صفة زائدة على الذّات، وقد سبقه أبو بكر ابن خزيمة فقال في الآية: «لربنا عينان ينظر بهما». قلتُ [أي ابن الجوزي]: وهذا ابتداع لا دليل لهم عليه، وإنما أثبتوا عينين من دليل الخطاب في قوله عليه الصلاة والسلام: «وإنّ الله ليس بأعور». وإنما أراد نفي النقص عنه تعالى؛ ومتى ثبت أنّه لا يتجزّ أ، لم يكن لما يُتخيّل من الصّفات وَجْهُ».

(٣) قال الإمام ابن الجوزي (المؤلف) في «زاد المسير» (٢/ ١٥٨): «قوله تعالى: ﴿وَلِنُصْنَعَ عَلَى عَنِي ﴾ وقرأ أبو جعفر: ﴿ولْتُصْنَعْ ﴾ بسكون اللام والعين والإِدغام. قال قتادة: لتُغذى على محبتي وإرادتي. قال أبو عبيدة: على ما أُريد وأُحِبّ. قال ابن الأُنباري: هو من قول العرب: غُذي فلان على عيني؛ أي: على المَحَبَّة مِني. وقال غيره: لتُربَّى وتُغذى بمرأى مِنِّي، يُقال: صنع الرَّجل جاريته إذا رَبَّاهَا. وصنع فرسه إذا داوم على علفه ومراعاته».

(٤) أي مع المجسمة والمشبهة.

(٥) يبدو أنَّ الإمام ابن الجوزي الحنبلي استخدم بداية هذا الكتاب أسلوب التهجّم على المعتزلة في موضوع التَّأويل ووصفهم بما وصفهم، كي لا يكونَ لمجسمة الحنابلة حجّة عليه، إذ إنهم =

التّوحيد والتّنزيه.

فالمعتزلةُ جحدوا، والمشبّهةُ إلتحدوا، وأهلُ السُّنَّة وَحَّدُوا.

فالمعتزلةُ قالوا: المرادُ باليد القدرة أو النّعمة (١)، والمراد بالوجه الذّات في قوله: ﴿كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَا وَجُهَهُ ﴿ (٢)، كما يُقال: هذه وجه الرأي. كذلك ما جاء من هذا النحو، تَأُوّلُوهُ تَأْوِيلًا أبطلوا به صفاتِ الباري (٣) ﴾.

والمشبّهة قالوا: أرادَ باليدِ الجارحةَ، وبالوجهِ وجهَ الصُّورَةِ. وكذلكَ كلَّ ما جاءَ عن هذا النّحو تَأَوَّلُوهُ تَأَوُّلًا أَبْطَلُوا بهِ.

= يقولون لعلماء أهل السُّنَةِ والجماعة القائلين بتنزيه الله تعالى عن الجسمية – وهم جمهور علماء أهل السُّنَةِ –: إنّكم إذا قُلتم بالتّأويل فأنتم إذًا تُوافقون المعتزلة، والمعتزلة من شرّ أهل البدع؛ وذلك ليلبّسوا على العوام والجهلة فيميلون بذلك إلى مذهبهم القائل بتجسيم الله تعالى؛ والدليل على ذلك، أنّ ابن الجوزي نفسه وَتَبَعًا لعلماء أهل السُّنةِ من السّلف والخلف قد أوّل هذه الآيات المتشابهة، كما تَبيّنَ في الهوامش السابقة من كلامه الّذي نقلتُهُ من كتابيه «زاد المسير من علم التفسير» و «دفع شبه التشبيه بأكف التنزيه»، وكما سيتبيّن لاحقًا في القسم الثاني من هذا الكتاب (ص/ ١٧٤) حيث انتصر لمسلك التّأويل بالدّليل الشّرعيّ والعقليّ.

(۱) ليست المعتزلة فقط من قال بأنّ المراد باليد القدرة والنعمة، بل أنتَ يا ابن الجوزي الّذي قلتَ ذلك في كتاب «دفع شبه التّشبيه بأكف التنزيه» (ص/ ١١٥) حيث قلتَ: «قوله: ﴿لِمَا خَلَقْتُ بِيدَى ﴾؛ أي: بقدرتي ونعمتي».

(٢) بل أنت الّذي قُلْتَ ذلك في «زاد المسير في علم التفسير» (٤/ ٢١٠): « ﴿ وَيَبَعَّى وَجَهُ رَبِكَ ﴾؛ أي: ويبقى رَبُّكَ ذو الجلال والإكرام». قال الإمام ابن حزم في «الفصل في الملل والأهواء والنحل» ويبقى رَبُّكَ ذو الجلال والإكرام». قال الإمام ابن حزم في «الفصل في الملل والأهواء والنحل» (٢/ ١٢٧): «قَالَ اللهُ ﷺ: ﴿ وَيَبْغَى وَجَهُ رَبِكَ ذُو اَلْجَلَلِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾، فَذَهَبَتِ المجسّمةُ إِلَى الإحْتِجَاجِ بِهَذَا في مَذْهَبهم. وقَالَ الآخَرُونَ: وَجُهُ اللهُ تَعَالَى إِنَّمَا يُرَادُ بِهِ اللهُ ﷺ. قَالَ أَبُو مُحَمَّد: وَهَذَا هُوَ الحَقُ الَّذِي قَامَ البُرُهَان بصِحَّتِهِ لِمَا قَدَّمْنَا مِن إِبْطَالِ القَوْل بالتّجسيم».

(٣) كلام إنشائي لا فائدة منه، هدفه - كما بيّنا - دفع تُهَم مجسمة الحنابلة عن الإمام ابن الجوزي وعلماء أهل السُّنَةِ من السّلف والخلف القائلين بالتّأويل، بأنهم لما قالوا بالتّأويل فهم موافقون لأهل البدع والضّلالة من المعتزلة والجهميّة؛ وهذا واحد من الأساليب الرخيصة التي يسلكونها والطرق الملتوية التي يعتمدونها في إرهاب مخالفيهم مِن أهل السُّنَّةِ القائلين بالتّأويل والتّنزيهِ.

وأهلُ السُّنَّةِ أثبتوا اليدَ وَنَفَوُا الجارحةَ، وأثبتوا الوجهَ وَنَفَوُا الصَّورةَ(١)، وهو المذهب الحق(٢).

وقول المعتزلة: "إنّ المراد باليد القدرة" باطل (")، لأنّه يُؤدِّي إلى أن تكون للحقّ سبحانه قدرتين، فإنّه قال: ﴿يَدَى ﴾ (٤)؛ وأجمعَ المسلمون قاطبةً أنّه لا يجوز أن تكون له قدرتان. ثمّ هم يُوافقون على أنّ لله تعالى قدرة واحدة، فكيفَ يتأوّلون تَأَوُّلاً يُخَالِفُ مذهبهم وإجماع المسلمين (٥٠)!

وكذلك لا يجوزُ أَنْ يُقال: إِنَّ الحقِّ تعالى خَلَقَهُ بِنِعْمَتَيْنِ، لأَنَّ النعمة مخلوقة، والحقُّ لا يَخْلُقُ الخلقَ بمخلوق لأَنَّهُ لو خلقَ بمخلوق لكان مُحْتَاجًا إليه وهو مُنَزَّهُ عن الاحتياج(١٠).

(۱) أي: أثبتوا إضافة (اليد) و(الوجه) له تعالى كما ورد في الآيات وَنَفَوْا المعنى الحقيقي - وهو الجارحة - عنه تعالى، ولم يُثبتوا صفةً زائدة على الذّات تُسَمَّى: (صفة اليد) أو (صفة الوجه).

(٢) هذا هو مسلك تفويض المعنى الّذي نُسِبَ إلى بعضِ السّلف، وقد بَيّنًا في مبحث التّأويل (ص/ ١٥٥ - ١٥٨) مخالفته لقَوَانِين الشّريعة القطعيّة وَاللُّغَةِ العربيّة.

(٣) كيف يكون باطلاً وأنت الّذي قلتَ ذلك أيضًا في كتاب «دفع شبه التّشبيه بأكف التنزيه» (ص/ ١١٥) ونص كلامك: «قوله: ﴿لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى ﴾؛ أي: بقدرتي ونعمتي »؟!!!

(٤) لا يلزم أن يكون المعنى له قدرتين، لأنّ لفظة (اليدين) قد تُطلق ويُراد بها الذات، ومنه قوله تعالى: ﴿تَبَّتُ يَدَآ أَبِي لَهَبِ وَتَبَّ ﴾ [المسد/ ١] والمراد بذلك ذات أبي لهب بلا أدنى شكّ.

(٥) ويكفي في ردّ هذه الاحتمالات والإلزامات الباطلة، ما قاله الإمام ابن الجوزي (المؤلف) نفسه في «دفع شبه التّشبيه بأكف التنزيه» (ص/ ١١٥) وهو يردّ على المجسّمة هذا الإلزام الّذي قاله هنا: «فإن قالوا [أي المجسمة]: القدرة لا تُثنّى وقد قال: ﴿يَدَنَّ ﴾. قلنا [أي ابن الجوزي]: بلى، قالت العرب: ليس لي بهذا الأمريدان. أي ليس لي به قدرة، وقال عروة بن حزام في شعره:

فقالا شفاك الله والله مالنا بما ضمنت منك الضلوع يدان»

(٦) ويكفي في ردّ هذا كلّه، ما قاله الإمام ابن الجوزي (المؤلف) نفسه في «دفع شبه التّشبيه» (ص/ ١١٥) عند ردّه قول أبي يعلى الحنبلي المجسم: «اليدان صفتان ذاتيتان تُسميان باليدين» ما نصه: «قلتُ: وهذا تصرّف بالرأى لا دليل عليه. وقال ابن عقيل: معنى الآية [أى قوله تعالى: =

ولو كان الأمر كما زعموا، لما كان لآدم فضيلة على إبليس أن يقول: (وأنا بيدك خلقتني، التي هي قدرتك ونعمتك) (١)؛ وفي العلم بأنّ الحقّ أخرج هذا القولَ للتّعظيم، فخروج التّعظيم لآدم دليل على فساد ما تَأُوّلُوا(٢).

وقوله: ﴿ بَلِّ يَدَاهُ مَبِّسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيُّفَ يَشَآءُ ﴾ فأثبتَ نفس اليدين (٣)، ونفي الغلّ عنها رَدًّا

<sup>= ﴿</sup>لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى ﴾]: لِـمَا خلقتُ أنا، فهو كقوله: ﴿ ذَلِكَ بِمَاقَدَّمَتْ يَدَاكَ ﴾ [الحج/ ١٠] أي بما قَدَّمْتَ أنتَ».

<sup>(</sup>۱) الغريبُ العجيبُ من الإمام ابن الجوزي (المؤلف) أنّه استشهد بهذا الإلزام هنا، ونسبه في «دفع شبه التشبيه بأكفّ التنزيه» (ص/ ۱۱٥) لبعض البله، حيث قال: «وقد قال بعض البله: لو لم يكن لآدم هن مزية على سائر الحيوانات بخلقه باليد التي هي صفة، لَمَا عظّمه بذكرها وأجلّه، فقال: ﴿يَدَنَى ﴾، ولو كانت القدرة لما كانت له مزيّة (...). وقولهم: مَيْزَهُ بذلك عن الحيوان، نفاه قوله هن: ﴿خَلَقُنَا لَهُمْ مِمَّا عَمِلَتَ أَيْدِينَا أَنْعَكُما فَهُمْ لَهَا المِلْكُونَ ﴾ [يس/ ٧١]، ولم يدل هذا على تمييز الأنعام على بقية الحيوان...».

<sup>(</sup>۲) إلزام باطل مردود بدليل أنّ الأنعام من خيل وإبل وحمير وبقر وبغال وغيرها مخلوقة بيدالله تعالى - أيضًا بنصّ القرآن، وذلك في قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرُوا أَنَا خَلَقَنَا لَهُم مِمَا عَمِلَتُ أَيْدِينَا أَيْ عَلَى اللّه مَعْلَى اللّه الله من الآية: ﴿ مَا مَنعَكَ أَن شَجُدَ لِمَا خَلَقَتُ بِيدَى ﴾؛ أي: ما منعك الحقيقية من هذه الآية؟!! فيكون المراد من الآية: ﴿ مَا مَنعَكَ أَن شَجُدَ لِمَا خَلَقَتُ بِيدَى ﴾؛ أي: ما منعك أن تسجد لما خلقتُ أنا ولم يخلقه غيري وأنا ربّك وربّه. وقد ردّ الإمام ابن الجوزي (المؤلف) في «دفع شبه التشبيه بأكف التنزيه» (ص/ ١١٥) هذا الاحتمال الّذي ذكره هنا بقوله: «ثمّ قد أخبر أنّه نفخ فيه من روحه، ولم يرد إلّا الوضع بالفعل والتكوين، والمعنى: نفختُ أنا، ويكفي شرف الإضافة، إذ لا يليق بالخالق جل جلاله سوى ذلك لأنّه لا يحتاج أن يفعل بواسطة، فلا له أعضاء وجوارح يفعل بها لأنّه الغنيّ بذاته، فلا ينبغي أن يتشاغل بطلب تعظيم آدم مع الغفلة عما يستحقه الباري سبحانه من التعظيم بنفي الأبعاض والآلآت في الأفعال، لأنّ هذه الأشياء صفة الأجسام».

<sup>(</sup>٣) ليست الآية تتكلّم عن إثبات يدين حقيقتين أصلاً كي يُؤخذ منها صفة لله تعالى؛ وإنّما المراد منها أنّه جَوَادٌ يُنفق كيف يشاء، كما قال الإمام ابن الجوزي (المؤلف) في «زاد المسير في علم التفسير» (١/ ٥٦٦): «والمراد بقوله: ﴿بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾: أنّه جَوَادٌ يُنفق كيف يشاء، وإلى نحو هذا ذهب ابن الأنباري. قال ابن عباس: إن شاء وَسّع في الرزق وإن شاءَ قَتَّر».

لِمَا ادَّعته اليهودُ وإبطالًا لِما بَهَتُوا به حيث قالوا: ﴿ يَدُاللّهِ مَغْلُولَةً ﴾ (١)؛ أي مقبوضة على العطاء، لأنَّهم كانوا أكثر الناس أموالًا وأخصبهم ناحية، فلمّا كَذَّبُوا مُحْمَّدًا رسولَ اللهِ المصطفى قبض عنهم ما يُسَبِّبُ عليهم، فعند ذلك قالوا: ﴿ يَدُاللّهِ مَغْلُولَةً ﴾ أي ممسوكة، فأجيبُوا على قدر كلامهم، فقيل لهم: ﴿ بَلّ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ إنّه جواد ﴿ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاءً ﴾ (١).

وقولُ المعتزلة: «أرادَ بالوجه الذّات» فباطل (٣)، لأنّه أضافه إلى نفسه والمضاف ليس كالمضاف إليه، لأنّ الشيء لا يُضاف إلى نفسه.

ثُمَّ لو كانَ وجهُ الله هو ذاتُ الله، لجاز أن يُقال: نحن نعبد وجهًا، ونقول: يا وجه الله، اغفر لي؛ فلمّا لم يُجز الإجماعُ دلّ على فساد ما قالوه(٤٠).

وَأَمَّا قولُ مَنْ أرادَ بِهِ الجارحةَ (٥) فباطلٌ أيضًا (٢)، لأنّه لو كانَ يَدُهُ يَدَ جارحة وَوَجْهُهُ وَجُهُهُ وَجُهُهُ بَنْهَ بِنَفُسِك، والخالقُ اللهُ لا يُشَبَّهُ بالمخلوق، ولا يجوزُ عقلًا ونقلًا.

<sup>(</sup>۱) مرادهم بذلك أنّ الله تعالى عن قولهم فقيرٌ كما نَسَبَهُ اللهُ إليهم بقوله: ﴿إِنَّ اللّهَ فَقِيرٌ وَنَحْنُ أَغَنِيَآ ﴾ [آل عمران/ ۱۸۱]؛ وليس مرادهم إثبات اليدين لله تعالى، عِلْمًا أنّهم مجسّمة مشبّهة وفي ما يدعونه مُنزُ لًا مِن التّوراةِ ألفاظٌ تدخلُ في بابِ التّشْبِيهِ والتّجسيم كما هو معلوم ومشهور عنهم.

<sup>(</sup>٢) وهذا هو المراد من الآية بأنَّه جواد كريم، وليس إثبات اليدين تعالى الله عن ذلك علوًّا كبيرًا.

<sup>(</sup>٣) كيفَ يكونُ باطلاً وأنت الّذي أَوَّلْتَ ذلك في «زاد المسير في علم التفسير» (٢١٠/٤)، حيث قلتَ في تفسير قول الله تعالى ﴿وَيِنَّقَى وَجَّهُ رَبِّكَ ﴾: «أي: ويبقى رَبُّكَ ذو الجلال والإكرام»؟!!!

<sup>(</sup>٤) إذا كان تأويل الوجه بالذّات ممنوعًا، فهل يقول المانعون وهم المجسمة بفناء يد الله وساقه وجنبه ورجله وما إلى ذلك من أعضاء أثبتوها له تعالى عن ذلك بقوله سبحانه: ﴿كُلُ شَيْءٍ هَالِكُ إِلّا وَجُهَهُ ﴾ [القصص/ ٨٨]؟! وفي ذلك قالَ الإمام الحافظ ابن الجوزي (المؤلف) في «دفع شبه التّشبيه» (ص/ ١٦٣): «ولو كان كما قالوا: كان المعنى: أنّ ذاته تَهْلَكُ إلا وجهه».

<sup>(</sup>٥) وهم المجسّمة الّذين يأخذون بظواهر النّصوص لإثبات الأعضاء والجوارح لله تعالى.

<sup>(</sup>٦) فَرِحَ المجسمةُ بكلام الإمام ابن الجوزي السّابق، وزعموا أنّه تاب من منهج التَّنْزِيهِ إلى منهج التَّنْزِيهِ إلى منهج التَّخِيم، ولكن سُرعان ما خاب أملهم حين تَبيَّنَ لهم أنّ الإمامَ ابن الجوزي في هذا الكتاب يردِّ عقيدتهم في التّجسيم والتّأويل؛ وكلامه هنا إلى آخر الكتاب رَدُّ عليهم في موضوع التّجسيم والتّأويل؛ وكلامه هنا إلى آخر الكتاب رَدُّ عليهم في موضوع التّجسيم والتّأويل - ﴿إِنَّ اللَّهِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَوْبَ لا يُفْلِحُونَ ﴿ اللَّهِ مَنْتُ قُلِيلٌ وَلَمْ عَدَابُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّه

أُمَّا العقلُ، فلاستحالة ذلك عليه(١).

وأمّا النّقل، فقوله: ﴿لَيْسَكُمِثْلِهِ عَشَى أَمُ ﴾[الشورى/ ١١]، وقوله: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ, كُفُواً أَحَدُا ﴾[الإخلاص/ ٤]؛ فنفي الـمُمَاثَلَةَ والتكافؤ بينه وبين خلقه.

ثُمَّ لو حَمَلَ المُشَبِّهُ ظواهرَ الآيات في الصّفات على ما يعقل من صفاته لَتَخبَّطَ اعتقادُهُ، فإنّ الحقّ يقول في موضع: ﴿يَدُاللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيمٍ مُ ﴾ [الفتح/ ١٠](٢) فأثبتَ يَدًا واحدًا، وقال في موضع: ﴿مَامَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَى ﴾ [ص/ ٧٥](٣)، وقال في موضع آخر: ﴿مِمَّا في موضع آخر: ﴿مِمَّا عَمِلَتُ أَيْدِينَا آنْعَكُمًا ﴾ [يس/ ٧١] فَجَمَع؛ فإنّ حَمَلَ الآية على ظاهرها على ما يتوهمه من الجارحة، فلا يخلو أن يُثبت له يَدًا واحدةً أو اثنتين أو ثلاثة وما زاد على ذلك، وكلّ ذلك نقصٌ يليقُ بالمخلوق ولا يليقُ بالخالق.

ثُمَّ لِمَ أَخِذَ بِهِذِهِ الآياتِ، وَلَمْ يأخِذْ بقدره شيئًا مِنْ كتابِ اللهِ تعالى؟!

فَإِنْ أَخَذَ بواحدة فالمخلوقُ أكملُ منه، وإن أخذَ باثنين فقد عَطَّلَ حُكْمَ آية الجمع وهي قوله: ﴿أَيْدِينَا ﴾ [يس/٧١]، وإن أخذَ بالجمع والكثرة فقد عَدَّدَ وَأَثْبَتَ الاحتياجَ، وَنَقَضَ الإجماعَ.

ثُمَّ لو حُمِلَتْ هذه الآياتُ على ظواهرها، لاقتضى قَوْلُهُ: ﴿يَدُاللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ وجهَ

<sup>(</sup>۱) لأنّ من يكون له جارحة يكون جِسْمًا، والجسمُ مُحَالٌ على الله تعالى، قال الإمام ابن حزم في «الفصل في الملل والأهواء والنحل» (۲/ ۹۲) وهو يردّ على المجسمة: «لَو كَانَ البَارِي - تَعَالَى عَن إلْحَادِهِمْ - جِسْمًا لاقتضى ذَلِك ضَرُورَة أَنْ يكونَ لَهُ زَمَانٌ وَمَكَانٌ هُمَا غَيْرُهُ، وَهَذَا إِبْطَالُ التَّوْحِيدِ وَإِيجَابُ الشِّرْكِ مَعَهُ تَعَالَى لِشَيْئِنِ سِوَاهُ، وَإِيجَابُ أَشْيَاءً مَعَهُ غَيْرِ مَخْلُوقَةٍ وَهَذَا كفرٌ. وَقد تقدّم إنسادنا لِهَذَا القَوْل. وَأَيْضًا، فَإِنَّهُ لَا يُعْقَلُ البَّتَةَ جسمٌ إِلَّا مُؤَلِّفٌ طَوِيلٌ عريضٌ عميقٌ، وَنُظَّارُهُمْ لَا يَقُولُونَ بِهَذَا، فَإِن قَالُوهُ لَزِمَهُم أَنَّ لَهُ مُؤَلِّفًا جَامِعًا مُخْتَرِعًا فَاعِلًا...».

<sup>(</sup>٢) قال الإمام أبو حيان الأندلسي في «البحر المحيط» (٩/ ٤٨٦): «قَالَ الجُمْهُورُ: اليَدُ هنا النَّعْمَةُ، أَيْ نِعْمَةُ اللهِ فِي هَذِهِ المُبَايَعَةِ لِـمَا يُسْتَقْبَلُ مِنْ مَحَاسِنِهَا، فَوْقَ أَيْدِيهِمُ الَّتِي مَدُّوهَا لِبَيْعَتِكَ».

<sup>(</sup>٣) فأضاف يَدَيْنِ اثْنَيْنِ.

يد جارحة فوقَ يد جارحة، كقولهم: (وضع يد فلان على يد فلان)، فأيّهما الفاعلةُ مِنَ المُفعولة؟!

و لاقتضى قوله: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾، أنّ تكونَ يداه مَمْدُودَتَيْن مِنَ جِهَةِ الصّورة.

ولاقتضى قوله: ﴿ مِّمَّاعَمِلَتْأَيْدِينَآ أَنْعَكُمًا ﴾ مُمَاسَّةً وَمُلاَبَسَةً بأيدي كثيرةٍ مُتَعَدِّدَةٍ، والحقُّ تَعَالَى مُنَزَّهُ عَنْ ذَلِكَ كُلِّهِ.

وكذلكَ قالَ اللهُ: ﴿وَلِنُصْنَعَ عَلَىٰعَيْنِيٓ﴾ [طه/٣٩]، وقال: ﴿ وَأَصْنَعِ ٱلْفُلْكَ بِأَعَيْنِنَا﴾ [هود/ ٣٧]، وقال: ﴿ وَأَصْنَعِ ٱلْفُلْكَ بِأَعَيْنِنَا ﴾ [القمر/ ١٤]، فَإِنْ قلتَ في قوله ﴿ عَلَىٰ عَيْنِيٓ ﴾: إِنَّ لَهُ عَيْنًا واحدةً وهي جارحةٌ، فَنقُصُّ، وقد قال رسول الله ﴿ : «الدَّجَالُ أَعْوَرُ، وَإِنَّ رَبَّكُمْ لَيْسَ بَأَعْوَرَ » (الدَّجَالُ أَعْوَرُ، وَإِنَّ رَبَّكُمْ لَيْسَ بَأَعْوَرَ » (الدَّجَالُ أَعْوَرُ، وَإِنَّ رَبَّكُمْ لَيْسَ

وإن قلتَ: إنَّ له أعينًا جوارح، فقد أبطلتَ مذهبَك (٢).

وقولُك: إنّ له صورةً كصورة آدم وله عينان وليس له أعين، فذلك يُسْتَقْبَحُ في حقّ المخلوق فكيفَ في حقّه تعالى؟!

وأنشدوا:

تبارك ذو العرش المجيد عن الضِّدِّ وَالنِّدِّ المساهم والحدِّ

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ عبد الله الغماري في «فتح المعين بنقد كتاب الأربعين» (ص/٣٧) الذي رَدَّ فيه على شيخ المجسمة الهروي: «والحديث ليس فيه إثبات العينين لله، فمن أين أتى بها الهروي؟! إنْ كان فَهِمَ مِن قوله: «إنّ ربكم ليس بأعور» أنّه يستلزم أن تكون له عينان فهذا غلط واضح، فإنّ الصّفات لله تعالى لا تثبت إلا بلفظ صريح في حديث صحيح. وقد جاء في القرآن إثبات [أي إضافة] العين لله مفردة كقوله تعالى: ﴿وَلِنُصَنَعَ عَلَى عَنِيْ ﴾، ومجموعة كقوله سبحانه: ﴿ وَإَصَّنَعَ الْفُلُكَ بِأَعَيُنِنَا ﴾، ﴿ وَاصَّنَعَ الْفُلُكَ بِأَعَيُنِنَا ﴾، ﴿ وَالله الله والأهواء والنحل معناه صفة البصر أو الحفظ والكلاءة، وقال ابن حزم [في «الفصل في الملل والأهواء والنحل» (٢/ ١٢٧)]: لا يجوز لأحد أن يَصِفَ الله ﷺ بأنّ له عينين لأنّ النَّصَ لم يأتِ بذلك».

<sup>(</sup>٢) لأنَّ المجسّم يُثبت لله تعالى عن قوله عينين اثنين فقط دون الأعين!!!

وَجَلَّ عن الكيف المكيَّف وصفه وَعَزَّ عن الجسمِ المؤلَّف والعدِّ وعَن يد مخلوق بكف وإصبع وكوع وكرسوع يُؤيَّدُ بالزِّند

يُروى أنّ أحمد بن حنبل هن سأله ولده عبد الله عن قول رسول الله (۱) هذا هُمّرَتْ طِينَةُ آدَمَ بِيَدِهِ أَرْبَعِينَ صَبَاحًا» (۲). فقال له: «يا بني، إذا سألت عن اليد في صفة الخالق، فينبغي أن تقطع يدك أو تُخَبّئها في كُمّكَ ثُمّ تسأل». إشارةً إلى أنّ يَدَ الحقّ ليست كذلك جارحةً كيدك.

«خَمَرَ طِينَةَ آدمَ بِيدِهِ» - ما اللّذي يسبقُ إلى وهمك إن كان تخميره كتخميركم، فاليدُ المخمِّرة مثل أيديكم؟! إنما معنى التّخمير ما أخبر عنه في مصحف المجد: ﴿وَنَفْسِ وَمَا سَوِّنِهَا ﴿ فَاللَّهُ مَا فَخُورُهَا وَنَقُونُهَا ﴾ [الشمس/٧-٨].

فمعنى هذا التخمير: ما عُجِنَ من الخير وَالشَّرِّ في جِبِلَّتِكَ لا ما يسبق إلى وهمك، فإنه لو خمّرها كتخمّرك لكانت يده كيدك، ويبطل قول رسول الله الله المؤمن بين

<sup>(</sup>۱) هذا ليس قول رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم؛ وإنما هو قول سلمان الفارسي ، وكان قد أخذ عن أهل الكتاب قبل إسلامه. وقد أورد الإمام الدارقطني - كما في كتاب «العلل الواردة في الأحاديث النبوية» (٥/ ٣٣٨) (رقم/ ٩٣١) - الخلاف حول وقف هذا الحديث أو رفعه فق الأحاديث النبوية عن حديث أبي عثمان النهدي، عن ابن مسعود قال: "إن الله تعالى خمر طينة آدم». فقال: يرويه سليمان التيمي عن أبي عثمان عن سلمان أو ابن مسعود موقوفًا وهو الصحيح ومن رَفَعَهُ فقد وَهِمَ». وقال الدارقطني - كما في «أطراف الغرائب والأفراد» (٣/ ١٢٥) (رقم/ ٢٢٢١) لابن القيسراني - بأنّ المحفوظ هو الموقوف.

<sup>(</sup>۲) حديث موقوف على سلمان ومتنه منكر جِدًا، رواه الطبري في تفسيره (٦/ ٣٠٧) (رقم/ ٢٨٢)، والبيهقي في «الأسماء والصفات» (٢/ ١٥٠) (رقم/ ٢١٧)، وقال عقبه: «هَذَا مَوْقُوفٌ...، وَمَعْلُومٌ أَنَّ سَلْمَانَ كَانَ قَدْ أَخَذَ أَمْثَالَ هَذَا مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ حَتَّى أَسْلَمَ بَعْدُ». وحكم عليه الحافظ العراقي في «المغني عن حمل الأسفار في الأسفار في تخريج ما في الإحياء من الأخبار» (٢/ ١٦٢٩) (رقم/ ٨٨٨٤) بأنّه حديث باطل وأنّ إسناده ضعيف جِدًّا، كما ضَعَّفُهُ الإمام الشوكاني في «الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة» (ص/ ٢٥١) (رقم/ ٢٤).

إصبعين من أصابع الرحمن »(١)، لأنَّ يده لو كانت جارحة كيدك فأصابع اليد المعهودة لا تزيد على خمس أصابع، فإذا انْشَغَلَتِ الإصبعان بقلبٍ، والإصبعان بقلبٍ، بَقِيَ إصبعٌ واحدٌ، فتبقى قلوبُ العبادِ بماذا يُقَلِبُهَا؟!

وإنما يتضمّن معنى الحديث: العبارة عن اقتداره، والإشارة إلى سرعة التّقليب والتّغيير، ولهذا سُمِّيَ القلبُ قَلْبًا، لا أنّ الأصابعَ مُتَّسِمَةٌ بالأناملِ والبراجمِ (١) المركّبةِ مِنْ لحم وعظم وعرق ودم.

فَإِنْ قلتَ: إِنَّمَا خَاطَبِنَا بِمَا نَعْقَلَ، وَنَحَنَ لَا نَعْقَلَ فِي الشَّاهِدِ يَدًا إِلَّا جَارِحةً. نقول على قولكم: يجب أَنْ تكونَ مُؤَلَّفَةً حَامِلَةً للأعراض، فإنّكم لا تعلمون في الشّاهد يَدًا إلّا كذلك، وإذا كانت كذلك لاحتاج إلى مُخَصِّص فلزم حُدُوثُهُ، وانتفى قِدَمُهُ، وما لزم حدوثه جازَ بقاؤه و جاز عدمه؛ فأين الأدلّةُ عليكم بالتّوحيد والتّنزيه؟!

تَنزَّهُوا في بساتين التقديس، واخطبوا عرائس التوحيد، لِتُجْلَى لكم على منصّات البيان، لا بك لرؤية اليدين من بصيرة، فإنهما لا يُدركان بنور البصر وإنّما يُدركان بنور البصيرة.

وما مثالُ مَنْ ليس له بصيرة إلا كجماعة من العميان، سَمِعُوا بأنّه حُمِلَ إلى البلد حيوانٌ عجيبٌ، يُقال له: الفيلُ، فقالوا: تَعَالَوْاً حتّى ننظرَ هذا الحيوان العجيب، فجاءوا ليعرفوا حال الفيل وليس لهم نور يُدركونه به، فوقعت يدُ أحدهم على رجله، وآخر على نابه، وآخر على أُذنه، فانصرفوا وقالوا: قد فهمنا الفيل وأدركناه، فلما انصرفوا استقبلهم من يحضرهم من العميان، فسألهم عنه فشرعوا في الإخبار عنه. فقال الّذي لَمَسَ رجله: يُشبه إسطوانة خشب إلا أنّه لَيّـنٌ. وقال الّذي لَمَسَ نابه: أخطأتَ إنما يُشبه إسطوانة

<sup>(</sup>۱) قال الإمام ابن حزم في «الفصل في الملل والأهواء والنحل» (٢/ ١٢٨) عند تفسير هذا الحديث: «أَي بَين تدبيرين ونعمتين من تَدْبِيرِ الله الله على ونعمه، إِمَّا كِفَايَة تَسُرُّهُ وَإِمَّا بَلَاء يأجره عَلَيْهِ، وبالأصحّ في اللَّغَة النَّغْمَة وقلب كل أحد بين توفيق الله وجلاله وكِلَاهُمَا حكمه».

<sup>(</sup>٢) **البراجم**: هي مفاصل الأصابع، واحدتها (بُرْجُمَة). انظر: النووي، شرح صحيح مسلم (٢/ ١٣١).

حديد. وقال الذي لَـمَسَ أُذنه: أخطأتما إنما يُشبه جلدًا غليظًا. وكلّهم مخطئون في التّشبيه، والخطأ ما جاء في هذا الوقت وإنما جاء في ابتداء الأمر، وهو أنّهم طمعوا أن يرَوْا حقيقة الفيل من غير بصر.

فالرجلُ الذي له بصرٌ إذا سمع العميان يُخبرون بذلك أَخَذَ يضحكُ منهم، وإذا جاء البصيرُ الذي شاهده، قال: أخطأتم معاشر العميان، لا يُشبه خشبًا ولا حديدًا ولا جلدًا. فيقولون: ماذا يُشبه؟ فإذا أراد أن يُعَرِّفَهُمْ، كيف يَقدر أن يُشبِّههُ بشيءٍ مَا رَأَوْهُ؟! فلا يُمْكِنُ أن يُوصِلَ حقيقته إلى قولهم، وليس له حيلة سوى أن يقولَ: أيّها العميان، إنّ الذي خَطرَ ببالكم وسبق إلى أفهامكم من التشبيه بالفيل بخلافه.

فإذا كانتْ صورةٌ لها أشباهٌ وأمثالٌ لَا يُمْكِنُ إِيصَالُ تَفْهِيمِهَا إلى أفهام العميان، فتفهيمُ الصِّفَةِ الصَّمَدِيَّةِ التي لا تُشْبِهُ شيئًا ولا يُشبهها شيءٌ كيفَ يُمْكِنْنَا أَنْ نُوصِلَهَا وَنُصَوِّرَهَا للصِّفَةِ الصَّمَدِيَّةِ التي لا تُشْبِهُ شيئًا ولا يُشبهها شيءٌ كيفَ يُمْكِنْنَا أَنْ نُوصِلَهَا وَنُصَوِّرَهَا للصِّفَةِ الصَّمَةِ الصَّمَةِ الصَّمَةِ الصَّمَةِ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ القياسِ فَقِسْ سائرَ الصِّفَاتِ، فهي كالذَّات - ﴿وَلَا يُحِيطُونَ لِمِعْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

قُلْ: آمَنْتُ بِلَا تَشْبِيهٍ، وَصَدَّقْتُ بِلَا تَـمْثِيلٍ. وَعَلَيَّ ضمانك في يوم القيامة. فإنّه لا بُدَّ أَنْ تعتقدَ أنّ معبودك لا يُشْبهُ شيئًا، ولا يُشْبهُ شيءٌ.

ولا أُحِيلُكَ على العقلِ والكلامِ، وقد قالَ اللهُ تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلَى أَهُ ﴾، وتكفيكَ هُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ رَدًّا على المعطِّلة.

يا حادي قلوب العارفين، أُخْرِجْنَا إلى فضاءِ المعرفةِ، فقد أُخِذَ بِالرِّكَابِ مضيق الجدل، وأصابه اللَّغوب، فحجاج الحجاج، فكم تُشير عليها؟!

يقول الخصم المولع: فغرّد لها بقافية من رمل الإبل تقطع الرّمل.

وعللاها بحديث حاجر ولتُصنع الغلّات مابداها أذكر لها حجرا تقاما عراها ففدت تنفخ شوقًا في براها

يا خافي عن سرّ الوجود، لو رددت إلى ظلام وكرك لكفي بك، لأنّك لا تقدر على أَنْ تنظرَ إلى شمسِ النّهار؛ ما ذُكِرَ لكَ نَعْتُ مِن نعوته، جَلَّ عَيَّا تَدُلُّ عليه ظواهرُ النَّعُوتِ، وأنّها إنّها تدلُّ بالمقايسة على تحادث.

يا طفلَ المكتب، تعرفُ حلاوةَ الزَّبِيبِ؟ قال: نعم يا عمّ. وتعرفُ حلاوةَ الجِماع؟ قال: لا يا عمّ، كيف هو؟ قيل: حلاوة اللّذي لم تُدْرِكْ، كحلاوة الزّبيب الّذي أدركتَ - ﴿ بِلِسَانٍ عَرَفِي مُّبِينٍ ﴾ [الشعراء/ ١٩٥].

جَعَلَنَا اللهُ مِمَّنْ اقتدى واهتدى بمنّه، وصلّى الله على سيدنا محمّد وسلّم تسليمًا.

\* \* \*

# مَجْلِسُ سُؤَالٍ: الصَّحَابَةُ وَالتَّابِعُونَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ اشْتَغَلُوا بِالتَّأْوِيلِ؟ فَهَلْ يَجُوزُ لِغَيْرِهِمْ أَمْ لَا؟

والجوابُ: اعلمْ، أَنَّ مِنْ حُسْنِ إسلام المرءِ تَرْكُهُ مَا لَا يَعْنِيهِ، وإذا أرادَ اللهُ بعبدٍ شَرًّا ابتلاهُ بالجدلِ، وإذا أرادَ اللهُ بعبدٍ خيرًا وَقَقَهُ للعمل.

إِنْ أَخِذَ منكَ لسانَك وَرَدَّ إليك قلبَك فقد لَطَفَ بكَ، وَإِنْ أَخِذَ منكَ قَلْبَكَ وَرَدَّ إليكَ لسانكَ فقد عَظُمَتْ مُصيبَتُكَ.

ليسَ على المرءِ أضرُّ مِن الخوضِ في ذاتِ اللهِ وصفاته - «تَفَكَّرُوا في آلاء الله ولا تتفكّروا في الله»(۱).

<sup>(</sup>۱) حديث: «تَفَكَّرُوا في آلاَءِ الله وَلاَ تَتَفَكَّرُوا فِي اللهِ»، حديثٌ صحيحٌ عن رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم، رواه الإمام الطبراني في «المعجم الأوسط» (٦/ ٢٥٠) (رقم/ ٢ ١٣١)، وأبو نُعيم في «حلية الأولياء وطبقات الأصفياء» (٦/ ٦٧)، وأبو الشيخ الأصبهاني في «العظمة» (١/ ٢١٠) (رقم/ ١). وأورده الشيخ محمد ناصر الدين الألباني في «سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها» (٤/ ٣٥٥) (رقم/ ١٧٨)، وقال بعد أن ذكر الروايات المرفوعة والموقوفة: «وبالجملة فالحديث بمجموع طرقه حَسَنٌ عندي».

آمَنًا بهذه الأخبار، وأثبتناها إثباتًا يجلُّ عمّا يخطر في الأفكار، أو عمّا يُدْرَكُ في الدّنيا بالأبصار، أو يُتَوَهَّمُ في الخيال مِنْ تشبيهِ الحقّ تعالى في ذاته وصفاته بذوات الأغيار؛ لأنّ الحقّ بذاته مُنزَّةٌ عن مشابهةِ الخلق - ﴿ أَفَمَن يَغْلُقُ كُمَن لَا يُغْلُقُ ﴾ [النحل/ ٧١].

إِنْ نَفَيْتَ التّشبيه في الظّاهر والباطن فمرحبًا بك.

وَإِنْ لَم يُمْكِنْكَ أَنْ تَتَخَلَّصَ من شِرْكِ التَّشْبِيهِ إلى خالصِ التَّوحيدِ وخالصِ التَّنْزِيهِ إلا بالتَّأويل، فالتَّأويلُ خَيْرٌ مِنَ التَّشْبيهِ.

وإذا اعتقدتَ أنّ الحقّ ليس بجسم، فلا يخطرُ بِبَالِكَ بعدَ هذا شيءٌ مِن الاحتياجِ إلى شيءٍ مِن الاستواءِ بطريقِ الاتصال، وَالنّزُولُ بطريقِ الانتقال، لأنّ ذلك من صفاتِ الأجسام لا مِن صفاتِ الجلال.

فَإِنْ تَنَزَّهَتْ عَقِيدَتُكَ عَنْ دَرَنِ التَّشْبِيهِ وَالتَّمْثِيلِ فقد وقعَ الوِفَاقُ، وحصلَ الاتّفاق، سواء قلتَ في التّأويل أو لم تَقُلْ.

وقولُ المشبّهة: «إنّ الصَّحَابَةَ ما اشتغلوا بالتّأويل»(١)، فأقول: وكما لم يشتغلوا بالتّأويل لَمْ يشتغلوا بالتّشبيه والتّمثيل.

ثُمَّ أقول - وكأنَّي قلتُ -: إنَّ استعمالَ هذه الألفاظِ والعباراتِ واجبُّ؛ بل الواجبُ عليكَ معرفةُ الله.

وأسألك: هل كان الصّحابةُ عارفينَ بالله أو غيرَ عارفينَ به؟

فإن قلتَ: غير عارفينَ به، فهذا كُفْرُ. وإن قلتَ: عارفين، وَجَبَتْ عليك المعرفةُ كما وَجَبَتْ عليك المعرفةُ كما وَجَبَتْ عليهم. وَإِنْ أمكنك أَنْ تعرفَ معبودك بدون اشتغال بهذه الألقاب والعبارات فلا حَرَجَ عليكَ.

<sup>(</sup>۱) كلامهم غير صحيح، لأنّه قد ثبت عن الصحابي الجليل ابن عباس الله أوّل بعضًا من الآيات التي يستشهد بها المجسمة لإثبات الجوارح لله تعالى عن ذلك، وقد مرّ في المبحث الثاني (ص/١٢٧ - ١٢٩) نماذج من ذلك.

ومثالك مثال رجل يقول: إنّ الصّحابة كانوا إذا أرادوا أن يقصدوا مكّة لا يدخلون الكوفة، لأنّها لم تكن على طريقهم، لأنّ مقصدهم حضور عرفات لا لأنّ دخولَ الكوفة بدُعَةٌ؛ فكذلك ها هنا إن كانوا تركوا التّأويل(١) ما تركوه لكونه محظورًا، وإنّما تركوه لأنّ هذه الشُّبَهَ وَالبِدَعَ الّتي ظهرت في هذا الوقت لم تكن في ذلك الوقت تفتقر إلى التّأويل؛ بخلاف هذا الوقت، فإنّ البدع فيه قد ظهرت وَالشُّبَه فيه قد انتشرت، فنحتاج فيه إلى التّأويل لدحض شبهة التّشبيه والتّعطيل.

وما ذلك بضرب مثل إلا كمثل رجلين: أحدهما صحيح، والآخر مريض، فَتَرَكَ المريضُ التّداوي حتى أشرف على الهلاك، فقيل له: لماذا لا تتداوى؟ فقال: كان هذا لا يتداوى. فقيل له: يا مسكينُ، أنت غالطٌ هذا صحيح، والصّحيح لا يفتقر إلى الدّواء، حُمُرُ الوُحُوش لا تحتاج إلى البيطار، وإنما أنت المريضُ.

والمريضُ مَنْ هُوَ الآن في هذا الزّمان؟

المرضُ: التّشبيه والتّعطيل. والدّواء: التّفسير والتّأويل.

وكما أنّ ذلك المريض الّذي قد أشرف على التّلف لا غُنْيَة له عن استعمال الدّواء اقتداءً بالصّحيح لأنّه يهلك لا محالة، كذلكَ مَنْ غَلَبَ عليه مرضُ التّشبيه والتّعطيل ولم يتداوى بدواء التّفسير والتّأويل، فإنّه يهلكُ لا محالة.

ثُمَّ أقولُ: وكيفَ يُمْكِنُ أَنْ يقولَ: ما لم تتكلم فيه الصّحابة يكون بِدعة؟ وكثير مِنَ العلوم الشرعيّة ومن الأقيسة الفهميّة وعلوم العربيّة إلى غير ذلك لم يتكلّموا فيه، ولا يُقال: إنَّ ذلكَ بدْعَةٌ.

فإن قلتَ: إنّهم تكلّموا في الفقه ولكنّهم ما استعملوه بهذه الألقاب من الطّرد والعكس وقياس الخلف وقياس الشّبه. فكذلك أقول: تَكَلَّمُوا بالتّوحيد ولم يستعملوه بذكر الجسم والجوهر والعَرَض.

<sup>(</sup>١) ولم يتركوه أصلاً، وما جاء عن الصّحابي الجليل ابن عباس خير شاهد على أنّهم لم يتركوه.

ثُمَّ أقول: وكيف يُمكن أن يُقال: إِنَّ السَّلَفَ ما استعملوا التَّأُويل؟ وقد ورد في «الصّحيح» عن سيّد الكَوْنَيْنِ ﴿: أَنّه قَدَّمَ لَهُ ابنُ عبّاس وَضُوءَهُ، فقال: «مَنْ فَعَلَ هَذَا؟». قلتُ: أنا يا رسولَ الله، فقال: «اللَّهُمَّ فَقَهْ في الدِّينِ وَعَلِّمْهُ التَّأُويلَ»(۱).

فلا يخلو إمّا أن يكونَ الرَّسُولُ ﴿ أَرادَ أَنْ يدعوَ له أو عليه. فلا بُدَّ أَنْ تقولَ: أرادَ الدّعاء له لا دعاء عليه لا له.

ثُمَّ أقولُ: لا يخلو إمَّا أَنْ تقولَ: إنَّ دعاءَ الرَّسول ﴿ ليس مستجابًا، فليس بصحيح. وإن قلتَ: إنَّه مُستجاب، فقد تركتَ مَذْهَبَكَ وَبَطَلَ قَوْلُكَ إنَّهم كانوا لا يقولون بالتَّأويل.

وكيفَ والله يقول: ﴿ وَمَا يَعُلَمُ تَأُويلُهُ وَ إِلَّا الله أُويلُهُ وَ إِلَا الله أُويلُهُ وَ إِلَّا إِللَّهُ أُولُكُ مِنْ اللهُ أُويلُهُ وَ إِلَّا إِلَّا اللهُ أُويلُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللهُ أُويلُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللهُ أُويلُهُ وَاللَّهُ اللهُ أَولُولُهُ وَاللَّهُ اللهُ أُويلُهُ اللهُ اللهُ أُويلُهُ وَاللَّهُ اللهُ أُويلُهُ وَاللَّهُ اللهُ أَولُولُهُ وَاللَّهُ اللهُ اللهُ أُلَّا اللهُ أُولِكُ مِن اللهُ اللهُ أُلِكُ مِنْ اللهُ اللهُ أُلِكُ مِنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ أُلِكُ مِنْ اللهُ اللَّهُ الللللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللللهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ ال

ولو كان (الراسخون في العلم) لا يعلمون كما أنّ الجهال لا يعلمون، سَوَّوْا العَالِمَ بالجاهل، وهل مَنْ يعلم كَمَنْ لا يعلم؟! وقد فرّق الحقُّ بينهما، فقال: ﴿هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَالرّمر / ٩]، والمَعنَى لَا يَسْتَوُ ونَ.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي شيبة (٦/ ٣٨٣) (رقم/ ٣٢٢٢٣)، وإسحاق بن راهويه (٤/ ٢٣٠) (٢٠٨٨)، والبزار في مسنده (١/ ٢٨٦) (رقم/ ٥٠٧٥)، وأحمد في مسنده (١/ ٢٦٦) (رقم/ ٢٣٩٧) تعليق الشيخ شعيب الأرناؤوط: «إسناده قوي على شرط مسلم»، والطبراني في الكبير (١/ ٣٦٧) (رقم/ ٢٦٣) (وفي الأوسط (٢/ ١١١) (رقم/ ٢٤٢١) وفي الصغير (١/ ٣٢٧) (رقم/ ٢٤٥)، والحاكم في المستدرك (٣/ ٢١٥) (رقم/ ٢٢٨) وصحّحه ووافقه الذهبي، والآجري في «الشريعة» (٥/ ٢٦٦) (رقم/ ١٧٤٨)، وابن أبي عاصم في «الآحاد والمثاني» (١/ ٢٨٧) (رقم/ ٢٨٧).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو الضحى عن ابن عباس، كما قال المؤلف في «زاد المسير في علم التفسير» (١/ ٢٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير (٣/ ١١٧).

ثُمَّ لَوْ كان المتشابهُ غيرَ معلوم لَخَلَا إنزالُهُ عن الفائدة وهذا مُحَالٌ، لأَنَّ الحقَّ إنما أنزلَ القرآنَ للتبيين والإيضاح لا للإغماض والإشكال(١).

ثُمَّ أقول: هل كان الرسولُ يعلم المتشابه أو لا؟ فإن قلتم: إنه لا يعلم، فقد نسبتم الرسول إلى ما لا يليق به، وأبطلتم قوله: ﴿ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [النحل/ ٤٤]، لأنّ التَّبْيينَ إنما يكون مع العلم لا مع الجهل.

وإن قُلتم: إنّه كان يعلم. فهل بَيَّنَ أو لم يُبَيِّنُ؟ فإن قلتم: بَيَّنَ. فقد بَطَلَ قَوْلُكُمْ: إنّه غير معلوم، وَوَجَبَ أن يكونَ معلومًا على ما قلنا.

### شعر:

وداع دعا بالخيف مِن مِنَى يهيج أحزان الفؤاد وما يدري دعا: يا عمّ ليلى غيرها فكأنّما أطار بليلى طائر الحان في صدري

\* \* \*

أبكي إلى الشّرق إن كانت منازلكم بجانب الغرب خوفَ القيلِ والقال أقولُ بالخدّ خالٌ حينَ أذكره خوفَ الرّقيبِ وما بِالخدّ من خال

ثُمَّ يُقال للمشبّهة الَّذين يُنكرون التَّأويل: ما تقولون في قول سيّد الأوّلين والآخرين: «الحَجَرُ الأسودُ يَمِينُ اللهِ في الأَرْضِ»(٢).

هل تتأوّل الحديثَ أم لا؟ فإن قلتَ: لا أَتَأُوّلُهُ وأحملُ اللّفظ على ظاهره، فقد خرقتَ الإجماعَ، وألحقتَ معبودكَ بالجمادات، ووصفته بها؛ وهذا شيء يتقدّس عنه العبدُ المخلوقُ، فكيف بالمولى الخالق(٣)؟! ولهذا أجمعت الأُمَّةُ على تأويل هذا الحديث،

<sup>(</sup>١) وهذا يُبطل أيضًا مذهب التّفويض الّذي ينصّ على قراءة الآيات دون تفسيرها وتأويلها.

<sup>(</sup>٢) حديث باطل موضوع، أورده الحافظ ابن الجوزي (المؤلف) في «العلل المتناهية في الأحاديث الواهية» (٢/ ٨٥) (رقم/ ٩٤٤) وقال: «هذا حديث لا يصحّ...».

<sup>(</sup>٣) وقد أخذ بعض الحنابلة الحديث على ظاهره كابن الفاعوس الحنبلي المجسّم (ت/ ٢١هـ) =

مَنْ قال بالتّأويل ومن أنكره(١).

وكذلك أجمعوا على تأويل قول النَّبِيِّ ﴿ اللهِ تَعَالَى الرَّحْمَنِ مِنْ قِبَلِ الْيَمَنِ ( ) ( ) . لاستحالة أن يكون الحجر الأسود صفة من صفاتِ الله تعالى ، أو يكون له نَفَسٌ كتصاعد نَفَس الأَدَمِيِّ ( ) .

مساكينُ سَمِعُوا «نَفَسَ الرَّحْمَنِ» من صفة الحدثان؛ إنّما هو أُوَيْسُ القرني<sup>(٤)</sup>، وُضِعَتْ

<sup>=</sup> حيث قال: «الحجر الأسود يمين الله حقيقة»، وفي ذلك قال الذهبي في «سير أعلام النبلاء» (٩١/ ٢٢٢): «وكان أبو القاسم ابن السمر قندي يقول: إنّ ابن الخاضبة كان يقول لابن الفاعوس: الحجري، لأنّه كان يقول: الحجر الأسود يمين الله حقيقة».

<sup>(</sup>۱) كان الأولى بالإمام ابن الجوزي لإقامة الحجّة على مَنْ منع التّأويل أن يستشهد بقول الله تعالى: ﴿وَهُو مَعَكُمُ أَيْنَ مَاكُنتُم ﴾ [الحديد/ ٤]، وذلك لما قاله الإمام ابن حيان الأندلسي في «البحر المحيط في التفسير» (۱۰۱/۱۰) عند تفسير هذه الآية: «وهذه آية أجمعت الأمّة على هذا التّأويل فيها، وأنّها لا تُحْمَلُ على ظاهرها من المعيّة بالذّات، وهي حُجَّةٌ على مَنْ مَنعَ التّأويل في غيرها مما يُجرى مَجْرَاهَا مِنِ استحالةِ الحَمْلِ على ظاهرها. وقال بعض العلماء: فِيمَنْ يَمْتَنعُ مِنْ تَأُويلِ مَا لَا يُمْكِنُ حَمْلُهُ على ظاهره وقد تَأُوّلَ هذه الآية، لو اتّسَعَ عقله لتأوّل غير هذا مِمّا هو في معناه». أي مما هو يستحيل حمله على ظاهره في حقّ الله تعالى، كالآيات التي يتوهّم منها المجسّم إثبات الجسميّة لله تعالى عن ذلك.

<sup>(</sup>٢) قال الإمام البيهقي في «الأسماء والصفات» (٢/ ٣٩١) (رقم/ ٩٦٨) بعد روايته له: «إن كان محفوظًا فإنّما أراد: إنّي أجد الفرج من قِبَلِ اليمن، وهو كما قال النّبِيُّ ، «مَنْ نَفّسَ عَنْ مُؤْمِن كُرْبِ يَوْمِ القِيَامَةِ». وإنّما أراد من فَرَّجَ عن مؤمنة كرْبَةً مِنْ كُربِ يَوْمِ القِيَامَةِ». وإنّما أراد من فَرَّجَ عن مؤمنة كربة».

<sup>(</sup>٣) وقد تأوّل حديث «إني لأجد نَفَسَ الرّحمن من قبل اليمن» من المجسمة ولم يأخذه على ظاهره: ابن بطّة العكبري (ت/ ٣٨٧هـ) كما نقله القاضي أبو يعلى الفرّاء في «إبطال التّأويلات» (ص/ ٢٥٤) مُقِرَّا له، والإمام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (٦/ ٣٩٨) حيث قال شارحًا هذا الحديث: «فقوله: «مِنَ اليَمَنِ»، يُبيِّنُ مقصود الحديث؛ فإنّه ليس لليمن اختصاص بصفات الله تعالى حتى يُظَنَّ ذلك، ولكن منها جاء الّذين يحبّهم ويحبّونه...».

<sup>(</sup>٤) هو القدوة الزّاهد، سيّد التّابعين في زمانه، أبو عمرو أويس بن عامر بن جزء بن مال القرني المرادي اليماني، روى مسلم في صحيحه (٤/ ١٩٦٨) (رقم/ ٢٥٤٢) وأحمد في مسنده =

كبده على نيران الأشواق فوجد ريحَها صدرُ النَّبِيِّ [صلَّى الله عليه وسلَّم]، فقال: «إِنِّي لأَجِدُ نَفَسَ الرَّحْمَن مِنْ قِبَل اليَمَن (١٠).

يا عجبًا، مِنْ أين لكبد أُويس رائحة حتى يجد ريحَها صَدْرُ النَّبِيِّ؟! لكن قلوب الأنبياء رياحين الإيمان، فإذا هاجت وَجَدَتْهَا أرواحُ الصِّدِّيقِينَ فاستاقوا: «الأَرْوَاحُ أَجْنَادُ مُجَنَّدَةُ، فَهَا اتْعَارَفَ مِنْهَا اثْتَلَفَ، وَمَا تَنَاكَرَ مِنْهَا اخْتَلَفَ»(٢).

لَمَّاخَرَجَ قَمِيصُ يُوسُفَ من مصر، قال يعقوب في الحال: ﴿إِنِّ لَأَجِدُ رِيحَ يُوسُفَ ﴾ [يوسف/ ٩٤]، فصدرُ النَّبِيِّ وَجَدَ رِيحَ أُوَيْس من اليمن، كما وجدَ يعقوبُ ريحَ يوسفَ من مصر، وإن كانَ صدرُ النَّبِيِّ بالمدينة ويعقوب بكنعان.

أُرِيدُ لِقَاءَهُ فَإِذَا التَقَيْنَا تَكَالَمَتِ الضَّمَائِرُ فِي الصُّدُورِ أُمُورٌ لَيْسَ يَعْرِفُهَا سِوَانَا يُحَارُ لِفَهْمِهَا نَظَرُ الخَبِيرِ

سِرٌّ بِسِرٍّ، وإضمارٌ بإضمارِ، يا أُويْسُ ما الّذي أَخَّرَكَ عنّا؟ فقال: انشغالي بِبِرِّ الوالدة

<sup>= (</sup>١/ ٣٨) (رقم/ ٢٦٦) وغيرهما: عَنْ عُمَرَ بْنِ الخَطَّابِ، قَالَ: إِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﴿ يَقُولُ: ﴿ إِنَّ خَيْرَ التَّابِعِينَ رَجُلٌ يُقَالُ لَهُ: أُويْسٌ، وَلَهُ وَالِدَةٌ، وَكَانَ بِهِ بَيَاضٌ، فَمُرُوهُ فَلْيَسْتَغْفِرْ لَكُمْ». استشهد يوم صفّين وهو يُقاتل مع سيدنا عليّ بن أبي طالب ﴿ الفئة الباغية، روى الحاكم في مستدركه (٣/ ٤٥٥) (رقم/ ٢٧١٦) بسنده عن يَحْيَى بْنَ مَعِينٍ يَقُولُ: ﴿ قُتِلَ أُويْسٌ القَرَنِيُّ بَيْنَ مَعِينٍ يَقُولُ: ﴿ قُتِلَ أُويْسٌ القَرَنِيُّ بَيْنَ يَدِيْ أَمِيرِ المُؤْمِنِينَ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ يَوْمَ صِفِّينَ».

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في «التّاريخ الكبير» (٤/ ٧١) (رقم/ ١٩٩٠)، والطبراني في «المعجم الكبير» (٧/ ٥٠) (رقم/ ٢٠٧٢)، والبيّار في مسنده (٩/ ١٥٠) (رقم/ ٣٧٠٢)، والبيهقي في «الأسماء والصّفات» (٢/ ٣٩١) (رقم/ ٩٦٨)، وأورده الشيخ محمد ناصر الدين الألباني في «السّلسلة الصّحيحة» (٧/ ٣٩١) (رقم/ ٣٣٦٧).

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري في صحيحه (٤/ ١٣٣) (رقم/ ٣٣٣٦) تعليقًا، ومسلم في صحيحه (٤/ ٢٠٣١) (رقم/ ٢٦٣٨)، وأبو داود في سننه (رقم/ ٢٦٣٨)، وابن حبان في صحيحه (١٤/ ٢٦٠) (رقم/ ٢١٦٨)، وأبو داود في سننه (٤/ ٢٦٠) (رقم/ ٢٦٣٩) وفي الأوسط (٢/ ٢٦٠) (رقم/ ١٦٦٩) وفي الأوسط (٢/ ١٦٠) (رقم/ ١٥٧٧)، والحاكم في المستدرك (٤/ ٢٦٣) وغيرهم.

وَمَنْ حَضَرَ بقلبه ما غابَ، وَمَنْ غابَ بقَلْبهِ فما حَضَرَ.

إِنَّا أَقَمْنَا عَلَى عُذْرٍ لا عن قدرةٍ، وَمَنْ أقام على عُذْرٍ كَمَنْ قرب، قرب الأرواح لا قرب الأشباح.

كان موسى قريبًا من آسية قبل أَن يُجْعَلَ في التّابوت، وكم كان بينه وبين فرعون من البُعْدِ وهو في قصره.

يا أُوَيْسُ، لو رأيتَ رسولَ الله ﴿ كان أشهدك بدره. قال: رَأَيْتُهُ الرُّوْيَةَ المطلوبةَ، وهي أَثْمَرَتْ إحالة الفاروق (١) عَلَيَّ. وليس مقصوده مِنْ أنّه أرادَ الرُّؤْيَةَ؛ بل المقصودُ رؤيةٌ مرسلةٌ.

ويطمعني فيه عذوبة لفظه وتقطّعني عنه سيوف قواطع وأعلم أنّ النَّجْمَ دون وصاله ولكن لي قلب دهته المطامع

قال البَازِي(٢) للدراج(٣): إِنَّ بَنِي آدَمَ يأخذونني ويجبسونني في بيت مظلم، ومع هذا كلّه إذا أرسلوني على الصّيد نصحتُ وأمسكتُهُ عليهم ثُمَّ أرجع إليهم، وأنت لا يفعلون بك شيئًا من ذاك وأنت تهرب منهم، فها السِّرُّ في ذلك؟ فقال له: يا بَازِي أَنْتَ معذورٌ، ما رأيتَ قَطُّ كبد بازيّ مشويًا على النّار، وأنا إذا أخذوني فَإِنَّ كبدي يُشوى على النّار، وأنت لا يُصِيبُكَ مثلي.

«إِنِّي لأَجِدُ نَفَسَ الرَّحْمَنِ مِنْ جِهَةِ اليَمَنْ» - يا أُويْسُ، إلى أين تهرب؟ ليس معه قرار ولا منه فرار، فَجُعِلَتْ كَبِدُهُ مَحَكًا لَزناد الغيب، سقطت شرارة من نيران الشّوق فالتهبَ الحراق، فلمّا هَبَّ عليه نسيمُ الوقتِ وَجَدَهُ صدرُ النَّبِيِّ، فقال: «إِنِّي لأَجِدُ نَفَسَ الرَّحْمَنِ

<sup>(</sup>١) أي: عمر بن الخطاب ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) جاء في «القاموس المحيط» (١/ ١٢٦٢): «الباز والبازي: ضَرْبٌ مِن الصّقور».

<sup>(</sup>٣) الدراج: «نوع من الطير، يدرج في مَشْيَهِ». كما في «المعجم الوسيط» (١/ ٢٧٨).

مِنْ قِبَلِ اليَمَنِ».

يا مسكينُ، أينَ اليَمَنُ وَالنَّفَسُ مِـمَّنْ سَبَّحَ له الليلُ إذا عَسْعَسْ؟

أينَ اليمينُ والشَّمالُ مِـمَّنْ له القدرةُ والكمالُ؟

أينَ القيامُ والجلوسُ مِنَ المَلِكِ القُدُّوس؟

أينَ الهبوطُ والصّعودُ مِـمَّن سَبَقَ الوُجُود؟

إِذَا سَمِعْتَ: «يَنْزِلُ اللهُ»(۱)، فَلَا تُلَوِّثُ عَقِيدَتَكَ بِدَرَنِ التَّشْبِيهِ، فَإِنَّ كُلَّ دَرَنٍ يزولُ إِلَّا دَرَنُ التَّشْبِيهِ فإنّه لا يَزُولُ، ولو غُسِلَ بماءِ البحر.

الّذي يقول: أنا لا أقولُ بالتّشبيه ولا بالتّأويل فقد سَلَكَ طريقَ السّلامة، وَمَنْ قال بالتّأويل فقد تَأوَّلَ الآية تأويلًا مجهولًا، بالتّأويل فإنّه إذا عدل عن ظاهرِ النُّزُولِ إلى معنى واحدٍ فقد تَأوَّلَ الآية تأويلًا مجهولًا، وَمِنْ غير شكّ التّأويلُ المجهول.

وعلى كُلِّ قَوْلٍ، فتعالى وتقدّس عما يخطرُ بالبالِ، أو يُتَوَّهَمُ بالخيالِ، وَيَتَنَزَّهُ عن قَبُولِ الاتّصال والانفصال.

سُئِلَ موسى هِ: أَيُّ النَّاسِ أعلم؟ فقالَ: «أَنَا»، فَرُدَّ إلى بعض تلامذة الحقيقة وهو الخضر هِ؛ فلمّا عُرِضَتْ القصّة على الحبيب تَعَلَّمَ الأَدَبَ لَمَّا أَحَسَّ بأُوَيْسٍ، فكان

<sup>(</sup>۱) حديث: «ينزلُ الله»، أُوَّلَهُ الإمامُ مالك بن أنس بنزول المَلَكِ بأمرِ الله تعالى - كما ذكر الحافظ ابن عبد البر في «التّمهيد» (۱/ ۱۶۳) والذّهبي في «سير أعلام النبلاء» (۱۰٥/۸) - قال الحافظ ابنُ حجر العسقلاني في «فتح الباري» (۳/ ۳۰): «وقد حكى أبو بكر ابن فورك: أنّ بعضَ المشايخ ضبطه بضم أوله على حذف المفعول؛ أي: «يُنزلُ مَلكًا»، وَيُقَوِّيهِ ما رواه النَّسَائِي من طريق الأغر، عن أبي هريرة وأبي سعيد، بلفظ: «إِنَّ اللهَ يُمْهِلُ حَتَّى يَمُضِيَ شَطْرُ اللَّيْلِ ثُمَّ يَأْمُرُ مَنَادِيًا، يَقُولُ: هَلْ مِنْ دَاعٍ فَيُسْتَجَابَ لَهُ؟» الحديث. وفي حديث عثمان بن أبي العاص: «يُنَادِي مُنَادِ: هَلْ مِنْ دَاعٍ يُسْتَجَابُ لَهُ» الحديث. قال القرطبي: وبهذا يرتفع الإشكال».

يخافُ أن يقعَ عتابٌ على لفظة تُوجِبُ إحالته على حضرة، فكانَ يقولُ: «إِذَا مَرَّ عَلَيَّ يَوْمٌ لَا أَزْدَادُ فِيهِ عِلْما افْتَقَرْتُ لِلْحَقِّ، وَحِينَ أَشُمُّ رَائِحَةَ نَسِيمٍ أُوَيْسٍ تَهُبُّ مِنْ رَوْضَةِ عِلْمِهِ تَرُدُّهُ لِلْمَقْصِدِ، أَقُولُ: أَحَدُ »(١).

وصلّى الله على سيدنا ومولانا محمّد، وعلى آله وصحبه وسلّم تسليمًا.

اه المراد من «المجالس» لابن الجوزي بحروفه (۲).



<sup>(</sup>١) حديثٌ موضوعٌ مكذوب لا أصل له.

<sup>(</sup>٢) وكان الفراغ من تحقيقه ليلة ٩ من ذي الحجة لعام ١٤٣٣ من الهجرة المباركة.

## المصادر

- ابن أبي جمرة (ت/ ١٩٩هـ): (عبد الله بن سعد).
- 1. بهجة النفوس وتحليها بمعرفة ما لها وما عليها، طبعة دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى، عام ٢٠٠٤م.
  - ابن أبي حاتم (ت/ ٣٢٧هـ): (أبو محمد، عبد الرحمن بن محمد).
- ٢. تفسير القرآن العظيم، تحقيق: أسعد محمد الطيّب، طبعة مكتبة نزار الباز السعودية، الطبعة الثالثة، سنة ١٤١٩هـ.
  - ابن أبي شيبة (ت/ ٢٣٥هـ): (عبد الله بن محمد بن إبراهيم بن عثمان).
- ٣. مصنف ابن أبي شيبة، تحقيق: كمال الحوت، طبعة مكتبة الرشد الرياض، الطبعة الأولى، عام ١٤٠٩هـ.
  - ابن أبي عاصم (ت/ ٢٨٧هـ): (أحمد بن عمرو بن الضحاك بن مخلد).
- ٤. أـ السُّنَةُ، تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني، طبعة المكتب الإسلامي بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٤٠٠هـ/ ١٩٨٠م.
- ب- السُّنَةُ، تحقيق: باسم الجوابرة، دار الصميعي الرياض، الطبعة الأولى، عام ١٤١٩هـ/ ١٩٩٨م.

- ابن أبي يعلى (ت/٥٢٦هـ): (محمد بن محمد).
- طبقات الحنابلة، تحقيق: محمد حامد الفقى، طبعة دار المعرفة بيروت.
  - ابن الأثير (ت/ ٢٠٦هـ): (أبو السّاعدات، المبارك بن محمد الجزري).
- النهاية في غريب الحديث والأثر، تحقيق: طاهر الزاوي ومحمود الطناحي، طبعة المكتبة العلمية بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٣٩٩هـ/ ١٩٧٩م.
  - ابن الجوزي (ت/ ٩٧ هـ): (أبو الفرج، عبد الرحمن بن علي بن محمد).
- ٧. أخبار الصفات، تحقيق: الدكتور مرلين سوارتز، طبعة: بريل ليدن بوستن كولن،
   عام ٢٠٠٢م.
- ٨. أـدفع شبه التشبيه بأكف التنزيه، تحقيق: الشيخ حسن السقاف، دار الإمام النووي
   الأردن.
- ب- دفع شبه التشبيه بأكف التنزيه، تحقيق: محمد زاهد الكوثري، طبعة المكتبة الأزهرية للتراث القاهرة.
- ٩. الرد على المتعصب العنيد المانع من ذم يزيد، تحقيق: د. هيثم عبدالسلام محمد،
   طبعة دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى، عام ٢٢٦هـ/ ٢٠٠٥م.
- 10. زاد المسير في علم التفسير، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، طبعة دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة الأولى، سنة ١٤٢٢هـ.
  - ١١. صيد الخاطر، طبعة دار القلم دمشق، الطبعة الأولى عام ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٤م.
- ١٢. الضعفاء والمتروكون، تحقيق: عبد الله القاضي، طبعة دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٤٠٦هـ.
- 17. المنتظم في تاريخ الأمم والملوك، تحقيق: محمد عبد القادر عطا و مصطفى عبد القادر عطا، طبعة دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى، سنة ١٤١٢هـ/ ١٩٩٢م.

11. الموضوعات، تحقيق عبد الرحمن محمد عثمان، طبعة المكتبة السلفية، المدينة المنورة، الطبعة الأولى، عام ١٣٨٦هـ/ ١٩٦٦م.

- ابن قيم الجوزية (ت/ ٥١هـ): (محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد).
- ١٠. اجتماع الجيوش الإسلامية على غزو المعطلة والجهمية، طبعة مكتبة ابن تيمية
   مصر، الطبعة الأولى، عام ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٨م.
- 17. تهذيب سنن أبي داود وإيضاح علله ومشكلاته، مطبوع مع كتاب «عون المعبود شرح سنن أبي داود» للعظيم آبادي (ت/ ١٣٢٩هـ)، طبعة دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الثانية، عام ١٤١٥هـ.
  - ابن الموصلي (ت/ ٤٧٧هـ): (محمد بن محمد بن عبد الكريم بن رضوان).
- 1۷. مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة لابن القيم، تحقيق سيد إبراهيم، طبعة دار الحديث القاهرة، ط۱، ۱۲۲۲هـ/ ۲۰۰۱م.
  - ابن تيمية (ت/ ٧٢٨هـ): (أبو العباس، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام)
- ١٨. الإيمان، تَحقيق مَحمد ناصر الدين الألباني، طبعة المكتب الإسلامي عمان،
   الطبعة الخامسة، عام ١٤١٦هـ/ ١٩٩٦م.
- 19. درء تعارض العقل والنقل، تحقيق: محمد رشاد سالم، طبعة جامعة الإمام محمد ابن سعود الإسلامية السعودية، الطبعة الثانية، ١٤١١هـ/ ١٩٩١م.
- ٢. الفتوى الحموية الكبرى، تحقيق: حمد التويجري، طبعة دار الصميعي الرياض، الطبعة الثانية، عام ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٤م.
- ٢١. مجموع الفتاوى، تحقيق: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، طبعة مجمع الملك فهد
   لطباعة المصحف الشريف المدينة النورة،، الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ/ ١٩٩٥م.

- ابن جماعة (ت/ ٧٣٣هـ): (بدر الدين، محمد بن إبراهيم بن سعد الله).
- ٢٢. إيضاح الدليل في قطع حجج أهل التعطيل، تحقيق: وهبي سليمان غاوجي الألباني، طبعة دار السلام القاهرة، الطبعة الأولى، عام ١٩٩٠م.
  - ابن حبان (ت/ ٢٥٤هـ): (أبو حاتم، محمد بن حبان الدارمي البُستي).
- **٢٣. الثقات،** تحقيق: شرف الدين أحمد، طبعة دار الفكر بيروت، الطبعة الأولى، ١٣٩٥هـ/ ١٩٧٥م.
- ٢٤. صحيح ابن حبان، تحقيق شعيب الأرناؤوط، طبعة مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الثانية، عام ١٤١٤هـ/ ١٩٩٣م.
- ٢٥. المجروحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين، تحقيق: محمود زايد، طبعة دار
   الوعى حلب، الطبعة الأولى، عام ١٣٩٦هـ.
  - ابن حزم (ت/ ٥٦ هـ): (أبو محمد، علي بن أحمد بن سعيد الأندلسي).
- ٢٦. الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق: أحمد شاكر، طبعة دار الآفاق الحديثة بيروت.
  - ٢٧. الفِصَلُ فِي المِلَلِ وَالأَهْوَاءِ وَالنِّحَلِ، طبعة مكتبة الخانجي القاهرة.
  - ابن خزیمة (ت/ ۳۳۱هـ): (محمد بن إسحاق بن خزیمة النیسابوري).
- ٢٨. كتاب التّوحيد وإثبات صفات الرب ، تحقيق: عبد العزيز الشهوان، طبعة مكتبة الرشيد الرياض، الطبعة الخامسة، عام ١٤١٤هـ/ ١٩٩٤م.
  - ابن خلكان (ت/ ٦٨١هـ): (أحمد بن محمد بن إبراهيم البرمكي الإربلي).
  - ٢٩. وفيات الأعيان وأنباء الزمان، تحقيق: إحسان عبّاس، طبعة دار صادر بيروت.
    - ابن راهویه (ت/ ۲۳۸هـ): (أبو یعقوب، إسحاق بن إبراهیم بن مخلد).

• ٣٠. مسند إسحاق بن راهويه، تحقيق: د. عبد الغفور البلوشي، طبعة مكتبة الإيمان - الدينة المنورة، الطبعة الأولى، عام ١٤١٢هـ/ ١٩٩١م.

- ابن رجب (ت/ ٧٩٥هـ): (زين الدين، عبد الرحمن بن أحمد بن رجب).
- ٣١. ذيل طبقات الحنابلة، تحقيق: د. عبد الرحمن العثيمين، طبعة مكتبة العبيكان الرياض، الطبغة الأولى، سنة ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٥م.
  - ابن سعد (ت/ ٢٣٠هـ): (أبو عبد الله، محمد بن سعد بن منيع الهاشمي).
- **٣٢. الطبقات الكبرى،** تحقيق: إحسان عباس، طبعة دار صادر بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٩٦٨م.
  - ابن عبد البر (ت/ ٤٦٣هـ): (يوسف بن عبد الله بن محمد القرطبي).
- ٣٣. **الاستذكار**، تحقيق: سالم عطا ومحمد معوض، طبعة دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م.
- **75.** التمهيد لِما في موطأ الإمام مالك من المعاني والأسانيد، تحقيق: مصطفى العلوي ومحمد البكري، طبعة وزارة عموم الأوقاف والشؤون الإسلامية في المغرب، عام ١٣٨٧هـ.
  - ابن عساكر (ت/ ٥٧١هـ): (أبو القاسم، علي بن الحسن بن هبة الله).
- **٣٥. تاريخ د**مشق، تحقيق: عمرو العمروي، طبعة دار الفكر بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٤١٥هـ/ ١٩٩٥م.
- ٣٦. تبيين كذب المفتري فيما نُسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري، تحقيق: الإمام محمد زاهد الكوثري، طبعة دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة الثالثة، عام ١٤٠٤هـ.

- ابن قتيبة (ت/ ٢٧٦هـ): (أبو محمد، عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري).
- ٣٧. تأويل مشكل القرآن، تحقيق: إبراهيم شمس الدين، طبعة دار الكتب العلمية بيروت.
  - ابن قدامة المقدسي (ت/ ٦٢٠هـ): (أبو محمد، عبد الله بن أحمد بن محمد).
- .٣٨. روضة الناظر وجنة المناظر، طبعة مؤسسة الريان بيروت، الطبعة الثانية، عام .٣٨ هـ/ ٢٠٠٢م.
  - ابن القيسراني (ت/ ٥٠٧هـ): (أبو الفضل، محمد بن طاهر المقدسي).
- ٣٩. أطراف الغرائب والأفراد من حديث رسول الله الله الله الدار قطني، تحقيق: محمود نصار، طبعة دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٤١٩هـ/ ١٩٩٨م.
  - ابن كثير (ت/ ٧٧٤هـ): (أبو الفداء، إسماعيل بن عمر بن كثير).
  - · ٤. البداية والنهاية، طبعة دار الفكر بيروت، عام ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٦م.
- 13. أ\_تفسير القرآن العظيم، تحقيق: سامي سلامة، طبعة دار طيبة للنشر والتوزيع الرياض، الطبعة الثانية، عام ١٤٢٠هـ/ ١٩٩٩م.
- ب\_تفسير القرآن العظيم، تحقيق: محمد شمس الدين، طبعة دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٤١٩هـ.
  - ابن ماجه (ت/ ٢٧٣هـ): (أبو عبد الله، محمد بن يزيد القزويني).
  - ٤٢. السنن، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، طبعة دار الفكر بيروت.
  - ابن منظور (ت/ ٧١١هـ): (محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري).
    - **٤٣**. **لسان العرب**، طبعة دار صادر بيروت، الطبعة الثالثة، عام ١٤١٤هـ.
      - أبو الشيخ الأصبهاني (ت/ ٣٦٩هـ): (عبد الله بن محمد بن جعفر).

٤٤. العظمة، تحقيق رضاء الله المباركفوري، طبعة دار العاصمة – الرياض، الطبعة الأولى، عام ١٤٠٨هـ.

- أبو البقاء الحنفي، (ت/ ١٠٩٤هـ): (أيوب بن موسى الحسيني الكفوي).
- **٥٤. الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية**، تحقيق: عدنان درويش ومحمد المصرى، طبعة مؤسسة الرسالة بيروت.
  - أبو الفضل التميمي (ت/ ٢٠١٠هـ): (عبد الواحد بن عبد العزيز بن الحارث).
- 23. أ- اعتقاد الإمام المبجل أبي عبد الله أحمد بن حنبل (مطبوع بذيل «طبقات الحنابلة» لابن أبي يعلى الحنبلي)، طبعة دار الكتب العلمية.
- ب- اعتقاد الإمام المبجل أبي عبد الله أحمد بن حنبل، تحقيق: أشرف صلاح علي، طبعة دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى، عام ٢٠٠١م.
  - أبو الفضل العراقي (ت/ ٨٠٦هـ): (زين الدين عبد الرحيم بن الحسين).
- 22. طرح التثريب في شرح التقريب (أكمله ابنه أحمد أبو زرعة ولي الدين)، طبعة دار إحياء التراث العربي (مصوّرة عن الطبعة المصرية القديمة) بيروت.
  - أبو المعين النسفى (ت/ ٨٠٥هـ): (ميمون بن محمد).
- ٤٨. تبصرة الأدلة في أصول الدين، تحقيق: الدكتور حسين آتاي، طبعة نشريات رئاسة الشؤون الدينية للجمهورية التركية.
  - أبو بكر الخلال (ت/ ٣١١هـ): (أحمد بن محمد بن هارون بن يزيد).
- ٤٩. السُّنَّةُ، تحقيق: د. عطية الزهراني، طبعة دار الراية الرياض، الطبعة الأولى، عام
   ١٤١٠هـ/ ١٩٨٩م.
  - أبو حيان الأندلسي (ت/ ٥٤٧هـ): (محمد بن يوسف بن على بن يوسف).

المصادر

• ٥. البحر المحيط في التفسير، تحقيق: صدقي جميل، طبعة دار الفكر - بيروت، عام ١٤٢٠هـ.

- ٥١. النهر الماد من البحر المحيط، دار الجنان بيروت.
- أبو داود (ت/ ٢٧٥هـ): (سليمان بن الأشعث السجستاني).
  - ٥٢. السُّنن، طبعة دار الكتاب العربي بيروت.
- أبو داود الطيالسي (ت/ ٢٠٤هـ): (سليمان بن داود بن داود بن الجارود).
- **٥٣**. مسند أبي داود الطيالسي، تحقيق: د. محمد التركي، طبعة دار هجر مصر، الطبعة الأولى، عام ١٤١٩هـ/ ١٩٩٩م.
  - أبو عوانة (ت/ ٣١٦هـ): (يعقوب بن إسحاق الإسفرائيني).
- **30.** مستخرج أبي عوانة، تحقيق: أيمن الدمشقي، طبعة دار المعرفة بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٤١٩هـ/ ١٩٩٨م.
  - أبو منصور الماتريدي (ت/ ٣٣٣هـ): (محمد بن محمد بن محمود).
- **٥٥. تأويلات أهل السُّنَّة،** تحقيق: د. مجدي مسلوم، طبعة دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م.
- أبو منصور البغدادي (ت/ ٤٢٩هـ): (عبد القاهر بن طاهر بن محمد البغدادي التميمي الإسفرائيني).
- ٥٦. الفرق بين الفرق، طبعة دار الآفاق الجديدة بيروت، الطبعة الثانية، عام ١٩٩٧م.
   أبو نُعيم (ت/ ٤٣٠هـ): (أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق الأصبهاني).
- ٥٧. حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، طبعة دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة الرابعة، عام ٥٠٤ه.
  - أبو يعلى (ت/ ٣٠٧هـ): (أحمد بن على بن المثنى الموصلى).

المصادر

٥٨. المسند، تحقيق: حسين أسد، طبعة دار المأمون للتراث – دمشق، الطبعة الأولى،
 عام ١٤٠٤هـ/ ١٩٨٤م.

- أبو يعلى الحنبلي (ت/ ٥٨ ٤هـ): (محمد بن الحسين ابن الفراء).
- **90. إبطال التّأويلات لأخبار الصفات**، تحقيق: محمد الحمود النجدي، طبعة دار إيلاف الدولية الكويت.
  - الآجري (ت/ ٣٦٠هـ): (أبو بكر، محمد بن الحسين بن عبد الله البغدادي).
- ٦. الشريعة، تحقيق: الدكتور عبد الله الدميجي، طبعة دار الوطن الرياض، الطبعة الثانية، عام ١٤٢٠هـ/ ١٩٩٩م.
  - أحمد بن حنبل (ت/ ٢٤١هـ): (أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني).
    - ٦١. أ- مسند أحمد، طبعة مؤسسة قرطبة القاهرة.
- ب- مسند أحمد، تحقيق: شعيب الأرناؤوط وآخرين، بيروت، طبعة مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الأولى، عام ٢٠٠١م.
  - الأشعري (ت/ ٣٢٤هـ): (أبو الحسن، علي بن إسماعيل بن إسحاق).
- 77. مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين، تحقيق: نعيم زرزور، طبعة المكتبة العصرية\_بيروت، الطبعة الأولى، سنة ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م.
  - البخاري (ت/ ٢٥٦هـ): (أبو عبد الله، محمد بن إسماعيل بن إبراهيم).
- 77. التاريخ الكبير، تحقيق: هاشم الندوي وآخرين، طبعة دار الكتب العلمية مصورة عن دائرة المعارف العثمانية.
- 37. الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله و وسننه وأيامه (صحيح البخاري)، تحقيق: محمد زهير ناصر، طبعة دار طوق النجاة مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي، الطبعة الأولى، عام ١٤٢٢هـ.

٦٥. خلق أفعال العباد، تحقيق: عبد الرحمن عميرة، طبعة دار المعارف السعودية – الرياض، عام ١٣٩٨هـ/ ١٩٧٨م.

- البزّار (ت/ ٢٩٢هـ): (أبو بكر، أحمد بن عمرو بن عبد الخالق بن خلاد).
- 77. البحر الزخار (مسند البزار)، تحقيق محفوظ زين الله، طبعة مكتبة العلوم والحكم المدينة المنورة، الطبعة الأولى، عام ١٩٨٨م.
  - البسيوي (ت/ ٣٦٣هـ): (علي بن محمد).
- 77. **جامع أبي الحسن البسيوي،** طبعة وزارة التراث القومي والثقافة في سلطنة عُمان، عام ٤٠٤هـ/ ١٩٨٤م.
  - البغوي (ت/ ٥١٠هـ): (الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء).
- ٦٨. معالم التّنزيل في تفسير القرآن (تفسير البغوي)، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، طبعة دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٤٢٠م.
- ٦٩. شَرْحُ السُّنَّةِ، تحقيق: الشيخ شعيب الأرناؤوط، طبعة المكتب الإسلامي بيروت، الطبعة الثانية، عام ١٤٠٣هـ/ ١٩٨٣م.
  - البيهقي (ت/ ٥٨ ٤هـ): (أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخراساني).
- · ٧٠. أ\_الأسماء والصفات، تحقيق: محمد زاهد الكوثري، طبعة دار إحياء التراث العربي بيروت.
- ب \_ الأسماء والصفات، تحقيق: عبد الله الحاشدي، طبعة مكتبة السوادي السعودية، الطبعة الأولى، عام ١٤١٣هـ/ ١٩٩٣م.
- ٧١. السنن الكبرى، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، طبعة دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الثالثة، عام ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م.

- التّرمذي (ت/ ٢٧٩هـ): (محمد بن عيسى بن سَورة بن موسى).
- ٧٧. السُّنَن، تحقيق: أحمد شاكر وآخرين، طبعة دار إحياء التراث العربي بيروت.
- ٧٣. علل الترمذي الكبير، تحقيق: صبحي السامرائي وآخرين، طبعة عالم الكتب –
   بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٤٠٩هـ.
  - تقي الدين السبكي (ت/ ٥٦هـ): (تقي الدين، علي بن عبد الكافي).
- ٧٤. السيف الصقيل في الرد على ابن زفيل، تحقيق: محمد زاهد الكوثري، طبعة مكتبة زهران مصر.
- الحاكم (ت/ ٥٠٤هـ): (محمد بن عبد الله بن محمد بن حمدويه بن نُعيم بن الحكم الضبي الطهماني النيسابورة، المعروف بابن البيّع).
- ٧٠. المستدرك على الصحيحين، تحقيق: د. مصطفى عبد القادر عطا، طبعة دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٤١١هـ/ ١٩٩٠م.
  - الحسين بن بدر الدين (ت/ ٦٦٣هـ): (الحسين بن محمد بن أحمد الحسني).
- ٧٦. ينابيع النصيحة في العقائد الصحيحة، تحقيق: المرتضى بن زيد المحَطُّورِي، طبعة مكتبة بدر للطباعة والنشر والتوزيع صنعاء، الطبعة الثانية، عام ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠١م.
  - الخطيب البغدادي (ت/ ٦٣ ٤هـ): (أحمد بن على بن ثابت بن أحمد).
- ٧٧. الفقيه والمتفقه، تحقيق: عادل الغرازي، طبعة دار ابن الجوزي السعودية، الطبعة الثانية، عام ١٤٢١هـ.
  - الدارمي (ت/ ٢٢٥هـ): (أبو محمد، عبد الله بن عبد الرحمن السمر قندي).
- ٧٨. مسند الدارمي (المعروف بـ «سنن الدارمي»)، تحقيق: حسين الداراني، طبعة دار
   الكتاب العربي بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٤١٢هـ/ ٢٠٠٠م.
  - الدارقطني (ت/ ٢٢٥هـ): (أبو الحسن، على بن عمر بن أحمد بن مهدي).

٧٩. العلل الواردة في الأحاديث النبوية، تحقيق: محفوظ الرحمن زين الله، طبعة دار طيبة – الرياض، الطبعة الأولى، عام ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م.

- الذهبي (ت/ ٧٤٨هـ): (أبو عبد الله، محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز).
- ٨٠. تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام، تحقيق: د. عمر عبد السلام تدمري، طبعة دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٧م.
- ٨١. سير أعلام النبلاء، تحقيق شعيب الأرناؤوط، طبعة مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الثالثة، عام ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م.
- ٨٢. العلو للعلي الغفار، تحقيق: أشرف عبد المقصود، مكتبة أضواء السلف الرياض،
   الطبعة الأولى، سنة ١٤١٦هـ/ ١٩٩٥م.
- ٨٣. المغني في الضعفاء، تحقيق: نور الدين عتر، طبعة دار إحياء التراث بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٣٩١هـ.
- ٨٤. ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تحقيق: على محمد البجاوي، طبعة دار المعرفة للطباعة والنشر بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٣٨٢هـ/ ١٩٦٣م.
  - الرازي (ت/ ٢٠٦هـ): (فخر الدين، محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين).
- ٨٥. أساس التقديس في علم الكلام، طبعة مؤسسة الكتب الثقافية بيروت، الطبعة الأولى، سنة ١٤١٥هـ/ ١٩٩٥م.
- ٨٦. اعتقادات فرق المسلمين والمشركين، تحقيق: علي النشار، طبعة دار الكتب العلمية بيروت.
- ٨٧. التفسير الكبير، طبعة دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة الثالثة، سنة ١٤٢٠هـ.
- ٨٨. المحصول، تحقيق: الدكتور طه جابر العلواني، طبعة مؤسسة الرسالة بيروت،

- الطبعة الثالثة، عام ١٤١٨هـ/ ١٩٩٧م.
- الراغب الأصفهاني (ت/ ٢٠٥هـ): (أبو القاسم، الحسين بن محمد).
- ٨٩. تفسير الراغب الأصفهاني، تحقيق: د. محمد بسيوني، طبعة كلية الآداب في جامعة طنطا مصر، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ/ ١٩٩٩م.
- ٩. مفردات ألفاظ القرآن، تحقيق: صفوان داوودي، طبعة دار القلم دمشق، الطبعة الأولى، عام ١٤١٢هـ.
  - الرّوياني (ت/ ٣٠٧هـ): (أبو بكر، محمد بن هارون).
- **٩١.** مسند الروياني، تحقيق: أيمن أبو يماني، مؤسسة قرطبة القاهرة، الطبعة الأولى، عام ١٤١٦هـ.
  - السّيوطي (ت/ ٩١١هـ): (جلال الدين، عبد الرحمن بن أبي بكر).
- 97. شرح السيوطي لسنن النسائي، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، طبعة مكتبة المطبوعات الإسلامية حلب، الطبعة الثانية، عام ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م.
  - الشهرستاني (ت/ ٥٤٨هـ): (أبو الفتوح، محمد بن عبد الكريم بن أحمد).
- 97. الملل والنحل، تحقيق: السعيد المندوه، طبعة مؤسسة الكتب الثقافية بيروت، الطبعة الثانية، عام ١٤١٨هـ/ ١٩٩٨م.
  - الشيرازي (ت/ ٤٧٦هـ): (أبو إسحاق، إبراهيم بن علي بن يوسف).
- ٩٤. الإشارة إلى مذهب أهل الحق، تحقيق: محمد الزبيدي، طبعة دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٤١٩هـ/ ١٩٩٩هـ.
  - الصّدوق (ت/ ٣٨١هـ): (محمد بن على).
- ٩. التوحيد، تحقيق: علي أكبر غفاري، طبعة مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٤٢٧هـ/ ٢٠٠٦م.
  - الضّياء المقدسي (ت/ ٦٤٣هـ): (ضياء الدين، محمد بن عبد الواحد).

97. المستخرج من الأحاديث المختارة مما لم يُخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما (الأحاديث المختارة)، تحقيق: الدكتور عبد الملك بن دُهيش، طبعة دار خضر للطباعة والنشر والتوزيع – بيروت، الطبعة الثالثة، عام ١٤٢٠هـ/ ٢٠٠٠م.

- الطبراني (ت/ ٣٦٠هـ): (أبو القاسم، سليمان بن أحمد بن أيوب).
- 90. المعجم الأوسط، تحقيق: طارق محمد وعبد المحسن الحسيني، طبعة دار الحرمين القاهرة، عام ١٤١٥هـ.
- ٩٨. المعجم الكبير، تحقيق: حمدي السلفي، طبعة مكتبة ابن تيمية القاهرة، الطبعة الثانية، عام ١٤٠٤هـ/ ١٩٨٣م.
- 99. المعجم الصغير، تحقيق: محمد أمرير، طبعة المكتب الإسلامي بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٩٨٠/٥١٤٠م.
  - الطبري (ت/ ۳۱۰هـ): (أبو جعفر، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير).
- ١٠٠. تاريخ الأمم والملوك، تَحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، طبعة دار التراث \_ بيروت، الطبعة الثانية، عام ١٣٨٧هـ/ ١٩٦٧م.
- 1.۱. جامع البيان في تأويل القرآن، تحقيق: أحمد شاكر، طبعة مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٤٢٠هـ/ ٢٠٠٠م.
  - الطحاوي (ت/ ٣٢١هـ): (أبو جعفر، أحمد بن محمد بن سلامة).
- 1.۱۰ شرح مشكل الآثار، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، طبعة مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٤م.
- عبد الحق الإشبيلي (ت/ ٥٨١هـ): (أبو محمد، عبد الحق بن عبد الله بن الحسين بن سعيد الأزدي الأندلسي الإشبيلي، المعروف بابن الخراط).
- 1.٠٣. الأحكام الشرعية الكبرى، تحقيق: حسين عكاشة، طبعة مكتبة الرشد الرياض،

- الطبعة الأولى، عام ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠١م.
- عبد الله بن أحمد بن حنبل (ت/ ٢٩٠هـ): (أبو عبد الرحمن، عبد الله بن أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني البغدادي).
- 1.1. السُّنَّةُ، تحقيق: محمد سعيد سالم القحطاني، طبعة دار ابن القيم الدمام، الطبعة الأولى، عام ٢٠١٨هـ.
  - عثمان بن سعيد الدارمي (ت/ ٢٨٠هـ): (أبو سعيد، عثمان بن سعيد).
- ١٠٥. نقد الإمام أبي سعيد عثمان بن سعيد على المريسي الجهمي العنيد فيما إفترى على الله هي من التوحيد، تحقيق د. رشيد الألمعي، طبعة مكتبة الرشيد الرياض، الطبعة الأولى، عام ١٩٩٨م.
  - العزبن عبد السّلام (ت/ ٦٦٠هـ): (أبو محمد، عبد العزيزبن عبد السلام).
- 1.7. رسائل في التوحيد: الملحة في اعتقاد أهل الحقّ، تحقيق إياد الطباع، دار الفكر المعاصر بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٤٢٠هـ/ ١٩٩٩م.
  - العسقلاني (ت/ ٨٥٢هـ): (أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر).
- ۱۰۷. تقريب التهذيب، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، طبعة دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الثانية، عام ١٤١٥هـ/ ١٩٩٥م.
- 1.۸. تهذيب التهذيب، طبعة دار صادر نقلا عن دائرة المعارف النظامية في الهند، الطبعة الأولى، عام ١٣٢٦هـ.
  - 1.9. فتح الباري شرح صحيح البخاري، طبعة دار المعرفة بيروت.
- 11. **لسان الميزان،** طبعة مؤسسة الأعلمي للمطبوعات نقلا عن دائرة المعارف الهندية، الطبعة الثالثة، عام ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م.

- الغزالي (ت/ ٥٠٥هـ): (محمد بن محمد الغزالي الطوسي)
  - 111. إحياء علوم الدين، طبعة دار الكتب العلمية بيروت.
- 111. إلجام العوام عن علم الكلام، المطبعة الميمنية القاهرة.
- 117. المستصفى من علم الأصول، تحقيق: محمد الأشقر، طبعة مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٤١٧هـ/ ١٩٩٧.
  - الفيروزآبادي (ت/ ١٧٨هـ): (أبو طاهر، محمد بن يعقوب).
- 111. القاموس المحيط، تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، طبعة مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الثامنة، عام ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م.
- القاضي عبد الجبار (ت/ ٤١٥هـ): (أبو الحسن، عبد الجبار بن أحمد الهمذاني الأسدأبادي).
- 110. الأصول الخمسة، تحقيق: فيصل بدير عون، مطبوعات جامعة الكويت، سنة ١٩٩٨م.
- 117. شرح الأصول الخمسة، تحقيق: عبد الكريم عثمان، طبعة مكتبة وهبة القاهرة، الطبعة الثالثة، عام ١٤١٦هـ/ ١٩٩٦م.
- 111. المنية والأمل، تحقيق: د. سامي النشار ود. عصام الدين محمد، طبعة دار المطبوعات الجامعية الإسكندرية، عام ١٩٧٢م.
  - القرافي (ت/ ٦٨٤هـ): (أبو العباس، أحمد بن إدريس بن عبد الرحمن).
    - ١١٨. أنوار البروق في أنواء الفروق، طبعة عالم الكتب بيروت.
    - القرطبي (أبو عبد الله، محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري).
- ١١٩. الجامع لأحكام القرآن، تحقيق: أحمد البردوني، طبعة دار إحياء التراث العربي

- بيروت، الطبعة الثانية، عام ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م.
- الماتريدي (ت/ ٣٣٣هـ): (أبو منصور، محمد بن محمد بن محمود).
- ١٢. التّوحيد، تحقيق: فتح الله خليف، طبعة دار الجامعات المصرية الإسكندرية.
  - مالك بن أنس (ت/ ١٧٩هـ): (مالك بن أنس بن مالك بن عامر الأصبحي)
- ۱۲۱. الموطأ، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، بيروت، طبعة دار إحياء التراث العربي، عام ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٥م.
  - مجاهد بن جبر (ت/ ١٠٤هـ): (أبو الحجاج، مجاهد بن جبر التابعي المكي).
- 11۲. تفسير مجاهد، تحقيق: د. محمد عبد السلام أبو النيل، طبعة دار الفكر الإسلامي الحديثة مصر، الطبعة الأولى، عام ١٤١٠هـ/ ١٩٨٩م.
  - مسلم: (أبو الحسن القشيري النيسابوري، مسلم بن الحجاج).
- 1۲۳. المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله (صحيح مسلم)، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، طبعة دار إحياء التراث العربي بيروت.
  - النسفي (ت/ ٧١٠هـ): (أبو البركات، عبد الله بن أحمد بن محمود).
- 174. مدارك التّنْزيل وحقائق التّأويل، تحقيق: يوسف بديوي، طبعة دار الكلم الطيب بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٤١٩هـ/ ١٩٩٨م.
  - النووي (ت/ ٦٧٦هـ): (أبو زكريا، يحيى بن شرف النووي).
  - 170. تهذيب الأسماء واللغات، طبعة دار الكتب العلمية بيروت.
- ١٢٦. المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، طبعة دار إحياء التراث العربي -

بيروت، الطبعة الثانية، عام ١٣٩٢هـ.

• الهيتمي (ت/ ٩٧٤هـ): (أبو العباس، أحمد بن محمد بن علي بن حجر).

- ۱۲۷. الفتاوى الحديثية، طبعة دار الفكر بيروت.
- ۱۲۸. المنهاج القويم، طبعة دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٢٨. المنهاج القويم، طبعة دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى، عام
  - الهیثمي (ت/ ۸۰۷هـ): (علي بن أبي بكر).
- 179. مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، طبعة دار الكتب العلمية بإذن خاص من ورثة حسام الدين القدسي مؤسس مكتبة القدسي بالقاهرة، عام ١٤١٤هـ/ ١٩٩٤م.



## المراجع

- ابن العثيمين (ت/ ١٤٢١هـ):
- 1. شرح العقيدة الواسطية لابن تيمية، تحقيق: سعد فواز الصميل، دار ابن الجوزي الرياض، الطبعة الخامسة، عام ١٤١٩هـ.
- ۲. مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين، جمع وترتيب:
   فهد السليمان، طبعة دار الوطن السعودية، الطبعة الأخيرة عام ١٤١٣هـ.
  - ابن باز (ت/ ۱٤۲۰هـ):
- مجموع فتاوى ومقالات متنوعة لعبد العزيز بن باز، جَمع وإشراف: محمد الشويعر،
   طبعة دار القاسم السعودية، الطبعة الأولى، عام ١٤٢٠هـ.
  - أبو المحاسن القاوقجي (ت/ ١٣٠٥هـ): (محمد بن خليل بن إبراهيم).
    - 3. الاعتماد في الاعتقاد، طبعة مؤسسة الكتب الثقافية بيروت.
      - أحمد بن زيني دحلان (ت/ ١٣٠٤هـ):
- ٥. تقريب الأصول لتسهيل الوصول لمعرفة الله والرسول، طبعة مؤسسة الكتب الثقافية

- بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٩٩٩م.
- أحمد ابن الصديق الغماري (ت/ ١٣٨٠هـ):
- ٦. المغير على الأحاديث الموضوعة في الجامع الصغير، بيروت، دار الرائد العربي،
   ١٤٠٢هـ/ ١٩٨٢م.
  - باسم مكداش:
- الطبعة المناقب آل بيت النبي عند أهل السنة والجماعة، بيروت، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، عام ٢٠١٢م.
  - مأثير الإسرائيليات في الفكر العقدي الإسلامي (مخطوط).
    - حكمت بن بشير بن ياسين (حفظه الله تعالى):
- ٩. موسوعة الصحيح المسبور من التفسير بالمأثور، طبعة دار المآثر للنشر والتوزيع والطباعة المدينة المنورة، الطبعة الأولى، عام ١٤٢٠هـ/ ١٩٩٩م.
  - حمود التويجري (ت/ ١٤١٣هـ):
- 1. عقيدة أهل الإيمان في خلق آدم على صورة الرحمن، طبعة دار اللواء للنشر والتوزيع الرياض، الطبعة الثانية، عام ١٤٠٩هـ/ ١٩٨٩م.
  - الزركلي (ت/ ١٣٩٦هـ): (خير الدين بن محمود بن محمد بن علي).
  - 11. الأعلام، طبعة دار العلم للملايين بيروت، الطبعة الخامسة عشر، عام ٢٠٠٢م. سلامة القضاعي العزامي (ت/ ١٣٧٦هـ):
- ١٢. فرقان القرآن بين صفات الخالق وصفات الأكوان، طبعة دار إحياء التراث العربي

المراجع المراجع

- بيروت.

عبد السلام الوجيه:

17. أعلام المؤلفين الزيدية، طبعة مؤسسة الإمام زيد بن علي – الأردن، عام ٢٠٠٢م. عبد الله ابن الصديق الغماري (ت/ ١٤١٣هـ):

- 14. فتح المعين بنقد كتاب الأربعين، تحقيق: الشيخ حسن السقاف، طبعة دار الإمام النووي الأردن، الطبعة الثالثة، عام ١٤٢٨هـ/ ٢٠٠٧م.
- المناوي (ت/ ١٠٣١هـ): (زين الدين، محمد المدعو بـ: عبد الرؤوف بن تاج العارفين بن على).
- 10. فيض القدير شرح الجامع الصغير، طبعة المكتبة التجارية الكبرى مصر، الطبعة الأولى، عام ١٣٥٦هـ.
  - محمد بن علي التهانوي (ت/١٥٨هـ):
- ١٦. موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، تحقيق: د. علي دحروج، طبعة مكتبة لبنان ناشرون بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٩٩٦م.
  - محمَّد خليل هراس (ت/ ١٣٩٥هـ):
- 11. شرح العقيدة الواسطية لابن تيمية، طبعة دار الهجرة للنشر والتوزيع الخُبَر، الطبعة الثالثة، عام ١٤١٥هـ.
  - محمد صديق حسن خان القنوجي (ت/١٣٠٧هـ):
- ١٨. قطف الثمر في بيان عقيدة أهل الأثر، تحقيق: عاصم القريوتي، طبعة عالم الكتب
   بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٩٨٤م.

- محمد عربي التباني (ت/ ١٣٩٠هـ):
- 19. براءة الأشعريين من عقائد المخالفين (الكتاب مطبوع باسم أبي حامد بن مرزوق)، طبعة مطبعة العلم - دمشق، عام ١٣٨٧هـ/ ١٩٦٧م.
  - محمد ناصر الدين الألباني (ت/ ١٤٢٠هـ):
- ٢. إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل، طبعة المكتب الإسلامي بيروت، الطبعة الثانية، عام ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م.
  - ٢١. سلسلة الأحاديث الصحيحة، طبعة مكتبة المعارف الرياض، ٢٠٠٢م.
- ۲۲. سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة وأثرها السيىء في الأمة، طبعة دار المعارف
   الرياض، الطبعة الأولى، عام ١٤١٢هـ/ ١٩٩٢م.
- ٢٣. ظلال الجنة في تخريج السنة لابن أبي عاصم، طبعة المكتب الإسلامي بيروت،
   عام ١٤١٣هـ/ ١٩٩٣م.
- ٢٤. مختصر العلو للذهبي، طبعة المكتب الإسلامي بيروت، الطبعة الثانية، عام
   ١٤١٢هـ/ ١٩٩١م.
  - مرتضى الزبيدي (ت/ ١٢٠٥هـ):
  - ٢٥. إتحاف السّادة المتقين بشرح إحياء علوم الدين، دار الفكر بيروت.
- **٢٦. تاج العروس من جواهر القاموس،** تحقيق: مجموعة من المؤلفين، طبعة دار الهداية القاهرة.
  - مرعي الكرمي (ت/ ١٠٣٣هـ): (مرعي بن يوسف بن أبي بكر بن أحمد).
- ٢٧. أقاويل الثقات في تأويل الأسماء والصفات والآيات المحكمات والمشتبهات،

المراجع

تحقيق: شعيب الأرناؤوط، طبعة مؤسسة الرسالة - بيروت، عام ١٤٠٦هـ.

- ملا على القاري (ت/١٠١٤هـ):
- ۲۸. مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، دار الفكر بيروت، الطبعة الأولى،
   ۲۲۱هـ/۲۰۰۲م.
- ٢٩. منح الروض الأزهر شرح الفقه الأكبر، تحقيق: وهبي سليمان غاوجي، طبعة دار
   البشائر بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٤١٩هـ/ ١٩٩٨م.



## فهرس

| سفحة | الموضوع الع                                                                                                 |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣    | مُقَدِّمَةُ المُحَقِّق                                                                                      |
| ٥    | ترجمة الإمام الحافظ ابن الجوزي الحنبلي                                                                      |
| ٥    | شيوخه                                                                                                       |
| ٦    | تلاميذه                                                                                                     |
| ٦    | ثناء العلماء عليه                                                                                           |
| ٩    | عقيدته                                                                                                      |
| ١٢   | مصنفاته                                                                                                     |
| ۱۳   | محاسنه                                                                                                      |
| ١٤   | محنته                                                                                                       |
| ١٦   | و فاته                                                                                                      |
| ١٧   | هدف الكتاب                                                                                                  |
| ۲۱   | وصف النسخة المخطوطة                                                                                         |
| 77   | نماذج من المخطوطة                                                                                           |
| 70   | المبحث الأول/ العقيدة الإسلامية بين التَّنْزيه والتَّجسيم                                                   |
| 79   | المطلب الأول/ تَنْزِيهُ اللهِ عَنِ الجِسْمِيَّةِ وَلَوَازِمِهَا عَقِيدَةُ أَغْلَبِ الفرَقِ الإِسْلَامِيَّةِ |
| ۳.   | أُوَّلا: عَقِيدَةُ النَّنْزِيهِ هي عَقِيدَةُ جُمْهُورِ الفِرَقِ الإِسْلَامِيَّةِ                            |

٢٠٤ فهرس المحتويات

| 41    | ١ – الإمام عليّ بن أبي طالب (ت/ ٤٠هـ)                                                                          |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٨    | ٢- الإمام الحسن بن علي (ّت/ ٥٠)                                                                                |
| 49    | ٣- الإمام علي بن الحسين بن علي زين العابدين (ت/ ٩٥هـ)                                                          |
| ٤٠    | ٤- الإمام جعفر بن محمد الصادق (ت/ ١٤٨هـ)                                                                       |
| ٤١    | ٥ – الإمام موسى الكاظم (ت/ ١٨٣ هـ)                                                                             |
| ٤١    | ٦- الإمام محمد بن علي الجواد (ت/ ٢٢٠هـ)                                                                        |
| ٤١    | ٧- وولده علي بن محمد الهادي (ت/ ٢٥٤هـ)                                                                         |
| ٤٣    | ثانيًا: الأَدِلَّةُ النَّقْلِيَّةُ القَطْعِيَّةُ عَلَى تَنْزِيهِ اللهِ تعالى عَنِ الجِسْمِيَّةِ وَلَوَازِمِهَا |
| ٤٣    | أ – الآياتُ القُرْ آنِيَّةُ                                                                                    |
| ٥٢    | ب_ الأحاديث الدّالة على تنزيه الله تعالى عن الجسميّة ولوازمها                                                  |
|       | ثَالِثًا: الأَدِلَّةُ العَقْلِيَّةُ الدَّالَّةُ عَلَى تَنْزِيهِ اللهِ تعالى عَنِ الجِسْمِيَّةِ                 |
| ٥٧    | وَلُوَازِمِهَا مِنَ الحَيِّزِ وَالجِهَةِ وَالمَكَانِ                                                           |
| 74    | المطلب الثاني/ التَّجْسِيمُ عند أهلَ الحديث والغلاة مِن الشّيعة                                                |
| 1 • 1 | المبحث الثاني/ المُحْكَمُ وَالمُتَشَابِهُ فِي القُرْآنِ العَظِيم                                               |
|       | المطلب الأوّل/ تعريفُ الآياتِ المحكماتِ والمُتشابهات،                                                          |
| ۱۰۳   | ومسالك العلماء في الآيات المتشابهات                                                                            |
| ١٠٤   | المسلك الأول: تفويض علم النّصوص المتشابهة إلى الله تعالى                                                       |
| ١٠٨   | المسلك الثاني: إثبات الكيفيّة وتفويض حقيقتها إلى الله تعالى                                                    |
| ١١٠   | المسلك الثَّالث: تَأْوِيلُ النُّصُوصِ المُتَشَابِهَةِ                                                          |
| 117   | دليل من سلك هذا المسلك                                                                                         |
| 117   | أ– الدليل من القرآن                                                                                            |
| ۱۱۸   | ب- الدليل مِن السُّنَّةِ                                                                                       |
|       | المطلب الثاني/ التّأويل عند علماء السّلف والخلف                                                                |
| ١٢٧   | أُوَّلًا: التَّأُويل عند السّلف                                                                                |
| ١٢٧   | • تأويل الصّحابي الحليل ابن عباس ١٠٠٠                                                                          |

فهرس المحتويات

| 179   | • تأويل التّابعي مجاهد بن جبر تلميذ ابن عباس         |
|-------|------------------------------------------------------|
| ۱۳.   | • تأويل الإمام سفيان الثوري                          |
| ۱۳.   | <ul> <li>تأويل الإمام عبد الله بن المبارك</li> </ul> |
| ۱۳۱   | • تأويل الإمام مالك بن أنس                           |
| ١٣٣   | • تأويل الحافظ اللغوي النضر بن شُمَيْل               |
| ١٣٣   | • تأويل الإمام هشام بن عبيد الله الرازي              |
| ١٣٣   | • تأويل الإمام أحمد بن حنبل                          |
| 100   | • تأويل الإمام البخاري                               |
| ١٣٦   | • تأويل الإمام الحافظ الترمذي                        |
| ۱۳۸   | • تأويل الحافظ المُفَسِّرِ ابن جرير الطبري           |
| ۱۳۸   | • تأويل الحافظ ابن حباًن البُسْتِي                   |
| 129   | • تأويل الإمام ابن قتيبة الدينوري                    |
| ١٤٠   | ثانيًّا- تأويل الخلف للآيات المُتشابهات              |
| 1 / 9 | المصادر                                              |
| 197   | المراجع                                              |
| 7.7   | الفهرس                                               |

