ة الدراسات القرآنية

دكتورة عائشة عبد الرحمن بنت الشاطئ

# والإعبال النبال الغران

ومسائل ابن الأزرق دراسة قرآنية لغوية وبيانية



## مكتبة الدراسات القرآنت

# الإعازاليانافات

ومسائل ابن الأزرق دراسة قرائية لغوية وبيانية

الدكتورة عائشة عبدالرحمان بنت الشاطئ

أستاذ التفسير والدراسات العليا، كلية الشريعة جامعة القرويين: المغرب

الطبعسة الثالثة



### vizil & Mai

" وَقُلْ رَبِّ زِدْ نِي عِلْ الله العَظِيرَ » صَدَوَّالله العَظِيرَ »



الزعماز البراي المراكب المراك

#### دليل

#### الجزء الأول: الإعجاز البياني

- مدخل: خطوات على الطريق.
  - المبحث الأول
  - المعجزة.
- الجدل والتحدى، آيات المعاجزة.
  - وجوه الإعجاز والبيان القرآني.
    - البلاغيون والإعجاز.
    - المبحث الثانى: دراسة استقرائية.
    - فواتح السور، وسرُّ الحرف.
  - دلالات الألفاظ، وسيرُّ الكلمة.
    - الأسلوب وسم التعبير.

#### الجزء الثانى: مسائل ابن الأزرق

- في المطبوعات، والمخطوطات.
  - المسائل: نص ودراسة.
    - خاتمة.
    - الفهارس.

#### فاتحة :

لولا نَسَبُ لى فى الشيوخ عريق، لتهيبت التصدى لهذا الموضوع الدقيق الصعب الذى توارد عليه أثمة من علماء السلف أفنوا أعمارهم فى خدمة القرآن الكريم، وقدموا إلى المكتبة الإسلامية ثمار جهودهم السخية الباذلة.

ولولا ما أعلم من مكانة جليلة للمرأة المسلمة في تــاريخنا، لأحجمت عن التقدم إلى هذا الميدان الجليل، إشفاقًا من أن يُنكُر مكاني فيه...

مع الكتاب المعجزة عشت عمرى كله، وفي المدرسة القرآنية كانت تلمذى الطويلة التي تولاها أبي في مراحلها الأولى. وإليها انتهى تخصصى في الدراسة العليا التي وجهني إليها أستاذى الإمام «أمين الخولى» وظل لمدى ثلث قرن يقود خطاى على الطريق الشاق، ويحميني من عثرة الرأى ومزالق التأويل وسطحية النظر، ويأخذني بضوابط منهجه الدقيق الصارم الذى لا يجيز لنا أن نفسر كلمة من كلمات الله تعالى دون استقراء لمواضع ورودها بمختلف صيغها في الكتاب المحكم، ولا أن نتناول موضوعًا قرآنيًا أو ظاهرة من ظواهره الأسلوبية، دون استيعاب لنظائرها وتدبر سياقها الخاص في الآية والسورة، وسياقها العام في القرآن كله.

\* \* \*

وقد شغلتنى قضية الإعجاز البيانى دون أن أتجه إليها قصدًا: فأثناء اشتغالى بالتفسير البيانى والدراسات القرآنية، تجلًى لى من أسراره الباهرة ما لفتنى إلى موقف العرب الأصلاء من المعجزة القرآنية فى عصر المبعث، ووجهنى إلى محاولة منهجية فى فهم عجزهم عن الإتيان بسورة من مثل هذا القرآن، وقد تحداهم أن يفعلوا، والعربية لغته ولغتهم، والبيان طوع ألسنتهم.

وهم لا ريب قد أدركوا من أسرار إعجازه البياني، ما أياسهم من محاولة

الإتيان بلفظ يقوم مقام اللفظ منه، أو أن يأتوا بآية على غير الوجه الذي جاءت به في البيان المعجز...

وهذا هو مجال المحاولة المتواضعة التي أقدمها اليوم في فهم إعجاز البيان القرآن، لا أجحد بها جهود السلف الصالح في خدمة القرآن الكريم، تفسيرًا وإعرابًا وبلاغة وإعجازًا، وقد زودتني بمعالم هادية على الطريق الذي سرت فيه من حيث انتهت خطواتهم. واثقة أن الأجيال بعدنا حين تبدأ من حيث انتهى بنا الجهد، سوف تجتلى من أسراره الباهرة ما تضيفه إلى عطاء السلف الصالح، رضى الله عنهم.

الجزء الأول، في الإعجاز البياني، يجمع خلاصة مما لمحت من أسراره الباهرة، في دراساتي القرآنية المنشورة من قبل\*: وبحوث قدمتها إلى مؤتمرات: المستشرقين بالهند (سنة ١٩٦٥) والأدباء العرب ببغداد (١٩٦٥) وندوة علماء الإسلام بالمغرب (١٩٦٨) وأسبوع القرآن بجامعة أم درمان الإسلامية (١٩٦٨) وعاضراتي في الدراسات القرآنية العليا بجامعة القرويين.

وأما الجزء الثانى، فمحاولة تطبيقية لمنهج الدرس الاستقرائى للنص القرآنى، بدراسة نحو مائتى مسألة فى كلمات قرآنية، سأل فيها نافع بن الأزرق، عبد الله بن عباس رضى الله عنها، وطلب إليه فى تفسير كل مسألة منها أن يأتى بشاهد له من كلام العرب.

قدمتها فى الطبعة الأولى، ولم أكن وقفت على مخطوطات ثلاث للمسائل، بالخزانة الظاهرية بدمشق ودار الكتب المصرية، أتاحت لى فى هذه الطبعة

<sup>•</sup> منها: التفسير البياني، المجلد الأول والثاني: دار المعارف بالقاهرة.

<sup>-</sup> مقال في الإنسان: دراسة قرآنية. دار المعارف بالقاهرة.

<sup>-</sup> القرآن والتفسير العصرى. دار المعارف بالقاهرة. ·

<sup>-</sup> القرآن وقضايا الإنسان: دار العلم للملايين، بيروت.

<sup>-</sup> الشخصية الإسلامية: دراسة قرآنية: دار العلم للملايين، بيروت.

<sup>-</sup> من أسرار البيان القرآني: منشورات جامعة بيروت العربية.

<sup>-</sup> كتابنا الأكبر: منشورات جامعة أم درمان الإسلامية.

الجديدة أن أعود على بدء فأدرس المسائل بعد بضع عشرة سنة انقطعت فيها لخدمة القرآن، مزودة بما تعلمت وعلمت في هذه المرحلة الأخيرة من عمرى، وما أشرفت عليه من رسائل في علوم القرآن والحديث والعربية، لطلاب المدراسات العليا بجامعات القرويين والأزهر وعين شمس وكلية البنات بالرياض، وما قرأت معهم من ذخائر مخطوطة ومطبوعة، أجدت على مزيد نضج وتثبت، وتواضع وتهيب.

والله من وراء القصد، لـه سبحـانـه الفضـل والمنـة، ومنـه التـوفيق وبــه المستعان.



#### الجنالاوك

#### الإعجاز البياني

- مدخل: خطوات على الطريق.
  - المبحث الأول: المعجزة
- الجدل والتحدى
- وجوه الإعجاز والبيان القرآني
- علماء السلف والاعجاز البياني
  - المبحث الثانى: محاولة في فهم الإعجاز البياني

#### مدخل

من إعجاز القرآن أن يظل مشغلة الدارسين العلماء جيلا بعد جيل، ثم يبقى أبدًا رحب المدى سخى المورد، كلما حسب جيل أنه بلغ منه الغاية، امتد الأفق بعيدًا وراء كل مطمح، عالياً يفوت طاقة الدارسين.

من إعجاز القرآن أن يظل مشغلة الدارسين العلماء جيلا بعد جيل، ثم يظل أبدًا رحب المدى سخى المورد، كلما حسب جيل أنه بلغ منه الغاية، امتد الأفق بعيدًا وراء كل مطمح، عاليًا يفوت طاقة الدارسين.

فى القرن الثالث للهجرة، كانت البيئة الإسلامية تموج بأقوال فى الإعجاز أخذت وضعًا حادًا فى صراع الفرق الإسلامية، فانتصر أعلام كل فرقة لرأيهم فيه وتصدوا لنقض آراء مخالفيهم.

ولم تنفرد قضية الإعجاز في أول الأمر بالبحث والنظر، وإنما عولجت مع غيرها من القضايا التي نشط فيها الكلام وتجادلت الفرق، وبخاصة تلك التي تتصل بالنبوة والمعجزة، كالذى في (تأويل مشكل القرآن) لابن قتيبة، و (مقالات الإسلاميين) لأبي الحسن الأشعرى، و(حجج النبوة، للجاحظ) و (الانتصار) لأبي الحسين الخياط الذى نقض كتب «ابن الراوندى» ومنها (الزمرد)، و (الدامغ) و (الفريد)(1) في نظم القرآن.

أو تناولها المفسرون في سياق التفسير، كالـذى في (جامـع البيان) للطبـرى و (مجاز القرآن) لأبي عبيدة . . . .

على أن القضية لم تلبث أن استقلت بالتأليف المفرد: ففى القرن الثالث ظهرت كتب فى الإعجاز تحمل فى الغالب عنوان (نظم القرآن) وللجاحظ (ت ٢٥٥ هـ) كتاب بهذا الاسم لم يصل إلينا، وإن كان الجاحظ أشار إليه فى كتابه (الحجج) كما أشار إليه الباقلاني فى كتابه (إعجاز القرآن).

<sup>(</sup>۱) يذكر الكتابان في بعض المصادر باسمى (الدافع والفرند) - انظر فهرست ابن النديم ص ٢٤ ومقدمة (إعجاز القرآن للباقلاني) ص ٨ ط الذخائر.

وصحة الاسمين: (الدامغ، والفريد) على ما حققها أبو العلاء في كلامه عن كتب ابن الراوندي في (رسالة الغفران) ص ٤٧٤ طبعة خامسة، ذخائر.

وألف «السجستانى: أبو بكر عبد الله » كتابه (نظم القرآن)(١) فى النصف الثانى من القرن الثالث وأوائل الرابع، وكذلك «أبوزيد البلخى، أحمد بن سليمان ت ٣٢٦» ومعاصره «أبو بكر أحمد بن على: ابن الإخشيد ت ٣٢٦» وقد أشار إلى كتابه الخيَّاطُ فى (الانتصار) والزنخشرى فى خطبة (الكشاف).

وفى أواخر القرن الثالث، ظهر أول كتاب - فيها نعلم - بعنوان (إعجاز القرآن، فى نظمه وتأليفه) لأبى عبد الله بن ينزيد (٢) الواسطى المعتنزلى (ت٣٠٦هـ) وقد ذكر حاجى خليفة فى (كشف الظنون) أن كتاب الواسطى فى إعجاز القرآن شرحه الشيخ عبد القاهر الجرحاني فى شرحين: الكبير وسماه المعتضد، والشرح الصغير.

وظن أعلام هذه الطبقة الأولى ممن كتبوا في نظم القرآن وإعجازه، أنهم استوفوا الكلام فيه فلم يدعوا لمن بعدهم مجالا لجديد يقال.

كتب الجاحظ في (حجج النبوة) يقدم كتابه (نظم القرآن) إلى الفتح بن خاقان: (٣)

«... فكتبت لك كتابًا أجهدت فيه نفسى وبلغت منه أقصى ما يمكن مثلى في الاحتجاج للقرآن والرد على كل طعان. فلم أدع فيه مسألة لرافضى ولا لحديثى ولا لحشوى، ولا لكافر مباد ولا لمنافق مقموع ولا لأصحاب النظّام ولمن نجم بعد النظام ممن ينزعم أن القرآن حق وليس تأليفه بحجة، وأنه تنزيل وليس ببرهان ولا دلالة».

وشهد أبو الحسين الخياط لهذا الكتاب فقال في (الانتصار):

«ومن قرأ كتاب عمرو الجاحظ في المرد على المشبهـة وكتـابـه في الأخبـار

<sup>(</sup>۱) ذهب الأستاذ السيد صقر - في مقدمة إعجاز القرآن للباقلاني: ص ۱۰ ذخائر - إلى أن السجستاني قند الجاحظ في هذه التسمية. ويبدو أنه اعتمد على مجرد السبق النزمني للجاحظ (ت سنة ٢٥٥هـ) على السجستاني (ت ٣١٦هـ) - وقد نرى أن (نظم القرآن) كان العنوان المختار لمصنفي القرن الثالث، دون أن يقضى هذا بالضرورة، تقليد لاحق لسابق.

 <sup>(</sup>۲) (نهرست ابن النديم) ٥٧ ط الرحمانية، ومقدمة (إعجاز القرآن للباقلان) ص ١١ ذ المرافر وهو في الكشف الظنون مادة إعجاز القرآن): [محمد بن زيد].

<sup>(</sup>٣) الفتح بن خافان بن أحمد، وزير الخليفة العباسي المتوكل. قتل معه في شوال سنة ٢٤٧ هـ.

وإثبات النبوات، وكتابه في نظم القرآن، علم أن له في الإسلام غناء عظيمًا لم يكن الله عز وجل ليضيعه عليه، ولا يُعرف كتاب في الاحتجاج لنظم القرآن وعجيب تأليفه وأنه حجة لمحمد على نبوته غير كتاب الجاحظ».

ونقل «أبوحيان التوحيدي» في (البصائر) قول «أبي حامد القاضي (\*) » في كتاب أبي زيد البلخي:

«لم أركتاباً فى القرآن مثل كتاب لأبى زيد البلخى (١)، وكان فاضلا يذهب إلى رأى الفلاسفة، لكنه يتكلم فى القرآن بكلام لطيف دقيق فى مواضع، وأخرج سرائره وسماه نظم القرآن، ولم يأت على جميع المعانى فيه».

\* \* \*

وتلقى القرن الرابع هذا الجهد فلم يجد فيه مع ذلك ما يغنى، بل كان فى تقديره كما قال القاضى أبو بكر الباقلاني في (إعجاز القرآن)(٢):

«وقد كان يجوز أن يقع عمن عمل الكتب النافعة في معانى القرآن وتكلم في فوائده من أهل صنعة العربية وغيرهم من أهل صناعة الكلام، أن يبسطوا القول في الإبانة عن وجه معجزته والدلالة على مكانه، فهو أحق بكثير عما صنفوا فيه من القول. . . فالحاجة إليه أمَسُّ، والاشتغال به أوجَبُ.

«وقد قصر بعضهم فى هذه المسألة حتى تحول قوم منهم إلى مذاهب البراهمة فيها، ورأوا أن عجز أصحابهم عن نصرة هذه المعجزة يـوجب أن لا مستنصر فيها ولا وجه لها، حين رأوهم قد برعوا فى لطيف ما أبدعوا وانتهوا إلى الغاية فيها أحدثوا ووضعوا، ثم رأوا ما صنفوه فى هذا المعنى - إعجاز القرآن - غير كامل فى بابه ولا مستوفى فى وجهه، قد أُخِلَّ بتهـذيب طرقـه وأهمل تـرتيبُ

أبوحامد المروزدى ثم البصرى، أحمد بن بشر بن عامر القاضى الشافعى الأصولى الحجة -٣٦٢هـ (تهذيب الأساء للنووى).

<sup>(</sup>١) ذكره ابن النديم في: الكتب المؤلفة في القرآن (الفهرست: ٥٨)

<sup>(</sup>٢) طبعة الذخائر: ص٦، ٧.

بيانه. «وقد يُعذرَ بعضهم في تفريط يقع منه فيه وذهاب عنه، لأن هذا الباب مما لا يمكن إحكامه إلا بعد التقدم في أمور شريفة المحل عظيمة المقدار دقيقة المسلك لطيفة المأخذ...

«وقد صنف الجاحظ في نظم القرآن كتاباً لم يزد فيه على ما قاله المتكلمون قبله ولم يكشف عما يلتبس في أكثر هذا المعنى».

وكذلك قال أبو سليمان الخطابي (٣٨٨هـ) في مقدمة رسالته (١) في الإعجاز:

«قد أكثر الناس الكلام في هذا الباب قديماً وحديثاً وذهبوا فيه كل مذهب من القول. وما وجدناهم بعد صدروا عن رئي، وذلك لتعذر معرفة وجه الإعجاز في القرآن ومعرفة الأمر في الوقوف على كيفيته»

وقدم هذا القرن الرابع رصيده، واختار عنوان (إعجاز القرآن) الذي غلب على رسائل من تصدوا للتأليف فيه من أعلام هذا القرن.

ومن أشهر ما وصل إلينا من مصنفاتهم في الإعجاز:

(النُّكت في إعجاز القرآن) لأبي الحسن على بن عيسى الرماني - ت ٣٨٤هـ (بيان إعجاز القرآن) للخطابي، أبي سليمان حمد بن محمد - ت ٣٨٦هـ (إعجاز القرآن) لأبي بكر الباقلاني - ت ٤٠٣هـ

ومعها مجلد (إعجاز القرآن) من كتاب (المغنى: فى أبواب التوحيـد والعدل) للقاضى عبدالجبار أبى الحسن المعتزلي» – ت ٣١٥هـ(٢).

<sup>(</sup>١) ربيان إعجاز القرآن، مع (ثلاث رسائل في إعجاز القرآن)ط الذخائر.

<sup>(</sup>۲) رسالتا الرمانى والخطابى، نشرتا مع شافية الجرجانى بعنوان (ثلاث رسائيل فى إعجاز القرآن) ط الذخائر وكذلك نشر (إعجاز القرآن للباقلان) فى طبعة الذخائر بتحقيق السيد أحمد صقر. وسبق نشره فى طبعة دار التأليف بالقاهرة سنة ١٩٥٣ بعناية السيد عبد الله الصديق، وفى طبعة بمباى - سنة ١٩٥٣ أيضاً - بتحقيق الدكتور عبد العليم عميد القسم الأدبى بجامعة عليكره بالهند. وأما الجزء الخاص بإعجاز القرآن من (كتاب المغنى للقاضى عبد الجبار) فنشرته وزارة الثقافة بمصر سنة ١٩٦٠، بتحقيق الاستاذ أمين الخولى.

وقد نقلنا آنفاً من كلام الباقلاني فيمن سبقوه، ما ندرك معه كيف رأى أن موضوع إعجاز القرآن «قل أنصاره واشتغل عنه أعوانه وأسلمه أهله، فصار عرضة لمن شاء أن يتعرض فيه، حتى عاد مثل الأمر الأول على ما خاضوا فيه عند ظهور أمره، فمن قائل قال إنه سحر وقائل يقول إنه شعر، وآخر يقول إنه أساطير الأولين، وقالوا: (لونشاء لقلنا مثل هذا). إلى الوجوه التي حكى الله عز وجل عنهم أنهم قالوا فيه وتكلموا به، فصرفوه إليه، - ٥(١)

وتجرد الباقلاني لتفصيل القول في مسألة الإعجاز وفياء بما قصر عنه سلفه، ليجيء في نظم القرآن، بما يكون مستفاداً من كتابه خاصة، وموجَّهاً ما وصل إليه جهده، إلى الخاصة «من أهل صناعة العربية الذين وقفوا على جُمَّل من عاسن الكلام ومتصرفاته ومذاهبه، وعرفوا جملة من طرق المتكلمين ونظروا في شيء من أصول الدين» ٩

#### \*\*\*

وظن الباقلانى أنه أغلق الباب وقال فيه الكلمة الأخيرة، فجاء «عبد القاهر الجرجانى» فى القرن الخامس، وعرض السؤال فى قضية الإعجاز كأن لم يُعرَض من قبل، وبدأ القول فيها كمن يسرى الميدان خالياً ليس فيه دليل، بحيث احتاج إلى وضع كتابه (دلائل الإعجاز) (٢) مقدمة لفهمه بإدراك أسرار العربية، فاستفرغ طاقته فى عرض أساليبها ونحوها وملاحظها البلاغية، من حيث هى الهادية إلى دلائل الإعجاز.

ولم يبدأ فى كتاب حتى نظر فى كتب السلف فلم يـر إلا شرًا وتخليطاً وأنكر تصـدى كثير منهم لتفسـير القـرآن وتـأويله وقـد أعـوزتهم آلـة فهمـه وإدراك إعجازه، وقال فيها قال:

«ولو أن هؤلاء القوم إذ تركوا هـذا الشأن تـركوه جملة فلم يـأخذوا أنفسهم

(1) الأرقام المذيلة بها النقول، تشير إلى الصفحات المنقول منها.

<sup>(</sup>٢) نشرته مجلة المنار، وصحح أصله الشيخ محمد عبده والشيخ الشنقيطي، وعلق حواشيـه السيد محمـد شيد رضا.

بالتقوى فيه والتصرف فيها لم يعلموا منه، ولم يخوضوا في التفسير ولم يتعاطوا التأويل، لكان البلاء واحداً ولكانوا إذا لم يبنوا لم يهدموا وإذا لم يُصلحوا لم يكونوا سبباً للفساد. ولكنهم لم يفعلوا، فجلبوا من الداء ما أعيا الطبيب وحير اللبيب، وانتهى التخليط بما أتوه فيه إلى حدّ يُئِس من تلافيه، فلم يبق للعارف الذي يكره الشغب إلا التعجب والسكوت. وما الآفة العظمى إلا واحدة وهي أن يجيء من الإنسان يجرى لفظه ويكثر من غير تحصيل، وأن يحسن البناء على غير ألماس وأن يقول الشيء لم يقتله علماً...

«ثم إنا وإن كنا فى زمان هو ما هو عليه من إحالة الأمور عن جهاتها وتحويل الأشياء عن حالاتها ونقل النفوس عن طباعها وقلب الخلائق المحمودة إلى أضدادها، ودهر ليس للفضل وأهله لديه إلا الشرُّ صرفاً والغيظُ بحتاً وإلاما يدهش معقولهم، حتى صار أعجز الناس رأياً عند الجميع من كانت له همة أن يستفيد علماً أو يزداد فهماً أويكتسب فضلا...

«فإن الإِلْف من طباع الكريم، وإذا كان من حق الصديق عليك ولا سيا إذا تقادمت صحبته وصحَّت صداقته ألا تجفوه بأن تنكبك الأيام وتضجرك النوائب وتحرجك محن الزمان فتتناساه جملة وتطويه طيًّا، فالعلم الذى هو صديق لا يحول عن العهد ولا يدغل في الود، وصاحبٌ لا يصح عليه النكث والغدر ولا يُظن به الخيانة والمكر، أولى منه بذلك وأجمار، وحقه علبك أكبر..» ٢٧

وظن الجرجاني أنه قطع قبول كل دارس وجناء في بيان فنوت علم القبرآن بما قصر عنه الأوائل والأواخر، وأتى به «على وجنه يؤخذ بناليد ويُتناول من كثب ويُتصور في النفس كتصور الأشكال، ليتبين منا اعيناه من الفصاحة

العجيبة في القرآن »٧٠

وأوجب على كل ذي عقل ودين أن ينظر في الكتاب الذي وضعه فيه:

«فإن عَلِمَ أنه الطريق إلى البيان والكشف عن الحجة والبرهان، تبع الحق وأخذ به. وإن رأى أن له طريقاً غيره أوماً لنا إليه ودلنًا عليه، وهيهات ذلك!»

أو كما أضاف «الجرجاني» متحدياً:

إنى أقول مقالا لست أخفيه ولست أرهب خصماً إن بدا فيه ما من سبيل إلى إثبات معجزة في النظم إلا بما أصبحت أبديه

قولوا وأصغوا للبيان تروا كالصبح منبلجاً في عين رائيه

ومع الدلائل، قدم الجرجاني (الرسالة الشافية) في إعجاز القرآن - نشرت مع : ثلاث رسائل في الإعجاز - وحسب أنه أتى فيها «بما يشفى مَن له طبع إذا قدحتَه أورى، وقلبُ إذا أريته رأى... فأما من لا يرى ما تريه ولا يهتدى للذى تهديه، فأنت معه كالنافخ في الفحم من غير نار وكالملتمس الشم من أخشم. وكما لا يقيم الشعر في نفس من لا ذوق له، لا يفهم هذا البابَ من لم يؤت الآلة التي بها يفهم. إلا أنه إنما يكون البان إذا ظن العادم لها أنه قد أوتيها، وأنه ممن يكمُل للحُكم ويصح منه القضاء تجمل يخبط ويخلط ويقول القول لو علم عيه لاستحيا منه...

«فليس الكلام إذن بمغن عنك ولا القبول بنافع ولا الحجة مسموعة، حتى تجد من فيه عبون لك، ومن إذا أبى عليك أبى ذاك طبعه فرده إليك وفتح سمعه لك ورفع الحجاب بينه وبينك وأخذ به إلى حيث أنت، وصرف ناظره إلى الجهة التي إليها أومأت، فاستبدل بالنفار أنساً وأراك من بعد الإباء قبولا.

\* \* \*

فى القرن الخامس أيضاً، ظهر ابن حـزم الظاهـرى (ت٤٥٦هـ) فتصدى للسلف ممن تكلموا في إعجاز القرآن، واشتدت وطـأته عـلى القاضي البـاقلاني فوصفه بالكفر، أعظم الكفر، والهذيان المحض والحمق العتيق ونقل من كتابه (الانتصار) أقوالا من باب الدلالة على القرآن معجزة للنبى، صلى الله عليه وسلم، ما رآه من الكفر الصريح والكيد للإسلام، من هذا النذل المستخف الباقلاني(١).

وجاء القرن السادس فلم ير فى فصل ابن حزم ما ينهى الصراع المذهبى بين المفسرين والمتلكمين فى الإعجاز والنبوة، كما لم يجد فى شافية الجرجانى ما يشفى غليلا أو يبروى ظماً. ولا صبح عنده أن عبد القاهر جاء بدلائل الإعجاز على نحو يؤخذ باليد، أو بلغ منها ما قاله من «إقرار الأمور قرارها ووضع الأشياء فى مواضعها، وبيان ما يشكل وحل ما يتعقد والكشف عما يخفى، حتى يزداد السامع ثقة بالحجة واستظهاراً على الشبهة واستبانة للدليل».

وتقدم ابن رشد الحفيد (ت٥٥٥هـ) إلى الميدان فأنكر هذه الخصومات المذهبية التي أضرت بالإسلام أشد الضرر. وصرح بأن «الأقاويل الشرعية المصرح بها في الكتاب العزيز للجميع، لها ثلاث خواص دلت على الإعجاز: إحداها أنه لا يوجد أتم إقناعاً وتصديقاً للجميع منها. والثانية أنها تقبل النصرة بطبيعتها إلى أن تنتهى إلى حد لا يقف على التأويل فيها - إن كانت عما فيه تأويل - إلا أهل البرهان. والثائنة أنها تتضمن التنبيه لأهل الحق على التأويل الحق. وهذا ليس يوجد لا في مذاهب الأشعرية ولا في مذاهب المعتزلة، أعنى أن تأويلاتهم لا تقبل النصرة ولا تتضمن التنبيه على الحق ولا هي حق، ولهذا كثرت البدع...

«... فعسى أن يكون ذلك مبدأ لمن يأتى بعد، فإن النفس مما تخلل هذه الشريعة من الأهواء الفاسدة والاعتقادات المحرفة، في غاية الحزن والتألم. وبخاصة ما عرض لها من ذلك من قِبَلِ مَن ينسب نفسه إلى الحكمة. فإن

<sup>(</sup>١) ابن حزم: (الفصل في الملل والأهواء والنحل) ٢١١/٢ – ٢٢٢ ط أولي، القاهرة ١٣٢٠ هـ

الأذية من الصديق هي أشد من الأذية من العدو. أعنى أن الحكمة هي صاحبة الشريعة والأخت الرضيعة، فالأذية بمن ينسب إليها أشد الأذية مع ما يقع بينها من العداوة والبغضاء والمشاجرة. وهما المصطحبتان بالطبع والمتحابتان بالجوهر والغريزة. وقد آذاها أيضاً كثير من الأصدقاء الجهال بمن ينسبون أنفسهم إليها، وهي الفِرق الموجودة فيها»(١).

وفي عصر أبي الوليد ابن رشد، قدم الإمام فخرالدين الرازى - محمد بن عمر، (ت ٢٠٦هـ) كتابه (نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز) يرجو به أن يستدرك ما فات غيره وأن يهذب ما قالوه وبخاصة عبد القاهر الجرجان، الذي قال فيه الرازى، في مقدمة كتابه، إنه «أهمل في رعاية ترتيب الأصول والأبواب، وأطنب في الكلام كل الإطناب. ولما وفقني الله لمطالعة كتابيه - دلائل الأعجاز، والشافية - التقطت منها معاقد فوائدهما ومقاصد فرائدهما، وراعيت الترتيب مع التهذيب، والتحرير مع التقرير، وضبط أوابد الإجمالات في كل باب بالتقسيمات اليقينية، وجمعت متفرقات الكلم في الضوابط العقلية، مع الاجتناب عن الإطناب الممل، والاحتراز عن الاختصار المخل».

وفى القرن السابع أيضاً، قدم ابن أبى الإصبع المصرى (ت ٦٥٤) كتابه (بديع القرآن) (٢).

\* \* \*

ثم لم يمض غير قرن واحد، حتى كان الإمام يحيى بن حمزة العلوى - (ت ٧٤٩هـ) يرى الميدان قفراً خالياً، ولا ينقضى له عجب «من حال علماء البيان وأهل البراعة فيه عن آخرهم، وهو أنهم أغفلوا بلاغة القرآن في مصنفاتهم... مع أن ما ذكروه من الأسرار المعنوية واللطائف البيانية من

<sup>(</sup>١) «فصل المقال، فيها بين الشريعة والحكمة من الاتصال؛ ص٢٨. لابن رشد الحفيد، أبي النوليند القرطبي.

<sup>(</sup>٢) نشر بالقاهرة ١٩٥٧ تحقيق د. حفني شرف.

البديع وغيره، إنما هو بيان لطائف الإعجاز وإدراك دقائقه واستنهاض عجائبه. فكيف ساغ لهم تركها وأعرضوا عن ذكرها، وذكروا في آخر مصنفاتهم ما هو بعزل عنها؟..

«ثم لو عذرنا من كان منهم ليس له حظ في المباحث الكلامية ولا كانت له قدم راسخة في العلوم الإلهية، وهم الأكثرمنهم، كالسكاكي وابن الأثير وصاحب التبيان (١) . . . فيا بال من كان له فيها اليد الطولي كالرازي، فإنه أعرض عن ذلك في كتابه المصنف في علم البيان، فلم يتعرض لهذا المباحث ولا شَمَّ منها رائحة! ولكنه ذكر في صدر (كتاب النهاية) كلاماً قليلا في وجه الإعجاز، لا ينقع من غلة ولا يشفى من علة . . . »(١).

وقدم ابن حمزة العلوى كتابه المرسوم بالطراز، المتضمن أسرار البَلاغة وحقائق الإعجاز، لينقع الغلة ويشفى العلة.

\* \* \*

ولكن القرن التالى، لم يجد فى الطراز أكثر مما وجده مصنفه فى تراث السلف، وألقى البقاعى - برهان الدين بن عمر، ت٥٨٥هـ-دلوه فى النبع السخى، فخرج بكتاب سماه (نظم الدرر) وصفه حاجى خليفة فى (كشف النظنون) فقال إنه «كتاب لم يسبقه إليه أحد. جمع فيه من أسرار القرآن ما تتحير فيه العقول، وأتقن فيه المناسبات، وأوضح المعانى المشكلات. وقال في بان فضله:

هـل رأيتم يا أولى التفسير مَن صاغ تفسيرا كنظم الـدرر؟ دقّ معنى جَـلٌ سبكاً لـفـظُه في وجـوه الفكر مثـل الغرر»

ولم يمهل الزمن البقاعي في انتظار جواب ما سأل عنه، بل تصدى لـه من معاصريه مَن خالفوه وجرحوه، حتى كادت تكون فتنة!

<sup>(</sup>١) كتاب (التبيان في علم البيان) للكمال ابن الزملكاني، عبدالواجد بن عبدالكريم - ٦١٥ هـ.

<sup>(</sup>٢) والطراز في أسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، ٣٦٨/٣. ط المقتطف لدار الكتب: ١٩١٦م.

وقد حمل البقاعي ذلك منهم على داء الحسد، فقال فيها نقل حاجي خليفة في الكشف:

«إنى بعدما توغلت فيه واستقامت لى مبانيه فوصلت إلى قريب من نصفه، فبالغ الفضلاء فى وصفه بحسن سبكه وغزارة معانيه وإحكام رصفه، دب داء الحسد فى جماعة أولى نكد ومكر، فصوبوا من سهام الشرور والأباطيل وأنواع الزور ما كثرت بسببه الوقائع! وطال الأمر فى ذلك سنين وعَمَّ الكرب»(١)

وفات البقاعى أن يدرك أن المجال يتسع لأراء مخالفيه، وأن أعلام السلف قالوا فى مصنفاتهم فى تفسير القرآن ونظمه وإعجازه، مثل ما قال فى كتابه (نظم الدرر) فلم يُسلَّم لأحد منهم أن يدعى القول الفصل فى الكتاب المعجز.

فى القرن الثامن، لخص «البدر الزركشي» الأقوال فى الإعجاز، فى النوع الثامن والثلاثين من كتابه (البرهان فى علوم القرآن) آل إليه الجلال السيوطى فى «فصل فى وجوه الإعجاز» من كتابه (الإتقان فى علوم القرآن).

وفى العصر الحديث، عقد «الشيخ محمد عبده» فى (تفسير الـذكر الحكيم) فصلا «فى تحقيق وجوه الإعجاز بمنتهى الاختصار والإيجاز» مهد له بقوله:

«وللباحثين فيه أقوال كُتبت فيها فصول وألفت فيها رسائل وكتب. وقد عقدت هذا الفصل لما علمت من شدة حاجة المسلمين أنفسهم إليها، دع أمر دعوة غيرهم أو الاحتجاج عليهم بها...

«ولعمرَى إن مسألة النظم والأسلوب لإحدى الكُبَر، وأعجب العجائب لمن فكر وأبصر. ولم يوفها أحدٌ حَقَّها على كثرة ما أبدأوا فيها وأعادوا »(٢).

وجاء من بعده السيد مصطفى صادق الرافعى فنظر فى تراث المكتبة القرآنية فلم ير فيه كله شيئاً ذا بال، بـل وجد «أن القـوم من علمائنـا رحمهم

<sup>(</sup>١) كشف الظنون ٢/١٩٦١ ط تركياً ١٩٤٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير الذكر الحكيم: ١٩٩/١ ط المنار.

الله قد أكثروا من الكلام في إعجاز القرآن وجاءوا بقبائل من الرأى لونوا فيها مذاهبهم ألواناً مختلفات وغير مختلفات، بيد أنهم بمرون في ذلك عُرضا على غير طريق، ويشتقون في الكلام ههنا وههنا من كل ما تمترس به الألسنة في اللدد والخصومة وما يأخذ بعضه على بعض من مذاهبهم ونحلهم، وليس وراء ذلك كله إلا ما تحصره هذه المقاييس من صناعة الحق - فسرها بهامشه فقال: كناية عن علماء الكلام، وفنهم يقوم على الجدل والمنطق! - وإلا أشكال من هذه التراكيب الكلامية، ثم فتنة متماحلة لا تقف عند غاية في اللجاج والعسر ٢٣٠٠

والرافعى لا يتحرج من القول بالظن فى مصنفات السلف: فهو يحكم على كتاب الجاحظ، ولم يصل إلينا، بأنه لم يحاول فيه «أكثر من توكيد القول فى الفصاحة والكشف عنها على ما يفى بالابتداء فى هذا المعنى، إذ كان هو الذى ابتدأ التأليف فيه ولم تكن علوم البلاغة قد وضعت بعد» - ١٩٧

وقال في كتاب الواسطى، ولم يصل إلينا كذلك:

«ولا نظن الواسطى بني إلا على ما ابتدأه الجاحظ، كما بني عبـد القاهـر في دلائل الإعجاز على الواسطى !.»

ثم يشير إلى كتاب لابن سراقة فى إعجاز القرآن، ضاع فيها ضاع من تراثنا، فيحكم عليه قائلا:

«على أن كتابه لوكان مما ينفع الناس لمكث في الأرض!» - ٢٠٢

وتصدى الرافعى للموضوع الجليل، فتناوله أول الأمر مبحثاً من مباحث كتابه (تاريخ آداب العرب) ثم أفرده مستقلا ليكون كها قال: «كتاباً بنفسه، تعم به المنفعة ويسهل على الناس تناوله» ونشره بعنوان (إعجاز القرآن)

ولم يحتمل، رحمه الله، أن يختلف معاصروه في كتابه، فيكون منهم من يراه فصلَ الخطاب ويشهد له بأنه «كأنه تنزيل من التنزيل، أو قبس من نور

تشير الأرقام في أواخر الفقرات المنقولة، إلى صفحاتها من الطبعة الثالثة لإعجاز القرآن للرافعي.

الذكر الحكيم» كما قال سعد زغلول، ومن يوجب «على كل مسلم عنده نسخة من القرآن أن تكون عنده نسخة من هذا الكتاب» كما قال الدكتور يعقوب صروف فى تقريظه للكتاب؟

ويكون منهم علماء شيوخ لا يحسنون المرأى فى الكتاب ولا يتقبلونه بمثل ما تقبله به سعد زغلول ويعقوب صروف - وليسا من أصحاب الكلمة فى مثل هذا الموضوع - فيقف الرافعى منهم مثل الموقف الذى أنكره على السلف من «اللدد فى الخصومة والفتنة المتماحلة لا تقف عند غاية فى اللجاج والعسر!»

كتب في مقدمة الطبعة الثالثة من (إعجاز القرآن):

«وأما بعد فهذه هي الطبعة الثالثة من نسخ كتابي تظهر اليوم (١)، وإن فينا مع فريق الطاعة فريق المعصية، ومع أهل اليقين عصبة الشك، ومع طائفة الحقيقة دعاة الشبهة، ومع جماعة الهداية أفراد الضلالة. يتخذون العلم دُرْبة لإفساد الناس وتحليل عُقدهم الوثيقة وتوهين أخلاقهم الصالحة القوية. ويزعمون للعلم معنى إن يكن بعضه في العلم فأكثره في الجهل، وإن يكن له صواب فله خطأ يغمر صوابه، وإن كان فيه ما يرجع إلى عقول العلماء ففيه كذلك ما يرجع إلى عقولم هم . . وناهيك بها عقولا ضعيفة معتلة غلب عليها الكيد وأفسدها التقليد ونزع بها لؤم الطبع شر منزع، حتى استهلكها ما أوبقهم من فساد الخلق، وما يستهويهم من غوايات المدنية. فجاءونا في أساء العلماء ولكن بأفعال أهل الجهل، وكانوا في العلم كالنبات الذي خبئث أسماء العلماء ولكن بأفعال أهل الجهل، وكانوا في العلم كالنبات الذي خبئث

«وإنك لن تجد سيماهم إلا في أخلاقهم فتعرفهم بهذه الأخلاق، فستنكرهم جميعاً، ولتعلّمنَ عليهم كل سوء، ولترينهم حشو أجسامهم طيناً وحماة، في زعم كذّبٍ يسمى لك الطين طيباً والحمأة مسكًا! ولتجدن أحدهم وما في السفلة أسفل منه شهواتٍ ونزغات، وإنه مع ذلك لينزور لك ويلبس عليك،

<sup>(</sup>١) سنة ١٩٢٨م: ١٣٤٦ هـط، المقتطف بمصر.

فيا فيه من لون عندك يعيبه إلا هو عنده تحت لون يزينه، ولا رذيلة تقبحه إلا هي في معنى فضيلة تجمله. فخذ منه الكذب في فلسفة المنفعة، والتسفل في شفاعة الغريزة، والوقاحة في زعم الحرية، والخطأ في علة الرأى، والإلحاد في حجة العلم، وفساد الطبيعة في دعوى الرجوع إلى الطبيعة! وبالجملة، خذ أفعالهم فسَمّها غير أسمائها وانحلها غير صفاتها، واكذِب بالألفاظ على المعانى وقل: علماء ومصلحون، وأنت تعنى ما شئت إلا حقيقة العلم والإصلاح.

«أيتها الحصاة! ما يسخر منك الساخر بأكثر من أن يجلوك على الناس في علية جوهرة.

«وأنت أيها القارئ فلا يغرنك منهم من يلبس العمامة ويتسم بسمة الشرع ثم يذهب أين ذهب وشعلة الجحيم العلمية تدور في رأسه تهفو من هنا وهنا!

"وَمَن تراه في ثياب المعلم يتلبس بالنشء كما يتلبس الداء بعضوحي لا يدع أبداً أن يغمز غمزة، ويبتلى بما فيه من ضعة وبلاء فلا يصلح إلا على إفساد الحياة، ولا يقوى إلا على إضعاف القوى، ولا يعيش إلا على غذاء من الموت، كأن هذا المعلم أخزاه الله كان دودة في قبر ثم نفخه الله إنساناً فيما يبلو به الخلق ويضرب الحياة به ضربة انحلال وبلى وتعفّن!

«وَمن تراه سَخِر به القدر أشد سخرية قط، فضغطه في قالب من قوالب الحياة المصنوعة فإذا هو في تصاريف الدنيا كاتب مرشد متنصح، ينفث دخان قلبه الأسود ويعمل كها تعمل الأعاصير على إهداء الوجوه والأعين والأنفاس صحفاً منتشرة من غبار الأرض، إن لم تكن مرضًا فأذى، وإن لم تكن أذى فضيق، وإن لم تكن ضيقاً فلن تكون شيئاً مما يساغ أو يقبل أو يحب.

«على إنك ترى أصحابنا العلماء لا يتحاملون على شيء، ما يتحاملون على القرآن الكريم. فهم يخصونه بمكاره العلم كله ويجفون عنه أشد جفاء، وإنهم وإياه في غرورهم وأوهامهم لكالطيارات غرها أن تصعد في الجو فمضت حاشدة في حملة حربية إلى فلك الشمس..» ٤: ١٠

وأعتذر عن هذه الإطالة فى نقـل فقرات من مقـدمة السيـد الرافعى لكتـابه (الإعجاز) فعباراته فيها تعكس صدى رأى علماء جيله فى هذا الكتـاب، بقدر ما تكشف لنا عن طريقته فى النظر والتناول، ومنطقه فى البـرهنة والاحتجـاج، وأسلوبه فى المناقشة والجدل.

فبمثل هذا التدفق جرى قلمه فى موضوع الإعجاز. وبمثل هذه الطواعية الخطابية صال وجال فى الميدان كمن يقول: كم ترك الأول للآخر!

واستراح من حيث ظن أنه ألقم الأوائل والأواخر حجراً، وقال؛ «في غير الجهات التي كتب فيها كل من قبله»!

\* \* \*

ثم لم يلبث أن صار هو من «الأول» الذي ترك لنا ما ترك.

لم تمض أعوام على ظهور كتابه فى الإعجاز، حتى بدا الميدان لمن بعده خالياً أو يكاد، فرأى «الدكتور عبد العليم» أن ينشر فى الهند كتاب الباقلانى فى (إعجاز القرآن) فى الوقت الذى رأى فيه الزميل السيد أحمد صقر أن ينشر الكتاب نفسه فى مصر، لأنه فى تقديره «أعظم كتاب ألف فى الإعجاز إلى اليوم».

وهو رأى لم يسلم به الدارسون من قدامى وعدثين، وينقل الزميل فى مقدمته لإعجاز الباقلانى، أن بعض المتعصبين كرهوا نشر الكتاب، قال: «حدثنى من أثق بصحة حديثه أن داراً للنشر والطبع استشارت كبيراً منهم فى طبع هذا الكتاب بتحقيقى، فكتب إليها بخط يده يقول: (أنا لا أنصح بطبع كتاب إعجاز القرآن للباقلانى، لأنه ليس أنفس كتاب فى موضوعه). ولما لقيت كاتب هذا التقرير العجيب قذفت سامعتيه بهذا التحدى: دلنى على كتاب واحد فى إعجاز القرآن تربو قيمته على كتاب الباقلانى. فأبلس ولم يحر جوالاً » 7: ٧

قلت وأنا أقرأ هـذا التعليق: رحم الله ابن حـزم! ورحمنا الله إن كـانت

حياتنا عَقُمت، فليس لها أن تعرف من الإعجاز، غير ما قاله قائـل منذ عشـرة قرون!

#### \* \* \*

ونبدأ نحن من حيث انتهى السلف، وتراثهم بين أيدينا علامات على الطريق، لا نغض من قيمته ولا نحط من أقدار أهله، وإنما نسرى في كل منهم جهد عصر ومستوى بيئة، وحتمية تقدم وسُنّة حياة.

وغضى ونترك للأجيال بعدنا ما نترك، والباب مفتوح أبداً ليس لأحد أن يدعى أنه أغلقه، والمجال رحب يتلقى كل حين جديداً لن يلبث أن يصير من القديم، دون أن تُسلم الحياة بأن أحداً قال الكلمة الأخيرة فيه.

لقد قالها الجاحظ من قديم وهو يقدم كتابه (نظم القرآن) إلى الفتح ابن خاقان، وقالها الباقلاني من بعده، والجرحاني وابن حزم والرازى والعلوى والبقاعي . . . فها لبث الزمن أن نسخ ما قالوا.

وكذلك قبالها البرافعي في كتابه الذي بدا لسعد زغلول «كأنه تنزيل من التنزيل» وأوجب يعقوب صروف «على كل مسلم عنده نسخة من القرآن، أن يقتني نسخة منه».

فيها مضت أعوام حتى جاء من لم يركتاباً ظهر في الإعجاز بعد كتاب الباقلاني من القرن الرابع للهجرة!

#### \* \* \*

فإن تكن الخصومة المذهبية والفكرية فيها مضى، قد وضعت قضية الإعجاز في دوامة الصراع المذهبي والجدل الكلامي والعداوة الشخصية، فإنا نعود بعد هذا كله فنقول ما قلناه في مستهل هذا المدخل:

لعل من إعجاز القرآن أن تظل الأجيال تتوارد عليه جيلا بعد جيل، وهو رحب المدى سخى المورد، كلما حسب جيل أنه بلغ منه مبلغاً، امتد الأفق بعيداً وراء كل مطمح وفوق كل طاقة...

ومع إدراكى أن الإعجاز البيانى للقرآن يفوت كل محاولة وجهد، أتقدم فى خشوع إلى الميدان الجليل فأضع إلى جانب محاولات السلف الصالح، ما هدى إليه عكوفى الطويل على تدبر كلمات الله، من وجهٍ فى هذا الإعجاز:

﴿ لَوْ أَنْزَلْنَا هَلْذَا القُرْآنَ عَلَىٰ جَبَلِ لَرَأَيْتَهُ خَاشِعاً مُتَصَدَّعاً مِّنْ خَشْيَةِ اللَّهِ، وتلْكَ الأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُون﴾

صدق الله العظيم



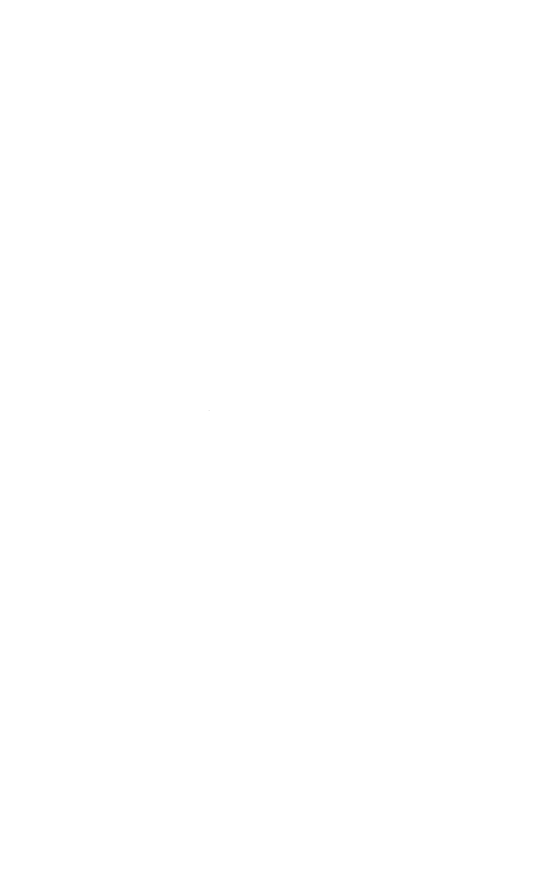
# المبحث الأوك

١ – المعجزة

٢ - قضية التحدي وآيات المعاجزة

٣ - وجوه الإعجاز والبيان القرآني

٤ - البلاغيون والإعجاز



## (١) المعجزة

من فجر المبعث، فرض القرآن إعجازه على كل من سمعوه من العرب، على تفاوت مراتبهم فى البلاغة، وقد تحير المشركون فى وصفه، وحرصوا على أن يصدوا العرب عن سماعه، عن يقين بأنه ما من عربى يخطئه أن يميز بين هذا القرآن، وقول البشر.

قضية الإعجاز البيانى بدأت تفرض وجودها على العرب من أول المبعث. فمنذ تلا المصطفى عليه الصلاة والسلام فى قومه ما تلقى من كلمات ربه، أدركت قريش ما لهذا البيان القرآنى من إعجاز لا يملك أى عربى يجد حسَّ لغته وذوقها الأصيل، سليقة وطبعًا، إلا أن يسلم بأنه ليس من قول البشر.

من هنا كان حرص طواغيت الوثنية من قريش، على أن يحولوا بين العرب وبين سماع هذا القرآن. فكانوا إذا دنا الموسم وآن وفود قبائل العرب للحج، ترصدوا لها عند مداخل مكة، وأخذوا بسبُل الناس لا يمر بهم أحد إلا حذروه من الإصغاء إلى ما جاء به «محمد بن عبد الله» من كلام قالوا إنه السحر يفرق بين المرء وأبيه وأخيه، وبين المرء وزوجه وولده وعشيرته (١).

وربما وصلت آيات منه إلى سمع أشدهم عداوة لـلإسلام، فألقى سلاحـه مصدقًا ومبايعًا، عن يقين بأن مثل هذه الآيات ليست من قول البشر.

حدثوا أن «عمر بن الخطاب» خرج ذات مساء متوشعًا سيف يريد رسول الله صلى الله عليه وسلم، ورهطًا من أصحابه، في بيت عند «الصفا» سمع أنهم مجتمعون فيه، فلقيه في الطريق من سأله:

- أين تريد يا عمر؟

أجاب: أريد محمدًا هذا الصابئ الذي فرّق أمر قريش وسفَّه أحملامها وعاب دينها وسبّ آلهتها، فأقتله.

قال له مُحدِّثه:

- غرّتك نفسك يا عمر! أترى بنى عبد مناف تــاركيك تمشى عــلى الأرض وقد قتلت محمدًا؟ أفلا ترجع إلى أهل بيتك فتقيم أمرهم؟

سأله عمر، وقد رابه ما سمع:

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية لابن إسحاق - تهذيب ابن هشام - ٢٨٧/١ ط أولى، الحلبي.

### - أي أهل بيتي تعني؟

فأخبره أن صهره وابن عمه «سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل» قـد أسلم. وكذلك أسلمت زوجه، أخت عمر «فاطمة بنت الخطاب».

فأخذ «عمر» طريقه إلى بيت صهره مستثار الغضب، يريد أن يقتله ويقتل زوجه فاطمة. فها كاد يدنو من الباب حتى سمع تلاوة خافتة لأيات من سورة طه، فدخل يلح في طلب الصحيفة التي لمح أخته تخفيها عند دخوله...

وانطلق من فوره إلى البيت الذي اجتمع فيه المصطفى بأصحابه، فبايعه. وأعز الله الإسلام بعمر، وقد كان من أشد قريش عداوة للإسلام (١).

وفى حديث بيعة العقبة، أن الرسول صلى الله عليه وسلم ندب صاحبه «مصعب بن عمير» ليذهب مع أصحاب العقبة إلى يثرب، ليقرئهم القرآن ويعلمهم الإسلام. فنزل هناك على «أسعد بن زرارة» الأنصارى الخزرجى. فحدث أن خرجا يومًا إلى حى بنى عبد الأشهل على وجاء أن يسلم بعض القوم. فلما سمع كبيرا الحى «سعد بن معاذ، وأسيد بن حضير» بمقدم مصعب وأسعد، ضاقا بهما وأنكرا موضعهما من الحى. قال سعد بن معاذ لصاحبه أسيد بن حضير:

«لا أبا لك! انطلق إلى هذين الرجلين فازجرهما وانههما عن أن يأتيا دارينا. فإنه لولا أن أسعد بن زرارة منى حيث علمت، كفيتُك ذلك: هـو ابن خالتى ولا أجد عليه مقْدَمًا».

والتقط أسيد بن حضير حربته ومضى إلى صاحبى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فزجرهما متوعدًا:

- ما جاء بكم إلينا تسفهان ضعفاءنا؟ اعتزلانا إن كانت لكما بنفسيكما حاجة. قال له مصعب بن عمير:

١١٠ السية ١٠ /٣٦٦/١ واقرأ معها ترجمة عمر رضي الله عنه في طبقات الصحابة، وسيرته في تباريخ

- أو تجلس فتسمع، فإن رضيتَ أمرًا قبلته، وإن كرهته كُفَّ عنك ما تكره؟

فركّز أسيد حربته واتكأ عليها يصغى إلى ما يتلو مصعب من القرآن. ثم أعلن إسلامه من فوره، وعاد إلى قومه فعرفوا أنه جاء بغير الوجه الذى ذهب به. وما زال أسيد بسعد بن معاذ حتى صحبه إلى ابن خالته أسعد بن زرارة، فبادره سعد سائلا في غضب وإنكار:

«يا أبا أمامة، لولا ما بيني وبينك من القرابة ما رُمتَ هذا مني. أتغشانا في دارنا بما نكره؟ »

ولم يجب أبو أمامة، بل أشار إلى صاحبه «مصعب» الذى استمهل سعد بن معاذ حتى يسمع منه، ثم تلا آيات من القرآن، نفذت إلى قلب ابن معاذ فمزقت عنه حجب الغفلة وغشاوة الضلال. أعلن إسلامه وعاد إلى قومه فسألهم: يا بنى عبد الأشهل، كيف تعلمون أمرى فيكم؟

أجابوا جميعًا: سيدنا، وأفضلنا رأيًا، وأيمننا نقيبة.

فعرض عليهم الإسلام «فوالله ما أمسى في حى بني عبد الأشهل رجل أو امرأة إلا مسلمًا ومسلمة »(١).

وفى ترجمة الصحابى «جبير بن مطعم بن عدى القرشى» رضى الله عنه، أنه أن رسول الله على فى بعض أسارى بدر، وجبير وقتئذ مشرك، فدخل على المصطفى وهو يقرأ فى المغرب بسورة الطور، فلما انتهى على إلى آيات منها، كاد قلب جبير يطير، ومال إلى الإسلام (٢).

وفى حديث العقبة الأولى أن وفد الخزرج أسلموا بمجرد أن تلا عليهم المصطفى عليه الصلاة والسلام، آيات من القرآن، وأقام «مصعب بن عمير القرشى» سنة فى يشرب يقرأ القرآن فلم يبق بيت من بيوت الأنصار إلا وفيه

<sup>(</sup>١) ابن إسحاق (السيرة النبوية): ٧٧/٢.

<sup>(</sup>٢) الإصابة. مع (صحيح البخارى) ك: الصلاة، والجهاد، والتفسير: سورة الطور.

قرآن، فكان أن فتحت يثرب بالقرآن، قبل الهجرة بسنتين (١).

هـل فرض القرآن إعجازه عـلى هؤلاء الذين استنـارت بصائـرهم فـآمنـوا بالمعجزة القرآنية بمجرد سماعهم آيـات منها، دون غيـرهم ممن لجوا في العنـاد والتكذيب؟

ذهب القاضى أبو بكر الباقلانى إلى هذا، حين عدَّ تفاوت العرب، عصر المبعث، فى الفصاحة، من الوجوه الصارفة عن الإسلام، لمن ظلوا منهم على الشرك والتكذيب أمدًا طال أو قصر.

ذَكُر آية التوبة: ﴿ وَإِنْ أَحَدٌ مِنَ المشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلَامَ اللهِ ثُمَّ أَبْلِغْهُ مَأْمَنَهُ، ذٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لا يَعْلَمُون ﴾

فرأى فيها الدليل البين على أن فيهم من يكون سماعه إياه حجة عليه:

«فإن قيل: لو كان كذلك على ما قلتم، لوجب أن يكون حال الفصحاء الذين كانوا في عصر النبي صلى الله عليه وسلم، على طريقة واحدة عند سماعه.

«قيل له: لا يجب ذلك، لأن صوارفهم كانت كثيرة: منها أنهم كانوا يشكُون، ففيهم من يشك في إثبات الصانع، وفيهم من يشك في التوحيد، وفيهم من يشك في النبوة...

«فكانت وجوه شكوكهم مختلفة وطرق شبههم متباينة. فمنهم من قلّت شبهه وتأمل الحجة حق تاملها ولم يستكبر فأسلم. ومنهم من كثرت شبهه أو أعرض عن تأمل الحجة حق تأملها، أو لم يكن في البلاغة على حدود النهاية فتطاول عليه الزمان إلى أن نظر واستبصر وراعى واعتبر، واحتاج إلى أن يتأمل عجز غيره عن الإتيان بمثله، فلذلك وقف أمره... ولو كانوا في الفصاحة على مرتبة واحدة، وكانت صوارفهم وأسبابهم متفقة، لتوافوا إلى القبول جملة واحدة» (٢).

<sup>(</sup>۱) ابن إسحاق: الهشامية: ۲۰/۲ - ۷۳، والخطابي: ص ۷۱ من (ثلاث رسائيل في إعجاز القرآن) ذخائر.

<sup>(</sup>٢) الباقلاني: إعجاز القرآن - ص ٣٩، طَ الذَّعَاثر.

وعاد الباقلاني فأكد هذا المعنى، وأبْعَدَ فسوّى بين العربي الـذى ليس في المرتبة العليا من الفصاحة والأعجمى. من حيث لا يتهيأ له «كما لا يتهيأ لمن كان لسانه غير العربية من العجم والترك وغيرهم، أن يعرفوا إعجاز القرآن إلا بأن يعلموا أن العرب - البلغاء - قد عجزوا عن ذلك. . .

«وكذلك نقول: إن من كان من أهل اللسان العربي إلا أنه ليس يبلغ في الفصاحة الحد الذي يتناهي إلى معرفة أساليب الكلام ووجوه تعرف اللغة وما يعدونه فصيحًا بليعًا بارعًا من غيره، فهو كالأعجمي في أنه لا يمكنه أن يعرف إعجاز القرآن إلا بمثل ما بينا أن يعرف به الفارسي الذي بدأنا بذكره. وهو - أي العربي غير البليغ - ومن ليس من أهل اللسان، سواء». ص ١٧١ وفي هذا الكلام نظر، من حيث أن العرب في عصر المبعث فصحاء، وهم وإن تفاوتوا في مراتب البلاغة والاقتدار على فن القول، وتميز منهم خاصة من خطباة "بلغاء وشعراء فحول، فها كانوا بحيث يغيب عنهم جيد القول من رديئه، وعاليه من هابطه، أو يفوتهم حِسُّ لغتهم في ذوقها وبيانها. شأنهم في هذا شأن «أم جندب»: لم تُعرف لها مشاركة في قول الشعر ولا كان لها حظ منه، ولكنها بحسها اللغوى المرهف سليقة وطبعًا، استطاعت أن تميز مواضع الضعف والقوة في قصيدتي امرئ الفيس وعلقمة بن عبدة الفحل، في وصف الخيل (۱).

فعامة العرب في عصر المبعث، مها يتفاوتوا في البلاغة والاقتدار على فن القول، كانت لهم هذه الحاسة النقدية التي أرهفتها سليقة لغوية أصيلة لم تفسد. وأرى الباقلان قد خلط هنا بين الفصاحة وبين القدرة البلاغية: فالفصاحة عامةً في العرب قبل أن يخرجوا من جزيرتهم ويخالطوا غيرهم من الأمم نخالطة لغوية. وقد اعتمد علماء اللغة ما سمع من عرب الجاهلية وعصر المبعث، حجةً في الفصاحة، دون أن يفوت اللغويين في تدوينهم معجم

<sup>(</sup>١) انظر مناقشتي لمن أتكروا أن تكون القصة حدثت، وذهبوا إلى عدها من منحولات الرواة، في الباب الثاني من كتابي (الخنساء) ط. دار المعارف.

الفصحى أن العرب الفصحاء ليسوا سواء في المقدرة البيانية والمرتبة البلاغية.

وليس الأمر في إعجاز القرآن أن يتوهم كل فرد القدرة على الإتيان بمثله ثم يعجز، أو «أن يكون الرجوع فيه إلى جملة الفصحاء دون الآحاد» كنص عبارة الباقلاني<sup>(۱)</sup>.

بل العبرة فيه أنهم جميعًا فصحاء قادرون على أن يدركوا فوت البيان القرآني بلاغة بلغائهم. وفي هذا أيضًا أرى الباقلاني قد اختلط عليه الفرق بين المعجزة وبين التحدى.

فمن حيث هو معجز، الأمر فيه واضح لكل ذى سليقة عربية أصيلة. وإدراك إعجازه كان ميسرًا لهم جميعًا فى عصر المبعث لا ينفرد به خاصة بلغائهم دون العامة. وما تبلا المصطفى عليه الصلاة والسلام آيات معجزته وهو يُقدر أن البلغاء وحدهم هم الذين يدركون إعجازها.

وأما من حيث تحديهم أن يأتوا بسورة من مثله، فتلك قضية أخرى معروضة على أبلغ بلغائهم ومن يظاهرونهم من جِنَّ فيها زعموا، على ما يأتى بيان ذلك بتفصيل في قضية التحدى والمعاجزة.

ونوجز القول هنا فى إيضاح الفرق بين إدراك المعجزة وبين التحدى، فنلفت إلى أن الشاعر العربي كان يقول قصيدته فيتلقاها جهور المستمعين بالإعجاب والتقدير أو الصد والتهاون. وأما أن يعارضها آخر منهم، فذلك محصور في أقرانه من الشعراء لا يعدوهم إلى عامة القوم.

\*\*

والمشركون من قريش حين كانوا يأخذون سُبُلَ الحاج إلى مكة ليصرفوهم عن سماع القرآن، لم يكونوا يتحرون الخطباء البلغاء والشعراء الفحول منهم أو يُقدرون أن الوافدين على الموسم كانوا سواء في المرتبة البلاغية، بل التقدير أنهم جميعًا عرب خُلص فصحاء يجدون حس لغتهم فيطرة وطبعًا ويميزون

<sup>(</sup>١) إعجاز القرآن. ص٤٦: وهو نقيض ما ذكره في ص٣٤: (ولم نعلمه - صلى الله عليه وسلم - قال لهم: ارجعوا إلى جميع الفصحاء فإن عجزوا عن الإتيان بمثله فقد ثبتت حجى، وفي هذا أيضًا موضع نظر.

أساليبها بسليقتهم اللغوية. ومن هنا كان التوجيه القرآني - في آية التوبة - خاصًا بمن لم يسمعوا منهم كلام الله، وليس بمن هم في المرتبة العليا من اللاغة:

ُ ﴿ وَإِنْ أَحَدُ مِنَ المُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلَامَ الله ثُمَّ أَبْلِغُهُ مَأْمَنهُ، ذٰلِكَ بأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ ﴾. - ٦

والذين بادروا منهم إلى الإيمان بالمعجزة، لم يكونوا جميعًا من صناع القول المشهود لهم بالمرتبة البلاغية العليا، وإنما أدركوا بسليقتهم أن هذا القرآن معجز.

والـذين تأخر إسلامهم، كـانوا في الغـالب ممن صَدُّوا عن سمـاع القـرآن أو صُدوا عنه، ثم لما أصغوا إليه آمنوا به، وليسوا جميعًا شعراء وخطباء.

أريد لأقرر أن القرآن لم يفرض إعجازه البياني من أول المبعث، على هؤلاء النين سبقوا إلى الإيمان به فحسب، بل فرضه كذلك على من ظلوا على سفههم وشركهم، عنادًا وتمسكًا بدين الأباء ونضالا عن أوضاع دينيه واقتصادية واجتماعية لم يكونوا يريدون لها أن تتغير. وقد أمعنوا في إينذاء المصطفى واضطهاد من آمنوا برسالته وما كان لديه صلى الله عليه وسلم ما يواجه به الوثنية الباغية في عنفوان شراستها، سوى كلمات الله يتلوها فتزلزل صروح الوثنية وكأنها تريد أن تنقض.

وفى الخبر أن من طواغيت قريش وصناديد الوثنية العتاة من كانوا يتسللون في أوائل عصر المبعث خفية عن قومهم، ليسمعوا آيات هذا القرآن دون أن علكوا إرادتهم:

روى «ابن إسحاق» فى السيرة أن أبا سفيان بن حرب الأموى، وأبا جهل ابن هشام المخزومى، والأخنس بن شريق الزهرى، خرجوا ذات ليلة متفرقين على غير موعد إلى حيث يستمعون من رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يصلى ويتلو القرآن فى بيته. فأخذ كل رجل منهم مجلسًا يستمع فيه، ولا أحد منهم يعلم بمكان صاحبيه. فباتوا يستمعون إليه حتى إذا طلع الفجر تفرقوا فجمعهم الطريق فتلاوموا وقال بعضهم لبعض:

«لا تعودوا، فلو رآكم بعض سفهائكم لأوقعتم في نفسه شيئًا». ثم انصرفوا.

حتى إذا كانت الليلة التالية، عاد كل منهم إلى مجلسه لا يدرى بمكان صاحبيه.

فباتـوا يستمعـون إلى القـرآن حتى طلع الفجـر فتفـرقــوا وجمعهم الـطريق فتلاوموا، وانصرفوا على ألا يعودوا.

لكنهم عادوا فتسللوا في الليلة الثالثة وباتوا يستمعون إلى القرآن(١).

وفى (السيرة) أيضًا أن الملأ من قريش بعثوا أحمد صناديدهم «عتبة بن ربيعة» إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ليعرض عليه أمورًا أرسلوه بها. فقرأ المصطفى آيات من سورة «فُصِّلَتْ» عاد «عتبة» بعدها إلى قريش مأخوذًا، فها لمحوه حتى صاحوا: عاد أبو الوليد بغير الوجه الذى ذهب به.

وقد تحير المشركون من قريش فيها بينهم، بم يصفون هذا القرآن: قالوا هو شعر، وقالوا هو سحر، وقالوا هو كهانة. وقد عرفوا الشعر كله رجزه وقصيده ومقبوضه ومبسوطه، وعرفوا السحر ونفته وعُقده، وعرفوا الكهانة وسجعها وزمزمتها. وما جهلوا أن القرآن ليس شيئًا من ذلك كله، فإذا كانوا قد وصفوه هكذا فلقد أقروا بأن له من السلطان على عقولهم وأفئدتهم ما لم يعهدوا له شبيهًا إلا في أخذة السحر ونفوذ الشعراء والكهان. ذلك حين اجتمعوا في دار الندوة وقد دنا أول موسم بعد المبعث وآن وفود القبائل للحج. وإذ تواطأ طواغيت قريش على أن يأخذوا سبل الناس إلى مكة ويصدوهم عن سماع القرآن، كان عليهم أن يتفقوا فيها بينهم على قول واحد في هذا القرآن يلقون به العرب، حتى لا يختلفوا فيه ويرد بعضهم قول بعض. وشهدت دار الندوة حيرتهم في وصفهم إياه بالسحر أو الشعر أو الكهانة، وإنهم ليعلمون - كها قال قائلهم - أن العرب بحيث لا يفوتها أن تميز القرآن

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية ١/٣٣٧.

من قول الشعراء والسحرة والكهان. حتى انتهوا آخر الأمر إلى رأى الوليد ابن المغيرة المخزومي»: أن يقولوا: إن محمدًا جاء بكلام هو السحر يفرق بين المرء وأحيه وأبيه، وبين المرء وزوجه وولده وعشيرته الأدنين<sup>(1)</sup>.

هو إذن سحر البيان يعرفون سلطانه على الوجدان العربي، فهم في خشية من أن يدرك العرب، كل العرب لا البلغاء والشعراء منهم فحسب، إعجاز البيان القرآني.

أو هذا هو ما فهمتُه من وصفهم القرآن بالشعر والسحر، لا على أنهم حملوه حقيقة على النسق المألوف من شعر شعرائهم.

وهو أحد وجهين صحًا لدى الباقلاني.

وأما الوجه الآخر مما صح عنده، فهو «أن يكون محمولا على ما كان يطلق الفلاسفة على حكمائهم وأهل الفطنة منهم فى وصفهم إياه بالشعر، لدقة نظرهم فى وجوه الكلام وطرق لهم فى المنطق، وإن كان ذلك الباب خارجًا عما هو عند العرب شعر على الحقيقة »(٢).

ونضيف فى رد هذا الوجه: أن العرب فى عصر المبعث لم يكونوا يعرفون مذهب الفلاسفة فى وصف حكمائهم وذوى الفطنة منهم بالشعر، ولا كانوا يحملون الشعر على دقة النظر فى وجوه الكلام وطرق لحكمائهم فى المنطق!

ثم لا نتعلق بما تصدى له «الباقلانى» من رفض ما قد يزعمه زاعم من أنه وجد فى القرآن شعرًا، وأورد منه عددًا من الأمثلة، فيها أبيات لأبى نواس وأين هو من عصر المبعث! - بها عبارات قرآنية على وجه التضمين، لا على وجه كونه شعرًا فى القرآن (٣).

ذلك زعم يحتمل أن يكون قيل بعد عصر المبعث، ورد عليه الجاحظ من

<sup>(</sup>١) السيرة الهشامية ١/٢٨٩.

<sup>(</sup>٢) إعجاز القرآن ٧٧.

<sup>(</sup>٣) مثل قوله في مجلس شراب:

سبحان من سخر هذا لنا حقا، وماكنا له مقرلين أ=

قبل، بأنك إذا قست الشعر بهـذا المقياس، فلن تعـدم أن تجد في كـل كلام، حتى كلام السوقة والباعة، ما تحمله على الشعر!.

وما نعلم المشركين خاضوا أيام المبعث، في أن من آيات القرآن ما يمكن أن يُحمل على وزن الشعر ونسقه حين قالوا إن محمدًا شاعر، وإنما أرادوا أن للقرآن مثل وقع الشعر على الوجدان والعقل، وذهبوا إلى وصف سحر بيانه، بما ألفوا من وصف روائع شعرهم.

وأوهن منه أن يرد الباقلانى على من يسأل عن هذا الوجه فى حمل وصف المشركين للقرآن بالشعر على أن فيه مقاطع موزونة كوزن الشعر، بمثل قوله: «اعلم أن الذى أجاب به العلماء عن هذا السؤال سديد. وهو أنهم قالوا: إن البيت الواحد وما كان على وزنه لا يكون شعرًا. وأقل الشعر بيتان فصاعدًا. وإلى ذلك ذهب أكثر أهل صناعة العربية من أهل الإسلام.

«وقالوا أيضًا: إن ماكان على وزن بيتين إلا أنه يختلف وزنهما أو قافيتهما فليس بشعر.

«ثم منهم من قال إن الرجز ليس بشعر أصلا، لا سيها إذا كان مشطورًا أو منهوكًا. وكذلك ما كان يقاربه في قلة الأجزاء. وعلى هذا يسقط السؤال»(١).

#### وأضاف :

«ثم يقولون إن الشعر إنما يطلق متى قصد القاصد إليه على الطريق الذى يُتعمد ويُسلك، ولا يصح أن يتفق مثله إلا من الشعراء دون ما يستوى فيه العامى والجاهل، والعالم بالشعر واللسان وتصرفه. وما يتفق من كل واحد،

وقوله متغزلا :

وقرا معلنًا ليصدع قبلبى والهوى يتصدع الفؤاد السقيم أرأيت الندى يتكذب بالد يتن فيذاك الندى يبدع البيتيما ١عدا: القرآن: ص ٨٥ ، ٨٥ مسف قري في «السح» مرعانة الفاصلة ع أن الناقلان نفي السح»

<sup>(</sup>١) إعجاز القرآن: ص ٨٠، ٨٤ وسوف ترى، في «السجع ورعاية الفاصلة» أن الباقلاني نفي السجع عن القرآن بمثل هذه المقاييس لعلماء الصنعة.

فليس يكتسب اسم الشعر ولا صاحبُه اسم شاعر، لأنه لوصح أن يسمى شعرا كل ما اعترض في كلامه ألفاظ تتزن بوزن الشعر أو تنتظم انتظام بعض الأعاريض كان الناس كلهم شعراء؛ ألا ترى أن العامى يقول لصاحبه:

أغلق الباب وائتني بالطعام.

ويقول الرجل لأصبحابه: أكرموا من لقيتم من تميم.

ومتى تتبع الإنسان هذا النحو عرف أنه يكثر في تضاعيف الكلام مثله وأكثر

ولخص احتجاجه لنفى الشعر عن القرآن، بأن «مِن سبيل الموزون من الكلام أن تتساوى أجزاؤه فى الطول والقصر والسواكن والحركات، فإن خرج عن ذلك لم يكن موزونا... «وليس فى القرآن على الوزن الذى وصفناه أولا، وهو الذى شرطنا فيه التعادل والتساوى فى الأجزاء، غير الاختلاف الواقع فى التقفية. ويبين ذلك أن القرآن خارج عن الوزن الذى بينا، وتتم فائدته بالخروج منه. وأما الكلام الموزون فإن فائدته تتم بوزنه» - ٨٤.

#### \* \* \*

الباقلاني لم يـزد هنا عـلى ما سبقـه إليه الجـاحظ في رده على من زعم أن في قوله تعالى: ﴿تبت يدا أبي لهب وتب﴾ شعرًا، لأنه في تقدير:

#### \* مستفعلن مفاعلن \*

قال في (البيان والتبيين):

«اعلم إنك لو اعترضت أحاديث الناس وخطبهم ورسائلهم لوجدت فيها مثل: \* مستفعلن فاعلن \* كثيرًا وليس أحد في الأرض يجعل ذلك المقدار شعرًا. ولو أن رجلا من الباعة صاح: من يشتري باذنجان؟ لقد كان تكلم كلام في وزن \* مستفعلن مفعولان \* فكيف بكون هذا شعرًا وصاحبه لم قصد إلى الشعر، ومثل هذا المقدار من الوزن قد يتهيأ في جميع الكلام؟ وإذا جاء المقدار الذي يُعلم أنه من نتاج الشعر والمعرفة بالأوزان والقصد إليها كان

ذلك شعرًا... وسمعتُ غلامًا لصديق لى، وكان قد سقى بطنه، وهو يقول لغلمان مولاه: اذهبوا إلى الطبيب وقولوا قد اكتوى.

«وهـذا الكلام يخـرج وزنه عـلى خروج: فـإعلاتن مفـاعلن، مرتـين. وقد علمتَ أن هذا الغلام لم يخـطر على بـاله قط أن يقـول بيت شعر أبـدًا. ومثل هذا كثير، ولو تتبعته في كلام حاشيتك وغلمانك لوجدته»(١).

والجاحظ لا يسوق هذا الكلام، ردًّا على وصف قريش للقرآن بالشعر، وإنما يرد على من التقطوا بعض آيات قرآنية زعموا أنها في وزن الشعر.

لكن يوهنه عندى، هذا التنظير بكلام العامة والسوقة، من الحاشية، والغلمان وباعة الباذنجان. فما هانت القضية إلى المدى الذى يساق فيه مثل هذا، في الاحتجاج لنفى الشعر عن البيان الأعلى.

ما زلت أقول: "إن مثل هذا فى كلام الباقلانى عن الوجوه التى يحتملها «ما حكاه القرآن عن الكفار من قولهم إنه شاعر، وإن هذا شعر» لا موضع له. من حيث أرى أن الكفار من قريش، ما قصدوا إلى أن فيه بعض فقرات موزونة وزن الشعر، ولا خطر لهم على بال أن يتعلقوا بآيات فيه على وزن بيت أو بيتين من قصيد أو رجز، ولا بلغ بهم عقم الطبع وفساد السليقة، أن بيت أو بيتين من قصيد أو رجز، ولا بلغ بهم عقم الطبع وفساد السليقة، أن يُنظّروا له بمثل ما يجرى على ألسنة العامة فى مبتذل الكلام.

وإنما هو سحر البيان، عرفه للقرآن مشركو قريش من قبل أن يسمع غيرهم من سائر العرب كلمات منه، وكان «الوليد بن المغيرة» يتحدث عن سليقة أصيلة مرهفة حين لفت قومه إلى أنهم ما إن يقولوا إن القرآن شعر حتى ينكر العرب عليهم ذلك، وإنما غاية ما يبلغون من وصفه أن يقولوا ما نصح لهم العرب عليهم ذلك، وإنما غاية ما يبلغون من وصفه أن يقولوا ما نصح لهم به: إن محمدًا جاء بكلام هو السحر يفرق بين الرجل وأخيه وزوجه وولده.

 <sup>(</sup>١) الجاحظ: البيان والنبيين ٢٣٥/١ ط أولى، الرحمانية سنة١٩٣٢م وقد التفت الزميل السيد أحمد صقر
 على هامش الاعجاز للباقلاني (ص ٨١) إلى هذا التشابه بين الجاحظ والباقلاني.

وهم قد عرفوا سحر الكلام، وأسر البيان.

ولا شيء غير هـذا أفهمـه من نص الحـوار الــذى دار بينهم أول المبعث، ورواه ابن إسحاق في (السيرة النبوية).

وهو أيضًا ما عنوه حين وصفوه بسجع الكهان، ناظرين فيه إلى ما ألفوا من وقعه على وجدانهم وسيطرته على أفئدتهم، وذلك ما نعرض له بجزيد تفصيل فى الحديث عن «السجع ورعاية الفاصلة» فى النظم القرآني.

\* \* \*

وإذ كانت صفة الشعر هي أقرب ما تعلقوا به، حرص القرآن على أن ينفي عن المصطفى عليه الصلاة والسلام هذه الشاعرية، لا ذمًا للشعر كما ذهب الباقلاني في الفصل الذي عقده «في نفي الشعر من القرآن»(١)

ولكن لأن الشعر مظنة الالتباس بالمعجزة البيانية، نفاذًا إلى الوجدان العربي وسلطانًا على عقولهم وأفئدتهم وضمائرهم.

وأول ما نزل من ذلك، آية «يس» المكية:

﴿ وَمَا عَلَّمَنَاهُ الشِّعرَ وَمَا يَنْبَغِى لَـهُ، إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْآنٌ مَبِينٌ \* لِيُنـــذِرَ مَن كانَ حَيًّا ويَجِقُّ القَوْلُ عَلَى الكَافِرينَ ﴾ ٦٩، ٧٠.

ونص الآية صريح في أنها تحديد لصفة القرآن وبيان لمهمته ورسالته، وليست إعلانًا عن موقف عداء للشعر.

بعدها نزلت آية «الصافات» ترد على من جادلوا في المعجزة:

﴿ وَيَقُولُونَ أَئِنًا لَتَارِكُو آلِهَتِنَا لِشَاعِرٍ مَّجْنُونٍ \* بَلْ جَاءَ بِالْحَقِّ وصَدَّقَ المُرْسَلِينَ ﴾ ٣٦، ٣٧.

ثم آية الأنبياء:

﴿بَلْ قَالُوا أَضْغَاثُ أَحَلَامٍ بَلِ افْتَرَاهُ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ، فَلْيَأْتِنَا بِآيَةٍ كَمَا أُرْسِلَ الْأُولُونَ﴾ - ٥.

وآية الطور:

﴿ فَذَكِّر فَمَا أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بَكَاهِنِ وَلَا مَجنونَ \* أَمْ يَقُولُـونَ شَاعَـرٌ نَّتَرَبِصُ بِهِ رَيْبَ المَنونِ \* قُلْ تَرَبَّصُوا فَإِنِّي مَعَكُم مِّنَ الْمُتَرَبِّصِينَ ﴾ ٢٩ : ٣١

وكل هذه الآيات مكيات، وكذلك آية «الحاقة» التي نزلت في أواخر العهد

<sup>(</sup>١) إعجاز القرآن: ص٧٦.

المكى تحسم بأسلوب رادع، ذلك الجدلَ العقيم في صفة المعجزة والرسول:

﴿ فَلَا أُقْسِمُ بِمَا تَبْصِرُونَ \* وَمَا لَا تُبْصِرُونَ \* إِنَّهُ لَقُولُ رسول كريم \* وما هوَ بَقُولِ شاعرٍ، قلِيلًا مَّا تَذْكَرونَ \* تَنْزِيلٌ مِّن رَبِّ العَالَمِين ﴾ ٣٦: ٣٦.

وأما الآيات المدنية من سورة الشعراء المكية :

﴿ وَالشَّعَـرَاءُ يَتَبِعُهُمُ الْغَـاوُونَ \* أَلَمْ تَـرَ أَنَّهُم فِي كُـلِّ وَادٍ يَهِيمُــونَ \* وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لاَ يَفْعَلُونَ ﴾ .

فلم تأت في سياق نفى الشعر عن القرآن والاحتجاج للمعجزة كما وهم الباقلاني (ص ٧٦) وإنما نزلت في شعراء الأحزاب من قريش، أخذوا مكانهم في المعركة بين الوثنية والإسلام، يكذبون ويضلون ويستهوون الغاوين. وليس المقصود بالذم فيها مطلق الشعراء بل تمضى الآيات بعدها فتستثنى الشعراء المؤمنين الذين يتقون الله فيما يقولون، وينتصرون للحق دفعًا لما سيموا من ظلم المشركين، وقد وعد الله هؤلاء الشعراء المتقين بنصرهم على الظالمين:

﴿ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَذَكِرُوا اللَّهَ كَثِيرًا وَانْتَصَرُوا مِن بَعْدِ مَا ظُلِمُوا ؛ وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنْقَلَب يَنْقَلِبُونَ ﴾ ٢٢٧

\* \* \*

والسؤال الذي يعرض هنا هو:

لم جاءت معجزة النبى العربى بهذا البيان الذى تعلق المشركون فى وصفه ، بالشعر وبالسحر والكهانة ، لما رسخ فى يقينهم من سلطانه الذى لاعهد لهم بما يشبهه فى كلام البشر ، إلا أن تكون أخذة السحر وأسر الشعر وسيطرة الكهانة ؟

ولم لم يؤيد الله رسوله المصطفى بآية من مثل ما جاء به الـرسل الأولـون كما اقترح الكفار من قومه وهم يحادونه ويجادلونه؟

التفت «الشريف المرتضى» - فى : طيف الخيال - إلى ارتباط معجـزة النبى العربى بمكان البيان فى قومه.

وأزيد الموقف إيضاحًا، بما أطمئن إليه، والله أعلم، مما هدى إليه النظر فى تاريخ الأديان المقارن من أن معجزات الأنبياء سايرت تدرج البشرية فى مراحل تطورها من قديمها البدائى إلى عصر رشد الإنسان.

فلقد نلحظ أن موسى عليه السلام تلقى رسالته وقد آن للبشرية أن تجاوز عصر السحر. فكانت معجزته التى غلبت أفانين السحرة فى زمنه وتحدت براعة المهرة منهم، ليؤمن المرتابون أن ماجاء به «موسى» ليس فى طاقة البشر، ويصدقوا بنبوته فيهديهم برسالته إلى عصر جديد.

لكن اليهود ما لبشوا أن زيفوا الـرسالـة الموسـوية وحـرفوا كلمـات الله عن مواضعها:

﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتَابَ بِأَيْدِيهِم ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عندِ اللَّهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ ثَمَنًا قَلِيلًا، فَوَيْـلُ لَهُم مِّمًّا يَكْسِبُـونَ ﴾ بِهِ ثَمَنًا قَلِيلًا، فَوَيْـلُ لَهُم مِّمًّا يَكْسِبُـونَ ﴾ البقرة: ٧٩

ومضى حين من الدهـر ضجت البشريـة فيه من شر عصـابـات من يهـود، وتزييفهم رسالة نبيهم فكانوا كها قال الله فيهم :

﴿مَثَلُ الَّذِينَ حُمِّلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا بِسُسَ مَثَلُ القَوْمِ اللَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللَّهِ، وَاللَّهُ لاَ يَهْدِى القَوْمَ الظالمِينَ ﴾ بشسَ مَثَلُ القَوْمِ اللَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللَّهِ، وَاللَّهُ لاَ يَهْدِى القَوْمَ الظالمِينَ ﴾ الجمعة: ٥

حتى تلقى «عيسى عليه السلام» رسالته وقد آن للبشرية أن تنتقل من عصر عبادة الأبطال البديل من عصر تعدد الآلهة. وإذ كانت البطولة في ذلك النزمن تقترن بالخوارق، جاءت معجزة المسيح الخارقة، لكى يؤمن الناس بنبوته المؤيدة بما يجاوز خوارقهم البطولية، فيتبعوه وهو يخلصهم من عبادة الأبطال ويهديهم إلى التوحيد.

لكن معجزة المسيح الخارقة، ما لبثت أن التبست على كثير من أتباعه، فقالوا بألوهيته وهو الذي بعث لينسخ عصر الشرك وعبادة البشر، ويدعو إلى عبادة الخالق وحده.

ومضت ستة قرون على مبعث المسيح عليه السلام، أنهكت فيها البشرية المتدينة بالصراع المذهبي بين القائلين بلاهوتية السيد المسيح والقائلين بناسوتيته، وآن للعقيدة الدينية أن تتحرر من كل شائبة تمس التوحيد وهو جوهر الدين كله. واصطفى الله لختام رسالاته «محمد بن عبد الله» بشرًا سويا، يأكل الطعام ويمشى في االأسواق، وتجوز عليه أعراض البشرية وعواطفها وهمومها، مثلها تجوز على سائر البشر.

وكانت المعجزة الكبرى الشاهدة على نبوة هذا البشر الرسول، كتابًا عربيًا مبينًا يعيى العرب أن يأتوا بمثله، لكى يصدقوا بنبوته ويتبعوه وهو يقودهم برسالته إلى عصر الإنسان الذى لا يقر بالعبودية لغير خالقه.

وإذ جاء الإسلام مصدقا لما بين يديه من رسالات الله ومهيمنًا عليها بما نقى من جوهر الدين الحق، اختتمت به الرسالات بعد أن شارفت الإنسانية فى تطورها مرحلة رشدها، وصارت أهلا لأن تحتمل أمانة إنسانيتها وتكاليف وجودها الحر.

وما ينبغى أن يتعلق بالوهم، تجاهلُ المعجزات الأخرى للمصطفى عليه الصلاة والسلام التي تواتر بها الخبر. وإنما الأمر أن موضوع هذه الدراسة خاص بإعجاز القرآن.

وليس صحيحا أن المعتزلة أبطلوا سائر المعجزات غير الشرآن، فالحق أنهم أثبتوها معجزة ودلالة على النبوة، وعدُّوها - بالنسبة إلى سن لم يشاهدوها، عمن جاءوا بعد عصر المبعث - فرعًا على ثبوت النبوة، لكنهم لم يتعلقوا بها فى الاحتجاج والرد على المخالفين. يقول «القاضى عبدالجبار» بعد احتجاجه لثبوت المعجزة القرآنية على وجه الإلزام:

«ولهذه الجملة لم يعتمد شيوخنا في إثبات نبوة محمد صلى الله عليه وسلم، كان ثبوت على المعجزات التي إنما تُعلم بعد العلم بنبوته صلى الله عليه وسلم. لأن ثبوت ذلك فرع على ثبوت النبوة، فكيف يصح أن يستدل به على النبوة؟ وجعلوا هذه المعجزات مؤكدة وزائدة في شرح الصدور فيمن يعرفها من جهة الاستدلال. فأما من يشاهد ذلك - ممن عاصروا النبي صلى الله عليه وسلم - فحاله فيها كحاله مع القرآن، في أنه يمكنه الاستدلال بها كها يمكنه ذلك في القرآن، لأن ثبوتها بالمشاهدة أخرجها من أن يكون عِلمُ المشاهِد لها كالفرع على النبوة، ولذلك اعتمد شيوخنا في تثبيت على النبوة، فصح أن يستدل بها على النبوة، ولذلك اعتمد شيوخنا في تثبيت نبوة محمد صلى الله عليه وسلم، على القرآن، لأن عِلْمَ المخالف به كعلم نبوة محمد صلى الله عليه وسلم، على القرآن، لأن عِلْمَ المخالف به كعلم الموافق، من حيث ظهر نقله - والتحدى به - على وجه الشياع. وهذا هو الذي ذكره شيخنا أبو على في (نقض الإمامة) على ابن الراوندي، وفي غيره.

«فأما من شنع وزعم أنهم أبطلوا سائر معجزات محمد صلى الله عليه وسلم، فكلامه يدل على جهل. لأن شوخنا أثبتوها معجزة ودلالة، لكنهم لم يجوزوا الاعتماد عليها في مكالمة المخالفين (١٠٠٠)

ثم أفرد القاضى عبد الجبار، فصلا "للكلام ق أثبات سائر معجزات الرسول صلى الله عليه وسلم سوى القرآن، وبيان دلالتها على نبوته Œ"

ونقل فيه عن شيوخه، أن «من هذه المعجرات ما بُعلم باضطرار، مما حدث في المجامع العظيمة رحصل النقل فن متظاهرًا.. وقد ذكر أبوهاشم في مواضع، فأما شيخنا أبوعلى فقد ذكر ذلك في (نقض الإمامة) على ابن الراوندي (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) المغنى: ٢/١٦٥. للقاضي عبد الجبار بن أحمد، أبي الحسن الهمذاني المعتزلي (١٥٤ هـ).

<sup>(</sup>۲) المغنى: ٤١٤/١٦. و «أبوعلى» هو الجبائى محمد بن عبدالوهاب البصرى شيخ المعتزلة (-٣٠٣هـ) وأبوشيخهم أبي هاشم الجبائى (-٣٢٣هـ) و«ابن الراونـدى» أحمـد بن يحيى البغـدادى، تـوفى فى حـــدود الثلاثمائة. وصنف فى النبوات والمعجزات كتبا اتهم فيها بالإلحاد.

# الجدل والتحدى وآيات المعاجزة

﴿ قُل لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الإِنسُ والجِنُّ عَلَىٰ أَن يَـاتُوا بَمْثُلِهِ هَذَا القَـرآنِ لاَ يَـاتُـون بِمثلِه وَلَوْ كَان بَعْضُهِم لِبَعْض مَ ظَهِيرًا ﴾

(سورة الإسراء ۸۸)

﴿ وَإِن كُنتُم فِي رَيْبٍ مَمَّا نَزُّلنَا عَلَىٰ عَبْدِنا فَأْتُوا بِسُورةِ مِّن مِثْله وادْعُوا شُهَداءكُم مِّن دُونِ اللهِ إِن كنتم صادقينَ \* فيإن لَمْ تفعلوا ولَن تَفْعَلوا فياتَقُوا النّارُ التِي وَقُودُها الناسُ والحجارةُ، أُعِدَّتْ للكافرينَ ﴾

(سورة البقرة ٢٣-٢٤)

تلا المصطفى عليه الصلاة والسلام، فى قومه قريش ما تلقى من كلمات معجزته، فآمن بها من آمن بمجرد أن أصغى إليه. وعز على طواغيت الوثنية القرشية أن يسلموا بنبوة بشر مثلهم، ابن امرأة من قريش تأكل القديد، جاء يسفه أحلامهم وينسخ دين آبائهم ويقوض أوضاعًا سائدة راسخة، توارثوها خلفًا عن سلف، واستقرت عليها حياتهم من قديم الدهور والأحقاب، وتهيأ بها لقريش شرفها ونفوذها الديني والتجارى على قبائل العرب، بحكم استثنارها بالوظائف الكبرى فى «أم القرى» مثابة حج العرب، ومركز سيادتها على الأسواق العامة التى كانت تقام هناك بالبلد العتيق فى موسم الحج، بعكاظ ومجنة وذى المجاز...

ولم ياتهم «محمد بن عبد الله» بآية من مثل ما أتى المرسلون قبله. وتلا عليهم ما أوحى إليه من هذا القرآن العربي المبين، يعرفون كما لا يعرف سواهم أنه معجز، وما عهدوا على «محمد بن عبد الله» كذبًا قط، ولا ارتابوا في أمانته ورجاحة عقله وكرم خلقه، لكنهم في مواجهة الدعوة التي ترفض دين آبائهم وتسفه أحلامهم وتمحق عبادتهم وتقوض ما ألفوا من أوضاع، تصدوا لمجادلته في معجزة نبوته.

ومن شأن هذه المجادلة أن تورطهم فى اتهامه بما يوقنون أنه برىء منه وله فله أن نفرق فى موقفهم من المعجزة، بين حقيقة رأيهم فيها، وبين ما انساقوا إليه من دعاوى جدلية فى خصومتهم العنيدة للمصطفى عليه الصلاة والسلام، لعلها تصد العرب عن الإيمان برسالته.

وفيها سبق من حديث المعجزة، نقلنا ما كان من حيرتهم في وصف القرآن بالشعر أو السحر والكهانة، مع إقرارهم فيها بينهم وبين أنفسهم بأنه ليس شيئًا من ذلك كله، ويقينهم أنه غير ما عرفوا من كلام البشر.

ولم تبلغ بهم الغفلة أن يتصوروا أن العرب يفوت عليهم أن يميزوا بين

القرآن ومنظوم الشعر وسجع الكهان وهمهمة السحر، وإنما تعلق أمل المشركين من قريش، في أنّ يصرفوا سمع العرب الوافدين إلى مكة في الموسم، عن هذا القرآن.

وتكفلوا بأهل مكة، بأن رابطوا فى البيت الحرام يحولون بين المسلمين وبين تلاوة القرآن فى الحرم، اتقاء نفاذه إلى قلوب المكيين وضمائرهم، مع الإلحاح فى اضطهاد من يسلم منهم.

ولكن الدعوة مضت تكسب كل يوم مؤمنًا بها...

وكلمات الله تصدع جبروت الوثنية وتزلزل صروحها، فتجذب من حـزبِها جنودًا لله، أصحابًا لرسوله عليه الصلاة والسلام.

ومع الاضطهاد والتعذيب، كان المسلمون يـزدادون ثباتًـا عـلى عقيـدتهم واستبسالا في احتمال الأذي...

وَفَى مهب الخطر، بدا للمشركين أن يكذبوا الرسول ويتهموه بافتراء القرآن.

لا عن ظن بأنه افتراه حقًا، ولا لأن فيهم من تصور «أن الكل قادرون على الإتيان بمثله».

ولكن ليلقوا ظلال الريب على رسالته، فيصد عنها من يحرصون على بقاء الأوضاع الموروثة والأعراف الراسخة، ومن يشق عليهم أن يعقوا آباءهم وينسلخوا من دينهم، ومن يشفقون من تصدع كيان القبيلة التي حازت شرف السيادة الدينية وجاه السيطرة الاقتصادية والأدبية على جزيرة العرب.

يقول القاضي عبد الجبار:

«على أن ما ظهر من أحوالهم يدل على أن القوم لم يكونوا شاكين في أمر القرآن، لأن استجابة بعضهم تدل على نفى الشك، وكذلك إعظام من لم يستجب لحال القرآن، وعدوله إلى ما عدل إليه، وكذلك عدولهم إلى الحرب

وغيره، فلا يصح والحال هذه أن يكونوا شاكين في ذلك»<sup>(١)</sup>.

#### \* \* \*

واحتدم الجدل على امتداد العهد المكى، من أول المبعث إلى آخر سورة نزلت بمكة وهي سورة المطففين على المشهور:

إن محمدًا بشر لا يُنكر بشريته، فلماذا لا يقولون إنه تقوَّل القرآن، فهو إفك افتراه، وما عدا أن يكون من قول البشر؟

وفيهم من يكتتبون أساطير الأولين، فماذا عليهم لوزعموا أنها أساطير اكتبها؟

وفيهم كذلك من التقطوا كلمات من صحف الأولين، وقد يفوت الأمر على من لم يسمعوا القرآن، لوأن المشركين ادعوا أنه تلقى كلمات من تلك الصحف، فهي تُملى عليه بكرة وأصيلا؟

ويسجل القرآن مفترياتهم لا يكتمها، ويجادلهم فيها بما يهدى كلَّ ذى عقـل وبصيرة إلى وجه الزيف فيها زعموا، كما في آيات (٢):

القلم: ﴿ وَلَا تُطِعْ كُلَّ حَلَّافٍ مَّهِينٍ \* هَمَّاذٍ مَّشَاءٍ بِنهِيم \* مَنَّاع لِلْخَيْرِ مُعْتَدِ أَثِيمٍ \* عُتُلًّ بَعْد ذَلِكَ زَنِيمٍ \* أَنْ كَانَ ذَا مَالٍ وَبَنِينَ \* إِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ أَسَاطِيرُ الأَوْلِينَ ﴾ ١٠: ١٠

﴿ فَلَذَرْنِي وَمَنَ يُكَذَّبُ بِهَاذَا الْحَدِيثِ سَنَسْتَدْرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُ ونَ \* وَأَمْلِي لَهُمْ، إِنَّ كَيْدِي مَتِينٌ \* أَمْ تَسْأَلُهُمْ أَجْرًا فَهُم مِّن مَّغْرَم مُثْقَلُونَ \* أَمْ عِنْدَهُمُ الْغَيْبُ فَهُمْ يَكَتُبُونَ ﴾ ٤٧: ٤٥

المدثر: ﴿ ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا \* وَجَعَلْتُ لَهُ مالًا مَّمْدُودًا \* وَبَنيِنَ شُهُودًا \* وَمَنْ خَلَقْتُ لَهُ مَالًا مَّمْدُودًا \* وَمَهَدُا \* ثُمَّ يَطْمَعُ أَن أَزِيدَ \* كَلَّا، إِنَّهُ كَانَ لاَيَاتِنَا عَنِيدًا \* سَأَرْهِقُهُ صَعُودًا \* إِنَّهُ فَكُرَ وَقَدَّر \* فَقُتِلَ، كَيْف قَدَّر \* ثُمُّ قُتِلَ، كَيْفَ عَنِيدًا \* سَأَرْهِقُهُ صَعُودًا \* إِنَّهُ فَكُرَ وَقَدَّر \* فَقُتِلَ، كَيْف

<sup>(</sup>١) المغنى: ١٦/٢٩٠.

<sup>(</sup>٢) مرتبة هنا، على المشهور في ترتيب النزول.

قَـدَّرَ\*ثُمَّ نَظَرَ\*ثُمَّ عَبَسَ وَبَسَـرَ\*ثُمَّ أَدْبَرَ وَاسْتَكْبَـرَ\*فَقَـالَ إِنْ هَـٰذَا إِلَّا سِحْـرً يُؤْثَرُ\* إِنْ هَـٰذا إِلَّا قَوْلُ البَشَرِ\*سَأُصْلِيه سَقَرَ﴾ ٢٦:١١

الفرقان: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَنْذَا إِلَّا إِفْكُ افْتَرَاهُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمُ الْحَرُونَ، فَقَدَ جَاءُوا ظُلْمًا وزُورًا \* وَقَالُوا أَسَاطِيرُ الْأَوْلِينَ اكْتَبَهَا فَهِى تُمْلَىٰ عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأَصِيلًا \* قُلْ أَنْزَلَهُ الَّذِى يَعْلَمُ السِّرُ فِي السَمَنُوتِ وَالْأَرْضِ، إِنَّهُ كَانَ غَفُورًا رَحِيمًا \* وَقَالُوا مَالِهَنْذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامُ وَيَمشِي فِي الأَسْوَاقِ كَانَ غَفُورًا رَحِيمًا \* وَقَالُوا مَالِهَنْذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامُ وَيَمشِي فِي الأَسْوَاقِ لَوْلاَ أَنْزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيَكُونَ مَعَهُ نَذِيرًا \* أَوْ يُلقَى إِلَيْهِ كُنْزً أَوْ تَكُونُ لَهُ جَنَّةً يِأْكُلُ الطَّعَامُ وَيَمشِي فِي الْأَسْوَاقِ مِنْهُا، وَقَالَ الطَّالِمُونَ إِنْ تَتَبِعُونَ مَعَهُ نَذِيرًا \* أَوْ يُلقَى إِلَيْهِ كُنْزً أَوْ تَكُونُ لَهُ جَنَّةً يَاكُلُ مِنْكُ وَلَا الطَّعَامُ وَيَمشِي فِي اللَّاسَولِ اللَّهُ مَلْكُ فَيْكُونُ لَهُ جَنَّةً يَاكُلُ مِنْكُ وَلَا الطَّعَامُ وَيَمشِي فِي اللَّاسَولِ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَقَالَ الطَّالِمُونَ إِنْ تَتَبِعُونَ مَنَاءً إِلَّا مَنْكُ وَرَا \* أَنْظُرْكُنُفُ خَيْرًا مِنْ الْمَثَلُ فَضَلُوا فَلاَ يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا \* تَبَارَكَ اللَّذِي إِنْ شَاءَ جَعَلَ لَكَ خَعْرًا مِنْ اللَّهُ فَصُورًا \* أَنْظُرُ كَيْفَ إِللَّا السَّاعَةِ سَعِيرًا ﴿ وَيَجْعَلَ لَكَ قُصُورًا \* إِللَّا عَلَى اللَّالَ عَمْورًا \* إِللَّا عَنْ كَذَبُوا بِالسَّاعَةِ سَعِيرًا ﴾ ٤ : ١١ ومعها الإسراء: ٤٨٠

الأنعام: ﴿ولَوْ نَزَّلنا عَلَيكَ كِتاباً فَى قِرْطَاسِ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ لَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَـٰذا إِلاّ سِحْرٌ مُبِينِ \* وقالوا لَـوْلاَ أُنْزِلُ عَلَيهِ مَلَكَ، وَلَوْ أَنْزِلْنَا ملَكًا لَقُضِىَ الأَمْـرُ ثُمَّ لاَ يُنظَرُونَ \* وَلَـوْ جَعَلْنَاه مَلَكًا لَجَعَلْناه رَجُـلاً ولَلَبَسْنا عَلَيْهِم مًّا يَلْبِسونَ ﴾ ٧ : ٩

﴿ وَمِنْهُمَ مَّنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ، وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُ وَ وَفِى آذَانِهِمْ وَقُورًا، وَإِنْ يَرَوْا كُلَّ آيَةٍ لا يُؤْمِنُوا بِهَا، حَتَّىٰ إِذَا جَاءُوكَ يُجَادِلُونَكَ يَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَلْذَا إِلاَّ أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ \* وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَنْأُونَ عَنْهُ، وَلَا يَهْلِكُونَ إِلاَّ أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ ٢٦: ٢٥

سبأ: ﴿ وَإِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيْنَاتٍ قَالُوا مَا هَٰذَا إِلاَّ رَجُلُ يُرِيدُ أَن يَصُدُّكُمْ عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ آبَاؤُكُمْ ، وَقَالُوا مَا هَٰذَا إِلاَّ إِفْكُ مُفْتَرًى ، وَقَالُ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ إِنْ هَٰذَا إِلا سِحْرٌ مُّبِينٌ \* وَمَا آتَيْنَاهُمْ مِن كُتُبٍ كَفَرُوا لِلْحَقِّ لَمَّا جَسَاءُهُمْ وَمَا بَلَغُوا يَدُرُسُونَها ، ومَا أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ قَبْلُكَ مِن نَّذِيرٍ \* وَكَذَّب الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُوا يَدُرُسُونَها ، ومَا آتَيْنَاهُمْ فَكَذَّبُوا رُسُلِي ، فكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ \* قُلْ إِنمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ ، مِعْشَارَ مَا آتَيْنَاهُمْ فَكَذَّبُوا رُسُلِي ، فكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ \* قُلْ إِنمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ ، أَنْ تَقُومُ وَا لِلّهِ مَثْنَىٰ وَفُرَادَىٰ ثُمَّ تَتَفَكَّرُوا ، مَا بِصَاحِبِكُمْ مِّن جِنَّةٍ ، إِنْ هُو

إِلَّا نَذِيرً لَّكُمْ بَيْنَ يَـدَىٰ عَذَابٍ شَـدِيدٍ \* قُـلْ مَا سَـأَلْتُكُم مِّنْ أَجْر فَهُـوَ لَكُمْ إِنْ أَجْرِىَ إِلَّا عَلَى اللهِ، وهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ ٤٧: ٤٧

الحاقَّة: ﴿ فَلَا أَقْسِمُ بِمَا تُبْصِرُونَ \* وَمَا لَا تُبْصِرُونَ \* إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ \* وَمَا هُوَ بِقَوْلِ مَا تُؤْمِنُونَ \* وَلَا بِقَوْل مَا مُلَا تُؤْمِنُونَ \* وَلَا بِقَوْل مَا مُلَا تَلْلاً مَا تَذْكُرون \* تَنْزِيلٌ مِن رَّبِ الْعَالَمِينَ ﴾ ما تَذَكَّرون \* تَنْزِيلٌ مِن رَّبِ الْعَالَمِينَ ﴾

﴿وَإِنَّا لَنَعْلَمُ أَنَّ مِنْكُمَ مُكَذِّبِينَ \* وَإِنَّهُ لَحَسْرَةٌ عَلَى الكَافِرِينَ \* وَ إِنَّـهُ لَحَقُ الْيَقِينِ \* فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظيمِ > ٣٨ : ٥٢

العنكبوت: ﴿ وَمَا كُنتَ تَتْلُو مِن قَبْلِهِ مِن كِتَابٍ وَلَا تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ، إِذَا لارْتَابَ الْمُبْطِلُونَ \* بَلْ هُوَ آيَاتُ بَيِّنَاتٌ فِي صَّدُودِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ، لارْتَابَ الْمُبْطِلُونَ \* بَلْ هُوَ آيَاتُ بَيِّنَاتٌ فِي صَّدُودِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ، وَمَا يَجْحَدُ بِآيَاتِنا إِلَّا الظَّالِمُونَ \* وَقَالُوا لَوْلاَ أَنْزِلَ عَلَيْهِ آيَاتُ مِّن رَّبِهِ، قُلْ إِنَّمَا الْعَلَيْكَ الْكِتَابَ الْآيَاتُ عِنْدَ اللّهِ وَإِنْمَا أَنَا نَذِيرٌ مُبِينٌ \* أُولَمْ يَكْفِهِمْ أَنَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ لِللّهِ بَيْنِي عَلَيْهِم، إِن فِي ذَلِكَ لَرَحْمَةً وَذِكْرَىٰ لِقَوْمٍ يُؤمِنونَ \* قُلْ كَفَى بِاللّهِ بَيْنِي يَتْلَىٰ عَلَيْهِم، إِن فِي ذَلِكَ لَرَحْمَةً وَذِكْرَىٰ لِقَوْمٍ يُؤمِنونَ \* قُلْ كَفَى بِاللّهِ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ شَهِيدًا، يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوِتِ والأَرْضِ، والذِينَ آمَنُوا بِالْبَاطِلِ وَكَفَرُوا بِاللّهِ أُولَئِكَ هُمُ الخَاسِرُونَ \* ٢٤ ٢

المطففين: ﴿وَيْسِلُ يَسُوْمَشِيدٍ لِّلْمُكَسِدِّبِينَ \* الَّسِذِينَ يُكَسِدُّبُونَ بِيَسُومِ اللَّينِ \* وَمَا يُكَذَّبُ بِهِ إِلاَّ كُلُّ مُعْتَدٍ أَيْهِمٍ \* إِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ أَسِاطِيرُ الدِّينَ \* كَلَّ بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُوا يَكسِبُونَ ﴾ ١٤: ١٠

\* \* \*

ولقد أملى لهم في هذا الجدل السقيم والمماراة الفاحشة، أن «محمد ابن عبد الله » يقر بأنه بشر مثلهم، وأنه لم يأتهم بآية مما اقترحوه عليه.

وردًا على هذه المزاعم الجدلية من المشركين، بدأ القرآن من أواسط العهد المكى – الذى اشتد فيه الجدل على ما نقلنا – يواجههم بالتحدى والمعاجزة، حسمًا لكل جدل أوريب فيه، وبرهانًا قاطعًا على إعجازه، وحجة بالغة على من زعموا أن محمدًا - صلى الله عليه وسلم – تقوله وافتراه أو اكتبه من أساطير الأولين.

وأول ما نزل من آيات المعاجزة، آية الإسراء المكية، ردًا على من جحدوا نبوة الرسول لكونه بَشُرًا مثلهم، فكان إعجاز القرآن مع الإقرار ببشرية الرسول عليه الصلاة والسلام، تحدياً جهيراً لهؤلاء اللذين أبوا إلا كفوراً واستكباراً:

﴿ قُسِل لَيْنِ آجْتَمَعَتِ الإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُوا بِمِثْلُ هَلَا الْقُرَآنِ مِنْ كُلِّ مَثْلُ وَلُوكَانَ بِعضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا \* وَلَقَدْ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فِي هَلْذَا الْقُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثُلُ قَلَىٰ أَكْثُرُ النَّاسِ إِلَّا كُفُورًا \* وَقَالُوا لَن نَوْيَنَ لَكَ حَتَىٰ الْقُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثُلُ قَلَىٰ أَكْثُرُ النَّاسِ إِلَّا كُفُورًا \* وَقَالُوا لَن نَوْيَنِ لَكَ حَتَىٰ اللَّهِ مَنْ لَخِيل وَعِنبٍ فَتَفَجِّرَ اللَّهُ الْفَهُمَ لَلْ اللَّهُ مِن لَخِيل وَعِنبٍ فَتَفَجِّرَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنَا عَلَيْنَا كِسَفًّا أَوْ تَنْفِيلَ إِللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

بلى هو بشر رسول لا ريب في بشريته المماثلة لبشرية سائر الناس، وهذا

القرآن معجزة رسالته، يتحداهم مجتمعين، إنسًا وجنًا، أن يأتوا بمثله ولوكان بعضهم لبعض ظهيرًا، وهذه هي قضية الإعجاز مطروحة عليهم، وهم قوم لُدُّ خَصِمُون.

#### \* \* \*

وسورة الإسراء المكية ترتيبها في النزول الخمسون - على المشهور - والتحدى فيها «بمثل هذا القرآن»(١).

وبعد أن ألقى القرآن هذا التحدى العام، فى آية الإسراء، نزلت بعدها آية يونس تتحداهم أن يأتوا بسورة واحدة فحسب، مثل هذا القرآن، وليدعوا من استطاعوا من دون الله:

﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ، قُلْ فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِّثْلِهِ وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِّن دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ \* بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمًا يَأْتِهِمْ تَأْوِ يلُهُ ﴾ ٣٨، ٣٩.

والمشهور فى سورة يونس أنها نزلت بمكة بعد الإسراء مباشرة، إلا الآيات ٤، ٩٥، ٩٥، ٩٦ فنزلت بالمدينة (الإتقان ١٥/١) وآية التحدى هى الثامنة والثلاثون فهى فى حيز المكيات. والتحدى فيها بسورة واحدة، قطعًا للجدل وتقوية للحجة.

بل لماذا، وقد زعموا أن محمدًا افتراه، لا يأتون بعشر سور مثله مفتريات، وإنه لبشر مثلهم؟ بهذا تحدتهم آية هود التي نزلت بعد سورة يونس مباشرة:

﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ، قُلْ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ مُفْترَيَاتٍ وادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُم مِن دُونِ اللّهِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ \* فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُوا لَكُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّمَا أُنزِلَ بِعِلْمِ اللّهِ وَأَن لاّ إِلَـٰهِ إِلاَّ هُوَ، فَهَلْ أَنْتُم مُسْلِمُونَ ﴾ ١٣، ١٤.

<sup>(</sup>۱) ويذهب أستاذنا أمين الخولى إلى أن يكون مرادًا به ماكان قد نزل منه، وهو أقل من نصف القرآن: «إن لم يكن مرادًا به، وهو الأرجح، ما يصدق عليه اسم القرآن، وهـو القطعة منه». كـذا وجدته بخطه، حاشية على ص ٣٧١ من الجزء الثالث من كتاب (الطراز) ليحيى بن حمزة العلوى، في نسخة أستاذنا بخزانة

بـل لمـاذا واللغـة لغتهم والبيـان طـوع ألِسنتهم، لا يـأتــون بحـديث مثله كما تحدثهم آية الطور:

﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَّتَرَبَّصُ بِهِ رَيْبَ الْمَنُونِ \* قُلْ تَسَرَبُّصُوا فَ إِنِّى مَعَكُم مِّنَ الْمُتَرَبِّصِينَ \* أَمْ تَأْمُونَ \* أَمْ يَقُولُونَ الْمُتَرَبِّصِينَ \* أَمْ يَقُولُونَ \* أَمْ يَقُولُونَ تَقَوْلُونَ \* وَلَيْاتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ إِنْ كَانُوا صَادِقِينَ ﴾ ٣٠ : ٣٤.

وكل هذه الآيات في المعاجزة نزلت قبل الهجرة، من آيـة الإسراء وتـرتيبها في النزول الخمسون، إلى آيـة الطور وهي السـورة السادسـة والسبعون، عـلى المشهور في ترتيب النزول.

وبعدها، في مستهل العهد المدنى نزلت آية البقرة، أولى السور المُنسات، والتحدي فيها بسورة من مثله إنهاء لهذا الجدل الذي طال:

﴿ وَإِن كُنتُمْ فِى رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ وَادْعُوا شُهداءَكُم مِّن دُونِ اللهُ إِن كُنتُمْ صَادِقينَ \* فَإِن لَّمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَاتَقُوا النَّارَ التِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالحِجَارَةُ، أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ ﴾ ٢٣، ٢٤.

#### \* \* \*

على هذا النحو حُسِمتْ قضية المعاجزة بالقرآن، وقد نزلتِ منه في العهد المكي سبع وثمانون سورة، أعيا العرب أن يأتوا بسورة من مثله.

ولا وجه لما تعلق به بعض المتكلمين فيها نقل «القياضي عبد الجبار» عنهم، من أن النبي صلى الله عليه وسلم: «إنما تحداهم بالقرآن لما قوى أمره وظهر حاله وكثر أصحابه، وعاجلهم بالحرب فمنعهم الخوف من إيراد مثله»(١).

وقد نقضه عليهم القاضى عبد الجبار، بما لا نسرى ضرورة لنقله هنا، إذ يغنينا عنه أن آيات التحدى - عدا آية البقرة - نزلت قبل الهجرة التي تحول فيها الرسول صلى الله عليه وسلم وأصحابه إلى المدينة بعد أن بلغت الجولة

<sup>(</sup>۱) المغنى: ۱٦/۲۳۹.

المكية ذروتها السرهيبة من ضراوة الاضطهاد والأذى والفتنة، دون أن يؤذن للمسلمين في قتال.

وآية البقرة، آخر آيات التحدى، نزلت في مستهل العهد المدني، من قبل أن يبدأ الصدام المسلح بين الإسلام وأعدائه من مشركين ومنافقين ويهود..

\* \* \*

فإلى من، اتجه هذا التحدى؟

هذا أوان ما وعدنا به - في الحديث عن المعجزة - من إيضاح لبيان موقف العرب عصر المبعث، بين إدراك المعجزة وبين معاجزته من يدعون منهم أنه من قول البشر، فيلزمهم - لتصح دعواهم - أن يأتوا بمثله إن استطاعوا.

وقد سبق القول إن إدراك المعجزة ميسر لكل العرب في عصر المبعث، لا ينفرد به بلغاؤهم دون عامتهم، على ما وَهِم الباقلاني.

وأمّا المعاجزة، فصريح النص القرآني لأيـاتها، أن التحـدى للإِنس والجن جميعًا أن يأتوا بمثله.

لكن الخطاب فيها موجه إلى المسركين العرب الذين جادلوا في المعجزة، والمقام يقتضى أن من يتصدون للتحدى، إن استطاعوا، هم أعلى البلغاء مرتبة وأقدرهم على البيان، إذ تفرض طبيعة الموقف ألا ينتظر من عامة مشركى العرب التعرض لهذا التحدى، وإنما يندب له بطبيعة الحال من يتوهم في طاقته القدرة عليه. وقد ألف العرب في مواسمهم في أخريات الجاهلية أن يقوم الشاعر الفحل منهم فيعاجز كل من حضروا الموسم بقصيدة ينشدها، ويتحداهم أن يعارضوها بمثلها. فلا يُفهَمُ أنه يتجه بالتحدى إلى عامة القوم، وإنما يتجه به إلى أقرائه الأكفاء من فحول الشعراء. والأمر في هذا لا يختلف عن عرفهم في المنافرة، وعن تقاليد فرسانهم وأبطالهم في النزال، حين يقف عن عرفهم في النافرة، وعن تقاليد فرسانهم وأبطالهم في النزال، حين يقف البطل فيتحدى الناس جميعًا فلا يقوم له منهم سوى أقرائه ونظرائه الأكفاء.

وموسى عليه السلام، عاجز بآيته قوم فـرعون، فنـدب له أمهـر السحرة فى زمانه.

طبيعة الموقف إذن تفرض أن يعاجز القرآن من يتـوهمون في أنفسهم القـدرة على الإتيان بمثله من أمراء البيان، وإن أطلق التحدى عامًّا للناس جميعًا.

ويؤنس إلى تعلق التحدى بأبلغ بلغائهم قوله تعالى فى آيتى التحدى، من سورتى يونس وهود: ﴿وادعُوا مَنِ استَطَعْتُم مِن دُونِ الله إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ﴾.

بما تُفهِم من مطالبتهم أن يدعوا للإتيان بمثل هذا القرآن، من يرونهم كفشًا له ويتوهمون أنهم قادرون عليه.

وفى هذا يقبل ما ذكره الباقلاني من تفاوت مراتبهم في البلاغة، دون أن يختلط بسياق إدراكهم جميعًا لإعجاز القرآن.

ونعجب مع الباقلاني لمن «ذهب إلى أن الكل قادرون على الإتيان بمثله، وإنما يتأخرون عنه لعدم العلم بوجه ترتيب لو علموه لوصلوا إليه. وأعجب منه قول فريق منهم إنه لا فرق بين كلام البشر وكلام الله تعالى في هذا الباب، وأنه يصح من كل واحد منها الإعجاز على حد واحد»(١).

ونراها مما أقحمه بعض المتكلمين على قضية التحدى، في خطر على بال المشركين حين تورطوا جدلًا في أن القرآن من قول البشر، أن أحدًا من أبلغ بلغائهم يقدر على الإتيان بمثله.

\* \* \*

والقرآن يتحدى الجن مع الإنس.

ونفهم من معاجزة الجن، ما تواترت به المرويات من أن العرب كان الشعر يبهرها فتتصور أن لكل شاعر فحل تابِعُه من الجن يظاهره ويلهمه روائع القصيد(٢). وشاهده في آية التحدي من سورة الإسراء:

<sup>(</sup>١) الباقلاني: إعجاز القرآن ٤٤ ذخائر.

 <sup>(</sup>٢) انظر (رسالة التوابع والزوابع) لابن شهيد. في الجزء الأول من كتاب (الذخيرة لابن بسام) ط جامعة القاهرة.

﴿ قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الإِنْسُ وَاجْنِ عَلَىٰ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَاذَا الْقُرْآنِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا ﴾.

لكن «الباقلانى» فهم من معاجزة الجن «أن نظم القرآن وقع موقعًا من البلاغة يخرج عن عادة كلام الجن(؟!) كما يخرج عن عادة كلام الإنس، فهم يعجزون عن الإتيان بمثله كعجزنا ويقصرون دونه كقصورنا، وقد قال الله عز وجل:

﴿ قُلْ لَيْنِ اجْتَمَعَتِ الإِنْسُ وَاجْنِ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِيشْلِ هَـٰذَا الْقُرآن لاَ يَـأْتُونَ بِعْشُهُم لَبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾.

«فإن قيل: هذه دعوى منكم وذلك أنه لا سبيل لنا إلى أن نعلم عجز الجن عن الإتيان بمثله وقد يجوز أن يكونوا قادرين على الإتيان بمثله إن كنا عاجزين، كما أنهم قد يقدرون على أمور لطيفة وأسباب غامضة دقيقة لا نقدر نحن عليها ولا سبيل لنا للطفها إليها، وإذا كان كذلك لم يكن إلى علم ما ادعيتم سبيل؛

«قيل: قد يمكن أن نعرف ذلك بخبر الله عز وجل، وقد يمكن أن يقال إن الكلام خرج على ما كانت العرب تعتقده من مخاطبة الجن وما يروون لهم من الكلام ويمكون عنهم من الكلام. وقد علمنا أن ذلك محفوظ عندهم منقول عنهم. والقدر الذي نقلوه من ذلك قد تأملناه فهو في الفصاحة لا يتجاوز حد فصاحة الإنس، ولعله يقصر عنها. ولا يمتنع أن يسمع الناس كلامهم، ويقع بينهم وبينهم محاورات في عهد الأنبياء صلوات الله عليهم، وذلك المنزمان مما لا يمتنع فيه وجود ما ينقض العادات. على أن القوم إلى الآن يعتقدون مخاطبة الغيلان، ولهم أشعار محفوظة مدونة في دواوينهم... (1).

ونقل بعدها مختارات في كلام الغيلان أو وصفها، من شعر تأبط شرًّا، وشمير بن الحارث الضبي، وعبيد بن أيوب، وذي الرمة.

<sup>(</sup>١) إعجاز القرآن: ٥٥، ٥٥ ذخائر.

على حين أبطل «القاضى عبد الجبار» قول من قال: إن مقتضى تحدى الإنس والجن بالقرآن، ألا نعلم كونه معجزاً إلا بعد أن نعلم تعذر المعارضة على الجن.

أبطله بقوله: «قد بينا أنا نعتبر في كونه القرآن ناقضًا للعادات، العادة المعروفة دون ما لا نعرف من العادات، فإذا لم يكن لنا في العقل طريق إلى معرفة الجن أصلًا لأنهم لا يُشاهَدون ولا تعرف أحوالهم بغير المشاهدة، فقد كفانا في معرفة كون القرآن معجزًا، خروجه عن عادة من تعرف عادته. ثم إذا علمنا بذلك صحة نبوته وخبَّرنا صلى الله عليه وسلم بالجن وأحوالهم، وأنهم كالإنس في تعذر المعارضة عليهم، علمنا أن حالهم كحال العرب، لأن العلم بإعجاز القرآن موقوف على هذا العلم.

«يبين ذلك أنه صلى الله عليه وسلم لو لم يخبرنا بالجن، كنا لا نعلم إيمانهم أصلًا، وكان لا يقدح ذلك في العلم بأن القرآن معجز . وكذلك القول في فقد المعرفة بحالهم. ولولا الخبر الوارد كنا لا نقول إن المعارضة متعذرة فكان لا يقدح في كون القرآن معجزاً، وكان يحل ذلك محل أن يجعل دلالة نبوته تمكنه من حمل الجبال الراسيات وطمر البحار، في أن ذلك إن تعذر على الإنس فقد صار دالاً على نبوته وإن لم نعلم تعذره على الجن أو الملائكة (١).

وفه منا لمعاجزة الجن، على ما قدمنا من توابع الشعراء يظاهرونهم ويلهمونهم، يغنينا عن الخوض في مثل هذا الجدل الغريب والتعلق بمعتقدات العرب في الجن ومغامرات شعرائهم مع الغيلان، احتجاجًا لفوت القرآن فصاحة الجن!

وقد نرى عجبًا من العجب، أن يسوق الباقلاني شعرًا لتأبط شرًّا وذي الرمة وغيرهما، ليحكم به على مستوى كلام الجن والغيلان من جهة الفصاحة!

<sup>(</sup>۱) المغنى : ۲۷۹/۱٦.

والذى حكاه الشعراء العرب عن مغامراتهم مع الغيلان ونقلوه من كـلامهم، هو بلا ريب من كلام الشعراء أنفسهم.

ودون أن ندخل فى مناقشة لحقيقة هذه المغامرات وما إذا كان الشعراء فيها يحكون عن مشاهدة لما تجسَّد من تصوراتهم، أو أن الأمر فيها لا يعدو تجارب شعرية لمغامرات خيالية،

أقول إن الشاعر حين يحكى عن الجن ويتحدث بلسان الغيلان، فبِلُغَته يتكلم وبلسانه هو يعبر: وقد جمع «المرزبانى» فى القرن الرابع جملة من (أشعار الجن) فى كتاب له بهذا الاسم، أشار إليه أبو العلاء فى (رسالة الغفران) حين التقى بالجنى «أبى هدرش، الخيتعور، من بنى الشيصبان: حيًّ من الجن».

وشخصية أبي هدرش من الشخوص المسرحية التي ابتدعها خيال أبي العلاء، ونظم على لسانه قصيدتين مطولتين تحكيان مغامراته. والقصيدتان مشحونتان بغريب الألفاظ، ولا كلمة منها أو من الحوار الذي أنطق فيه أبو العلاء أبا هدرش، يمكن أن نحكم بها على كلام الجن حقيقة، وإنما النصوص كلها لأبي العلاء تصورًا وصياغة ولفظًا!

وما تحدثت التوابع والزوابع في (رسالة ابن شهيد) وإنما تحدث «ابن شهيد» بلسانها، شعرًا ونثرًا.

وأقرب من هذا إلى ما نحن بصدده من معاجزة الجن، أن نذكر أن القرآن الكريم قد حكى عن الجن، فهل يخرج ما حكاه من ذلك، عن البيان القرآني المعجز، إلى كلام الجن على الحقيقة؟

وهل نطق الهدهد والنملة، بنص الكلمات التي نتلوها في سورة النمل؟

وكذلك قص علينا القرآن من قصص الغابرين، مثل حوار أهل الكهف، ونوح وابنه، وموسى وفرعون والسحرة، وامرأة العزيز ونسوة بالمدينة، والعزيـز والملأ من قومه، وإبراهيم والملائكة...

ولاشيء من هذا كله يمكن أن يخرج عن البيان القرآني المعجز، لنحكم به على فصاحة هؤلاء الغابرين، في اللسان العربي!

#### \* \* \*

وتلقانا هنا أيضًا، في قضية التحدى والمعاجزة، مسألة بالغة الدقة، لما داخلها من التباس، وهي :

هل كان التحدى موجهًا إلى العرب في عصر المبعث، أو أنه قائم أبدًا على المتداد الزمان؟

ذهب فريق ممن كتبوا في الإعجاز إلى «اختصاص أهل العصر الأول بالتحدى» وذهب آخرون إلى أنه «تحد لسائر الناس على مر العصور والأجيال»(١).

وتردد بعضهم بين بين، ذهبوا مرة إلى القول الأول، ثم انساقوا إلى القول الثاني من حيث يدرون أو لا يدرون.

وقد أرى أن الخلاف في هذه المسألة الدقيقة يحسمه أن نفرق بين الإعجاز والتحدى:

الإعجاز قائم في كل عصر لا يختص به أهل زمان دون زمان، وهذا هو ما نفهمه من كلام الإمام الطبرى عا أيد الله به المصطفى من معجزة «على الأيام باقية، وعلى الدهور والأزمان ثابتة، وعلى مر الشهور والسنين دائمة «(۲).

فالحديث هنا عن المعجزة، لا عن التحدى كما فهم من نقل هذه الفقرة من كلام الطبرى، واستخلص منها «أن الإعجاز فيها واقع في كل عصر، والتحدى بها لازم لأهل كل زمان »(٣).

<sup>(</sup>١) انظر الخلاف في هذا، في (إعجاز القرآن للباقلاني) ص١٠ وما بعدها.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبرى: المقدمة ۱/۳.

<sup>(</sup>٣) السيد صقر، على هامش ص ١١، من (إعجاز القرآن) للباقلاني.

فإن يكن للعرب في عصر المبعث وجه اختصاص بالتحدي، فللنهم أصحاب هذا اللسان العربي يدركون أسرار بيانه.

فمناط التحدى إذن، هو عجز بلغاء العرب فى عصر المبعث عن معارضة هذا القرآن، دون أن يُفهم من هذا أن حجة إعجازه خاصة بعصر دون عصر، أو على العرب دون العجم.

وكان الخلط بين ما فى ثبوت عجز المشركين من العرب عن الإتيان بسورة من مثله، من حسم لموقف التحدى، وبين خلود المعجزة وبقاء الحجة بها ثابتة على مر الدهور، هو مدعاة الالتباس فى القضية وطول الجدل فيها.

وقد نقل «القاضى عبد الجبار» كلام من سألوا عن العجم، ممن لا يعرفون الفصاحة أصلًا، كيف يعرفون مزية كلام فصيح على سواه؟ فإن كانوا لا يعرفون ذلك فيجب ألا يكونوا محجوجين بالقرآن.

وردً بأن الجميع من العجم يعرف إعجاز القرآن، في الجملة، بعجز العرب عن معارضته مع توافر الدواعي.

وقد أطال القاضى عبد الجبار الكلام فى موقف العجم عن إعجاز القرآن، وهم لا يعرفون القدر المعتاد من الفصاحة فضلاً عن أن يعرفوا الخارج عن هذا الحد، ونقل أقوال شيوخه فى هذه المسألة، ثم قال: «فأما قول من يقول: إن العجم إذا لم يصح فيهم تأتّى مثل هذا القرآن، ولا تعذّر، فلا ينكشف ذلك فيهم أصلاً، فكيف يصح التحدى فيهم والاحتجاج بالقرآن عليهم؟ فبعيد، وذلك لأنا لا نقول إنه صلى الله عليه وسلم تحداهم، وإنما تحدى أهل هذا الشأن، وجعل تعذر المعارضة عليهم دلالة على نبوته، ودلالة لسائر الناس على أن القرآن خارج عن العادة. . فهم يعلمون أن تعذر المعارضة على أهل هذا اللسان هو الدلالة، فإذا أمكنهم معرفة ذلك فحالهم فى المعارضة على أهل هذا اللسان هو الدلالة، فإذا أمكنهم معرفة ذلك فحالهم فى ألما الفصاحة «(۱)).

<sup>(</sup>١) المغنى: ٢٦/٥٢٠: ٢٩٧.

واضطرب «الباقلان» في موقفه من هذه القضية، فهو يشتد في حملته على خطأ من زعموا اختصاص أهل العصر الأول بالتحدى، «وقالوا: الذى بنى عليه الأمر في تثبيت معجزة القرآن، أنه وقع التحدى إلى الإتيان بمثله، وأنهم عجزوا عنه بعد التحدى إليه. فإذا نظر الناظر وعرف وجه النقل المتواتر في هذا الباب، وجب له العلم بأنهم كانوا عاجزين عنه».

ثم لا يلبث أن يقول:

«إن هذه الآية - المعجزة - عِلْمٌ يلزم الكلَّ قبولُه والانقيادُ له، وقد علمنا تفاوت الناس في إدراكه ومعرفة وجه دلالته، لأن الأعجمي لا يعلم أنه معجز إلا بأن يعلم عجز العرب عنه. وهو يحتاج في معرفة ذلك إلى أمور لا يحتاج إليها من كان من أهل صنعة الفصاحة. فإذا عرف عجز أهل الصنعة حل علهم في توجُّه الحجة عليه. وكذلك لا يعرف المتوسط من أهل اللسان من هذا الشأن. ما يعرفه العالى في هذه الصنعة. فربما حل في ذلك محل الأعجمي في أن لا تتوجه عليه الحجة حتى يعرف عجز المتناهى في الصنعة عنه...

«والمرجوع في هذا إلى جملة الفصحاء، دون الأحاد...»(١).

وهو في هذا الكلام، لا يبعد عما ذهب إليه الذين ذهبوا إلى اختصاص أهل العصر الأول بالتحدي، فاشتد في نكيره عليهم.

وإذ يقول في أهل العصر الأول:

«إنا إذا علمنا أن أهل ذلك العصر - عصر النبى صلى الله عليه وسلم - كانوا عاجزين عن الإتيان بمثله، فمن بعدهم أعجز، لأن فصاحة أولئك فى وجوه ما كانوا يتفننون فيه من القول، مما لا ينزيد عليه فصاحة من بعدهم، وأحسن أحوالهم أن يقاربوهم أو يساووهم، فأمًّا أن يسبقوهم فلا».

لا يلبث في الفقرة التالية لها مباشرة، أن يهـدر اختصاص العـرب في عصر المبعث، ويقول بأن التحدي مطروح عليهم وعلى غيرهم على حدِّ واحد:

<sup>(</sup>١) إعجاز القران: ٣٥، ٤٣.

ذلك «أنا قد علمنا عجز سائر أهل الأعصار كعلمنا بعجز أهل العصر الأول. والطريق في العلم بكل واحد من الأمرين طريق واحد، لأن التحدى في الكل على جهة واحدة، والتنافس في الطباع على حد واحد، والتكليف على منهاج لا يختلف».

وأخشى أنى أظلم القاضى الباقلانى بنقل فقرات من كلامه قد أراها تحدد موقفًا له من قضيتى الإعجاز والتحدى، فالحق أننى ما أكاد أستبين له رأيًا فى فقرة أنقلها من كلامه، حتى يبدو لى فى فقرة أخرى، تالية، غير ما فهمتُه من الفقرة قبلها.

وأحسبه ما تحير فى موقف إلا لأنه لم يفصل بين الإعجاز باقيًا أبدًا ملزمًا للناس جميعًا على اختلاف العصور وامتداد الزمن، وبين التحدى للعرب المشركين فى عصر المبعث، قد حسمه عجزهم عن أن يأتوا بمثله، وفيهم أمراء البيان ومن يظاهرهم من جن فيها زعموا.

وكان «عبد القاهر الجرجانى» أجلى موقفاً وأوضح مسلكًا فى بيانه لوجه اختصاص العرب فى عصر المبعث بالتحدى، لا يعنى اختصاصهم بالإعجاز، بل يعنى أن ثبوت عجزهم عن الإتيان بمثله، قاطع الدلالة على عجز سواهم، ومن ثم يكون هذا العجز حاسمًا لقضية التحدى، وأما الإعجاز فيبقى قائمًا ما بقى الدهر.

قال في مقدمة رسالته (الشافية):

«معلوم أن سبيل الكلام سبيل ما يدخله التفاضل، وأن للتفاضل فيه غايات ينأى بعضها عن بعض، ومنازل يعلو بعضها بعضًا، وأن عِلْمَ ذلك علم يخص أهله، وأن الأصل والقدوة فيه العرب - في لسانهم - ومَن عداهم تبع لهم وقاصر فيه عنهم، وأنه لا يجوز أن يُدَّعَى للمتأخرين من الخطباء والبلغاء عن زمان النبى صلى الله عليه وسلم، الذي نزل فيه الوحى وكان فيه

التحدى، أنهم زادوا على أولئك الأولين أو كملوا في علم البلاغة أو تعاطيها لما لم يكملوا له . . .

«هذا خالد بن صفوان يقول: كيف نجاريهم وإنما نحكيهم؟ أم كيف نسابقهم وإنما نجرى على ما سبق إلينا من أعراقهم؟...

«والأمر فى ذلك أظهر من أن يخفى أو ينكره إلا جاهل أو معاند، وإذ ثبت أنهم الأصل والقدوة، فَبِنَا أن ننظر فى دلائل أحوالهم وأقوالهم حين تُلى عليهم القرآن وتُحدوا إليه وملئت مسامعهم من المطالبة بأن يأتوا بمثله ومن التقريع بالعجز عنه، وبُتَّ الحكم بأنهم لا يستطيعونه ولا يقدرون عليه»(١).

\* \* \*

وما من شك في أن عجز البلغاء من العصر الأول، عن معارضة القرآن، وفيهم أصل الفصاحة، برهان قاطع في قضية التحدى، فحين نقول إنها حسمت في عصر المبعث، فلا يمكن بحال ما أن يُحمل هذا القول على مظنة اختصاص إعجازه بعصر المبعث دون سائر الأعصار، وإنما معناه أن من هم أصل العربية، لغة القرآن، هم الذين يُفترض أن يواجَهوا بالتحدى، لما يملكون من أسرار لغتهم التي نزل بها الكتاب العربي المبين. فاختصاصهم بالتحدى عن أسرار لغتهم أهل الاختصاص بالعربية لغة القرآن، وقد حسمها عجزهم عن أن يأتوا بسورة من مثله، والمعجزة «على الأيام باقية وعلى الدهور والأزمان غابتة» كما قال الإمام الطبرى في مقدمة تفسيره.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ص١١٧ من (ثلاث رسائل في إعجاز القرآن) ذخائر.

## وجوه الإعجاز والبيان القرآني

اختلفت مـذاهب السلف من علماء الإسلام في بيان الإعجاز، وتعددت أقـوالهم في وجوهـه. لكن إعجازه البلاغي لم يكن قط موضع خلاف، وإنما كان الجدل بين الفرق الإسلامية، في اعتباره الوجة في الإعجاز، أو القول بوجوه أخرى معه.

خُسمت قضية التحدى بعجز العرب المشركين في عصر المبعث، عن أن يأتوا بسورة من مثل هذا القرآن.

لتظل قضية الإعجاز معروضة على الأجيال المتعاقبة، تلقاهم بهذا السؤال: لماذا أعيا العرب أن يأتوا بسورة من مثله، وقد تحداهم أن يفعلوا، وليدعوا من استطاعوا، وليستظهروا بالجن مجتمعين؟(١)

وقد نزل القرآن بلغتهم، وكانت في عصر نزوله في عز أصالتها ونقائها، لم تَشُبُها شائبة من عجمة، ولا اختلطت بغيرها من الألسن.

فكيف عجز شعراؤهم الفحول وأمراء البيان من بلغائهم، ممن عبأتهم قريش لحربها ضد الرسالة والرسول، أن يأتوا بسورة من مثل سوره القصار، وهم الذين خاضوا المعركة ضد الإسلام بسلاح الكلمة وأجهدوا قرائحهم في هجاء المصطفى عليه الصلاة والسلام بقصائد مطولات (٢)، كان يغني عنها أن يجتمعوا على الإتيان بسورة من مثل هذاالقرآن؟

سورة واحدة فحسب، كانت تعفيهم كذلك من التورط في حملة الاضطهاد السفيهة الشرسة التي أرهقوا بها من أسلم منهم، وتكفيهم شر الحرب التي صَلُوا نارها سنين عددا وأكلت فلذات أكبادهم وحصدت رءوس صناديدهم.

«لوكان ذلك فى وسعهم وتحت أقدارهم، لم يتكلفوا هذه الأمور الخطيرة ولم يركبوا الفواقر المبيدة، ولم يكونوا تركوا السهل الدمث من القول إلى الحزن الوعر من الفعل. هذا ما لا يفعله عاقبل ولا يختاره ذو لب. وقد كان قومه قريش موصوفين برزانة الأحلام ووفارة العقول والألباب، وقد كان فيهم

 <sup>(</sup>١) لم نبر الوقبوف عندما نقله بعضهم من هذيبان مسيلمة الكذاب وأمثاله ممن ادعوا النببوة بعد عصر المبعث، فهي أهون من أن توضع في الميزان أو تدخل في القضية الكبرى للتحدي والمعاجزة.

رم) تجد جملة وافرة من هذه القصائد في (السيرة النبوية، لابن إسحاق) وفي (تاريخ الطبري): عصر المعث.

الخطباء المصاقع والشعراء المفلقون، وقد وصفهم الله تعالى فى كتابه بـالجدل واللدد فقال سبحانه:

﴿مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلا جَدَلا، بَلْ هُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ﴾ وقال: ﴿لتُنْذِرَ بِـهِ قَوْمًـا لُدًّا﴾...

ومعلوم بالضرورة أن رجلا عاقلا لوعطش عطشًا شديدًا خاف منه الهلاك على نفسه، وبحضرته ماء معروض للشرب فلم يشربه حتى هلك عطشا، أنه عاجز عن شربه غير قادر عليه. وهذا بَينً واضح لا يشكل على عاقل (١).

ويؤكد القاضي المعتزلي عبدالجبار هذا الملحظ ويضيف إليه:

«فإن قيل: فقد قال أمية بن خلف الجمحى: «لو نشاء لقلنا مثل هذا». قيل له: إن ادعاء الفعل وإمكانه لا يمنع من الاستدلال على تعذره بأن لا يقع مع توفر الدواعى، يبين ذلك أن كل واحد منا يتمكن من أن يدعى ما يعلم أنه لا يمكنه أن يأتيه.

«فإن قال: فكيف استجاز ذلك مع ظهور كذبه؟ قيل له: لا يمتنع على الواحد والجمع اليسير أن يدعى ما يعلم خلافه، على طريق البّهْتِ والمكابرة، لبعض الأغراض...

«وبعد فإنا لا نُجَوِّز على الجمع اليسير ما ظنه السائل على كل حال، من تواطؤ على ترك المعارضة أو إخفائها، لأنه مع التنافس الشديد والتقريع العظيم وتحرك الطباع ودخول الحمية والأنفة وبطلان الرياسة والأحوال المعتادة والدخول تحت المذلة، لا يجوز في كثير من الأحوال على الواحد أن يسكت عن الأمر الذي يزيل به عن نفسه الوصمة والعار والأنفة، فكيف على الجماعة القليلة أو الكثيرة؟ مثل هذا لا يجوز على عاقل واحد إذا كان من أهل المعرفة فكيف على الجماعة؟

<sup>(</sup>۱) الخطاب: بيان إعجاز القرآن. ص ٢٧ من (ثلاث رسائل في إعجاز القرآن) قابله على ما في (البيان والتبيين للجاحظ): ٢١/١ ط التجارية ١٩٣٢ ويكاد ما هنا أن يكون بنصه في (النكت للرماني: ١١) ولا يختلف عنه ما في (الإعجاز للباقلاني: ٢٧) ومع مزيد توسع وتفصيل في (شافية الجرجاني: ١٢٠) - ثلاث رسائل.

«وكيف يجوز أن يدعى فيهم النبوة ويوجب عليهم الدخول تحت الطاعة، ويعدلون عن الأمر الواضح الذى لا شبهة فيه؟ وهل حالهم فى ذلك إلا كحال من يجوز عليه مع شدة العطش والماء معروض والموانع زائلة، أن يعدل عن تناوله مع شدة الحاجة وتوفر الدواعى إليه؟ وذلك يوجب إخراجهم عن حد العقلاء»(١).

#### \* \* \*

ومن قديم فرضت قضية الإعجاز نفسها على السلف من علماء المسلمين على اختلاف مذاهبهم، وتعددت أقوالهم في وجوه هذا الإعجاز.

وأيًّا ما قالوا فيها، فالذى لا ريب فيه هو أن إعجازه البلاغى لم يكن قط موضع جدل أو خلاف، وإنما كان الجدل بين الفرق الإسلامية، في اعتباره الوجه في الإعجاز، أو القول معه بوجوه أخرى. وقد تبدو شبهة خلاف فيه، في ضجيج جدلهم الكلامي، لكن الشبهة تنجلى في المآل، بإمعان النظر في موقفهم من خلال الجدل المثار.

#### \* \* \*

قال قبوم فیه بالصرفة، عنوا بها «أن الله تعالی صرف الهمم عن معارضته»

وشاعت نسبة هذا القول إلى المعتزلة بعامة، ونُقل فيه كلام عدد من متقدمى شيوخهم - منهم، أبو إسحاق النظام، ابراهيم بن سيار - وهشام القوطى وعباد بن سليمان. ووجه احتجاجهم للصرفة، أنه إذا جاز عقلا عدم تعذر المعارضة، ثم عجز بلغاء العرب - فضلا عمن دونهم - عن معارضته وانقطعوا دونه، فذلك برهان على المعجزة «لأن العائق من حيث كان أمرًا خارجًا عن مجارى العادات، صار كسائر المعجزات»

والعلهم لم ينظروا في ذلك إلى المعجـزة وإنما نـظروا إلى دلالتها عـلى النبوة،

<sup>(</sup>١) المغنى: ٢٧٣/١٦.

فبصرف النظر عن المعجزة ذاتها، يكفى عجز البشر عنها لتكون الآية والبرهان. أو كما قالوا افتراضًا:

«ولوكان الله عز وجل بعث نبيًا في زمان النبوات، وجعل معجزته في تحريك يده أو مد رجله في وقت قعوده بين ظهراني قومه، ثم قيل له: ما آيتك! فقال: (آيتي أن أحرك يدى أو أمد رجلي، ولا يمكن أحدًا منكم أن يفعل مثل فعلي) - والقوم أصحاء الأبدان لا آفة بثيء من جوارحهم فحرك يده أو مد رجله، فراموا أن يفعلوا مثل فعله فلم يقدروا عليه، كان ذلك آية دالة على صدقه، وليس يُنظر في المعجزة إلى عظم حجم ما يأتي به النبي ولا إلى فخامة منظره، وإنما تعتبر صحتها بأن تكون أمرًا خارجًا عن مجارى العادات ناقضًا لها، فمها تكن بهذا الوصف، كانت آية دالة على صدق من جاء بها».

ويبدو أن مثل هذا الاحتجاج للنبوة بصرف الهِمَم عن معارضة القرآن، قد أوقع في شبهة أن إعجازه البلاغي غير معتبر عند من لم ينظروا إليه. وذلك ما التفت إليه أعلام المعتزلة أنفسهم، فجهدوا في تقرير وجه إعجاز فصاحته ونظمه، وتجردوا للاحتجاج له.

فالجاحظ، وهو من تلاميذ «النظَّام» صنف كتابه (نظم القرآن) احتجاجًا لإعجاز هذا النظم، ومخالفًا به رأى من اكتفوا فيه بالقول بالصرفة، دون نظر إلى بلاغته المعجزة التي تفوت بلاغات البشر (١).

والذى فهمته من كلام القاضى عبد الجبار، وهو من أقطابهم، هو أن الاعتبار الأول عنده لإعجاز القرآن من جهة فصاحته، وأن القول بالصرفة حجة ملزمة لمن قالوا بها. قال في مبحث «بيان صحة التحدى بالكلام الفصيح»:

«فإن قال - السائل - : هلا قلتم إن التحدى بالقرآن يصح لأمر يرجع إلى

<sup>(</sup>١) لم يصل إلينا (نـظم القرآن للجـاحظ) وإنما جـاءت إشارات إليـه في (حجج النبـوة) وانظر معـه كلام الجاحظ في (البيان والتبين: ٣٨٣/١) في إعجاز نظم القرآن وكيف خالف جميع الكلام، منظومه ومنثوره.

التخلية والدواعى، فكأنه يتحداهم أن يأتوا بمثله فيمتنع عليهم ذلك لحصول منع فيهم أو لورود بعض الصوارف عليهم مما يختص القلب أو اللسان... فمن أين لكم مع تجوير ما ذكرناه، أنه خارج عن العادة من قدر الفصاحة ؟...

«قيل له: إن الذى ذكرته، لوصح، لأيد ما قلناه فى التحدى. لأنه يؤذن بأنه يصح من وجوه سوى الذى ادعيناه - فى خروجه عن العادة فى الفصاحة - وإنما يصح هذا السؤال بين من يعترف بإعجاز القرآن إذا اختلفوا فى الوجه الذى صار به معجزًا. وغرضنا فى هذا الباب الكلام على المخالفين الذين يظنون أن التحدى لا يصح به، على وجه. لكنا مع ذلك نبين فساد ما أوردته. وقد علمنا أن المنع من الكلام لا يكون إلا بما يجرى مجرى المنافى له . . . وإنما يقع المنع بأمر يختص محله وآلته، ولا يكون ذلك بما يضاد القدرة أو يغير حال الآلة والبنية. وما هذا حاله، يؤثر فى صحة الكلام أصلا، وقد علمنا أن من كان فى زمانه صلى الله عليه وسلم من الفصحاء، لم يتعذر عليهم الكلام، فلا يصح أن يقال إنهم اختصوا بمنع، وبانَ هو - عليه الصلاة والسلام - منهم بالتخلية.

«فإن قال: امتنع عليهم ذلك بأن أعدمهم الله تعالى العلوم التي معها يكون الكلام الفصيح فصار ذلك ممتنعًا عليهم لفقد العلم؛

«قيل له: لست تخلو فيها ذهبت إليه من وجهين:

إما أن تقول: قد كان ذلك القدر من العلم حاصلا من قبل معتادًا، فمنعوا منه عند ظهور القرآن، أو تقول: إن المنع من ذلك مستمر غير متجدد، وأنهم لم يختصوا، ولا من تقدمهم، بهذا القدر من العلم.

فإن أردت الوجه الأول فقد كان يجب أن يكون قدر القرآن في الفصاحة قدر ما جرت به العادة من قبل، وإنما منعوا من مثله في المستقبل. لو كان كذلك لم يكن المعجز هو القرآن، لكونه مساويًا لكلامهم ولتمكنهم - قبلُ من فعل مثله في قدر الفصاحة، وإنما يكون المعجز ما حدث مهم من المنع،

فكان التحدى يجب أن يقع بذلك المنع لا بالقرآن. حتى لو لم ينزل الله تعالى القرآن ولم يظهر أصلا، وجعل دليل نبوته امتناع الكلام عليهم على الوجه الذى اعتادوه، لكان وجه الإعجاز يختلف. وهذا بما نعلم بطلانه باضطرار، لأنه عليه الصلاة والسلام تحدى بالقرآن وجعله العمدة في هذ الباب. على أن ذلك، لوصح، لم يقدح في صحة نبوته، لأنه كان يكون بمنزلة أن يقول صلى الله عليه وسلم: دلالة نبوق أني أريد المشى في جهة فيتأتى لى على العادة، وتريدون المشى فيتغذر عليكم. فإذا وُجد الأمر كذلك دل على نبوته، لكون هذا المنع على هذا الوجه ناقضاً للعادة.

وإن أراد الوجه التالى مما قدمناه – أى أن المنع مستمر – فهو الذى يعُول عليه. لأنا نعلم أن للقرآن المزية فى الفصاحة من حيث يحتاج إلى قدر من العلم لم تجر العادة بمثله أن يفعله تعالى فيهم...

«فأما ادعاء السائل أنه صلى الله عليه وسلم توافرت دواعيه وأتى بمثل القرآن، وانصرفت دواعيهم عن فعل مثله فلذلك لم يأتوا به، وأن وجه التحدى فى ذلك وقوع الصرف فيهم عن مثله، فبعيد. لأنا نعلم باضطرار توافر دواعيم إلى إبطال أمره والقدح فى حاله، حتى لم يبق وجه فى الدواعى إلا توافر فيهم، فكيف يصح مع ذلك ادعاء ما ذكرت؟

«فإن قلت: إن دواعيهم وإن توافرت فإنه تعالى صرفهم عن ذلك بجنس من الدواعى، فهذا يوجب إثبات ما لا يعقل من الدواعى، وإن قلت: إنه تعالى صرفهم بمنع، فهو الذي بَيّنا فساده من قبل. وهذه الجملة تبطل قول من يتعلق في إعجاز القرآن بذكر الصرفة، لأنها إذا كُشفت فلابد من أن يراد بها بعض ما بينا فساده. ولا معتبر بالعبارات في هذا الباب وإنما المعتبر بالعبارات.

إلى هذا المدى، يمضى عبد الجبار المعتنزلي في الرد على من يتعلق في إعجاز القرآن بالصرفة، وبيان وجه فساده إن اعتبر فيها بالألفاظ الموهمة احتمال

<sup>(</sup>۱) المغنى: ۲۱۷/۱۲ وما بعدها.

القدرة على الإتيان بمثله، في فصاحته، لولا صرفهم عن ذلك.

ومدار كلامه، على إعجاز القرآن بفصاحته والتحدى بأن يأتوا بمثله. وقد تجرد لبيان وجه «اختصاص القرآن بمزية في رتبة الفصاحة خارجة عن العادة»(١) ردًّا على من قالوا: «فبينوا أن للقرآن هذه الرتبة في الفصاحة ليتم ما ذكرتم»

وحين عرض لاختلاف مذاهب العلماء في وجه إعجاز القرآن، صرح بـأن فصاحته الخارجة عن العادة هي وجه الإعجاز ومناط التحدي به، قال:

«واختلف العلماء في وجه دلالة القرآن: فمنهم من جعله معجزًا لاختصاصه برتبة في الفصاحة خارجة عن العادة. وهو الذي نظرناه وبينًا مذهب شيوخنا فيه.

«ومنهم من قال: لاختصاصه بنظم مباين للمعهود عندهم صار معجزًا. ومنهم من جعله معجزًا من حيث صرفت هممهم عن المعارضة وإن كانوا قادرين متمكنين، ومنهم من جعله معجزًا لصحة معانيه واستمرارها على النظر وموافقتها لطريقة العقل»(٢).

وفى إبطال الصرفة، بالفهم الشائع، قال: إن المتقدمين قالوا بها لعجزهم عن معارضته.

«فلها رأى أتباعهم الأكابر ضاق ذرعهم بالقرآن وعدلوا عن المعارضة إلى الأمور الشاقة، تبعوهم في هذه الطريقة لعلمهم بأنهم عن ذلك أشد عجزًا. فلذلك استمرت أحوالهم على هذا الوجه، لا للصرفة التي ظنها السائل. ولولا أنهم علموا أن القرآن في أعلى رتبة من الفصاحة الجامعة لشرف اللفظ وحسن المعنى حتى بهرهم ذلك، لقد كان يجوز أن يختلفوا في سائر المعارضة فيكون فيهم من يكف وفيهم من يحاول... لكن الأمر في القرآن لَمَّا كان على ما ذكرناه عدلوا عن المعارضة لظهور حاله. ولولا صحة ذلك من هذا

<sup>(</sup>۱) المغنى: ١٦/١٦ وما بعدها.

<sup>(</sup>۲) المغنى: ۳۱۷/۱۳، ۳۲۷.

الوجه، لقد كان القول بالصرفة يقوى من حيث لم تجر العادة مع التنافس الشديد وتباين الهمم وامتداد الأوقات، أن يقع الكف عن الأمر المطلوب الذى قويت الدواعى إلى فعله، فكان يصح أن يُتعلق بالصرفة ويراد بها انصرافهم عن المعارضة وإن كانت غير مؤثرة، دون المعارضة المؤثرة، لأن هذه المعارضة يُعلم أنها لا تحصل، بما قدمناه من الأدلة. لكن ذلك يبعد، لأنه متى جُوز في انصرافهم عنها أن يكون الوجه فيه الصرفة، لم يأمن أن تكون المعارضة الصحيحة أيضًا ممكنة وإنما عدلوا عنها للصرفة التي ذكرها السائل، وهذا بينً الصحيحة أيضًا ممكنة وإنما عدلوا عنها للصرفة التي ذكرها السائل، وهذا بينً فيها أردناه (١٠).

و «على بن عيسى الـرمـانى» وهـو من المعتـزلـة أيضًـا، لم يـزد في القــول بالصرفة، على أن ساقه بإيجاز مع وجوه إعجاز القرآن. قال:

«وأما الصرفة فهى صرف الهمم عن المعارضة، وعلى ذلك كان يعتمد بعض أهل العلم فى أن القرآن معجز من جهة صرف الهمم عن المعارضة، وذلك خارج عن العادة كخروج سائر المعجزات التى دلت على النبوة. وهذا عندنا أحد وجوه الإعجاز التى يظهر منها للعقول (٢).

على حين جعل رسالته كلها (النكت في إعجاز القرآن) للحديث عن إعجازه البلاغي، باستثناء الصفحتين الأخيرتين.

ويوشك أن يكون هذا هو الموقف الغالب على المتكلمين في إعجاز القرآن، ممن عدوا الصرفة وجهًا للإعجاز، ثم مضوا ينظرون في بلاغته المعجزة.

فالزنخشرى المعتزلى، يقرر أنه «لابد من علم البيان والمعــانى لإدراك معجزة رسول الله، صلى الله عليه وسلم، ومعرفة لطائف حجته»(٣).

#### \* \* \*

وقد خالف أهل السنة، من قالوا بالإعجاز بالصرفة واكتفوا بهـا عن النظر في المعجزة. قال «الخطابي» بعد أن ساق كلامهم:

(٢) ثلاث رسائل في إعجاز القرآن: ١١٠.

<sup>(</sup>۱) المغنى: ۳۱۷/۱٦، ۳۲۷.

<sup>(</sup>٣) الكشاف: ٣٠/١.

«وهذا أيضًا وجه قريب - من وجوه الإعجاز - إلا أن دلالة الآية تشهد بخلافه، وهي قوله سبحانه:

﴿ قُـل لَّئِن اجتَمعَتِ الإِنسُ والْجِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُـوا بِمثْـل ِ هَـٰذَا الْقُـرْآنِ لاَ يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَان بعضُهم لِبعض ِ ظَهِيرًا ﴾ .

فأشار في ذلك إلى أمرٍ طريقُه التكلُّفُ والاجتهاد، وسبيله التأهب والاحتشاد. والمعنى في الصرفة التي وصفوها لا يلائم هذه الصفة. فدل على أن المراد غيرها والله أعلم "(١).

وذهب إلى أن البشر تعذر عليهم الإتيان بمثل القرآن، «لأنه معجزة البلاغة، جاء بأفصح الألفاظ في أحسن نظوم التأليف متضمنًا أحسن المعانى».

#### \* \* \*

وسلَّم «ابن حزم الظاهرى» بأن فى كون القرآن كلام الله تعالى، وقد أصاره معجزًا ومنع من مماثلته، برهانًا كافيًا. غير أنه أنكر أن يكون أحد قد قال إن كلام البشر معجز. ونص عبارته فى (الفِصَل):

«لم يقل أحد إن كلام غير الله تعالى معجز. لكن لما قاله الله تعالى - أى القرآن - وجعله كلامًا له، أصاره معجزًا ومنع من مماثلته. . . وهذا برهان كاف لا يحتاج إلى غيره. »

وأراد «الفخر الرازي» أن يتحاشى هذا الخلاف، فقال في تفسير آية المعاجزة من سورة الإسراء:

«وللناس في إعجاز القرآن قولان: منهم من قال إنه معجز في نفسه، ومنهم من قال إنه ليس معجزًا إلا أنه تعالى لمَّا صرف دواعيهم عن الإتيان بمعارضته، مع أن تلك الدواعى كانت قوية، كانت هذه الصرفة معجزة.

« والمختار عندنا في هذا الباب أن نقول:

<sup>(</sup>١) ثلاث رسائل في إعجاز القرأن: ص٢٢٠.

القرآن فى نفسه إما أن يكون معجزًا أو لا يكون. فإن كان معجزًا فقد حصل المطلوب. وإن لم يكن معجزًا بل كانوا قادرين على الإتيان بمعارضته وكانت الدواعى متوافرة على الإتيان بهذه المعارضة، وما كان لهم عنها صارف ومانع، وعلى هذا التقدير كان الإتيان بمعارضته واجبًا لازمًا، فعدم الإتيان بهذه المعارضة مع التقديرات المذكورة يكون نقضًا للعادة فيكون معجزًا. فهذا هو الطريق الذي نختاره في هذا الباب»(١)

نقله «ابن كثير» ورأى أن هـذه الـطريقـة إنمـا تصلح عـلى سبيــل التنـزل والمجادلة، لكنها غير مرضية، لأن القرآن في نفسه معجز، قال:

«وقد قرر بعض المتكلمين الإعجاز بطريق يشمل قول أهل السنة، وقول المعتزلة في الصرفة، فقال: إن كان القرآن معجزًا في نفسه لا يستطيع البشر الإتيان بمثله ولا في قواهم معارضته، فقد حصل المدعّى وهو المطلوب. وإن كان في إمكانهم معارضته بمثله ولم يفعلوا مع شدة عداوتهم له، كان ذلك دليلا على أنه من عند الله لصرفه إياهم عن معارضته مع قدرتهم على ذلك.

«وهذه الطريقة وإن لم تكن مرضية، لأن القرآن في نفسه معجز لا يستطيع البشر معارضته كما قررنا، إلا أنها تصلح على سبيل التنزل والمجادلة والمنافحة عن الحق. وبهذه الطريقة أجاب الرازى في تفسيره عن سؤاله في السور القصار كالعصر وإنا أعطيناك الكوثر»(٢).

والمسألة كما ترى، قد عولجت في مجال الجدل النظرى وإن آلت بالمعتزلة أنفسهم، بعد الجيل الأول من شيوخهم، إلى أن اعتبار الصرفة وجهًا من وجوه الإعجاز، لا يعطل النظر في وجه إعجازه البلاغي. والذين ذكروا الصرفة، من غير المعتزلة، استيعابًا لمذاهب المتكلمين في الإعجاز، لم يلبثوا أن خصوا إعجازه البلاغي بالعناية والاهتمام.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير للرازى: ٥/٤٤٦ ط الشرفية سنة ١٣٢٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير: ١١/١.

• وقال قوم إن إعجاز القرآن بقيّمه ومُثله وأحكام، ووجههُ استحالةُ أن يأتى مثلها من بشر أمى فى قوم أميين، فى زمان ومكان هيهات أن يشارفا ذلك الأفق القرآنى العالى.

وهؤلاء أيضًا لم يكونوا بحيث يفوتهم أن البيان القرآنى - أو النظم كما سماه بعضهم - هو الذى فرض إعجازه على العرب من مستهل الوحى، وأن قضية التحدى واجهت المشركين في العهد المكى وحُسمت بآية البقرة أولى السور المدنيات، قبل أن يتم التشريع والأحكام بتمام الوحى في آخر العهد المدنى.

وهم وإن لم ينصوا على التفاتهم إلى هذا الملحظ، فقد عبر عنه مسلكهم حين اكتفوا بأن عَدُّوا القيم والأحكام بين وجوه الإعجاز، ثم تفرغوا للنظر في الإعجاز البلاغي للقرآن.

بل إنهم لم يستطيعوا فصل الأحكام والقيم والمثل القرآنية، عن النظم البليغ المعجز الذي نزلتُ به. فالخطابي يقول شرحًا لهذا الوجه من الإعجاز:

«واعلم أن القرآن إنما صار معجزًا لأنه جاء بأفصح الألفاظ فى أحسن نظوم التأليف مضمنًا أحسن المعانى: من توحيد له عزت قدرته، وتنزيه له فى صفاته، ودعاء إلى طاعته، وبيان بمنهاج عبادته: من تحليل وتحريم وحظر وإباحة، ومن وعظ وتقويم وأمر بمعروف ونهى عن منكر وإرشاد إلى محاسن الأخلاق وزجر عن مساوئها. واضعًا كل شيء منها موضعه الذي لا يُرَى شيء أونى منه.

«ومعلوم أن الإتيان بمثل هذه الأمور والجمع بين شتاتها حتى تنتظم وتتسق، أمر تعجز عنه قوى البشر ولا تبلغه قُدَرُهم، فانقطع الخلق دونه...»(١).

و «الباقلانى » كتب بعض فقرة فى «إعجاز المعانى التى تضمنها، فى أصل وضع الشريعة والأحكام، والاحتجاجات فى أصل الدين والرد على الملحدين » ثم اتجه بكل هذا إلى أن المعانى والأحكام «جاءت على تلك الألفاظ البديعة وموافقة بعضها بعضًا فى اللطف والبراعة مما يتعذر على البشر ويمتنع. وذلك أنه قد علم أن تخير

<sup>(</sup>١) ثلاث بسائل في إصجاز القران: ٢٧ - وانظر (المغني): ٢١٨/١٦.

الألفاظ للمعانى المتداولة المألوفة والأسباب الدائرة بين الناس، أسهل وأقرب من تخير الألفاظ لمعان مبتكرة وأسباب مؤسسة مستحدثة. فإذا برع اللفظ في المعنى المتداول المتكرر، البارع كان ألطف وأعجب من أن يوجد اللفظ البارع في المعنى المتداول المتكرر، والأمر المتقرر المتصور. ثم انضاف إلى ذلك التصرف البديع في الوجوه التي تتضمن تأييد ما يُبتدأ تأسيسه ويراد تحقيقه، بان التفاضل في البراعة والفصاحة. ثم إذا وجدت الألفاظ وفق المعنى والمعانى وفقها، لا يفضل أحدهما على الآخر فالبراعة أظهر والفصاحة أتم (١).

ويوشك أن يكون هذا هو النهج الغالب على من عدوا قيم القرآن وأحكامه وجهًا من وجوه إعجازه، لم يفصلوها عن نظمه المعجز الذي حشدوا جهدهم للنظر في بلاغته.

وإعجاز القيم والمثل والأحكام القرآنية، ليس موضع جدل أو خلاف. لكنه كها التفت الخطابي «ليس بالأمر العام في كل سورة من سور القرآن، وقد كانت المعاجزة بسورة واحدة. ومعلوم بالضرورة أن سورة واحدة لا تجمع كل ما ذكروه من أحكام القرآن ومعانيه ومثله وآدابه ٢٧٠.

فضلًا عن كون التشريع والأحكام، مما اتجهت إليه عناية القرآن في العهد المدني أكثر، بعد حسم قضية المعاجزة، بآية البقرة: أولى السور المدنية.

\* \* \*

ويقال مثل هذا فيمن ذهبوا إلى أنه معجز بما ذَكرَ من أحداث قبل أن تقع،
 وأخبر عن أمور كانت لا تزال مطوية في مضمر الغيب، ثم حدثت تمامًا كها أنبأ
 عنها.

وهو أحد وجوه قال بها الأشاعرة في الإعجاز (٢) ولم يختلف أحد معهم في صدق ما أخبر به القرآن من أحداث قبل أن تقع، حتى أصحاب الصرفة من المعتزلة قالوا

<sup>(</sup>١) إعجاز القرآن للباقلاني: ٦٣.

<sup>(</sup>٢) الباقلاني: إعجاز القرآن ٢٨/٥١.

به. فشيخهم «النظام» يقرر أن «الآية والأعجوبة في القرآن، ما فيه من الإخبار عن الغيوب».

وأهل السنة لم يترددوا في تقرير أن هذا وجه من وجوه الإعجاز، لكنه عندهم ليس الوجه العام الذي يتحقق في كل سورة، فتقع به المعاجزة. والأمر فيه كما قال الخطابي:

« وزعمت طائفة أن إعجازه إنما هو فيها يتضمنه من الإخبار عن الكوائن في مستقبل الزمان. نحو قوله سبحانه:

﴿ آلَم \* غُلِبَتِ الرُّومُ، في أَدْنَى الأرض وَهُم مِّن بَعْدِ غَلَبِهِم سَيَغْلِبُونَ \* في بِضْع سِنينَ ﴾ وكقول ه سبحانه: ﴿ قُل لَّلْمُخَلَّفِينَ مِنَ الْأَعْرَابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَىٰ قَوْمٍ أُولِى بَأْسٍ شَدِيدٍ ﴾ .

ونحوهما من الأخبار التي صدقت..

«قلت: ولا يُشَك في أن هذا وما أشبهه من أخباره، نوع من أنواع إعجازه. ولكنه ليس بالأمر العام في كل سورة من سور القرآن. وقد جعل سبحانه في صفة كل سورة أن تكون معجزة بنفسها لا يقدر أحد من الخلق أن يأتي بمثلها فقال:

﴿ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِن مِّثْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُم مِن دُون الله إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ من غير تعيين – للسورة – فدل ذلك على أن المعنى غير ما ذهبوا إليه.

ويوضح القاضى عبد الجبار مذهب المعتزلة في هذا الوجه: إن اعتبر به في صدق النبوة فصحيح، وأما أن يقال إنه مناط التحدى بإعجاز القرآن، فبعيد. أو كما قال:

«فأما من قال إنه صلى الله عليه وسلم إنما تحدى بالقرآن من حيث تضمن الإخبار عن الغيوب، فبعيد، لأنه قد تحدى بمثل كل سورة من غير تخصيص، ولا يتضمن كل ذلك الإخبار عن الغيوب. ولأنا نعلم أنه تحدى بجملته لا ببعضه (1).

<sup>(</sup>۱) المغنى: ۲۰/۱۳.

«فإن قال: جوِّزوا، وإن كانت المعارضة ممكنة، أنهم ظنوا أنه تحداهم بما تضمنه من الإخبار عن الغيوب. ولولا ظنهم ذلك لما طلب بعضهم إلى بعض أخبار الفُرس. قيل له: إن هذا الوجه مما يدل على النبوة – على ما سنذكره – لكنه صلى الله عليه وسلم تحدى بالقرآن لمرتبته في قدر الفصاحة، لا لما ذكرته، للوجوه التي بيَّناها من قبل. ولا يجوز في العرب أن تنصرف في هذا الباب عن الطريقة المعتادة لهم في التحدى، إلى طريقة غير معتادة. لأنهم قد عرفوا أن المنازعة والمباراة في سائر الكلام كيف تقع، وأنه لا معتبر فيه بالمعان – وحدها – وإنما يعتبر قدره في الفصاحة: إما على كل وجه، أو في نظم مخصوص، على ما تقدم ذكره. وذلك يُسقط هذا السؤال»(١).

أضيف إليه: أن كثيرًا من الصحابة آمنوا بالمعجزة، بمجرد سماع آيات منها. وأن كل السابقين الأولين سبقوا إلى الإسلام إثر نزول السور الأول من الوحى، دون أن ينتظروا حتى تتحقق أحداث أنبأ بها ليدركوا وجه إعجازه.

وهذا الملحظ نفسه، وارد على من ذهبوا إلى أن القرآن كان معجزًا، بما جاء به من أخبار الماضى الغابر «ووجهه أنه كان معلومًا من حال النبى صلى الله عليه وسلم أنه كان أميًّا، ولم يكن يعرف شيئًا من كتب المتقدمين وأنبائهم وسيرهم. ثم أتى القرآن بجمل ما وقع وحدث من عظيمات الأمور ومهمات السير، من حين خلق الله آدم عليه السلام إلى حين مبعث محمد صلى الله عليه وسلم».

والذين ذكروا هذا الوجه فى الإعجاز، لم يستطيعوا أن يفصلوه عن البيان القرآنى. وقد علموا أن التوراة والإنجيل فيها الكثير من أخبار الأمم الخالية وقصص الأنبياء منذ خلق الله سبحانه آدم. ولعلها فى التوراة والإنجيل أكثر تفصيلاً. ولم يقل أحد إن الكتب السماوية كانت معجزات رسلها وآيات نبوتهم، ولا علمنا أن عيسى وموسى عليها السلام، تحديا قومها أن يأتوا بسفر أو إصحاح من مثل التوراة والإنجيل.

<sup>(</sup>١) المغنى: ٢٨١/١٦.

وواضح أن القرآن قدر مكان البيان في العرب، ودرايتهم بفنون القول، بحيث يستطيعون أن يحكموا في إعجازه.

#### \* \* \*

● والإعجاز البلاغي هو الذي «ذهب إليه الأكثرون من علماء أهل النظر»(1) وسيطر على مباحث المتكلمين في الإعجاز، سواء منهم من جعلوه الوجة الذي يصح به التحدي بالسورة الواحدة من القرآن، ويفسر موقف العرب، عصر المبعث، من المعجزة، والذين ذكروا مع إعجازه البلاغي غيره من وجوه الإعجاز الأخرى التي لا مشاحة فيها، وإنما الخلاف في أن تنفصل عن إعجاز نظمه وبلاغته.

والواقع أن المصنفات الأولى فى الإعجاز، على اختلاف مذاهب أصحابها، جاءت أشبه بمباحث بلاغية مما قدروا أن إعجاز القرآن يُعرف بها، وإن استوعبت أقوال المتكلمين فى وجوه الإعجاز، فرسائل الخطابي السنى، والرماني المعتزلي، والباقلاني الأشعري، تأخذ مكانها فى المكتبة البلاغية.

وبعد أن استقلت البلاغة بالتأليف والتصنيف، وُجِّهت إلى خدمة الإعجاز البلاغي :

« الجرجاني » يضع كتابه في النظم والبلاغة ويقدمه باسم (دلائل الإعجاز).

و «أبو هلال العسكرى» يضع علم الفصاحة والبلاغة تاليًا لعلم التوحيد، ويقدم (كتاب الصناعتين) بقوله: «اعلم علمك الله الخير أن أحق العلوم بالتعلم وأولاها بالحفظ، بعد المعرفة بالله جل ثناؤه، علم البلاغة والفصاحة، الذي يعرف به إعجاز كتاب الله».

و «الزنخشرى» البلاغى، وهو من المعتزلة، يقرر أنه «لابد من علم البيان والمعانى لإدراك معجزة رسول الله ومعرفة لطائف حجته»(٢).

<sup>(</sup>١) الخطاب : ٢، ٢٤ من (ثلاث رسائل في الإعجاز).

<sup>(</sup>۲) الكشاف: ۱/۳.

و «أبن سنان الخفاجي» وإن قال بالصرفة وصرح بأنا «إذا عُدنا إلى التحقيق وجدنا وجه إعجاز القرآن صرف العرب عن معارضته» قرر في مقدمة (سر الفصاحة) أنه «لابد لمن يبحث في إعجاز القرآن من معرفة سر الفصاحة والبلاغة، سواء أقال بالصرفة أم بغيرها»(١).

و «السكاكى» إمام البلاغيين المدرسيين، يقول فى كتابه مفتاح العلوم: «اعلم أن إعجاز القرآن يدرك ولا يمكن وصفه، كاستقامه الوزن تدرك ولا يمكن وصفها، وكما يدرك طيب النغم العارض للصوت. ولا يدرك تحصيله لغير ذوى الفطرة إلا بإتقان علمى المعانى والبيان والحذق فيهما».

و « حمزة بن يحيى العلوى » يصنف كتابه الموسوم بالطراز في (أسرار البلاغة) ، يتلوها فصل في حقائق الإعجاز ، يمهد له بأن « الكلام في بيان كون القرآن معجزًا ، خليق بإيراده في المباحث الكلامية والأسرار الإلهية لكونه مختصًا بها ومن أهم قواعدها ، لما كان علامة دالة على النبوة وتصديقًا لصاحب الشريعة ، حيث اختاره الله تعالى بيانًا لمعجزته وعلمًا دالًا على نبوته وبرهانًا على صحة رسالته » .

ثم يؤكد صلة المباحث البلاغية بالإعجاز، من حيث «كانت وصلة وذريعة إلى بيان السر واللباب. والغرض المقصود عند ذوى الألباب، إنما هو بيان لطائف الإعجاز وإدراك دقائقه واستنهاض هممه».

من هنا كان بدؤه بالمباحث البلاغية مدخلًا إلى هذا الفصل فى الإعجاز. وقد نقلنا فى مدخلنا هنا، عجبه الذى لا ينقضى من حال علماء البيان وأهل البراعة فيه لما أغفلوا من هذا الشأن<sup>(١)</sup>.

وجرى المتأخرون على أن يجمعوا فى الإعجاز كل ما قال السلف من وجوه. كصنيع «الشيخ محمد عبده» فى الفصل الذى كتبه فى تفسيره عن الإعجاز فبدأ بإعجازه بأسلوبه ونظمه وبلاغته، وبتأثيره فى القلوب والعقول. ثم ذكر إعجازه بأعبار الغيب فيه، وتعبيره عن المعانى بما يقبله المختلفون فى فهمها مع موافقة

 <sup>(</sup>١) سر الفصاحة: ٤ - ط١٩٣٢.

<sup>(</sup>٢) الطراز: ٣٦٨/٣.

الحق، وبسلامته من الاختلاف، وبالعلوم الدينية والتشريع، وبعجز الزمان عن إبطال شيء منه، وتحقق مسائل كانت مجهولة للبشر(١).

\* \* \*

ولا أعرض هنا للذين خاضوا حديثًا فيها سموه «الإعجاز العلمى» وتأولوا فيه آيات قرآنية في اختراع الذرة وسفن الفضاء وقانون الجاذبية ودوران الأرض وهندسة السدود، وغير ذلك مما لم يخطر على بال أى عربى في عصر المبعث وصدر الإسلام، ولا كان بحيث يلتقط لمحةً منه، أيَّ صحابي من ألوف المؤمنين الذين لقوا المصطفى صلى الله عليه وسلم وأصغوا إلى كلمات ربه فبهرهم إعجازها وخروا لله ساجدين.

وهل كان طواغيت الوثنية القرشية وهم يأخذون سبل العرب إلى مكة فى الموسم ويحذرونهم من الإصغاء «إلى ما جاء به محمد من كلام هو السحر» يحسبون حسابًا لأى شيء سوى إدراك العرب أن هذا البيان القرآنى ليس من قول البشر؟

لا أحد يحجر على أى إنسان فى أن يفهم القرآن كها شاء، ولكن المحنة أن يؤلّف فيه من ليسوا من أهل الاختصاص، وتروج فى البيئة الإسلامية أقاويل وتأويلات مقحمة على القرآن نصًّا وروحًا، لا يعرف لها فقهاء العربية والإسلام والمتخصصون فى القرآن، سندًا ولا دليلًا، وإنما تستند إلى ملتقطات من معارف المحدثين، فى التشريح وعلم الأجنة ورياضيات الفلك وبيولوجيا القمر...

ولا شيء من هذا صح في أي خبر أن الرسول عليه الصلاة والسلام قاله لتلاميذه الصحابة لكي يفهموا هذا الإعجاز العلمي، فضلًا عن أن يبينوه للناس!.

وقد يلفتنا أن أكثر المحدثين ممن خاضوا في مجال التفسير العلماني وصنفوا الكتب في القرآن والعلوم، ردوا النظريات والكشوف العلمية في عصرنا إلى أصول لها في

<sup>(</sup>١) تفسير الذكر الحكيم: ١٩٨/١ - ط المنار.

القرآن وليسوا من أهل الاختصاص في الدراسة القرآنية وعلوم العربية والإسلام.

وطالما نبه علماء الدراسات القرآنية إلى ما ينبغى لكل دارس يتعرض لشيء منها، من اختصاص بالعربية وفقه لأساليب كلامها، واطلاع على طرق المتكلمين وأصول الدين.

و «من هنا تهيب كثير من السلف - كها قال الخطابي - تفسير القرآن، وتركوا القول فيه حذرًا أن يزلوا فيذهبوا عن المراد، وإن كانوا علماء باللسان فقهاء في الدين. فكان الأصمعي، وهو إمام أهل اللغة، لا يفسر شيئاً من غريب القرآن »(۱).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ثلاث رسائل في الإعجاز: ٣٤.

<sup>(</sup>وقد شغلتني هذه القضية فيها شغلني من بدع التأويل العلماني، وكانت موضوع كتابي (القرآن والتفسير العصري) نشرته دار المعارف بالقاهرة، سنة ١٩٧٠.

# ( ٤ ) البلاغيون والإعجاز البيان خطوات على الطريق

هذا الإجماع على إعجاز البيان القرآن، هو الذى نقل القضية إلى الميدان البلاغى على وجه التخصيص، إلى جانب ما يعرض له المفسرون؛ وبخاصة البلاغيون منهم، من ملاحظ بلاغية في سياق تفسيرهم لآيات الكتاب المحكم.

وقد ظهرت محاولات مبكرة في الإعجاز البلاغي، واشتهر عبد القاهر الحرجاني بأنه صاحب مذهب الإعجاز في النظم، واشتهر أبو بكر الباقلائي بأنه أول من بسظ القول في بلاغة القرآن.

والواقع أن كل المصنفات الأولى التي تحمل عنوان (نظم القرآن) تشير إلى أن مصنفيها اتجهوا إلى الدرس البلاغي «احتجاجًا لنظم القرآن» كما قال الجاحظ في تقديمه كتاب (نظم القرآن) إلى الفتح بن خاقان، ومثله كتاب أبي بكر السجستان في (نظم القرآن) والكتابان من تراث القرن الثالث.

وإذا كنا لا نملك الحكم على مناهج المصنفين الأوائل فى الإعجاز البلاغي، ممن لم تصل إلينا كتبهم، فلننظر فى مناهج الذين بقيت كتبهم معالم لخطواتهم على الطريق.

سبق «الخطابي» من القرن الرابع الهجرى - ت٣٨٨هـ في رسالته (بيان إعجاز القرآن) إلى شرح فكرة الإعجاز بالنظم، إيضاحًا للإعجاز من جهة البلاغة «الذي قال به الأكثرون من علماء أهل النظر» قبله، وإن كانت فكرتهم فيه قائمة على نوع من انتقليد وضرب من غلبة الظن. أو كما قال:

«وفي كيفيتها -جهة البلاغة- يعرض لهم إشكال ويصعب عليهم منه الانفصال. ووجدت عامة أهل هذه المقالة- الإعجاز من جهة البلاغة - قد جروا في تسليم هذه الصفة للقرآن على نوع من التقليد وضرب من غلبة الظن دون التحقيق له وإحاطة العلم به، ولذلك صاروا إذا سئلوا عن تحديد هذه البلاغة التي اختص بها القرآن، الفائقة في وصفها سائر البلاغات، وعن المعنى الذي يتميز

به عن سائر أنواع الكلام الموصوف بالبلاغة، قالوا: إنه لا يمكننا تصويره ولا تحديده بأمر ظاهر نعلم به مباينة القرآن غيره من الكلام، وإنما يعرفه العالمون عند سماعه ضربًا من المعرفة لا يمكن تحديده. وأحالوا على سائر أجناس الكلام الذي يقع فيه التفاضل، فتقع في نفوس العلماء به عند سماعه معرفة ذلك، ويتميز في أفهامهم قبيل الفاضل من المفضول منه. قالوا: وقد يخفى سببه عند البحث ويظهر أثره في النفس حتى لا يلتبس على ذوى العلم والمعرفة به. قالوا: وقد توجد لبعض الكلام عذوبة في السمع وهشاشة في النفس لا يوجد مثلها لغيره منه، والكلامان معًا فصيحان، ثم لا يوقف لشيء من ذلك على علة.

«قلت: وهذا لا يقنع في مثل هذا العلم، ولا يَشفى من داء الجهل به، وإنما هو إشكال أُحِيلَ على إبهام...

«فأما من لم يرض من المعرفة بظاهر السمة دون البحث عن ظاهر العلة.. فإنه يقول إن الذي يوجد لهذا الكلام من العذوبة في حس السامع والهشاشة في نفسه، وما يتحلى به من الرونق والبهجة التي يباين بها سائر الكلام حتى يكون له هذا الصنيع في القلوب وتَحصر الأقوال عن معارضته وتنقطع به الأطماع عنها، أمر لا بد له من سبب، بوجوده يجب له هذا الحكم وبحصوله يستحق هذا الوصف»(١) ٢٤: ٢٤

ومناط البلاغة في النظم القرآني، عند الخطابي، أنه «اللفظ في مكانه إذا أبدل فسد معناه أو ضاع الرونق الذي يكون منه سقوط البلاغة» ٢٩

وهذا الملحظ الدقيق، هو المحور الذي أدار عليه عبد القاهر مذهبه في الإعجاز بالنظم، وهو أيضًا مما يلتقى – إلى حد ما – مع جوهر فكرتنا في الإعجاز البياني، ثم نختلف بعد ذلك في تحقيق مغزاه ولمح أبعاده وطريق الاحتجاج له:

فالخطابي حين يقول بسقوط البلاغة لفساد المعنى أو ضياع الرونق، يتجه إلى الرونق اللفظى فيجعله غير فساد المعنى.

<sup>(</sup>١) الأرقام التي ذيلت بها الفقرات المنقولة من كلام الخطاب، تشير إلى مواضع صفحاتها من رسالته، في (ثلاث رسائل في الإعجاز) ذخائر.

وسنرى الجرجانى يعتمد هذه التفرقة بين المعنى واللفظ أساسًا لنظريته فى النظم، على حين لا نرى اللفظ منفصلا عن معناه بحيث يمكن أن يصح أحدهما والآخر فاسد، بل يفسد المعنى بفساد لفظه، ولا عبرة عندنا برونق لفظى مع فساد المعنى. ثم إن الخطابي في شرح فكرته في النظم المعجز، يرى من الإعجاز أن تأتى بلاغات القرآن جامعة لطبقات ثلاث متفاوتة من حيث المستوى بعد استبعاد الهجين المذموم. قال:

«والعلة فيه - يعنى إعجاز القرآن من جهة البلاغة - أن أجناس الكلام مختلفة ومراتبها في نسبة التبيان متفاوتة ودرجاتها في البلاغة متباينة غير متساوية: فمنها البليغ الرصين الجزل، ومنها الفصيح القريب السهل، ومنها الجائز الطلق. وهذه أقسام الكلام الفاضل المحمود، دون النوع الهجين المذموم الذي لا يوجد في القرآن شيء منه ألبتة:

( فالقسم الأول أعلى طبقات الكلام وأرفعه. والقسم الثاني أوسطه وأقصده ، والقسم الثالث أدناه وأقربه ، فحازت بلاغات القرآن من كل قسم من هذه الأقسام حصة ، وأخذت من كل نوع من أنواعها شعبة ، فانتظم لها بامتزاج هذه الأوصاف نمط من الكلام يجمع صفتى الفخامة والعذوبة » ٢٦

والعبارة موهمة، قد يُفهم منها أن في القرآن ما هو من الدرجة العليا في البلاغة وفيه ما هو من أوسطها وأدناها. وذلك مردود عندنا من ناحيتين:

أولاهما: أن فهمنا للإعجاز البياني، فوت لأعلى درجات البلاغة دون أوسطها وأدناها.

والأخرى، أن هذه الدرجات الثلاث لا تجتمع، بالضرورة، في السورة الواحدة، وبسورة واحدة كان التحدى والمعاجزة.

وسبَق (الخطابي) أيضًا إلى لمح فروق دقيقة في الدلالة، لألفاظ قرآنية جرت معاجمنا وكتب المفسرين على القول بترادفها مع «ألفاظ أخرى في معناها» مثل: العلم والمعرفة، الحمد والشكر، العتق وفك الرقبة، (٢٩: ٣٣)...

وهذا أيضًا مما نتزود به لطريقنا إلى فهم الإعجاز البيان، على ما سوف نوضحه في : «الترادف وسر الكلمة».

وتجرد الخطابي لدفع شبهات من جادلوا في بلاغة عبارات قرآنية قالوا إنها جاءت على غير المسموع من فصيح كلام العرب. وفي ردِّ الخطابي عليهم ملاحظُ دقيقة، غير أنا نختلف معه، من حيث المبدأ، في قبول عرض العبارات القرآنية على ما نقل عصر التدوين من فصيح كلام العرب. والأصل أن يعرض هذا الذي نقلوه على القرآن، إذ هو قمة الفصحى والنص الموثق الذي لم يصل إلينا من أصيل العربية نص آخر صح له مثل ما صح للقرآن من توثيق يحميه من شوائب الرواية النقلية، وما لألفاظه من حرمة لا تجيز رواية بالمعنى، فضلا عها في الشواهد الشعرية من ضرورات لا مجال لمثلها في الشواهد القرآنية.

وتفرغ الخطابي في النصف الأخير من رسالته، لنقض ما سموه «معارضات للقرآن» من مدّعي النبوة، فبسط القول في معني المعارضة وشروطها ورسومها، وضرب الأمثلة من معارضات امرئ القيس وعلقمة في وصف الفرس، وامرئ القيس والحارث بن التوءم اليشكري في إجازة أبيات، كما ضرب أمثلة من تنازع الشاعرين معني واحدًا، كأبيات في وصف الليل لامرئ القيس والنابغة الذبياني، وفي وصف الخمر للأعشى والأخطل، وفي صفة الخيل لأبي دؤاد الإيادي والنابغة الجعدى. وقابل هذا كله على إسفاف مسيلمة الكذاب وسُخف من تكلم في الفيل الجعدى. وقابل هذا كله على إسفاف مسيلمة الكذاب وسُخف من تكلم في الفيل مبينًا سقم كلامهم وعدم استيفائه شروط المعارضة ورسومها...

ولهذا الفصل من رسالة الخطابي قيمته في المباحث البلاغية والنقدية المبكرة. ونرى مع ذلك أن أبا سليمان كان في غنى عن الاشتغال بهذيان من ادّعوا النبوة بعد عصر الرسول صلى الله عليه وسلم وجاءوا بسخافات هابطة سقيمة يعارضون بها القرآن فيها زعموا. وهي عندنا أهون من أن توضع في الميزان أو بشار إليها في بها العرآن فيها زعموا وهي عندنا أهون من جهة البلاغة . ومجرد ذكرها في هذا المقام المحتجاج لإعجاز القرآن من جهة البلاغة . ومجرد ذكرها في هذا المقام الجليل، ولو للكشف عن سقمها وإسفافها، يرفع شأنها ويعطيها من القيمة ما لا تستحق . . . .

وبلاغة القرآن هي موضوع «على بن عيسى الرماني» - من القرن الرابع أيضًا - في رسالته (النكت في إعجاز القرآن): مهد لها بسرد مذاهب القوم في وجوه سبعة للإعجاز، ثم تفرغ للنظر في إعجازه من جهة البلاغة.

والبلاغة عنده على ثلاث طبقات، عليا ووسطى ودنيا «فها كان أعلاها طبقة فهو معجز، وهو بلاغة القرآن. وما كان دون ذلك فهو ممكن كبلاغة البلغاء من الناس » ٧٥

خلافًا لماذهب إليه أبوسليمان الخطابي من أن بلاغة القرآن تحوز هذه البلاغات في طبقاتها الثلاث.

وليست البلاغة عند الرمانى: «فى إفهام المعنى، لأنه قد يُفهِمُ المعنى متكلمان أحدهما بليغ والآخر عَيِى، ولا البلاغة أيضًا بتحقيق اللفظ على المعنى، لأنه قد يحقق اللفظ على المعنى وهو غث مستكره ونافر متكلف. وإنما البلاغة إيصال المعنى إلى القلب فى أحسن صورة من اللفظ: فأعلاها طبقة فى الحُسن بلاغة القرآن وأعلى طبقات البلاغة للقرآن خاصة «٧٦)

ثم كان منهجه فى بيان إعجاز القرآن من جهة البلاغة، أن جعل البلاغة على عشرة أقسام: الإيجاز، والتشبيه، والاستعارة، والتلاؤم، والفواصل، والتجانس، والتصريف، والتضمين، والمبالغة، وحسن البيان.

وعقد لكل باب منها فصلا يبدأ بتعريف الباب، ثم يقدم شواهد قرآنية منه، ففي باب الإيجاز مثلا، يبدأ فيعرفه بأنه «تقليل الكلام من غير إخلال بالمعنى. وهو على وجهين: إيجاز حذف، وإيجاز قيضر. فالحذف إسقاط كلمة للاجتزاء عنها بدلالة غيرها من الحال أو فحوى الكلام. والقصر بنية الكلام على تقليل اللفظ وتكثير المعنى من غير حذف»

ثم يقدم من شواهد الحذف:

<sup>(</sup>۱) تشير الأرقام في نهاية الفقرات المنقولة من رسالة الرماني، إلى مواضع صفحاتها من (ثلاث رسائل في إعجاز القرآن) ذخائر.

﴿واسأل القرية﴾. ﴿لكن البِرَّ من اتقى﴾ ﴿براءة من الله﴾ ﴿طاعة وقول معروف﴾

«ومنه حذف الأجوبة وهو أبلغ من الذكر. وما جاء منه فى القرآن كثير كقوله جل ثناؤه: ﴿ولو أن قرآنًا سُيِّرت به الجبالُ أو قُطِّعت به الأرضُ أو كُلَّمَ به الموتى ﴾ كأنه قيل: لكان هذا القرآن. ومنه: ﴿وسِيقَ الذين اتقوا ربَّهم إلى الجنة زُمَرًا حتى إذا جاءوها وفتِحت أبوابُها ﴾ كأنه قيل: حصلوا على النعيم المقيم الذي لا يشوبه التنغيص والتكدير.

«وإنما صار الحذف في مثل هذا أبلغ من الذكر لأن النفس تذهب فيه كل مذهب، ولو ذكر الجواب لقصر على الوجه الذي تضمنه البيان.

«وأما الإيجاز بالقصر دون الحذف فهو أغمض من الحذف وإن كان الحذف غامضًا، للحاجة إلى العلم بالمواضع التي يصلح . فمن ذلك :

﴿ولكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَياةٌ﴾

﴿يَحْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ

﴿إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَمَا تَهْوَى الْأَنْفُسُ﴾

﴿إِنْمَا بَغْيُكُم عَلَىٰ أَنْفُسِكُمْ

﴿ وَلَا يَحِينُ الْمَكْرُ السَّيِّي إِلَّا بِأَهْلِهِ ﴾

واستطرد الرماني إلى بيان وجه الإعجاز بإيجاز القصر في قوله تعالى: ﴿ولكم في القصاص حياة﴾ عن طريق المقارنة بينها وبين ما استحسنه الناس من الإيجاز في قولهم: «القتل أنفى المقتل» فذكر أن التفاوت بينهما يظهر من أربعة أوجه:

- أن العبارة القرآنية أكثر فائدة، ففيها كل ما فى قولهم: القتل أنفى للقتل، مع زيادة معان حسنة، منها إبانة العدل لذكره القصاص، وإبانة الغرض المرغوب فيه لذكره الحياة، والاستدعاء بالرغبة والرهبة لحكم الله.
- الإيجاز في العبارة، فعدد حروف «القتل أنفي للقتل» أربعة عشر حرفًا

وقوله تعالى: ﴿القصاص حياة﴾ عشرة أحرف.

- البعد عن التكلف بالتكرير الذى فيه على النفس مشقة. ففى قوله: «القتل أنفى للقتل » تكريرٌ غيرهُ أبلغُ منه. ومتى كان التكرير كذلك فهو مقصرً فى البلاغة عن أعلى طبقة.

- العبارة القرآنية أحسن تأليفًا بالحروف المتلائمة، يُدْرَك بالحس ويوجد فى اللفظ. فإن الحروج من الفاء إلى اللام - فى القصاص - أعدل من الحروج من اللام إلى الهمزة - فى : القتل أنفى - لبعد الهمزة من اللام. وكذلك الحروج من الصاد إلى الحاء، أعدل من الحروج من الألف إلى اللام.

« فباجتماع الأمور التي ذكرناها صار (القصاص حياة) أبلغ من (الفتل أنفى للقتل) وإن كان بليغًا حسنًا».

واستأنف الرمانى القول فى الإيجاز، فأوضح الفرق بينه وبين التقصير، وذكر أوجه الإيجاز ومسالكه ومراتبه، من حيث كانت المعرفة بها «سبيلا إلى معرفة فضيلة ما جاء فى القرآن منه على سائر الكلام، وعلوه على غيره من أنواع البيان» وختم الباب بقوله:

«الإيجاز تهذيب الكلام بما يحسن به البيان. والإيجاز تصفية الألفاظ من الكدر وتخليصها من الدرن. والإيجاز البيانُ عن المعنى بأقل ما يمكن من الألفاظ. والإيجاز إظهار المعنى الكثير باللفظ اليسير» ٨٠

### \* \* \*

وعلى هذا النهج سار «الرمانى» فى الأبواب الأخرى التسعة، للبلاغة عنده. وقد تمهلت فى الوقوف عنده دون ضجر بنقل ما نقلتُ منه، لأنى أقدر أن الرمانى قدم فى (النكت) محاولة جليلة من المحاولات الرائدة فى التصنيف البلاغى وتنسيق أبوابٍ ومصطلحات فيه. كما أردت أن ألفت إلى كونه لم يخرج عن موضوع الإعجاز فيما عرض له من أبواب البلاغة، بل كان همه أن يقدم لكل باب شواهده القرآنية، وأن يلمح بذوق مرهف ما فيها من نكت بلاغية.

وهذا ما نفتقده في أكثر الكتب التي تناولت إعجاز القرآن من جهة البلاغة، بعد

الرمانى. فنرى الباقلانى مثلا يخرُج فى كتابه عن الدراسة القرآنية إلى دراسات للشعر، ونرى عبد القاهر يستكثر فى (الدلائل) من الاستشهاد بالشعر. وقلما يأتى بشواهد قرآنية تجلو الملحظ البلاغى. وهذا هو ما غلب على جمهرة المصنفين من البلاغيين فيها عدا قلة منهم جعلت للشواهد فرآنية المكان الأول فى مباحثها البلاغية، كابن أبى الأصبع المصرى - فى المرن السابع - الذى سار فى (بديع القرآن) على نهج الرمانى، فى تقديم الشاهد القرآنى.

ونرجئ التعرض لرأى الرماني في بلاغة اللفظ والمعنى إلى حيث يتسع المجال لمثل هذا في «مذهب النظم للجرجاني»

ونتابع خطوات السلف على الطريق، انطلاقًا من هذه الخطوة الرائدة التي وصل إليها جهد الرماني في دراسته البلاغية للقرآن، وقد بدا فيها واضح الفكرة والمنهج، لم تختلط عنده بالجدل الكلامي، ولا شُغل عنها بالنظر في هذيانِ مُدَّعِي معارضة القرآن.

#### \* \* \*

وفصاحة القرآن كانت مناط النظر، في الجزء الخاص بإعجاز القرآن، من (كتاب المغنى) للقاضي المعتزلي عبد الجبار.

لم يتناوله تناول البلاغيين، كزميله الرماني، وإنما كان همّه الاستدلال لإعجاز القرآن، من جهة فصاحته التي انفرد بها، وصحة التحدي به. فاقتضى هذا بطبيعة الحال، أن ينظر في مفهوم الفصاحة وإعجازها، فكان أن عرض لقضية النظم، مقصودًا به النمط الخاص من صياغة الكلام، وبينً وجهة نظر المعتزلة فيها.

والملحظ الدقيق في النظم عنده، بمعنى النسق والطريقة، أنه لا يكفى عدم السبق إلى مثله، ليكون وجهًا للإعجاز. وإلا كان يجب القول بإعجاز من يبتدع طريقة ركيكة من النظم، لم يُسبق إليها «وقد علمنا أنه لابد من أن يُعتبر مع النظم المبتدع، رتبتُه في الفصاحة».

ومن ثم ينبغي أن يتبين المقصود بالنظم: إن أريد به مجرد السبق إلى طريقة

مبتدعة، فبعيد «وإن أراد من قال: «إن وجه إعجاز القرآن النظم المخصوص» هذا المعنى، وهو أنه تعالى خصه بالقرآن على نظام لم تجر العادة بمثله، مع اختصاصه برتبة فى الفصاحة – معجزة – فهو الذى بينًاه. لأن خروجه عن العادة فى الفصاحة، يوجب كونه معجزًا، بانفراده واختصاصه بنظم، من دون هذا الوجه لا يوجب كونه معجزًا. وإنما يُقوى ويؤكد كونَه معجزًا فإن سلَّم هذا المخالفُ بما ذكرناه، فهو الذى نصرناه.

«فإن قال: إنه يكون معجزًا للنظم فقط، ولكونه على هذه الطريقة المباينة لمنظوم كلامهم ومنثوره، وإن لم يختص برتبة الفصاحة، فالذى قدمناه يبطله. ومتى اعتبر فى كونه معجزًا كلا الأمرين: فإن أراد أنه بمجموعها يتم ذلك، فقد بينا أنه قد يتم بأن يبين من كلامهم برتبة عظيمة فى الفصاحة. وإن أراد أنه يؤكد ذلك فهو صحيح، وهذا هو الأقرب. لأنهم لا يريدون النظام دون رتبة الفصاحة، وإنما يريدون بذلك أنه تعالى جاء بالقرآن على أوكد الوجوه فى نقض العادة والمباينة، وأوكدها أن يكون نظامًا مباينًا لما تعارفوه، مع رتبته العظيمة فى الفصاحة، وهذا بينً »(١).

ولم ير «القاضى عبدالجبار» أن إبدال لفظة بأخرى موضع تعلق، «وذلك لأن هذه الطريقة تقارب الحكاية، فكما أن حكاية الكلام لا تدل على معرفة، فكذلك وضع لفظة بدل أخرى ووزنها واحد، لا يدل على المعرفة. وإن كان من يتمكن فى هذا الباب، لابد من أن يكون له قدر من العلم بالألفاظ التى تتفق معانيها وأوزانها، حتى يمكنه أن يأتى بدل واحدة منها ما يماثلها أو يقاربها، لكن هذا القدر من العلم لا يكفى فى التصرف المخصوص الذى قدمنا ذكره، لأنه يمتاج فى ذلك ألى قدر مخصوص من العلم زائد على ذلك، حتى يمكنه أن يورد هذا القدر من الفصاحة، وبذلك أبطلنا قول من يقول: إن المفحم يمكنه قول الشعر على هذه الطريقة؛ لأن إبدال الكلمات لا يُعد تمكينًا من الشعر وإن كان الكلام شعرًا. الطريقة؛ لأن إبدال الكلمات لا يُعدَ تمكينًا من الشعر وإن كان الكلام شعرًا.

<sup>(</sup>۲.۱) المغنى: ۲۲۱/۱۲، ۲۳۰.

وعقد القاضى فصلا (في اختصاص القرآن بجزية في رتبة الفصاحة خارجة عن العادة) فلم يتناول الموضوع تناول البلاغيين بل مضى على طريقته في الاستدلال لإعجاز القرآن بعلو مرتبته في الفصاحة إلى حيث بايَنَ الفصيح من كلام العرب، وأعياهم أن يأتوا بمثله، قال: وقد بينا أن العرب كانت عارفة بما يباين المعتاد من الفصيح، للتجربة والعادة. فلم تكن عند سماع القرآن والوقوف على مزيته محتاجة إلى تجربة مجددة، وعلمت خروجه عن العادة. ومن قصر حاله عن حالهم فكمثل، لأنه إذا عرف بالتجربة تعذر مثل كلامهم عليه، فبأن يتعذر عليه أولى. وإن كان لا يمتنع أن يكون في العرب من ظن في الوقت أن مثل القرآن يواتيه إن رامه، ثم تبين تعذره. وإن كان ذلك - الظن - يبعد من أهل التقدم في الفصاحة، كما يبعد ممن جرب مقادير ما يمكنه أن يفعله، أن تلتبس عليه حال الفصاحة، كما يبعد ممن جرب مقادير ما يمكنه أن يفعله، أن تلتبس عليه حال الأمور العظيمة. وقد أورد بعضُ شيوخنا عند جحد بعض اليهود أن للقرآن مزية، بعض ما ذكرناه من حال العرب. ثم تلا عليه قوله تعالى:

﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ \* مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ \* وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الهَوَىٰ \* إِنْ هُوَ إِلا وَحْىٌ يُوحَىٰ \*، وبعضهم تلا قوله تعالى:

﴿ وقِيلَ يَـٰأَرْضُ ابْلَعِى مَاءَكِ وَيَا سَمَاءُ أَقْلِعِي وَغِيضَ الْمَاءُ وَقُضِيَ الأَمْرُ وَاسْتَوَتْ عَلَى الْجُودِيِّ وقِيلَ بُعدًا لِلقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾.

وإذا تأمل السامع لقوله تعالى: ﴿وَأَصْحَابُ الْيَمِينِ \* مَا أَصْحَابُ الْيمِينِ \* مَا أَصْحَابُ الْيمِينِ \* مَا أَصْحَابُ الْيمِينِ \* مَا الله مَا الله مَا الله مِنْ الكلام الفصيح عظيمةً، وإنما يشتبه مثلُ ذلك على مَن الاحظُ له ، ١٣٤/١٦

ثم كان أكثر ما تجرد له القاضى عبد الجبار: الرد على مطاعن المخالفين فى القرآن (٣٣٧) وبطلان القول بأن للتنزيل فى القرآن تأويلا باطنًا غير ظاهر، على ما يحكي الباطنية (٣٦٣) وبطلان طعنهم فى القرآن بأن فيه تناقضًا واختلافًا فيها يتصل باللفظ والمعنى والمذهب (٣٨٧) وبيان فساد طعنهم من جهة التكرار والتطويل وما يتصل بذلك (٣٩٧).

وفى كل ذلك، كان يجادل ويحتج على طريقة الكلاميين لا البلاغيين. وحسبنا على كل حال، أنه أكد نصره لوجه إعجاز القرآن بفصاحته، وأعطانا مفهومًا محررًا لعنى النظم: لا يراد به مجرد طريقة مبتدعة فى صياغة الكلام تباين ما عرف العرب من منظوم ومنثور، وإنما انفرد معها برتبه فى الفصاحة عرفها أهل التقدم منهم بمجرد سماعه، دون أن يظنوا أن مثل القرآن يُواتى من رامه...

\* \* \*

وجاء «الباقلانى» فى أواخر القرن الرابع، فقدم كتابه المشهور فى (إعجاز القرآن)، وليس دراسة قرآنية خالصة للإعجاز كها يُفهم من عنوانه وكها تَعِد مقدمتُه، بل هى أقرب إلى الجدل الكلامى والمذهبى، والنقد الأدبى لنصوص طوال، من الشعر والنثر.

ففى الفصول الأولى، يتصدى الباقلانى لتخطئة أقوال فى الإعجاز، رفضها الأشاعرة وهو منهم، ولإبطال زعم من زعموا أن علم وحدانية الله لا يمكن بالقرآن، والرد على زعم المجوس أن بعض كتبهم معجز...

وهو في هذا كله يورد شبهات الخصوم دون ذكر أسمائهم، ويشتد في تجريحهم والطعن عليهم والزراية بهم.

بعد ذلك ينقل عن الأشاعرة ثلاثة أوجه فى الإعجاز، فلا يطيل الوقوف عند الأول والثانى منها - الإخبار عن غيب المستقبل، وعن الماضى منذ خلق الله آدم - بل يمر بها سريعًا كى يخلص للوجه الثالث وهو «بديع نظم القرآن وعجيب تأليفه وتناهيه فى البلاغة» فتحسبه قد تجرد للدرس البلاغى لبديع نظم القرآن، لكنه لا يلبث أن يستطرد بين حين وآخر إلى جدل كلامى مُجهِد.

بل إنه فيها يختص بالفصول البلاغية التي عقدها، لا يفرغ للنظر في أسرار البيان القرآنى، وإنما يعمد إلى نقل قصائد وخطب طوال من مختار الشعر والنثر، ويتعجل النقد لما ينقده منها «لكيلا يتوهم متوهم أن جنس الشعر معارض لنظم القرآن، فتخطفه الطير أو تَهوى به الربح في مكان سحيق».

وقد يكتفى بإيراد النصوص الشعرية والنثرية المختارة، ويعقب عليها بأن هبوطها عن مستوى النظم القرآني لا يخفى على ذي بصر وبصيرة.

نقل نصوص سبع خطب للرسول صلى الله عليه وسلم، وكتابيه إلى كسرى والنجاشي، وعهد صلح الحديبية، ليقول بعدها: «إن من كان له حظ في الصنعة وقسط من العربية، لا يشتبه عليه الفرق بين القرآن وكلام النبي » عليه الصلاة والسلام.

ونقل بعدها خطبة لأبى بكر الصديق، وعهده إلى عمر، وكتابين من أبى عبيدة ابن الجراح ومعاذ بن جبل إلى عمر بن الخطاب ورده عليهما، وعهده إلى أبى موسى الأشعرى فى القضاء، وخطبة لعثمان بن عفان، وكتابه إلى على بن أبى طالب، ورثاء على لأبى بكر، وخطبتين من خطب الإمام على، وكتابه إلى عبد الله بن عباس، وخطبًا لابن مسعود - رضى الله عنهم جميعًا - وعمر بن عبد العزيز، والحجاج بن يوسف، وقس بن ساعدة، وخطبة أبى طالب فى زواج محمد - صلى الله عليه وسلم - من خديجة رضى الله عنها (١٦٩: ٢٣٤)

وعقب على هذا الحشد الكاثر - الذى ملأ به سبعين صفحة - بعبارة توجز القول بأن «من تأمل الخطب المتقدمة ونحوها، سيقع له الفصل بين كلام الآدميين وكلام رب العالمين».

وملأ ثلاث صفحات من كلام مسيلمة الكذاب وسجاح التميمية، ليقول: «ومن كان له عقل لم يشتبه عليه سخف هذا الكلام» (٢٣٨: ٢٤٠)

وتتبع القصائد المشهورة لكبار الشعراء، ينقلها وينقدها بيتًا بيتًا، حتى لتستغرق القصيدة الواحدة بضع عشرات من الصفحات، كمعلقة امرئ القيس (٢٤٣: ٢٧٧) وقد انتهى منها إلى القول:

«فأما نهج القرآن ونظمه، وتأليفه ورصفه، فإن العقول تتيه في جهته وتحار في بحره وتضل دون وصفه. ونحن نذكر لك في تفصيل هذا ما تستدل به على الغرض وتستولى على الأمد وتصل به إلى المقصد، وتتصور إعجازه كها تتصور

الشمس وتتيقن تناهى بلاغته كها تتيقن العجز.. واعلم أن هذا علم شريف المحل عظيم المكان قليل الطلاب ضعيف الأصحاب، ليس له عشيرة تحميه، ولا أهل عصمة تفطن لما فيه، وهو أدق من السحر وأهول من البحر وأعجب من الشعر.

«ولو لم يكن من عظم شأنه إلا أنه طبق الأرضَ أنواره وجلل الآفاق ضياؤه ونفذ في العالم حُكمُه وقُبِل في الدنيا رسمه، وطَمسَ ظَلام الكفر بعد أن كان مضروب الرواق ممدود الأطناب مبسوط الباع مرفوع العماد...

فكان كما وصفه الله تعالى جل ذكره من أنه نور فقال:

﴿وَكَذَلِكَ أُوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّن أُمْرِنَا﴾ الآية

«فانظر إن شئت إلى شريف هذا النظم وبديع هذا التأليف وعظيم هذا الرصف، كلُّ كلمة من هذه الآية تامة، وكلُّ لفظ بديع واقع» ٢٨٤

وتتوقع بعد هذا أن يفرغ الباقلاني لما «تستدل به على الغرض وتستولى على الأمد وتتصور إعجاز النظم القرآني كما تتصور الشمس».

فإذا به يستأنف نقل النصوص الطوال من شعر البحترى وأبي نواس وابن الرومي وأبي تمام وابن المعتز وأبي فراس، ومختارات من نثر الجاحظ وابن العميد...

ليقول إن هذا كله مما يمكن أن يوازَى بغيره أو يعارَض، احتجاجًا لما ذكره قبل هذه الصفحات المئات، من أن نظم القرآن:

«ليس له مثال يحتذى عليه ولا إمام يقتدى به، ولا يصح وقوع مثله اتفاقًا كما يتفق للشاعر البيت النادر والكلمة الشاردة والمعنى الفذ الغريب والشيء القليل العجيب. وكما يلحق من كلامه بالوحشيات ويضاف من قوله إلى الأوابد. لأن ما جرى هذا المجرى ووقع هذا الموقع فإنما يتفق للشاعر في لُمع من شعره وللكاتب في قليل من رسائله وللخطيب في يسير من خطبه. ولو كان كل شعره نادرًا ومثلا

سائرًا ومعنى بديعًا ولفظًا رشيقًا، وكل كلامه مملوءًا من رونقه ومائه، ومحلى ببهجته وحسن روائه، ولم يقع فيه المتوسط بين الكلامين والمتردد بين الطرفين، ولا البارد المستثقل والغث المستنكر، لم يبن الإعجاز في الكلام ولم يظهر بَيِّنُ التفاوتِ العجيب بين النظام والنظام » ١٦٤

ومن أشق الأمور على دارس ينظر في كتاب الباقلاني، أن يستخلص له من بين ذلك الحشد الكاثر من الجدل الخطابي والنصوص الطوال من الشعر والنثر، فكرةً واضحة في الإعجاز البلاغي لنظم القرآن. فقد عقد بعد هذا كله فصلا «في وصف وجوه من البلاغة» بدأه بقوله:

«ذكر بعض أهل الأدب والكلام أن البلاغة على عشرة أقسام» ثم نقل هذه الأقسام العشرة عن «الرماني» - لم يصرح باسمه -، فملأ بها ثلاثين صفحة (٣٩٦: ٣٩٦) ثم تعقبها بالنقد الذي لا يستبين منه مذهب واضح في الإعجاز البلاغي في بديع نظم القرآن.

وفيها تناوله من أنواع هذا البديع، بمعنى البلاغة، لم يلتزم منهج الرمانى فى الاستشهاد بالقرآن، بل قدم مع الشواهد القرآنية شواهد من الشعر والنثر. وربما بدأ بتقديم هذه الشواهد من كلام البشر، ثم عقب عليها بقوله: «ونظير ذلك فى القرآن..» أو: «ومثله فى القرآن..»

وهذا التنظير والمماثلة، مما ينبو عنه حِسَّ من يدرك أن الإعجاز البياني لا يحتمل وجودَ المثل والنظير. . . .

وأقدم هنا مثلا من نظر «الباقلانى» فى الإعجاز البلاغى، وأسلوبه فى التنظير: «ويعدون من البديع، الموازنة، وذلك كقول بعضهم:

« أصبر على حر اللقاء ومضض النزال وشدة المِصاع » - أى المجالدة بالسيف - وكقول امرئ القيس :

سليم الشظا عبل الشوى شنج النَّسَا له حجبات مشرفات على الفال

وونظيره من القرآن:

﴿ وَالسَّمَاءِ ذَاتِ البُّروجِ \* وَالْيَوْمِ الْمُؤْعُودِ \* وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ﴾.

«ومن البديع صحةُ التقسيم، ومن ذلك قول نصيب. . وقول الآخر. . وقول المقنع الكندى. . وكقول عروة بن جزام . .

﴿ وَنَحُوهُ قُولُ اللَّهُ عَزُ وَجُلُّ :

﴿ الله وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا يُخرِجُهُم مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّورِ، والَّذِينَ كَفَرُوا أَوْلِياؤُهُمُ الطَّاغُوتُ يُخْرِجُونَهُمْ مِنَ النُّورِ إِلَى الظَّلُمَاتِ ﴾.

«ومن البديع التكميلُ والتتميم، كقول القائل:

« وما عسيت أن أشكرك على مواعيد لم تُشَنْ بمطل، ومرافدَ لم تُشَب بمِنْ، وبِشْرٍ لم يمازجه مَلَقٌ، ولم يخالطه مذق. .

وكقول نافع بن خليفة :

رجال إذا لم يقبلوا الحق منهم ويعطوه، عادوا بالسيوف القواطع وذلك كقول الله عز وجل: ﴿إِنَّ اللَّهَ عِندُهُ عِلمُ السَاعَةِ.. ﴾ الآبة. وذلك كقول الله على ألوان..

منها قول امرئ القيس:

غش مجش مقبل مدبر معًا كتيس ظباءِ الحُلَّبِ العسدوان ومن ذلك كثير من مقدمات أبي نواس:

يا مِنْدة امتِنْها السُّكُو ما ينقضى منى لها الشكر، ثم لم يقدم على الترصيع شاهدًا من القرآن..

كما لم يقدم أي شاهد قرآني لعددٍ من أنواع البديع اكتفي لها بشواهد من

الشعر والنثر: كالمساواة، والمبالغة، وصحة التفسير، والتكافؤ، والكناية والتعريض، والاعتراض، والرجوع، والاستثناء..

### \* \* \*

وتحاول أن تلتمس في تناول الباقلاني لفنون البديع، ملحظًا له في أسرار الإعجاز، أو نكتة بلاغية فيها يقدم من شواهد قرآنية، فيلقاك بمثل قوله:

«فكر فى هذه الكلمات، من القرآن، كل واحدة منها كالنجم فى علوه ونوره، وكالياقوت يتلألأ بين شذوره ص٢٩٣.

«وما رأيك في قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلاَ فِي الأرْضِ ﴾

هذه تشتمل عَلى كلمات، سناؤها وضياؤها على ما ترى، وسلاستها وماؤها على ما تشتمل على ما تعرف. .

«انظر إلى هذه الكلمات الأربع التى ألف بينها، واحتج بها على ظهور قدرته ونفاذ أمره، أليس كل كلمة منها فى نفسها غُرَّة وبمفردها دُرَّة ؟ وهو مع ذلك يصدر عن علو الأمر ونفاذ القهر، ويتجلى فى بهجة المقدرة، ويتحلى بخالصة العزة، ويجمع السلاسة إلى الرصانة، والسلامة إلى المتانة، والرونق الصافى، والبهاء الضافى. \_ ٢٨٦

«ثم انظر فى آية آية، وكلمة كلمة، هل تجدها كها وصفنا من عجيب لنظم وبديع الرصف؟ فكل كلمة لو أفردت كانت فى الجمال غايةً وفى الدلالة آية، فكيف إذا قارنتها أخواتُها وضامَّتُها ذواتها، مما تجرى فى الحسن مجراها وتأخذ فى معناها؟ – ٢٨٩.

«فلعلك ترجع إلى عقلك وتستر ما عندك إن غلطت فى أمرك أو ذهبت فى مذاهب وهمك أو سلطت على نفسك وجه ظنك. متى تهيأ لبليغ أن يتصرف فى قدر آية فى أشياء مختلفة فيجعلها مؤتلفة من غير أن يبين على كلامه إعياء الخروج والتنقل، أو يظهر على خطابه آثار التكلف والتعمل؟

«هيهات هيهات! إن الصبح يطمس النجوم وإن كانت زاهرة، والبحر يغمر الأنهار وإن كانت زاخرة..» - ٢٩٠

«ومِنَ المؤتلف قوله تعالى:

﴿ فَخَسَفْنا بِهِ وَبَدارِهِ الْأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِن فِئةٍ يَنْصُرُونَهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُنْتَصِرِينَ ﴾ .

«وهذه ثلاث كلمات، كل كلمة منها أعز من الكبريت الأحمر - ٢٩٦ «أي خاطر يتشوف إلى أن يقول:

﴿ يُلقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ . ﴾ الآية؟

«وأى لفظ يدرك هذا المضمار، وأى حكيم يهتدى إلى ما لهذا من النور، وأى فصيح يهتدى إلى هذا النظم؟ - ٣٠٣.

«ثم تأمل قوله:

﴿وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْأَزِفَةِ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ كَاظِمِينَ.. ﴾

«كل كلمة من ذلك على ما قد وصفتها، من أنه إذا رآها الإنسان في رسالة، كانت عينها، أو في خطبة كانت وجهها، أو قصيدة كانت غرة غرتها وبيت قصيدتها، كالياقوتة التي تكون فريدة العقد وعين القلادة ودرة الشذر، إذا وقع بين كلام وشّحه، وإذا ضُمن في نظام زيّنه، وإذا اعترض في خطاب تميز عنه وبان بحسنه منه - ٣٠٤.

«ارفع طرف قلبك وانظر بعين عقلك وراجع جلية بصيرتك، إذا تفكرت في كلمة كلمة مما نقلناه إليك وعرضناه عليك، ثم فيها ينتظم من الكلمات إلى أن يتكامل فصلا وقصة، أو يتم حديثًا وسورة؟

«لا، بل فكر فى جميع القرآن على هذا الترتيب، وتدبره على نحو هذا التنزيل، فلم ندَّع ما ادعيناه لبعضه، ولم نصف ما وصفناه إلا فى كله، وإن كانت الدلالة فى البعض أبين وأظهر، والآية أكشف وأبهر؟

«وإذا تأملت على ما هديناك إليه ووقفناك عليه، فانظر هل تجد وقع هذا النور في قلبك واشتماله على لبّك وسريانه في حسك ونفوذه في عروقك، وامتلاءك به إيقانًا وإحاطة، واهتداءك به إيمانًا وبصيرة؟ أم هل تجد الرعب يأخذ منك مأخذه من وجه، والهزة تعمل في جوانبك من لون، والأريحية تستولى عليك من باب؟ وهل تجد الطرب يستفزك للطيف ما فطنت له، والسرور يحركك من عجيب ما وقفت عليه، وتجد في نفسك من المعرفة التي حدثت لك عِزة، وفي أعطافك ارتياحًا وهزة، وترى لك في الفضل تقدمًا وتبريزًا وفي اليقين سبقًا وتحقيقًا، وترى مطارح الجهال تحت أقدام الغفلة، ومهاويهم في ظلال القلة والذلة، وأقدارهم بالعين التي يجب أن تلحظ بها، ومراتبهم بحيث يجب أن ترتبها؟

«هذا كله فى تأمل الكلام ونظامه وعجيب معانيه وأحكامه. فإن جئت إلى ما انبسط فى العالم من بركته وأنواره، وتمكن فى الآفاق من يمنه وأضوائه، وثبت فى القلوب من إكباره وإعظامه. فهل يدلك هذا على عظيم شأنه وراجح ميزانه وعالى مكانه؟ - ٣٠٨

«ونظم القرآن فى مؤتلفه ومختلفه، وفى فصله ووصله، وافتتاحه واختتامه، وفى كل نهج يسلكه وطريق يأخذ فيه وباب يتهجم عليه ووجه يؤمه، على ما وصفه الله تعالى به لا يتفاوت: ﴿ولَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلاَفًا كَثِيرًا﴾

«وغيره من الكلام كثير التلون دائم التغير، يقف بك على بديع مستحسن ويعقبه بقبيح مستهجن، ويطلع عليك بوجه الحسناء ثم يعرض للهُجْرِ بخَدِّ القبيحة الشوهاء، ويأتيك باللفظة المستنكرة بين الكلمات التي هي كاللآلي الزهر، وقد يأتيك باللفظة الحسنة بين الكلمات البهم، وقد يقع إليك منه الكلام المثبج، والنظم المشوش والحديث المشوه – ٣١٤.

«وعلى هذا فقِسْ بحثك عن شرف الكلام وماله من علو الشأن، لا يطلب مطلبًا إلا انفتح، ولا يسلك قلبًا إلا انشرح، ولا يذهب مذهبًا إلا استنار وأضاء، ولا يضرب مضربًا إلا بلغ فيه السهاء. لا تقع منه على فائدة فقدرت أنها أقصى

فوائدها إلا قصّرت، ولا تظفر بحكمة فظننت أنها زُبدة حِكَمِها إلا وقد أخللتَ» - ٣٢٢

\*\*\*

إلى أين وصل الباقلاني في بيان إعجاز القرآن من جهة البلاغة، بعد طول الجهد وعناء النقل للمطولات من القصائد والخطب والتصدي لنقدها؟

أوثر هنا أيضًا أن أترك له تلخيص جهده فيه واستخلاص ثمرته، وإيضاح الشوط الذي قطعه على الطريق لفهم الإعجاز البلاغي، حيث يقول:

«فالقرآن أعلى منازل البيان، وأعلى مراتبه ما جمع وجوه الحسن وأسبابه، وطرقه وأبوابه: من تعديل النظم وسلامته وحسنه وبهجته، وحسن موقعه فى السمع وسهولته على اللسان، ووقوعه فى النفس موقع القبول وتصوره تصور المشاهد، وتشكله على جهته حتى يحل محل البرهان ودلالة التأليف، مما لا ينحصر حسنًا وبهجة وسناء ورفعة.

«وإذا علا الكلام في نفسه كان له من الوقع في القلوب والتمكن في النفوس، ما يذُهل ويبهج، ويقلق ويؤنس، ويطمع ويؤيس، ويُضحك ويبكى، ويحزن ويُفرح، ويسكن ويزعج، ويشجى ويطرب، ويَهز الأعطاف ويستميل نحوه الأسماع، ويورث الأريحية والعزة، وقد يبعث على بذل المهج والأموال شجاعة وجودا، ويرمى السامع من وراء رأيه مرمى بعيدًا. وله مسالك في النفوس لطيفة، ومداخل إلى القلوب دقيقة.

«وبِحَسَبِ ما يترتب فى نظمه ويتنزل فى موقعه، ويجرى على سمت مطلعه ومقطعه، يكون عجيبُ تأثيراته وبديع مقتضياته. وكذلك على حسب مصادره يتصور وجوه موارده. وقد ينبئ الكلام عن محل صاحبه، ويدل على مكان متكلمه وينبه على عظيم شأن أهله وعلى علو محله» - ٤١٩

ثم يقول خاتمة لكتابه في إعجاز القرآن:

وقد بيَّنا فى نظم القرآن أن الجملة تشتمل على بلاغة منفردة، والأسلوب يختص بمعنى آخر من الشرف. ثم الفواتح والخواتم، والمبادئ والمثانى، والطوالع والمقاطع، والوسائط والفواصل.

«ثم الكلام فى نظم السور والآيات، ثم فى تفاصيل التفاصيل، ثم فى الكثير والقليل.

«ثم الكلام الموشح والمرصع». والمجنس والموشع، والمحلى والمكلل، والمطوق والمتوج، والموزون والخارج عن الوزن، والمعتدل في النظم والمتشابه فيه، في منظر بهيج ونظم أنيق ومعرض رشيق، غير معتاص على الأسماع ولا مُتَلَوِّ على الأفهام. ممتلئ ماء ونضارة، ولطفًا وغضارة. يسرى في القلوب كما يَسرى السور، ويمر إلى مواقعه كما يمر السهم، ويضىء كما يضئ الفجر، ويزخر كما يزخر البحر. طموح العباب جموح على المتناول المنتاب. كالروح في البدن، والنور المستطير في الأفق، والغيث الشامل والضياء الباهر:

﴿لَا يَأْتِيهِ البَاطِلُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ ولا مِنْ خَلْفِه، تَنْزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ﴾

«مَن توهم أن الشعر يلحظ شأوه بان ضلاله ووضح جهله، إذ الشعر سَمت قد تناولته الألسن وتداولته القلوب وانثالت عليه الهواجس، وضرب الشيطان فيه بسهمه وأخذ منه بحظه. وما دونه من كلامهم فهو أدنى محلًّ وأقرب مأخذًا وأسهل مطلبًا.

«انظر وفقك الله لما هديناك إليه، وفكر فيها دللناك عليه، فالحق منهج واضح والدين ميزان راجح، والجهل لا يزيد إلا عَميّ، ولا يورث إلا ندمًا. . » - ٤٦١

\* \* \*

وما استكثرتُ من نقل آراء الباقلاني في بلاغة القرآن بنص عبارته، إلا حرصًا منى على أن يأخذ بها موضعه من قضية الإعجاز البلاغي. لا أظلمه.

ومضى الباقلانى بعد أن ترك للبلاغيين عمن تكلموا فى الإعجاز بعده، هذا الرصيد الضخم من ألفاظه البديعة وعباراته الفخمة، فى النصاعة والبراعة والفخامة والسلاسة، والنضارة والغضارة، والرونق والماء، والحسن والبهاء والبهجة والسناء، والنور والضياء، والدر والياقوت، وفريدة العقد وعين القلادة ودرة الشذر، والبحر الزاخر والنجوم الزاهرة، والكبريت والأحمر.

وترك لمدرسة السكاكي، طريقته في التناول البلاغي: تقدم مع الشواهد من قول البشر شاهدا من القرآن، دون تفرقة أو تمييز، بل على القول بالمثل والنظير.

#### \* \* \*

والجرجائى - من القرن الخامس الهجرى - يعرض فى رسالته (الشافية) لقضية الإعجاز فى جدل المتكلمين وخصومة المذهبيين، متعقبًا شبهات من صرفوا الإعجاز عن وجهه البلاغى، وبخاصة من قالوا فيه بالصرفة.

وإذ كانت البلاغة عنده ليست إلا النظم، يقرر أن العرب إنما عجزوا عن الإتيان بمثله في النظم - ١١٧<sup>(١)</sup>.

«وإن التحدى كان أن يجيئوا في أي معنى شاءوا بنظم يبلغ نظم القرآن في الشرف أو يقرب منه» - ١٤١.

ويذهب الجرجانى إلى استحالة أن يكون التحدى بالكلم المفردة أو بمعانيها التى هى لها بوضع اللغة. فذلك متاح لأهل اللغة. كما يُبطل أن يكون النظم: «الإِتيان بكلام فى زنة كلمات القرآن بمقاطعه ومفاصله، على نحو ما يأتى الشاعر بقصيدة يعارض بها أخرى فى وزنها وعلى رَوِيًّا» - ١٩٨٠.

«وإذ امتنع ذلك لم يبق إلا أن يكون الإعجاز فى النظم والتأليف، لأنه ليس من بعد ما أبطلنا أن يكون فيه، إلا النظم» - ٢٠١.

ويحدد معنى النظم والتأليف، بأنه «ليس شيئًا غير توخى معانى النحو وأحكامه فيها بين الكلم، وأنَّا إن بقينا الدهر نجهد أفكارنا حتى نعلم للكلم المفردة مسلكًا

<sup>(</sup>١) الأرقام في الفقرات المنقولة من (الشافية) هي أرقام صفحاتها من (ثلاث رسائل في إعجاز القرآن) ذخائر.

ينظمها وجامعًا يجمع شملها ويؤلفها ويجعل بعضها بسببٍ من بعض، غيرَ توخى معانى النحو وأحكامه فيها، طلبنا ماكلُ محالٍ دونه» - ٢٠١.

وهو يتجه بمعانى النحو إلى مواضعها فى نسق الكلام ونظم الأسلوب، لا إلى الصنعة الإعرابية التى تُجرَى بمعزل عن المعنى.

\* \* \*

ويمتنع عند عبد القاهر، أن يَفهم هذا الإعجازَ البلاغي في النظم، مَن لم يؤت الآلة التي بها يفهم وهي العلم بالبلاغة والفصاحة. وكتابه (دلائل الإعجاز) يُفصّل القول في هذا العلم الشريف بما يتفاضل به الكلام في نظمه. أي أن الدلائل مقدمة لفهم الإعجاز ووسيلة إليه. ومعقد البلاغة عنده «أن يؤتى المعنى من الجهة التي هي أصح لتأديته، ويُختار له اللفظ الذي هو أخص به وأكشف عنه وأتم له، وأحرى بأن يكسبه نبلا ويظهر فيه مزية. ولا تفاضل بين لفظتين في الدلالة حتى تكون إحداهما أدل على معناها من الأخرى.

«وهل تجد أحداً يقول: هذه اللفظة فصيحة، إلا وعو يعتبر مكانها من النظم وحسن ملاءمة معناها لمعانى جاراتها وفضل مؤانستها أخواتها؟ وهل قالوا: لفظة متمكنة ومقبولة، وفي خلافه: قلقة ونابية ومستكره، إلا وغرضهم أن يعبروا بالتمكن عن حسن الاتفاق بين هذه وتلك من جهة معناها، وبالقلق والنبو عن سوء الثلاؤم، وأن الأولى لم تَلِقُ بالثانية في معناها، وأن السابقة لم تصلح أن تكون لفقاً للتالية في مؤداها؟

«فالألفاظ لا تتفاضل من حيث هي ألفاظ مجردة، ولا من حيث هي كلم مفردة، وإنما تثبت لها الفضيلة وخلافها، في ملاءمة معنى اللفظة لمعنى التي تليها، أو ما أشبه ذلك مما لا تعلق له بصريح اللفظ. ومما يشهد لذلك أنك ترى الكلمة تروقك وتؤنسك في موضع، ثم تراها بعينك تثقل عليك وتوحشك في موضع آخر...» - ٣٨

وقد تجرد في الفصول الأولى من كتابه (دلائل الإعجاز) للاحتجاج لمذهبه في أن

العبرة فى الفصاحة والبلاغة ليست إلا بالنظم، دون الألفاظ التى هى مجرد خَلَم للمعانى. ومن حيث رأى أن الإعجاز فى نظم القرآن يُفهم بإدراك أسرار الفصاحة، فرغ فى كتابه لمباحث بلاغية خالصة يجلو بها وجه الفصاحة، وفيها بين مبحث وآخر يقدم لمحات من البيان القرآنى فى سياق الاستشهاد أو التنظير.

والكتاب على هذا الوضع، من المصنفات البلاغية القيمة، ولعله من خير ما كُتِب في قضية النظم، لكن اتصاله بالإعجاز غير مباشر، إذ ينظر في أساليب البلاغة العربية، وفي تقديره أنها الوسيلة إلى فهم الكتاب العربي المبين. قال يشرح وجه الإعجاز بالنظم: وإنا إذا سقنا دليل الإعجاز فقلنا: لولا أنهم حين سعوا كلاماً لم يسمعوا قط مثله، وأنهم قد رازوا أنفسهم فأحسوا بالعجز عن أن يأتوا بما بوازيه أو يدانيه أو يقع قريباً منه، لكان محالا أن يَدَعوا معارضته وقد تُحدوا إليه وقرعوا فيه وطولبوا به...

«فخبرونا عنهم، عماذا عجزوا؟ أعن معان من دقة معانيه وحسنها وصحتها في العقول، أم عن ألفاظ مثل ألفاظه؟ فإن قلتم عن الألفاظ، فماذا أعجزهم من اللفظ أم ما بهرهم منه؟ فقلنا: أعجزتهم مزايا ظهرت لهم في نظمه وخصائص صادفوها في سياق لفظه، وبدائع راعتهم من مبادئ آية ومقاطعها، ومجارى ألفاظه ومواقعها، وفي مضرب كل مثل، ومساق كل خبر، وصورة كل عظة، وتنبيه وإعلام وتذكير وترغيب وترهيب، مع كل حجة برهان وصفة وتبيان، وبهرهم أنهم تأملوه سورة سورة وعشراً عشراً وآية آبة، فلم يجدوا في الجميع كلمة بنبو بها مكانها، ولفظة يُنكر شانها أو يُرى غيرها أصلح هناك أو أشبه أو أحرى وأخلق، بل وجدوا اتساقاً بهر العقول وأعجز الجمهور، ونظامًا والتئاماً وإتهاناً وإحكاماً، لم يدّع في نفس بليغ منهم ونو حَكّ بيافوخه السهاء، موضع طمع. حتى خرست الألسن عن أن تدعى وتقول، وخلدت القروم فلم تملك أن تصول. . » - ٣٢(١)

ثم لم يمض الجرجائي في الاحتجاج لهذا الوجه من الإعجاز تدبراً لأسرار النظم القرآني المعجز، بل قدر أن الدراية بذلك «لا تتأتي عن طريق حفظ متن الدليل

<sup>(</sup>١) لارتام في هذا الفصلي: تشهر إلى مواضيع صفحاتها من (كتاب دلاثل الإعجال طبعة المنار بالقاهرة.

وظاهر لفظه. . وإنما يستقصى الدارس النظرَ في أبواب البلاغة باباً باباً، حتى يعرف بها الشاهد والدليل، فلا يكون كمن قيل فيه:

يقولون أقوالا ولا يعلمونها فلوقيل هاتوا حَقِّقوا، لم يحققوا» وقطعاً لعذر المتهاون، يقدم الجرجاني مباحثه البلاغية «يهدى فيها إلى أمور في نظمها، لا غنى بالعاقل عن معرفتها، والوقوف عليها والإحاطة بها» – ٣٣ وهو فيها يعرض له من أبواب البلاغة، لا يتحرى تناولها في النظم القرآني والاستشهاد لها منه، وإنما يصرف النظر عنه عمداً، مصرحاً بقوله:

« إن الجهة التي يقف مُنها - الباحث - والسبب الذي تُعرف به بلاغة النظم، استقراء كلام العرب وتتبع أشعارهم والنظر فيها» - ٣٣

ومن ثم مضى فى مباحثه البلاغية، فاستوفى القول فى: تحقيق الفصاحة والبلاغة، وتوقف النظم على التركيب النحوى، ونظم الكلام ومكان النحو منه، والكناية والاستعارة، ومزايا النظم بحسب المعانى والأغراض، والتقديم والتأخير، والحذف والإثبات، والتعريف والتنكير، والقصر والاختصاص...

ملتمساً لكل فصل منها شواهده من بليغ الشعر والنثر، وقد يقدم بين حين وآخر شاهداً قرآنيًا على سبيل التنظير.

ومحتجًا بهذا كله لشرف علم البيان الذى «لا ترى علمًا هو أرسخ منه أصلا وأبسق فرعًا وأحلى جنى وأعذب وردًا وأكرم نتاجًا وأنور سراجًا. والذى لولاه لم تر لسانًا يحرك الوشى ويصوغ الحلى ويلفظ الدر وينفث السحر ويقرى الشهر ويريك بدائع من الزهر ويجنيك الحلو اليانع من الثمر، والذى لولا تحفيه بالعلوم وعنايته بها وتصويره إياها، لبقيت كامنة مستورة، ولما استبنت لها يد الدهر صورة، ولاستمر السرار بأهِلتها واستولى الخفاء على جملتها، إلى فوائد لا يدركها الإحصاء، ومحاسن لا يحصرها الاستقصاء» - ٤

\* \* \*

وما نجادل فيها ذهب إليه (الجرجاني، من أن الدراية بأسرار للعربية، هي

السبيل إلى فهم إعجاز النظم القرآن، فغير مُتصور أن يكون لمن أعوزته الدراية بأسرار التعبير في لغةٍ ما، أن يقدر روائع نصوصها، فضلا عن أن يميز وجه البلاغة فيها.

ثم إن الجرجانى فى تقديره لبلغاء العرب، قد نجا مما تورط فيه «الباقلانى» حين تحقب مشهور القصائد والخطب لفحول الشعراء وأمراء البيان، بالتهوين والتحقير والزراية، فانساق بهذا، من حيث لا يدرى، إلى أن العرب الفصحاء فى عصر المبعث، ما سلموا بإعجاز القرآن إلا وهم هابطو المستوى جاهلون بأسرار البيان. وقد نرى الوجة فى الإعجاز، أن يكونوا قد بلغوا من علو المستوى فى الفصاحة والبلاغة، ما يجعلهم قادرين على إدراك هذا الإعجاز.

لكنا نختلف مع الجرجانى، فى أن تُلتمس أسرار البيان العربي فى شعر الشعراء ونثر البلغاء، ولا تلتمس فى النص الأعلى الذي لا يمكن أن يصحَّ لنا ذوق العربية بمعزل عنه.

وإذا كنا نأخذ على المتأخرين من علماء البلاغة، التماسهم ملاحظها وشواهدها من النماذج الشعرية والنثرية التي أرضت ذوقهم، وكان ينبغي أن يجتلوا بلاغة العربية في كتابها الأكبر،

فكيف يهون أن نتناول مباحث البلاغة بمعزل عن القرآن الكريم، في كتاب يقدم هذه المباحث مدخلا لفهم النظم القرآني ودلائل إعجازه؟!

على أى حال، نرى الجرجانى فى (دلائل الإعجاز) قدم ملاحظ دقيقة مما لمحه من أسرار البلاغة العربية، ولم يقدم دراسة قرآنية للإعجاز البلاغى. وهذه الباحث تأخذ مكانها فى الدرس البلاغى، ولعلها تجلو براعة بلغاء العرب واقتدارهم على فن القول، لكن دون أن تتصل بإعجاز القرآن إلا على وجه التوطئة والوسيلة والتمهيد.

ويظل السؤال قائماً: ما وجه فوت النظم القرآن نظمَ البلغاء من العرب؟ وماذا بهرهم من أسرار بيانه فانقطعوا دونه وأعياهم أن يأتوا بسورة من مثله؟ ولعل إدراك الجرجاني لقصور (دلائله) عن أن تتجاوز المدخل إلى الموضوع،

والدلائل إلى الأدلة، والوسيلة إلى الغرض، هو الذى جعله يختم مباحثه البلاغية في (دلائل الإعجاز) بفصل يحيل فيه إدراك البلاغة على مبهمات ومجردات مما سمام الذوق والإحساس الروحاني، والأمور الغامضة الخفية. والناس عنده مَرضى حتى يلتمسوا الطب لديه.

وقد يجدى أن أنقل هنا هذا الفصل الختامي من (دلائل الإعجاز) يلخص مذهب الجرجاني ويوضح طريقته في التناول وأسلوبه في الجدل والاحتجاج:

«اعلم أنك لن ترى عجباً أعجب من الذى عليه الناس فى أمر النظم. وذلك أنه ما من أحد له أدنى معرفة إلا وهو يعلم أن ههنا نظم أحسن من نظم، ثم تراهم إذا أنت أردت أن تبصرهم بذلك تسدر أعينهم وتضل عنهم أفهامُهم. وسبب ذلك أنهم أوَّل شيء عدموا العلم به نفسه من حيث حسبوه شيئاً غير توخى معانى النحو، وجعلوه يكون فى الألفاظ دون المعانى. فأنت تلقى الجهد حتى تميلهم عن رأيهم، لأنك تعالج مرضاً مزمناً وداء متمكناً.

«ثم إذا أنت قُدتهم بالخزائم إلى الاعتراف بأن لا معنى له غير توخى معانى النحو، عرض لهم من بعد خاطر يدهشهم حتى يكادوا يعودون إلى رأس أمرهم. وذلك أنهم يروننا ندعى المزية والحسن لنظم كلام من غير أن يكون فيه من معانى النحو شيء يُتصور أن يتفاضل الناس فى العلم به، ويروننا لانستطيع أن نضع اليد من معانى النحو ووجوهه على شيء يُزعم أن من شأن هذا، أن يوجب المزية لكل كلام يكون فيه. بل يروننا ندعى المزية لكل ماندعيها له من معانى النحو ووجوهه وفروقه، فى موضع دون موضع وفى كلام دون كلام وفى الأقل دون الأكثر وفى الواحد دون الألف. فإذا رأوا الأمر كذلك دخلتهم الشبهة وقالوا: كيف يصير المعروف مجهولاً، ومن أين يُتصور أن يكون للشيء فى كلام مزيةً عليه فى كلام المعروف مجهولاً، ومن أين يُتصور أن يكون للشيء فى كلام مزيةً عليه فى كلام اخر، بعد أن تكون حقيقته فيهها حقيقة واحدة؟ فإذا رأوا التنكير يكون فيها لايحصى من المواضع اتهمونا فى دعوانا ما ادعيناه لتنكير حياة فى قوله تعالى: ﴿وَلَكُمْ فِي القِصَاصِ حَيَاةً﴾ من أن له حسناً ومزية، وأن فيه بلاغة عجيبة، وظنوه وهماً منا وتخيلا.

<sup>«</sup>ولسنا نستطيع في كشف الشبهة في هذا عنهم، ما استطعناه في نفس النظم -

يعنى حملهم على الإقرار بأن البلاغة ليست إلا النظم - لأنا ملكنا في ذلك أن نضطرهم إلى أن يعلموا صحة ما نقول. وليس الأمر في هذا كذلك، فليس الداء فيه بالهين، ولا هو بحيث إذا رمت العلاج منه وجدت فيه الإمكان مع كل أحد مسعفاً والسعى منجحاً. لأن المزايا التي تحتاج أن تعلمهم مكانها وتصور لهم شانها، أمور خفية ومعان روحانية، أنت لا تستطيع أن تنبه السامع لها وتحدث له علماً بها، حتى يكون مهيئًا لإدراكها وتكون له طبيعة قابلة لها، ويكون له ذوق وقريحة يجد لها في نفسه إحساساً بأن من شأن هذه الوجوه والفروق أن تعرض فيها المزية على الجملة، ومن إذا تصفح الكلام وتدبر الشعر، فرق بين موقع شيء منها وشيء، ومن إذا أنشدته قول الشاعر:

لى منك ما للناس كلهم ننظرٌ وتسليم على العطرقِ وقول البحترى:

وسأستقل لك الدموع صبابة ولو آن دجلة لى عليك دموع وقوله:

رأت مَكِناتِ الشيب فابتسمت لها وقالت: نجوم لو طلعن بأسعدِ

وقول أبي نواس:

ركب تساقوا على الأكوار بينهم كأس الكرى فانتشى المسقى والساقى كأن أعناقهم والنوم واضعها على المناكب لم تعمد بأعناق

له: يا صاحبی عصيت مصطبحاً وغدوت لسلدًات مُسطَّرحا فستسزودا مسنی عسادشة حذر العصا لم يُبقِ لی مرحا

وقول اسماعیل بن یسار:

حتى إذا الصبح بدا ضوؤه وغابت الجسوزاء والمرزم خرجتُ والوطء خفى كها ينساب من مكمنه الأرقم

«إذا أنشدته هذه الأبيات - ولاحِظْ أن الجرجاني على منهجه في الدلائل في الاستكثار من الشواهد الشعرية، لا القرآنية - أنِق لها وأخذته الأريحية عندها،

وعرف لطف موضع الحذف والتنكير في قوله \* نظرٌ وتسليم على الطرق \* وما في قول البحترى \* لى عليك دموع \* من شِبه السحر، . . . وعرف كذلك شرف قوله \* نجوم لو طلعن بأسعد \* وعلو طبقته ودقة صنعته . . .

«والبلاء والداء العياء، أن هذا الإحساس قليل في الناس، حتى إنه ليكون أن يقع للرجل الشيء من هذه الفروق والوجوه، في شعر يقوله أو رسالة يكتبها، الموقع الحسن ثم لا يعلم أنه قد أحسن.

«فأما الجهل بمكان الإساءة، فلا تعدمه بمن له طبع إذا قدحته وَرَى، وقلبُ إذا أريته رأى. فأما وصاحبك من لا يرى ما تُريه ولا يهتدى للذى تهديه، فأنت رام معه فى غير مرمى، ومُعَنَّ نفسك فى غير جدوى. وكما لا تقيم الشعر فى نفس من لا ذوق له، كذلك لا تُفهم هذا الشأنَ مَن لم يُؤتَ الآلة التى بها يُفهم. إلا أنه إنما يكون البلاء إذا ظن العادم لها أنه أوتيها، وأنه عمن يكمل للحكم ويصح منه القضاء، فجعل يقول القول لو علم غيَّه لاستحيا منه. فأما الذى يحس بالنقص من نفسه ويعلم أنه قد علم علمًا قد أوتيه من سواه فأنت معه فى راحة، وهو رجل عاقل قد حماه عقله أن يعدو طوره، وأن يتكلف ماليس بأهل له».

ويستطود الجرجاني في بيان عقم (الدلائل) مع خصم معاند لا يملك من الذوق والروحانية والأريحية ما يدرك به فروق البلاغة في النظم، فيذكر أن العلوم التي لها أصول معروفة وقوانين مضبوطة، قد يخطئ فيها المخطىء ثم يعجب برأيه فلا تستطيع رده عن هواه وصرفة عن الرأى الذي رآه إلا بعد الجهد والمشقة، إذا كان حصيفاً عاقلاً. وهذا الصنف من الناس العقلاء يعز ويقل.

«فكيف بأن ترد الناس عن رأيهم في هذا الشأن - مزايا النظم يتفاضل بها الكلام - وأصلُك الذي تردهم إليه وتعول في محاجتهم عليه، استشهادُ القرائح وسبر النفوس وفَلْيُها، وما يعرض فيها من الأريحية عند ما تسمع ؟

« وهم لا يضعون أنفسهم موضع من يرى الرأى ويفتى ويقضى، إلا وعندهم أنهم ممن صفّت قريحته وصح ذوقه وتمت أداته. فإذا قلت لهم: إنكم قد أوتيتم من أنفسكم. ردوا عليك مثله وقالوا: لا، بل قرائدهنا أصح ونظرنا أصدق وحِسنا أذكى، وإنما الآفة فيكم لأنكم خيّلتم إلى أنفسكم أمورًا لا حاصل لها، وأوهمكم

الهواى والميل أن توجبوا لأحد النظمين المتساويين فضلا على الآخر، من غير أن يكون ذلك الفضل معقولا.

«فتبقى في أيديهم حسيراً لا تملك إلا التعجب!

«فليس الكلام بمغن عنك ولا القول بنافع ولا الحجة مسموعة، حتى تجد من فيه عون لك على نفسه، ومن إذا أبي عليك أبي ذلك طبعه فردَّه إليك وفتح سمعه لك، ورفع الحجاب بينك وبينه، وأخذ به إلى حيث أنت، وصرف ناظره إلى الجهة التي إليها أومأت، فاستبدل بالنفار أنسا وأراك من بعد الإباء قبولا...

«ولم يكن الأمر – فى بلاغه النظم والمزايا التى يتفاضل بها – على هذه الجملة، إلا لأنه ليس فى أصناف العلوم الخفية والأمور الغامضة الدقيقة، أعجب طريقاً فى الخفاء من هذا. وإنك لتتعب فى الشيء نفسك وتكد فيه فكرك وتجهد فيه كل جهدك، حتى إذا قتلته علماً وأحكمته فهمًا، كنت بالذى لا يزال يتراءى لك فيه من شبهة ويعرض فيه شك، كما قال أبونواس:

ألا لاأرى مثل امترائى فى رسم تغض به عينى ويلفظه وهمى أتتْ صُورٌ الأشياء بينى وبينه فظنى كَلاَ ظنَّ ، وعلمى كَلاَ علم! « وإنك لتنظر فى البيت دهرًا طويلا وتفسره ، ولا ترى أن فيه شيئًا لم تعلمه ، ثم يبدو لك فيه أمر خفى لم تكن قد علمته . . . » ٣٩٣ : ٣٩٣ .

\* \* \*

ومضى «الجرجانى» بعد أن أتم توجيه البلاغة لتكون علم الاستدلال للإعجاز، ونقل القضية نقلة حاسمة إلى ميدان الدرس البلاغى بمعزل عن القرآن نفسه أفرسم معالم الطريق لمن جاءوا بعده، فأفردوا البلاغة بالدرس والتأليف المستقل، يرون أنهم بهذا يخدمون المعجزة القرآنية ويَهدون إلى فهم إعجازها.

وتفرعت دروب الدارسين بعد الجرجانى، وإن أخذوا عنه أو داروا فى فلكه: منهم من رأى أن محاولة الجرجانى فى (دلائل الإعجاز) تحتاج إلى إعادة ترتيب وتحرير وتهذيب، كالفخر الرازى الذى ألف كتابه (نهاية الإيجاز فى دراية الإعجاز) فاعترف بأن الجرجانى كان الذى استخرج أصول هذا العلم وأقشامه وشرائطه وأحكامه، لكنه أهمل رعاية ترتيب الأصول والأبواب، وأطنب فى الكلام كل الإطناب.

ومنهم من قدر حاجة هذه المباحث البلاغية إلى أن تلتمس لها الشواهد القرآنية كصنيع ابن أبي الإصبع المصرى (ت ٢٥٤هـ) الذي نسق كتابه (بديع القرآن) والبديع عنده بمعنى البلاغة - في مائة وعشرين باباً، تحرى فيها الاستشهاد بالقرآن الكريم، وإن يكن في الغالب، قد اكتفى في أكثر هذه الأبواب بأن يذكر المصطلح البديعي للباب، ثم يتبعه بالشاهد أو الشواهد القرآنية، دون تفصيل لبيان وجه القوة أو سر البلاغة فيه.

ومنهم من اكتفى بما وجه إليه الجرجانى من دراسة البلاغة طريقاً لفهم الإعجاز ودلائلَ عليه، فاستقل بالبحث البلاغى بعيداً عن قضية الإعجاز، كما عزل البلاغة عن معانى النحو التى قرر الجرجانى، بحق، أنها داخلة فى بلاغة النظم. وإمام هذه المدرسة هو «السكاكى» - ت ٦٢٦هـ - الذى جعل البلاغة فى (مفتاح العلوم) علماً يُحصَّل وصنعة تضبط بقواعد منطقية.

وكان حظ القرآن من (مفتاح العلوم) وشروحه، بضع شواهد قرآنية سيقت مع حشد من شواهد وأمثلة أخرى من قول البشر. ثم كان الجهد، كل الجهد، موجها إلى العناية بإجراء الصنعة البلاغية التي تتعلق في التشبيه مثلا: ببيان أركانه وأداته ووجهه وأقسامه ومرتبته، وفي الاستعارة: بمعرفة المستعار له والمستعار منه والجامع والقرينة والتجريد والتصريح والترشيح. . . وفي المجاز والكناية: ببيان المعنى الأصلى والمعنى المجازى، والعلاقة وأنواعها، والقرينة مانعة أو غير مانعة من إرادة المعنى الأصلى. وفي البديع: بالمحسنات اللفظية وغير اللفظية وصروبها ومصطلحاتها.

فكان أن جَمَّدوا روح البلاغة في قوالب الصنعة وأغلال المنطق، وشغلتهم الحدود والتعريفات والإجراءات، عن لمح سر البيان وذوق الأسلوب وروح النص.

\* \* \*

وتوارت قضية الإعجاز في الميدان البلاغي، في فيض الشروح والمختصرات والحواشي على متن (مفتاح السكاكي) الذي سيطر على الدراسة البلاغية. فانحصرت قضية الإعجاز في كتب علوم القرآن الجامعة، كالبرهان للزركشي والإتقان للسيوطي. وفي كتب المفسرين، يتناولونها في تأويل آيات التحدي والمعاجزة. على نحو ما فعل «الشيخ محمد عبده» في تفسير آيتي البقرة:

﴿ وَإِنْ كُنتُمْ فَى رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِن مِّثْلِهِ وادْعُوا شُهَدَاءَكُم مِّن دُونِ الله إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ \* فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَاتَّقُوا النَّارَ اللهِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ \* فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَاتَّقُوا النَّارَ اللَّهِينَ وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ، أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ ﴾

حيث كتب فصلا «في تحقيق وجوه الإعجاز»(١) لخص به مختلف الأقوال فيه. ويعنينا هنا ما يتصل بالبيان، أو ما سماه الإعجاز بأسلوبه ونظمه.

ووجه هذا الإعجاز عنده، هو اشتمال القرآن على النظم الغريب والوزن العجيب والأسلوب المخالف لما استنبطه البلغاء من كلام العرب، في مطالعه وفواصله ومقاطعه، قال:

«ولعمرى إن مسألة النظم والأسلوب لإحدى الكُبر، وأعجب العجائب لمن فكر وأبصر. ولم يوفها أحد حقها على كثرة ما أبدأوا وأعادوا فيها. وما هو بنظم واحد ولا بأسلوب واحد، وإنما هو مائة وأكثر: القرآن مائة وأربع عشرة سورة متفاوتة في الطول والقصر، من السبع الطوال إلى الوسطى إلى ما دونها. وكل سورة منها تقرأ بالترتيل المشبه للتلحين المعين على الفهم المفيد للتأثير. على

<sup>(</sup>١) تفسير الذكر الحكيم: جـ١ ١٩٨٧.

اختلافها فى الفواصل، وتفاوت آياتها فى الطول والقصر. وهى على ما فيها من متشابه وغير متشابه فى النظم، متشابهة كلها فى مزج المعانى العالية بعضها ببعض...

«ومن اللطائف البديعة التي يخالف بها نظم القرآن نظم كلام العرب من شعر أو نثر، أنك ترى السور ذات النظم الخاص والقوافي المقفاة، تأتي في بعضها فواصلُ غير مقفاة فتزيدها حسناً وجمالا وتأثيراً في القلوب. وتأتي في بعض آخر آياته مخالفة لسائر آيها في فواصلها وزناً وقافية، فترفع قدرها وتكسوها جلالا وتكسبها روعة وعظمة، وتجدد من نشاط القارئ وترهف من سمع المستمع. وكان ينبغى للخطباء والمتراسلين أن يجاكوا هذا النوع من محاسنه، وإن كانوا يعجزون عن معارضة السورة في جملتها أو الصعود إلى أفق بلاغتها» ٢٠١/١.

ويتصدى الشيخ محمد عبده لمن يمارون فى مثل هذا الكلام عن البلاغة ويرون «أن الإحالة على الذوق فيها إحالة على مجهول لا تقوم به حجة ولا يثبت به مدلول، لأن الذوق المعنوى كالحسى خاص بصاحبه، ومن ذاق عرف»

وهو يرد على هؤلاء الناس، بمثل ما رد به عبد القاهر الجرجاني فيقول: إن سبب هذا هو جهلهم اللغة الفصحى نفسها.

ملتفتًا إلى أن اللغة الفصحى يُكسب ذوقها بمدارسة الكلام البليغ منها واستظهاره واستعماله. وليس بقراءة كتب الصنعة المتأخرة التي هي إلى العجمة والتعقيد أدنى منها إلى الفصاحة والبيان. ومنوهاً في الوقت نفسه بكتب الأولين بمن وضعوا قواعد النحو واللغة والبلاغة، حتى القرن الخامس للهجرة، وبخاصة (أسرار البلاغة، ودلائل الإعجاز) لأنها الكتابان اللذان يحيلانك في قوانين البلاغة على وجدانك وجنانك، قال:

«وقد مرت القرون في إثر القرون على ترك الناس لهذه المدارسة، واقتصار مدارس الأمصار على قراءة كتب في النحو والصرف والمعاني والبيان، هي أدنى ما وُضع في فنونها فصاحة وبياناً وأشدها عجمة وتعقيداً، وهي الكتب التي اقتصر

مؤلفوها على سرد القواعد بعبارة دقيقة بعيدة عن فصاحة أهل اللغة وعن بيان المتقدمين الواضعين لهذا الفنون ومّن بعدهم إلى القرن الخامس الهجري، كالخليل وسيبويه وأبي على الفارسي وابن جني والجرجاني، حتى صار أوسع الناس علمًا بهذه الفنون أجهل قراء هذه اللغة بها وأعجزهم عن فهم البليغ منها، بله الإنيان بمثله. فمن لم يقرأ من كتب البلاغة إلا مثل (السمرقندية وشرحي جوهر الفنون وعقود الجمان فشرحي التلخيص للسعد التفتازاني) وحواشيها، لا يُرجى أَنِ يُدُوق للبلاغة طعماً أو يقيم للبيان وزناً. وإنما يُرجى هذا الذوق لمن يقرأ (أسرار البلاغة، ودلائل الإعجاز) فإنها هما الكتابان اللذان يجيلانك في قوانين البلاغة على وجدانك وما تجد من أثر الكلام في قلبك وجنانك، فتعلم أن علمي البيان شعبة من علم النفس، ولكن لابد مع ذلك من قراءة الكثير من منظوم الكلام ومنثوره، واستظهار بعضه مع فهمه كها قرر حكيمنا ابن خلدون في الكلام على علم البيان من (مقدمنه). فهذا هو الأصلِ في تحصيل ملكة البلاغة فهماً وأداء، والقوانين الموضوعة لها مستنبطة من الكلام البليغ وليس هو مستنبطا منها. وقد عُكست القضية منذ القرون الوسطى حتى ساغ لمستقل الفكر أن يقول في الكتب التي أشرنا إليها، وهي التي تقرأ في مدرسة الجامع الأزهر، وأمثالها: إن قواعدها تقليدية لا يمكن أن يُعلم بها تفاضلُ الكلام، إذ يمكن حمل كل كلام عليها. ولذلك كان أكثر الناس مزاولة لها، أضعفهم بيانًا وأشدهم عيًّا وفهاهة.

«فمعرفة مكان القرآن من البلاغة لا يُحكمها من الجبهة الفنية والذوقية إلا مَن أوى حظًا عظيماً من محتار كلام البلغاء المنظوم والمنثور، من مرسل ومسجوع، حتى صار ملكة وذوقاً. واستعان بمثل (كتابي عبد القاهر، والصناعتين، والخصائص وأساس البلاغة، ومعنى اللبيب لابن هشام) هذه مقدمات البلاغة، وتتيجنها الملكة. ولها غاية يمكن العلم بها من التاريخ وهي ما كان للقرآن من التأثير في الأمة العربية، ثم فيمن حلقها من الأعاجم أيضاً.

والحدد الصحيح للبلاغة في الكلام، هي أن يبلغ به المتكلم ما يرب من نفس السامع بإصابة موضع الإقناع من العقل، والوجدان من النفس عنها يُعبَّر عنها

بالقلب - ولم يُعرف في تاريخ البشر أن كلاماً قارب القرآن في قوة تأثيره في العقول والقلوب، فهو الذي قَلَبَ طباع الأمة العربية وحولها من عقائدها وتقاليدها، وصرفها عن عاداتها وعداواتها، وصدف بها عن أثرتها وثاراتها، وبدلها بأميتها حكمة وعلياً، وبجاهليتها أدباً رائعاً وحلياً، وألف من قبائلها المتفرقة أمة واحدة سادت العالم بعقائدها وفضائلها وعدلها وحضارتها وعلومها وفنونها.

«اهتدى إلى هذا النوع من إعجازه بعض حكماء أوربة مستنبطاً له من هذه الغاية التاريخية. وقد رأينا وروينا عن بعض أدباء هذه اللغة، من غير المسلمين، أنهم يذهبون فى بعض ليالى رمضان إلى بيوت معارفهم من المسلمين ليسمعوا القرآن ويمتعوا ذوقهم العربي وشعورَهم الروحاني الأدبي بسماع آياته المعجزة. وقد شهد له أهل العلم والإنصاف منهم بهذا الإعجاز في النظم والأسلوب، والبلاغة يغوص تأثيرها في أعماق القلوب. ولكنهم لم يفقهوا دلالة ذلك على أنه من عند الله عز وجل.

«ولو شئت أن أورد الشواهد على هذا الوجه لخرجت عن الاختصار الذى التزمته فى هذا الفصل. وإنك لتجد من التنبيه على عجائبها فى كل جزء من هذا التفسير(۱) ما لا تجده فى غيره حتى الدقة فى معانى مفرداته وتحديد الحقائق فى جُملِه، ومزج المعانى الكثيرة فى أسلوبه، ولطف التناسب بين آياته وبين سُورة. ومن أعجبها ضروب الإيجاز التى انفرد بها وكثرة تكراره للمعنى الواحد بعبارات لا يملها قارئ ولا سامع، ومن العجب غفلة أكثر طلاب البلاغة عنها».

وبهذا أضاف الشيخ الإمام محمد عبده إلى دلائل الإعجاز كما بينها الجرجان : ضرورة الاتصال بروائع الفصحى لكسب ذوقها الذي به تُدرك بلاغة النظم المعجز .

كما لفت إلى الأثر النفسي لفن القول، وهو الملحظ الذي انطلق به أستاذنا أمين الخولى إلى مداه الرحب، فقدم فيه رسالته عن (الإعجاز النفسي للقرآن).

<sup>(</sup>١) بعني تفسيره المتضمن هذا الفصل في الإعجاز، وهو (تفسير الذكر الحكيم)

والشيخ بحمد عبده، عبر عن النظم بالأسلوب، وجعل لتأثير التلاوة مكاناً في قضية الإعجاز البلاغي، وأدخل الأوربيين بمن تعلموا العربية، في الاحتجاج لإعجاز القرآن، وتعلق «بشهادة أهل العلم والإنصاف منهم، بهذا الإعجاز في النظم والأسلوب، والبلاغة يغوص تأثيرها في أعماق القلوب».

وفيها عدا ذلك، نراه متأثراً بمذهب عبد القاهر في فهم الإعجاز ونهجه في المناقشة والاحتجاج.

والواقع أنه بقدر ما سيطر «السكاكي» على البلاغيين المدرسيين، سيطر «عبد القاهر» على من تصدى من المحدّثين لموضوع الإعجاز البلاغي، فكان الذي أضافوه إلى رصيده أن يتحدث المتحدثون عن إعجاز القرآن فيقولوا: ما أروع وما أعظم، وما أبهي وأبلغ، وما أجل وأسنى، وانظر إلى شرف هذا المعنى وجزالة ذلك اللفظ وفخافة هذه العبارة وروعة ذلك المثل، وتأمل في سحر هذا الإيقاع وأسر ذلك النغم...

إلى أمثال لهذا العبارات المبذولة والقوالب الصياء التى ملّها سمع الزمان لطول ما ابتذلتها أقلام الكتاب وألسنة المداحين، في تقريظ قصص هزيلة يروِّجون لها، وأغان مبتذلة ينتشون بها.

ومن ألف سنة رُدِّدَت أمثال هذه العبارات الرنانة، فلم يجد فيها أبو سليمان الخطابي - ت ٣٨٨ هـ - ما يقنع أويشفي، قال في (بيان إعجاز القرآن) (١) يرد على من ذهبوا إلى أن تميز القرآن عن سائر الكلام الموصوف بالبلاغة، أمر لايمكن تصويره وقد يخفى سببه ويظهر أثره في النفس:

«إن الذي يوجد لهذا الكلام من العذوبة في حس السامع والهشاشة في نفسه، وما يتحلى به من الرونق والبهجة التي يباين بها سائر الكلام حتى يكون له هذا الصنيع في القلوب والتأثير في النفس فتصطلح من أجله الألسن على أنه كلام لايشبهه كلام، وتحصر الأقوال عن معارضته وتنقطع به الأطماع عنها، أمر لابدً له

<sup>(</sup>١) ص ٢٥ من (ثلاث رسائل في إعجاز القرآن) ذخائر.

من سبب، بوجوده يجب له هذا، وبحصوله، يستحق هذا الوصف».

\* \* \*

وظل الإعجاز البلاغى مع ذلك، يدور فى هذا النطاق من القوالب التقليدية الصهاء والعبارات المضخمة التى لم يجد فيها مثل الخطابى، من القرن الرابع، ما يقنع فى هذا المجال أو يشفى من داء الجهل، والتى لم تعد تليق بحرمة الكتاب المعجز، ولا تقدم شيأ ذا بال، إلى هذا الجيل من أبناء العربية الذين نحرص على أن نصلهم بمعجزة البيان الأعلى...

\* \* \*

## المبحث الشاني

### محاولة فى فهم الإعجاز البياني

١ - فواتح السوَر، وسرُّ الحَرَف.

٢ - دلالات الألفاظ، وسر الكلمة.

٣ - الأساليب، وسرُّ التعبير.

# (1)

## فواتح السُّوَر وسيرُّ الحرف

ما مِنْ حرف فى القرآن الكريم تأوَّلوه زائدًا أو قدَّروه محذوفًا أو فسرُوه بحرف آخر، لا يتحدى بسرَّه البيانى كل محاولة لتأويله على غير الوجه الذى جاء به فى البيان المعجز.

مع إدراكى أن الإعجاز البيانى للقرآن الكريم يفوت كل محاولة لتحديده، ويجاوز مدى طاقتنا على مشارفة آفاقه الرحبة واجتلاء أسراره الباهرة، أتقدم فى خشوع إلى الميدان الجليل، فأضع إلى جانب محاولات السلف، محاولتى المتواضعة فى فهم هذا الإعجاز.

وسبق الالتفات إلى أن «الخطابي» لمح الإعجاز في «اللفظ في مكانه إذا أُبدِل فَسَدَ معناه، أو ضاع الرونق الذي يكون منه سقوط البلاغة».

وهذه اللمحة الدقيقة، هي - كما قلت من قبل - محور فكرة عبد القاهر الجرجاني في النظم، ولعلها أيضًا تلتقي مع جانب من فكرتنا في الإعجاز البياني، ثم نختلف بعد ذلك في إدراك مغزاها ولمح أبعادها، وطريق الاحتجاج لها والاستدلال عليها.

لقد شُغل البلاغيون عن الإعجاز بمباحث بلاغية قدموها بمعزل عن المعجزة، لأنهم رأوا علوم البلاغة هي دلائل الإعجاز وسبيل فهمه. على حين نتعلم نحن البلاغة من هذا القرآن، ونخلص إليه لنتدبر أسرار بيانه المعجز...

\* \* \*

ولعل أول ما لفتنى إلى سر الحرف والكلمة، وقفتى أمام فواتح السور، وهى الحروف المقطعة التى افتتحت بها سِتُ وعشرون سورة مكية، وثلاث من السور المدنية المبكرة.

وهذا هو المشهور في تسمية الفواتح، وإن كان البلاغي المصرى «ابن أبي الإصبع» مؤلف بديع القرآن، قد صنف كتابًا عنوانه (الخواطر السوانح في أسرار الفواتح) وعنى بالفواتح أنواع الكلام في مفتتح السور القرآنية، وقد نسقها في عشرة أنواع أحدها حروف التهجي، أو ما نسميه الفواتح، والأنواع التسعة الأخرى هي: الثناء على الله تحميدًا وتسبيحًا، والنداء، والجملة الخبرية،

والقسم، والشرط، والأمر، والاستفهام، والدعاء، والتعليل.

ومثله «الزركشي» في النوع السابع من كتابه البرهان: «في أسرار الفواتح والسور».

وقد أدرجها «السيوطي» في نوع فواتح السور من كتابه (الإتقان)، وأما الفواتح بمعنى الحروف المقطعة، فجاء بها باسم أوائل السور، في فصل المتشابه (١).

### \* \* \*

والسور المكية المستهلة بالفواتح، هي على المشهور في ترتيب النزول:
القلم (ن)،ق، ص، الأعراف (المص) يس، مريم (كهيعص) طه، الشعراء
(طسم) النمل (طس) القصص (طسم) يونس وهود ويوسف والحجر (الر) لقمان
(الم)، غافر وفصلت (حم) الشورى (حم عسق) الزخرف والدخان والجاثية
والأحقاف (حم) إبراهيم (الر) السجدة والروم والعنكبوت (الم).

والسور المدنية هي :

البقرة وآل عمران (الم) والرعد (المر).

وقد تنبه السلف إلى أن مجموع هذه الحروف، بغير المكرر منها، أربعة عشر حرفًا، هى نصف الحروف العربية.

كيا أطال بعضهم النظر فى هذه الحروف، فلفتهم منها أنها نصف الحروف الهجائية على أى وجه من الوجوه التى اصطلح عليها علماء اللغة بعد نزول القرآن بزمن طويل.

ففيها خمسة مهموسة، وعدد المهموس من حروف العربية عشرة.

وفيها كذلك نصف الحروف المجهورة، بغير زيادة ولانقصان.

 <sup>(</sup>١) الجزء الثانى من الإنقان ص١٦، ٣٤ - وانظر معه (الآيات المتشاجات) فى ص١٣٣ من الجزء الثانى أيضًا. والنوع السابع من برهان الزركشى: ١٦٤/١ ط الحلبي ١٩٥٧.

وفيها ثلاثة من حروف الحلق، هي نصف الحروف الحلقية، كما أن فيها نصف الحروف غير الحلقية.

وفيها نصف الحروف الشديدة، ونصف الحروف الرخوة.

وفيها حرفان من الأحرف الأربعة المطبقة، ونصف الحروف الأخرى المنفتحة غير المطبقة.

وفيها نصف الحروف المستعلية، ونصف الحروف المنخفضة.

وقد ذهب قوم، منهم الباقلاني، إلى «أن مجيء هذه الحروف على حدِّ التنصيف مما تواضع عليه العلماء بعد العهد الطويل، هو من دلائل الإعجاز، من حيث لا يجوز أن يقع هكذا إلا من الله عز وجل، لأن ذلك يجرى مجرى علم الغيوب».

وإن يكن في موضع آخر، قد عدها معنى من معانى إعجاز القرآن «ببديع نظمه وعجيب تأليفه وتناهيه في البلاغة».

ووقف الزمخشرى عند هذه النصفية في حروف الفواتح، ورأى فيها لطائف ملزمة بالحجة (١).

\* \* \*

ولكن، لم جاءت حروف الفواتح، المفردة منها والمركبة، على هذه الصورة التي نزلت بها؟

وماذا قال السلف فيها؟

شغل المفسرون بها من قديم، فها يخلو كتاب تفسير من التعرض لها. وغالبًا ما يأى كلامهم فيها عند تفسير فاتحة سورة البقرة (الم) إذ هي أول سورة في ترتيب المصحف، مفتتحة بالحروف.

وقد أورد الإمام الطبري في تفسيره لفاتحة البقرة، ما انتهى إلى عصره من أقوال

<sup>(</sup>١) انظر (إعجاز القرآن) للباقلاني : ٦٦، ٥١ وكشاف الزنخشري : ١٧/١ والإتقان للسيوطي : ١٣/٢.

فى الفواتح. ولا يكاد المتأخرون يخرجون عن تلك الأقوال، إلا أن يختاروا قولا منها يزيدونه تفصيلا وبيانًا وإيضاحًا:

قيل هى حروف يتألف منها اسم الله الأعظم. ورووا عن سعيد بن جبير أنها أسهاء الله تعالى مقطعة، لو عرف الناس تأليفها تعلموا اسم الله الأعظم. قال ابن عباس: إلا أنا لا نعرف تأليفه منها.

أو هي اسم ملك من ملائكته تعالى، أو نبي من أنبيائه.

وعند بعضهم أن حروف الفواتح دوال على أسهاء الله الحسنى أو مفاتيح لها، فما من حرف منها إلا وهو مفتاح اسم من أسمائه تعالى: فالكاف من الكريم أو الكبير، والهاء من الهادى، والعين من العزيز أو العليم أو العلى، والصاد من الصمد أو المصور، والألف من الله، والراء من الرحمن، والميم من الملك، والقاف من القدوس أو القاهر أو القادر...

ونحو ذلك ما روى عن ابن عباس من أن فى قوله تعالى (الم): أنا الله أعلم، وفى (المص): أنا الله أفصل، وفى (المر): أنا الله أوصل، وفى (المر): أنا الله أرى.

### \* \* \*

وقيل، هي أسماء للسور التي افتتحت بها. قال «الزنجشري» في الكشاف: «وعليه – أي على هذا الوجه – إطباق الأكثر».

ولا يعنى هذا عنده أنها أسماء السور حقيقة، بل هى التسمية بما افتتحت به واستهلت. ونظيره قولهم: فلان يروى\* قفا نبكِ، وعفت الديار\* وقول القائل: قرأت من القرآن «الحمدالله»، و «براءة»(١).

وقريب من هذا، قول من قال إن الفواتح من أسهاء القرآن، كالفرقان (٢). ومن تأويلها رموزا لأسهاء، القول بأنها علامات وضعها كُتَّاب الوحى.

<sup>(</sup>۱، ۲) الزخشري، تفسير الكشاف: سورة البقرة.

والشيخ محمد عبده في (تفسير الذكر الحكيم) ١٢٢/١ ط المنار.

• وهو قول متأخر فيها يبدو. ويمنعه أنْ تدخل هذه العلامات وهي من عند البشر، في آي القرآن الكريم.

\* \* \*

وقيل هى أصوات للتنبيه كما فى النداء، عمد إليها القرآن ليكون فى غرابتها ما يثير الالتفات، وقد ترك ما ألفوا من ألفاظ التنبيه إلى ما لم يألفوا، لأنه لا يشبه كلام البشر، ولكى يكون أبلغ فى قرع الأسماع.

ثم اختلفوا فيمن يكون المقصود بهذا التنبيه:

أبوحيان يرى أنها تنبيه للمشركين إلزامًا لهم بالحجة: «ليستغربها المشركون فيفتحوا لها أسماعهم فتجب عليهم الحجة» بسماع القرآن (١).

على حين يتجه بها «الفخر الرازى» إلى تنبيه النبى عليه الصلاة والسلام، لا المشركين. قال يفصل هذا الوجه من وجوه تأويلها:

«الحكيم إذا خاطب من يكون محل الغفلة، ومن يكون مشغول البال بشغل من الأشغال، يُقدّم على الكلام المقصود شيئًا غيره، ليلتفت المخاطب بسببه إليه ويقبل بقلبه عليه، ثم يشرع في المقصود.

وذلك المنبه «قد يكون كلامًا له معنى مفهوم كقول القائل: اسمع، واجعل بالك إلى . . . وقد يكون شيئًا في معنى الكلام المفهوم كقول القائل: أزيد، ويا زيد، و . . . ألا يا زيد. وقد يكون صوتًا غير مفهوم كالصفير بالفم والتصفيق باليد . . .

«والنبى صلى الله عليه وسلم وإن كان يقظان الجنان، لكنه إنسان يشغله شأن عن شأن، فكان يحسن من الحكيم أن يقدم على الكلام المقصود حروفًا هي كالمنبهات...

<sup>(</sup>١) البحر المحيط: ٣٤/١.

«ثم إن تلك الحروف بحيث تكون أتم في إفادة المقصود الذي هو التنبيه، من تقديم الحروف التي لها معنى. . . لأن المقدَّم إذا كان كلامًا منظومًا وقولا مفهومًا، فربما يظن السامع أنه كل المقصود ولا كلام بعد ذلك، فيقطع الالتفات عنه أما إذا سمع صوتًا بلا معنى فإنه يقبل ولا يقطع نظره عنه ما لم يسمع غيره، لجزمه بأن ما سمعه ليس هو المقصود. فإذن تقديم الحروف التي لا معنى لها في هذا الموضع، على الكلام المقصود، فيه حكمة بالغة »(١).

استجاده الإمام الجويني، أبو المعالى عبد الملك بن عبد الله بن يوسف، فقال:

«القول بأنها تنبيهات جيد، لأن القرآن كلام عزيز وفوائده عزيزة، فينبغى أن يرد على سمع متنبه، فكان من الجائز أن يكون الله قد علم في بعض الأوقات كون النبي صلى الله عليه وسلم في عالم البشر مشغولا، فأمر جبريل بأن يقول عند نزوله: «الم» و «الر» و «حم»... ليسمع النبي صوت جبريل فيقبل عليه ويصغى إليه. وإنما لم يستعمل الكلمات المشهورة في التنبيه ك: ألا وأما... لأنها من الألفاظ التي يتعارفها الناس في كلامهم، والقرآن كلام لا يشبه الكلام، فناسب أن يؤتى فيه بألفاظ تنبيه لم تُعهد، ليكون أبلغ في قرع سمعه»(٢).

#### \* \* \*

وقيل هي من حروف الجُمَّل، أو ما يسمونه «حساب أبي جاد» ويعنون به الأبجدية : أبجد هوز حطى كلمن . . .

واتجهوا بدلالة الأعداد فيها، إلى مدة المِلة أو مدة الأمم السابقة، أو مدة الدنيا!...

ولعل كل المرويات في تأويلها على حساب أبي جاد - مع اختلاف دلالته - تبدأ من قصة «حُيِّ بن أخطب اليهودي» وقد نقلها «ابن إسحاق» مفصلة في (السيرة النبوية) مع ما نقل من كيد يهود للإسلام، وجدلهم المعنت للمصطفى عليه الصلاة

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير للرازى: ٢٥٦/٦.

<sup>(</sup>٢) الإتقان للسيوطي: ١٣/٢.

والسلام إثر هجرته إلى المدينة، وقد كانت هي وما حولها منطقة نفوذٍ لهم منذ حطوا على عليها فرارًا من وطأة الرومان، قبل المبعث بنحو خمسة قرون، فتسلطوا على مواردها الاقتصادية ومزقوا الوجود العربي فيها، بالعداوة والبغضاء.

وخلاصة القصة، أن «أبا ياسر بن أخطب» مر بالمصطفى عليه الصلاة والسلام عام الهجرة، وهو يتلو فاتحة سورة البقرة، أول سورة نزلت بالمدينة:

# ﴿ المّ \* ذَٰلِكَ الْكِتَابُ لاَرَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ ﴾

فات أبو ياسر أخاه «حيى بن أخطب» فى نفر من يهود، فنقل إليهم ما سمع ما يتلو المصطفى من القرآن. فمشى «حيى» فى النفر من قومه إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فسأله فيها تلا من فاتحة البقرة، فلما استوثق منه قال:

«لقد بعث الله قبلك أنبياء ما نعلمه بين لنبى منهم ما ملكه وما أجَلُ أمتِه غيرَك: الألف واحدة واللام ثلاثون والميم أربعون. فهذا إحدى وسبعون سنة، أفندخل في دين نبى إنما مدة مُلكه وأجَل أمته إحدى وسبعون سنة؟»

ثم استطرد يسأل: يا محمد، هل معك مع هذا غيرهُ؟ قال عليه الصلاة والسلام: نعم، المصل.

قال حيى : هذه أثقل وأطول : الألف واحدة، واللام ثلاثون، والميم أربعون، والصاد تسعون، فهذا إحدى وستون ومائة سنة، هل مع هذا غيره؟ ود المصطفى : نعم، الرّ.

قال اليهودى: هذه أثقل وأطول: الألف واحدة واللام ثلاثون والراء مائتان، فهذه إحدى وثلاثون ومائتا سنة، هل مع هذا غيره؟

ولما ذكر المصطفى عليه الصلاة والسلام: المَرّ، أحصاها حيى بن أخطب على حساب أبى جاد، فهى إحدى وسبعون ومائتان سنة.

وعندها توقف، ثم قام وهو يقول للنبي عليه الصلاة والسلام:

«لقد لبس علينا أمرُك حتى ما ندرى أقليلا أُعطِيتَ أم كثيرًا

وانصرف بالنفر من قومه، فتساءل أخوه أبوياسر: ما يدرينا لعله جُمِعَ هذا كله لمحمد؟ وأحصى مجموع ما سمعوا من حروف، فبلغت سبعمائة وأربعا وثلاثين سنة.

وقال النفر من يهود: لقد تشابه علينا أمره(١).

ومن هذا التأويل اليهودى، دخل القول بحساب الجُمَّل، حساب أبي جاد، يتنقل فى كتب التفسير - بصورة أو بأخرى - مع غيره من الإسرائيليات التى خالطت الفهم الإسلامى للقرآن الكريم، ونقل السيوطى تأويل الفواتح بهذا الحساب، فيها جمع من أقوال السلف فى هذه الحروف.

ونقل معه قول شيخ الإسلام الحافظ «ابن حجر»: «وهذا باطل لا يعتمد عليه، فقد ثبت عن ابن عباس الزجرُ عن عدَّ أبي جاد، والإشارةُ إلى أن ذلك من جملة السحر. وليس ذلك ببعيد، فإنه لا أصل له في الشريعة »(٢).

وكذلك رفضه «الحافظ ابن كثير» من أئمة القرن الثامن للهجرة، (ت ٧٧٤هـ)، قال:

«وأما من زعم أنها دالة على معرفة المدُد، وأنه يُستخرج من ذلك أوقات الحوادث والفتن والملاحم، فقد ادعى ما ليس له وطار في غير مطاره. وقد ورد في ذلك حديث ضعيف، وهو مع ذلك أدلّ على بطلان هذا المسلك من التمسك به على صحته، وهو ما رواه محمد بن إسحق بن يسار صاحب المغازى قال: حدثنى الكلبى عن أبى صالح عن ابن عباس عن جابر بن عبدالله بن رئاب، قال: مر أبوياسر بن أخطب – ونقل القصة كما وردت بسندها في السيرة لابن إسحاق عن

<sup>(</sup>١) ابن إسحاق: السيرة الهشامية ١٩٤/٢-١٩٥.

 <sup>(</sup>٢) الإتقان: ١٣/٢ وانظر: تلخيص المستخلص من (الخواطر السوائح في أسرار الفواتح، لابن أبي الإصبع المصرى) طسليم الحديثة بالقاهرة ١٩٥٩م.

ويُفهم من عبارة «ابن كثير» أن حساب أبي جاد الذي بدأ في قصة ابن أخطب اليهودي – في السيرة النبوية – بِعَدِّ الحروف مدة الإسلام وأجَلَ أمته، قد أضافت إليه العصور، بعد ابن إسحاق في القرن الثاني للهجرة، استخراج أوقات الحوادث والفتن والملاحم، من حساب الحروف بعد أبي جاد!

وقد استسخفه الشيخ الإمام محمد عبده وقال فيه:

«إن أضعف ما قيل في هذه الحروف وأسخفه، أن المراد بها الإشارة بأعدادها في حساب الجُمّل إلى مدة هذه الأمة أو ما يشابه ذلك. وروى ابن إسحاق حديثاً في ذلك عن بعض اليهود عن النبي صلى الله عليه وسلم...

«ولا يزال يوجد فى الناس، حتى علماء التاريخ واللغات منهم، من يرى أن فى هذه الحروف رموزاً إلى بعض الحقائق الدينية والتاريخية ستظهره الأيام»(٢)

ثم بدا للسيد الأستاذ «على نصوح الطاهر»، أن يتجه بحسابها العددى إلى عدد حروف السوّر التي افتتحت بها، لكن المحاولة – وقد نشرها في رسالة مطبوعة في القدس، سنة ١٩٦٠ – لم تسلم له بعد الجهد الإحصائي المضني.

## \* \* \*

وقيل إن الحروف في مفتتح السور تشير إلى غلبة مجيئها في كلمات هذا السورة. ذكره «الزركشي» بمزيد تفصيل في (البرهان): بياناً لوجه المختصاص كل سورة بما بدئت به، حتى لم تكن لترد (الم) في موضع (الر) ولا (حم) في موضع (طس) قال:

«وكل سورة بدئت بالحروف المفردة، فإن أكثر كلماتها وحروفها مماثل له، فحق

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير: ١٩/١ وما بعدها، طالمنار.

<sup>(</sup>۲) نفسير الذكر الحكيم: ١٢٢/١. ولاحظ ما في عبارته: «وروى ابن إسحاق حديثاً في ذلك عن بعض اليهود عن النبي صلى الله عليه وسلم، من إيهام.

لكل سورة منها ألا يناسبها غير الواردة فيها. فلو وضع (ق) في موضع (ن) لم يكن، لعدم التناسب الواجب مراعاته في كلام الله. وسورة ق بدئت به لما تكرر فيها من الكلمات بلفظ القاف، من ذكر: القرآن، والخلق، وتكرار القول ومراجعته مراراً، والقرب من ابن آدم، وتلقى الملكين، وقول العتيد، وذكر المتقين والسائق، والقرين، والإلقاء في جهنم، والتقدم بالوعيد، وذكر المتقين والقلب، والقرن، والتنقيب في البلاد، وتشقق الأرض، وإلقاء الرواسي فيها، وبسوق النخل، والرزق، والقوم، وخوف الوعيد وغير ذلك...

«وتأمل ما اشتملت سورة (ص) على خصومات متعددة، فأولها خصومة الكفار مع النبى صلى الله عليه وسلم، واختصام الخصمين عند داود، ثم تخاصم أهل النار، ثم اختصام الملأ الأعلى فى العلم، ثم تخاصم إبليس فى شأن آدم... وكذلك سورة (ن، والقلم): فإن فواصلها كلها على هذا الوزن، مع ما تضمنت من الألفاظ النونية»

ولا أدرى ما وجهه، وفي فواصل سورة القلم: عظيم، الخرطوم، زعيم، مكظوم، مذموم. مع: يكتبون، الصالحين، متين، مثقلون!

ويبدو أن الملحظ لما لم يطرد في سائر السور المفتتحة بالحروف، عمد الزركشي إلى التأويل والتخريج، حتى خرج بها إلى إشاريات بعيدة من مثل قوله:

«و (الم) جمعت المخارج الثلاثة: الحلق واللسان والشفتين، على ترتيبها. وذلك إشارة إلى البداية التي هي بدء الحلق، والنهاية التي هي بدء الميعاد، والوسط الذي هو المعاش من التشريع بالأوامر والنواهي. وكل سورة افتتحت بها (الم) فهي مشتملة على الأمور الثلاثة.

«وسورة الأعراف زيد فيها الصاد على (الم) - المص - لما فيها من شرح القِصص: قصة آدم فمن بعده من الأنبياء، ولما فيها من ذكر «فلا يكن في صدرك حرج» ولهذا قال بعضهم، معنى (المص): ألم نشرح لك صدرك»(١).

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن: ١٧٠/١ حلبي.

وذهب الظاهرية إلى أنها من المتشابه، قال أبومحمد ابن حزم: «والمتشابه من القرآن هو الحروف المقطعة والأقسام فقط، إذ لانص فى شرحها ولا إجماع، وليس فيها عدا ذلك متشابه على الإطلاق، (١).

#### \* \* \*

واستراح قوم من كل هذا العناء المضنى الذى لا ينتهى فى أى وجه قيل، إلى ما يُطمأن إليه من اطراد فى كل فواتح السور، فقالوا إنها سر من مكنون علمه تعالى: ورووا عن أبى بكر الصديق رضى الله عنه أنه قال: «فى كتاب الله سر، وسر الله فى القرآن، فى الحروف التى فى أوائل السور»

وحوّم حول هذا، جماعة من القائلين بعلوم الحروف، ذكرهم «أبوحيان» وقال: «وقد أنكر جماعة من المتكلمين أن يكون في القرآن ما لا يُفهم معناه.

فانظر إلى هذا الاختلاف المنتشر الذى لا يكاد ينضبط فى تفسير هذه الحروف والكلام عليها. والذى أذهب إليه أن هذه الحروف فى فواتح السور هو المتشابه الذى استأثر الله بعلمه، وسائر كلامه تعالى محكم...

«وإلى هذا ذهب أبو محمد على بن أحمد اليزيدى (٢)، وهو قول الشعبى والثورى وجماعة من المحدِّثين. قالوا: هي سر الله في القرآن، وهي من المتشابه الذي انفرد الله بعلمه، ولا يجب أن نتكلم فيها ولكن نؤمن بها وتمر كها جاءت. وقال الجمهور: بل يجب أن نتكلم فيها وتُلتمس الفوائد التي تحتها والمعاني التي تتخرج عليها. واختلفوا في ذلك الاختلاف الذي قدمناه. قال ابن عطية: والصواب ما قال الجمهور، فنفسر هذه الحروف ونلتمس لها التأويل» (٣).

ويبدو أن القول بأنها من المتشابه، هو ما غلب على المتأخرين بحيث ساغ للسيوطي أن يضع الأقوال المختلفة في هذه الحروف في نوع المتشابه، وإن لم يقصره

<sup>(</sup>۱) ابن حزم: (النبذ في أصول الفقه الظاهري: ۳۸) طبعة العطار والخانجي، الأنوار: ١٩٤٠م (۲) هو ابن حزم. انظر واليزيدي، في (اللباب: ٣٨/٢٤)

 <sup>(</sup>٣) أبوحيان: البحر المحيط ٣٥/١ - وقد اختار الشيخ محمد عبده أن نفوض الأمر فيها إلى الله سبحانه
 وأن ليس من الدين في شيء أن يتنطع متنطع فيخترع ما يشاء من العلل إلتي قلما يسلم مخترعها من الزلل؟
 تفسير الذكر الحكيم: ١٢٢/١

عليها بل أضاف إليها غيرها مما قيل إنه من متشابه القرآن.

وقد بدأ الفصلَ الخاص بالحروف، من نوع المتشابه، بقوله:

«ومن المتشابه أوائل السور. والمختار فيها أنها من الأسرار التي لا يعلمها إلا الله تعالى » . . .

«وخاض في معناها آخرون» ممن نقل الجلال السيوطي أقوالهم في هذا الباب (١).

\* \* \*

ويئس بعضهم من ذلك الجدل المثار في الحروف ، واختلاف الأقوال في تأويلها . منهم القاضى «أبوبكر ابن العربى» الذي قال ، فيها نقل السيوطى من كلامه في (فوائد رحلته) : «ومن الباطل<sup>(٢)</sup> علم الحروف المقطعة في أوائل السور . وقد تحصل لى فيها عشرون قولا وأزيد . ولا أعرف أحداً يحكم عليها بعلم ولا يصل فيها إلى فهم . والذي أقوله إنه لولا أن العرب كانوا يعرفون لها مدلولا متداولا عنهم لكانوا أول من أنكر ذلك على النبى صلى الله عليه وسلم . بل تلا عليهم (حمّ) و (ص وغيرها فلم ينكروا ذلك ، بل صرحوا بالتسليم له في البلاغة والفصاحة ، مع تشوفهم إلى عثرة وحرصهم على زلة . فدلً على أنه كان أمراً معروفاً بينهم لا إنكار فيه »

فماذا عساه أن يكون ما عرف العرب من دلالة هذه الحروف المقطعة في فواتح السور؟

لا يمكن أن يكونوا عرفوها إذا كانت من المتشابه الذي استأثر الله بعلمه. ومثله في البعد عن إدراكهم، أن تكون حروفاً يتألف منها الاسم الأعظم أو

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن: ٣٥/١.

 <sup>(</sup>٢) كذا في طبعة الإتقان: ١٣/٢ والذي في كتاب (قانون التأويل، للقاضي أبي بكر ابن العربي) ذكر الحروف المذكورة في أوائل السور: [ومن الباطن] مخطوط بالحزانة العامة للرباط/ميكروفلم.

اسم ملك من ملائكته تعالى أو نبى من أنبيائه، فذلك أيضًا مما لم يحيطوا به علما؛

ولا نتصور أنهم، الأميين، عكفوا على حساب الجُمَّل يعدون الحروف على عدِّ أبى جاد، كما فعل اليهودي «حيى بن أخطب، وأخوه أبوياسر»

كها لا يسهل أن نتصور أنهم راحوا يحصون حرف القاف فى (سورة قَ) ومواقف الخصومة فى سورة (صَ) أو يربطون بين بداية الخلق ونهايته والمعاش والتكليف بينها، بمخارج حروف (المَ) من الحلق واللسان والشفتين...

#### \* \* \*

ثم يرد على كل هذه الأقوال، سؤال عن وجه اختصاص بعض سور القرآن بفواتح من حروف مقطعة دون سائر السور. وإن كان الزيمشرى يرى أن هذا السؤال ساقط «كها إذا سَمَّى الرجل بعض أولاده زيداً والآخر عَمْراً، لم يُقَلْ له: لم خصصت ولدك هذا بزيد وذاك عمرو؟ لأن الغرض هو التمييز، وهو حاصل أيةً سلك. ولذلك لا يقال: لم سُمَّى هذا الجنس بالرجل وذاك بالفرس، ولم قيل للانتصاب القيام، ولنقيضه القعود؟»

على حين لم يُسقط الفخر الرازى هذا السؤال عن حكمة اختصاص بعض السور بحروف الفواتح دون سائر السور، بل رد عليه فقال:

«عقل البشر عن إدراك الأشياء الجزئية على تفاصيلها عاجز، والله أعلم بجميع الأشياء، لكن نذكر ما يوفقنا الله له»

ثم مضى فقدم فى رده ملحظاً هامًا هو: غلبة ذكر القرآن أو الكتاب بعد هذه الفواتح. قال:

«كل سورة في أوائلها حروف التهجي، فإن في أوائلها ذكر الكتاب أو التنزيل أو القرآن، كقوله تعالى:

﴿ الْمَ \* ذَلِكَ الْكِتَابُ ﴾
﴿ الْمَ \* الله لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ، الْحَىُّ الْقَيُّومُ. نَزَّلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ ﴾
﴿ الْمَصَ \* كتاب أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾
﴿ يَسَ \* وَالْقُرْآنِ ﴾
﴿ صَ \* وَالْقُرْآنِ ﴾
﴿ صَ \* وَالْقُرْآنِ ﴾
﴿ لَمَ \* تنزيلُ الْكِتَابِ ﴾
﴿ لَمَ \* تنزيلُ الْكِتَابِ ﴾

إلا ثلاث سور: ﴿كَهَيَعْضَ﴾ ، ﴿الْمَ \* أَحَسِبَ النَّاسُ﴾، ﴿الْمَ \* غُلِبَتِ الرَّومُ \* أَعَلِبَتِ الرَّومُ \* أَى: مريم، والعنكبوت، والروم.

لكن الفخر الرازى لم يمض بهذا الملحظ الهام إلى تدبر سر الحرف فى الإعجاز البيانى، بل ربطه بتأويلها بالمنبهات، ورأى «أن الحكمة فى افتتاح السور التى فيها القرآن أو التنزيل أو الكتاب بالحروف، هى أن القرآن عظيم، والإنزال له ثقل، والكتاب له عبء كما قال تعالى: ﴿إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلًا ثَقِيلًا﴾

وكلُّ سورة في أولها ذِكْرُ القرآن والكتاب والتنزين، فَدم عليها منبه يوجب ثبات المخاطب لاستماعه »(٢).

ولم يفت الرازى أنَّ ربط الفواتح بذكر القرآن والكتاب والتنزيل، لا يسلم له طرداً ولا عكساً كما يقول المناطقة.

فثقل القرآن لا تختص به السور المفتتحة بالحروف دون سائر السور الأخرى. فضلًا عن وجود سور ذُكِرَ الإِنزالُ والكتاب في آياتها الأولى، غير مفتتحة بالحروف، مثل سور: الكهف: ﴿ الحَمْدُ للهِ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَىٰ عَبْدِه الْكِتَابَ وَلَمْ يَعْمَلُ للهِ عَوْجاً ﴾

<sup>(</sup>۱، ۲) التفسير الكبير للرازى: ٢٦٤/٦، سورة العنكبوت.

الفرقان ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ لَيَكُونَ لِلْعَالَهِينَ نَذِيراً ﴾ . القَدْر: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾

الزُّمَر: ﴿ تَنْزِيلُ الكِتابِ منَ اللهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ \* إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيكَ الكِتَابَ الزُّمَر اللهُ مُخْلِصاً له الدِّينَ ﴾ بالحقّ فاعْبُدِ اللهَ مُخْلِصاً له الدِّينَ ﴾

كها أن التنبيه، جاء في القرآن بغير الحروف المقطعة، كالنداء في سور النساء والحج والتحريم، والبدء بواو القسم في مثل سور الضحى والعصر والليل والفجر والشمس والنجوم... وعدم ذكر البسملة، في سورة التوبة.

وقد رد الرازى على الأول، بأن السورة التى فيها ذكر القرآن تُنبه على كل القرآن. وردَّ على الثانى بأن هذه السور غير المفتتحة بالحروف، ليست واردة على مشغول القلب بشىء غير القرآن. وردّ على الثالث بأن أوائل الحج والتحريم أشياء هائلة عظيمة.

وأما السور التي افتتحت بالحروف ولم يذكر بعدها القرآن أو التنزيل، فعلُّله بأن ثقل القرآن، بما فيه من التكاليف والمعانى.

ولا يبدو ردةً مقنعاً، بل هو واضح التكلف.

وكان «الزركشي» أوضح مسلكاً وأنأى عن تكلف، إذ اكتفى بقوله:

«واعلم أن عادة القرآن العظيم في ذكر هذه الحروف، أن يذكر بعدها ما يتعلق بالقرآن...

وقد جاء بخلاف ذلك في العنكبوت والروم، فيسأل عن حكمة ذلك. »(١) وهو ما حاوله «الحافظ ابن كثير» فهداه الاستقراء إلى أن كل سورة افتتحت بالحروف فلا بد أن يذكر فيها الانتصار للقرآن وبيان إعجازه. على ما سوف ننقل فيها يلى.

\* \* \*

ولعل أقرب ما قالوه فى حروف الفواتح، إلى طبيعة البيان وقضية الإعجاز، هو أن هذه الحروف ذكرت لتدل على أن القرآن مؤلف من حروف هجائهم، مفردة أو مركبة «ليدل القوم الذين نزل القرآن بلغتهم، أنه بالحروف التى يعرفونها ويبنون كلامهم منها».

ذكره الإمام الطبرى فى تفسيره، وأتى به الزمخشرى فى بيان مجىء الحروف مقطعة «مسرودة على نمط التعديد، كالإيقاظ وقرع العصا لمن تُحدى بالقرآن وبغرابة نظمه، وكالتحريك إلى النظر فى أن هذا المتلو عليهم، وقد عجزوا عنه عن آخرهم، كلام منظوم من عين ما ينظمون منه كلامهم، ليؤديهم النظر إلى أن يستيقنوا أن لم تتساقط مقدرتهم دونه ولم يظهر عجزهم عن أن يأتوا بمثله بعد المراجعات المتطاولة، وهم أمراء الكلام وزعاء الحوار، وهم الحراص على التساجل فى اقتضاب الخطب والمتهالكون على الافتنان فى القصيد والرجز؛ ولم يبلغ من الجزالة وحسن النظم المبالغ التى بزت بلاغة كل ناطق وشقت غبار كل سابق، من الجزالة وحسن النظم المبالغ التى بزت بلاغة كل ناطق وشقت غبار كل سابق، ولم يتجاوز الحد الخارج من قوى الفصحاء، ولم يقع وراء مطامح أعين البصراء، ولم يتجاوز الحد الخارج من قوى الفصحاء، ولم يقع وراء مطامح أعين البصراء،

وبعد أن ساق الزنخشرى ملحظ مجىء الفواتح على حرف، واثنين، وثلاثة، وأربعة، وخمسة، كمجىء ألفاظ العرب وأبنيتهم على هذا لم تتجاوزه، انتصر لهذا الوجه الذى يربط حروف الفواتح بالإعجاز فقال:

«وهذا القول من القوة والخلاقة بالقبول بمنزل، إشارة إلى ما ذكرتُ من التبكيت لهم وإلزام الحجة إياهم »(١)

نقله الحافظ ابن كثير في تفسيره، وأضاف:

«قلت: ولهذا، كل سورة افتتحت بالحروف فلابد أن يذكر فيها الانتصار للقرآن وبيان إعجازه وعظمته. وهذا معلوم بالاستقراء، وهو الواقع في تسع

 <sup>(</sup>۱) الزمخشرى: الكشاف ١٦/١، ١٧ - وفيه ملحظ النصفية من حروف العربية على أى وجه نظرت فيها.
 وقد سبق بيانه في مطلع هذا الباب.

وعشرين سورة، ولهذا يقول تعالى:

﴿ الْمَ \* ذَٰلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيه ﴾

﴿ اللَّمْ \* اللَّهُ لا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ الحَقُّ القَيُّومُ \* نَزَّلَ عَلَيْكَ الكِتَابَ بالحَقِّ مُصَدِّقاً لما نَيْنَ يَدَيْهِ ﴾

﴿ الْمَصْ \* كِتَابُ أَنْزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُنْ فَى صَدْرِكَ حَرَجٌ مِنْهُ ﴾ ﴿ الْرَ \* كِتَابُ أَنْزَلْنَاُه إِلَيْكَ لِتُحْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ ﴾ ﴿ الْمَ \* تَنْزِيلُ الْكِتَابِ لا رَيْبَ فِيهِ مِن رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾

﴿حَمْمُ \* تَنزُيلٌ مِنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾

﴿ حَمَّم \* عَسَقَ \* كَذَلَكَ يُوحِى إِليْكَ وإِلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكَ اللَّهُ الْعَزِيزُ اللَّهُ الْعَزِيزُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلِيلُولِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ الْمُعُلِمُ اللَّهُ اللْعُلُولُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللَ

وغير ذلك من الآيات الدالة على صحة ما ذهب إليه هؤلاء - القائلون بأنها إشارة إلى أن القرآن المعجز جاء من مألوف حروفهم - لمن أمعن النظر»(١).

وينتصر الحافظ ابن كثير لهذا المذهب في مجيء هذه الحروف «بياناً لإعجاز القرآن، وأن الخلق عاجزون عن معارضته بمثله، مع أنه مركب من هذه الحروف المقطعة التي يتخاطبون بها. وقد حكى هذا المذهب الرازى في تفسيره عن المبرد وجمع من المحققين، وحكى القرطبي عن الفراء وقطرب نحو هذا. وقرره الزمخشرى في (كشافه) ونصره أتم نصر، وإليه ذهب الشيخ الإمام العلامة أبو العباس ابن تيمية، وشيخنا الحافظ المجتهد أبو الحجاج المزى، وحكاه لي عن ابن تيمية» (أ).

وترى هذا الكلام بنصه تقريباً، قد نقله السيد محمد رشيد رضا، معقباً به على قول الشيخ محمد عبده:

«الَّم : هو وأمثاله أسماء للسور المبتدأة به...

<sup>(</sup>٢،١) تفسير أبن كثير: ١٨/١ - وقابل عليه مافي (تفسير الذكر الحكيم) ١٣٣/١ ط المنار، من رضافة السيد عمد رشيد رضا وفيه نظر.

«وحكمة التسمية والاختلاف في: ﴿ الْمَ الْمُصَى ﴾ نفوض الأمر فيها إلى المسمى سبحانه وتعالى. ويسعنا في ذلك ما وسع صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم وتابعيهم. وليس من الدين في شيء أن يتنطع متنطع فيخترع ما يشاء من العلل التي قلما يسلم مخترعها من الزلل ».

### \* \* \*

هذا الوجه الذى لمحه الإمام الطبرى، وقال به عدد من أئمة المحققين، لغويين ومفسرين، وقرره الزمخشرى ونصره أتم نصر، وأيده ابن كثير بما حكاه عن شيوخه . ؟

هو فيما نرى أقرب ما يكون إلى طبيعة الكتاب العربي المبين في إعجاز بيانه.

ومن ثم أستخلصه من بين حشد الأقوال التي تأولوا بها فواتح السور وزادت على العشرين، فيما ذكر القاضي أبو بكر ابن العربي في فوائد رحلته.

وأمعن النظر فيها بمزيد تدبر، لعلى أجتلى منهاماأضيفه إلى ماقاله السلف الصالح في مجيء الفواتح بهذه الحروف التي يبنى العرب منها كلامهم «بياناً لإعجاز القرآن، وأن الخلق عاجزون عن الإتيان بمثله، مع أنه مركب من الحروف التي يتكلمون بها»

وقد نقلنا ما وصل إليه جهدهم، من مجىء هذه الحروف القرآنية على حد النصف من حروف التهجى العربية، على أى وجه صنفها به علماء العربية وفقهاء اللغة بعد عصر نزول القرآن.

وليس لدي ما أضيف إلى هذا المجال.

ويبقى أن أتابع ما التفت إليه الرازى من غلبة مجىء هذه الحروف فى سور مفتتحة بآيات فيها ذكر القرآن أو الكتاب أو التنزيل. فلا أربطها بما ربطها به من « المنبهات التى توجب ثبات المخاطب لاستماعه» ولا المح فيها ما لمحه فى الآيات بعدها من ثقل العبء، من حيث لا أرى هذه السور تنفرد عن سائر سور القرآن، بهذا الملحظ.

وإنّها أتابع ما قرره «ابن كثير» في «أن كل سورة افتتحت بالحروف فلابد أن يذكِر فيها الانتصار للقرآن وبيان إعجازه. وهذا معلوم بالاستقراء، وهو الواقع في تسع وعشرين سورة»

وهو استقراء كامل كما ترى، وإن اكتفى «الحافظ» بأن استشهد بسبع مبتدأة بالفواتح، ومعها مفتتح ثلاث سور من الحواميم.

وفيها جميعاً يأتى ذكر الكتاب أو القرآن والتنزيل، في مستهل السور. وقد على ناشر (تفسير ابن كثير) - السيد محمد رشيد رضا - على هذا الملحظ، فكتب بهامشه: «ولكن الاستقراء غير تام، لأن سورة مريم ليست كذلك».

ومن قبله التفت «الفخر الرازى، والزركشى» إلى أن سورة مريم، ومعها سورتا العنكبوت والروم، افتتحت بالحروف المقطعة، دون أن يليها ذكر القرآن أو الكتاب:

مريم : ﴿كَهَيعصَ \* ذِكْرُ رَحْمَةِ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكَرِيًّا﴾.

العنكبوت : ﴿ الْمَ \* أَحَسِبَ الناسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا آمَنًا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴾ .

الروم : ﴿ الْمَ \* غُلِبَتِ الرُّومُ فِي أَدْنَى الْأَرْضِ ﴾.

ولم يفت الرازى والزركشي تخلفُ هذه السور الثلاث عن الملحظ في مجىء الكتاب أو القرآن والتنزيل، في مستهل السور المفتتحة بالحروف المقطعة، على ما نقلنا من كلامها آنفًا.

على حين لا نرى وجهًا لتعليق السيد محمد رشيد رضا على ملحظ «ابن كثير» من حيث لم يُقيده بالآيات التالية للفواتح في مستهل السور، وإنما أطلق القول بأن «كل سورة افتتحت بالحروف فلابد أن يذكر فيها الانتصار للقرآن وبيان إعجازه».

قوله: يُذكَر فيها، لا يقيد الانتصار للقرآن بالآيات التالية للفواتح، وإنما يطلقه فيجيء في أي موضع من السورة.

وهذا ما لم ينتبه إليه السيد رشيد رضا، كما فات الرازى أن يلحظه فقيد ذكر القرآن بأوائل السور، ومن ثم تخلفت سور مريم والعنكبوت والروم، مفتتحة بالحروف المقطعة، لا يتلوها ذكر الكتاب أو القرآن والتنزيل.

وبتدبر السور الثلاث، يطرد ملحظ ابن كثير، لا تتخلف عنه سورة مريم - كما وهم السيد رضا - وفيها يتكرر قوله تعالى للمصطفى عليه الصلاة والسلام: ﴿وَاذْكُرُ فِي الْكَتَابِ. . ﴾ خمس مرات - آيات : ١٦، ٤١، ٥١، ٥٥، ٥٥ - ثم تختتم السورة بقوله تعالى :

﴿ فَإِنْمَا يَسَّرْنَاهُ بِلسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ المُتقِينَ وَتُنْذِرَ بِهِ قَومًا لُدًّا \* وَكُمْ أَهْلَكْنَا قَبْلُهُم مِّن قَرِنٍ هَلْ تُجْسُ مِنهم مِّن أَحَدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزًا ﴾ ٩٨، ٩٧

كما يسلم الملحظ نفسه، لا يتخلف، في سورة العنكبوت، وفيها من آيات الانتصار للقرآن والاستدلال لإعجازه، ردًّا على جدل المشركين والمرتابين وأهل الكتاب، قوله تعالى:

﴿ اَتُلُ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِنَ الكِتابِ وأَقِم الصَّلاةَ، إِنَّ الصَّلاةَ تنهَىٰ عَنِ الْفحْشَاءِ وَاللَّمُنْكَرِ، وَلَذِكُرُ اللَّهِ أَكْبرُ وَالله يَعْلَمُ مَا تَصْنعونَ \* ولا تُجَادِلُوا أَهْلَ الكِتابِ إِلاَّ بِالَّذِي أَنْزِلَ إِلَيْنَا وَأَنْزِلَ إِلَيْنَا وَأَنْزِلَ إِلَيْنَا وَأَنْزِلَ إِلَيْنَا وَأَنْزِلَ إِلَيْنَا وَأَنْزِلَ إِلَيْكَ مُواحِدٌ وَنَحْن لَهُ مُسْلمُونَ \* وكَذلك أَنزلنا إِلَيْكَ الْكِتَاب، إليَّكُم وَإِلٰهُنَا وَإِلْهُكُمْ وَاحِدٌ وَنَحْن لَهُ مُسْلمُونَ \* وكَذلك أَنزلنا إِلَيْكَ الْكِتَاب، فَاللّذِينَ آتَيناهُمُ الْكِتَابَ يُوْمِنُونَ بِهِ، ومِنْ هَنْولاء مِن يُؤْمِنُ بِهِ، وما يجحد بآياتِنا إلاَّ الكَافِرُونَ \* وَمَا كُنتَ تَتْلُو مِن قَبْلِهِ مِن كِتَابٍ وَلا تَخُطُّه بَيمِينِك، إِذًا لاَّرْتَاب المُبْطِلُونَ \* بَلْ هُوَ آيَاتُ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُّورِ الَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ، وما يَجحدُ بآياتِنا إلاَّ الطَّالِمُونَ \* وَقَالُوا لَوْلا أَنْزِل عليه آيَاتُ مِنْ رَبِّهِ، قُلْ إِنَّمَا الآيَاتُ عِندَ اللّهِ إِلَّا الطَّالِمُونَ \* وَقَالُوا لَوْلا أَنْزِل عليه آيَاتُ مِنْ رَبِّهِ، قُلْ إِنَّمَا الآيَاتُ عِندَ اللّهِ وَإِنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُبِينٌ \* أَو لَمْ يَكْفِهِم أَنَّا أَنْزُلنا عَلَيْكَ الْكَتَابَ يُتلَىٰ عَلَيْهِمْ، إِنَّ فَى وَاللّهُ بَيْنِي وَبَيْنَكُم شَهِيدًا، يَعْلَى وَاللّهُ بَيْنِي وَبَيْنَكُم شَهِيدًا، يَعْلَمُ وَلِكَ لَرَحْمَةً وَذَكَرَى لِقَوْم يُؤْمِنُونَ \* قُلْ كَفَىٰ بِاللّهِ بَيْنِى وَبَيْنَكُم شَهِيدًا، يَعْلَمُ وَلِكَ لَرَحْمَةً وَذَكُونَ لِقَوْم يُؤْمِنُونَ \* قُلْ كَفَىٰ بِاللّهِ بَيْنِى وَبَيْنَكُم شَهِيدًا، يَعْلَمُ وَلِكَ لَرَحْمَةً وَذَكُونَ لِقَوْم يُؤْمِنُونَ \* قُلْ كَفَى بِاللّهِ بَيْنِي وَبَيْنَكُم شَهِيدًا، يَعْلَمُ مُلْ اللّهُ وَلَوْنَ الْمُؤْمِنُ وَلَيْكُومُ وَيُولُوا لَوْلا أَنْ وَلَوْلُوا لَوْلا أَنْ أَنْ أَنْ كُنُونَ وَلَا لَكُونَ فَلَالُهُ بَيْنَى وَبَيْنَكُم شَهِيدًا، يَعْلَقُوم يُولُونُ فَيَالُمُ وَاللّهُ وَلَا لَيْنَا عَلَيْكُ وَلَمُونَ الْعَلْولُولُ وَلِولُولُ لَا عَلْمُ لَاللّهِ بَيْنَ وَلَوْلُولُوا لَوْلِا أَنْ وَلِلْهُ لَا لَا لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لَولِهُ لَا لِللّهُ لِلْهُولِ أَنْ لِلْهُ لَاللّهُ لِللّهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلللّهُ لِنَا لَل

مَا فِي الْسَّمَـٰواتِ والأَرْضِ، والَّذِينَ آمَنُوا بِالبَاطِلِ وَكَفَرُوا فِاللَّهِ أُولَـٰثِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ﴾ ٤٥: ٥٢:

وكذلك يطرد الملحظ لا يتخلف، في سورة الروم، وفي ختامها تأتى هذه الآيات احتجاجًا للقرآن:

﴿ وَلِقَدَ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فَى هَلْذَا القُرآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلِ ، وَلَئِن جِئْتَهُم بِآيَةٍ لَيَقُولَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا إِن أَنْتُم إِلاَّ مُبطِلُون \* كَذَلِكَ يَطْبَعُ الله عَلَىٰ قُلُوبِ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُون \* فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَتِّ، وَلَا يَسْتَجِفَّنَكَ الَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ \* ٥٥: ٦٠.

### \* \* \*

ماذا عسانا أن نضيف إلى هذا الملحظ الهام الذي يتصل اتصالاً قويًّا ومباشرًا، بما يشغلنا من أمر الإعجاز البياني؟

يتجه منهجنا ابتداء، إلى استقراء كامل لجميع السور المفتتحة بالحروف المقطعة، مرتبة على حسب النزول. وهي محاولة لا أعلم أن أحدًا ممن قرأت لهم في هذه الفواتح قد إتجه إليها، مع أنها التي يمكن أن تهدينا إلى ملحظ مشترك في هذه السور جميعًا، مأخوذ من تدبر سياقها وفهم طبيعة المقام الذي اقتضى إيثارها بهذه الفواتح، مرتبطًا بسير الدعوة عصر المبعث ونزول آيات المعجزة:

وأول سورة نزلت مفتتحة بالحرف، هي سورة القلم ثاني السور على المشهور في ترتيب النزول. واللافتُ اقترانُ الحرفُ فيها بالقلم وما يسطرون؛ والرد على المجادلين في المعجزة:

﴿نَ وَالقَلَم وَمَا يَسْطُرُونَ \* مَا أَنْتُ بِنِعْمَة رَبِّكَ بِمَجْنُونٍ \* وَإِنَّ لَكَ لأَجُرًا غَيْرَ مَمْنُونِ \* وَإِنَّكَ لعلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ \* فَسَتُبْصِرُ وَيُبْصِرُونَ \* بِإِيْكُمُ الْمَفْتُونُ \* إِنِّكُمُ الْمَفْتُونُ \* إِنِّكَمُ الْمَفْتُونُ \* إِنَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِه وَهُوَا أَعْلَمُ بالْمُهْتَدِينَ \* فَلاَ تُطع المُكذَّبِينَ \* وَذُوا لَوْ تُدْهِنُ فَيُدْهِنُونَ \* ولا تُطِعْ كُلَّ حَلَّفِ مَهِينٍ \* هَمَّانٍ مَشَاءٍ بِنَمِيمٍ \* مَنَّاعٍ لِلْحَيرِ مُعتدٍ أَثِيمٍ \* فَتُلَّ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ \* أَن كَانَ ذَا مَالٍ وَبَنِينَ \* إِذَا تُتنَى مَنَاعٍ لِلْحَيرِ مُعتدٍ أَثِيمٍ \* غَتُلَّ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ \* أَن كَانَ ذَا مَالٍ وَبَنِينَ \* إِذَا تُتنَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ أَسَاطِيرُ الأَوْلِينَ \* إِذَا كَانَ ذَا مَالٍ وَبَنِينَ \* إِذَا تُتنَى

واضح أن الآيات موجهه إلى تأييد نبوة المصطفى عليه الصلاة والسلام، وتثبيت قلبه فى مواجهة من يكذبونه ويجادلون فى معجزته، فيزعمون أن هذا القرآن من مثل ما يسطرون من أساطير الأولين.

والرسول فى أول عهده بالوحى كان فى أشد الحاجة إلى ما يثبّت فؤاده ويذهب عنه قلق النفس وشواغل البال من ناحية المشركين من طواغيت قريش. وقد وصفوه بالجنون حين دعاهم إلى ترك أوثانهم التى وجدوا آباءهم لها عابدين. وزعموا أن هذا القرآن أساطير الأولين. وإنهم لعلى عِلم بتلك الأساطير، وفيهم من كان يكتبها ويتلو منها تحديًا للمصطفى عليه الصلاة والسلام. على ما فى (السيرة النبوية: ٢١/١).

وهذه هي آيات المعجزة معروضة عليهم بلغتهم وحروفهم، فليقابلوها على ما لديهم مما كانوا يسطرون. ويأتى النذير الصادع في ختام السورة:

﴿ فَذَرْنِى وَمِن يُكَذِّبُ بِهٰذَا الْحَديثِ سَنسْتَدْرِجُهِم مِّن حَيْثُ لاَ يَعْلَمُون \* وَأُمْلِى لَهِم، إِنَّ كَيْدِى مَتِينٌ \* أَمْ تَسْالهم أجرًا فَهم مِّن مغرم مِثْقَلُون \* أَمْ عندهم الغيْب فهم يَكْتبونَ \* فاصْبِر لِحُكم رَبِّك وَلاَ تكنْ كَصاحبِ الحوتِ إِذْ نَادَىٰ وَهُو مَدْمُومٌ \* فاجتباهُ نَادَىٰ وَهُوَ مَكْظُومُ \* لَوْلا أَنْ تدارَكه نِعمة من رَبِّهِ لَنُبِذَ بِالعَراءِ وَهو مَدْمُومٌ \* فاجتباهُ رَبُّهُ فَجَعَلَه مِنَ الصالِحِينَ \* وَإِن يكادُ الَّذِين كَفَرُوا لَيُزْلَقُونَكَ بَأَبْصَارِهِم لما سَمِعُوا الذِّكْرَ ويقُولُون إنه لَمَجْنُونٌ \* وَما هو إِلاَّ ذِكْرُ للعالَمِينَ ﴾ (١)

لقد بدأ إذن جدل المشركين في المعجزة من أول المبعث، ولم يكن قد نزل من القرآن غير الآيات الأولى من سورة العلق. ومجئ الحرف (ن) في سورة القلم المكية المبكرة، فيه لفت واضح إلى سر الحرف في البيان المعجز: فمن حيث يجادل المشركون في القرآن ويحملونه على أساطير الأولين، يبدأ الاحتجاج للقرآن بأن يعرضوه على ما عرفوا منها، وإن كلماته لمن الحروف التي عرفوها.

ونربط هذا الاحتجاج للمعجزة في سورة ﴿ن \* والقلم وما يسطرون \* بما نزل

<sup>(</sup>١) أنظر سورة القلم في الجزء الثان من (التفسير البياني للقران الكريم) ط. المعارف بالقاهرة

قبلها مباشرة في مستهل الوحى، وقد كانت كلمته الأولى: «اقرأ» وفيها لفت إلى أية الله الكبرى في الإنسان، خلقه الله من علق، وعلم بالقلم، علم الإنسان ما لم يعلم. فكأن نزول سورة القلم بعدها مبتدأة بحرف (ن) يلقن إلى سر الحرف الذى هو مناط القراءة والعلم والبيان، تنطق به في حروف التهجى، منفردًا منقطعًا فلا يعطى أي معنى أو دلالة، وما يخرج عن مجرد صوت.

ثم يأخذ الحرف موضعه من الكلمة فينجلي سره الأكبر.

وما كان المصطفى بقارئ، ولا كان يتلو من كتاب من قبل القرآن ولا يخطه بيمينه. والمشركون بحبث لا يجهلون أنه ليس كاساطير الأولين التى يعرفون ويسطرون، لكنهم جادلوا فيه عنادًا واستكبارًا أن يؤمنوا بنبوة بشر مثلهم، ومن ثم توالى الوحى، بعد أن لفتهم إلى سر الحرف فى آية القلم، يبهرهم بآيات هذا الفرآن لعلهم بما يدركون من إعجاز بيانه، يكفون عن جدل فيه. فلما أصروا على عنادهم، اتجه إلى صريح التحدى والمعاجزة، إلزامًا لهم بالحجة.

وقبيل التحدى والمعاجزة، في العهد المكي، نزلت تسع سور مفتتحة بالحروف المقطعة. من هذه السور يبدو أن الجدل في المعجزة قد اشتد وأن المشركين أصروا على التكذيب بها وحملها إما على أساطير الأولين، أو على قول شاعر أو كاهن أو ساحر. ويسجل القرآن دعاواهم ومزاعمهم، متجهًا إلى دحضها والكشف عن زيفها وبطلانها، بالاحتجاج للمعجزة، وسوق العبرة بمن مضى من أمم كذبوا برسالات ربهم واتهموا رسله بالافتراء، وبالسحر والجنون، فأخذهم الله أخذ عزيز

إيناسًا للمصطفى عليه الصلاة والسلام فيها يحمل من أعباء رسالته وما يلقى من تكذيب قومه، وتذكرةً وعبرة لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد.

وهذه هي آيات الجدل والاحتجاج في السور التسع التي نزلت مفتتحة بالحروف المقطعة، قبيل مواجهة العرب المشركين بصريح التحدي والمعاجزة، نوردها هنا على المشهور في ترتيب النزول:

(١)\* ٣٤، سورة ق:

﴿ قَ ، وَالْقُرْآنِ الْمَجِيدِ \* بَلْ عَجِبُوا أَنْ جَاءَهُم مُّنْذِرٌ مِّنْهُمْ فَقَالَ الْكَافِرُونَ هَنْدًا شَيْءٌ عَجِيبٌ ﴾

﴿ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَذِكْرَىٰ لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَو أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ ٣٧. . ﴿ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُون وَمَا أَنتَ عَلَيْهِمْ بِجَبَّارٍ، فَذَكَّرْ بِالْقُرآنِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ ﴾ ٤٥.

# ٣٨ - سورة ص:

﴿ كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكُ لِيَدَّبَّرُوا آياتِهِ وَلِيَتَذكَّر أُولُوا الْأَلْبَابِ ﴾ ٢٩. ﴿ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ \* إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ ﴿ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ \* إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ \* وَلَتَعْلَمُنَ نَبَأَهُ بَعْدَ حينِ ﴾ ٨٦: ٨٨.

# ٣٩ - الأعراف:

﴿ الْمَضَ \* كِتَابُ أَنْزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فَى صَدْرِكَ حَرَجٌ مِنْهُ لِتَنذِرَ بِهِ وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ \* اتَّبِعُوا مَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِّنْ رَّبِّكُمْ وَلَا تَتَبِعُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ، قَلِيلًا مًا تَذَكَّرُونَ \* وَكَم مِّنْ قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَاهَا فَجَاءَهَا بَأْسُنَا بَيَاتًا أَوْهُمْ قَاثِلُون \* فَمَا كَانَ مَا تَذَكَّرُونَ \* وَكَم مِّنْ قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَاهَا فَجَاءَهَا بَأْسُنَا بَيَاتًا أَوْهُمْ قَاثِلُون \* فَمَا كَانَ دَعْوَاهُمْ إِذْ جَاءَهُمْ بَأْسُنَا إِلَّا أَن قَالُوا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ \* فَلَنَسْأَلَنَّ الَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْأَلَنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ 1: 7

<sup>\*</sup> يشير الرقم قبل السورة، إلى ترتيب نزولها على المشهور. وأما الأرقام بعد الآيات، فتشير إلى مكانها في سورتها.

﴿ وَلَقَدْ جِنْنَاهُمْ بِكِتَابِ فَصَّلْنَاهُ عَلَى عِلْمٍ هُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ۞ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلَهُ، يَوْمَ يَأْتِي تَأْوِيلُهُ يَقُونُ الَّذِينَ نَسُوهُ مِن قَبْلُ قَد جَاءَتْ رُسُلُ رَبُّنَا بِالْحَقِّ فَهَلَ لَنَا مِنْ شُفَعَاءَ فَيَشْفَعُوا لَنَا أَوْ نُرَدُّ فَنَعْمِلَ غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ، قَدْ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ﴾ ٥٢: ٥٣.

﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا سَنَسْتَدْرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ \* وَأُمْلِي لَهُمْ، إَنَّ كَيْدِي مَتِينٌ \* أَوَ لَمْ يَتَفَكَّرُوا؛ مَا بِصَاحِبِهِمْ مِنْ جِنَّةٍ، إِنْ هُو إِلَّا نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾.

إلى قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا لَمْ تَأْتِهِمْ بِآيَةٍ قَالُوا لَوْلَا اجْتَبَيَّتُهَا، قُلْ إِنَّمَا أَتَّبُعُ مَا يُوحَى إِلَى مِن رَّبِّي، هَـٰذَا بَصَائِرُ مِن رَّبِّكُمْ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ \* وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ﴾ ١٨٢: ٢٠٤.

﴿ يَسَ \* وَالْقُرآنِ الْحَكِيمِ \* إِنَّكَ لَمِنَ المُرْسَلِينَ \* عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ \* تَنْزِيلَ الْغَزِيْزِ الرَّحِيمِ \* لِتُنْذِرَ قَوْمًا مَّا أُنْذِرَ آبِاؤُهُمْ فَهُمْ غَافِلُونَ \* لَقَدْ حَقَّ الْقَوْلُ عَلَى أَكْثَرِهِمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ. . ﴾ ١: ٧.

﴿ وَمَا عَلَّمْنَاهُ الشُّعْرَ وَمَا يَنْبغى لَهُ، إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُوْآنٌ مُّبِينٌ ﴿ لِيُنْذِرَ مَنْ كَانَ حَيًّا وَيَحقُّ الْقَوْلُ عَلَى الْكَافِرِينَ﴾ ٦٩ °٧٠.

﴿ كَهَيْعَضَ \* ذِكْرُ رَحْمَةِ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكُويًّا ﴾ ١: ٢.

﴿ وَإِذَا تُتْلَىٰ عَلَيهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا أَيُّ الْفَريقَيْن خَيْرٌ مُّقَامًا وَأَحْسَنُ نَدِيًّا \* وَكُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِّنْ قَرْنٍ هُمْ أَخْسَنُ أَثَاثًا وَرِثْيا . VE : VT

﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحاتَ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمَنُ وُّذًا \* فَإِنَّمَا يَسَّرْنَاهُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ الْمُتَّقِينَ وَتُنفِرَ بِهِ قَوْمًا لُدًّا \* وَكُمْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُم مِنْ قَرْنِ هَلْ تُحِسُ مِنْهُم مِنْ أَحَدِ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزُا﴾ ٩٦: ٩٨.

د ع - طه:

﴿ طه \* مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْقَىٰ \* إِلَّا تَذْكِرَةً لِمَن يَخْشَىٰ \* تَنْزِيلًا مِمَّنْ خَلَقَ الأَرْضَ وَالسَّمَاوَاتِ الْعُلَى \* الرَّحْمَانُ عَلَى العَرْشِ اسْتَوَىٰ \* لَهُ مَا فَى السَّمَاواتِ وَمَا فِى الأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ الثَّرَىٰ. ﴾ ١: ٦. هَا فَى السَّمَاواتِ وَمَا فِى الأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ الثَّرَىٰ. ﴾ ١: ٦. ﴿ وَكَذَلِكَ أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ الْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ أَوْ يُحْدِثُ لَهُمْ فَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقَّ، وَلاَ تَعْجَلْ بِالْقُرْآنِ مِن قَبْلِ أَنْ يُقْضَىٰ إِلَيْكَ وَحُيدُ وَقُل رَّبٌ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ ١١٣: ١١٤.

﴿وَقَالُوا لَوْلاَ يَأْتِينَا بِآيةٍ مِّن رَّبِّهِ، أَو لَمْ تَأْتِهِمْ بَيِّنَةُ مَا فِي الصَّحُفِ الْأُولَى \* وَلَوْ أَنْ أَمْلَكُنَاهُمْ بِعَذَابٍ مِّن قَبْلِهِ لَقَالُوا رَبَّنَا لَوْلاً أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولاً فَنَتَّبِعَ آيَاتِك مِن قَبْلِ أَنْ أَمْلَكُنَاهُمْ بِعَذَابٍ مِّن قَبْلِهِ لَقَالُوا رَبَّنَا لَوْلاً أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولاً فَنَتَبْعَ آيَاتِك مِن قَبْلِ أَن نَذِلً وَنَخْزَىٰ \* قُلْ كُلُّ مُّتَرَبِّص فَتَرَبَّصُوا فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ أَصْحَابُ الصَّرَاطِ السَّوِيِّ وَمَنِ اهْتَدَىٰ ﴾ ١٣٣: ١٣٥.

# ٤٧ – الشعراء :

﴿ طَسَمَ \* يَلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْمبِينِ \* لَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَفْسَكَ أَلَّا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ \* إِن نَشَأْ نُنَزِّلْ عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاءِ آيةً فَظَلَّتْ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ \* مُؤْمِنِينَ \* فَقَدْ كَذَّبُوا وَمَا يَأْتِيهِم مِّن ذِكْرٍ مِنَ الرَّحْمَٰنِ مُحْدَثٍ إِلَّا كَانُوا عَنْهُ مُعْرِضِينَ \* فَقَدْ كَذَّبُوا فَسَيَأْتِيهِمْ أَنْبَاءُ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزَئُونَ ﴾ ١: ٦.

﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ \* وَإِنَّهُ لَتَنْزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الْمَيْنِ \* فِلْسَانٍ عَرَبِي مُبِينٍ ﴾ الأُمِينُ \* بِلِسَانٍ عَرَبِي مُبِينٍ ﴾ الأُمينُ \* بِلِسَانٍ عَرَبِي مُبِينٍ ﴾ ١٩٤: ١٩١.

﴿ وَمَا تَنزَّلَتْ بِهِ الشَّيَاطِينُ \* وَمَا يَنْبَغِى لَهُمْ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ \* إِنهِمْ عَنِ السَّمْعِ لَمَعْزُولُونِ \* إِنهِمْ عَنِ السَّمْعِ لَمَعْزُولُونِ \* (٢١٠ : ٢١٢ (١).

<sup>(</sup>١) هذه الآيات في سورة الشعراء، مكية.

وفي العهد المدنى، نزلت الأيات الأخيرة من السورة وفيها قوله تعالى:

<sup>﴿</sup> هُلُ أَنبُتُكُم عَلَى مِن تَنزِلُ الشياطين. تَنزَلُ عَلَى كُلُ أَفَاكُ أَثْيِم . يَلْقُونَ السَّمِع وَأَكثرهم كَاذَبُون. والشَّعراء يتبعهم الغاوون. . ﴾ إلى آخر السورة.

٤٨ - النمل:

﴿ طِسَ، تِلْكَ آيَاتُ الْقُرْآنِ وَكِتَابٍ مُّبِينٍ \* هُدًى وَبُشْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَّ هَـٰذِهِ الْبُلْدَةِ آلَذِى حَرَّمَهَا وَلَهُ كُلُّ شَيْءٍ، وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ المُسلِمينَ \* وأَنْ لَمُتُلُو الْقُرآنَ، فَمَنِ اهْتَدَىٰ فَإِنَما يَهْتَدِى لِنَفْسِهِ، وَمَن ضَلَّ فَقُلْ إِنَما أَنَا مِنَ الْمنذِرِينَ \* وَقُل ِ الْحَمْدُ لِلّهِ سَيُرِيكُمْ آيَاتِهِ فَتَعْرِفُونَها، ومَا رَبُّكَ بَعَافِل عَمًّا تَعْمَلُونَ ﴾ ٩٦: ٩٣.

# ٤٦ - القصص :

﴿ طَسَّمَ \* تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ المُبِينِ \* نَتُلُو عَلَيْكَ مِن نَّبَإِ مُوسى وفِرْعَوْنَ الْكِتَابِ المُبِينِ \* نَتُلُو عَلَيْكَ مِن نَّبَإِ مُوسى وفِرْعَوْنَ إِلْحَقِّ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ ١: ٣.

﴿ وَمَا كُنتُ بِجَانِبِ الغَرْبِيِّ إِذْ قَضَيْنَا إِلَىٰ مُوسَى الْأَمْرِ وَمَا كُنتَ مِنَ الشَّاهِدِينَ \* وَلٰكِنَا أَنشَأْنَا قُرُونًا فَتَطَاوَلَ عَلَيْهِمُ العُمُرُ، وَمَا كُنتَ ثَاوِيًا فِي أَهْلِ الشَّاهِدِينَ \* وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ الطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا مَدْيَنَ تَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِنَا وَلَكِنًا كُنَّا مُرْسِلِينَ \* وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ الطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا وَلٰكِنْ رَّحْمَةً مِن رَبِّكَ لِتُنْذِرَ قَوْمًا مَا أَتَاهُم مِن نَّذِيرٍ مِن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ \* وَلَكُنْ رَحْمَةً مِن رَبِّكَ لِتُنْذِرَ قَوْمًا مَا أَتَاهُم مِن نَّذِيرٍ مِن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ \* وَلَوْلا أَن تُصِيبَهُم مُصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَيَقُولُوا رَبِّنَا لُولا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولاً وَلَوْلا أَنْ تَصِيبَهُم مُصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَيَقُولُوا رَبِّنَا لُولا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولاً فَنَتْ مَنْ الْمُؤْمِنِينَ \* فَلَمَّا جَاءَهُمُ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِنا قَالُوا لِولا أَوْتِي مُوسَىٰ مِن قَبْلُ، قَالُوا سِحْرَانِ تَظَاهَرا مِنْ اللَّهِ مُو أَهْدَىٰ مِنْهُمَا أَتَبِعُهُ إِن مَنْ اللَّهِ مُوا أَهْدَىٰ مِنْهُمَا أَتَبِعُهُ إِن مَنْ اللَّهِ مُوا عَلَى مُنْ أَنْهُم الْعَوْلَ لَعْلَمُ الْعَلْمِينَ \* وَلَقَدْ مَوْلَا لَهُمُ الْقَوْلَ لَعَلَمُ مَا الطَّالِمِينَ \* وَلَقَدْ مُولَانَهُ مُ أَنْما يَتَبِعُونَ أَهُوا مِعْنَ اللّهِ مُوا أَنْ لَكُمُ الطَّالِمِينَ \* وَلَقَدْ وَصَانَا لَهُمُ الْقَوْلَ لَعَلَمُ مَا الظَّالِمِينَ \* وَلَقَدْ مُ اللّهِ اللّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ \* وَلَقَدْ وَصَانَا لَهُمُ الْقَوْلَ لَعَلَمُ مَا يَتَعِدُونَ أَلُولُوا لِكَالُهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ \* وَلَقَدْ وَصَانَا لَهُمُ الْقَوْلَ لَعَلَهُمْ يَتَذَكّرُونَ فَي اللّهُ لَا يَهْدِى الْقُولُ لَعَلَمُ الْقَوْلَ لَعَلَمُ مُ الْقَوْلَ لَعَلَمُ مُ الطَّالِمِينَ \* وَلَقَدْ اللّهُ لَا يَعْلَمُ الْفَوْلَ لَعَلَمُ الْعَلَى اللّهُ لَا يَعْلَمُ الْقَوْمَ الظَالِمِينَ \* وَلَقَدْ الْمُولِيَ الْمُلْعَلَى الْمُعْمَ الْحَلَيْمُ الْعُلْعَلَى اللّهُ الْعَلَى اللّهُ اللّهُ الْعَلَى اللّهُ الْمُعْرَافِهُ الْمُولِي الْمُ الْعُلَامُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُعْلَى الْمُولِ اللّهُ الْمُولِ

وَإِن الَّذِى فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لَرَادُكَ إِلَىٰ مَعَادٍ، قُلْ رَّبِي أَعْلَمُ مَن جَاءَ اللَّهُ وَمَا كُنتَ تَرْجُو أَن يُلْقَىٰ إِلَيْكَ الكِتَابُ اللَّهَدَىٰ وَمَنْ هُوَ فَى ضَلَال مَبِينٍ \* وَمَا كُنتَ تَرْجُو أَن يُلْقَىٰ إِلَيْكَ الكِتَابُ إِلَّا رَحْمَةً مِن رَبِّكَ، فَلاَ تَكُونَنَ ظَهِيرًا لِلْكَافِرِينَ \* وَلاَ يَصُدُنَكَ عَنْ آياتِ اللَّهِ إِلَّا رَحْمَةً مِن رَبِّكَ، فَلاَ تَكُونَنَ ظَهِيرًا لِلْكَافِرِينَ \* وَلاَ يَصُدُنَكَ عَنْ آياتِ اللَّهِ بَعْدَ إِذْ أُنْزِلَتْ إِلَيْكَ، وَادْعُ إِلَىٰ رَبِّكَ، وَلاَ تَكُونَنَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ \* ٨٥. ٨٥.

وفى هذه السور التى تقارب وقتُ نزولها، كما تقارب ترتيبها فى المصحف، يبدو التركيزُ، فى الاحتجاج للمعجزة، على ما تلا القرآنُ من قصص المرسلين الذين كُذّبوا. فإن كذّب المشركون بمحمد رسولاً، فكذلك كذب مِن قبلهم قومُ نوح، وعاد وثمود، وقوم لوط وإبراهيم وموسى وعيسى.

وإن جادل المشركون في معجزة المصطفى صلى الله عليه وسلم، فكذلك جادل الأولون في معجزات الرسل عليهم السلام.

ولا يخطئنا أن نلتفت إلى وصفه تعالى للقرآن بأنه: كتاب عربى مبين، تنزيل من رب العالمين، نزل به الوحى على خاتم المرسلين، ويسرَّه بلسانه ليبشر به المتقين وينذر به قومًا لُدًّا.

وفى سورة القصص، العاشرة من السور المكية الأولى المفتتحة بالحروف المقطعة، تبدأ المعاجزة والتحدي، بأن يأتوا بكتابٍ من عند الله هو أهدى مما أوتى محمد وموسى، عليهما السلام.

كما لا يفوتنا أن نلحظ أن الفواتح بدأت فى السور الثلاث الأولى منها، بحرف واحد: ن، ق، ص.

لافتة إلى سر الحرف.

ثم نزلت سور «الأعراف ويس ومريم وطه والشعراء والنمل والقصص» بفواتح من حرفين: يس، طه، طس، وثلاثة: طسم. وأربعة: المص، وخسة كهيعص.

وألفاظ العربية مبنية على مثل هذا العدد من الأحرف التي نزل بها الكتاب العربي المبين.

فلفتت إلى أن الحروف قد تتألف منها ألفاظ عجهاء، فإذا أخذ الحرف موضعه فى البيان، تَجلَّى سرُّه.

بعد أن نزلت عشر سور مفتتحة بالحروف المقطعة أولاها «ن» وعاشرتُها سورة القصص المفتتحة بـ «طسم» والتي بدأ فيها تحدى المكذبين المجادلين بأن يأتوا بكتاب من عند الله هو أهدى من القرآن والتوراة.

نزلت سورة الإسراء - الخمسون في ترتيب النزول - تواجههم بصريح المعاجزة بمثل هذا القرآن، في سياق تعنت المشركين في جدلهم في المعجزة، وما اقترحوا على المصطفى من دلائل أخرى تقنعهم بنبوة بَشَرٍ رسول:

﴿ قُلُ لَّ اللَّهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا \* وَلَقَدْ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فَى هَلْذَا الْقُرآنِ مِن مِنْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا \* وَلَقَدْ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فَى هَلْذَا الْقرآنِ مِن كُلِّ مَثَلِ فَأَبَىٰ أَكْثَرُ النَّاسِ إِلا كُفُورًا \* وَقَالُوا لَن نُوْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الْأَرْضِ يَنْبُوعًا \* أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةُ مِّنْ نَجِيلٍ وَعِنَبٍ فَتُفَجِّرَ الْأَنْهَارَ خِلاَلَهَا الْأَرْضِ يَنْبُوعًا \* أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةُ مِّنْ نَجِيلٍ وَعِنَبٍ فَتُفَجِّرَ الأَنْهَارَ خِلاَلَهَا الْأَرْضِ يَنْبُوعًا \* أَوْ تَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِّن زُخْرُفٍ أَوْ تَرْقَىٰ فَى السَّمَاء وَلَن نُومِنَ لِرُقِيِّكَ حَتَىٰ لِللَّهِ وَالْمَلاَئِكَة لَيْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللْمُ اللللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللَّه

﴿ وَبِالْحَقِّ أَنْزَلْنَاهُ وَبِالْحَقِّ نَزَلَ، وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَنَذِيرًا \* وَقُرْآنًا فَرَقْنَاهُ لِيَقُواهُ عَلَى الناسِ عَلَىٰ مُكْثٍ وَنَزَلْنَاهُ تَنْزِيلًا \* قُلْ آمِنُوا بِهِ أَوْ لَا تُؤْمِنُوا، إِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ إِذَا يُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ يَخِرُونَ لِللَّذْقَانِ سُجَّدًا \* وَيَقُولُونَ سُبْحَانَ وَبُنَا إِن كَانَ وَعْدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولًا \* وَيَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴾ وَيَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴾ وَيَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴾ وَيَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴾

بلى، هو بشر رسول، معجزته هذا الكتاب العربى المبين، يعرف الذين نزل بلسانهم كما لا يعرف سواهم من غير العرب، أنه يعيى الإنس ومن يظاهرهم من الجن، أن يأتوا بمثله.

ومن ثم واجّه المكذبين والمجادلين بالتحدى والمعاجزة، مع تتابع نزول السور مفتتحة بهذه الحروف المقطعة التي يتألف كلام العرب منها، ولا سبيل لأحد من أصحاب هذه العربية، لغة القرآن، وأمراء بيانها، أن يأتوا بسورة من مثله.

فهل يقولون افتراه؟ فيم إذن عجزهم عن الإتيان بمثل ما افتراه، وإنه ليتحداهم تحديًّا جهيرًا معلنًا، بعد أن أعلن - في آية الإسراء - عجز الإنس والجن مجتمعين أن يأتوا بمثل هذا القرآن ولو كان بعضهم لبعض ظهيرًا؟

بعد نزول سورة «الإسراء» بهذه المعاجزة، نزلت مباشرة سورتا «يونس وهود» مفتتحتين بالحروف «الرّ» مع آيات الكتاب الحكيم، كتاب أحكمت آياته ثم فُصِّلت من لَدُنْ حكيم خبير.

وفى السورتين آيات تحدِّ ومعاجزة، ردَّا على جدل المشركين فى المعجزة؛ فى يونس – وترتيبها فى النزول الحادية والخمسون – يتحداهم أن يأتوا بسورة مثله:

﴿ وَمَا كَانَ هَاذَا الْقُرْآنُ أَن يُفْتَرَىٰ مِن دُونِ اللهِ وَلَكَنْ تَصْدِيقَ الَّذَى بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ الْكِتَابِ لاَ رَيْبَ فِيهِ مِن رَّبِ الْعَالِمِينَ \* أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ، قُلْ فَأْتُوا بِمَا بسُورَةٍ مِّثْلِهِ وَادْعُوا مَن اسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ \* بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يأْتِهِمْ تَأُويلهُ، كَذَلِكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ، فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّالِمِينَ \* وَمِنْهُم مَّن يُؤْمِنُ بِهِ وَمِنْهُم مَن لاَ يُؤْمِنُ بِهِ، وَرَبُكَ أَعْلَمُ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّالِمِينَ \* وَإِن كَذَّبُوكَ فَقُلْ لِى عَمَلِى وَلَكُمْ عَمَلُكُم، أَنْتُمْ بَرِيتُونَ مَمَّا أَعْمَلُ وَلَكُمْ عَمَلُكُم، أَنْتُمْ بَرِيتُونَ مَمَّا أَعْمَلُ وَلَكُمْ عَمَلُكُم، أَنْتُمْ بَرِيتُونَ مَمَّا أَعْمَلُ وَلَكُمْ عَمَلُكُم ، أَنْتُمْ بَرِيتُونَ مَمَّا أَعْمَلُ وَلَكُمْ عَمَلُكُم، أَنْتُمْ بَرِيتُونَ مَمَّا أَعْمَلُ وَلَكُمْ عَمَلُكُم، أَنْتُمْ بَرِيتُونَ مَمَّا أَعْمَلُ وَلَكُمْ عَمَلُكُم ، أَنْتُمْ بَرِيتُونَ مَمَّا أَعْمَلُ وَلَكُمْ عَمَلُكُم ، أَنْتُمْ بَرِيتُونَ مَمَّا أَعْمَلُ وَلَكُمْ عَمَلُكُم ، أَنْتُمْ بَرِيتُونَ مَمَّا أَعْمَلُ وَلَوْكَ فَقُلْ لِى عَمَلِى وَلَكُمْ عَمَلُكُم ، أَنْتُمْ بَرِيتُونَ مَمَّا أَعْمَلُ وَلَا لَا يُسْتَمِعُونَ إليْكَ ، أَفَانْتَ تُسْمِعُ الصَّمَّ وَلَوْ كَانُوا لاَيُبْصَرُونِ \* لَا يَطُلُمُ النَّاسَ شَيْعًا وَلَكَنَّ النَّاسَ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ \* وَمِنْهُم مَنْ يَنْظُرُ أَلِكَ النَّاسَ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ \* وَمِنْهُم مَن يَنْظُرُ إِلَيْكَ ، أَفَانَتَ تَهْدِى الْعُمْى وَلَوْ كَانُوا لاَيُبْصَرُونِ \* إِنْ اللَّهُ لاَ يَظْلِمُونَ \* وَمِنْهُم مَّن يَنْظُرُ إِلَيْكَ ، أَفَاللَمَ النَّاسَ شَيْعًا وَلَكَنَّ النَّاسَ الْفُصَامِ فَا وَلَكُنَّ النَّاسَ الْفَاسُولُ الْعُمْنَ وَلَوْ اللَّهُ لاَ يَظْلِمُ وَنَ \* اللَّهُ لا يَظْلُمُ وَلَا اللَّهُ لا يَظْلُومُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الْعُمْلُونَ \* وَمِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

بل لماذا، وقد زعموا أن محمدًا افتراه، لا يأتون بعشر سُوَرٍ من مثله مفتريات كما تحدتهم آية «هود» – الثانية والخمسون، في ترتيب النزول – وألزمتهم الحجة إن لم يفعلوا؟

﴿ فَلَعَلَّكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَىٰ إِلَيْكَ وَضَائِقٌ بِهِ صَدْرُكَ أَن يَقُولُوا لَوْلاَ أُنْزِل عَلَيْهِ كُنْ أَوْ جَاءَ مَعَهُ مَلَكُ، إِنَّما أَنتَ نَذِيرٌ، واللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ \* أَمْ يَقُولُون افْتَراهُ، قُلْ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مَثْلِهِ مُفْتَرَيَاتٍ وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِّن دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ \* فَإِلَّمْ يَسْتَجِيبُوا لَكُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّما أَنْزِل بِعِلْمِ اللَّهِ وَأَنْ لاَ إِلَهُ لَا لَكُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّما أَنْزِل بِعِلْمِ اللَّهِ وَأَنْ لاَ إِلَهُ إِلَّا هُوَ، فَهَلْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ ١٢: ١٤.

وتلتها سور ثلاث «يوسف، الحجر، لقمان» ترتيبها على التوالى: ٥٥، ٥٥، ٥٧، مفتتحة بالحروف «الر، الر، الم» متلوة بآيات الكتاب وقرآن مبين، هدى ورحمة. وفيها جميعًا آيات تؤكد الاحتجاج لهذا القرآن العربي المبين الذي نزل بلسانهم، وتكشف عن سَفَهِ تورطهم في الجدل في المعجزة، بعد أن عجزوا عن الإتيان بسورة من مثل هذا القرآن، كانت، لو أنهم استطاعوا، بحيث تغنيهم عن اللدد في الخصومة.

# ۳٥ - يوسف:

﴿ الرَّ، تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ المُبِينِ \* إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرآنًا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقَلُونَ \* نَحْنُ نَقُصًّ عَلْيكَ أَحْسَنَ القَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَلْذَا الْقُرْآنَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ لَمِنَ الْغَافِلِينَ ﴾ ١: ٣.

# ٤٥ - الحجر:

﴿ الرَّ، تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ وَقُرْآنٍ مَّبين \* رُّبَمَا يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ كَانُوا مُسْلِمِين \* ذَرْهُمْ يَأْكُلُوا ويَتَمَتَّعوا ويُلْهِهِم الأمَلُ، فَسَوْفَ يعْلمُونَ \* وَمَا أَهْلَكْنَا

مِن قَرْيَةٍ إِلاَّ وَلَهَا كِتَابَ مَعْلُومٌ \* مَا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَأْخِرُونَ \* وَقَالُوا يَسْتَأْخِرُونَ \* لَوْ مَا تَأْتِينا بِالمَلاَثِكَةِ إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ \* مَا نُنزِّلَ المَلاثِكَةَ إِلاَّ بِالحَقِّ وَمَا كَانُوا إِذًا مُّنظَرِينَ \* إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الصَّادِقِينَ \* مَا نُنزِّلَ المَلاثِكَةَ إِلاَّ بِالحَقِّ وَمَا كَانُوا إِذًا مُّنظَرِينَ \* إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللَّهُ لَحَافِظُونَ \* وَلَقَدْ أَرسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فَى شَيْعِ الأَوَّلِينَ \* وَمَا يَأْتِيهِم الذَّكُرُ وإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ \* وَلَقَدْ أَرسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فَى شَيْعِ الأَوَّلِينَ \* وَمَا يَأْتِيهِم اللَّكُونُ وإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ \* كَذَلِكَ نَسْلُكُهُ فَى قُلُوبِ الْمُجْرِمِينَ \* لَا يُولِينَ \* وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَابًا مِنَ السَّمَاءِ فَظَلُوا لاَ يُولِينَ \* وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَابًا مِنَ السَّمَاءِ فَظَلُوا لِيهِ يَسْتَعُرَتُ أَبْصَارُنَا بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مَّسْحُورُونَ \* ) . 10.

٥٧: لقمان:

﴿الْمَ \* تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْحَكِيمِ \* هُدًى وَرَحْمَةً لِلْمُحْسِنِينَ \* الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ بِالْأَخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ \* أُولَئِكَ عَلَىٰ هُدًى مِّن رَبِّهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ \* وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ الْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَنْ رَبِّهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ \* وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ الْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّخِذَهَا هُزُوا، أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ \* وَإِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِ سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّخِذَهَا هُزُوا، أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ \* وَإِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِ آيَاتُنَا وَلَيْ مُسْتَكْبِرًا كَأَن لَمْ يَسْمَعْهَا كَأَنَّ فِي أُذُنَيْهِ وَقُرًا، فَبَشَّرْهُ بِعِذَابٍ أَلِيمٍ ﴾

﴿ وَلَو أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلامٌ وَالْبَحرُ يَمُدُّهُ مِن بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ اللَّهِ؛ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ ٢٧.

ثم نزلت الحواميم السبع متتالية في ترتيب نزولها (٦٠: ٦٦) متتالية كذلك في ترتيب المصحف (٤٠: ٤٦) وهي سور: غافر، فصلت، الشوري، الزخرف، الدخان الجاثية، الأحقاف.

وكلها تبدأ بحرفى «حَمَ» ومعها فى سورة الشورى: أحرف «عَسق» وفيها جميعًا احتجاج للقرآن ردًّا على جدل المكذبين، فهى تستهل بعد الأحرف المقطعة، بتقرير تنزيله من العزيز الحكيم، كتابًا عربيًّا مبينًا فُصِّلت آياته لقوم يعلمون، وتنذر من جادلوا فيه بالباطل، بمثل ما حاق بالذين كذبوا من قبلهم بآيات الله وجادلوا فيها فأخذهم، وتَرُد عن المصطفى تهمة الافتراء ودعوى

السحر، فما كان عليه الصلاة والسلام بِدْعًا من الرسل، وإنما يتبع ما أوحى إليه فليصبر على عنت المجادلين وتكذيب الضالين:

# ۲۰ – غافر:

وَحَمَ \* تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ \* غَافِرِ الذَّنبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ شَدِيدِ الْعِقَابِ ذِى الطَّوْلِ ، لاَ إِلٰهَ إِلاَّ هُوَ ، إِنَّهِ الْمَصِيرُ \* مَا يُجَادِلُ فِى آياتِ اللَّهِ شَدِيدِ الْعِقَابِ ذِى الطَّوْلِ ، لاَ إِلٰهَ إِلاَّ هُو ، إِنَّهِ الْمَصِيرُ \* مَا يُجَادِلُ فِى آياتِ اللَّهِ إِلاَّ الَّذِينَ كَفَرُوا ، فَلاَ يَغْرُرُكَ تَقَلَّبُهُمْ فِى الْبِلادِ \* كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ إِلاَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا ، فَلاَ يَغْرُرُكَ تَقَلَّبُهُمْ فِى الْبِلادِ \* كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَالْاَحْزَابُ مِن بَعْدِهِمْ ، وَهَمَّتْ كُلُّ أُمةٍ بِرَسُولِهِمْ لِيَأْخُذُوهُ وَجَادَلُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْحَقَّ فَأَخَذُتُهُمْ ، فَكَيْفَ كَانَ عِقابِ > ١ : ٥ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْحَقَّ فَأَخَذْتُهُمْ ، فَكَيْفَ كَانَ عِقابِ > ١ : ٥

﴿ إِنَّ الذِين يُجَادِلُونَ في آياتِ الله بِغَيْرِ سُلْطَانٍ أَتَاهُمْ إِنْ فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كِبْرُ مًا هُم بِبَالِغِيهِ، فَاسْتَعِذْ باللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ﴾ ٥٦.

﴿ فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَتَّ ، فَإِمَّا نُرِيَّكَ بَعْضَ الَّذِى نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوقَّيَنَكَ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ \* وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّن قَبْلِكَ ، مِنهُم مَّنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن لَم يُرْجَعُونَ \* وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّن قَبْلِكَ ، مِنهُم مَّنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن لَم يُوْجَعُونَ \* وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْتِي بِآيَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ ، فَإِذَا جَاءَ أَمْرُ الله قُضِي بالحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْمُبْطِلُونَ \* ٧٧ : ٧٨ .

# ٦١ - فُصلت :

﴿ حَمْ \* تَنْزِيلٌ مِنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ \* كِتَابٌ فُصِّلَتْ آياتُهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ \* بَشِيرًا وَنَذِيرًا، فَأَعْرَضَ أَكْثَرُهُمْ فَهُمْ لاَ يَسْمَعُونَ \* وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِي الْكِنَّةِ مِمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي آذانِنَا وَقُرٌ وَمِن بَيْنِنَا وَبَينِكَ حِجَابٌ فَاعْمَل إِنَّنَا عَامِلُونَ \* قُلْ إِنَّهَ وَفِي آذانِنَا وَقُرٌ وَمِن بَيْنِنَا وَبَينِكَ حِجَابٌ فَاعْمَل إِنَّنَا عَامِلُونَ \* قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرُ مِثْلُكُمْ يُوحَىٰ إِلَى أَنَّمَا إِلَاهُكُم إِلَٰهُ وَاحِدٌ، فَاسْتَقِيمُوا إِلَيْهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ، وَوَيْلٌ لِلْمُشْرِكِينِ \* ١ : ٢

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لاَ تَسْمَعُوا لِهِٰذَا الْقُرْآنِ وَالْغُوا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ \* فَلَنْذِيقَنَ الَّذِينَ كَفُرُوا عَذَابًا شَدِيدًا وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَسْوَأُ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ فَلَنْذِيقَنَ الَّذِينَ كَفُرُوا عَذَابًا شَدِيدًا وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَسْوَأُ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ كالمُونَ ٢٦ - ٢٧ - ٢٢

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالذِّكْرِ لَمَّا جَاءَهُمْ، وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ \* لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ

بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ، تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴿ مَّا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرَّسُلِ مِن قَبْلِكَ، إِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ أَلِيمٍ ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا أَعْجَمِيًّ وَعَرَبِيٌ، قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنُوا هُدًى أَعْجَمِيًّ وَعَرَبِيٌ، قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنُوا هُدًى وَشِفَاءٌ، وَالَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ فِي آذانِهِمْ وَقُرٌ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَى، أُولَئِكَ يُنادَوْنَ مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ ﴾ ٤٠: ٤٤

٦٢ - الشورى:

﴿ حَمْمُ \* عَسَقَ \* كَذَٰلِكَ يُوحِى إِلَيْكَ وإِلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكَ اللَّهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ ١: ٣

﴿ وَكَذَٰلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لِتُنذِرَ أُمَّ الْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَهَا وَتُنذِرَ يَوْمَ الْجَمْعِ لِاَ رَيْبَ فِيهِ، فَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ ﴾ ٧

﴿ وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللَّهِ مِن بَعْدِ مَا اسْتُجِيبَ لَهُ حُجَّتُهُمْ ۚ دَاحِضَةٌ عِندَ رَبِّهِمْ وَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ \* اللَّهُ الَّذِيّ أَنْزَلَ الْكِتَابَ بِالحَقِّ وَالْمِيزَانَ، وَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ \* اللَّهُ الَّذِيّ أَنْزَلَ الْكِتَابَ بِالحَقِّ وَالْمِيزَانَ، وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ السَّاعَةَ قَريبٌ ﴾ ١٦: ١٧

﴿ قُل لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيهِ أَجْرًا إِلا المودَّة في الْقُرْبَيٰ، وَمَن يَقْتَرِفْ حَسَنَةً نَّزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْنًا، إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ شَكُورٌ \* أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا، فَإِنْ يَشَإِ اللَّهُ يَخْتِمْ عَلَىٰ قَلْبِكَ، وَيَمْحُ اللَّهُ الْبَاطِلَ وَيُحِقُّ الْحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ، إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدورِ ﴾ ٢٢: ٢٣.

﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ، إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ \* وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا، مَا كُنْتَ تَدْرِى مَا الْكِتَابُ وَلَا الْإِيمَانُ وَلَـٰكِنْ جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ مَن نَشَاءُ مِنْ كُنْتَ تَدْرِى مَا الْكِتَابُ وَلَا الْإِيمَانُ وَلَـٰكِنْ جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ مَن نَشَاءُ مِنْ عَبَادِنَا، وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ \* صِرَاطِ اللَّهِ الَّذِى لَهُ مَا في عَبَادِنَا، وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ \* صِرَاطِ اللَّهِ الَّذِى لَهُ مَا في السَّمَونُ وَمَا فِي الْأَرْضِ، أَلَا إِلَى اللَّهِ تَصِيرُ الْأَمُورُ ﴾ ٥١ : ٥٣

٦٣ - الزخرف:

﴿ حَمْ \* وَالْكِتَابِ الْمُبِينِ \* إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرآنَاً عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ \* وَإِنَّهُ فِي

أُمَّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيًّ حَكِيمٌ \* أَفَنَضْرَبُ عَنْكُمُ الذِّكرَ صَفْحًا أَنْ كُنتُمْ فَوْمًا مُسْرِفِينَ \* وَمَا يَأْتِيهِم مِن نَّبِيٍّ إِلَّا كَانُوا بِهِ مَسْرِفِينَ \* وَمَا يَأْتِيهِم مِن نَّبِيٍّ إِلَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِنُونَ \* فَأَهْلَكْنَا أَشَدَّ مِنْهُمْ بَطْشًا وَمَضَىٰ مَثَلُ الْأَوَّلِينَ \* ١ : ٨

﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمُ الْحَقُّ قَالُوا هَـٰذَا سِحْرٌ وإِنَّا بِهِ كَافِرُونَ \* وَقَالُوا لَوْلَا نُزِّلَ هَـٰذَا اللَّهُوْآنُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِنَ الْقَرْيَتُيْنِ عَظِيمٍ \* أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَةَ رَبُّكَ، نَحْنُ قَسَمْنَا بَعْضَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِى الْحَيَاةِ الدُّنْيَا، وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ مَعْضًا سُحْرِيًّا، وَرَحْمَةُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِّمًا يَجْمَعُونَ ﴾ ٣٠: ٣٢.

﴿ أَفَأَنْتَ تُسْمِعُ الصَّمَّ أَوْ تَهْدِى الْعُمْىَ وَمَنْ كَانَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ \* فَإِمَّا لَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّا عَلَيْهِمْ مُقْتَدِرُون \* لَوْ نُرِيَنَّكَ الَّذِي وَعَدْنَاهُمْ فَإِنَّا عَلَيْهِمْ مُقْتَدِرُون \* فَاسْتَمْسِكْ بِالَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ إِنَّكَ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ \* وَإِنَّهُ لَذِكرُ لَكَ فَاسْتَمْسِكْ بِالَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ إِنَّكَ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ \* وَإِنَّهُ لَذِكرُ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ ﴾ ٤٠: ٤٤.

## ٢٤ - الدخان:

﴿ حَمْم \* وَالْكِتَابِ الْمُبِينِ \* إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَة ، إِنَّا كُنَّا مُنْذِرِينَ \* فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيم \* أَمْرًا مِّنْ عِنْدِنَا، إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ \* رَحْمَةً مِّنْ رَّبِّكَ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ \* ١ : ٢

﴿ فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخَانٍ مَّبِينٍ \* يَغْشَى النَّاسَ هَـٰذَا عَذَابٌ أَلِيمٌ \* رَبَّنَا اكْشَفْ عَنَّا الْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ \* أَنَّىٰ لَهُمُ الذِّكْرَى وَقَدْ جَاءَهُمْ رَسُولٌ مُبِينُ \* ثُمَّ تَوَلَّوْا عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّمٌ مِجْنُونٌ. . ﴾ ١٠: ١٤

﴿ فَإِنَّمَا يَسُّرْنَاهُ بِلسَانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكُّرُونَ ۞ فَارْتَقِبْ إِنَّهُم مُّرْتَقِبُونَ ﴾ ٥٩: ٥٩

## ٦٥ - الجاثية :

﴿ حَمَ \* تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْلَحَكِيمِ . . . ﴾ ١ : ٢ ﴿ تِلْكَ آيَاتُ اللَّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ، فَبِأَى حَدِيثٍ بَعْدَ الله وَآياتِهِ يُؤْمِنُونَ \* وِيْلُ لِكُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيمٍ \* بَسْمَعُ آيَاتِ اللهِ تُتْلَىٰ عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِرُّ مُسْتَكْبِرًا كَأَن لَمْ يَسْمَعْها، فَبَشِّرُهُ بِعَذَابِ أَلِيمٍ \* وَإِذَا عَلِمَ مِنْ آياتِنا شَيْئًا اتَّخَذَهَا هُزُوًا، أُولَـٰئِكَ لَهُمْ عَذَابُ مُهِينُ..﴾ ٦:٩.

﴿هَذَا بَصَائِرُ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴾ ٢٠

٦٦ - الأحقاف:

﴿ حَمْ \* تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكيم ﴾ ٢:١

﴿ وَإِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ هَٰذَا سِحْرً مَّ مِينَ \* أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ، قُلْ إِنِ افْتَرَيْتُهُ فَلاَ تَمْلِكُونَ لَى مِنَ اللَّهِ شَيْئًا، هُوَ أَعْلَمُ مَّ مَقْوَلُونَ فِيهِ، كَفَىٰ بِهِ شَهِيدًا بَيْنِي وبَيْنَكُمْ، وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ \* قُلْ مَا كُنْتُ بِدْعًا مِنَ الرُّسُلِ، وَمَا أَدْرِي مَا يَفْعَلُ بِي وَلاَ بِكُمْ، إِنْ أَتَّبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَىٰ إِلَى وَمَا أَدْرِي مَا يَفْعَلُ بِي وَلاَ بِكُمْ، إِنْ أَتَّبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَىٰ إِلَى وَمَا أَدْرِي مَا يَفْعَلُ بِي وَلاَ بِكُمْ، إِنْ أَتَّبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَىٰ إِلَى وَمَا أَنْ إِلاَ نَذِير مُّبِينٌ \* قُلْ أَرَأَيُتُم إِنْ كَانَ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَكَفَرْتُمْ بِهِ وشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ بَنِي إِسُرائيلَ عَلَىٰ مِثْلِهِ فَآمَنَ واسْتَكْبَرْتُمْ، إِنَّ اللَّهَ لاَ يَهْدِي القومَ الظَّالِمِينِ \* وَقَالَ إِلَيْنِينَ كَفَرُوا لِللَّذِينَ آمَنُوا لُوْ كَانَ خَيْرًا مًّا سَبَقُونَا إِلَيْهِ، وَإِذْ لَمْ يَهْتَدُوا بِهِ فَسَيَقُولُونِ اللَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا لُوْ كَانَ خَيْرًا مًّا سَبَقُونَا إِلَيْهِ، وَإِذْ لَمْ يَهْتَدُوا بِهِ فَسَيَقُولُونِ اللَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا لُوْ كَانَ خَيْرًا مًا سَبَقُونَا إِلَيْهِ، وَإِذْ لَمْ يَهْتَدُوا بِهِ فَسَيَقُولُونِ اللّذِينَ كَفَرُوا لِللّذِينَ آمَنُوا لُو كَانَ خَيْرًا مًا سَبَقُونَا إِلَيْهِ، وَإِذْ لَمْ يَهْتَدُوا بِهِ فَسَيَقُولُونِ إِلَيْ اللّذِينَ قَلْمُوا وَبُشْرَىٰ لِلْمُحْسِنِينِ ﴾ . ٢ : ٢١ .

\* \* \*

بعد الحواميم، نزلت خمس سور بغير فواتح من الحروف المقطعة، وكان المتوقع أن ينتهى جدل المشركين فى المعجزة، من حيث لزِمْتهم الحبجة ولم يبق أمامهم إلا التسليم بأن هذا الكتاب العربى المبين، تنزيل من رب العالمين. ولكنهم عادوا يَلْغُون فيه، ونزلت سورتا إبراهيم (٧٢) والسجدة (٧٥) مبدوءتين بالأحرف: «الر، الم» مقترنة بتقرير إنزال الكتاب من الله ودحض حجج من جادلوا فيه.

٧ - إبراهيم:

﴿ الرَّ، كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُحْرِّجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّورِ بَإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَىٰ صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ \* اللَّهُ الذِى لَهُ مَا فِى السَّمَٰوٰتِ وَمَا فِى الْأَرْضِ، وَوَيْلُ لِللَّهُ الذِي لَهُ مَا فِى السَّمَٰوٰتِ وَمَا فِى الْأَرْضِ، وَوَيْلُ لِللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْآخِوَةِ وَيَصُدُّونَ لَلْكَافِرِينَ مَنْ عَذَابِ شَدِيدٍ \* الَّذِينَ يَسْتَحِبُّونَ الحَيَاةَ الدُّنْيَا عَلَى الْآخِوَةِ وَيَصُدُّونَ لَلْكَافِرِينَ مَنْ عَذَابِ شَدِيدٍ \* الَّذِينَ يَسْتَحِبُّونَ الحَيَاةَ الدُّنْيَا عَلَى الْآخِوَةِ وَيَصُدُّونَ

عَنْ سَبِيلِ الله وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا، أُولَـٰئِكَ في ضَلال بَعيدٍ \* وَمَا أَرسَلْنَا مِن رَّسُولِ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ، فَيُضِلُّ اللَّهُ مَن يَشَاءُ ويَهْدِي مَن يَشَاءُ، وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ \* ١ : ٤

### ٧٥ – السجدة :

﴿ الهَ \* تَنزِيلُ الكِتَابِ لا رَيْبَ فيه مِن رَّبِّ العالَمِينَ \* أَم يقولون افْتَرَاهُ، بلْ هُوَ الحقُّ مِن رَّبِّك لِتُنذِرَ قومًا مَّا أَتَاهُمْ مِن نَّذيرِ من قبْلِكَ لَعَلَّهم يَهتَدُونَ ﴾.

بعدهما نزلت سورتا الطور، والحاقة (٧٦، ٧٦) بغير فواتح، ومن آياتهما ندرك أن المشركين لجوا في عنادهم وكفرهم، وضاقوا بهذا التحدى الذى كشف عجزهم وألزمهم الحجة؛ فعادوا على بدء، يخبطون في متاهة الحيرة ويتعثرون في أمر هذا القرآن، لا يستقرون على قول فيه، كدأبهم في أول المبعث حين تحيروا فيه بين أن يقولوا هو قول شاعر، أو كاهن أو مجنون، وإنهم لعلى يقين من أن العرب تدرى من الشعر والكهانة والجنون، ما لا يمكن أن يصدقوا هذه المزاعم فيها يتلو المصطفى، عليه الصلاة والسلام، من آيات القرآن.

## ٧٦ - الطور:

﴿ فَذَكُّرْ فَمَا أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِكَاهِنِ وَلاَ مَجْنُونٍ \* أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَتَرَبَّصُ بِهِ رَبْبَ الْمَنُونِ \* قُلْ تَرَبَّصُوا فَإِنِّى مَعَكُمْ مِنَ الْمُتَرَبِّصِينَ \* أَمْ تَأْمُرُهُمْ أَحْلاَمُهُمْ بِهِ الْمَنُونِ \* قُلْ تَوْبُونَ \* أَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلَهُ، بَلِ لاَّ يُؤْمِنُونَ \* فَلْيَأْتُوا بِحَديثٍ مِثْلِهِ إِنْ كَانُوا صَادِفِينَ \* 19 : 78

## ٧٨ - الحاقة :

﴿ فَلَا أُقْسِمُ بِمَا تُبْصِرُونَ \* وَمَا لَا تُبْصِرُونَ \* إِنَّه لَقَوْلُ رَسُولٍ تَدِيمٍ \* وَمَا هُوَ بَقُولِ شَاعِدٍ ، قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُون \* تَنْزِيلٌ من رَبِّ العُالَميِن \* وَلُو تَقَوَّلُ عَلَينًا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ \* لَاَحَذْنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ \* ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَيِينَ \* وَلُو تَقَوَّلُ عَلَينَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ \* لَاَحَذْنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ \* ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَيِينَ \* وَلُو تَقَوَّلُ عَلَينَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ \* لَاَحَذْنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ \* ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَيِينَ \* وَإِنَّهُ لَتَذْكِرَةٌ لِلْمُتَقِينَ \* وَإِنَّا لَنَعْلَمُ

أَنَّ مِنْكُمْ مُكَذَّبِينَ \* وَإِنَّهُ لَحَسْرَةً عَلَى الْكَافِرِينَ \* وَإِنْهُ لَحَقُّ الْيَقينِ \* فَسَبَّحْ باسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ ﴾ ٣٨: ٥٨

بعد هذا التحدى الصادع المكرَّر، نزلت، في أواخر العهد المكي، سورتا الروم والعنكبوت مفتتحتين بـ «الم» ولا تستهل السورتان بذكر القرآن وتنزيله من رب العالمين، لكن فيهما كلتيهما، احتجاجًا للمعجزة التي يصر المبطلون، عمن عميت قلوبهم، على جحدها مع ظهور آيتها لكل ذي بَصَرٍ وبصيرة.

# ٨٤ - الروم :

﴿ الْمَ \* غُلِبَتِ الرُّومُ \* فِي أَدْنَى الْأَرْضِ وَهُم مِّن بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَعْلِبُونَ ﴾ ١ : ٣

﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فَى هَـٰذَا الْقُرْآنِ مَنْ كُلِّ مَثَلِ ، وَلَئِنْ جِئْتَهُمْ بِآيَةٍ لَيَقُولَنَّ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِ الَّذِينَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِ الَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴾ لَا يَعْلَمُونَ \* فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقَّ، وَلَا يَسْتَخِفَّنَكَ الَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴾ لا يَعْلَمُونَ \* فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقَّ، وَلَا يَسْتَخِفَّنَكَ الَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴾ 10 : 30.

# ٥٨ - العنكبوت:

أَنَا نَذِيرُ مُبِينٌ \* أَوَ لَمْ يَكْفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الكِتَابَ يُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ، إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرَحْمَةً وَذِكْرَىٰ لِقَوْم يُؤْمِنُونَ﴾ ٤٥: ٥١

### \* \* \*

وَبِداً الوحى في العهد المدنى، بعد الهجرة، بسورة «البقرة» مفتتحة بد: ﴿ الرَّبِ \* ذَٰلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ ﴾ ٢:١

وفى هذه السورة المدنية الأونى، حسم القرآن قضية المعاجزة بهذا التحدى الصادع:

﴿ وَإِنْ كَنتُمْ فَى رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِن مِّثْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَاءِكُمْ مِّن دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ \* فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَاتَّقُوا النَّارَ اللَّهِ وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ، أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ ﴾ ٢٤: ٢٣

وبعدها، لم تنزل سورة مبدوءة بالحروف المقطعة، غير سورت آل عمران والرعد، وهما من أوائل السور المدنية، وفيهما يطرد ملحظ الاحتجاج للمعجزة وتقرير نزولها بالحق من الله الحي القيوم، وإنذار الذين كفروا بها، بعذاب شديد، والله عزيز ذو انتقام.

# ٣ - آل عمران:

﴿ اللَّمَ \* اللَّهُ لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ الحَى الْقَيُّومُ \* نَزَّلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنْزَلَ النَّوْرَاة والإِنْجِيلَ \* مَن قَبْلُ هُدًى لِلنَّاسِ ، وَانْزَلَ الْفُرْقَانَ ، إِنَّ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ ، وَاللَّهُ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامٍ ﴾ ١ : ٤ اللَّذِينَ كَفْرُوا بِآيَاتِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ ، وَاللَّهُ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامٍ ﴾ ١ : ٤

﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتُ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أَمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ، فَأَمَّا الَّذِينَ في قُلُوبهمْ زَيْغُ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلَهِ، وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللهُ، وَالرَّاسِخُونَ في الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مِّنْ عند رَبِّنَا، وَمَا يَذَّكُرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ ﴾ ٧

٩ - الرعد:

﴿ الْمَرْ، تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ؛ والَّذِى أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ الْحَقُّ وَلِكَنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يُؤْمِنُونَ﴾ ١

﴿ وَلَوْ أَنَّ قُرْآنًا سُيِّرَتْ بِهِ الْجِبَالُ أَوْ قُطَّعَتْ بِهِ الْأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ الْمَوْتَىٰ، بَلَ لِلَّهِ الْأَمْرُ جَمِيعًا، أَفَلَمْ يَيْنُسِ الَّذِينَ آمَنُوا أَن لَّو يَشَاءُ اللهُ لَهَدَى الَّناسَ جَميعًا، وَلاَ يَزَالُ الَّذِينَ كَفَرُوا تُصِيبُهم بِمَا صَنَعُوا قَارِعَةٌ أَوْ تَحُلُّ قَرِيبًا مِنْ دَارهِم حَتَّىٰ وَلاَ يَزْالُ الَّذِينَ كَفَرُوا تُصِيبُهم بِمَا صَنَعُوا قَارِعَةٌ أَوْ تَحُلُّ قَرِيبًا مِنْ دَارهِم حَتَّىٰ يَأْتِينَ وَعَدُ اللَّهُ، إِنَّ اللَّهَ لاَ يُخْلِفُ الْمِيعَادَ \* وَلَقَدْ اسْتُهْزِئَ بِرُسُلٍ مِن قَبْلِكَ يَأْتُهُمْ، فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ ﴾ ٣٢: ٣٦

﴿ وَكَذَٰلِكَ أَنْزَلْنَاهُ حُكْمًا عَرَبِيًّا، وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ بَعْدَ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ اللَّهِ مِن وَلِيٍّ وَلَا وَاقِ﴾ ٣٧

\* \* \*

بسورة الرعد، انتهت السور المبدوءة بفواتح من أحرف مقطعة، كما انتهت قضية التحدى والمعاجزة بآية البقرة التي كررت تحديهم بأن يأتوا بسورة من مثل هذا القرآن إن كانوا في ريب منه، فإن لم يفعلوا ، ولن يفعلوا، فليتقوا النار.

\* \* \*

ونخلص من هذا الاستقراء الكامل للفواتح في سورها وترتيب سياقها، بالملاحظ الآتية:

1 - أنها بدأت من أوائل الوحى فى سورة القلم، لافتة إلى سر الحرف، ثم كثرت وتتابعت فى أواسط العهد المكى - من سورة ق وترتيب نزولها الرابعة والثلاثون إلى سورة القصص وترتيب نزولها التاسعة والأربعون - حين بلغ الجدل فى القرآن أشده، فعُرِضَتْ قضية التحدى، وظلت آيات القرآن تعاجزهم وتتحداهم أن يأتوا بمثله أو بسورة منه، إلى أول العهد المدنى الذى نزلت فيه آية البقرة فحسمت الجدل العقيم، بعد أن لزمتهم الحجة على صدق المعجزة، بعجزهم مجتمعين أن يأتوا بسورة من مثله.

٢ - ما من سورة بُدئت بالحروف المقطعة ، إلا كان فيها احتجاج للقرآن وتقريس نزوله من عند الله ، ودحض لدعاوى من جادلوا فيه . مع التنظير لموقف المجادلين فيه ، عوقف أمم قبلهم كذبوا بآيات الله واستهزئوا برسله تعالى فحق عليهم العقاب .

٣ - أكثر السور المبدوءة بالفواتح، نزلت في المرحلة التي بلغ فيها عتو المشركين أقصى المدى، وأفحشوا في حمل الوحى على الافتراء والسحر والشعر والكهانة، فواجههم القرآن بالتحدى. وعاجزهم مجتمعين، ومن ظاهرهم من الجن، أن يأتوا بسورة من مثله مفتراة، أو فليأتوا بعشر سور، أو بحديث مثله، ما داموا يزعمون أن محمدًا افتراه وتقوله.

وأفحموا، عجزوا جميعًا عن أن يأتوا بسورة من مثله، وإنه لكتاب عربى مبين: الفاظه من لغتهم، وحروفه هى حروف معجمهم، تلك الحروف التى تقرأ مقطعة، مفردة أو مركبة، فلا تعطى دلالة ما. لكنها حين تأخذ مكانها فى القرآن يتجلى سرها البياني المعجز.

\* \* \*

هكذا وقفتُ أمام فواتح السور، فكانت اللمحة المضيئة لسر الحرف. وما أعجب سره:

ما أعجب أن تتحقق آيات الإنسان الناطق، بحروف من مثل: أ، ح، ر، س، ص، ط، ع، ق، ك، ل، م، ن، هـ، ى!

حروف صهاء، قد تتألف منها أصوات عجهاء لا تُبين ولا تنطق.

ومنها تصاغ الكلمات فيحقق بها الإنسان آية نطقه وبيانه، ويحقق آية القراءة والعلم، متميزًا عن الحيوان الأعجم، ومرتقيًا بإنسانيته إلى درجتها العليا في الكائنات، ومحتملا بها أمانة التكليف ومسئولية الخلافة في الأرض.

وبها نزلت آيات المعجزة البيانية، فتجلى سر الكلمة فى البيان الأعلى الذى أعيا العربَ أن يأتوا بسورة من مثله، والحروف التى يتألف منها مبذولة لهم فى لغتهم. التى نزل بها القرآن كتابًا عربيًّا مبينًا.

وانطلاقًا من هذا الملحظ لسر الحرف، أقدم هنا لقضية الإعجاز البيانى، بعض الشواهد من حروف قرآنية، حاول اللغويون والبلاغيون في تأويلها أن يعدلوا بها على وجه التقدير، عن الوجه الذي جاءت به، لكى تلبى مقتضيات الصنعة الإعرابية وتخضع لقواعد المنطق البلاغى المدرسي، فبقيت هذه الحروف تتحدى كل محاولة بتغيير أو تقدير لحذف أو زيادة.

منها مثلا حرف الباء، في مثل آية القلم: ﴿ مَا أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبُّكَ بِمَجْنُونٍ ﴾.

جرى النحاة والمفسرون على القول بأن هذه الباء زائدة في خبر ما، كما تأتى زائدة في خبر ليس. فهى تعمل في لفظ الخبر، ويبقى الحكم الإعرابي على أصله منصوبًا بفتحة مقدرة على آخر الخبر، منع من ظهورها اشتغال المحل بحركة حرف الجر الزائد.

لا يعنون بلفظ الزيادة أنها تأتى عبثًا أو لغوًّا، وإنما هي زائدة عندهم للتأكيد.

وقد جاء «ابن هشام» بهذه الباء الزائدة فى الخبر، مع خمسة مواضع أخرى لزيادة الباء، وأدرجها جميعًا تحت حكم عام هو: معنى التأكيد المستفاد من الباء الزائدة (١).

ومع تنبههم إلى أن من هذه المواضع ما تكون الزيادة فيه واجبة وغالبة وضرورة، جرت الصنعة الإعرابية على قصر عملها على اللفظ دون المعنى.

وباستقراء ما في القرآن من خبر «ما، وليس» تلقانا كثيرا، ظاهرة مجيء هذه الباء المقول بزيادتها، في خبرهما المفرد الصريح غير المؤول.

<sup>(</sup>١) ابن هشام: مغنى اللبيب ١/١٩ ط الجمالية بالقاهرة ١٣٢٩.

وقد أحصيت من مواضع مجىء الباء فى خبر «ليس» الصريح المفرد، ثلاثا وعشرين آية، فى مقابل ثلاث آيات فحسب، جاء فيها خبر ليس غير مقترن بالباء. وهى آيات: (النساء ٩٤، هود ٨، الرعد ٤٣)

ولها سياقها الخاص، نتدبره بعدُ.

وكذلك خبر «ما» الصريح المفرد يأتى غالبًا مقترنًا بالباء المقول بزيادتها، إلا أنْ تُتلَى «ما» النافية، بالفعل «كان» فينصب الخبر به صريحًا مفردًا غير مقترن بالباء في آيات :

البقرة ١٦ : ﴿ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ ومعها آيتا: الأنعام ١٤٤، ويونس

آل عمران ٦٧ : ﴿ مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا ﴾ .

الأعراف ٧ : ﴿ فَلَنَقُصَّنَّ عَلَيْهِمْ بِعِلْمٍ ، وَمَا كُنَّا غَائِبِينَ ﴾ .

الأنعام ٢٣ : ﴿إِلَّا أَنْ قالوا واللَّهِ رَبِّنا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ﴾.

الْأَنفال ٣٣ : ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ .

الْأَنْفَالَ ٥٣ : ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِّعْمَةً أَنْعَمَها عَلَىٰ قَوْمٍ حتَّىٰ يُنافُونِهِم ﴿ . يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِم ﴾ .

يوسف ١١١ : ﴿مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَىٰ﴾.

الإسراء ١٥ : ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذَّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ .

الإسراء ٢٠ : ﴿ وَمَا كَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مَحْظُورًا ﴾ .

الكهف ٥١ : ﴿ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ الْمُضِلِّينَ عَضُدًا ﴾ .

مريم ٦٤ : ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نُسِيًّا ﴾ .

الشعراء ٨ : ﴿ وَمَا كَانَ أَكْثُرُهُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ ٢٦، ١٢١، ١٣٩، ١٣٩، ١٣٩،

الشعراء ٢٠٩ : ﴿ ذِكْرَىٰ، وَمَا كُنَّا ظَالِمِينَ ﴾ .

النمل ٣٢ : ﴿ مَا كُنتُ قَاطَعَةً أَمْرًا حَتَّىٰ تَشْهَدُونِ ﴾ .

القصص ٤٥ : ﴿ وَمَا كُنتَ ثَاوِيًا فِي أَهْلِ مَدْينَ ﴾ .

القصص ٥٩ : ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقُرَىٰ خَتَّىٰ يَبْعَثَ فِي أُمِّهَا رَسُولًا يَتُلُو عَلَيْهِمْ آياتِنَا، ومَا كُنَّا مُهْلِكِي الْقُرَىٰ إِلَّا وَأَهلُهَا ظَالِمُونَ ﴾ . ظَالِمُونَ ﴾ .

الأحزاب ٤٠ : ﴿مَّا كَان مُحَمَّدُ أَبِا أَحَدٍ مِّن رِجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ اللَّهِ ﴾.

وانظر معها آیات: البقرة ۱۹٦، الأنفال ۳۵، یونس ۳۷، ۷۱، هود ۲۰، یوسف ۷۳، ۲۸، الأحقاف ۹، یوسف ۲۸، ۱۸، الکهف ۲۸، مریم ۶، ۲۸، الأنبیاء ۸، یس ۲۸، الأحقاف ۹، الزخرف ۱۳...

وأما في غير أسلوب «ما كان» فالأكثر في البيان القرآني أن يقترن خبر «ما» الصريح، بهذه الباء المقول بزيادتها.

لم تتخلف فيها أذكر إلا في آية المجادلة:

﴿الَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنكُم مِّن نِّسَائِهِمْ مَّا هُنَّ أُمَّهَاتِهِم، إِنْ أُمَّهَاتُهُمْ إِلَّا اللَّاثِي وَلَدْنَهُمْ﴾.

وآية يوسف : ﴿ مَا هَذَا بَشُرًّا إِنْ هَـٰذَا إِلَّا مَلَكُ كُويمُ ﴾.

وأمام هذه الظاهرة الأسلوبية، من غلبة اقتران خبر «ما، وليس» بالباء، لا يهون القول بأنها حرف زائد، إذ مقتضى القول بزيادتها، إمكانُ الاستغناء عنها واطراحها، وهو ما لا يؤنس إليه البيان القرآني.

\* \* \*

والمفسرون يذهبون كذلك إلى أن هذه الباء زائدة للتأكيد(١١).

<sup>(</sup>١) انظر الزمخشري في (الكشاف) جـ٤ سورة القلم. ومغني اللبيب: ٩٧/١.

وفى منهجنا، لا تؤخذ الباء هنا بمعزل عن نظائرها، وقد نلحظ فى آيات قرآنية أن الباء تقترن بخبر المنفى بـ «ليس» فلا تؤكد النفى، بل تنقضه وترده تقريراً وإلزامًا مثل قوله تعالى: ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ ﴾.

الباء فيها لم تؤكد النفي، بل هي تنقُضه وتجعله تقريراً وإثباتًا.

فلننظر إذن في كل الآيات التي يقترن فيها خبر «ما وليس» بالباء، مقارَنةً بالتي استغنى الخبر فيها عن هذه الباء، لعل الاستقراء يهدينا إلى ملاحظ بيانية في الكتاب العربي المبين المسكم، تعطى سر هذه الباء: متى تلزم الخبر؟ ومتى يستغنى عنها؟

ونبدأ بخبر «ما» غير المتلوة بكان، فنلحظ في النظم القرآني أن الباء تلزمه في الآيات المحكمات:

البقرة ٨ : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ آمَنًا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ .

البقرة ٧٤ : ﴿ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ .

معها آیات: البقرة ۸۵، ۱۲۰، ۱۲۹، ۱۲۹، آل

عمران ٩٩.

الأنعام ١٣٢ : ﴿وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ﴾.

معها: هود ۱۲۳، النمل ۹۳.

الأنعام ١٠٧ : ﴿ وَمَا جَعَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا، وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلٍ ﴾ .

معها: الشوري ٦.

البقرة ٩٦ : ﴿ يَوَدُّ أَحَدُّهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ ، ومَا هُوَ مُمَزَّخْزِجِهِ مِنَ الْبَقرة ٩٦ الْعَذَابِ أَن يُعَمَّرُ ﴾ .

البقرة ١٠٢ : ﴿ وَمَا هُم بِضَارِّينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾.

ق ٢٩ : ﴿مَا يُبَدُّلُ القَولُ لَدَىُّ وَمَا أَنَا بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيدِ﴾.

معها: فُصلت ٤٦.

البقرة ١٦٧ : ﴿كَذَلِكَ يُرِيهِمُ اللَّهُ أَعْمَالَهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ، وَمَا هُمْ بِخَارِجِينَ مِنَ النَّارِ﴾.

هود ٢٩ : ﴿ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الَّذِينَ آمنُوا، إِنَّهُم مُّلَاقُو رَبِّهِمْ ﴾. . . معها: الشعراء ١١٤.

هود ٨٣ : ﴿وَمَا هِيَ مِنَ الظَّالِمِين بِبَعِيدٍ﴾.

يوسف ١٧ : ﴿وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِن لَنَا وَلَوْ كُنَّا صَادِقينَ﴾.

النحل ٤٦ : ﴿ أُو يَأْخُذَهُمْ فِي تَقَلَّبِهِمْ فَمَا هُمْ بِمُعْجِزِينَ ﴾.

غافر ٥٦ : ﴿إِنْ فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كِبْرٌ مَّا هُمْ بِبَالِغِيهِ ﴾.

إبراهيم ٢٢ : ﴿مَا أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنتُمْ بِمُصْرِخِيٌّ ﴾ والأنعام ١٣٤.

يوسف ٤٤ : ﴿قَالُوا أَضِغَاثُ أَحْلَامٍ وَمَا نَحْنُ بِتَأْوِيلِ الْأَحْلَامِ يَعَالِمِينَ﴾.

يوسف ١٠٣ : ﴿ وَمَا أَكْثُرُ النَّاسِ وَلُو حَرَصْتَ بِمَوْمَنَيْنَ ﴾ .

الشعراء١٣٨، ١٣٧: ﴿إِنْ هَـٰـذَا إِلَّا خُلُقُ الْأَوَّلِينَ \* وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴾.

النمل ٨١ : ﴿ وَمَا أَنْتُ بِهَادِى الْعُمْى ِ عَنْ ضَلَالَتِهِمْ ﴾. معها: الروم ٥٣ .

فاطر ٢٢ : ﴿ وَمَا أَنْتَ بِمُسْمِعٍ مَن فِي الْقُبُورِ ﴾.

الصافات ١٦٢ : ﴿مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ بِفَاتِنِينَ﴾.

الطور ٢٩ : ﴿ فَذَكِّرْ فَمَا أَنتَ بِنَعْمَةِ رَبِّكَ بِكَاهِنٍ وَلَا مَجْنُونٍ ﴾ . معها : القلم ٢ .

التكوير٢٢-٢٤ : ﴿ وَمَا صَاحِبُكُمْ بَمَجْنُونٍ \* وَلَقَدٌ رَآهُ بِالْأَفْقِ الْمُنِينِ \* وَمَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِضَنينٍ ﴾ .

الطارق ١٣، ١٤: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلٌ فَصْلٌ \* وَمَا هُوَ بِالْهَزْلِ ﴾.

فهل تكون الباء زائدة، مع اطراد مجيئها في هذا الأسلوب، لم تتخلف فيها أذكر، إلا في آيتي المجادلة: ﴿مَا هُنَّ أُمَّهَاتِهُمْ ﴾.

ويوسف : ﴿مَا لَمُذَا بَشُرا﴾؟

أو هل يكفى القول بأن الباء زيدت لمجرد تأكيد النفي؟

العربية تعرف أساليب عدة للتأكيد اللفظى والمعنوى، كالقسم والتكرار وأدوات التأكيد المعروفة، ولابد أن يكون لكل أسلوب منها ملحظٌ بياني يميزه عن سواه.

وقد نحس فى كل هذه الآيات التى اقترن فيها خبرُ «ما» بالباء، أن المقام مقام جحد وإنكار،

ولعله قد أغنى عنها في آيتي المجادلة ويوسف، التقرير المستفاد من القَصْر بعدهما: ﴿إِنْ أَمِهَاتُهُم إِلاَ اللَّائِي وَلَدْنَهُمْ ﴾ ﴿إِنْ لَهَذَا إِلاَ مَلكُ كريم ﴾.

كما أغنى عنها في خبر «ما كان » أن النفى بهذا الأسلوب يفيد الجحد، فاستغنى عن الباء.

#### \* \* \*

وننظر في خبر «ليس» فيهدى البيان القرآني إلى وجوب التفرقة بين الجمل الخبرية منها، والجمل الاستفهامية.

فحيث يجيء النفي بليس في الجمل الخبرية، في مقام الجحد والإنكار اقترن الخبر بالباء، كما في آيات:

البقرة ٢٦٧ : ﴿وَلا تَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ وَلَسْتُم بآخِذِيهِ إِلاَّ أَن تُعْفِقُونَ وَلَسْتُم بآخِذِيهِ إِلاَّ أَن تُعْفِضُوا فِيهِ﴾.

آل عمران ١٨٢ : ﴿ ذَٰلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلَّامٍ لِّلْعَبيدِ ﴾ .

معها: الأنفال ٥١، الحج ١٠، فصلت ٤٦.

المائدة ١١٦ : ﴿قَالَ سُبْحَانَكَ، مَا يَكُونُ لَى أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بَعْقَ لَي مَا لَيْسَ لِي بَحَقً

الأنعام ٦٦ : ﴿قُل لَّسْتُ عَلَيْكُم بِوَكِيلٍ ﴾ •

الأنعام ٨٩ : ﴿ فَإِنْ يَكُفُرْ بِهَا هَـٰؤُلَاءِ فَقَدْ وَكُلْنَا بِهَا قَوْمًا لَّيْسُوا بِهَا لِللهُ وَلَيْنَ اللهُ وَالْمَا لَيْسُوا بِهَا بِهَا يَكُونِينَ ﴾ .

الحجر ٢٠ : ﴿وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشَ وَمَن لَّسْتُمْ لَهُ بِرَازِقِينَ﴾.

الْأَنعام ١٢٢ : ﴿ كَمَن مَّثَلُهُ فِي الظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا ﴾.

الأحقاف ٣٢ : ﴿ وَمَن لاَّ يُجِبْ دَاعِيَ اللَّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ ﴾ .

المجادلة ١٠ : ﴿ وَلَيْسَ بِضَارِّهِمْ شَيْئًا إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾.

ولا يستوى البيان بهذه الباء، والاستغناء عنها فى خبر «ليس» بأسلوب النفى البسيط المعتاد، حين يكون قائل الجملة الخبرية غير مستيقن مما ينفيه، بل يجرى لسانه بهذا النفى وفى نفسه من الأمر شىء يمنع من التقرير والجحد، كالذى فى آية الرعد:

﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَسْتَ مُرْسَلًا، قُلْ كَفَىٰ بِاللَّهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ ﴾ ٤٣.

أو يكون المقام في حاجة إلى التثبت قبل نفى الخبر، كآية النساء:

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوا وَلَا تَقُولُوا لَمِنْ أَلْقَىٰ إِلَيْكُمُ السَّلَامَ لَسْتَ مُؤْمِنًا تَبْتَغُونَ عَرَضَ الْحَيَاةِ الدَّنْيَا فَعِنْدَ اللَّهِ مَغَانِمُ كَثِيرَةً، كَذَٰلِكَ كُنتُم مِّن قَبْلُ فَمَنَّ اللَّهُ عَلَيْكُم فَتَبَيَّنُوا، إِنَّ الله كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ ٩٤.

أو يغنى عن تقرير النفى بالباء، تعقيبُ على الجملة الخبرية بما ينقلها من الإخبار عن غيب لم يقع، إلى ماض قد تقرر وكان، كآية هود:

﴿ وَلَئِنْ أَخَّرْنا عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِلَىٰ أُمَّةٍ مَعْدُودَةٍ لَيَقُولُنَّ مَا يَحْبِسُهُ، أَلا يَوْمَ يَأْتِيهِمْ

لَيْسَ مَصْرُوفًا عَنْهُمْ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ﴾ ٨.

وهذه الآيات الثلاث فحسب، هي التي لم يقترن خبر ليس فيها بالباء، في الكتاب العربي المبين.

\* \* \*

هذا عن الجمل الخبرية المنفية بـ «ليس».

وأما الجمل الاستفهامية، فيطرد مجيء الخبر فيها مقترنًا بالباء، لا يتخلف.

وما من آية منها، يمكن أن تحتمل نفيًا أو تأكيدًا لنفى، بل ينتقض النفى فيها جميعًا، ويصير إلى إثبات مؤكد وتقرير ملزم.

ويبلغ التقرير والإثبات فيها، أن يُستغنى عن جواب المستفهَم عنه، أو يجاب عنه بلفظ «بلى» المختص بإيجاب ما يُستفهم عنه منفيا.

فلنتدبر كل ما فى القرآن من آيات استفهامية لجمل منفية بليس، والخبر فيها صريح غير مؤوَّل:

الأَنعام ٣٠ : ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِفُوا عَلَىٰ رَبِّهِمْ، قَالَ أَلَيْسَ هَذَا بِالْحَقَّ، قَالَ أَلَيْسَ هَذَا بِالْحَقَّ، قَالَ أَلَيْسَ هَذَا بِالْحَقِّ، قَالَ أَلَيْسَ هَذَا بِالْحَقِّ، قَالَ أَلَيْسَ هَذَا بِالْحَقِّ،

الأنعام ٥٣ : ﴿ أَلْيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ ﴾ .

الأُعراف ١٧٢ : ﴿ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ ، قَالُوا بَلَىٰ شَهِدْنَا ﴾ .

هود ٨١ : ﴿إِنَّ مَوْعِدَهُمُ الصَّبْحُ، أَلَيْسَ الصَّبْحُ بِفَريبٍ ﴾.

العنكبوت ١٠ : ﴿ أَوَ لَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُودٍ الْعَالَمِينَ ﴾ .

يَسَ ٨١ : ﴿ أُولَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوٰتِ وَالْأَرْضَ بِقَادرِ عَسَلَىٰ أَن يَسَلَىٰ أَن يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ، بَلَىٰ وَهُوَ الْخَلَّقُ الْعَلِيمُ ﴾ .

: ﴿ أَلْيْسَ اللَّهُ بِكَافِ عَبْدَهُ، وَيُخَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِن دُونِهِ الزمر ٣٦

وَمَن يُضْلِلُ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ ﴾.

: ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِعَزِيزٍ ذِي انْتِقَامٍ ﴾ . الزمر ۳۷

الْأَحْقَافِ ٣٤ : ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَلَيْسَ هَـٰذَا بِالْحَقِّ، قَالُوا بِلَيْ وَرَبُّنَاكِهِ.

> : ﴿ أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقادِرِ عَلَىٰ أَن يُحْيِيَ الْمَوْتَىٰ ﴾ . القيامة ٤٠

: ﴿ فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِالدِّينِ \* أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَحْكُم التين ٧، ٨ الْحَاكِمِينَ ﴾.

النفى في هذه الآيات جميعًا قد انتقض وخرج إلى تقرير باتِّ وإثبات حاسم. فهل جاء معنى التقرير والإثبات في هذه الآيات، من خروج الاستفهام عن معناه الأصلى، على ما قرره علماء البلاغة؟.

معروف أن الاستفهام قد يخرج إلى هذا الوجه من التقرير، كما قد يخرج إلى وجوه أخرى كالاسترحام والضراعة أوالنفى والزجر والوعيد أوالتوقع والانتظار . . .

وهذه الآيات خاصة بالاستفهام عن منفى بليس، وقد انتقض النفي فيها جميعًا وخرج إلى التقرير لا إلى أي وجه آخر من الوجوه التي يعرفها البلاغيون.

ومن حيث اطرد اقتران الخبر فيها بالباء، تعيّن أن يكون لهذه الباء أثرها في الدلالة البيانية.

فلوقلنا مثلا: ألست غافلا عما حولك؟ أليس الصبح قريبًا؟

احتمل الاستفهام أن يكون على معناه الأصلى من طلب الفهم، وأن يخرج إلى التوبيخ أو التنبيه أو السخرية والتهكم أو التوقع والانتظار.

ولا شيء من هذه المعانى، مما تحتمله آيات الاستفهام المقترن خبر ليس فيها بالباء، وإنما هي للتقرير والإثبات لالمعني آخر. وهذا هو سر الباء التي قالوا إنها زائدة على الخبر لمعنى التأكيد، ثم جروا على إبطال عملها أصالةً في الخبر، وأعربوه منصوبًا منع من ظهور حركته الأصلية اشتغال محلها بحركة حرف الجر الزائد.

\* \* \*

وخلاصة ما هدى إليه الاستقراء لآياتها في البيان القرآني:

- أن الجمل الخبرية المنفية بـ «ما كان » لا يقترن خبرها بالباء. ووجه الاستغناء عن الباء، أن النفى بهذا الأسلوب يفيد الجحد أصالةً، شأنه شأن أسلوب الجحد في الفعل: «ما كان الله ليعذبهم».

- حيثها جاء الخبر منفيًّا بما أو ليس، في الجمل الخبرية، واقترن الخبر بالباء، أفادت تقرير النفي بالجحد والإنكار.

وتلزم الباء خبر ما وليس في هذا السياق، في البيان القرآني. ولا تتخلف إلا حين يكون المقام مستغنياً عن تقرير النفي، أو محتملا لشك في الخبر.

- فى الجمل الاستفهامية، يطرد اقتران خبر ليس بالباء، وبها ينتقض النفى ويخرج الاستفهام إلى إثبات حاسم وتقرير بات، لا إلى أى وجه آخر من سائر الوجوه التى يعرفها علم البلاغة فى خروج الاستفهام عن معناه الأول فى أصل اللغة.

\* \* \*

وإذ كشف حرف الباء عن سره فى البيان الأعلى، يبدو القول بزيادته مما يجفوه حس العربية المرهف. ولا يلطف من هذه الجفوة أن نعلم أنهم لم يعنوا بالزيادة مجرد الحشو أو الفضول، بل أدرجوها تحت الحكم العام لمعنى التأكيد بالباء الزائدة.

ولا أدرى ما إذا كان من المجدى، أن أقول في هذه الباء غير ما قرره النحاة،

كى تبقى حرفًا أصليًا غير زائد؟ وتظل على أصيل معناها فى الإلصاق<sup>(١)</sup>، وتعمل عملها المباشر فى الخبر ملصقة به غير مقول بزيادتها، ومنهما معاً يستفاد خبر المنفى بما وليسر،؟

غير أنى لا أشك في أننا لو رجعنا النظر في سائر المواضع الأخرى التي قال النحاة فيها إن الباء تأتى فيها زائدة، لهدى الاستقراء إلى ملاحظ بيانية ذات بال.

## \* \* \*

ولعلنا كذلك نعيد النظر في حروف أخر قالوا بزيادتها، لنلتمس سرها في البيان القرآني، كحرف «من» في آية الحجرات:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَاءِ الحُجرَاتِ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ \* وَلَوْ أَنَّهُمْ صَبَرُوا حَتَّىٰ تَخْرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ، واللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ ٥،٥.

تَصَرَّفَ به الظرفُ «وراء» من جموده مبنيا بمعنى خلف، إذ ليس الحكم فى الآية مقيدا بالنداء خلف الحجرات، بل من أى جهة من وراء حجراته صلى الله عليه وسلم، نادوه منها(٢).

ومن النظائر قوله تعالى: ﴿لا يُقَاتِلُونكُمْ جَمِيعًا إِلَّا فِي قُرِّي مُحَصَّنةٍ أَوْ مِن وَرَاءِ جُدُرِ﴾. الحشر١٤.

﴿وَمِن وَدَائِهِم بَرْزَخٌ إِلَىٰ يَوْمِ لِيُبْعَثُونَ﴾. المؤمنون ١٠٠.

وسيأتى فى الحديث عن «الظواهر الأسلوبية وسر التعبير» مثل آخر من قولهم بزيادة «لا» النافية قبل فعل القسم، فى مثل قوله تعالى:

﴿ لَا أَقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيَامَةِ \* وَلَا أَقْشِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَةِ ﴾.

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) اقتصر «سيبويه» على معنى الإلصاق في الباء. وجاء ابن هشام بالإلصاق معنى أول من معانى الباء - التي أحصاها فكانت عنده أربعة عشر، آخرها التأكيد بالباء الزائدة - وذكر فيه: «وقيل هو معنى لا يفارقها» مغنى اللبيب: ٩١/١.

<sup>(</sup>٢) بمزيد بيان، في (تفسير سورة الحجرات). ط كلية الشريعة بفاس (١٤٠٣هـ - ١٩٨٣م).

وننظر في حروف أخرى لم يتأولوها على تقدير زيادتها، بل قدروها محذوفة، ومضوا في تأويل الآيات على تقدير حرف محذوف وهو مراد.

ولنأخذ مثلا : حذف حرف «لا» مقدراً، في آيات:

يوسف ٨٥ : ﴿ قَالُوا تَاللَّهِ تَفْتَأُ تَذْكُرُ يُوسُفَ ﴾ .

النساء ١٧٦ : ﴿ يُبِيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ أَنْ تَضِلُّوا، وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾

البقرة ١٨٤ : ﴿ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾ .

تأويل الحذف فيها، يخضع للقاعدة النحوية في حذف «لا النافية».

وهم يقولون إنها تُحذف اطراداً في جواب القسم إذا كان المنفى مضارعًا. . وقدموا له شواهد من الشعر، وأما القرآن الكريم فقدموا منه آية يوسف:

على تأويل حرف (لا) محذوفًا، والتقدير: تالله لا تفتأ تذكر يوسف (١). والذى نفهمه، هو أنه متى اطرد الحذف - كقولهم - فالسياق حتًا مستغنٍ عن المحذوف، ولا وجه إذن لتقدير الحرف ثم تأويل حذفه.

لأن السياق متى أعطى المعنى المراد، مستغنيًا عن هذا الحرف أو عن غيره، كان ذكره من الفضول أو الحشو الذى يتنزه عن الكلام البليغ، فضلا عن البيان المعجز. وأراهم فى تقدير حرف نفى محذوف، حملوا «تفتأ» على: «ما زال» أمَّ الباب من أفعال الاستمرار(٢). وقد نلحظ أن «زال» لا تكون فعل استمرار إلا منفية، ومضارعها: ما يزال فإذا لم يسبقها حرف نفى فهى تامة بمعنى الزوال

<sup>(</sup>١) ابن هشام: مغنى اللبيب ٢/١٥٥، وابن الأثير: الجامع الكبير ١٣٧.

<sup>(</sup>۲) قال أبو زيد: ما أفتأت، وما فتئت أذكره، أي ما زلت أذكره... لا يتكلم به إلا مع الجحد. وقوله تعالى: «تاقه تفتأ، أي ما تفتأ». (الصحاح).

نقيض البقاء، ومضارعها: يزول واستعمالها تامة، كثير في العربية. وهي تتصرف فيه: فعلا ومصدراً واسم فاعل ومفعول وزمان ومكان...

على حين تفيد «فتى أنه معنى الاستمرار أصالة مستغنية عن حرف النفي . ولاتأتى تامة في العربية ، فيها أذكر . وقلما تتصرف فيها إلا بالفعل ماضيًا ومضارعًا : فتى يفتأ . ولاينفك عنهما معنى الاستمرار .

### \* \* \*

وأما ما جوزوا فيه الحذف بغير اطراد، فذكر ابن هشام في (المغني) أنه قيل به في آية : ﴿ يُبَيِّنُ اللهُ لكم أَنْ تَضِلُوا ﴾ على تقدير : لئلا تضلوا. ثم أضاف :

«وقيل: المحذوف مضاف، أي: كراهةَ أن تضلوا»

والآية من آيات الأحكام فى تشريع المواريث. وسياقها مستغن تمامًا عن تقدير حرف محذوف لم يجد البيان القرآن حاجة إلى ذكره. إذ لا يخطر على البال، إيهامُ أن يكون المعنى: يبين الله لكم لتضلوا! وإنما يبين الله لنا ما نتقى به الضلال.

ومتى أعطى السياقُ المعنى المراد مستغنيًا عن الحرف الذى قدروه محذوفًا، فذِكْرُ المحذوف الذى لا حاجة إليه، يأباه البيان العالى. إذ لو كان الحذف مما يوقع فى شبهة إيهام، لاقتضى المقام وجوب ذكره دفعًا لأى وَهْم. ولعله مراد «ابن جنى» فى (باب فى أن المحذوف إن دلت الدلالة عليه كان فى حكم الملفوظ به) (۱) إذ استهل الباب قبله (فى الاستغناء عن الشيء بالشيء) بقول سيبويه: «اعلم أن العرب قد تستغنى بالشيء عن الشيء حتى يصير المستغنى عنه مُسقَطًا من كلامهم »(۲)

ونتدبر آية الإفطار والفدية في تشريع أحكام الصيام:

﴿ يَنَا يُهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ \* أَيَّامًا مَعْدُوداتٍ، فَمَن كَانَ منكم مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعَدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ، وَعَلَى اللَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةً طَعَامُ مِسْكِينِ ﴾ البقرة ١٨٣، ١٨٤.

<sup>(</sup>١، ٢) ابن جني: (الخصائص) ٢٨٤/١، ٢٧٥ ط أولي.

والكلام فيها يطول: فالحذف فيها ليس مما يطرد على قواعد النحاة، وإنما هو مما يجوز ولا يطرد.

وقد اختلف علماء الأحكام والمفسرون في القول بنسخها أو إحكامها، وفي تأويلها على القولين:

منهم من قال إنها منسوخة، والقول بنسخها هو أول ما أورده «الطبرى» من الأقوال في تفسيرها:

«قال بعضهم، كان ذلك في أوَّل ما فُرض الصوم، وكان من أطاقه من المقيمين - غير المسافرين - صامه إن شاء، وإن شاء أفطره وافتدى فأطعم لكل يوم أفطره مسكينًا، حتى نُسخ ذلك، فلم تنزل الرخصة إلا للمريض والمسافر»(١) يعنى النسخ بقوله تعالى في الآية بعدها:

﴿ فَمِن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ، وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّة مِنْ أَيَّامٍ أَخَرَ، يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ﴾ ١٨٥.

على أن الإمام الطبرى، نقل كذلك، بعد القول بنسخ الحكم فى الآية، قولَ آخرين: «لم يُنسخ ذلك ولا شيء منه. وهو حُكم مثبت مِن لَدُنْ نزلت هذه الآية إلى قيام الساعة (٢).

وأصح الأقوال فيها عناه «أبي جعفر النحاس»، أنها منسوخة، ومن ألم يتعرض لقول بجعلها منسوخة فبمعنى يطيقونه على جهد. أو كانوا يطيقونه. ولم يتعرض لقول بتقدير «لا» محدوفة (الله ونقل فيها «أبو بكر الجصاص» في كتابه (أحكام القرآن) سورة البقرة، أقوالاً ثلاثة. أنها منسوخة، وغير منسوخة، وأن حكم النست للصحيح المقيم والمريض المسافر، والإفطار والفدية للشيخ لا يرجى له قضاء في أيام أخر، «قحكمه إيجاب الفدية في الحال، من غير خلاف أحد من نظرائهم القائلين به - فصار ذلك إجاعًا لا يسع خلافه».

<sup>(</sup>۲،۱) تفسير الطبرى: ۸۲،۷۷۲، ۸۲.

<sup>(</sup>٣) أبوجعقر النحاس (الناسخ والمتسوخ) ٢٠٠٠ السعادة هـ بالقاهرة: ١٣٢٣هـ.

وعند «الزُمخشرى»: أن يكون الحكم منسوخًا، وأن يكون تأويل الآية على تقدير: يتكلفونه على جهد منهم وعسر، وهم الشيوخ والعجائز.. وحكم هؤلاء الإفطار والفدية، وهو على هذ الوجه غير منسوخ (الكشاف).

وأما «القاضى أبو بكر ابن العربى» فقال فى كتابيه (أحكام القرآن، والناسخ والمنسوخ) إن الآية منسوخة. نقله القرطبى فى (جامع أحكام القرآن) فيها تقصى من أقوال فى الآية، ثم قال: «فقد ثبت بالأسانيد الصحاح عن ابن عباس، رضى الله عنهها، أن الآية ليست بمنسوخة، وأنها محكة فى حق من ذكر – الشيخ الكبير والمرأة الكبيرة وهما يطيقان الصوم، والمرضع والحامل إذا خافتا على أولادهما أفطرتا وأطعمتا – والقول الأول، بنسخها، صحيح أيضًا إلا أنه يحتمل أن يكون النسخ هناك بمعنى التخصيص».

وحاصل الأمر عند «ابن كثير» في تفسيره: «أن النسخ ثابت في حق الصحيح المقيم بإيجاب الصيام عليه، لقوله تعالى: ﴿ فمن شهد منكم الشهر فليصمه ﴾ وأما الشيخ الفاني الهرم الذي لا يستطيع الصيام فله أن يفطر ولا قضاء عليه، لأنه ليست له حال يتمكن فيها من القضاء».

وأوجز السيوطى فقال فى (إتقانه): قيل منسوخة بقوله تعالى: ﴿فَمَن شَهِدُ مُنْكُمُ الشَّهُرُ فَلْيُصِمُهُ وقيل محكمة، و«لا» مقدرة.

والقول بأن لا «محذوفة وهي مرادة» مما تداوله عدد من المفسرين، والفقهاء، في تأويل الآية، على القول بأنها محكمة غير منسوخة (١). وهي من شواهد «ابن هشام» في (المغنى) على جواز حذف «لا» وهي مرادة، على ما نقلنا آنفاً.

قال «أبو حيان» بعد أن ذكر أن القول بنسخها هو قول أكثر المفسرين:

«وجوَّز بعضهم أن تكون «لا» محذوفة، فيكون الفعل منفيًّا، وتقديره: وعلى الذين لا يطيقونه. حذَف «لا» وهي مرادة، كقول الشاعر:

<sup>(</sup>١) تفسير البغوى: ٤٠٤ على هامش ابن كثير، ط المنار. وكشاف الزنخشرى، والبحر المحيط (سورة البقرة) والإتقان في علوم القرآن للسيوطي: ط القاهرة ١٢٧٨هـ.

آلیت أمدح مقرفًا أبدًا ، آل المدیع ویده الرفد وقال آخر:

فخالِفٌ فلا والله تهبط تلعة من الأرض إلا أنت للذلِّ عارفُ وقال امرؤ القيس:

فقلت يمبن اللهِ أبرحُ قاعدًا ولو قطعوا رأسى لديكِ وأوصالى ثم عقب أبوحيان: «وتقديرُ (لا) خطأ لأنه مكان إلباس. ألا ترى أن الذى بتبادر إليه الفهم هو أن الفعل مثبت به ولا يجوز حذف (لا) وإرادتها إلا فى القسم والأبيات التى استدل بها هى من باب القسم. وعلة ذلك مذكورة فى النحوه. البحر المحيط.

والنحولم يمنع حذف (لا) في غير القسم، وإنما القاعدة حذفها اطرادًا مع القسم إذا كان المنفى فعلاً مضارعًا، وجوازه في غيره، على ما نقلنا آنفًا من كلام ابن هشام في (المغنى).

تبين من هذا العرض الموجز، أن الآيتين المختلف على القول بالنسخ فيهما تشرعان لحالين مختلفتين: الفدية على من يطيقونه، طعام مسكين.

والقضاء على من كان مريضًا أوعلي سفر، عدةً من أيام أخر.

والقضاء لا يكلف به إلا من عرض لـه عـذريبيـح الإفطار في شهـر رمضان، ثم يلزمه القضاء بعد زوال العذر فيصوم بعدد الأيام التي أفطرها.

وفى مثل هذ لا تقبل الفدية بديلًا من القضاء.

وإنما الفدية بنص الآية «على من يطيقونه».

فهل هم الذين لا يطيقونه؟

نستبعد، والله أعلم، أن تكون ( لا » خُذَفَت هنا وهي مرادة. فالآية من آيات التشريع والأحكام. وغير قريبٍ أن يعبر عنها القرآن بالإيجاب والشوت، فنتأولها على النفى والحذف.

ونأخذ بقول أبي حيان:

«وتقدير (لا) خطأ، لأنه مكان إلباس. ألا ترى أن الذي يتبادر إليه الفهم هو أن الفعل مثبت»؟

لقد قال تعالى فى أحكام الصيام: «وعلى الذين يطيقونه» فها ينبغى لنا أن نتأولها بالنفى: وعلى الذين لا يطيقونه، فنخرجها بهذا النفى إلى نقيض نصها الصريح بالإثبات.

ولعل الذين تأولوا الآية على تقدير حذف (لا) - صراحة أو مآلًا، فهموا (يطيقونه) بمعنى: يستطيعونه.

وليست الكلمتان: يطيقونه ويستطيعونه، سواء.

فى لفظ الاستطاعة، حسَّ الطواعية والمواتاة والقدرة. ولو كان المكلَّف بحيث يستطيع الصوم، فالتكليف قائم لا تقبل عنه فدية ولا قضاء. وبه نفهم ما روى عن عطاء فى دالشيخ الكبير الذى لا يستطيع الصوم».

وأما الطاقة فهى فى العربية أقصى الجهد ونهاية الاحتمال. وحين يقول العربى لصاحبه: هل تطيق هذا؟ لا يقولها إلا وهو يقدر أن هذا مما لا يحتمل ولا يستطاع.

وبهذه الدلالة على أقصى الجهد ونهاية الاحتمال، نُقل لفظ الطاقة إلى المصطلح العلمي في الطبيعة والرياضيات.

وجاءت «طاقة» مرتين في القرآن الكريم، بآيتي البقرة:

﴿ قَالُوا لَا طَاقَةَ لَنَا الْيَوْمَ بِجالُوتَ وَجُنُودِه ﴾

﴿رَبُّنَا وَلَا تُحُمُّلُنَا مَالًا طَاقَةَ لَنَا بِهِ﴾

وبهما نستأنس في فهم الآية الثالثة:

﴿وعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيةٌ طَعَامُ مِسكِينٍ ﴿

فندرك أن الأمر في احتمال الصوم إذا جاوز الطاقة إلى ما لا يطاق، سقط التكليف. لأنه لا تكليف شرعًا بما لا يطاق، والله سبحانه وتعالى لا يكلف نفسًا

إلا وسعها. فالحكم بالفدية في الآية، غير وارد على من يستطيعونه، إذ التكليف مع الاستطاعة قائم.

وغير وارد كذلك على من لا يطيقونه، بسقوط التكليف عمن لا يطيق. وإنما الفدية تيسير على من يطيقونه، بمعنى من يستنفد الصوم طاقتهم وأقصى احتمالهم، فليسوا بحيث يستطيعون القضاء عدة من أيام أخر.

ونقبل هنا قول من ذكروا في تفسير الآية:

«المريض الذي لا يرجى شفاؤه، والشيخ الفاني الهرم، لا قضاء عليه لأنه ليست له حال يصير إليها يتمكن فيها من القضاء»

كما نقبل قول الزمخشرى:

«يطيقونه، يتكلفونه على جهد منهم وعسر. وهم الشيوخ والعجائز، وحكم هؤلاء الإفطار والفدية. وهو على هذا الوجه غير منسوخ»

تيسيرًا على من لا يستطيعون القضاء عدة من أيام أخر.

وتبقى الآية على صريح نصها: ﴿وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين﴾ دون تأويلها على «حذف لا النافية وهي مرادة» والله أعلم.

ذلك مَثَلٌ بما قالوا فيه بحذف الحرف، يمكن أن يصدق على حروف أخر قالوا فيها بالتأويل على الحذف، ويقوم النص فى البيان القرآنى مستغنيًا عن تقدير حرف محذوف، ولافتًا إلى سر البيان فى الاستغناء عها قدروه محذوفًا.

\* \* \*

ومن النظائر، قوله عز وجل:

﴿إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمُوتِ والأَرْضَ أَنْ تَزُولًا﴾ فاطر ٤١.

﴿ وَيُمْسِكُ السَّمَاءَ أَن تَقَعَ عَلَى الأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾ الحج ٦٥.

﴿ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ، قَالُوا بَلَىٰ شَهِدْنَا، أَن تقولوا يومَ القيامةِ إِنَّا كُنَّا عن هنذا غَافلينَ ﴾ الأعراف ١٧٢.

﴿ يَاهُلَ الْكِتَابِ قَدْ جَّاءَكُمْ رَسُولُنا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَىٰ فَتْرَةٍ مِنَ الرُّسُلِ أَن تَقُولُوا مَا جَاءَنَا مِن بَشِيرٍ وَلا نَذِيرٍ، فَقَدْ جَاءكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ ﴾ المائدة ١٩.

وانظر معها آيات: البقرة ٢٨٢، المائدة ٢، الحجرات ٢، الفتح ٢٠...

#### \* \* \*

وقريب من هذا، الإبقاءُ على حرف «لا» مع تعطيل دلالته في صريح النص؛ كمثل صنيعهم في تأويل آية التوبة:

﴿لَا يَسْتَأْذِنُكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بالله واليوم الآخِرِ أَن يُجَاهِدُوا بَامْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ ﴾ ٤٤.

صريح سياقها: نفى استئذان المؤمنين فى الجهاد. حَملها مفسرون على نفى الاستئذان فى التخلف والقعود وترك الخروج للجهاد. من حيث بدا لهم أن الاستئذان لا يكون إلا فى التخلف والقعود. قال الإمام الطبرى:

«فأما الذى يُصدق بالله ويقر بوحدانيته وبالبعث والدار الآخرة والثواب والعقاب، فإنه لا يستأذن فى ترك الغزو وجهاد أعداء الله بماله ونفسه. وعن ابن عباس: فهذا تعيير للمنافقين حين استأذنوا فى القعود عن الجهاد من غير عذر. وعذر الله المؤمنين، فقال: لم يذهبوا حتى يستأذنوه صلى الله عليه وسلم "(١).

وهذا التأويل بنفى الاستئذان فى القعود، يبدو مخالفًا لما ذهب إليه الزمخشرى فى تقسير الآية :

«ليس من عادة المؤمنين أن يستأذنوك في أن يجاهدوا. وكان الخُلُص من المهاجرين والأنصار يقولون: لا نستأذن النبي أبدًا، ولنجاهدن أبدًا معه بأموالنا وأنفسنا (٢٠).

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى ۱۰۰/۱۰.

<sup>(</sup>٢) الكشاف: ٢/٤٥٤ سورة التوبة.

ونحتكم إلى النص القرآن، فنرى أن الأولى حمل الآية على نفى استئذان المؤمنين «أن يجاهدوا» لا أن يتخلفوا ويقعدوا. فليس المؤمن بحيث يستأذن فى أن يؤدى فريضة الجهاد، كما لا يستأذن فى إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة وصوم رمضان والحج.

وهذا هو ما تعطيه الآية بصريخ تعلق استئذان المؤمنين فيها بأن يجاهدوا، وصريح سياقها مع الآيات بعدَها:

﴿إِنَّمَا يَسْتَأْذِنُكَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَارْتَابَتْ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي رَيْبِهِمْ يَتَرَدَّدُون \* وَلَوْ أَرَادُوا الْخُرُوجَ لَأَعَدُّوا لَهُ عُدَّةً، وَلَكِنْ كَرِهَ اللَّهُ انْبِعَانَهُمْ فَهُمْ فَ فَتُبَّطَهُمْ وَقِيلَ اقْعُدُوا مَعَ الْقَاعِدِين \* ٤٥، ٤٦.

ومعها آية التوبة (٨٣) في هؤلاء المنافقين الذين ارتابت قلوبهم فهم في ريبهم يترددون :

﴿ فَإِن رَّجَعَكَ اللَّهُ إِلَىٰ طَائِفَةٍ مِنْهُم فَاسْتَأَذَنُوكَ لِلخُروجِ فَقُل لَّن تَخْرَجُوا مَعِيَ أَبدًا وَلَن تُقاتِلُوا مَعِيَ عَدُوًا، إِنَّكُم رَضِيتُم بِالقَّعُودِ أُوَّل مَرَّةٍ فَاقْعَدُوا مَعَ الخَالِفِينَ ﴾ ولَن تُقاتِلُوا مَعِيَ عَدُوا مِعَ الخَالِفِينَ ﴾ وإذ يقول تعالى لنبيه المصطفى:

﴿لا يَسْتَأَذُنُكُ الَّذِينَ يَؤْمُنُونَ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الْآخِرِ أَنْ يَجَاهِدُوا..﴾

نفهم الآية المحكمة بصريح لفظها وسياقها، دون تأويل لها بمثل ما نقل فيها الطبرى: لا يستأذنك في ترك الغزو والجهاد.

وننظر فى حروف أخرى لم يقولوا فيها بتأويل على تقدير زيادة أو حذف، وإنما أخذوا فيها بمذهب للنحاة يقول إن حروف الجر يمكن أن تتعاقب فيأخذ أحدها مكان الأخر وينوب بعضها عن بعض. . . «وهذا مما يتداولونه ويستدلون به» كما قال «ابن هشام»(١).

وهو مذهب رفضه من وصفهم «أبو هلال العسكرى» بالمحققين من أهل اللغة، ونقل عن «ابن درستويه» قوله:

«فى جواز تعاقبهما - أى الحرفين - إبطالُ حقيقة اللغة وإفسادُ الحِكمة فيها والقولُ بخلاف ما يوجبه العقل والقياس،

«قال أبو هلال: وذلك أن الحروف إذا تعاقبت خرجت عن حقائقها ووقع كل واحد منها بمعنى الآخر، فأوجب ذلك أن يكون لفظان مختلفان لهما معنى واحد. فأبى المحققون أن يقولوا بذلك، وقال به من لا يتحقق المعانى (٢).

وقال «ابن هشام» تعقيبًا على قولهم إن بعض حروف الجرينوب عن بعض: «وتصحيحُه بإدخال (قد) على قولهم: ينوب عن بعض. وإلا تعذر استدلالهم به، إذ كل موضع ادعوا فيه ذلك، يقال لهم فيه: لا نسلم أن هذا مما وقعت فيه النيابة. ولو صح قولهم، لجاز أن يقال: مررتُ في زيد، ودخلت من عمر، وكتبت إلى القلم.

«على أن البصريين ومن تبعهم يرون فى الأماكن التى ادَّعِيتْ فيها النيابة، أن الحرف باق على معناه» فإن كان تجوَّز فليكن فى الفعل، لأن التجوز فى الفعل أسهل منه فى الحرف.

ونعرض هذا الخلاف على البيان الأعلى: فيأبي أن نتأول حرفًا منه بحرف آخر

<sup>(</sup>١) مغنى اللبيب: ١٦٣/٢ ط صبيح/القاهرة.

<sup>(</sup>٢) أبو هلال العسكرى: الفروق اللغوية ١٣-ط الحلبي.

يمكن أن ينوب عنه. من ذلك مثلا، قوله تعالى: في آية التوبة:

﴿ فَهُمْ فِي رَيْبِهِمْ يَتَرَدُّدُونَ ﴾. -٤٥

قيل إن حرف (في) يمكن أن يتأول بحرف من أو اللام، على تقدير: فهم من ريبهم، أو لريبهم، يترددون.

ولا يقوم أحد الحرفين مقام الحرف في النص القرآن، وليس المقصود منه التعليل المستفاد من حرف اللام.

وإنما مناط التعبير فيه هذا الانغماس والملابسة الملحوظة في ظرفية «في»

وحرف «عن» في آية الماعون:

﴿ فَوْيِلٌ لِلمُصَلِّينَ \* الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾.

نستبعد قول من تأولوا السهو عن الصلاة في الآية، بأنه سهو في الصلاة. فليس السهو فيها بخطيئة أو منكر، وكل مؤمن عرضة لأن يسهو في صلاته فينجبر سهوه في الصلاة بسجود السهو أو بالسنن والنوافل على ما هو مقرر في باب صلاة السهو من أحكام العبادات.

كما لا نطمئن فى تفسير السهو عن الصلاة، إلى ما ذهب إليه الإمام الطبرى فى قوله: «وأولى الأقوال عندى بالصواب، أنهم ساهون لاهون يتغافلون عنها وفى اللهو عنها والتشاغل بغيرها تضييعها أحيانًا وتضييع وقتها أحيانًا أخرى، فصح بذلك قول من قال: عنى تركها»(١).

وقريب من هذين الوجهين في تأويل السهو عن الصلاة بتركها أو ترك وقتها ما أضافه الزنخشرى: أو لا يصلونها كها صلاها رسول الله صلى الله عليه وسلم والسلف. ولكن ينقرونها نقرًا من غير خشوع وإخبات، ولا اجتناب لما يُكره فيها

<sup>(</sup>١) تفسير الطبرى: الجزء الثلاثون، سورة الماعون.

من العبث باللحية والثياب وكثرة التثاؤب والالتفات، ولا يدرى الواحد منهم كما انصرف، ولا ما قرأ من السور»(١).

وحين نفهم الآية في سياقها مع الآيات قبلها، ومع الآية التالية لها وقد ارتبطت بها ارتباط الصلة بالموصول: «الذين هم يراءون»،

يعطينا حرف «عن» سره، فنرى النذير بالويل للمصلين الذين هم عن صلاتهم ساهون غافلون عن كونها قيامًا بين يدى الخالق، يكبح غرور الإنسان وينهاه عن الفحشاء والمنكر، ويأخذه بالخشوع والتواضع أمام جلال خالقه وعظمته وقدرته، ويرهف ضميره فيتقى الله فى اليتيم والمسكين مؤديًا حقها فى التواصى بالمرحمة.

ليس السهو عن الصلاة إذن سهوًا فيها ولا تركًا لها أو ترك وقتها، أو العبث باللحية والثياب وكثرة التثاؤب، وإنما هو سهو عن حكمتها، ومراءاة بها، قد يؤديها بعضهم في أوقاتها، ويتظاهرون بالخشوع فيها والإخبات رئاء الناس وقصدًا إلى منفعة. وصلاة الذي يدع اليتيم ولا يحض على طعام المسكين، لا يمكن أن تصدر عن قلب خاشع وضمير مؤمن، وحين لا تنهى الصلاة عن الفحشاء والمنكر، فذلك، والله أعلم، هو السهو عنها، تعود به طقوسًا شكلية ونفاقًا من المصلين يراءون به الناس.

\* \* \*

ونتدبر معها حرف «ثم» في آية البلد:

﴿ فَلَا اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ \* وَمَا أَدْرَاكَ ما العَقَبَةُ \* فَكُّ رَقَبَةٍ \* أَوْ إِطْعَامٌ فِي يَوْمٍ ذِي مَسْغَبَةٍ \* ثَمَّ كَانَ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَ وَصُوْا بِالصَّبْرِ وَتَوَاصَوْا بِالمرحمةِ ﴾ .

وقف مفسرون طويلًا عند عطف الإيمان على فك رقبة، بحرف «ثم» الذي يفيد الترتيب مع التراخى فتأولوه بما يخرج به من صريح سياقه وظاهر معناه، ليفيد

<sup>(</sup>۱) الكشاف: ٤-٢٣٧ وانظر معه تفسير الرازي: ٤٩١/٨.

إبعاد الإيمان عما قبله، والتراخي في الرتبة لا الترتيب.

قالوا: إن (ثم» جيء بها هنا قصدًا إلى إبعاد الإيمان عن فك رقبة أو إطعام يتيم أو مسكين، كيلا يكون معهما في رتبة واحدة. ونص عبارة (الزخمشرى) في (الكشاف):

«جاء بـ (ثم) لتراخى الإيمان وتباعده فى الفضيلة والرتبة عن العتق والصدقة، لا فى الوقت. لأن الإيمان هو السابق المقدم على غيره، ولا يثبت عمل صالح إلا به»

وإلى مثل هذا ذهب «أبو حيان» وزاده تفصيلًا فقال:

رثم: لتراخى الإيمان فى الفضيلة لا للتراخى فى الزمان، لأنه لا بد أن يسبق تلك الأعمال الحسنة الإيمان، إذ هو شرط فى صحة وقوعها من الطائع. أو يكون المعنى: ثم كان فى عاقبة أمره من الذين وافوا الموت على الإيمان إذ الموافاة عليه شرط فى الانتفاع بالطاعات، أو يكون التراخى فى الذكر، كأنه قيل: ثم اذكر أنه كان من الذين آمنوا... (1).

\* \* \*

وبعيدًا عن مثل هذه التاويلات، ناخذ حرف «ثم» على صريح معناه فى السياق، فنفهم أن القرآن إذ يرتب مراحل اقتحام العقبة الجدير بالإنسان المميز أن يكابده، يضع العتق والتراحم خطوتين سابقتين على الإيمان لازمتين له، مقررًا بذلك أن الإيمان لا يُرجَى فيمن يتسلط على عباد الله بالاسترقاق، أو يتحجر قلبه فيطيق في يوم ذي مسعبة، جوع يتيم ذي مقربة أو مسكين ذي متربة. فلا موضع لإيمان صادق، من مثل هذا الجاحد القاسي، يستعبد الخلق ويغفل عن حق اليتيم القريب أو المسكين في يوم مجاعة!. ويؤنس إلى هذا الفهم لحرف «ثم» آية الماعون:

﴿ اَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالدِّينِ \* فَذَالِكَ الَّذِي يَدُعُ الْيَتِيمِ \* وَلاَ يَحُضُّ عَلَىٰ

<sup>(</sup>١) البحر المحيط: الجزء الثامن (سورة البلد)

طُعام الْمُسْكِينِ﴾ وآية آل عمران:

﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وتَنْهُوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُنْهُوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللهِ ﴾.

والإيمان فيها مسبوق بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

ولا حاجة إلى احترازٍ بمثل قولهم: إن الإيمان شرط في صحة الطاعات.

لأن هذا من أصل العقيدة. وإنما يحترز عن الظن بأن ظاهر الإيمان يغنى عن المجاهدة والبذل والإيثار، وأن أداء العبادات يعفى من تكاليف الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، والتواصى بالصبر والحق والمرحمة.

\* \* \*

ومن الحروف التي تأولوها في القرآن الكريم، حرف الواو في آية النساء: ﴿ فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مَنَ النِّسَاءِ مَثْنَىٰ وَثُلَاث وَرُبَاعَ ﴾ - ٣٠.

كأنهم حسبوا أن العطف بالواو يعطى حاصل الجمع: تسع نساء! فقالوا: إن الواو فيها نائبة عن «أو»

وقد يكفى أن أنقل هنا من ردِّ «ابن هشام»:

«ولا يُعرف ذلك في اللغة، وإنما يقوله بعض ضعاف اللغويين والمفسرين».

ثم نقل من كلام «أبي طاهر حمزة بن الحسن الأصفهاني» في كتابه (الرسالة المعربة عن شرف الإعراب):

«القول فيها - أى فى آية النساء - بأن الواو بمعنى أو، عجز عن دَرْك الحق. فاعلموا أن الأعداد التى تجمع قسمان: قسم يؤتى به ليُضَم بعضه إلى بعض، وهو الأعداد الأصول، نحو:

﴿ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجِعتم، تِلْكَ عَشَرَة كَامِلَة ﴾ (١) ﴿ وَوَاعَدْنَا مُوسَىٰ ثَلَاثِينَ لَيْلَةً ﴾ (١) ﴿ وَوَاعَدْنَا مُوسَىٰ ثَلَاثِينَ لَيْلَةً ﴾ (١) .

«ولم يقولوا: ثُلاثَ وخماسَ، ويريدون ثمانية، كما قال تعالى: ﴿ثَلَاثَةِ أَيَّام فِي الْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ﴾

\* \* \*

ونستأنس لفهم آية النساء، بآية فاطر:

﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضِ جَاعِلِ الْمَلاثِكَة رُسُلًا أُولِي أَجْنِحَةٍ مَثْنَى وَثُلَاثَ وَرُباعَ ﴾ ١٠

<sup>(</sup>١) من آية البقرة ١٩٦ : ﴿ فَمَن لَمْ يَجَدُ فَصِيامَ ثَلَاثَةَ أَيَامَ فَي الحَجِ وَسَبَعَةَ إِذَا رَجَعَتُم، لَلْكُ عَشَرَةً كَامَلَةً ﴾ (٢) من آية الأعراف ١٤٢ وانظر دحمزة بن الحسن؛ الأصفهان في فهرست أبن النديم (١٩٩) وأنباه القفطي (٢/٥٥) و وحمزة بن الحسين بن عبدالله بن محمد الجباب؛ في بغية الوعاة ٢/١٤٥١، ١١٤٦/١٥

وآية سبأ: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحَدَةٍ ، أَنْ تَقُومُوا للهِ مَثْنَىٰ وَفُرادَىٰ ﴾ ٤٦ فندرك دلالة الواو في مثل هذا السياق، بما تفيد من كون الملائك، ليسوا جميعًا سواء أولى أجنحة مثنى، أو ثلاث، أو رُباع، بل منهم أولو أجنحة مثنى، ومنهم أولو ثلاث، وأولو رُباع.

وفی (آیة سبأ) یجوز لهم أن یقوموا لله مثنی وأن یقوموا فرادی أی وحدانا و مجتمعین (۱). ولو کان القول: مثنی أو فرادی، للزم أن یقوموا جمیعًا، إما مثنی وإما فرادی.

وبهذا الاستئناس، لا نرى السياق يستقيم، بل لا نرى المعنى يصح إطلاقًا، إذا ما وضعنا «أو» نيابة عن «الواو» في آية النساء. لأن مقتضى التخيير بـ: أو، أن ينكحوا إما مثنى أو ثلاث أو رباع، بحيث لا يحل لمن اختاروا أن ينكحوا مثنى، أن ينكحوا ثلاث أو رباع. وليس هذا هو الحكم المستفاد من الآية، في إباحة تعدد الزوجات مثنى وثلاث ورباع، ثم لا يتجاوز إلى المحظور وراء رباع.

ويخطئ سر العربية مَن لا يفرق بين: مثنى وثلاث ورباع، وبين اثنتين وثلاث وأربع، مجموعها تسع، فالأعداد لا تجمع إلا إذا جاءت على أصلها غير معدول بها إلى: مثنى وثلاث ورباع.

كما يخطئه من لا يميز بين «مثنى وثلاث ورباع» بما تفيد من إباحة التعدد مثنى وثلاث ورباع، بما وثلاث ورباع، بما تفيد من دلالة التخير يُقْتصَرُ فيها إما على مثنى أو ثلاث، أو رباع.

## \* \* \*

أحسب أن هذه الشواهد التي قدمتها تكفى لاجتلاء سر الحرف لا يقوم مقامه غيرُه ولا ينوب عنه.

<sup>(</sup>١) جامع القرطبي، سورة سباً، ٣١١/١٤ وانظر في (حرف الواو المفردة) من مغنى اللبيب، الأقوال في الأنواع الثلاثة لاستعمالها بمعنى أو، ورد ابن هشام.

ويُغنى عن مزيد تتبع هنا، ما قد يتاح لنا من تدبر سر الحرف في سياقه القرآنى عند الحديث عن «الأسلوب وسر التعبير» ثم في مسائل ابن الأزرق وأخص بالذكر منها المسألتين ١٢٠، ١٢١.

\* \* \*

# دلالات الألفاظ وسر الكلمة

من قديم شغلت قضية الترادف علماء العربية. واختلفت مذاهبهم فيها. والبيان القرآن يجب أن يكون له القول الفصل فيها اختلفوا فيه، حين يهدى إلى سر الكلمة لا تقوم مقامها كلمة سواها من الألفاظ المقول بترادفها.

والأمر كذلك في ألفاظ القرآن: ما من لفظ فيه يمكن أن يفوم غيره مقامه. وذلك ما أدركه العرب الخلّص الفصحاء الذين نزل فيهم القرآن.

وأحتاج هنا إلى نظر في مشكلة الترادف التي طال الجدل فيها والخلاف عليها.

ولا يشغلنا تعدد الألفاظ للمعنى الواحد، إذا كان عن اختلاف لغات القبائل العربية. وذلك ما لا خلاف فيه، فيها أعلم (١).

وإنما يشغلنا الترادف حين يقال بتعدد الألفاظ للمعنى الواحد، دون أن يرجع هذا الترادف إلى تعدد اللغات، أو يكون بين الألفاظ المقول بترادفها قرابة صوتية.

منا من يَعُدُّ هذا التعدد ظاهرةَ فقدان الحس اللغوى وعدم قدرته على ضبط الدلالات وتحديد معانى الألفاظ. أو يراه من الفضول والتزيد الذي لا فائدة فيه (٢).

ومنا من يراه ظاهرة ثراء وسعة وقدرة على التصرف. وما أكثر من يباهون بهذه الثروة اللغوية ويعدونها ميزة من مزايا العربية الشريفة!

وإن يكن تقدم الدراسات اللغوية قد جاوز بنا مرحلة المفاضلة الساذجة بين لغتنا وغيرها من اللغات، ووجَّهنا إلى البحث في خصائص العربية منتفعين بما هدت إليه البحوث العلمية في اللغويات والصوتيات؛ فلم تعد كثرة الألفاظ الدالة على المعنى الواحد، مدعاة فخر ومباهاة، وإنما أصبحت قضية تلتمس حلا.

#### \* \* \*

وحين ننظر فيها وصل إلينا من كتب اللغة ومعاجمها، نراها تسلك مسلكين متغايرين:

<sup>(</sup>١) أسيوطي: المؤهر في عنوم النغة، ٤٠٥ ط الحلبي.

<sup>(</sup>٢) أبن فارس: الصاحبي في فقه اللغة، ص٨.

منها ما يذهب إلى وجود الترادف فيجمع للمعنى أو الشيء الواحد ألفاظاً ذات عدد، دون إشارة إلى كونها لغات فيه. وهذا هو مذهب «أبى مسحل الأعراب ق ٢ هـ» في (كتاب النوادر) و «ابن السكيت - ٢٤٤ هـ» في (الألفاظ). وللفيروزابادي، صاحب القاموس - ٨١٧هـ حتاب اسمه (الروض المسلوف، فيها له اسمان إلى ألوف) وكتاب آخر في (أسهاء العسل) ذكروا أنه جمع فيه منها ثمانين اسهاً.

ولكن من كتب اللغة ما يميز دلالة خاصة لكل لفظ من الألفاظ التي تطلق على الشيء الواحد أو تتوارد على معنى من المعانى. وهو مذهب «أبي منصور الثعالبي» في (فقه اللغة) وأبي هلال العسكرى في (الفروق اللغوية) وأحمد بن فارس في (الصاحبي في فقه اللغة) وأبي الفتح ابن جنى في (الخصائص) وهم من علماء العربية في القرن الرابع للهجرة.

والخلاف بين المذهبين قديم. نقل «أحمد بن فارس» خبر الأصمعى حين سأله «الرشيد» في شعر غريب ففسره، فقال الرشيد:

«يا أصمعى، إن الغريب عندك لغَيرُ غريب.

قال: يا أمير المؤمنين، ألا أكون كذلك وقد حفظت للحجر سبعين اسها؟» وسُمِعَ «ابن خالويه» يقول: جمعتُ للأسد خمسمائة اسم، وللحيَّة مائتين. ورووا أنه قال يوماً في مجلس سيف الدولة بحلب: أحفظ للسيف خمسين اسماً. فتبسم «أبو على الفارسي»، وكان يومئذ بالمجلس، وقال: ما أحفظ له إلا اسماً واحداً وهو السيف.

ولما سأله ابن خالويه: فأين المهند، والصارم، والقضيب، والحسام، وكذا وكذا؟

أجاب أبوعلى: هذه صفات، وكأن الشيخ لا يفرق بين الاسم والصفة. ويقول «المبرد» في كتابه (ما اتفق لفظه واختلف معناه من القرآن المجيد):

«هذه حروف ألفناها من كتاب الله عز وجل، متفقة الألفاظ مختلفة المعانى متقاربة في القول مختلفة في الخبر، على ما يوجد في كلام العرب، لأن من كلامهم اختلاف اللفظين لاختلاف المعنيين، واختلاف اللفظين والمعنى واحد، واتفاق اللفظين والمعنى واحد:

«أما اختلاف اللفظين لاختلاف المعنيين فنحو قولك: ذهب وجاء، وقام وقعد، ويدً، ورجل، وفرس،

وأما اختلافها والمعنى واحد، فقولك: ظننت وحسبت؛ وقعدت وجلست، وذراع وساعد، وأنف ومِرسَن».

وأما اتفاقهما واختلاف المعنيين فنحو قولك: وجدت شيئاً وجدانا للضالة، ووجدت على الرجل موجدة أى غضبت، ووجدت زيدا كريما، أى علمت»(١) ما جاء به المبرد أمثلة لاختلاف اللفظين والمعنى واحد، فيه نظر: إذ ليس النظن والقعود والذراع والأنف، مرادفة للحساب والجلوس والساعد والمرسن.

على أن «المبرد» في موضع آخر، يرفض القول بالترادف، على ما سوف ننقله بعد.

وممن قالوا بوجود الترادف: قطرب أبو على البصرى، والفخر الرازى، والتاج السبكى... ويوشك أن يكون هذا هو مذهب السيوطى أيضا.

وأنكره علماء آخرون إنكاراً باتًا، منهم «ثعلب» الذي نقل عن ابن الأعرابي قوله:

«كل حرفين أوقعتها العرب على معنى واحد، فى كل منها معنى ليس فى صاحبه، ربما عَرَفناه فأخبرنا به، وربما غمض علينا فلم نلزم العرب جهله» ومسلك «الثعالبي» فى (فقه اللغة) يقطع برفضه القول بالترادف، وابن الأنبارى فى (كتاب الأضداد) يقرر أن هناك علة لغوية كامنة وراء تعدد لفظين فى

<sup>(</sup>١) المبرد: ما اتفق لفظه واختلف معناه: ص ٤٧.

معنى واحد، إذ أن كل لفظ منها يختلف عن الآخر فى المعنى اختلافا ما «وقد يكون الفرق دقيقاً لا ينتبه له إلا العارف بلغة العرب»(١).

وصنّف وأبو هلال العسكرى» كتابه (الفروق اللغوية) لبيان فروق الدلالات بين معانى ألفاظ مقول بترادفها. وصدَّره بباب وفي الإبانة عن كون اختلاف الألفاظ في لغة واحدة، يوجب اختلاف المعانى، فإذا جرى اسمان على معنى من المعانى أو عين من الأعيان في لغة واحدة، فإن كل واحد منها يقتضى خلاف ما يقتضيه الآخر، وإلا لكان الثانى فضلا لا يُحتاج إليه.

قال: «وإلى هذا ذهب المحققون من العلماء. وإليه أشار المبرد في تفسير قوله تعالى: ﴿لِكُلِّ جعلنامِنكُم شِرْعةً ومنهاجًا ﴾ قال: فعطف شِرعةً على منهاج، لأن الشرعة لأوَّل الشيء، والمنهاج لمعظمه ومتسعِه. ويعطف الشيء على الشيء، وإن كانا يرجعان إلى شيء واحد، إذا كان في أحدهما خلاف للآخر، فاما إذا أريد بالأول، فعُطِف أحدهما على الآخر، فهو خطأ.

«قال أبو هلال: والذى قاله المبرد ههنا فى العطف، يدل على أن جميع ما جاء فى القرآن وعن العرب من لفظين جاريين مجرى ما ذكرنا، من العقل واللب، والمعرفة والعلم، والكسب والجرح، والعمل والفعل. معطوفاً أحدهما على الآخر، فإنما جاز هذا فيهما لما بينهما من الفرق فى المعنى، ولولا ذلك لم يجُز عطف زيد على أبى عبد الله، إذا كان هو هو..

«وكما لا يجوز أن يدخل اللفظ الواحد على معنيين، فكذلك لا يجوز أن يكون اللفظان يدلان على معنى واحد، لأن فى ذلك تكثيراً للغة بما لا فائدة فيه» وقال «ابن فارس» فى كتابه (الصاحبى): «ومذهبنا أن كل صفة منها-أى الصفات الواقعة على الشيء الواحد – معناها غير معنى الأخرى. وقد خالف قوم فى ذلك فزعموا أنها وإن اختلفت ألفاظها، فإنها ترجع إلى معنى واحد».

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) ابن الأنبارى: الأضداد، ص٧. ط الكويت ١٩٦٠م.

وظلت القضية فيها أعلم، معلقة لم يستقر فيها أصحاب العربية على رأى، حتى بعد أن اتصلت دراساتنا اللغوية الحديثة بجديد البحوث في علوم اللغة والصوت والاجتماع.

وإن كان مذهب القول بالترادف هو الذي غلب وراج في العصور المتأخرة. ويقول به اليوم عدد من أصحاب التخصص في فقه اللغة وعلم الاجتماع اللغوى منهم والدكتور على عبد الواحد» الذي نشر في (مجلة الثقافة سنة ١٩٦٣) مقالا في مزايا لغتنا العربية، التي انفردت بشرف نزول الوحي بها. فكان مما عده من مزاياها، أنها تستطيع لثرائها أن تؤدي المعنى الواحد بعشرات الألفاظ

وه الدكتور إبراهيم أنيس، قطع في كتابه (دلالات الألفاظ) بوجود الترادف في العربية، فلم يلمح فرقاً، أى فرق، بين أن تقول مثلا: لم يسمع، وفي أذنيه صمم، وفي أذنيه وقر. وذكر الآية الكريمة شاهداً:

﴿ وَإِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِ آيَاتُنَا وَلَى مُسْتَكْبِرًا كَان لَمْ يَسْمَعْهَا، كَانَّ في أُذُنَيْهِ وَقُرًا ﴾ (١) وإلى عهد قريب، كانت قضية الترادف من بين ما شُغِلٌ به المجمع اللغوى في

القاهرة. وقد اقترح أحد السادة الأعضاء، أن نتخفف من ثقل المترادفات فنصنف معجهاً لألفاظ العربية، يستبعد في المعنى الواحد مازاد على لفظ واحد يختاره المجمعيون من حشد الألفاظ المترادفة (٢).

والقرآن الكريم كتاب العربية الأكبر، ومن الحق ألا ناخذ في القضية برأى دون عرضها على الكتاب العربي المبين، لأنه الذي يحسم ذلك الخلاف الذي طال

وفيها أشتغل به على المدى الطويل من تخصص فى الدراسات القرآنية، شهد التبع الاستقرائي لألفاظ القرآن في سياقها، أنه يستعمل اللفظ بدلالة معينة

 <sup>(</sup>١) أحسب أن الدكتور أنيس، عدل بعد ذلك عن مذهبه هذا، فغى مناقشة لأزمة الترادف، بلجنة الأصول
 في المجمع اللغوى، وقف مع من أنكروا الترادف.

 <sup>(</sup>٢) أنظر مقال الاستاذ أحمد أمين في العدد الثامن من مجلة المجمع اللغوى بالقاهرة. ولاحظ ما فيه من إشارة سريعة إلى نفى الترادف في القرآن.

لا يسوديها لفظ آخر، في المعنى الذي تحشد له المعاجم وكتب التفسير عدداً قلُّ أو كثر من الألفاظ.

\* \* \*

## الرؤيا والحلم:

في آيتي يوسف مثلا، عن رؤيا ملك مصر:

﴿يَاٰئِهَا الْمَلَا أَفْتُونِي فِي رُؤْيَاىَ إِنْ كُنْتُمْ لِلرُّؤْيَا تَعْبُرُونَ \* قَالُوا أَضْغَاثُ أَحْلَامٍ، وَمَا نَحْنُ بِتَأْوِيلِ الاَّحْلَامِ بِعَالِمِينَ ﴾ ٤٤،٤٣.

المعاجم تفسر الحلم بالرؤيا

فهل كان العرب الخلص في عصر المبعث. بحيث يضعون أحد اللفظين بدلًا من الآخر، حين تحداهم القرآن أن يأتوا بسورة من مثله، فيقال مثلا: أفتوني في حلمي إن كنتم للحلم تعبرون؟

ذلك مالا يقوله عربي يجد حسَّ لغته، سليقة وفطرة.

ونستقرئ مواضع ورود اللفظين في القرآن فلا يترادفان.

استعمل القرآن «الأحلام» ثلاث مرات، يشهد سياقها بأنها الأضغاث المهوشة والهواجس المختلطة، وتأتى في المواضع الثلاثة بصيغة الجمع، دلالة على الخلط والتهوش لا يتميز فيه حلم من آخر: في جدل المشركين:

﴿ بَلْ قَالُوا أَضْغَاثُ أَحْلَام بَلِ افْتَرَاهُ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ، فَلْيَأْتِنَا بِآيةٍ كما أُرسِلَ الأَوْلُونَ ﴾ الأنبياء: ٥

وعلى لسان الملأ، من قوم العزيز، حين سألهم أن يُفتوه في رؤياه: ﴿قَالُوا أَضِعَاتُ أَحَلَامٍ، وما نَحنُ بتأويلِ الأحلام بعالمين وسف ٤٤ وأما الرؤيا، فجاءت في القرآن سبع مرات، كلها في الرؤيا الصادقة، وهو لا يستعملها إلا بصيغة المفرد، دلالة على التميز والوضوح والصفاء.

من بين المرات السبع، جاءت الرؤيا خمس مرات للأنبياء، فهى من صدق الإلهام القريب من الوحى:

رؤيا إبراهيم عليه السلام في آية الصافات:

﴿ وَنَادَيْنَاهُ أَنْ يَاإِبْرَاهِيمُ \* قَدْ صَدَّقْت الرُّؤْيَا إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِى المُحْسنِينَ ﴾ ١٠٥،١٠٤

ورؤيا يوسف إذ دال له أبوه:

﴿ يَا بُنَى ۚ لَا تَقْصُصْ رُوْيَاكَ عَلَىٰ إِخُوتِكَ فَيَكِيدُوا لَكَ كَيْدًا، إِنَّ الشَّيْطَانَ لِإِنْسَانِ عَدُو مُبِينٌ ﴾ ٥

نتابع سياقها في السورة وقد صدقت وتحققت:

﴿ وَرَفَعَ أَبَوَيْهِ عَلَى الْعَرْشِ وَخَرُّوا لَهُ سُجَّدًا، وَقَالَ يَا أَبَتِ هَٰذَا تَأْوِيلُ رُؤْيَاىَ مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّى حَقًّا﴾ ١٠٠

ورؤيا المصطفى عليه الصلاة والسلام في الإسراء: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الرُّؤْيَا التِي أَرَيْنَاكَ إِلَّا فِتْنَةً لِلنَّاسِ ﴾

ورؤياه في الفتح :

﴿لَقَدْ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولُهُ الرُّؤْيَا بِالحقِّ، لَتَدْخُلُنَّ الْمسجِدَ الْحَرَامَ إِن شَاءَ اللَّهُ آمِلِينَ مُحَلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَخَافُونَ، فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَلِكَ فَتْحاً قَرِيباً ﴾ ٢٧

فهذه خمس مرات من استعمال القرآن للرؤيا من الأنبياء. والمرتان الأخريان فى رؤيا العزيز وقد صدقت. وفى آيتها عبر عنها القرآن مرتين على لسان الملك بالرؤيا، لوضوحها فى منامه وجلائها وصفائها، وإن بدت للملأ من قومه هواجس أوهام وأضغاث أحلام:

﴿ وَقَالَ المَلْكُ إِنِّى أَرَىٰ سَبْعَ بَقَراتٍ سِمَانٍ يَأْكُلُهُنَّ سَبِعٌ عِجَافٌ وَسَبْعَ سُنْبُلَاتٍ خُضْرٍ وَأُخَرَ يَابِسَاتٍ، يَأْتُهُا الْمَلا أَفْتُونِي فِي رُوْيَايَ إِن كُنْتُمْ لِلرُّوْيَا تَعْبُرُونَ \* قَالُوا

أَضْغَاثُ أَحْلَامٍ، وَمَا نَحْن بِتَأْوِيلِ الأَحْلامِ بِعَالمِينَ ﴾ يوسف: ٣٤،٤٣ وليست وتمضى القصة في سياقها القرآني، فإذا رؤيا الملك صادقة الإلهام، وليست كا بدت للملأ من قومه أضغاث أحلام.

\* \* \*

## آنس، وأبصر:

فى المعاجم، آنس الشيء أبصره، والصوت سمعه. واستأنس: استأذن. فهل تسيغ العربية النقية، حيث يقول القرآن: ﴿آنس نارًا﴾ أن يقال: أبصرها، أو نظرها، أو رآها، أو ما أشبه ذلك من الألفاظ التي يُظن أنها تتعاقب على معنى آنس؟

نستقرئ الاستعمال القرآنى، فيعطينا حِسَّ العربية المرهف، لا تقول «آنس» في الشيء تُبصره أو تسمعه إلا أن تجد فيه أنسا. فإذا قال العربي الأصيل: آنست، فقد رأى أو سمع ما يؤنسه.

والقرآن قد استعمل الفعل «آنس» خمس مراث، منها أربعٌ في النار التي رآها موسى عليه السلام إذ سار بأهله في البرية، فأنِس إليها وهذه آياتها:

طه ١٠ : ﴿إِذْ رَأَىٰ نَارًا فَقَالَ لأَهْلِهِ امْكُثُوا إِنِّى آنَسْتُ نَارًا لَّعَلِّى آتيكُم مِّنْهَا بِقَبَسِ أَو أَجِدُ عَلَى النَّارِ هُدًىٰ﴾ مِنْهَا بِقَبَسِ أَو أَجِدُ عَلَى النَّارِ هُدًىٰ﴾

النمل ٧ : ﴿إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لأهلِهِ إِنِ آنَسْتُ نَارًا سآتيكُم مِّنَهَا بِخَبَرٍ أَو آتِيكُمْ بِنَامِ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ لَا اللَّا اللَّالِمُ اللَّا الل

القصص ٢٩ : ﴿ فَلَمَّا قَضَى مُوسَىٰ الْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهلِهِ آنَسَ مِن جَانِبِ الطُّورِ نَارًا ، قَالَ لأهلِهِ امْكُثُوا إِنَّى آنَسْتُ نَارًا لَعَلِّى آتيكُم مِّنها بِخَبَرٍ أَوْ جَذْوَةٍ مِنَ النَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ ﴾ أَوْ جَذْوَةٍ مِنَ النَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ ﴾

والمرة الخامسة في آية النساء:

﴿وَابْتَلُوا الْيَتَامَىٰ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغُوا النَّكَاحَ فَإِن آنَسْتُم مِّنهمْ رُشدًا فَادْفَعُوا إِلَيْهِمْ أَمْوَالهم﴾ ٦

ليس الإيناس هنا مجرد إبصار لظواهر الرشد المادية الحسية في سن البلوغ ولكنه الطمأنينة المؤنسة بالابتلاء والامتحان، إلى أنهم قد رشدوا حقًا.

وفى القرآن من المادة، صيغة الفعل المضارع من الاستئناس فى آية النور: ﴿ وَيَا يُهَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

الاستئناس فيها ليس مجرد استئذان كما وهم الذين فسروه بذلك، وإنما هو حِسُّ الإيناس لأهل البيت قبل دخوله. ولا يسوغ فى ذوق العربية أن يقال مثلاً استأنس الشرطى، أو جابى الضرائب، أو الدائن. وإنما هو الاستئذان ليس فيه حِسُّ إيناس.

كما لا يسوغ استعمال «آنس» فى رؤية عدو أو نار حريق، أو فى سماع هزيم رعد وزئير وحش. .

\* \* \*

# النأي، والبُعد:

يأتى بهما أكثر المعجميين والمفسرين تأويلًا لأحدهما بالآخر، دون إشارة إلى فرق بينهما. وفَرَّقَ بينهما مَن أنكروا الترادف.

ونستقرئ مواضع الاستعمال القرآني للنأي والبعد فلايترادفان:

النأى يأتي بمعنى الإعراض والصد والإشاحة، بصريح السياق في آياته:

الإسراء ٨٣ : ﴿وَإِذَا أَنعَمْنَا عَلَى الإِنسَانِ أَعْرِضَ ﴿وَنَأَىٰ بِجَانِبِهِ﴾ معها: فصلت ٥١

الأنعام ٢٦،٢٥ : ﴿ حَتَّى إِذَا جَاءُوكَ يُبَجَادِلُونَكَ يَقُولُ الَّـٰذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَـٰذَ

إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ \* وَهُمْ يَنْهُوْنَ عَنهُ وَيَنْأُوْنَ عَنهُ وَإِنْ عَنهُ وَإِنْ يُهُوْنَ عَنهُ وَإِن يُهُلِّكُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾

وأما البعد، فيأتى بمختلف صيغه فى القرآن، على الحقيقة أو المجاز، فى البعد المكانى أو الزمانى، المادى منهما والمعنوى، بصريح آياته:

التوبة ٤٢ : ﴿ لَوْ كَانَ عَرَضًا قَرِيبًا وَسَفَرًا قَاصِدًا لاَّتَبَعُوكَ وَلِكُنْ بَعُدَتْ عَلَيْهُمُ الشُّقَّةُ ﴾

الزخرف ٣٨ : ﴿حَتَّىٰ إِذَا جَاءَنَا قَالَ يَالَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَك بُعْدَ المَشْرِقَيْنِ فَبِسَلَ الْقَرِينُ﴾

الفرقان ١٢ : ﴿إِذَا رَأْتُهُم مِّن مَكَان بَعيدٍ سَمِعُوا لَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴾

سِباً ٥٢ : ﴿ وَأَنَّى لَهُمُ التَّنَاوُشُ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ ﴾ معها: سبا٥٣

فُصلت ٤٤ : ﴿ أُولَـٰئِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَكَان بَعيدٍ ﴾ ﴿

هود ٨٣ : وَمَا هِيَ مِنَ الظَّالِمِينَ بِبَعِيدٍۗ ﴾

الأنبياء ١٠١ : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُم قِبْنَا الْحُسْنَىٰ أُولَـٰئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾

آل عمران ٣٠ : ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفس مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُّحْضَرًا، وَمَا عَمِلَتْ

مِن سُوءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَدًا بَعِيدًا﴾

الأنبياء ١٠٩ : ﴿ وَإِنْ أَدْرِى أَقَرِيبٌ أَمْ بَعِيدٌ مَا تُوعَدُونَ ﴾

المعارج ٦ : ﴿إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيدًا وَنَرَاهُ قَرِيبًا﴾

سبأ ١٩ : ﴿ فَقَالُوا رَبُّنَا بَاعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُوا أَنْفُسَهُم فَجَعَلْنَاهُمْ

أَحَاديثَ وَمَزَّقْنَاهُمْ كُل مُمَزَّقٍ﴾

النمل ٢٢ : ﴿ فَمَكَثَ غَيْرَ بَعِيدٍ ، فَقَالَ أَحَطْتُ بِمَا لَمْ تُحِطْ بِهِ وَجِئْتُكَ مِنْ

سَبَمْ بِنَبَا يَقِينٍ﴾

ق ٣١ : ﴿وَأُزْلِفَتِ الْأَجَنَةُ لِلْمُتَّقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ﴾

وكلها في البُعد المكاني أو الزمني.

وجاء البعد نقيضًا للقرب في لعنة الطرد بآيات:

هود ٩٥: ﴿ أَلَا بُعْدًا لِمَدْيَن كَمَا بَعِدَتْ ثُمُودُ ﴾

هود ٤٤، ٦٠، ٦٠: ﴿وقِيلَ بُعْدًا لِلْقَوْمِ الظالِمِينَ﴾ ومعها: المؤمنون ٤١، ٤٠ ٤٤ كما جاء في المعنويات في:

«شِقاق بعيد» بآيات: البقرة ١٧٦، الحج ٥٢، فصلت ٥٢

و «ضَلال معيد» بآيات: إبراهيم: ٣، ١٨، والنساء: ٦، ١١٦، ١٣٦، ١٦٧، والحج ١٢، ١١٦، ١٣٦، سبأ ٨، ق٢٧

والبعد، فيها جميعًا، نقيض القرب

على حين يخلُص النأى للصد والإعراض، نقيض الإقبال.

\* \* \*

# حَلَفَ وأقسم:

كثيرًا ما يُفسر أحدهما بالآخر. وقلها تفرق بينهما المعاجم.

وقد تأتى «حلف» في شواهد من الشعر الجاهلي بمعنى أقسم، في مثل قول

«النابغة الذبياني» : \* حلفت فلم أترك لنفسك ريبة \*

وقول «الأعشى» : \* حلفت له بالراقصات إلى مِنيَّ \*

وشاس بن عبدة : \* حلفتُ بما ضمَّ الحجيج إلى منى \*

ولكن اللافت من حِس العربية النقية، أنها تقول: حِلفة فاجر، وأحلوفة كاذبة، ولم يُسمع: حلفة بَرِّ وأحلوفة صادقة، إلا أن تأتي مجازا.

وفى العربية: أحلَفَ الغلامُ، جاوز رُهاق الحُلمُ فشُكَ فى بلوغه. وقد قالت العرب: ناقة محلفة السنام، للمشكوك فى سنها. وقالت: كميت محلفة، إذا اشتبه لونها بين الأحوى والأحم، فإذا كانت صافية الكُمتة، قالوا: كميت غير محلفة. وقالوا: حضارِ والوزنُ مجلفان، وهما كوكبان يطلعان قبل سُهيل، فيُظن بكل واحد منها أنه سهيل.

فهل يكون ما في الشعر من «حلف» في غير موضع الشك والريبة، من الضرورات الشعرية؟

نحتكم إلى البيان الأعلى، في النص المحكم المَوثّق، فيشهد الاستقراء الكامل بمنع ترادفهما:

جاءت مادة «ح ل ف» في ثلاثة عشر موضعًا، كلها بغير استثناء، في الجِنْث باليمين.

والغالب أن يأتى الفعل مسندًا إلى المنافقين، كآيات التوبة التى فضحت زيف نفاقهم : ﴿ وَسَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ لَوِ اسْتَطَعْنَا لَخَرَجْنَا مَعَكُمْ ، يُهْلِكُونَ أَنْفُسَهُمْ ، وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ ٤٢

﴿ وَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ إِنَّهُمْ لَمِنْكُمْ وَمَا هُم مِّنْكُمْ ﴾ ٥٦ ﴿ وَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ إِنَّهُمْ لَيُرضُوكُمْ ، وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَقُ أَن يُرْضُوهُ إِن كَانُوا مُؤْمِنِين ﴾ ٦٢

﴿ يَحْلِفُونَ بِاللهِ مَا قَالُوا وَلَقَدْ قَالُوا كَلِمَةَ الكُفرِ وَكَفَرُوا بعْدَ إِسْلَامِهِمْ ﴾ ٧٤ ﴿ يَحْلِفُونَ بِاللهِ لَكُمْ إِذَا انْقَلْبُتُمْ إَلَيْهِمْ لِتُعْرِضُوا عَنْهُمْ، فَأَعْرِضُوا عَنْهُمْ، إنَّهُمْ رَجْسٌ. . ﴾ ٩٥

﴿ يَحْلِفُونَ لَكُمْ لِتَرْضُوا عَنْهُمْ، فَإِنْ تَرضَوْا عَنْهُمْ فَإِنَّ اللهُ لَا يَرْضَىٰ عَنِ الْقَرْمِ الفَاسِقين﴾ ٩٦

﴿ وَلَيَحْلِفُنَّ إِنْ أَرَدْنَا إِلَّا الْحُسْنَىٰ ، وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ ١٠٧ ومعها في المنافقين. . كذلك، آيات:

النساء ٢١-٦٦ : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لِهُمْ تَعَالَوْا إِلَىٰ مَا أَنْزِلَ اللهُ وإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمَنَافِقِينَ يَصُدُونَ عَنْكَ صُدُودًا \* فَكَيْفَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهُمْ ثُمَّ جَاءُوكَ يَحْلِفُون بِاللهِ أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهُمْ ثُمَّ جَاءُوكَ يَحْلِفُون بِاللهِ إِنْ أَرَدْنَا إِلَّا إِحْسَانًا وتَوْفِيقًا \* أُولِئكَ الَّذِين يَعْلَمُ اللهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَعِظْهُمْ وقُل لَّهُمْ فِي أَنْفُسِهِمْ قَوْلًا بِلِيعًا ﴾

المجادلة ١٤ : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ تَوَلَّوْا قَوْمًا غَضِبَ الله عَلَيْهِم مَّا هُم مِّنْكُمْ وَلا مِنْهُم وَيَحْلِفُون عَلَى الْكَذِب وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾

المجادلة ١٨ : ﴿ يَوْمُ يَبْعَثُهُمُ الله جَمِيعًا فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلِفُون لَكُمْ وَلَا إِنَّهُمْ هُمُ الْكَاذِبُونَ ﴾ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَى شَيْءٍ، أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ الْكَاذِبُونَ ﴾

وآية القلم١٠-١٢ : ﴿ وَلاَ تُطِعْ كُلُّ حَلَّافٍ مَّهِينٍ \* هَمَّاذٍ مَّشَّاءٍ بِنَمِيمٍ \* مَنَّاعٍ

لِلْخَيْرِ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ ﴾

وجاء الفعل مرة واحدة مسندًا إلى ضمير الذين آمنوا فوجبت عليهم كفارة الحَلْف: ﴿ ذَٰلِكَ كَفَّارَةُ أَيْمانِكُم إِذَا حَلَفْتُم﴾ الماثدة ٨٩

وأما القسم، فيأتى في الأيمان الصادقة؛ وجاء موصوفًا بالعظمة في آية الواقعة: ﴿ وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ ﴾ ٧٦

وسؤالًا من الله تعالى، على وجه الاعتبار، لكل ذي حجر، في آية الفجر ٥:

﴿ هَلْ فِي ذَٰلِكَ قَسَمُ لِذِي حِجْرٍ ﴾ ؟

واختص القسم بحرمة الشهادة على الوصية، حيث لا يحل الحنث باليمين، في آيتي المائدة (١٠٨، ١٠٩)

وكان أصحاب الجنة، في سورة القلم، صادقين:

﴿إِذْ أَقْسَمُوا لَيَصْرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ \* وَلا يَسْتَثْنُونَ ﴾

وليس المجرمون بكاذبين إذ يقسمون يوم تقوم الساعة «ما لبثوا غير ساعة».

وكذلك يسند القسم في القرآن إلى الضالين، عن وَهُم منهم أو إيهام بالصدق، قبل أن ينكشف أنهم كانوا على ضلال، كما في آيات :

الأنعام ١٠٩ : ﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهَدْ أَيمانِهِمْ لَئِن جَاءَتُهُمْ آيَةٌ لَيُؤْمِنُنَّ بِهَا،

قُلْ إِنَّمَا الْآيَاتُ عِنْدَ اللهِ، وَمَا يُشْعِركُمْ أَنُّهَا إِذَا جَاءَتْ رَدُمُ اللهِ إِذَا جَاءَتْ

لَا يُؤْمِنُونَ﴾

فاطر ٤٢ : ﴿وَأَقْسَمُوا بِاللهِ جَهْدَ أَيمانِهِمْ لَئِن جَاءَهُمْ نَذِيرٌ لَيكُونُنَّ أَا وَادَّهُمْ إِلَّا أَ أَهْدَى مِنْ إِحْدَى الْأَمَمِ فَلَمَّا جَاءَهُمْ نَذِيرٌ مَّا زادهُمْ إِلَّا

نَفُورًا﴾

الأعراف ٤٩،٤٨ : ﴿ وَنَادَىٰ أَصْحَابُ الأَعْرَافِ رِجَالًا يَعْرِفُونَهُمْ بِسِيمَاهُمْ قَالُوا

مَا أَغْنَى عَنْكُمْ جَمْعُكُمْ وَمَا كُنْتُمْ تَستَكْبِرُونَ \* أَهَـٰـوْلاءِ

الَّذِينَ \* أَقْسَمْتُم لا يَنَالُهُمُ اللَّهُ بِرَحْمَةٍ ﴾ ؟

إِبْرَاهِيمِ ٤٤ ٪ ﴿ وَأَتَّذِّرِ النَّاسَ يَوْمَ يَأْتِيهِمُ الْعَذَابُ فَيَقُولُ الَّذِينَ ظَلَمُوا رَبَّنَا

أَخُوْنَا إِلَى أَجَلِ قريبٍ نُجِبْ دَعْوَتَكَ وَنَتَبِعِ الرُّسُلَ، أَوَلَمْ تَكُونُوا أَقْسَمْتُمْ مِن قَبْلُ مَا لَكُم مِنْ زَوَال﴾

النحل ٣٨

: ﴿ وَأَقْسَمُوا بِالِلَّهِ جَهْدَ أَيمانِهِمْ لا يَبْعَثُ الله مَن يَمُوتُ ، بَلَىٰ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًا وَلٰكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾

وفى آية المائدة ٥٣ : ﴿وَيَقُولُ الَّذِينَ آمَنُوا أَهْؤُلاءِ الَّذِينَ أَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيمانِهِمْ إِنَّهُمْ لَمَعَكُمْ، حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَأَصْبَحُوا خَاسِرينَ﴾

يحتمل سياقُها أن يكون هذا القسم قبل أن يُبتلى المنافقون بالتجربة الكاشفة عن كذبهم والله أعلم.

وأمام هذا البيان القرآن، لا يهون أبدًا أن نفسر القسم بالحلف، وصنيع القرآن يلفت إلى فرق دقيق بينها. فإن لم نقل إن القسم لليمين الصادقة - حقيقة أو وهمًا - والحلف لليمين الكاذبة على إطلاقها، فلا أقل من أن يكون بين دلالتها الفرق بين العام والخاص: فيكون القسم لمطلق اليمين بعامة، ويختص الحَلْفُ بالحنث في اليمين، على ما اطرد استعماله في البيان القرآن.

\* \* \*

### التصدع والتحطم:

وقوله تعالى في آية الحشر:

﴿ لَوْ أَنْزِلْنَا هَـٰذَا القُرآنَ عَلَىٰ جَبَلِ لَرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مُتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ اللهِ، وَيَلْكَ الْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ﴾ ٢١

ليس التصدع فيها مرادفًا للتحطم:

التصدع من الصدع، والأصل فيه الشق في الأجسام الصلبة، وتستعمله العربية مجازًا في الصداع، كأنه انشقاق في الرأس من الألم أو الخمار، ومنه آية الواقعة: ﴿وَكَأْسٍ مِن مَعِين \* لا يُصَدَّعُون عَنْهَا وَلا يُنْزِفُون ﴾ ١٩،١٨ كما يستعمل معنويًا في التصدع بمعنى التفرق والتمزق. والصدع بالأمر:

الفَصَلُ فيه بحسم قاطع، ومنه آية الحِجر: ﴿فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وأَعْرِضْ عَنِ اللَّهُ وَكَاصُدُعْ بِمَا تُؤْمَرُ وأَعْرِضْ عَنِ اللَّهُ وَكِينَ﴾

وأما الحطم فأصله فى العربية الهشم، مع اختصاص بما هو يابس وإن لم يكن صلبًا، كالعظام، وقيل للأسد حطوم، يحطم الفريسة ويهشمها. والحاطوم والحطمة: السنة المشئومة. ورجل حطم يلتهم كل شيء ولا يشبع. وراع حطمة وحطم، كأنه يحطم الماشية عند سوقها، لعنفه.

وهذا الملحظ الأصيل من التهشيم مع العنف والقسوة، لا نخطئه في الاستعمال القرآني للمادة، في المواضع الستة التي جاءت فيها:

الفعل في آية النمل ١٨:

﴿ قَالَتْ نَمْلَةً يَنَائِّهَا النَّمْلُ ادْخُلُوا مَسَاكِنَكُمْ لاَيَحْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لاَيَشْعُرُون﴾

وحطام، للزرع المصفر اليبيس المهشم، في آيتي الزمر والحديد:

﴿ أَلَم تَرَ أَن اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَمَاءِ مَاء فَسَلَكُهُ يَنَابِيعَ فِي الْأَرْضِ ثُم يُخْرِجُ بِهِ زَرْعًا مُحْتَلِفًا أَلْوَانُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَراهُ مُصْفَرًّا ثُمَّ يَجْعَلُهُ حُطامًا ﴾ ٢١

﴿اعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَهُوَّ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ يَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمُوالِ وَالْأَوْلَادِ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ الكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًّا ثُمَّ يَكُونُ حُطَامًا ﴾ ٢٠

وحُطَمة، في آيتي «الهمزة» لنار الله الموقدة تهشم كل هُمَزة لمزةٍ:

﴿ الَّذِي جَمَعَ مَالًا وَعَدَّدَهُ \* يَحْسَبُ أَنَّ مَالَه أَخْلَدَهُ \* كَلَّا لَيُنْبَذَنَّ في الحُطَمَةِ

\* وَمَا أَدْرَاك مَا الْحُطَمَةُ \* نَارُ اللَّهِ المُوقَدَةُ ﴾ ٢-٢

وهذا الحطم للهشيم اليبيس، غير التصدع للجبل الصلب في آية الحشر، وصدع الأرض في آية الطارق: ﴿ وَالسَّمِاءِ ذَاتِ الرَّجْعِ \* وَالأَرْضِ ذَاتِ الصَّدْعِ \* إِنَّهُ لَقَوْلٌ فَصْلُ \* وَمَا هُوَ اللهٰ إِلَهُ اللهٰ اللهٰ اللهٰ اللهٰ اللهٰ اللهٰ اللهٰ ١٤-١٤

\* \* \*

# الخشوع والخشية والخضوع والخوف :

والتصدع للجبل، في آية الحشر. آية البيان فيه، أن تراه خاشعًا متصدعًا من خشية الله، لو أنه تعالى أنزل عليه هذا القرآن، إذ ليس من شأن الجبل أن يخشع ولا أن يخشى، والخشوع والخشية، كلاهما، من أفعال القلوب التي لا تصدر عن جماد، إلا أن يكون ذلك من صنيع البيان يبث الحياة في الصخر الأصم.

وتفترق الخشية عن الخوف، بأنها تكون عن يقين صادق بعظمة من نخشاه، كما يفترق الخشوع عن الخضوع، بأننا لا نخشع إلا عن انفعال صادق بجلال من نخشع له.

وأما الخوف فيجوز أن يحدث عن تسلط بالقهر والإرهاب، كما أن الخضوع قد يكون تكلفًا عن نفاق وخوف، أو تقية ومداراة. والعرب تقول: خشع قلبه، ولا تقول: خضع، إلا تجوزًا.

وعجيب أمر هذا البيان المعجز في اطراد نسقه ولطف دلالاته وباهر أسراره: كل خشية فيه، على اختلاف صيغها، لا تكون إلا في الحياة الذئيا، لا في الآخرة، إذ الدنيا هي مجال الابتلاء:

وإذا تعلقت الخشية، في القرآن، بأمر يُخشَى، فإنه الغيب، والساعة، واليوم الآخر. أو العنت والكساد والإملاق، وضياع اليتامي، والإرهاق طغيانًا وكفرًا.

وأما إذا تعلقت بذات، لا بأمر، فإنها في تقدير القرآن، لا تكون إلا الحشية لله وحده، دون أي مخلوق. يطرد ذلك في كل مواضع استعمالها في الكتاب المحكم، بصريح الآيات:

يس ١١ : ﴿إِنَّمَا تُنْذِرُ مَنِ اتَّبَعَ الذَّكْرَ وَخَشِى الرَّحْمَـٰنَ بِالْغَيْبِ﴾ معها آيات: ق ٣٣، الأنبياء ٤٩، فاطر ١٨، الملك ١٣، الرعد ٢١، المؤمنون ٥٧.

البينة ٨ : ﴿ رَضِى اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَٰلِكَ لِمُنْ خَشِيَ رَبُّهُ ﴾

النازعات ١٩ : ﴿وَأَهْدِيَكَ إِلَىٰ رَبُّكَ فَتَخْشَىٰ﴾

الأحزاب ٣٧ : ﴿وَتَخْشَى النَّاسَ واللَّهُ أَحَقُّ أَن تَخْشَاهُ ﴾ معها آيات:

المائدة ٣، ٤٤ والتوبة ١٣ والبقرة ١٥٠، والنساء ٧٧.

التوبة ١٨ : ﴿وَلَمْ يَخْشُ إِلَّا اللَّهُ﴾

آل عمران ١٧٣ : ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَرَادَهُمْ إِيمانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعمَ الْوَكِيلُ ﴾ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعمَ الْوَكِيلُ ﴾

وتسند خشية الله في القرآن إلى: الذين يبلغون رسالات ربهم، ومن اتبع الذكر، والمؤمنين، والعلماء، والذين رضى الله عنهم ورضوا عنه...

فإذا كانت خشية الله متوقّعة من الجبل كما فى آية الحشر، أو من الحجارة كما فى آية البقرة: «وإن منها لما يهبط من خشية الله» ٧٤

فذلك من راثع البيان القرآنى إذ يبث الحياة فى الجامد الأصم، فيجعله بحيث يحس وينفعل، ويخشى الله ويخشع.

والخشوع كذلك، ليس من شأن الجبل الجامد، لأنه من أفعال القلوب. وإذا خشع الصوت أو خشع الوجه أو البصر، فإنما يكون ذلك من خشوع القلب. ويتسق البيان القرآني في استعماله للخشوع، كمثل اتساقه في استعمال

ويسمى البيان الفراني في استعماله للحشوع، كمثل السافة في استعم الخشية: فكل خشوع في القرآن إنما هو لله تعالى:

يأتى وصفًا أوبيانًا لحال المؤمنين، في هذه الحياة الدنيا، مطردا بلا تخلف، بصريح الآيات:

الإسراء١٠٧- ١٠٩ : ﴿إِذَا يُتلَىٰ عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ لِلاَّذْقَانِ سُجَّدًا ﴿ وَيَقُولُونَ

سُبْحَانَ رَبُّنَا إِن كَانَ وَعْدُ ربِّنا لَمَفْعُولًا \* وَيَخِرُّون لِلْأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا﴾

المؤمنون ٢،١ : ﴿ فَلَدَّ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ \* الَّذِينَ هُمْ فَى صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ المؤمنون ١٩٩ : ﴿ خَاشِعِينَ للَّهِ، لاَ يَشْتَرُونَ بَآيَاتِ اللَّهِ أَمَنًا قليلًا ﴾ الأنبياء ٩٠ : ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فَى الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهبًا الأنبياء ٩٠ : ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فَى الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهبًا وَرَهبًا وَرَهبًا وَرَهبًا وَرَهبًا وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ . ومعها آيات : البقرة ٤٥ ، الحديد ١٦ .

فإذا جاء الخشوع، في البيان القرآن من المجرمين والكفار، فذلك إنما يكون منهم في اليوم الأخر الذي كانوا يوعَدون، بصريح السياق في الأيات:

الغاشية ١-٤ : ﴿ هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الْغَاشِيَةِ \* وُجُوهُ يَوْمَثِلٍ خَاشِعَةً \* عامِلَةً نَاصِبَةً \* تَصْلَىٰ نَارًا حَامِيَةً \*

النازعات ١٢٠٨ : ﴿قُلُوبٌ يَوْمَئِذٍ وَاجِفَةً \* أَبْصارُهَا خَاشِعةً \* يَقُولُون أَئِنًا لَنَازعات ١٢٠٨ : ﴿قُلُونُ فَى الْحَافِرَةِ \* أَئِذَا كُنَّا عِظَامًا نَخِرَةً \* قَالُوا تِلْكَ إِنَّالَ كُنَّا عِظَامًا نَخِرَةً \* قَالُوا تِلْكَ إِنَّالَ كُنَّا عِظَامًا نَخِرَةً \* قَالُوا تِلْكَ إِنَّالَ كُنَّةً خَاسِرَةً ﴾

المعارج ٤٤،٤٣ : ﴿ فَذَرُهُمْ يَخُوضُوا وَيَلْعَبُوا حَتَّىٰ يُلاَقُوا يَوْمَهُمُ الذِي يُومَهُمُ الذِي يُوعَدُونَ \* يَوْمَ يَخُرُجونَ مِنَ الْأَجْدَات سِراعًا كَأَنَّهُمْ إلىٰ نُصبِ يُوفِضُونَ \* خَاشِعةً أَبْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ، ذَلِكَ نُصبِ الْيَوْمُ الَّذِي كَانُوا يُوعَدُونَ \*

الشورى ٤٥،٤٤ : ﴿ وَتَرَى الطَّالِمِينَ لَمَّا رَأُوا الْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلْ إِلَىٰ مَرَدٌ مِّن الشَّل ﴾ وَتَرَاهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَاشِعِينَ مِنَ الذَّل ﴾ سَبِيل \* وَتَرَاهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَاشِعِينَ مِنَ الذَّل ﴾ القمر ٧٠٦ : ﴿ فَتُولُ عَنْهُمْ يَوْمَ يَدُعُ الدَّاعِ إِلَىٰ شَيْءٍ نُكُو \* خُشَّعً القمر ٧٠٦ : ﴿ فَتُولُ عَنْهُمْ يَوْمَ يَدُعُ الدَّاعِ إِلَىٰ شَيْءٍ نُكُو \* خُشَّعً القمر ٢٠٨ أَنَّهُمْ جَرَادُ مُنْتَشِرٌ ﴾ الشَّارِةُ مَنْ الْأَجْدَاثِ كَأَنَّهُمْ جَرَادُ مُنْتَشِرٌ ﴾

وأمعن التدبر لهذا الملحظ من المراد مجىء خشوع المؤمنين لله في الدنيا، وخشوع الكفار والمجرمين والظالمين في الآخرة، وسرَّه البياني -فيما المح - هو أن خشوع

الكفار لا يكون إلا بعد أن يأتى اليوم الذى يوعَدون فيخشعوا خوفًا ورهبة وذلة، على حين يخشع المؤمنون في الدنيا، عن صدق إيمان وتقوى، وخشية لله.

وفى آية الحشر، لا يمنع الجبلَ من الخشوع إلا أن هذا القرآن لم ينزل عليه، وإلا لرأيته خاشعًا متصدعًا من خشية الله.

مثل يضربه الله تعالى للناس لعلهم يتفكرون.

فإذا كان الجبل الصلد الأصم بحيث يرى خاشعًا متصدعًا من خشية الله، لجلال هذا القرآن، فكيف بالإنسان المدرك الواعى، المميز السميع البصير؟

قلیل منه، وقد أنزِل إلیه هذا القرآن، أن يُرى خاشعًا من خشية الله، وإن الجبل لجدير بأن يُرى كذاك، لو أنزِل القرآن عليه.

ودون هذه الدرجة من الحس والتأثير والاعتبار، تُهدر إنسانية الإنسان بجحود عقله وقسوة قلبه، فيكون أقسى قلبا من الحجارة وأكثف حِسًّا من الجبل: ﴿وَتُلْكَ الْأَمْثَالُ نَضْرِبُها لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ﴾

#### \* \* \*

# زوج، وامرأة:

وترى البيان القرآني يستعمل لفظ «زوج» حيثها تحدث عن آدم وزوجه: (آيات البقرة ٣٥ والأعراف ١٩ وطه ١١٧)

على حين يستعمل لفظ «امرأة» في مثل: امرأة العزيز، وامرأة نوح وامرأة لوط، وامرأة فرعون.

قد يبدو من القريب أن يترادفا فيقوم أحد اللفظين مقام الآخر- وكلاهما من الألفاظ القرآنية- فنقول في «زوج آدم» مثلا: امرأة آدم، وفي «امرأة العزيز»: زوج العزيز.

وذلك ما يأباه البيان المعجز.

وهو الذي يعطينا سرَّ الدلالة في الزوجية مناط العلاقة بين آدم وزوجه في قصة أول زوجين من البشر. ولم تكن زوج آدم امرأة من أخريات، بل كانت وحدها الزوج، وكانت الزوجية، ولا شيء غيرها، مناط علاقتها بآدم، وسر وجودها. ونتدبر سياق استعمال القرآن للكلمتين:

كلمة زوج تأتى حيث تكون الزوجية هي مناط الموقف: حكمة وآية، أو تشريعًا وحُكمًا: في آية الزوجية قال تعالى:

﴿وَمِن آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مَنْ أَنَفُسِكُمْ أَزُواجًا لِتِسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مُودةً ورحمة﴾ الروم ٢١

﴿ والذين يقولون ربَّنا هَبْ لنا من أزواجِنا وفرياتنا قرةَ أعينٍ واجعلنا للمتقينَ إمامًا ﴾ - الفرقان ٧٤

وكذلك الأمر في «أزواج» بالحياة الآخرة، في مثل آيات: الواقعة ٧، والبقرة . ٢٥، وآل عمران ١٥، والنساء ٥٦، والزخرف ٧٠، ويس ٥٦...

فإذا تعطلت آيتها من السكن والمودة والرحمة، بخيانة أو تباين في العقيدة، فإذا تعطلت آيتها من السكن والمودة والرحمة، بخيانة أو تباين في العقيدة، فأمرأة لا زوج: ﴿ امرأة العزيز تراود فتاها عن نفسه قد شُغَفُها حُبًا﴾ يوسف ٣٠، ٥١

﴿ امرأة نُوح وامرأةَ لُوطٍ كانتًا تَحْتَ عَبْدَينِ من عِبادِنا صَالَحَيْنِ فخانتاهما فَلَمْ اللهِ شيئًا﴾ التحريم ١٠

- ومعها في امرأة لوط، آيات: العنكبوت ٣٣، النمل ٥٧، الحجر ٢٠، الذاريات ٨١، الأعراف ٨٣

(امرأة فرعون) وقد تعطلت آية الزوجية بينها، بإيمانها وكفره: التحريم ١١ وحكمة الزوجية في الإنسان وسائر الكائنات الحية من حيوان ونبات، هي اتصال الحياة بالتوالد. وفي هذا السياق يكون المقام لكلمة زوج، وزوجين وأزواج، من ذكر وأنثى، كآيات: النساء ١، هود ٤٠، الشورى ١١، يس ٣٦، الذاريات ٤٩، النجم ٥٤، النبأ ٨...

ومعها: المؤمنون ۲۷، الأنعام ۱۰۳، الزمر ٦، الرعد ٣، لقمان ١٠، الحج ٥، الشعراء ٧، طه ٥٣، ق٧..

فإذا تعطلت حكمة الزوجية فى البشر بعقم أو ترمل، فامرأة لا زوج، كالآيات في امرأة إبراهيم وامرأة عمران (هود ٧١، والذاريات ٢٩، آل عمران ٣٥) ويضرع زكريا إلى الله سبحانه:

﴿ وَكَانَتُ امْرَاتِي عَاقَرًا فَهُبُ لِي مِنْ لَّذُنُّكُ وَلِيًّا ﴾ مريم ٥

﴿ قَالَ رَبُّ أَنَّى يَكُونَ لَى غُلام وقد بِلَغَنَى الْكَبَرُ وَامْرَأَتَى عَاقَرَ ﴾ - آل عمران ٤٠ ثم لما استجاب له ربه وحققت الزوجية حكمتها، كانت الآية:

﴿ فاستجبنا له ووهبنا له يحيى وأصلحنا له زوجُه ﴾ الأنبياء ٩٠

وبملحظ دقيق من تقرير التكامل بين الزوجين، لم يستعمل القرآن الكريم كلمة «زوجة» - وإن صحت عربيةً - في الإفراد ولا في التثنية والجمع، بل هي زوجه وهو زوجها، وهما زوجان، وهن أزواجهم وهم أزواجهن، . . يطرد ذلك حيثها وردت الكلمة في البيان القراني . . .

والمحققون من فقهاء العربية لم ينكروا الترادف فى الألفاظ التى تختلف حروفها وموادها فحسب، بل أنكروه كذلك فى الألفاظ تتفق مادتها وحروفها، وتختلف صِيغُها وأبنيتها -إلا أن يجىء ذلك فى لغتين- بل إنه لا يجوز أن تختلف الحركتان فى الكلمتين ومعناهما واحد.

ونقل «أبو هلال» من ذلك مثلا، صيغ المبالغة: «إذا كان الرجل قويًا على الفعل قيل فعول، مثل صبور وشكور. وإذا فعل الفعل وقتا بعد وقت، قيل فعًال، مثل علام وصبًار. وإذا كان ذلك عادة له قيل مفعال، مثل معوان ومعطاء. ومن لا يتحقق المعانى يظن أن ذلك كله يفيد المبالغة فقط. وليس الأمر كذلك، بل هي مع إفادتها المبالغة تفيد المعانى التي ذكرناها.

« وكذلك قولنا: فعلت، يفيد خلاف قولنا: أفعلت، في جميع الكلام، إلا ما كان من لغتين. فقولك: سقيت الرجل، يفيد أنك أعطيته ما يشربه أو صببته في حلقه. وأسقيته: يفيد أنك جعلت له سِقيا أوحظًا من الماء. وقولك: شرقت الشمس، يفيد خلاف غربت، وأشرقت يفيد أنها صارت ذات إشراق,

« فأما قول بعض أهل اللغة إن الشَّعَرو الشَّعْر، والنَّهْر، والنَّهْر بمعنى واحد، فإن ذلك لغتان. وإذا كان اختلاف الحركات يوجب اختلاف المعانى، فاختلاف المعانى أنفسها أولى أن يكون كذلك »(١)

#### \* \* \*

ويجلو لنا كتاب العربية الأكبر، هذا الملحظ الدقيق من فروق الدلالات بين الألفاظ تختلف حركاتها أو صِيغُها من المادة الواحدة...

من ذلك مثلا:

<sup>(</sup>١) أبو هلال العسكري: الفروق اللغوية، ١٢، ١٣. ط القدسي/١٣٥٣هـ.

### أشتات، وشتى:

مادتهما واحدة، والشتُّ والشتات في اللغة التفرق والاختلاف. وقد وردت المادة خمس مرات في القرآن الكريم، ثلاث منها بصيغة شتى، في آيات:

طه ٥٣ : ﴿وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ أَزُّوَاجًا مِّن نَّبَاتٍ شَتَّىٰ ﴾ ِ

الليل ٤ : ﴿إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَيًّ ﴾

الحشر ١٤ : ﴿ تَحْسَبُهُمْ جَمِيعًا وَقُلُوبُهُمْ شَتَّىٰ ﴾ .

ومعنى الاختلاف، المقابل للائتلاف، هو ما يعطيه سياقها.

على حين يؤذن السياق بمعنى التفرق، المقابل للتجمع، في صيغة أشتات، بآيتي:

الزلزلة ٦ : ﴿ يَوْمَثِذِ يَصْدُرُ الناسُ أَشْتَاتًا لِيُرَوْا أَعَمَا لَهُمْ ﴾

النور ٦١ : ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَأْكُلُوا جَمِيعًا أَو أَشْتَاتًا ﴾

\* \* \*

## الإنس والإنسان:

يلتقيان في الملحظ العام لدلالة مادتها المشتركة على نقيض التوحش، لكنها لا يترادفان، بل ينفرد كل منها بملحظ خاص يميزه عن الأخر:

لفظ الإنس يأتى فى القرآن دائمًا مع الجن على وجه التقابل. يطرد ذلك ولا يتخلف فى كل الآيات التى جاء فيها اللفظ قسيمًا للجن، وعددها ثمانى عشرة آية.

وملحظ الإنسية فيه، بما تعنى من نقيض التوحش، هو المفهوم صراحة من مقابلته بالجن في دلالتها أصلا على الخفاء الذي هو من ظواهر التوحش.

وبهذه الإنسية يتميز جنسنا عن أجناس خفية مجهولة غير مألوفة لنا، ولا هي تخضع لنواميس حياتنا.

وأما الإنسان فليس مناط إنسانيته فيها نستقرئ من آيات البيان المعجز، كونه مجرد إنس، وإنما الإنسانية فيه ارتقاء إلى أهلية التكليف وحمل أمانة الإنسان، وما يلابس ذلك من تعرض للابتلاء بالخير والشر(١)،

وقد جاء لفظ الإنسان في القرآن الكريم في خمسة وستين موضعًا نتدبر سياقها جميعًا فتهدينا إلى الدلالة المميزة للإنسانية

هو في جنسه العام إنس:

﴿ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالٍ كَالْفَجَّارِ \* وَخَلَقَ الْجَانَّ مِنْ مَّارِجٍ مِن نَّارٍ ﴾ الوحن: ١٤

﴿ وَلِقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِن صَلْصَالٍ مِنْ حَمَا مَسْنُونٍ \* وَالْجَانَّ خَلَقْنَاهُ مِن قَبْلُ مِن نَّارِ السَّمُومِ ﴾ الحجر: ٢٦

لكنه مع إنسيته، يختص إنسانًا:

بالقراءة والعلم: العلق ١ - ٥

والبيان: الرحمن ٣.

والكسب والتكليف: الإنسان، النجم ٣٩، القيامة ١٤، الإسراء ١٧.

والجدل: الكهف ٥٤

ويحتمل الوصية: لقمان ١٤، العنكبوت ٨

وهموم المكابدة واقتحام العقبة: البلد ٤

ويحمل الأمانة التي أبت السموات والأرض والجبال أن يحملنها وأشفقن منها: الأحزاب ٧٢ الأحزاب

وهو الذي يتعِرض لتجربة الابتلاء ومحنة الغواية: الفرقان ٢٤، ق ١٦، الحشر ١٦، الإنسان ٢، ٤، الفجر ١٥

<sup>(</sup>١) في الجزء الثاني من كتاب (التفسير البياني للقرآن الكريم) تفصيل لهذا الاستقراء.

ويزدهيه الغرور فيطغى ويستكبر، ويضله وهمُ الاستغناء عن خالقه: العلق ٦ العلق ٦

وما أكثر ما يُذكّر القرآنُ هذا الإنسان بضعفه وهَوَانِه، كبحًا لجماح غروره كيلا يتجاوز قدره فيطغى. وهو مظنة أن يتمادى به الغرور والطغيان إلى حد الكفر بخالقه والوقوف منه تعالى موقف خصيم مبين.

(النحل ٤، مريم ٦٧، الانفطار ٦، فصلت ٤٩، الزخرف ١٥، عبس ١٧، العاديات ٦) (١).

\*\*\*

# النعمة، والنعيم:

اللفظان من مادة واحدة، وهما يلتقيان فى الدلالة العامة لمادتها المشتركة. والمعاجم اللغوية لا تكاد تفرق بين الصيغتين، والمفسرون يؤولون النعيم بكل ما تحتمله الدلالة المعجمية للمادة (٢٠).

ونستقرئ الصيغتين في القرآن كله فنراه يفرق بينها تفرقة واضحة: كل نعمة في القرآن إنما هي لنعم الدنيا على اختلاف أنواعها. يطرد ذلك ولا يتخلف في مواضع استعمالها، مفردا وجمعا، وعددها ثلاثة وخمسون موضعًا.

وأما صيغة النعيم فتأتى فى البيان القرآنى بدلالة إسلامية، خاصة بنعيم الآخرة. يطرد هذا أيضًا ولا يتخلف، فى كل آيات النعيم وعددها ست عشرة آية.

منها خمس عشرة آية لا يحتمل صريح لفظها أي تأويل بغير نعيم الجنة:

الواقعة ٨٩ : ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقرَّبِينَ \* فَرَوْحٌ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّةُ نَعِيمٍ ﴾

المعارج ٣٨ : ﴿ أَيُطْمَعُ كُلُّ امْرِئُ مِّنْهُمْ أَن يُدْخَلَ جَنَّةَ نَعِيمٍ ﴾

<sup>(</sup>١) لمزيد تفصيل وبيان، انظر كتابي (مقال في الإنسان: دراسة قرآنية) المعارف ١٩٦٩.

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير الطبرى، والتفسير الكبير للرازى: سورة التكاثر.

المطففين ٢٢ : ﴿إِن الأَبْرَارَ لَفِي نَعِيم \* عَلَى الْأَرَاثِكِ يَنْظُرُونَ \* تَعْرِفُ في وُجُوهِهمْ نَضْرَةَ النَّعِيمِ ﴾.

الشعراء ٨٥ : ﴿وَاجْعَلْنِي مِنْ وَرَثَةٍ جَنَّةِ النَّعيمِ﴾.

الإنسان ٢٠ : ﴿ وَجَزَاهُمْ بِمَا صَبَرُوا جَنَّةً وَحَرِيرًا ﴾ . . . ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثَمَّ

رَأَيْتَ نَعِيمًا وَمُلْكًا كَبِيرًا﴾

المائدة ٦٥٠ : ﴿ وَلادْخَلْناهُمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴾

يونس ٩ : ﴿ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهِمُ الْأَنْهَارُ فِي جَنَّاتٍ النَّعِيمِ ﴾

القلم ٣٤ : ﴿إِن لِلْمُتَّقِينَ عِنْدَ رَبِّمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴾

لقمان ٨ : ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُمْ جَنَّاتُ النَّعِيمِ ﴾

الطور ١٧ : ﴿إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴾

الحج ٥٦ : ﴿ الْمُلْكُ يَوْمَئِذٍ للَّهِ يَحَكُمُ بَيْنَهُم، فَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا

الصَّالِحَات في جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴾ معها آيتا: الصافات ٤٣،

الواقعة ١٢.

التوبة ٢١ : ﴿وجَنَّاتٍ لَهُمْ فِيهَا نَعِيمٌ مُّقِيمٌ﴾

وتبقى آية التكاثر، خطابًا لمن ألهاهم التكاثر:

﴿ ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيمِ ﴾

لا نستطيع أمام اطراد تخصيص القرآن صيغة نعيم لنعيم الآخرة، أن نفسرها بنعمة من نعم الدنيا التي لا تأتى في البيان القرآني إلا بصيغة نعمة ونعاء ونِعَم. وسرُّ البيان فيها، أن الذين ألهاهم التكاثر في أعراض الدنيا عن التزود لأخراهم، سوف يُسالون يوم يرون الجحيم، وسيرونها عين اليقين، عن النعيم الحق ما هو، وعندئذ يعلمون علم اليقين حقيقة النعيم الذي أضاعوه، وألهاهم عنه التكالب على نعم الدنيا الفانية والتكاثر في أعراضها الزائلة(١).

<sup>(</sup>١) انظر سورة التكاثر، في الجزء الأول من (التفسير البياني) ط المعارف.

أكتفى بما قدمت من شواهد تؤيد ما ذهب إليه المحققون من أهل اللغة فى إنكار القول بالترادف إلا أن يجىء فى لغتين « فأما أن يجىء فى لغة واحدة فمحال أن يختلف اللفظان والمعنى واحد، كما ظن كثير من النحويين واللغويين. وإنما سمعوا العرب تتكلم بذلك على طباعها وما فى نفوسها من معانيها المختلفة، وعلى ما جرت به عادتها وتعارفها، ولم يعرف السامعون تلك العلل والفروق فظنوا ما ظنوه من ذلك وتأولوا على العرب ما لا يجوز فى الحكم »(١).

\* \* \*

فأما ما كان من لغتين فقال فيه «ابن جني» في (باب الفصيح تجتمع في كلامه لغتان فصاعدا»: وما اجتمعت فيه لغتان أو ثلاث، أكثر من أن يحاط به، فإذا ورد شيء من ذلك كأن يجتمع في لغة رجل واحدٍ لغتان فصيحتان فصاعدا، فينبغي أن تتأمل حال كلامه: فإن كانت اللفظتان في كلامه متساويتين كثرتُها واحدة، فإن أخلق الأمر به أن تكون قبيلته تواضعت في ذلك المعنى على تينك اللغتين، لأن العرب قد تفعل ذلك للحاجة إليه في أوزان أشعارها وسعة تصرف أقوالها. وقد يجوز أن تكون لغته في الأصل إحداهما ثم إنه استفاد الأخرى من قبيلة أخرى وطال به عهده وكثر استعماله فلحقت لطول المدة واتصال استعمالها بلغته الأولى. وإن كانت إحدى اللفظتين أكثر في كلامه من صاحبتها فأخلَقُ الحالين به في ذلك أن تكون القليلة الاستعمال هي المفادة، والكثيرة هي الأولى الأصلية... (٢).

«وإذا كثر على المعنى الواحد ألفاظ مختلفة فسُمِعَتْ فى لغة إنسان واحد فإن أحرى ذلك أن يكون قد أفاد أكثرها أو طرفا منها، من حيث كانت القبيلة الواحدة لا تتواطأ فى المعنى الواحد على ذلك كله. هذا غالب الأمر وإن كان الآخر من وجه القياس جائزًا ... »(٣)

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أبو هلال العسكرى: الفروق اللغوية: ١٢.

<sup>(</sup>٢) أبو الفتح ابن جني: الخصائص ١/٣٧٥، طالقاهرة ١٣٣١هـ-١٩١٣ م

<sup>(</sup>٣) ابن جني: الخصائص ١/٣٧٨.

وقد ينبغى لى أن أعترف هنا بقصورى عن لمح فروق الدلالة لألفاظ قرآنية تبدو مترادفة، فليس لى إلا أن أقر بالعجز والجهل، وأنا أتمثل بكلمة ابن الأعراب: «كل حرفين أوقعتها العرب على معنى واحد، في كل منها معنى ليس في صاحبه، ربما عرفناه فأخبرنا به، وربما غمض علينا فلم نُلزم العربَ جهله »(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أبو هلال العسكرى: (الفروق) ٦٥

# (٣) الأساليبُ وسرُّ التعبير

قد نكون عرفنا البلاغة علماً وتُقِفناها صناعةً ومنطقا. غير أننا ما نزال في أشد الحاجة إلى أن نجتليها ذوقًا أصيًلا وحِسًا مرهَفا في آيات الفصاحة العليا والبيان المعجز.

# الاستغناء عن الفاعل:

من الظواهر الأسلوبية اللافتة في البيان القرآنى، ظاهرة الاستغناء عن الفاعل التي توزعت في دراساتنا وكتبنا بين أبواب شتى متباعدة، لا تعطى سر هذا الاستغناء.

فأنت تقرأ في علم الصرف كيفية بناء الفعل للمجهول وصيغ المطاوعة، وتقرأ في علم النحو أحكام نائب الفاعل، أما لماذا حُذف الفاعل وبني فعله للمجهول، فذلك موضوع آخر تدرسه في علم آخر هو علم المعاني التي انفصلت عن الإعراب فعاد هذا الإعراب صنعة، وهو في الأصل مناط المعنى. كما تدرس في علم البيان إسناد الفعل إلى غير فاعله على سبيل المجاز.

دون أن يحاول أحد الدارسين فيها أعلم، أن يجمع هذا الشتات المنتثر لظاهرة أسلوبية واحدة، لاستجلاء سرها الذي من أجله تستغنى العربية عن الفاعل فتسنده إلى غير فاعله، بالبناء للمجهول أو المطاوعة أو الإسناد المجازي.

وقد لفتنى اطراد ظاهرة الاستغناء عن الفاعل فى البيان القرآنى، فى موقف القيامة. أما بالبناء للمجهول فى مثل آيات:

﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي الصُّورِ نَفْخَةٌ وَاحِدَةٌ \* وحُمِلَتِ الأَرْضُ والْجِبَالُ فَدُكَّتَا دَكَّةً وَاحِدَةً

﴿إِذَا رُجَّتِ الأَرْضُ رَجًّا \* وَبُسَّتِ الجِبَالُ بَسًّا﴾

﴿ يُوم يُنفَخُ فِي الصُّورِ فَتَأْتُونَ أَفْوَاجًا \* وَفُتِحَتِ السَّمَاءُ فَكَانَتْ أَبُوابًا \* وَشُيِّرَتِ الْجِبَالُ فَكَانَتْ سَراباً ﴾

﴿ كَلَّا إِذَا دُكَّتِ الْأَرْضُ دَكًّا دكًّا ﴾

﴿ وجِيءَ يَوْمَثِنٍ بِجَهَنَّمَ يَوْمَثِنٍ يَتَذَكَّرُ الإِنْسَانُ وَأَنَّى لَهُ الذُّكْرَىٰ﴾.

﴿ فَإِذَا النَّبُومُ طُمِسَتْ \* وإِذَا السَّمَاءُ فُرِجَتْ \* وَإِذَا الْجِبَالُ نُسِفَتْ \* وَإِذَا الشَّمْسُ كُوِّرَتْ \* وإِذَا النَّجوم انْكَدَرَتْ \* وَإِذَا الجبَالُ سُيِّرَتْ \* وَإِذَا العِشَارُ عُطِّلَتْ \* وَإِذَا الوُحُوشُ حُشِرَتْ \* وإِذَا البِحَارُ سُجِّرَتْ \* وإِذَا النُّفُوسُ العِشَارُ عُطِّلَتْ \* وإِذَا الوُحُوشُ حُشِرَتْ \* وإِذَا البِحَارُ سُجِّرَتْ \* وإِذَا النَّفُوسُ زُوِّجَتْ \* وإِذَا الصَّحُفُ نُشِرَتْ \* وَإِذَا السَّمَاءُ كُشِطَتْ \* وإِذَا الجَحِيمُ شُعِّرَتْ \* وَإِذَا الْجَنَّةُ أُزْلِفَتْ \* عَلِمَتْ نَفْسٌ السَّمَاءُ كُشِطَتْ \* وَإِذَا الجَحِيمُ شُعِرَتْ \* وَإِذَا الْجَنَّةُ أُزْلِفَتْ \* عَلِمَتْ نَفْسٌ مَا أَحْضَرَتْ \*

﴿ أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فَى القُبُورِ \* وَحُصِّلَ مَا فِى الصُّدُورِ \* إِنَّ رَبَّهُمْ بِهِمْ يَوْمَئِذٍ لَخَبِيرٌ ﴾ .

ومعها سائر آيات النفخ في الصور، وكلها مبنية للفعل المجهول، الماضي منها والمضارع:

(الكهف ۹۹، المؤمنون ۱۰۱، يس ۵۱، الزمر ۲۸، ق ۲۰، الحاقة ۲۳، الأنعام ۷۳، طه ۱۰۲، النمل ۸۷، النبأ ۱۸...)

وإما أن يستغنى البيان القرآنى عن ذكر الفاعل فى موقف الآخرة، بإسناده إلى غير فاعله، مطاوعة أو مجازاً، كما فى آيات:

﴿اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَّ الْقَمَرُ ﴾

﴿ فَإِذَا انْشَقَّتِ السَّمَاءُ فَكَانَتْ وَرْدَةً كَالدِّهَانِ﴾

﴿إِذَا السَّمَاءُ انْفَطَرَتْ \* وَإِذَا الْكَوَاكِبُ انْتَثَرَتْ﴾

﴿ يَوْمَ تَشَقَّقُ الأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعاً ﴾

﴿ يَوْمَ تُمُورُ السَّمَاءُ مَوْرًا \* وَتَسِيرُ الْجِبَالُ سَيْرًا ﴾

﴿فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُبينٍ﴾

﴿ وَإِذَا بَرِقَ الْبَصَرُ \* وَخَسَفَ الْقَمَرُ \* وَجُمِعَ الشُّمْسُ وَالْقَمَرُ \* يَقُولُ الْإِنْسَانُ يَومَئِذِ أَينَ الْمَفَرُ \* يَقُولُ الْإِنْسَانُ يَومَئِذِ أَينَ الْمَفَرُ ﴾

﴿إِذَا زُلْزَلِتِ الأَرْضُ زِلْزَالَهَا \* وَأَخْرَجَتِ الأَرْضُ أَثْقَالَهَا \* وَقَالَ الإِنْسَانُ مَالَهَا \* يَوْمَئِذِ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ﴾.

وعجيب حقًا أن تطرد هذه الظاهرة الأسلوبية في موقف واحد، ثم لا تلفت البلاغيين والمفسرين مع وضوحها.

والبلاغيون يقولون في حذف الفاعل: إنه يُحذف للعلم أو الجهل به، أو الخوف منه أو عليه. ونعرض هذه الوجوه على البيان القرآنى، فيأبى أن يكون حذف الفاعل، سبحانه، لأحداث القيامة، للخوف عليه أو الجهل به. ثم يشهد الاستقراء أن القرآن لم يحذف الفاعل في مواضع العلم به يقيناً، مثل:

﴿ يَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ، وَيُعَذَّبُ مَن يَشَاءُ ﴾

﴿يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾

﴿يُحْنِي وَيُمِيثُ﴾ ﴿يَهْدِي وَيُضِلُّ﴾

﴿خَلَقَكُمْ مِن نَفْسٍ وَاحِدَةٍ﴾

فها سر ظاهرة الاستغناء عن ذكر الفاعل في أحداث يوم القيامة؟ يهدينا البيان القرآني إلى:

أن أساليب: البناء للمجهول، والمطاوعة، والإسناد المجازى، تلتقى جميعاً فى الاستغناء عن ذكر الفاعل، وإن كان لكل أسلوب منها ملحظه البيانى الخاص، يجلوه استقراء مواضعه فى الكتاب المحكم.

\* اطراد هذه الظاهرة في موقف البعث والقيامة، ينبه إلى أسرار بيانية وراء ضوابط الصنعة البلاغية وإجراءات الإعراب الشكلية:

فبناء الفاعل للمجهول: فيه تركيز الاهتمام على الحدّث، بِصَوْفِ النظرِ عن مُحدِثه.

والمطاوعة: فيها بيانٌ للطواعية التي يتم بها الحدَثُ تلقائيًا أو على وجه التسخير، وكأنه ليس في حاجة إلى فاعل...

والإسناد المجازى: يعطى المسنّد إليه فاعليةً محققة يستغنى بها عن ذكر الفاعل الأصلى... والله أعلم.

\* \* \*

## البدء بواو القسم:

نظر في ظاهرة أسلوبية أخرى من البيان القرآنى، وهي ظاهرة البدء بواو القسم في مثل آيات:

الضحى : ﴿والضَّحَىٰ \* وَاللَّيلِ إِذَا سَجَىٰ \* مَا وَدُّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ﴾ اللَّيل : ﴿وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَىٰ \* وَالنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّىٰ \* وَمَا خَلَقَ الذَّكَرَ

والْأَنْشَى \* إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَتَّى ﴾

الفجر : ﴿وَالْفَجْرِ \* وَلَيَالَ عَشْرٍ \* وَالشَّفْعِ وَالْوَتْرَ \* وَاللَّيْلِ إِذَا

يَسْرِ \* هَلْ فِي ذَلِكَ قَسَمٌ لِذِي حِجْرٍ﴾

النجم ﴿ وَالنَّاجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴿ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ﴾

العاديات : ﴿ وَالْعَادِيَاتِ ضَبْحًا \* فَٱلْمُورِيَاتِ قَدْحًا \* فَٱلْمُغِيرَاتِ صُبْحًا ﴾

العصر : ﴿ وَالْعَصْرِ \* إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴾ .

والأصل في الواو أن تأتى في درَج الكلام للربط والعطف، فإذا جاءت للقسم فإن لها الصدارة، في مقام التوثيق لما يسبق إنكاره، أو الإقرار والشهادة.

وقد اتجه بها المفسرون، أو جهرتهم فيها أُعلم، إلى تعظيم المقسَم به.

ثم مضوا يلتمسون وجه العظمة في المقسم به بالواو. وأكثر ما ذكروه من ذلك يدخل في الحكمة وهي تختلف تماماً عن العظمة: فيا من شيء في الكون خُلِق عبثاً، وكل ما خلقه الله، خلقه لحكمة ظاهرة لنا أو خفية علينا، وأما العظمة فلا يهون القول بها لمجرد لمح وجه لظاهر الحكمة في المقسّم به، بعد هذه الواو.

ثم إنهم غالباً، لم يراعوا القيد فى المقسم به: ففى الضحى مثلا تحدثوا عن عظمة الضياء، وليس مقصوراً على وقت الضحى، بل لعله فى الظهيرة أقوى . . . وفى الليل إذا سجى، تحدثوا عن عظمة الليل مطلق الليل، وهو فى الآية مقيد

به ﴿ إِذَا سَجِي ﴾ وجاء في آيات أخرى مقيداً به: إذا عسعس، إذا يغشي، إذا يسرى، إذا أدبر...

وفى آية النجم، تحدثوا عن عظمة النجم، وهو فى الآية مقيد بـ: إذا هوى (١): واضطربوا كذلك فى ربط القسم بهذه الواو، بجواب قسمه: فأين الصلة بين عظمة العاديات ضبحاً، وبين كنود الإنسان لربه، وبعثرة ما فى القبور؟ وما معقد

الصلة بين عظمة الليل إذا يغشى والنهار إذا تجلى، وبين: إن سعيكم لشتى؟ أو بين عظمة النجم إذا هوى، و «ما ضل صاحبكم وما غوى»؟

وقبل ذلك كله، ما السر البياني لهذا البدء بواو القسم؟ وهل كان العربي الأصيل في عصر المبعث لا يجد فرقاً بين الآيات: «والضحى \* والليل إذا سجى » «والليل إذا يغشى \* والنهار إذا تجلى». «والنجم إذا هوى»...

وبين مألوف التعبير بصريح القسم: أقسم بالضحى، وبالليل إذا سجى، وأقسم بالنجم إذا هوى؟...

إن التعظيم الذي لفتهم من واو القسم، يتحقق مثله بصريح لفظ القسم، فهل العدول عن: أقسم بالنجم، إلى «والنجم» لا يعطى أي ملحظ بياني؟

\* \* \*

نلحظ بادئ ذى بدء أن ظاهرة القسم بالواو جاءت فى مستهل السور مع: الضحى، والليل، والفجر وليال عشر، والعصر، والتين والزيتون، والنجم إذا هوى، والعاديات ضبحاً، والنازعات غرقاً، والذاريات ذرواً، والصافات صَفًا والسياء والطارق، والسياء ذات البروج، والشمس وضحاها، والطور وكتاب مسطور، والتين والزيتون، وطور سنين...

وكلها سور مكية، ولم تأت سورة مدنية مبدوءة بهذه الواو.

 <sup>(</sup>١) انظر خلاصة أقوال المفسرين، فيها نقلنا منها فى تفسير هذه السور، بالجزأين الأول والثانى من (التفسير البيانى).

فَإِذَا كَانَ القَصِد إلى إعظامها، فيا وجه إيثارها بهذا الاستهلال، وليس فى القرآن كله، سورة مفتتحة بالواو مع اسم من أسهاء الله الحسنى، وأين من عظمته تعالى عظمة مخلوقاته؟

ولا مجال لأن نقيس بعظمة الله، عظمةَ التين والزيتون والعاديات ضبحاً، والنجم إذا هوى...

بل ليس فى القرآن «والله» قسماً غير قسم المشركين يوم القيامة، فى آيتى الأنعام: ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوا أَيْنَ شُرَكَاؤُكُمُ الَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ \* ثُمَّ لَمْ تَكُن فِتْنَتُهُمْ إِلَّا أَنْ قَالُوا وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ \* آنظُرْ كَيْفَ كَذَبُوا عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ وضلَّ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ - ٢٣

﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِفُوا على رَبِّهِم، قَالَ أَلَيْسَ هٰذَا بِالْحَقِّ، قَالُوا بَلَىٰ وَرَبِّنا، قَالَ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنتُم تَكَفُرُونَ ﴾ - ٣٠

والواو هنا في درج الكلام وليست في مستهل السورة أو الآية، والمقسِمون هم المشركون يوم الحشر، والقسم على أصل معناه من الإقرار...

على حين تأتى واو القسم فى فواتح السور والآيات، والمقسِم فيها جميعاً هو الله سبحانه.

وجاءت واو القسم مع «رَبِّ» في أربع آيات ليست في مستهل سورها، والواو ر فيها لا تقع ابتداء في أول الجملة، بل يسبقها حرف الفاء، أو: فلا، أو إي:

الذاريات ٢٣ : فَوَرَبُ السَّماءِ والأرْضِ إِنَّهُ لَحَقٌّ مِثْلَ مَا أَنَّكُمْ تَنْطِقُونَ ﴾

الحجر ٩٢ : فَوَرَبُّكَ لَنَسْالَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ \* عَمَّا كَانُوا يَعْملُونَ ﴾

النساءُ ٦٥ : ﴿ فَلَا وَرَبُّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ، ثُمَّ

لاَ يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيماً﴾

يونس ٥٣ : ﴿ وَيَسْتَنْبِئُونَكَ أَحَقُّ هُوَ، قُلْ إِي وَرَبِّي إِنَّهُ لَحَقٌّ وَمَا أَنْتُمْ

بِمُعْجِزِينَ﴾

والقسم فيها جميعاً على وجهه من التأكيد والتقرير والإعظام:

وإذ يأتى القسم بالواو على وجهه مع «ربّ» فى أربع آيات ومع «الله» فى آيتين فحسب، وجاء القسم بـ: «والليل» وحده ست مرات، يطرد فيها مجىء الواو فى صدر الآيات، فإن ذلك يدعو إلى مراجعة لما قنع به المفسرون والبلاغيون فى تأويل هذه الواو بأنها لإعظام ما تلاها، من ليل ونهار وضحى وفجر وتين وزيتون... ولا سبيل إلى قياس عظمتها بعظمة الخالق جل جلاله.

وهم قد ذكروا فى القسَم بالليل والنهار مثلا، وجوهَ الحكمة فيهما وعَدَّوا الكثير من فوائدهما. وكرروا ذكر هذه الفوائد حيثها جاء القسم بالفجر والصبح والضحى والنهار، أو بالليل ساجياً وغاشياً وسارياً ومدبراً...

وحمَّلوا الآيات من التأويلات الفلسفية والإشارية - في مثل ما نقرأ في تفاسير الفخر الراذى والنيسابورى والطبرسي والشيخ محمد عبده (١) - ما لا نتصور أن هذه الواو يمكن أن تحمله من قريب أو بعيد. مع ملاحظة أن البيان القرآني يلفت إلى آيتي الليل والنهار، أو الشمس والقمر، بغير القسم، فيفهمها الناس بأيسر تنبه، كالذى في آيات:

القصص ٧١ : ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِن جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ اللَّيْلَ سَرْمَدًا إِلَىٰ يَوْمِ الْقِصِص ٧١ : ﴿ قُلْ إِلَهُ عَيْرُ اللهِ يَأْتِيكُمْ بِضِيَاءٍ أَفَلاَ تَسْمَعُونَ \* قُلْ الْقِيامَةِ مَنْ أَلَا تُسْمَعُونَ \* قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِن جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ النَّهَارَ سَرْمَدًا إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ أَرَأَيْتُمْ إِن جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ النَّهَارَ سَرْمَدًا إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَيْ يَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلاَ تُبْصِرُونَ ﴾ ؟ إلى قَبْرُ اللهِ يَأْتِيكُمْ بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلاَ تُبْصِرُونَ ﴾ ؟

الإسراء ١٢ : ﴿وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ آيَتَيْنِ فَمَحَوْنَا آيَةَ اللَّيْلِ وَجَعَلْنَا آيةَ الإِسراء ١٢ النَّهَارِ مُبْصِرَةً لِتَبْتَغُوا فَضْلًا مِنْ رَبِّكُمْ وَلِتَعْلَمُوا عَدَدَ السِّنينَ

وَالحِسَابَ ﴾

يونس ٦ : ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَاءً والْقَمَرَ نوراً وقدَّرَهُ مَنَاذِلَ لِللَّهِ لَا لَهُ ذُلِكَ إِلَّا لِللَّهُ لَا لَكُ ذَٰلِكَ إِلَّا

<sup>(</sup>١) في تفسير سور الليل والفجر والضحى. وانظر كذلك تأويل ابن القيم في كتابه (التبيان في أقسام القرآن)

بِالْحَقِّ، يُفَصَّلُ الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ \* إِنَّ فَى اخْتِلافِ اللَّهُ وَى الْحَتِلافِ اللَّهُ وَى السَّمَاواتِ وَالْأَرْضِ لآيَاتٍ اللَّهُ فِي السَّمَاواتِ وَالْأَرْضِ لآيَاتٍ لِقَوْمِ يَتَّقُونَ﴾

- وانظر معها آیات: الأنعام ٩٦، یونس ٦٧، النمل ٨٦، آل عمران ١٩٠، الجاثیة ٥، الفرقان ٤٧، الروم ٢٣.

وليس على هذا النحو من بيان الحكمة، تأتى آيات القسم بالواو: والليل إذا يغشى، والنهار إذا تجلى، والنجم إذا هوى، والضحى، والليل إذا سجى. ونظائرها.

من هنا كان وقوفى أمام هذه الظاهرة الأسلوبية فى البيان القرآنى، لعلى أجتلى من سرها البيانى ما أضيفه إلى فكرة الإعظام التى سيطرت وحدها على جمهرة من قرأت لهم من المفسرين والبلاغيين...

والذى اطمأننت إليه بعد طول التدبر لسياقها فى الآيات المستهلة بالواو، هو أن هذه الواو قد خرجت عن أصل معناها اللغوى الأول فى القسم للتعظيم، إلى معنى بلاغى، هو اللفتُ بإثارة بالغة إلى حِسَّيات مُدركة لا تحتمل أن تكون موضع جدل ومماراة، توطئة إيضاحية لبيانِ معنوياتٍ يُعارَى فيها، أو تقرير غيبياتٍ ليست من الحسيات والمدركات.

فالبيان القرآني في قسمه بالفجر وبالصبح إذا أسفر وإذا تنفس، وبالشمس وضحاها، والليل إذا يغشي والنهار إذا تجلى...

يَجلو معانى من الهدى والحق أو الضلال والباطل، بماديات من النور والعللمة في مختلف درجاتها.

وهذا البيان للمعنوى بالحسى، هو مدار استعمال البيان القرآني للظلمات والنور بمعنى الضلال والهدى. وهو الذي يمكن أن نعرضه على أكثر الآيات المستهلة بواو القسم، فتقبله دون تكلف في التأويل أو اعتساف الملحظ.

ففي آيات الليل مثلاً:

﴿ وَاللَّيلِ إِذَا يَغْشَىٰ \* وَالنهارِ إِذَا تَجَلَّىٰ \* وَمَا خَلَقَ الذَّكَرَ وَالْإِنتَىٰ \* إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَتَّىٰ ﴾ .

ذكروا فيها وجوه الحكمة في تعاقب الليل والنهار، وليسا هنا مطلق الليل ومطلق النهار. وإذ لم يتعلق البيان القرآني فيهما بغير الغشية والتجلى، نلمح السر البياني فيها تلفت إليه الواو من تقابل واضح محسوس، بين غشية الليل بظلامه وتجلى النهار بضيائه.

ومثله في الوضوح الحسى المدرك، التفاوت بين خلق الذكر والأنثي.

توطئة إيضاحية لبيان تفاوت مماثل في معنويات لا تدرك بالحس: ﴿إِن سعيكم لشتى ﴾ وتفاوت أبعدَ في غيبياتٍ بين الآخرة والأولى، والجزاء والعقاب.

﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَاتَّقَىٰ \* وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَىٰ \* فَسَّئِسُرُهُ لِلْيُسْرِىٰ \* وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَاسْتَغْنَىٰ \* وَكَذَّبَ بِالْحُسْنَىٰ \* فَسَنْيَسُوْ الْعُسْرَى . . .

﴿إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ \* وَإِنَّ لَنَا لَلآخِرَةَ وَالأُولَى \* فَأَنذَرْتُكُمْ نَارًا تلظَى \* لاَيَصْلَاهَا إلاَّ الْأَشْقَىٰ \* الَّذِى يُؤْتِى مَالَهُ يَتَزَكَّىٰ \* وَسَيُجَنَّبُهَا الأَنْفَىٰ \* الَّذِى يُؤْتِى مَالَهُ يَتَزَكَّىٰ ﴾.

كل هذه المتقابلات: المعنوى منها والغيبى: اعطىٰ وبخل، اتقى واستغنى، صدق وكذب، اليسرى والعسرى، الآخرة والأولى، يصلاها ويُجَنَّبُها، الأشقى والأتقى...،

يجلوها البيان المعجز بتوطئة موضحة لافتة إلى التفاوت المادى الواضح المدرك في : ﴿وَاللَّهِ لَهُ إِذَا تَجَلَّىٰ \* وَمَا خَلَقَ الذَّكُرُ وَالْأَنْثَىٰ \* إِنْ سَعَيْكُمُ لَشْتَىٰ ﴾ لشتىٰ ﴾

وفي آيات الضحى:

﴿ وَالضَّحَىٰ \* وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَىٰ \* مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ﴾

الواو لافتة إلى صورة مادية وواقع حسى، يشهد به الناس تألق الضوء فى ضحوة النهار، ثم فتور الليل إذا سجى وسكن. وتتعاقب الظاهرتان الكونيتان كل يوم دون أن يكون فى تواردهما ما يبعث على دهشة وإنكار، بل دون أن يخطر على بال أحد أن السياء تخلت عن الأرض بأن أسلمتها إلى وحشة الليل بعد تألق الضوء فى ضحى اليوم نفسه.

فأى عجب فى أن يجىء بعد أنس الوحى وتجلى نوره على المصطفى صلى الله عليه وسلم، فترةُ سكون للوحى، على نحو ما نشهد من سجو الليل بعد تألق الضحى؟ وفيم القول، أو الظن بأن محمدًا ودعه ربه وقلاه؟

\* \* \*

ونتدبر كذلك آية النجم:

﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ \* مَا ضَلَّ صَاحَبُكُم وَمَا غَوَىٰ ﴾.

اللفت بالواو إلى ظاهرة كونية مشهودة، يراها الناس فى النجم إذا هوى فيلمحون على الأفق ما يبدو على مد البصر من اتصال السهاء بالأرض بخيط من النور.

ظاهرة كونية تتكرر على مرأى منهم ومشهد، فلا يجدون فيها ما هو موضع جدل أو إنكار، ففيم العجب وفيم المماراة والإنكار للظاهرة الغيبية المماثلة، إذ يتجلى نور الوحى من الأفق الأعلى فيدنو ويتدلى حتى يصل إلى المصطفى على هذه الأرض؟

﴿ وَمَا يَنْطَقُ عَنِ الْهَوَىٰ ۞ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْمَى يُوحَىٰ ۞ عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَىٰ ۞ ذُنِ مِرْةٍ فَاسَتَوَىٰ ۞ وَهُوَ بِالْأَفْقِ الْأَعْلَىٰ ۞ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّىٰ ۞ فَكَانَ قَابَ قَوْسَينِ أَوْ أَذْنَىٰ \* فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ مَا أَوْحَىٰ \* مَا كَذَبَ الْفُؤَاد مَا رَأَىٰ \* أَفَتُمَارُونَهُ عَلَىٰ مَا يَرَىٰ﴾؟

\* \* \*

وآيات العاديات:

السورة تبدأ بالواو لافتة إلى ما عهد القوم من غارات الخيل المصبحة، تفجؤهم على غير توقع فلا ينتبهون إلا وقد توسطت الجمع فبعثرته وسط نقعها المثار.

توطئة إيضاحية لصورة بيانية أخرى منذرة بغيب غير مشهود ولا مدرك، يفجأ الإنسانَ الكنود لربه، بالبعث يأخذه على غير أهبة أو توقع، فإذا الناس في حيرة وارتباك، قد بعثروا من القبور أشتاتًا كالفراش المبثوث أو الجراد المنتشر، وإذا كل ما في صدورهم قد حُصّل لم تفلت منه خافية مضمرة في طي الصدور:

﴿إِنَّ الْإِنسَانَ لِربِّهِ لَكُنُودُ \*...

أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي الْقُبُورِ \* وحُصِّلَ مَا فِي الصَّدُورِ \* إِنَّ رَبَّهُمْ بِهِم يَوْمَثِذٍ لَخَبِيرٌ ﴾

\* \* \*

وآية العصر:

الواو فى موضعها الذى تطرد به الظاهرة الأسلوبية فى اللفت إلى ابتلاء الإنسان بالزمن يعصره ويصهره بالضغط والمعاناة.

توطئة إيضاحية لبيان ما يستخلص العصرُ من عصارة هذا الإنسان وما يبلو من طاقته ويصهر من معدنه، كاشفًا عن خيره أو شره. فيكون الخسر أو النجاة:

﴿والْعَصْرِ \* إِنَّ الإِنسَانَ لَفَى خُسْرٍ \* إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَواصَوْا بِالحَقِّ وتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ﴾ وقوة اللفت في مثل هذا الأسلوب، تأتى من العدول بالواو عن موضعها المألوف في درج الكلام، فتثير أقصى التنبه (١).

ولعل السلف الصالح من المفسرين، ما فاتهم هذا الملحظ البياني إلا لأن علماء البلاغة قد عرفوا خروج الخبر والاستفهام والأمر والنهى عن معانيها الأولى فى أصل اللغة إلى معان بلاغية نصوا عليها فى كتب البلاغة المدرسية. ثم لم يشيروا إلى خروج القسم عن معناه الأول. فكان ما كان من اعتساف التأويل للآيات المبدوءة بواو القسم لتظل كما أراد لها علماء البلاغة على أصل معناها اللغوى، لا تخرج عنه إلى معنى بلاغى.

ولا باس علينا إن شاء الله، إذا نحن التمسنا من البيان القرآني ما يمنح هذه الواو سرها البلاغي وراء معناها القريب المألوف الذي عرفوه لها.

والله أعلم..

\* \* \*

<sup>(</sup>١) لمن شاء مزيد تفصيل لهذه الظاهرة الأسلوبية، أن يرجع إلى ما قدمت منها في تفسير سور: الضحى والعاديات والنازعات في الجزء الأول من (التفسير البياني) وسور: القلم والعصر والليل والفجر، في الجزء الثاني طدار المعارف بالقاهرة.

### السجع ورعاية الفواصل:

وأنتقل إلى النظر فى الفواصل القرآنية التى شغلت السلف واختلفوا فيها اختلافًا بعيدًا.

ولا خلاف بينهم أعلمه فى أن لفواصل القرآن إيقاعها الفريد وبلاغتها العليا، لكن الخلاف فى شأن هذه الفواصل، هل هى من قبيل ما يعرف بالسجع فى فنون البديع، أو هى شىء آخر غيره؟

ومنذ بدأ عصر التأليف في الدراسات القرآنية والبلاغية، أخذت قضية الفواصل موضعها من عناية الأجيال الأولى من علماء العربية وإن لم تستقل بمباحث مفردة بل جاءت عارضة في ثنايا المصنفات القرآنية المبكرة:

فأبو عبيدة، معمر بن المثنى البصرى- ٣١٠هـ يقف بين حين وآخر في كتابه (مجاز القرآن) عند الفاصلة إذا لحظ فيها عدولا عن مألوف الاستعمال اللغوى، موجهًا همه إلى الاحتجاج لهذا العدول بأن «العرب تفعل ذلك في كلامها» وهي العبارة التي تلقانا كثيرًا في كتاب مجاز القرآن.

كذلك لم يعرض «الفراء أبو زكريا الكوفى ٢٠٧٠ هـ - لمسألة الفواصل عرضًا مباشرًا في كتابه (معانى القرآن) ولكنه في توجيه الآيات، وترجيحه بين القراءات. يصرح بأن القرآن يراعى الفاصلة: فيقدم أو يؤخر أو يحذف، ويؤثر لفظًا على آخر في معناه، أو يعدل عن صيغة للكلمة إلى صيغة أخرى، رعاية «لمشاكلة المقاطع ورءوس الآيات، وكأنه نزل على ما يستحب العرب من موافقة المقاطع»(١)

وعلى كثرة ما عرض «الفراء» للفواصل القرآنية وبخاصة في السور المكية،

 <sup>(</sup>١) اقرأ من ذلك مثلا، توجيه الفراء لفواصل آيات: المرسلات ٣٢، الفجر٤، الإنسان ١٨، الغاشية ١١، الفيحي٣. في (معانى القرآن) ط دارالكتب ١٩٥٥ ط القاهرة.

لم يذكرها باسم الفواصل وإنما هي عنده رءوس آيات. وقد تحاشي القول «بالسجع» فيها، وإن ثبت على مذهبه في أن النظم القرآني يرعاها قصدًا إلى الجرس الصوتي ومشاكلة المقاطع.

وحتى القرن الثالث للهجرة، كان التحرج واضحًا من القول بالسجع فى القرآن، وكأنما كان الحس المؤمن ينبو عن هذه الكلمة، لكثرة ما أطلقت عن قديم على سجع الكهان.

لكن القضية ما لبثت أن دخلت معترك الجدل الكلامي بين الفرق الإسلامية فارتبطت بالإعجاز بالنظم، وبدأت تستقل بمباحث مفردة.

قرر «الأشاعرة» نفى السجع عن القرآن، وقالوا إنما هى فواصل. وعقد «الباقلانى» فى كتابه (إعجاز القرآن) فصلا فى نفى السجع عن القرآن بسط فيه مذهبهم فى التفرقة بين السجع والفواصل. وقد بدأه بقوله:

«ذهب أصحابنا كلهم إلى نفى السجع عن القرآن. وذكره الشيخ أبو الحسن الأشعرى في غير موضع من كتبه... وذهب كثير عمن يخالفهم إلى إثبات السجع في القرآن. وزعموا أن ذلك مما يبين به فضل الكلام، وإنه من الأجناس التي يقع فيها التفاضل في البيان والفصاحة، كالتجنيس والالتفات، وما أشبه ذلك من الوجوه التي تعرف بها الفصاحة.. وأما ما في القرآن من السجع فهو كثير لا يصح أن يتفق كله غير مقصود إليه؛

«وهذا الذي يزعمونه غير صحيح. ولو كان القرآن سجعًا لكان غير خارج عن أساليب كلامهم. ولو كان داخلًا فيها لم يقع بذلك إعجاز. ولو جاز أن يقولوا: سجع معجز. لجاز لهم أن يقولوا: شعر معجز. وكيف والسجع مما كان يألفه الكهان من العرب؟ ونفيه عن القرآن أجدر بأن يكون حجة من نفى الشعر. لأن الكهانة تنافى النبوات وليس كذلك الشعر. وقد روى أن النبى صلى الله عليه وسلم قال للذين جاءوه وكلموه فى شأن - دِيَةِ - الجنين: كيف نَدِى مَن لا شَرِبَ ولا أكل، ولا صاح فاستهل، أليس دمُه قد يُطل؟ فقال عليه الصلاة والسلام:

«أسجاعة كسجاعة الجاهلية؟» وفي بعضها - أي الروايات: «أسجعا كسجع الكهان؟»(١).

«والذي يقدرونه أنه سجع فهو وهم، لأنه قد يكون في الكلام على مثال السجع وإن لم يكن سجعًا. لأن السجع يتبع المعنى فيه اللفظ الذي يؤدي السجع وليس كذلك ما اتفق مما هو في تقدير السجع من القرآن، لأن اللفظ يقع فيه تابعًا للمعنى. وفصل بين أن ينتظم الكلام في نفسه بالفاظه التي تؤدي المعنى المقصود إليه، وبين أن يكون المعنى منتظمًا دون اللفظ. ومتى انتظم المعنى بنفسه دون السجع كان مستجلبا لتحسين الكلام دون تصحيح المعنى...

«ثم إن سلَّم لهم مُسلِّم موضعًا أو مواضع معدودة، وزعم أن وقوع ذلك موقع الاستراحة في الخطاب إلى الفواصل لتحسين الكلام بها - وهي الطريقة التي يباين بها القرآن سائر الكلام - وزعم أن الوجه في ذلك أنه من الفواصل، أو زعم أن ذلك وقع غير مقصود إليه، فإن ذلك إذا اعترض الخطاب لم يُعد سجعًا، على ما قد بَيَّنا في القليل من الشعر كالبيت الواحد والمصراع والبيتين من الرجز ونحو ذلك، يعرض فيه فلا يقال إنه شعر، لأنه لا يقع مقصودًا إليه وإنما يقع مغمورًا في الخطاب، وكذلك حال السجع الذي يزعمونه ويقدرونه...

«ويقال لهم: لو كان الذي في الفرآن، على ما تقدرونه، سجعا لكان مذمومًا مرذولًا، لأن السجع إذا تفاوتت أوزانه واختلفت طرقه كان قبيحًا من الكلام. وللسجع منهج مرتب محفوظ وطريق مضبوط، متى أخل به المتكلم وقع الخلل في كلامه ونُسب إليه الخروج عن الفصاحة، كها أن الشاعر إذا خرج عن الوزن المعهود كان مخطئًا وكان شعره مرذولا، وربجا أخرجه ذلك عن كونه شعرًا.

«وقد علمنا أن بعض ما يدعونه سجعًا متقارب الفواصل متدانى المقاطع

<sup>(</sup>١) بلفظ وأسجع كسجع الأعراب؟ في صحيح مسلم، كتاب القسامة باب دية الجنين، وسنن أبي داود: ك الديات، والنسائي، كتاب القسامة: باب دية الجنين. وفي رواية عند أبي داود والنسائي: وأسجع الجاهلية وكهانتها؟ »

وبعضها بما يتضاعف طوله وترد الفاصلة على ذلك الوزن الأول بعد كلام كثير، وهذا في السجع غير مُرضِ ولا محمود.

«فإن قيل: متى خرج السجع المعتدل إلى نحو ما ذكرتموه، خرج من أن يكون سجعًا وليس على المتكلم أن يكون كلامه كله سجعًا، بل يأتى به طورًا ثم يعدل عنه إلى غيره، ثم قد يرجع إليه ؟

«قيل: متى وقع أحد مصراعى البيت مخالفا للآخر كان تخليطًا وخبطًا. وكذلك متى اضطرب أحد مصراعى الكلام المسجّع وتفاوت، كان خبطًا. وقد عُلم أن فصاحة القرآن غير مذمومة في الأصل، فلا يجوز أن يقع فيها هذا النحو من الاضطراب.

«ولو كان الكلام الذي هو في صورة السجع، منه، لما تحيروا فيه، ولكانت الطباع تدعو إلى المعارضة لأن السجع غير ممتنع عليهم»

وبعد أن أطنب «الباقلاني» في الاحتجاج لنفى السجع في القرآن، بعجز . العرب عن معارضته، قال:

« فَبَانَ بما قلنا أن الحروف التي وقعت في الفواصل متناسبة موقع النظائر التي تقع في الأسجاع، لا يخرجها عن حَدِّها ولا يدخلها في باب السجع.

«ولابد لمن جوَّز السجع فيه وسلك ما سلكوه، من أن يُسلم بما ذهب إليه (النظام، وعباد بن سليمان، وهشام القوطى)(۱) ويذهب مذهبهم فى أنه «ليس فى نظم القرآن وتأليفه إعجاز، وأنه يمكن معارضته وإنما صُرفوا عنه ضربًا من الصرف» ويتضمن كلامه تسليم الخبط فى طريقة النظم، وأنه منتظم من فرق شتى ومن أنواع مختلفة ينقسم إليها خطابهم ولايخرج عنها، ويستهين ببديع نظمه وعجيب تأليفه الذى وقع التحدى إليه. وكيف يعجزهم الخروج عن السجع والرجوع إليه، وقد علمنا عادتهم فى خُطبهم وكلامهم، أنهم كانوا لا يلزمون أبدًا

<sup>(</sup>١) من كبار المعتزلة، وقد قالوا بالإعجاز بالصرفة. لكن ليس على الوجه الذي لخصه الباقلاني هنا. انظر خلاصة مذهبهم في الصرفة، في الفصل الذي قدمناه عن ووجوه الإعجاز».

طريقة السجع والوزن، بل كانوا يتصرفون في أنواع مختلفة؟ فإذا ادعوا على القرآن مثل ذلك، لم يجدوا فاصلة بين نظمى الكلام »(٢).

ويوشك «الباقلانى» فى احتجاجه لنفى السجع فى القرآن، أن يسلم بقدر منه فيه مما سماه السجع المعتدل، وهذا القدر لا يكفى عنده لحمله على السجع، كما لا يكفى وجود شطر أو بيت وبيتين من الشعر والرجز فى الكلام ليكون شعرًا.

ولا يبدو لنا قويًّا واضحًا، وجه تفريقه بين الفواصل والسجع، من حيث تفاوتُ المقاطع طولا وقصرًا.

وليس حتما على من جُوَّز السجع في القرآن، أن يسلم كما قال الباقلاني بمذهب أصحاب الاعتزال في الإعجاز بالصرفة؛ فالمعتزلة أنفسهم نفوا السجع عن القرآن نفيًا باتًا، واحتج منهم «على بن عيسى الرماني» لهذا النفي باقوى مما احتج به الأشاعرة؛ وعدَّ الفواصل القرآنية من وجوه الإعجاز البلاغي للقرآن، بميزًا بينها وبين الأسجاع تمييزًا واضحا.

ففى رسالته (النكت فى إعجاز القرآن) عقد بابًا خاصًا للفواصل، عرفها فيه بأنها «حروف متشاكلة فى المقاطع، توجب إفهام المعانى» ثم استطرد شارحًا:

«والفواصل بلاغة والأسجاع عيب. وذلك أن الفواصل تابعة للمعانى، وأما الأسجاع فالمعانى تابعة في الدلالة، إذ كان الغرض الأسجاع فالمعانى تابعة لها، وهو قلب ما توجبه الحكمة في الدلالة، إذ كان الغرض الذى هو حِكمة، إنما هو الإبانة عن المعانى التي إليها الحاجة ماسّة . فإذا كانت المشاكلة وصلة إليه فهى بلاغة، وإذا كانت المشاكلة على خلاف ذلك فهو عيب ولكنة ....

«وفواصل القرآن كلها بلاغة وحكمة، لأنها طريق إلى إفهام المعانى التي يحتاج اليها في أحسن صورة يدل بها عليها. وإنما أُخِذُ السجع في الكلام من سجع الحمامة، وذلك أنه ليس فيه إلا الأصوات المتشاكلة، إذ كان المعنى لَمَّا تُكُلِّفَ من

<sup>(</sup>١) الباقلاني: إعجاز القرآن، ٨٦-١٠٠

غير وجه الحاجة إليه والفائدة فيه لم يُعتد به، فصار بمنزلة ما ليس فيه إلا الأصوات المتشاكلة ،

والفواصل عند «الرماني» على وجهين:

أحدهما على الحروف المتجانسة، كآيات:

﴿ طه \* مَا أَنْزِلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْقَىٰ \* إِلَّا تَذْكِرَةً لِمِنْ يَخْشَىٰ \* (وَالطورِ \* وَكِتَابِ مَسْطُورِ ﴾

والآخر، على الحروف المتقاربة كالميم والنون في مثل:

﴿ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ \* مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾

والدال والباء، في مثل:

﴿ قَنَ، والقرآنِ الْمَجِيدِ \* بَلْ عَجِبُوا أَن جَاءَهُمْ مُّنِذَرٌ مِنْهُمْ فَقَالَ الْكَافِرُونَ هَـٰذَا شَىء عَجِيبِ \* أَثِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَابًا، ذَٰلِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ ﴾

فالعبرة عند «الرمانى» بالمعنى، وإن لم يمتنع عنده أن يكون للجرس اللفظى وائتلاف الإيقاع حظه من التقدير أوكما قال في ختام الباب:

«والفائدة في الفواصل دلالتها على المقاطع، وتحسينها الكلام بالتشاكل، وإبداؤها في الآي بالنظائر»(١).

\* \* \*

لكن أكثر البلاغيين لم يطمئنوا مع ذلك إلى هذه التفرقة بين الفواصل والأسجاع وإن أجمعوا على الإقرار بإعجاز النظم القرآني.

فأبو هلال العسكرى - ٣٩٥هـ - يصرح في (الصناعتين) بأن جميع ما في القرآن بما يجرى على التسجيع والازدواج، مخالف في تمكين المعنى وصفاء اللفظ وتضمنه الطلاوة و الماء، لا يجرى مجراه من كلام الخلق، . . ألا ترى قوله عز الدمه : ﴿ والعادياتِ ضَبْحًا ﴾ قد بان عن جميع أقسامهم الجارية هذا المجرى.

<sup>(</sup>١) الرمان: (النكت) في ثلاث رسائل في إعجاز القرآن: ٩٧ ط أولي ذخائر.

ولهذا ما قال النبى صلى الله عليه وسلم لرجل قال له: أَندِى مَنْ لا شَرِبَ ولا أكل، ولا صاح فاستهلّ!: «أسجعا كسجع الكهان؟ «لأن التكلف فى . سجعهم فاش. ولو كرهه عليه الصلاة والسلام لكونه سجعا لقال: أسجعا؟ ثم سكت. وكيف يذمه ويكرهه ، وإذا سلم من التكلف وبرى من التعسف لم يكن فى جميع صنوف الكلام أحسن منه؟ «(۱).

فالقضية عند أبي هلال ليست قضية فواصل وأسجاع بل سجع بليغ وآخر متكلف مستكره. وكذلك هي عند عبد القاهر الجرجاني - ٤٧١ هـ - في (أسرار البلاغة) لا يقبل من النظم ما جاء «لنصرة السجع وطلب الوزن... وعلى الجملة فإنك لا تجد تجنيسًا مقبولا ولا سجعا حسنا حتى يكون المعنى هو الذي طلبه واستدعاه وساق نحوه، وحتى لا تبتغى به بدلا ولا تجد عنه حِولا... ه(٢).

و «أبو هلال» وإن صرح بوجود السجع والازدواج فى القرآن، لم يعرض للخلاف فى القضية عرضًا مباشرًا، كما فعل «ابن سنان الخفاجى -٤٦٦هـ» الذى تصدى للرد على من نفوا السجع عن القرآن وفرقوا بينه وبين الفواصل. قال:

«..وأما الفواصل التي في القرآن فإنهم سموها فواصل ولم يسموها أسجاعًا... وفرقوا فقالوا: إن السجع هو الذي يُقصد في نفسه ثم يُحمَّلُ المعنى عليه، والفواصل التي تتبع المعاني ولا تكون مقصودة في أنفسها. وقال «على بن عيسى الرماني»: إن الفواصل بلاغة والسجع عيب. وعلل ذلك بما ذكرناه من أن السجع تتبعه المعاني والفواصل تتبع المعاني. وهذا غير صحيح.

«والذى يجب أن يحرر فى ذلك أن يقال: إن الأسجاع حروف متماثلة فى مقاطع الفصول. والفواصل على ضربين، ضرب يكون سجعًا وهو ما تماثلت حروفه فى المقاطع. وضرب لا يكون سجعًا وهو لما تقابلت حروفه فى المقاطع ولم تتماثل. ولا يخلو كل واحد من هذين القسمين – التماثل والتقارب – من أن

<sup>(</sup>١) أبو هلال العسكرى: (كتاب الصناعتين) ٢٤٠، ٢٦١ ط القاهرة ١٩٥٢.

<sup>(</sup>١) عبدالقاهر الجرجاني : (أسرار البلاغة) خطبة الكتاب : ص ٧ ط الثالثة، ِ الحلبي بالقاهرة ١٣٥٨ هـ.

يكون يأتى طوعًا سهلا وتابعًا للمعانى، وبالضد من ذلك حتى يكون متكلفًا يتبعه المعنى. فإن كان من القسم الأول فهو المحمود الدال على الفصاحة وحسن البيان، وإن كان من النوع الثانى فهو مذموم مرفوض.

( فأما القرآن فلم يرد فيه إلا ما هو من القسم الأول المحمود لعُلوَّه في الفصاحة ، وقد وردت فواصل متماثلة »

- ذكر منها آيات: طه، والطور، والعاديات، والفجر. ونص على أن الباء حذفت فيها، من: يسر (ى) الواد (ى) طلبًا للموافقة في الفواصل. وكذلك الآيات الأولى من سورة القمر. ثم قال:

«وجميع هذه السورة - القمر - على هذا الازدواج. وهذا جائز أن يسمى سجعًا لأن فيه معنى السجع، ولا مانع في الشرع يمنع ذلك»

وأما مثال الفواصل المتقاربة فذكر منها، كالرماني، آيات الفاتحة وأوائل سورة ق، ثم قال:

«وهذا لا يسمى سجعًا. لأنا قد بينا أن السجع ما كانت حروفه متماثله. فأما قول الرمانى: «إن السجع عيب والفواصل بلاغة» على الإطلاق، فغلط: لأنه إن أراد بالسجع ما يكون تابعًا للمعنى وكأنه غير مقصود، فذلك بلاغة والفواصل مثله. وإن كان يريد بالسجع ما تقع المعانى تابعة له وهو مقصود متكلف، فذلك عيب والفواصل مثله. وكما يعرض التكلف في السجع عند طلب تماثل احروف، كذلك يعرض في الفواصل عند تقارب الحروف»

ونبه «الخفاجي» إلى ملحظ دقيق من كراهية تسمية الفواصل القرآنية المتماثلة سجعًا فقال: «وأظن أن الذي دعا أصحابنا إلى تسمية كل ما في القرآن فواصل؛ ولم يسموا ما تماثلت حروفه سجعًا، رغبة في تنزيه القرآن عن الوصف اللاحق

بغيره من الكلام المروى عن الكهنة وغيرهم. وهذا غرض في التسمية قريب، فأما الحقيقة فها ذكرناه »(١).

وكذلك لم ير «ابن الأثير، الضياء أبو الفتح – ٦٣٧هـ – في (المثل السائر) وجهًا لذم السجع على الإطلاق، ونفيه عن القرآن جملة، ولا تكاد تخلو سورة من السجع البليغ.

وإنما المنكر أن يأتي الكلام على مثل سجع الكهان.

وقد عرض للقضية بتفصيل في مبحث «الصناعة اللفظية» في أول كتابه (المثل السائر<sup>(۱)</sup> قال: «واعلم أن صناعة تأليف الألفاظ إلى ثمانية أنواع هي: السجع، ويختص بالكلام المنثور.

والتصريع، ويختص بالكلام المنظوم وهو داخل في باب السجع والتجنيس، وهو يعم الجنسين أيضًا. والموازنة، وتختص بالكلام المنثور. واختلاف صيغ الألفاظ، وهو يعم القسمين جميعًا. وتكرير الحروف، كذلك.

«النوع الأول المسجع، وحَدُّه أن يقال: تواطؤ الفواصل فى الكلام المنثور على حرف واحد. وقد ذمه بعض أصحابنا من أرباب هذه الصناعة، ولا أرى لذلك وجهًا سوى عجزهم أن يأتوا به، وإلا فلو كان مذمومًا لما ورد فى القرآن الكريم، فإنه قد أتى منه بالكثير حتى إنه ليؤتى بالسورة جميعًا مسجوعة، كسورة الرحمن وسورة القمر وغيرهما. وبالجملة فلم تخل منه سورة من السور.

«وقد ورد على هذا الأسلوب من كلام النبى صلى الله عليه وسلم شيء كثير أيضًا... فإن قيل: إن النبى صلى الله عليه وسلم قال لبعضهم منكرًا: «أسجعًا كسجع الجاهلية. أو: كسجع الكهان» ولولا أن السجع مكروه لما أنكره النبى صلى الله عليه وسلم؛ فالجواب عن ذلك أنا نقول: لو كره النبى صلى الله عليه

<sup>(</sup>١) ابن سنان الخفاجي: سر الفصاحة، ١٦٥ ط الرحمانية بالقاهرة سنة ١٣٥٠هـ/١٩٣٧م.

 <sup>(</sup>۲) وانظر معه هذا المبحث في كتابه (الجامع الكبير): ط المجمع العلمي ببغداد ١٩٥٦م، ص٢٥١٠
 وما بعدها.

وسلم السجح مطلقًا لقال «أسجعا؟» ثم سكت. فلما قال: «أسجعًا كسجع الكهان» صار المعنى معلقًا على أمر وهو إنكار الفعل لم كان على هذا الوجه. فعُلم أبه إنما ذم من السجع ما كان مثل سجع الكهان لا غير، وأنه لم يذم السجع على الإطلاق، وقد ورد في القرآن الكريم. وهو، صلى الله عليه وسلم، قد نطق به في كثير من كلامه حتى إنه غير الكلمة عن وجهها إتباعًا لها بأخواتها من أجل السجع، فقال لابن بنته عليهما السلام: «أعيذه من الهامة والسامّة، وكل عين لامّة»(1).

وإنما أراد «ملمة» لأن الأصل فيها من: ألمَّ فهو مُلِمَّ. وكذلك قوله عليه الصلاة والسلام: «ارجعن مأزورات غير مأجورات» (٢) وإنما أراد: موزورات من الوزر، فقال: مأزورات، لمكان «مأجورات» طلبًا للتوازن والسجع. وهذا مما يدلك على فضيلة السجع.

«على أن هذا الحديث النبوى الذى يتضمن إنكار سجع الكهان، عندى فيه نظر، فإن الوهم يسبق إلى إنكاره، يقال: فها سجع الكهان الذى يتعلق الإنكار به ونهى عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم؟

والجواب عن ذلك: أن النهى لم يكن عن السجع نفسه وإنما النهى عن حكم الكاهن الوارد باللفظ المسجوع. ألا ترى لما أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم فى دية الجنين بِغُرَّة: عبد أو أمّة، قال الرجل: أأدي من لا شرب ولا أكل، ولا نطق فاستهل، ومثل ذلك يُطَلَّ؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أسجعا كسجع الكهان»؟ (٣)

«فالسجع إذن ليس بمنهي عنه، وإنما المنهي عنه هو الحكم المتبوع في قول

<sup>(</sup>١) فى رواية أبى داود من حديث ابن عباس، رضى الله عنهما، قال: كان النبى صلى الله عليه وسلم يعوّذ الحسن والحسين: وأعيذكما بكلمات الله التامة، من كل شيطان وهامة، ومن كل عين لاَمّة، (السنن، ك السنة، باب فى القرآن ح: ٤٧٣٧)

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبن ماجه في سننه، ك الجنائز، باب ماجاء في اتباع النساء الجنائز (ح١٥٧٨) (٣) مرً في ص٢٥٥

الكاهن... أى: أَحُكمًا كحكم الكهان... ؟ وإلا فالسجع الذي أتى الرجلُ لا بأس به، وكلامه حسن من حيث السجع، وليس بمنكر لنفسه وإنما المنكر هو الحكم الذي تضمنه في امتناع الكاهن أن يَدِي الجنين...

واعلم أن الأصل في السجع إنما هو الاعتدال في مقاطع الكلام. ومع هذا فليس الوقوف في السجع عند الاعتدال فقط، ولا عند تواطؤ الفواصل على حرف واحد، إذ لو كان ذلك هو المراد من السجع لكان كل أديب سجّاعًا، وما من أحد منهم، ولو شدا شيئًا يسيرًا من الأدب، إلا ويمكنه أن يؤلف ألفاظًا مسجوعة ويأتي بها في كلامه؛ بل ينبغي أن تكون الألفاظ المسجوعة حلوة حادة طنانة رنانة، لا غثة ولا باردة. وأعنى بقولى: غثة باردة، أن صاحبها يصرف نظره إلى السجع نفسه من غير نظر إلى مفردات الألفاظ المسجوعة وما يشترط لها من الحسن، ولا إلى تركيبها وما يشترط له من الحسن. . .

«وهذا مقام تزل عنه الأقدام ولا يستطيعه إلا الواحد من أرباب هذا الفن بعد الواحد. ومن أجل ذلك كان أربابه قليلا.

«فإذ صفى الكلام المسجوع من الغثاثة والبرد، فإن وراء ذلك مطلوبًا آخر وهو أن يكون اللفظ فيه تابعًا للمعنى، لا أن يكون المعنى تابعًا للفظ فإنه يجىء عند ذلك كظاهر مُمَوَّه على باطن مشوَّه، ويكون مثله كغمد من ذهب على نصل من خشب. وكذلك يجرى الحكم على الأنواع الباقية، من التجنيس والترصيع وغيرهماله (۱) ولخص «ابن الأثير» مذهبه فى السجع البليغ فحدد له شرائط أربعا: اختيار مفردات الألفاظ، واختيار التركيب، وأن يكون اللفظ تابعًا للمعنى، وأن تكون كل من الفقرتين المسجوعتين دالة على معنى غير الذى دلَّت عليه أختها، فهذه شرائط أربع لابد منها للسجع البليغ (۱).

و «ابن أبي الإصبع» البلاغي المصري - ت: ٦٥٤ هـ - لا يبدو في كتابه

<sup>(</sup>١، ٢) المثل السائر: ٧٤: ٧٧، ٩٨، طالبهية بالقاهرة: ١٣١٢هـ.

(بديع القرآن) مستقرًا على رأى فى الموضوع: فهو فى باب «ائتلاف الفاصلة مع ما يدل عليه سائر الكلام» – وهذا الباب عنده من مخترعات قدامة بن جعفر ، وسماه مَنْ بعده: (التمكين) – يقول ما نصه: «وكل مقاطع آى الكتاب العزيز لا تخلو من أن تكون أحد الأقسام الأربعة – لائتلاف الفاصلة، وهى: التمكين، والتوشيح، والإيغال – ولهذا تسمى مقاطعه فواصل لا سجعًا ولا قوافى، لاختصاص القوافى بالشعر، والسجع بالمنافرة، مأخوذ من سجع الطائر» (۱) فتفهم من هذا، أنه مع الذين نفوا وجود السجع فى القرآن. لكنه لا يلبث فى «باب التسجيع» أن يعده فنا من بديع القرآن، ويستشهد لِضَربيه – المتماثل والمتقارب – بالآيات الأولى من سورة «ق» وسورة «الرحن» (۲) وكانه تعاشى القول صراحة بالسجع فى القرآن، ثم لما وصل إلى باب التسجيع، شق عليه ألا يقدم نماذجه العليا من الفواصل القرآنية، فى (بديع القرآن).

و «يحى بن حمزة العلوى» - ت: ٧٤٩هـ - فى باب «التسجيع» من كتابه (الطراز، المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز) لم يفرق بين الأسجاع والفواصل، ولا اعتد بقول الذين نفوا السجع فى القرآن. والتسجيع عنده: «من علوم البلاغة، كثير التدوار عظيم الاستعمال فى ألسنة البلغاء، ويقع فى الكلام المنثور. وهو فى مقابل التصريع، فى الكلام المنظوم الموزون فى الشعر. ومعناه فى ألسنة علماء البيان: اتفاق الفواصل فى الكلام المنثور، فى الحرف، أو فى الوزن، أو فى الوزن،

<sup>\*</sup> ابوالفضل قدامة بن جعفر الكانب، توفى سنة ٣٣٧هـ فى كتابه (نقد النثر) قال: «ومن أوصاف البلاغة أيضًا السجع فى موضعه وعند سماحة القريحة به، وأن يكون فى بعض الكلام لا فى جميعه... فأما أن يلزمه الإنسان فى جميع قوله ورسائله وخطبه ومناقلاته فذلك جهل من فاعله وعي من قائله، وقد رويت الكراهية فيه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم - وذكر الحديث فى دية الجنين - وإنما أنكر صلى الله عليه وسلم ذلك لأنه أى بكلامه مسجوعا كله وتكلف فيه السجع تكلف الكهان... ع ص٩٣٥-٩٤ ط أولى ١٩٥١هـ-١٩٣٢م (الجامعة المصرية). ولم نأت به فى سياق هذا العرض، لكونه لم يذكر فيه القرآن الكريم، ولا جاء بأى شاهد منه.

<sup>(</sup>۲،۱) ابن أبي الإصبع: بديع القرآن. ص٨٩، ١٠١ ط نهضة مصر سنة ١٩٥٧. (٣) يحيى بن حمزة العلوى: الطراز، باب التسجيع - ط المقتطف سنة١٣٢٢-١٩١٦ لدار الكتب بالقاهرة -تحقيق الشيخ سيد بن على المرصفى.

وواضح من مسلكه فى الاستشهاد لكل ضرب من ضروب التسجيع بآيات قرآنية، أنه على مذهب الذين قالوا بوجود السجع فى القرآن، ولا فرق عندهم بينه وبين الفواصل. قال يبين أنواع التسجيع:

« فإن اتفقت الأعجاز في الفواصل مع اتفاق الوزن، سُمِّي المتوازي كقوله تعالى :

﴿ فِيهَا سُرُدٌ مَّرْفُوعَةً \* وَأَكُوابُ مَّوْضُوعَةً > - سورة الغاشية. وإن اتفقا في الأعجاز من غير وزن، سُمى المُطَرَّف كقوله تعالى: (مَالَكُمْ لاَ تَرْجُونَ للَّهِ وَقَارًا \* وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطُوَارًا > - سورة نوح وإن اتفقا في الوزن دون الحرف، سُمِّى المتوازن، كقوله تعالى: ﴿ وَغَارِقُ مَصْفُوفَةً \* وَزَرَابُ مَبْثُوثَةً > - سورة الغاشية

وفصًّل «ابن حمزة» القول في حكم التسجيع مع الحديث المروى في كراهة سجع الكهان، فقال:

«وفيه مذهبان: الأول جوازه وحُسنُه، وهذا هو الذي عول عليه علماء أهل البيان. والحجة على ذلك هي أن كتاب الله تعالى والسنة النبوية وكلام أمير المؤمنين<sup>(۲)</sup>، مملوء منه. فلو كان مستكرهًا لما ورد في هذا الكلام البالغ في الفصاحة كل مبلغ. ولأجل كثرته في ألسنة الفصحاء لا يكاد بليغ من البلغاء يرتجل خطبة ولا يجرد موعظة إلا ويكون أكثره مبنيًّا على التسجيع في أكثره. وفي هذا دلالة قاطعة على كونه مقبولا مستعملا على ألسنة الفصحاء في المقامات المشهورة والمحافل المعهودة.

«المذهب الثانى: استكراهه. وهذا شيء حكاه ابن الأثير ولم أعرف قائله ولا وجدته فيها طالعت من كتب البلاغة. ولعل الشبهة لهم في استكراهه ما ورد عن الرسول صلى الله عليه وسلم، لما أوْجَبَ في (دية) الجنين غُرَّةً، عبدًا أو أمة.

<sup>(</sup>١) الإمام على بن أبي طالب، كرم الله وجهه.

وابن حمزة اليمني علوي، تقلد إمارة المؤمنين باليمن سنة ٧٢٩هـ وتوفي سنة ٧٤٩هـ

فقال الذي أوجبها عليه: كيف تدِي من لا شرب ولا أكل، ولا صاح فاستهل، ومثلُ ذلك يُطَلُّ؟

«والجواب أنا نقول: إنه لم ينكر السجع مطلقًا، وإنما أنكر سجعًا مخصوصًا وهو سجع الكهان لأن أكثر أخبارهم عن الأمور الكونية والأوهام الظنية، على جهة السجع وتطابق أعجاز الألفاظ.

«والمختار: قبولُه. ولو لم يكن جائزًا في البلاغة لما أتى في أفصح كلام وهو التنزيل. ولما جاء في كلام سيد البشر وكلام أمير المؤمنين. لأن هذه هي أعظم الكلام بلاغة وأدخلها في الفصاحة فلا يمكن ترك هذا الأسلوب من الكلام لقصّة عارضة من جهة الرسول – صلى الله عليه وسلم – يمكن حملُها على وجه لائتى كما أشرنا إليه»

وفى بيان السجع البليغ المقبول، اشترط مثل ما اشترط «ابن الأثير» -وبمثل عبارته، وعلى نفس الترتيب- من الاعتدال مع شرائط أربع:

«أن تكون الألفاظ حلوة المذاق رطبة طنانة، صافية على السماع طيبة رنانة، وجودة التركيب وحسنة، وأن تكون الألفاظ في تركيبها تابعة لمعناها، ولا يكون المعنى فيها تابعًا لألفاظ فيكون ظاهره التمويه وباطنه التشويه، ويصير مثاله كمثال عمد من ذهب على نصب من خشب.

«وأن تكون كل واحدة من السجعتين دالة على معنى حسن بانفراده، مغاير للمعنى الذى دلت عليه الأخرى. فهذه الشرائط الأربع لابد من اعتبارها فى كل كلام مسجوع »(١).

#### \* \* \*

وأران أطلت في عرض أقوال السلف في الفواصل القرآنية والسجع، توطئة لتدبر أسرار التعبير في هذه الظاهرة الأسلوبية اللافتة، من البيان المعجز.

<sup>(</sup>١) الطراز: ص٢١ وما يعدها. وقابله على ما في (المثل السائر لابن الأثير) ص٧٥-٧٦.

وقد رأينا كيف تباعدت بهم السبل بين الطرفين المتقابلين:

ففى البيئة الكلامية اختلفت الفرق الإسلامية بين نفى السجع فى القرآن نفيًا باتًا، والقول بوجوده فى النظم القرآن، وعَدُّه من وجوه إعجازه.

وفى البيئة اللغوية والبلاغية، اتسع الخلاف بين مذهب «الفراء» فى أن السجع فى القرآن مقصود إليه لذاته، وأنه ربما عدل عن نسق إلى آخر وآثر لفظًا على غيره فى معناه، قصدًا إلى المشاكلة والتوافق بين رءوس الآيات.

وبين من أنكروا، كابن سنان الخفاجي وابن الأثير، أن تكون معاني الفواصل القرآنية تابعة للألفاظ.

ورأينا من علماء السلف من فرقوا بين الفواصل والأسجاع، كالقاضي الباقلاني وعلى بن عيسى الرماني. وإن لم ير أكثر البلاغيين فرقًا بين الفواصل والسجع، وعندهم أن الأمر في هذه التفرقة، ليس إلا كراهة القول بالسجع في القرآن، بعد أن شاع إطلاقه على سجع الكهان.

وما نزال نجد جفوة تجاه لفظ السجع، لطول ما ابتذلته الصنعة اللفظية فى الزخرف البديعى، فى أساليب العصور المتأخرة، بعد أن التزمه الكهان فى العصر الجاهلي.

ومن ثم نؤثر أن نمضى على تسمية مقاطع الآيات في القرآن بالفواصل، وهو الذي جرى عليه أكثر المفسرين.

وبعد الذى سُقناه من خلافهم، يكون من المجدى فى القضية، أن نتدبر الفواصل القرآنية، لنرى ما إذا كان البيان الأعلى يتعلق فى فاصلة منها بمجرد رعاية شكلية للرونق اللفظى، أو أن فواصله تأتى لمقتضيات معنوية، مع نسق الإيقاع بهذه الفواصل، وائتلاف الجرس لألفاظها التى اقتضتها المعانى على نحو تتقاصر دونه بلاغة البلغاء؟

وأختار هنا شواهد من الفواصل التي مال «الفراء» ومن ذهب مذهبه، إلى حملها على قصد المشاكلة اللفظية بين رءوس الآيات، بإيثار نسق على آخر، أو العدول عن لفظ إلى غيره في معناه.

دون أن يحتاطوا لدفع وهم الإطلاق، والتعميم، بذكر المقتضى المعنوى للفواصل المرعية.

ننظر، مثلا، في هذه الفواصل القرآنية:

﴿وَالضَّحَىٰ \* وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَىٰ \* مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ﴾.

ذهب والفراء» إلى أن القرآن جرى فيها على طرح كاف الخطاب من: قلاك، اكتفاء بالكاف الأولى -في: ودعك- ولمشاكلة رءوس الآيات. (١)

<sup>(</sup>١) معان القرآن: سورة الضحى.

وعد «الفخر الرازى» من وجوه حذف الكاف رعاية الفاصلة<sup>(١)</sup>. ومثله «النيسابورى» في تفسيره لآيات الضحي<sup>(٢)</sup>، ونظائرها.

ولو كان البيان القرآني يتعلق بهذا الملحظ اللفظى فحسب، لما عدل عن رعاية الفاصلة في الآيات بعدها:

﴿ فَأَمَّا الْيَتِيمَ فَلَا تَقْهَرْ \* وَأَمَّا السَّائِلَ فَلَا تَنْهَرْ \* وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدَّثُ ﴾ وليس في السورة كلها «ثاء» فاصلة.

بل ليس فيها حرف ثاء، على الإطلاق.

وعلى مذهبهم، كانت الفواصل تُرعى بمثل لفظ: فخبَّر، لمشاكلة رءوس الآيات بالعدول إلى هذا اللفظ، عن: «فحدث»

ونرى، والله أعلم، أن حذف كاف من: «وما قلى» مع دلالة السياق عليها، تقتضيه حساسية مرهفة بالغة الدقة واللطف، هي تحاشي خطابه تعالى رسوله المصطفى، في موقف الإيناس، بصريح القول: وما قلاك.

لما فى القلى من حسِّ الطرد والإبعاد وشدة البغض. وأما التوديع فلا شيء فيه من ذلك، بل لعل الحس اللغوى فيه يؤذن بأنه لا يكون وداع إلا بين الأحباب، كما لا يكون توديع إلا مع رجاء العودة وأمل اللقاء.

وحُذفت كاف الخطاب في الفواصل بعدها، لأن السياق بعد ذلك أغنى عنها. ومتى أعطى السياق الدلالة المرادة مستغنياً عن الكاف، فإن ذكرها يكون من الفضول والحشو المنزه عنها أعلى بيان.

\* \* \*

وآيات الفجر:

﴿ وَالْفَجْرِ \* وَلَيَالًا عَشْرٍ \* وَالشَّفْعِ وَالْوَتْرِ \* وَاللَّيلِ إِذَا يَسْرِ \* هَلْ فَي ذَٰلِكَ

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير، للرازى: جـ ٨، سورة الضحى.

<sup>(</sup>٢) على هامش تفسير الطبري. ط مصر.

قَسَمٌ لِذِي حِجْرٍ \* أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ \* إِرَمَ ذاتِ العِمادِ \* الَّتِي لَم يُخْلَقُ مِثْلُهَا فِي الْبِلَاد \* وَثَمُودَ الَّذِينَ جَابُوا الصَّخْرَ بالوادِ \* وفِرْعَونَ ذِي الْأَوْتادِ \*

صرح «الفراء» في (معاني القرآن) بأن ياء العلة حذفت من: يسرِ (ى) لمشاكلة رءوس الآيات. وكذلك ذهب «ابن سنان الخفاجي» في (سر الفصاحة) إلى حذفها وحذف ياء المنقوص من: بالوادِ (ى) قصداً إلى تماثل الفواصل.

لأن القاعدة عندهم، إثبات ياء العلة، في الفعل المضارع المرفوع. وإثبات ياء الاسم المنقوص مجروراً ومرفوعاً، إذا اقترن بـ: ال، أو أضيف.

ويكفى للرد على من ذهبوا إلى حذف الياءيسن فى آيات الفجر، لرعاية الفاصلة، أن نذكر أن القرآن الكريم لم يقتصر على حذفها هنا فى مقاطع الآيات، ليسلم لهم القول بأن الحذف قصد إلى رعاية الفواصل وتماثل رءوس الآيات، وإنما حذفت ياء المضارع المرفوع المعتل الآخر، وواوه أيضا، وياء المنقوص مضافاً ومعرفاً بأل، فى أواسط الجمل ودرج الكلام. وقد عقد الإمام «أبو عمرو الدانى» بابا فى ذكر أصول القراء الأئمة، فى الياءات المحذوفة من الرسم (١) ومنها فى غير الفواصل:

هود ١٠٥ : ﴿ يَوْمَ يَأْتِ لا تَكَلَّمُ نَفْسُ إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾

الإسراء ١١ : ﴿ وَيَدْعُ الإِنسَانُ بِالشَّرِّ دُعَاءَهُ بِالْخَيْرِ ﴾

القمر ٦ : ﴿فَتَوَلَّ عَنهُمْ يَوْمَ يَدْعُ الداعِ إِلَىٰ شَيءٍ نُكُر﴾

القمر ٨ : ﴿ مُهْطِعِينَ إِلَى الدَّاعِ يَقُولُ الكَافِرُونَ هَلْذَا يَوْمٌ عَسِرٌ ﴾

ق ٤١ : ﴿وَاسْتَمِعْ، يَوْمَ يُنادِ المنادِ مِن مَّكَانٍ قَرِيبٍ﴾

النازعات ١٦ : ﴿ هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ \* إِذْ نَادَاهُ رَبَّهُ بِالوَادِ الْمُقَدَّسِ ِ طُویٰ ﴾ . ومعها: القصص ٣٠، طه ١٢

<sup>(</sup>١) الدان : (كتاب التيسير في القراءات السبع) ٦٩ - ٧١ ط استانبول ١٩٣٠م

النمل ١٨ : ﴿حَتَّىٰ إِذَا أَتَوْا عَلَىٰ وَادِ النَّمْلِ قَالَتْ نَمْلَةُ يَأَيُّهَا النَّمْلُ النَّمْلُ الْمَنْ وَجُنُودُهُ وَهُمْ الْمَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لَا يَحْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ

الروم ٥٣ : ﴿وَمَا أَنتَ بِهَادِ الْعُمْى عَنْ ضَلاَلَتِهِمْ ﴾.

البقرة أ ١٨٦ : ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوةَ الدَّاعِ

إِذَا دَعَانِ فَلَيَسْتَجِيبُوا لِي...﴾

الصافات ١٦٣ : ﴿إِلَّا مَن هُوَ صَالِ الجَحيم ﴾.

الرحمن ٢٤ : ﴿ وله الجَوَارِ المُنشَئَاتُ في البحر كالأعْلام ﴾.

التكوير ١٥ : ﴿ فَلَا أُقْسِمُ بِالْخُنَّسِ \* الجَوَارِ الكُنَّسِ ﴾

ولا مجال لقول في هذه الآيات ونظائرها، بحذف ياء المنقوص المضاف أو المعرف بأل، وآخر المضارع المرفوع المعتل بالواو أو الياء، لرعاية الفواصل، ومشاكلة رءوس الآيات. وقد يسبق إلى الظن أن الياء والواو حذفتا فيها للتخلص من التقائهما ساكنتين، بساكن بعدهما، إلا أن نلتفت إلى آيات هود والبقرة والقمر، والحرف فيها غير متلو بحرف ساكن.

أفلا يكون القائلون بالحذف لرعاية الفواصل قد تعجلوا بمثل هذا القول فى آيات الفجر ونظائرها، محتكمين إلى قواعد اللغويين والنحاة فى المعتل الآخر والمنقوص، حين ينبغى أن نعرض قواعدهم على ما يهدى إليه الاستقراء لكل مواضع الحذف والإثبات فى الكتاب المحكم؟

\* \* \*

وآيتا الأعلى :

﴿ سَبِّح اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَىٰ \* الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّىٰ ﴾ والليل: ﴿ إِلَّا الْبِتِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِ الأَعْلَىٰ \* وَلَسَوْفَ يَرْضَىٰ ﴾.

ليست صيغة «الأعلى» معدولًا إليها فيهما عن العليِّ لمجرد رعاية الفاصلة.

ولا أريد بها المفاضلة بين أعلى وعال، على ما وهم بعضهم خضوعًا لأحكام اللغويين في صيغ التفضيل ودلالتها. وقد جَرَّ هذا الوهم إلى ما أشار إليه «الفخر الرازى» من تعلق الملاحدة في «ربه الأعلى» من اقتضاء أن يكون هناك رب آخر مفضولًا في العلو<sup>(۱)</sup>، على ما يقضى به منطق التفضيل عندهم وقواعده.

وذلك من عُقم الحسِّ في من يغيب عنه السر البياني في إطلاق مثل صيغة الأعلى – والعليا – دون قصد إلى مفاضلة أو ترتيب، وإنما القصد إلى المضى بالعلو إلى نهايته القصوى بغير حدود ولا قيود.

وهو نفس الملحظ الدلالي لصيغ: الحسني، واليسرى، والعسرى، والأشقى، والأتقى، في سورة «الليل» دالة على غاية الحسن واليسر والتقوى، وأقصى العسر والشقاء الذي ما بعده من شقاء.

ومثلها صيغة الأكرم في آية العَلَق:

﴿ اقْرَأُ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ \* الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ ﴾

لم يعدل فيها عن الكريم إلى الأكرم، لمجرد رعاية الفاصلة، ولا قُصد بها المفاضلة بين أكرم وكريم، على ما تأوله مفسرون، وساقوا وجوهًا عدة لأكرميته تعالى (٢).

واستقراء آياتها، يشهد بأن صيغتى الأفعل والفعلى، تفيدان الإطلاق إلى أقصى المدى، بغير حد أو قيد مفاضلة.

إنما تتعين المفاضلة بذكر المفضول، مضافًا إليه أو مجرورًا بحرف من، في مثل: أكثر الناس، أكثركم، أكبر من أختها، والفتنة أشد من القتل، ولا أقل من ذلك ولا أكثر. . .

ووجه التفضيل في مثل قوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ﴾ أنه في سياق الحديث عن مكر المخلوقين: ثمود في آية (النمل ٥٠) والكافرين من بني إسرائيل

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير للرازي: جـ ٨، سورة الليل.

<sup>(</sup>٢) الفخر الرازى: التفسير الكبير، جـ٨، سورة العلق.

(أل عمران ٥٤) والذين كفروا من قريش (الأنفال ٣٠).

وقوله تعالى: ﴿وهو خيرُ الحاكمين﴾ بآيات يونس ١٠٩، والأعراف ٨٧، ويوسف ٨٠. ومعها ﴿أحكم الحاكمين﴾ في آيتي هود ٤٥ والتين ٨.

منظور فيها إلى أن الحكم قد يكون من المخلوقين ومنه في القرآن الكريم مثل آيات: ﴿وَإِذَا حَكَمَتُم بِينَ النَّاسِ أَنْ تَحَكَمُوا بِالْعَدَلِ ﴿ وَلِيحَكُمْ بِهِ ذَوَا عَدْلٍ مِنكُم ﴾ ﴿وَوَاوَدُ وَسَلَّيْمَانَ إِذْ يَحْكُمَانَ فِي الْحَرِث ﴾ ﴿وَاحْكُم بِينَهُم عَدْلٍ مَنكُم ﴾ ﴿وَاحْكُم بِينَهُم بِالْقَسْط ﴾ ﴿وَاحْكُم بِينَ النَّاسِ بِالْحَقّ وَلا تَتْبَعَ الْهُوى ﴾ . . .

وأما قوله تعالى: ﴿ فتبارك الله أحسن الخالقين ﴾ فإذا لم يُنظر فيه إلى أن الخلق من الخلق قد يكون من الناس - و«الراغب» في المفردات (١) يفرق بين الخلق من الله على غير مثال، ومن الناس على مثال - فأقرب ما يبدو لنا من وجه فيه، أن العربية لا تصوغ أفعل وفعلى، من: خَلَق فهو خالق. إنما تصوغ الأخلق من معنى: خليق.

والتقیید بوجه مفاضلة، فی أفعل التفضیل، إنما یتعین صراحة بالتمییز فی مثل: أكبر شهادة، أكثر أموالاً، أكثر جمعًا، أكثر شىء جدلاً، أزكى طعامًا، أعظم درجةً، أهدى سبیلاً...

وذلك كله غير الإطلاق بصيغتى: الأفعل، والفعلى. إلا أن يصرح في النص بقيد تمييز أو تخصص ومقارنة، كالذي في آيات:

الكهف ١٠٣ : ﴿قُلْ هَلْ نُنبِئكُم بِالأَحْسَرِينَ أَعْمَالًا \* الذينَ ضَلَّ سَعْيُهُم

في الحياةِ الدُّنيا وهم يَحسَبُون أنهم يُحسنون صُنعا﴾

آل عمران ١٣٩ : ﴿وَلا تَهِنُوا وَلا تَحْزَنُوا وَأَنْتُمُ الأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مؤمِنين﴾

معها: محمد ٣٥

الأنفال ٤٢ : ﴿إِذْ أَنتُم بِالعُدْوَةِ الدُّنْيَا وهُم بِالعُدوةِ القُصْوَىٰ﴾

<sup>(</sup>١) مفردات الراغب الأصفهاني في غريب القرآن: مادة (خلق).

الإسراء ١ : ﴿ سُبْحَانَ الذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِه لَيْلًا مِن المسجدِ الحرام إلى المسجدِ المسجدِ الأقصىٰ ﴾

فإذا أطلق «الأفعل، والفُعلى» من قيد ومن مفضول، خرج، والله أعلم، عن دلالة المفاضلة وخصوصية القيد، وأفاد الإطلاق غير المحدود، فذلك هو قوله تعالى:

﴿اقرأ ورَبُّكَ الأكرمُ﴾ ومثله:

﴿الآية الكبرى﴾ في سورتي النازعات والنجم.

و ﴿آياتنا الكبرى﴾ في سورة طه.

و ﴿ البطشة الكبرى ﴾ في سورة الدخان.

و ﴿ الطامة الكبرى ﴾ في سورة النازعات

و ﴿ النار الكبرى ﴾ في سورة الأعلى.

و ﴿ المثل الأعلى ﴾ في سورتي النحل والروم...

\* \* \*

وآية الرحمن:

﴿ وَلَمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبُّه جَنَّتَانِ \* . . . ذَوَاتَا أَفَنَانٍ ﴾

ليست تثنية جنتين فيها مرادًا بها الإفراد وعدل القرآن إليها مراعاة للنظم كما ذهب «الفراء». وإنما السياق قبلها وبعدها على التثنية. وواضح لنا أن المراد بالآية: ولمن خاف مقام ربه، من الإنس والجان، جنتان. ﴿ فواتا أفنان \* فبأى آلاء ربكما تكذبان ﴾

\* \* \*

وآية التكاثر:

﴿ أَلْهَاكُمُ التَّكَاثُرُ \* حَتَّىٰ زُرْتُمُ الْمَقَابِرَ ﴾

تجد الصنعة البلاغية فيها أن المقابر أوثرت على القبور، للمشاكلة اللفظية بينها

وبين التكاثر. ويحس البلاغيون، ونحس معهم، نَسَقَ الإيقاع بها وانسجام الجرس.

لكن وراء هذا الملحظ البلاغي في النسق اللفظي، ملحظًا بيانيًّا اقتضاه المعنى: فالمقابر جميع مقبرة، وهي مجتمع القبور. واستعمالها هنا هو الملائم معنويًا لهذا التكاثر، دلالة على مصير ما يتكالب عليه المتكاثرون في حطام الدنيا. . هناك حيث مجتمع الموتى ومحتشد الرمم على اختلاف الأعمار والأجيال والطبقات. وهذه الدلالة من السعة والعموم والشمول، لا يمكن أن يقوم بها لفظ القبور جمع قبر.

فبقدر ما بين قبر ومقبرة من تفاوت، يتجلى البيان القرآنى فى إيثار المقابر على القبور، حين يتحدث عن غاية ما يتكاثر فيها المتكاثرون على مرَّ العصور والأجيال...

#### \* \* \*

ومما قالوا فيه برعاية الفاصلة، آياتُ الهمزة:

﴿ نَارُ كَاللَّهِ الْمُوقَدَةُ \* الَّتِي تَطَّلِعُ عَلَى الأَفْئِدَةِ \* إِنَّهَا عَلَيْهِمْ مُؤْصَدَةً \* في عَمَدٍ مُمَّدَّدَةِ \*

على القول بأن الأفئدة في معنى القلوب، وعدل إليها للمشاكلة بين رءوس الأيات.

ولا تترادف الأفئدة والقلوب في حس العربية المرهف، ليقال فيهما برعاية الفاصلة. بل يطلق القلب بدلالة عامة على الجهاز العضوى من أجهزة الجسم، وعلى موضع الشعور والأهواء والعقيدة والوجدان.

وأما الفؤاد فلا يطلق إلا بدلالة خاصة على المعنوى دون العضوى. ونحن نعرف مثلا جراحة القلب، وأما جراحة الفؤاد فلا تدخل فى نطاق الطب البشرى. ونحن نأكل القلب كما نأكل الكبد والكلى، وأما الفؤاد فليس مما يؤكل أو يباع. كما نعرف قلوباً للبشر والحيوان الأعجم على اختلاف فصائله، وأما الفؤاد فللإنسان لا غير...

وبهذه الخصوصية في الدلالة المعنوية للفؤاد، جاء اللفظ مفردا وجمعاً ست عشرة مرة في القرآن الكريم، ليس فيها ما يحمل على معنى الجارحة.

والقلب، وإن جاء في القرآن في المعنويات كذلك من الاطمئنان والسكينة والرحمة والتآلف والخشوع والوجل والفقه والطهر، ومع الارتياب والتقلب والخوف والاشمئزاز والقسوة والتكبر والجبروت والزيغ والمرض والإثم والغفلة والعمى، إلا أن العربية، لغة القرآن، لا تستعمل غير القلب في الدلالة الأصلية على هذا العضو من الجسم.

وإذن يكون لإيثار الأفئدة على القلوب في آية الهُمزَة، مع الملحظ البلاغي من النسق اللفظى والجرس الصوت، مقتضاه المعنوى البيان، في تخليص الأفئدة من حس العضوية التي يحتملها لفظ القلوب فيها ألف العرب من لغتهم. ولا نزال نستعمل القلب بمعناه العضوى في التشريح والطب وأصناف اللحوم، ولا نستعمل الفؤاد بهذه الدلالة على الإطلاق.

وكذلك لا تترادف مؤصدة ومغلقة، ليقال باحتمال العدول عن أولها إلى الأخرى رعاية للفاصلة.

بل يتميز الإيصاد بخصوصية الدلالة على إحكام الإغلاق وقوة تحصينه، والعربية استعملت «الوصيد» للبيت الحصين يُتَّخذ من حجارة في الجبال، وتقول: استوصد في الجبل، أي اتخذ فيه حظيرة من حجارة.

وبمثل هذا المعنى من الإيصاد المحكم، جاءت آية البلد:

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِنَا هُمْ أَصْحَابُ الْمُشْآمَةِ \* عَلَيْهِمْ نَارٌ مُّؤْصَدَةً ﴾

ولا رعاية فيها لفاصلة لفظية، بل المعنى من إطباق النار على أصحاب المشأمة وإحكام إيصادها، هو ما تعلق به البيان الأعلى، والله أعلم.

وآية الزلزلة:

﴿ وَأَخرِجَتِ الأَرْضُ أَثْقَالَهَا \* وْقَالَ الإِنسَانُ مَالَهَا \* يَوْمَثِذٍ تُحَدِّثُ أَخبَارَهَا \* بِأَنَّ رَبِّكَ أَوْحَىٰ لَهَا ﴾ .

قالوا فيها: «وعدى أوحى باللام، وإن كان المشهور تعديتها بإلى، لمراعاة الفواصل» $^{(1)}$ 

ونستقرئ مواضع فِعل الإيحاء في القرآن كله فلا نراه يتعدى بـ «إلى» إلا حين يكون الموحى إليه من الأحياء. يطرد ذلك في كل آيات الإيحاء بإلى، وعددها سبع وستون آية.

وأما حين يكون الموحى له جماداً، فالفعل يتعدى باللام كآية الزلزلة، أو بحرف في، كما في آية فُصلت: «وأوحى في كل سماء أمرها»

ودلالة «اللام» الإيحاء المباشر على وجه التسخير، ودلالة «فى» البَثُّ والملابسة. وأما الإيحاء بـ «إلى» فيأخذ دلالته الخاصة فى المصطلح الديني للوحى، إذا كان الموحى إليه من الأنبياء.

وإلى غير الأنبياء، بشراً أو حيواناً يكون الإيحاء بمعنى الإلهام.

وللجماد بمعنى التسخير، فلا يكون الإيجاء للأرض في آية الزلزلة، عدولا عن : أوحى إليها، لمراعاة الفواصل؛

بل التعدية باللام هنا متعينة، لأن الموحَى إليه جماد، وقد هدى الاستقراء إلى أن القرآن لا يُعدى الفعل بحرف «إلى» إلا حين يكون الموحى إليه من الأحياء.

\* \* \*

وفى التقديم والتأخير، قالوا برعاية الفاصلة فى مثل آية الليل: ﴿ إِنَّ كَنْ لَنَا لَلْآخِرَةَ وَالْأُولَىٰ ﴾.

<sup>(</sup>١) أبوحيان: البحر المحيط، ١/٨ ٠٥ الزلزلة.

عدل البيان القرآن فيها عها هو مألوف ومتبادر من تقديم الأولى على الأخرة. وليس القصد إلى رعاية الفاصلة، هو وحده الذي اقتضى تقديم الأخرة هنا على الأولى. وإنما اقتضاه المعنى أولاً، في سياق البشرى والوعيد، إذ الأخرة خير وأبقى، وعذابها أكبر وأشد وأخزى...

وبهذا الملحظ البياني قُدمت الآخرة على الأولى في سياق البشرى للمصطفى، عليه الصلاة والسلام، بآية الضحى:

﴿ وَللاَخِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ الأُولَىٰ \* ولَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَىٰ ﴾ كما تُدمت الآخرة على الأولى في سياق الوعيد لفرعون، بآية النازعات: ﴿ فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ الأَعْلَىٰ \* فَأَخَذَهُ اللَّهُ نَكَالَ الآخِرَةِ والأُولَىٰ ﴾

\* \* \*

مقتضى الإعجاز أنه ما من فاصلة قرآنية لا يقتضى لفظها في سياقه، دلالة معنوية لا يؤديها لفظ سواه، قد نتدبره فنهتدى إلى سرّه البياني. وقد يغيب عنا فنُقرّ بالقصور عن إدراكه.

ولا يُظَن بى أننى أُهوِّن من قيمة التآلف اللفظى والإِيقاع الصوق لهذا النسق الباهر الذى نجتلى فيه فنيَّة البلاغة، تؤدى المعنى بأرهف لفظ وأروع تعبير فأجمل إيقاع.

فالبلاغة من حيث هي فن القول، لا تفصل بين جوهر المعنى وبين أسلوب أدائه، ولا تعتد بمعان جليلة تقصر الألفاظ عن التعبير البليغ عنها، كما لا تعتد بالفاظ جميلة تضيع المعنى أو تجور عليه ليسلم لها زخرف بديعى.

وهذا هو الحد الفاصل بين فنية البلاغة كما تجلوها الفواصل القرآنية بدلالتها المعنوية المرهفة ونسقها الفريد في إيقاعها الباهر، وبين ما تقدمه الصنعة البديعية من زخرف لفظى يُكرِه الكلماتِ على أن تجئ في غير مواضعها.

فلعل جلال الفواصل القرآنية في نسقها الفريد، يعفينا من لَدَدِ خصومةٍ بين أصحاب اللفظ وأصحاب المعنى، لا يعرفها ذوق العربية المرهف في البيان الأعلى بالكتاب العربي المبين.

\* \* \*

### «لا أَقْسِمُ»

ومن الظواهر الأسلوبية اللافتة في البيان القرآن، مجيء فعل القسم بعد «لا النافية» في مثل قوله تعالى:

﴿ لَا أَقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيَامَةِ \* وَلَا أَقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَةِ \* أَيَحْسَبُ الإِنْسَانُ أَلَن نَّحْمَعَ عِظَامَهُ \* بَلَى قَادِرِينَ عَلَىٰ أَن نُسَوِّى بَنَانَهُ \* .

والخلاف قديم في تأويل «لا» وتوجيه القسم بعدها.

قال «الفراء» يرد على قول كثير من النحويين بأنها صلة: «ولا يُبتَدأ بجحد ثم يُعَلَّل صلةً على نية الطرح فلا يُعرف خبر فيه جحد من خبر لا جحد فيه. ولكن القرآن جاء بالرد على الذين أنكروا البعث والجنة والنار، ومثل لذلك بقولك: لا والله لا أفعل ذاك؛ جعلوا لا وإن رأيتها مبتدأة، ردا لكلام قد كان مضى، ولو ألقيت «لا» مما يُنوَى. به الجواب، لم يكن بين اليمين التى تكون جوابا والتى تستأنف فرق.. »(١).

فى القرن الثامن، جاء بها «ابن هشام» فى باب «لا، الزائدة فى الكلام لمجرد تقويته وتأكيده» ولخص أقوالهم فيها:

قيل هي نافية. ثم اختلفوا في تأويل المنفى بها:

منهم من قال إنها تنفى شيئاً تقدم فى سورة أخرى؛ ففى آية القيامة أنكر المشركون البعث، فقيل لهم: لا، ليس الأمر كذلك. ثم استؤنف القسم: أقسم.

ووجه هذا التأويل عندهم، أن القرآن كله كالسورة الواحدة، ولهذا يُذكر الشيء في سورة، وجوابه في سورة أخرى، ونَظَّروا لذلك بقول تعالى:

<sup>(</sup>١) الفراء: (معاني القرآن) سورة القيامة ٢٠٧/٣.

﴿ مَا أَنْتَ بِنعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونٍ ﴾ ردًّا على ما في سورة أخرى: ﴿ وَقَالُوا يٰأَيُّهَا الَّذِي نُزَّلَ عَلَيْهِ الذِّكُرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ ﴾ . .

ورَّده «أبو حيان» بأنه لا يجوز، لأن فى ذلك حذف اسم «لا» وخبرها. وليس جواباً لسائل يسأل فيحتمل ذلك. نحو قولك: لا، لمن سأل: هل من رجل فى الدار؟ (ألبحر المحيط).

وقيل هي زائدة: توطئة وتمهيداً لنفي الجواب محذوفاً. وتقديره في آية القيامة: ﴿ لاَ أَتْسَرَكُونَ شُدُى. ﴿ لاَ أَتَسَمَ بِيومِ القيامة \* ولا أقسم بالنفس اللوامة ﴾ لا يُتْرَكُونَ شُدُى.

ورُد هذا التأويل بأنه لا وجه لتقدير جواب، والجواب صريح في مثل:

﴿ فَلَا أُقْسِمُ بِرِبِ المَشَارِقِ والمغَارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ ﴾ المعارج.

﴿ لَا أُقْسِمُ بِهَا ذَا الْبَلَدِ \* وَأَنْتَ حِلٌّ بِهَاذَا الْبَلَدِ \* وَوَالِدٍ وَمَا وَلَدَ \* لَقَدْ خَلَقْنَا الْبَلَدِ \* وَوَالِدٍ وَمَا وَلَدَ \* لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي كَبَدٍ ﴾ البلد.

﴿ فَلَا أُقْسِمُ بِمَواقِعِ النُّجُومِ \* وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ \* إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ ﴾. الواقعة.

وفى قول إنها زيدت لمجرد التأكيد وتقوية الكلام. ونظيره عندهم، آية الحديد:

﴿لِئَلًا يَعْلَمَ أَهْلُ الْكِتَابِ أَلَّا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِن فَضْلِ اللَّهِ ﴿ . . وَرُدَّ بَأَنَهَا لَا تَزَادَ لَذَلَكَ فَي صَدَر الكلام، بل تزاد حشواً. لأن زيادة الشيء تفيد اطراحه، وكونه في أول الكلام يفيد الاعتناء به(١).

وقول ثالث: إنها ليست نافية ولا زائدة، وإنما هي لام الابتداء، أشبعت فتحتُها فتولدت عنها ألف، كقول الشاعر: \*أعوذ بالله من العقراب \*.

أشبعت فتحة الراء فيها، فتولَّد عنها ألِفٌ، وإنما هي: العقرب.

<sup>(</sup>١) ابن هشام: معنى اللبيب، ١٨٤/١ وأبوحيان في البحر المحيط جـ٨.

وعلى هذا الوجه قراءة الحسن البصرى، إمامها: ﴿فَلَأَتْسِمُ بربُ المشارقِ وَالمَغَارِبِ﴾.

وقراءة هشام بن عمار الدمشقى مقرئها الإمام، لأية إبراهيم:

﴿ فَاجْعَلْ أَفْتَدَةً مِنَ ٱلنَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ ﴾.

بياء بعد الهمزة، تولدت من إشباع كسرتها.

ولما كانت لام الابتداء لا تدخل على الفعل، في قواعدهم، قدروا دخولها في الآية على جملة من مبتدأ وخبر: «فلأنا أقسم» ثم حذف المبتدأ.

وردّه «الزمخشرى» بأن اللام في هذه القراءة لا تصح أن تكون لام القسم لأمرين:

أحدهما: أن حقها أن يُقرن بها النون المؤكدة، والإخلال بها ضعيف قبيح. والثانى: أن سياق الآية يرشد إلى أن القسم بمواقع النجوم واقع، ومقتضى جعلها جواباً لقسم محذوف، أن تكون للاستقبال، وفعل القسم يجب أن يكون للحال(١).

\* \* \*

وبعد هذا كله، نرد إلى القرآن ما تنازعوا فيه. فنستبعد بادئ ذي بدء أن تكون «لا» في آيات القسم، ردًّا على كلام سبق في سورة أخرى، لأن هذا فضلا عما سبق من رد أبي حيان، يقتضى القراءة على وجوب الفصل بين: لا، أقسم، لكمال الانقطاع. وكل القراءات فيها على الوصل. وتنظيرهم بقوله تعالى: ﴿مَا أَنْتَ بِنعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونَ ﴿ ردًّا على ما حكى القرآن من قولهم في سورة الحجر: ﴿إنك لِمَجْنُونَ ﴾ ردًّا على ما حكى القرآن من قولهم في سورة الحجر: ﴿إنك لمجنون ﴾ ؛

يرد عليه أن سورة القلم، ثانية السور في ترتيب النزول على المشهور، وسورة الحجر، ترتيبها في النزول الرابعة والخمسون!

<sup>(</sup>۱) الزغشري: الكشاف، ١/٤ سورة الواقعة.

وتأويل «لا أقسم» بأنها «لأقسم» أشبعت فتحة اللام فيها فتولدت عنها ألف، إذا لم يبعده رد «الزمخشرى» فقد يبعده معه أن هذا الإشباع موضع إلباس بـ: لا النافية. ولا إلباس في قراءة «أفئيدة».

ثم نتدبر آیات القسم فی الکتاب المحکم، فیهدینا إلی اطراد مجیء آیات «لا أقسم» وضمیر المتکلم فیها، لله تعالی:

الواقعة ٧٥ : ﴿فَلَا أُقْسِمُ بِمَواقِعِ النَّجُومِ \* وإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَّوْ تَعْلَمُونَ عَلَمُونَ عَظِيمٌ \* إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ ﴾.

الحاقة ٣٨ : ﴿ فَلَا أُقْسِمُ بِمَا تُبْصِرُونَ \* وَمَا لَا تُبْصِرُونَ \* إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ ِ كَالَةً لَكُولُ رَسُولٍ عَلَيْهِ كَالِهُ لَقُولُ رَسُولٍ عَلَيْهِ كَالِهُ لَعَوْلُ رَسُولٍ عَلَيْهِ كَالِهُ لَعَوْلُ رَسُولٍ عَلَيْهِ كَالِهُ لَعَوْلُ رَسُولٍ عَلَيْهِ كَاللَّهُ لَعَوْلُ رَسُولٍ عِلَيْهِ كَاللَّهُ عَلَيْهِ كَاللَّهُ لَعَوْلُ رَسُولٍ عَلَيْهِ عَلَيْهِ لَعَلَّهُ لَكُولُ مِنْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ لَعَوْلُ رَسُولٍ عَلَيْهِ عَلَيْهُ لَقُولُ رَسُولٍ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَل

المعارج ٤٠ : ﴿ فَلَا أُقْسِمُ بِرَبِّ الْمَشَارِقِ وَالْمَغَارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ ﴾.

القيامة ١ : ﴿لَا أَقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيَامَةِ \* وَلَا أَقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَةِ \* أَيَحْسَبُ الْإِنْسَانُ أَلَنْ نَجْمَعَ عِظَامَهُ \* بَلَىٰ قَادِرِينَ عَلَىٰ أَن نُسُوِّى بَنَانَهُ \* .

التكوير ١٥ : ﴿فَلَا أُقْسِمُ بِالخُنَّسِ \* الْجَوَارِ الكنَّسِ \* وَاللَّيْلِ إِذَا عَنْفَسَ \* إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴾.

الانشقاق ١٦ : ﴿ فَلَا أُقْسِمُ بِالشَّفَقِ \* وَاللَّيلِ وَمَا وَسَقَ \* وَالْقَمَرِ إِذَا اتَّسَقَ \* لَتُرْكَبُنَّ طَبَقًا عَنْ طَبَق.

البلد ١ : ﴿لا أُقْسِمُ بِهَٰذَا الْبَلَدِ \* وَأَنتَ حِلِّ بِهَٰذَا الْبَلَدِ \* وَوَالِدٍ وَوَالِدٍ وَوَالِدٍ وَمَا وَلَدَ \* لَقَدْ خَلَقْنَا الإِنْسَانَ فِي كَبِدٍ ﴾.

ولم يأت فعل القسم، في القرآن كله، مسنداً إلى الله تعالى، بغير «لا» هذه. كما لم تأت «لا» النافية مع فِعل القسم مسنداً إلى غيره تعالى. وإنما جاءت «لا» الناهية في آية النور ﴿قُلُ لا تقسموا ﴾ وليست مما يشغلنا هنا من الظاهرة الأسلوبية «لا أقسم» في القرآن لله وحده، دون غيره من الخلق.

وهذا الاطراد يُبعد احتمالَ أن تكون «لا» هي لام الابتداء أشبعت فتحتها فتولدت عنها ألف، كما أشبعت فتحة الراء في شاهدهم:

### \* أعوذ بالله من العقراب \*

كما يُبعد احتمالَ أن تكون ﴿لا ﴾ زائدة ، والمعنى : ﴿ أَقَسَم ﴾ كما اختار أبوحيان . وقد قالوا هم أنفسهم إن زيادة الحرف تفيد اطراحه . كما صرحوا بأن مجمىء الحرف في أول الكلام يفيد كونه موضعَ عنايةٍ أعطتُه الصدارة .

فهل هي مزيدة للقسم تقوية وتأكيداً له؟

قالوا إن إدخال لا النافية على فعل القسم جاء في كلام العرب وأشعارهم، ومن شواهدهم قول «امرى القيس»:

فلا وأبيكِ ابنة العامريِّ لا يدَّعي القومُ أَنَى أَفِرَ وقول «غوية بن سلمي»:

ألا نادت أمامة باحتمال لتحزنني، فلا بِكِ ما أبالي وقول آخر:

### \* فلا وأبي أعدائها لا أخونها \*

وجعلوا منه آية الحديد:

﴿لِنَهُ يَعْلَمُ أَهِلُ الْكِتَابِ أَلَّا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِّن فَضْلِ اللَّهِ ١٩٠٠ والآية كما لاحظ «ابن هشام» في سياق النفى الصريح، وكذلك كل الشواهد الشعرية التي ذكروها، سياقها النفى الصريح، وليس الأمر كذلك في آيات «لا أقسم» وكلها في سياق الإثبات والتقرير، ونفهم أن تأتى «لا» في سياق النفى فتؤكده.

وأما أن تأتي لتؤكد الإثبات، فذلك ما يبدو غريباً حقًا على المطق اللغوى والحس البياني. إذ القسم للتوثيق، وهو أقوى من التأكيد، ولا يسوغ، في الأصول أو المنطق، أن تؤكد التوثيق بنفيه. والنفى نقيضُه التأكيد، فإذا نفيت

القسَم انتقض بنفيك إياه. والجمعُ بينها أوْلى بأن يُسقطها كليها، على القاعدة الأصولية في الدليلين يتعارضان فيتساقطان.

#### \* \* \*

أفلا يهدينا تدبر سياق آيات «لا أقسم» لله تعالى وحده، إلى سر البيان في «لا» تنفى حاجته، جل جلاله، إلى القسم؟.

بلى، وإنما نحتاج نحن البشر إلى أن نقسم، دفعاً لمظنة اتهام أو إزاحةً لشك. ومن ثم نلمح سر العربية إذ تستعمل هذا الأسلوب، حيث تنتفى الحاجة إلى القسم، في مواضع الثقة واليقين.

وفرقٌ بعيد أقصى البعد، بين أن تكون «لا» لنفى القسم، كما قال بعضهم. وبين أن تكون لنفى الحاجة إلى القسم، كما يهدى إليه البيان القرآن. ومن نفى الحاجة إلى القسم، يأتى التوثيق والتقرير. لأنه يجعل المقام في غنى بالثقة واليقين عن الإقسام.

والسر البياني لهذا الأسلوب، يعتمد في قوة اللفت، على ما يبدو بين النفي والقسم من مفارقة مثيرة لأقصى الانتباه. وما نزال بسليقتنا اللغوية نؤكد الثقة بنفي الحاجة معها إلى القسم، فتقول لمن تثق فيه: لا تقسم، أو: من غير يمين. مقرراً بذلك أنه موضع ثقتك فلست بحاجة إلى أن يقسم لك. كما تقول لصاحبك: لا أوصيك بكذا، تأكيداً للتوصية بنفي الحاجة إليها.

### \* \* \*

وإذ أكتفى بهذا القدر مما اجتليت من أسرار الإعجاز في البيان القرآني، أرجو ألا يُظن بي أنني أجحد جهود السلف الصالح في خدمة كتاب الإسلام ومحاولاتهم أفي فهم إعجازه. فالحق أن عطاءهم السخى كان لنا على تتابع الأجيال ذخيرة مومدداً.

وأعود فأقرر أن الإعجاز البياني للقرآن، يفوت كل محاولة لتحديده، ويجاوز كل طاقاتنا في لمح أسراره الباهرة.

قصارى ما اطمأننت إليه فى هذه المحاولة لفهم إعجاز البيان القرآنى، هو أنه ما من لفظ فيه أو حرف يمكن أن يقوم مقامه غيره، بل ما من حركة أو نبرة لا تأخذ مكانها فى ذلك البيان المعجز.

وما أزعم، وما ينبغى لى، أننى فيها اجتليت وأجتلى من أسرار البيان القرآنى قد شارفت أفّقه العالى.

لكنها محاولة أبتغي بها ثواب المسعى وشرف الوسيلة والقربي.

وينفد القول ولا تنفد كلمات ربي:

﴿ قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَاتِ رَبِّى لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّى وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا ﴾.

صدق الله العظيم

## للغُ الثَّانِيَ

# مسائلُ نافع بنِ الأزرق

- في تراث السلف؛
- والدراسات الحديثة
- في مخطوطات الظاهرية ودار الكتب المصرية
  - المسائل: نص ودراسة

# بِسُمِ اللهُ الزَّمَنِ الرَّحِسِمِ

# اللهمَّ يسِّرْ وأُعِنْ

فى الطبعة الأولى من كتابى هذا، قدمت محاولة تطبيقية فى دراسة قرآنية بيانية لمسائل نافع بن الأزرق لعبد الله بن عباس، رضى الله عنها، فى نحو مائتى كلمة من غريب القرآن مع شاهد من كلام العرب لتفسير كل مسألة.

المسائل معروفة لعلماء اللغة والشعر والقرآن، على خلاف بينهم فى طرقهم إليها وأسانيدهم، وفى مساقها وعددها، وربما اختلفوا كذلك فى المروى عن ابن عباس فى تفسير بعضها وشواهده عليها.

ذكرها «المبرد - ٢٨٥ هـ» جملة في خبر الخوارج من كتابه (الكامل) في سياق الكلام عن نافع بن الأزرق، أبي راشد الذهلي رأس الأزارقة (٦٥ هـ) وما كان من حرصه على طلب العلم وتحريه فيه وغيرته عليه قبل أن يبتلي في الفتنة. وروى المبرد ثلاث مسائل منها، مما حدث به أبوعبيدة معمر بن المثني (١١٠ - ٢١٠ هـ) عن أسامة بن زيد - الليثي مولاهم ، ١٥٣ هـ - عن عكرمة مولى ابن عباس عن أسامة بن ويد الليثي مولاهم ، ١٥٣ هـ - عن عكرمة مولى ابن عباس (١٠٥ هـ) ومعها بضع مسائل دون العشر، «مما حدث به أبو عبيدة وغيره..» وعقب المبرد عليها بهذا الخبر:

«ويروى عن أبى عبيدة من غير وجه، أن ابن الأزرق أتى ابنَ عباس فجعل يسائله حتى أمله، فجعل ابن عباس يظهر الضجر. وطلع «عمر بن أبى ربيعة» على ابن عباس وعمر يومئذ غلام، فسلم وجلس، فقال له ابن عباس: ألا تنشدنا شيئا من شعرك، فأنشده:

أَمِنْ آلِ نُعْم أنت غادٍ فمُبْكِر غداة غدٍ أم رائح فمُهَجُّرُ

- ونقل المبرد أربعة عشر بينا من أول القصيدة إلى قوله: \* رأت رجلا \* البيت - حتى أتمها عمر وهي ثمانون بينا. فقال ابن الأزرق: لله أنت يا ابن عباس، أنضرب إليك نسألك في الدين فتعرض، ويأتيك غلام من قريش فينشدك سفها فتسمعه ؟ فقال: تا لله ما سمعت سفها. فقال ابن الأزرق: أما أنشدك: رأت رجلا أما إذا الشمس عارضت فيضحى، وأما بالعشى فيخصر \* أن نقال: ما هكذا قال، وإنما قال: \* فيضحى وأما بالعشى فيخصر \* (() وبعد أن على «المبرد» على البيت وشرحه، استأنس له بقوله تعالى: ﴿ وأنكَ لا تظمأ فيها ولا تضحى ﴾ واتجهت عنايته إلى شرح الغريب والاستشهاد له. وسياق المسائل في كتابه، يأخذ صفة الأمالي الأدبية اللغوية، لا الدراسة القرآنية. وسياتي انفراد المبرد بهذا الخبر عن عمر وراثيته دون سائر الرواة لمسائل ابن وسياتي انفراد المبرد بهذا الخبر عن عمر وراثيته دون سائر الرواة لمسائل ابن

#### \* \*

وأخرجها «أبوبكر ابن الأنبارى» - ت ٣٢٨ هـ - في مقدمات كتابه الجليل (إيضاح الوقف والابتداء من كتاب الله عز وجل) سماعا من شيخه بشر بن أنس، قال: حدثنا محمد بن على بن الحسن بن شقيق قال: حدثنا أبو صائح هدية بن عالمه: قال: أخبرنا محمد بن شجاع قال: أخبرنا محمد بن زياد اليشكرى - عن ميمون بن مهران قال:

«دخل نافع بن الأزرق إلى المسجد الحرام فإذا هو بابن عباس جالسا على حوض من حياض السقاية قد دلى رجليه في إناء، وإذا الناس قيام عليه يسالونه عن التفسير فإذا هو لا يجبسهم تفسيره. فقال نافع: تا الله ما رأيت رحلا أجراً على ما تأتى به منك يا ابن عباس! فقال له إبن عباس: ثكلتك أمّك، أو لا أدلك على

 <sup>(</sup>١) المرد: (الكامل) والنقل من منه في (بغية الأمل في كتاب الكامل) للشبيخ المرصفي: ١٥٤/٠٠ ١٥٤/٠٠ م.
 ما أولى ١٣٤٨هـ/١٣٤٩م.

من هو أجراً منى؟ قال: ومن هو؟ قال: رجل تكلم بغير علم أو كتم علما عنده. فقال نافع: يا ابن عباس، إنى أريد أن أسالك عن أشياء فأخبرنى بها: قال: سلَّ ما شئت. قال: أخبرنى عن قوله تعالى ﴿حتَّىٰ يتبينَ لَكُمُّ الحَيْطُ الأبيضُ منَ الحَيطِ الأسود ﴾ قال: الحيط الأبيض ضوء النهار، والحيط الأسود سواد الليل. قال: فهل كانت العرب تعرف ذلك قبل أن ينزل القرآن؟ قال نعم، قال أمية بن أبى الصلت:

الخيط الآبيض ضوءً الصبح منبلج والخيط الآسود لون الليل مكموم وعلى هذا النسق مضى ابن الأنبارى فى رواية المسائل وعددها عنده، من طريق عمد بن زياد اليشكرى الميمونى عن ميمون بن مهران الرقّى الحافظ، خسون مسألة! (١) معها جملة غيرها مما سئل عنه علماء السلف فى غريب القرآن فاستشهدوا لتفسيره بأبيات من الشعر(١) احتجاجا من ابن الأنبارى للشعر وتفسير القرآن به قال: «وهذا كثير من الصحابة والتابعين، إلا أنا نجتزئ بما ذكرنا كراهية لتطويل الكتاب. وإنما دعانا إلى ذكر هذا أن جماعة لا علم لهم بحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا معرفة لهم بلغة العرب، أنكروا على النحويين احتجاجهم على القرآن بالشعر. . «وأورد أقوالهم، ورد عليها محتجا فى الرد بنصوص من الكتاب القرآن بالشعر. . «وأورد أقوالهم، ورد عليها محتجا فى الرد بنصوص من الكتاب والسنة وأقوال الصحابة وعملهم، رضى الله عنهم (٢)

\* \* \*

وأخرجها «الطبران» (٢٦٠-٣٦٠ هـ) في معجمه الكبير في سياق مناقب ابن عباس، رضى الله عنهها، وما روى من سعة علمه وفضله. تقدمةً لما في المعجم الكبير من حديث ابن عباس رضى عنهها. ومساقها عند الطبراني بهذا الإسناد:

<sup>(</sup>۱) ابن الأنبارى: (إيضاح الوقف والابتداء) ص ٧٦-٩٨ الفقرة ١١٦ ومعها الفقرات: ١٠١-١٠٠٠،

<sup>(</sup>٢) الوقف والابتداء ٩٩-١٠٠.

<sup>(</sup>٣) الوقف والابتداء ص ١٠٠-١٠٩، الفقرات ١٢٠-١٢٨.

حدثنا أبو خليفة الفضل بن الحباب الجمحى، ثنا إبراهيم بن بشار الرمادى، ثنا أبوعبدالرحمن الحراني – وهو عثمان بن عبدالرحمن – ثنا عبيد الله وموسى ابنا يزيد الحرانيان، قالا: ثنا جويبر عن الضحاك بن مزاحم الهلالي قال:

«خرج نافع بن الأزرق ونجدة بن عويمر - الحرورى، قتل سنة ٦٩ هـ - فى نفر من رءوس الحوارج (ينقرون) عن العلم ويطلبونه حتى قدموا بكة، فإذا هم بعبد الله بن عباس قاعدا قريبا من زمزم وعليه رداء له أحمر وقميص، وإذا ناس فيام يسألونه عن التفسير يقولون: يا ابن عباس ما تقول فى كذا وكذا؟ فيقول: هو كذا وكذا. فقال له نافع بن الأزرق: ما أجرأك يا ابن عباس على ما (تخير به) منذ اليوم! فقال له ابن عباس: ثكلتك أمك يا نافع، وعَدمَتك، ألا أخبرك من هو أجرأ منى؟ قال: من هو يا ابن عباس؟ قال: رجل تكلم بما ليس (له) به علم، ورجل كتم علما عنده. قال: صدقت يا ابن عباس، أتيتك لأسألك. قال: هات يا ابن الزرق، فسلْ...»

وساق المسائل والجواب عنها والشواهد عليها، وعددها عنده من طريق «جويبر -بن سعيد الأزدى، أبي القاسم البلخي»، توفى بعد سنة ١٤٠هـ عن «الضحاك-بن مزاحم الهلالي، مولاهم، أبي القاسم الخراساني» التابعي المفسر (١٠٥هـ) - إحدى وثلاثون مسألة (١).

وكذلك موضعها وعددها في زوائد الطبراني بمجمع الزوائد للحافظ نور الدين الهيثمي (٨٠٧هـ): في كتاب المناقب، مناقب ابن عباس: باب جامع فيها جاء في علمه وما سئل عنه (٢) وفي كتاب التفسير: باب كيف يفسر القرآن (٣).

وذكرها «البدر الزركشي» - ٧٩٤هـ - مجملة في كتابه (البرهان في علوم القرآن): النوع الثامن عشر، معرفة غريبه. ومساقها عنده، أن معرفة هذا الفن للمفسر ضروري، وإلا فلا يحل له الإقدام على كتاب الله تعالى، ونقل أقوالا في

<sup>(</sup>١) الطبران: المعجم الكبير: ١٠٥٧ - ٢٠١٢ ف١٠٥٩٧

<sup>(</sup>٣-٢) الهيشمي: مجمع الزوائد ٢٧٨٩ - ٢٨٤ والمقابلة عليه، ٣٠٣/٦ - ٢٠٣٠

ذلك، عن الإمام مالك ومجاهد وابن عباس، ثم قال:

«ومسائل نافع له عن مواضع من القرآن، واستشهاد ابن عباس في كل جواب ببیت، ذكرها الأنباري في كتاب (الوقف والابتداء) بإسناده، وقال: «فیه دلالة على بطلان قول من أنكر على النحویین احتجاجهم على القرآن بالشعر وأنهم جعلوا الشعر أصلا للقرآن، ولیس كذلك...»(۱)

ونقل احتجاج ابن الأنبارى للشعر وتفسير القرآن الكريم به، وبعده:

«وهذا الباب عظيم الخطر، ومن هنا تهيب كثير من السلف تفسير القرآن
وتركوا القول فيه حذرا أن يزلوا فيذهبوا عن المراد، وإن كانوا علماء باللسان فقهاء
في الدين. وكان الأصمعي، وهو إمام اللغة، لا يفسر شيئًا من غريب القرآن،
وحكى عنه أنه سئل عن قوله تعالى: (شغفها حبًا) فسكت وقال: هذا في القرآن،
ثم ذكر قولا لبعض العرب في جارية لقوم أرادوا بيعها: أتبيعونها وهي لكم
شغاف؟ ولم يزد على هذا. ولهذا حث النبي صلى الله عليه وسلم على تعلم إعراب

وذكر تحرج أبى بكر وعمر، رضى الله عنها من تفسير كلمة الأبّ فى قوله تعالى: (وفاكهة وأبا) قال: «وما ذاك بجهل منها معنى الأب، وإنما يحتمل والله أعلم، أن يكون من الألفاظ المشتركة فى لغتها أو فى لغات فخشيا إن فسراه بمعنى من معانيه أن يكون المراد غيره. ولهذا اختلف المفسرون فى معنى الأبّ على سبعة أقوال..» وذكرها(١).

القرآن وطلب معاني العربية،

ولم ينقل الزركشي في هذا السياق مسائل مما في كتاب (الوقف والابتداء) وإن أورد عددا منها في المسرد الخاص بغريب القرآن.

\*\*

والجلال السيوطي - ٩١١ هـ - هو الذي جاء بأكبر مجموعة منها في كتابه

<sup>(</sup>١) الزركشي: (البرهان) ٢٩٥/١ -٢٩٦، مقابلا على (إيضاح الوقف والابتداء).

(الاتقان في علوم القرآن). ذكرها أولا في معرفة غريب القرآن، ثم أفرد لها فصلاً، منه أستهله بقوله:

وقال أبو بكر ابن الأنبارى: قد جاء عن الصحابة والتابعين كثير من الاحتجاج على غريب القرآن ومشكله بالشعر. وأنكر جماعة لا علم لهم، على النحويين ذلك وقالوا: إذا فعلتم ذلك جعلتم الشعر أصلا للقرآن. قالوا: وكيف يجوز أن يحتج بالشعر على القرآن، وهو مذموم في القرآن والحديث؟ قال: وليس الأمر كها زعموه من أنا جعلنا الشعر أصلا للقرآن بل أردنا تبين الحرف الغريب من القرآن بالشعر، لأن الله تعالى قال: ﴿إن جعلناه قرآنا عربيا﴾ وقال: ﴿بلسان عربي مبين﴾ وقال ابن عباس: الشعر ديوان العرب. فإذا خفي علينا الحرف من القرآن الذي أنزله الله بلغة العرب، رجعنا إلى ديوانها فالتمسنا معرفة ذلك منه. ثم أخرج أبو بكر – من طريق عكرمة عن ابن عباس قال: إذا سألتموني عن غريب القرآن فالتمسوه في الشعر...»

قال السيوطى (١): «وأوعب ما رويناه عنه (مسائل نافع بن الأزرق) وقد أخرج بعضها ابن الأنبارى في (كتاب الوقف) والطبراني في (معجمه الكبير) وقد رأيت أن أسوقها هنا بتمامها لتستفاد: أخبرني ابن هبة الله محمد بن على الصالحي بقراءت عليه، عن أبي اسحق التنوخي، عن القاسم بن عساكر: أنا أبو نصر محمد بن هبة الله الشيرازي أنا أبو المظفر محمد بن أسعد العراقي، أنا أبو على محمد بن سعيد ابن نبهان الكاتب، أنا أبو على بن شاذان:

حدثنا أبو الحسين عبد الصمد بن على بن محمد بن مكرم المعروف بابن الطسق، حدثنا أبوسهل السرى بن سهل الجنديسابورى، حدثنا يحيى ابن أبي عبيدة (بحر بن فروخ السلمى) أنا سعيد بن أبي سعيد، أنا عيسى بن دأب عن حيد الأعرج وعبد الله بن أبي بكر بن محمد عن أبيه قال:

﴿بينا عبد الله بن عباس جالس بفناء الكعبة وقد اكتنفه الناس يسألونه عن

<sup>(</sup>١) السيوطي: (الإتقان) ١/١٤٩

تفسير القرآن (والحلال والحرام) فقال نافع بن الأزرق لنجدة بن عويمر : قم بنا إلى هذا الذي يجترئ على تفسير القرآن والفتيا بما لا علم له به. فقاما إليه فقالا له: إنا نريد أن نسالك عن أشياء من كتاب الله فتفسرها لنا وتأتينا بمصادِقه من كلام العرب، فإن الله إنما أنزل القرآن بلسان عربي مبين. فقال ابن عباس: سلاني عما بدا لکاه(۱).

وعدد المسائل في (الإتقان) عن طريق «أبي الحسين عبد الصمد بن على بن محمد بن مكرم الطستى، (٢٦٦ - ٣٤٦ هـ.) بإسناده عن عيسى أبن دأب، أبي الوليد بن يزيد بن أبي بكر الأختاري، عن حميد الأعرج، أبي صفوان المكي (- ١٣٠ هـ) وعبد الله بن أبي بكر بن محمد الأنصاري المدني (- ١٣٥ هـ) عن أبيه وأبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم الأنصاري المدني، أميرها وقاضيها التابعي الفقيه الحافظ القدوة ( - ١٢٠ هـ): مائة وتسعون مسألة (٢) قال السيوطي بعد أن ساقها:

«هذا آخر مسائل نافع بن الأزرق، وقد حذفت منها يسيرًا، نحو بضعة عشر سؤالًا. وهي أسئلة أخرج الأثمة أفرادًا منها بأسانيد مختلفة إلى ابن عباس. وأخرج أبو بكر بن الأنباري في (كتاب الوقف والابتداء) قطعة منها هي المعلم عليها بالحمرة وصورة (ك) - وذكر إسناد أبي بكر إلى ابن عباس - وخرج الطبراني في (معجمه الكبير) منها قطعة وهي المعلم عليها بحرف (ط) من طريق جويبر عن الضحاك بن مزاحم، قال: خرج نافع بن الأزرق. وذكره ١٩٠٠.

قلت: ولم تصل إلينا النسخة العتيقة المعلم عليها بالحمرة وحرف كَ على المنقول من كتاب الوقف والابتداء، وبحرف (ط) على المنقول من معجم الطبراني الكبير. وقد نبه الشيخ العلامة المحقق « نصر أبو الوفا ، الهوريني - في تصحيحه نسخته من الإتقان ⊢ على أنه وبما تعسر الوصول إليه أن المؤلف − السيوطي − ذكر في آخر

<sup>(</sup>١) السيوطي: الإنقان ١٤٩/١.

والقابلة على نسختي دار الكتب المصرية، من المسائل، من طريق ابن الطسق بمثل إسناده هنا.

<sup>(</sup>٢-٢) السيوطي: الإنقان ١٤٩/١ – ١٦٥.

صفحة ١٦٤ من الأول، أنه أشار بصورة ك حمراء على بعض مسائل نافع بن الأزرق. وما وجدت تلك الصورة إلا في نسخة عتيقة أتلف العرق معظم صفحاتها(١)».

والذى فى طبعتنا من الإتقان - وهى الطبعة المذكورة آنفًا - مما له نظير فى (الوقف والابتداء) ست وعشرون مسألة، لا نملك الجزم بأنها المنقولة منه، لاحتمال أن يكون النقل من مصادر أخرى. ويقال مثل ذلك فى ثمانى عشرة مسألة بالإتقان، لها نظائر فى المعجم الكبير للطبرانى، وليس فى مطبوعة الإتقان علامة (ط) التى كانت بالحمرة فى النسخة العتيقة.

#### \* \* \*

وأجوبة ابن عباس، رضى الله عنها، عن المسائل مبثوثة فى كتب التفسير والكتب المفردة فى غريب القرآن، ومعانى القرآن، والفصول والأبواب الخاصة بالغريب من الكتب الجامعة لعلوم القرآن. وأوردها، نقلاً من الإتقان، خادم القرآن والسنة «الاستاذ محمد فؤاد عبد الباقى» رضى الله عنه فى (معجم غريب القرآن) مرتبة على حروف الهجاء لألفاظ الغريب فى المسائل بالإتقان.

وتأخذ موضعها كذلك، في قضية الإسلام والشعر، وغالبًا ما يئول المتأخرون في ذلك إلى «أبي بكر ابن الأنباري» فيها قاله، بعد إيراد المسائل -من احتجاج للشعر- ثم نقله البدر الزركشي في (البرهان) والجلال السيوطي في (الإتقان) على ما ذكرنا آنفًا.

ومن طريق السيوطى نقله الفقيه الأديب «أبو العباس السلاوى. أحمد بن خالد» في (زهر الأفنان) شرحا لقول الشاعر المغربي «أحمد بن محمد الونان» في منظومته الفريدة (الشمقمقية) تنويها بفضل الشعر بعد ذكر مكانته لدى النبي صلى الله عليه وسلم:

<sup>(</sup>١) ص ١٢ من الملحق الخاص بالمستدرك، في آخو الجزء الثاني من الطبعة المصرية للإتقان، سنة ١٢٧٨ هـ.

لو لم يكن له عند من مضى لو لم يكن فيه بيان آية ما هو إلاكالكتابة وما وإنما نزه عنها النبي

فضل، على الكعبة لم يُعلَّقِ ما فسَّرت مسائل ابن الأزرقِ فضلها إلا كشمس الأفق ليُدرَك الإعجاز بالتحقق

عقد شارحها «ابو العباس السلاوى» فصلين بعنوان (ذكر مسائل ابن الأزرق وما يتعلق بها، وذكر فضل الشعر والكتابة، وتنزيه النبى صلى الله عليه وسلم عنها) وفي أولهما ذكر الشارح ما روى من سؤال عمر بن الخطاب، رضى الله عنه، عن قوله تعالى: ﴿أو يأخذهم على تخوف﴾ - النحل ٤٧ - فسكت القوم إلا شيخًا من هذيل قال: في لغتنا التخوف التنقص. فسأله أمير المؤمنين: فهل تعرف العرب ذلك في أشعارها؟ فأجاب: نعم، قال شاعرنا أبو كبير الهذلي:

تخوف الرحل منها تامكا قَرِدًا كما تخوف عودَ النبعة السَّفَنُ \*

وأضاف الشارح ما فى إتقان السيوطى من احتجاج أبى بكر ابن الأنبارى للشعر فى (الوقف والابتداء) ثم نقل من رواية السيوطى للمسائل الثلاث الأولى منها. وختم الفصل بقوله:

«ومضى السيوطى يذكرها مسألة مسألة حتى ملأ منها نحو الكراسة، فانظرها في كتابه الإتقان في علوم القرآن، والله الموفق. »(١)

وكذلك أضافها الزميل الأستاذ الدكتور محمد الراوندى من علماء القرويين، في دراسته الجامعية الجليلة (الصحابة الشعراء، رضى الله عنهم) (٢) إلى ملف الدراسات المعاصرة لقضية الإسلام والشعر.

\* \* \*

لم أجده في أشعار الهذليين. وعزاه الجوهري إلى ذي الرمة ولم أجده في ديوانه. واختلفوا فيه: انظر الحاشية
 على الشاهد في (اللسان: سفن).

<sup>(</sup>١) أبو العباس: السلاوي (زهر الأفنان من حديقة ابن الونان .272 2-272

<sup>(</sup>٢) مخطوط مع الرسائل الجامعية، في خزانة دار الحديث الحسنية بالرباط.

من (إتقان السيوطى) نقلتها فى الطبعة الأولى من كتابى هذا، حيث لم تتجه العناية إلى غير الدراسة القرآنية لألفاظ الغريب فى مسائل ابن الأزرق، دون بيان لطرق أسانيدها وأسياء رواتها وتحقيق متونها وتخريج شواهدها، فكذلك كان علماء الغريب من سلفنا الصالح، يوجهون العناية إلى معانى الألفاظ، على ما هو واضح فى (مفردات القرآن للراغب الأصبهانى) - ٢٠٥هـ وفى (كتاب الغربيين لأبى عبيد الهروى) ٢٠١هـ؛ ذكره «ابن الأثير الجزرى، المجد أبو السعادات» فى خطبة كتابه (النهاية فى غريب الحديث والأثرى فيمن سبقوه إلى التصنيف فيه، قال تكابه (النهاية فى غريب الحديث والأثرى فيمن سبقوه إلى التصنيف فيه، قال ت

«فلما كان زمن أبي عبيد أحمد بن محمد الهروى - ٤٠١ هـ صاحب الإمام أبي منصور الأزهرى - ٣٧٠ هـ - . . . صنف كتابه المشهور السائر، في الجمع بين غريبي القرآن العزيز والحديث ورتبه مُقَفَّى على حروف المعجم، على وضع لم يُسبق في غريب القرآن والحديث إليه استخرج الكلمات اللغوية الغريبة من أماكنها وأثبتها في حروفها وذكر معانيها، إذ كان الغرض والقصد من هذا التصنيف معرفة الكلمات الغريبة لغة وإعرابا ومعنى، لا معرفة متون الأحاديث والآثار وطرق أسانيدها وأسماء رواتها، فإن ذلك علم مستقل بنفسه مشهور بين أهله هذا ألى

وأعددت هذه الطبعة الجديدة وقد أتيح لى الظفر بثلاث نسخ خطية من (مسائل ابن الأزرق) في أجزاء مفردة مستقلة لم تكن بين يدى أثناء إعداد الطبعة الأولى:

- نسخة الظاهرية (ظ)

في المجموع رقم ٣٨٤٩م. الأوراق من (١٠٨ وجه - ١١٩ ظهر) من وقف الشيخ موفق الدين رضي الله عنه»\*

- ونسختا دار الكتب بالقاهرة:

<sup>(</sup>١) ابن الاثير: (النهاية) ص٧ ط الخيرية بالقجهرة ١٣٢٢هـ

الشيخ موفق الدين عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة المقدسي شيخ الحنابلة الإمام العلامة القدوة توفى بدمشق في سنة ٦٢٠هـ وقبره بسفح قاسيون يزار.

فى المجموع رقم ١٦٦م (١٣٢ و - ١٤٣ ظ) ورمزها: ك - طلعت، فى المجموع رقم ٢٦٦ م (١ –٣٣) ورمزها: ط

أما نسخة الظاهرية بدمشق فأصل عتيق، من رواية «أبي بكر أحمد بن جعفر ابن محمد بن سَلْم الحُتَّلي»\* من مخضرمي القرنين الثالث والرابع (٢٧٨ - ٣٦٥ هـ).

سماعه من ابن عمار أبي العباس أحمد بن عبيد الله بن محمد بن عمار الثقفي، باسناده إلى جويبر عن الضحاك بن مزاحم الهلالي، قال:

«خرج نافع بن الأزرق ونجدة بن عويمر في نفر من رءوس الخوارج ينقرون عن العلم ويطلبونه حتى قدموا مكة فإذا هم بعبد الله بن عباس قاعدا إلى جنب زمزم عليه رداء له أحمر وقميص أبيض، وإذا الناس قيام يسألونه عن التفسير ويقولون: يا ابن عباس، ما تقول في كذا؟ فيقول: كذا وكذا. فقال له نافع ابن الأزرق: ما أجرأك يا ابن عباس على ما تجىء به منذ اليوم؟ فقال له ابن عباس: ثكلتك أمك يا نافع، أفلا أخبرك عمن هو أجرأ منى؟ قال: ومن هو يا ابن عباس؟ قال: هو رجل تكلم بما ليس له به علم، ورجل كتم علما عنده. يا ابن عباس؟ قال: إن أتيتك لأسألك. قال هات يا ابن الأزرق» وذكر المسائل وعددها في رواية ابن عمار الثقفي من طريق جويبر عن الضحاك، خسون مسألة (١٠٨ ظ - ١١٢ ظ).

بعدها (من ص ۱۱۲ظ) إسناد آخر من رواية أبي شهاب الحناط عبد ربه بن نافع (۱۷۱هـ) عن أبي بكر الهذلي (۱۲۷هـ) عن عكرمة مولي ابن عباس (۱۰۵هـ) قال: خرج نافع بن الأزرق ونجدة...» فذكر الخبر بنحو ما في رواية أبي بكر الختل عن ابن عمار الثقفي من طريق جويبر عن الضحاك. ثم في صفحة أبي بكر الختل عن ابن عمار الثرق، رواية ثالثة لها من طريق عثمان (۱۱۵و)

ابن سَلْم، بسكون اللام، الحتل بالمعجمة وتشديد التاء المثناة من فوق (طبقات القراء ٤٤/١ ت ١٨١) مع
 (اللباب: الحتل)

ابن عبد الرحمن الحراني - لعله الطرائفي ت٢٠٣هـ - أسنده عن جويبر عن الضحاك كذلك، قال: خرج نافع بن الأزرق ونجدة بن عويمر في نفر من رءوس الخوارج ينقرون عن العلم ويطلبونه حتى قدموا مكة فإذا هم بابن عباس قاعدا إلى جنب زمزم عليه قميص أبيض ورداء أحمر والناس قيام يسألونه عن التفسير فيجيبهم. . . » فذكر الخبر والمسائل، وعددها خمسون مسألة كذلك، مع تحويل الإسناد في السؤال عن قوله تعالى: (مكاء وتصدية) إلى الكلبي-١١٧ و والنسخة في هذا الأصل العتيق دقيقة الخط صعبة القراءة، لا يؤمن فيها التباس حرف بآخر، واشتباه اسم وطمس كلمة من قدم وبلى. على أنها في المقروء منها، وهو جملتها، غاية في الضبط والتوثيق. وعلى وجه المخطوط بأعلى الصفحة الأولى توقيعات سماع بخطوط علماء أثمة:

- سماع أحمد بن محمد بن قدامة المقدسي.
  - والد الشيخ الموفق (- ٥٥٨ هـ)
- مفروغ: أحمد بن محمد بن سلفة الاصبهاني نسخا وسماعا هو الحافظ أبو طاهر السلفي (- ٥٧٦هـ)

وعلى هذه الصفحة الأولى، تصحيح سماع لطبقات من الأعلام والحفاظ الأئمة، منها سماع الشيخ أبى الحسين المبارك بن عبد الجبار الصيرفى (- • • ٥ هـ) على أبى طاهر محمد بن على بن محمد بن يوسف العلاف، عن أبى بكر ابن مسلم الختلى عن ابن عمار. ثم توالت تقييدات السماع للجزء كله. على الشيخ الجليل أبى الحسين المبارك، منها:

- سمعه عليه الشيخ أبو منصور موهوب بن أحمد الجواليقي (- ٠٤٠هـ) بقراءة عبد الخالق بن عبد القادر بن يوسف محدث بغداد (- ٥٤٨هـ)

وأبو الفضل محمد بن الحسن بن محمد الإسكاف، بقراءة محمد بن ناصر

ابن محمد، أبي الفضل البغدادي محدث العراق (- ٥٥٠ هـ) وذلك في يوم الاثنين الثالث والعشرين من المحرم سنة اثنتين وتسعين وأربع مائة.

ثم سماع الآخرين عليه، في شهر رمضان في سنة أربع وتسعين، وفي شهر ربيع الأول من سنة ست وتسعين وأربع ماية (١٠٨ و)

وعلى الصفحة الأخيرة، تصحيح سماع طبقة قبل هؤلاء بجميع الجزء، من الشيخ أبي طاهر محمد بن على بن محمد، بكتابه، عن أبي بكر أحمد بن جعفر ابن مسلم الختلى، بقراءة محمد بن عبد الملك بن على بن عيسى بن النحوى – أبي سعيد البغدادي – سمعه:

أبو عبد الله محمد بن على بن عبد الله الصورى الحافظ (- ٤٤٢ هـ) وأبو الحسين المبارك بن عبد الجبار الصيرفي، في آخرين من الطبقة، وذلك في جمادى الآخرة من سنة ٤٣٨ هـ

وتعاقب السامعون للجزء على الشيخ أبى الحسين المبارك. سمعه عليه بقراءة أبى نصر المؤتمن بن أحمد بن على الساجى (- ٥٠٧هـ):

ابن أحيه أبو منصور محمد، والقاضى الأجل أبو نصر محمد بن هبة الله بن عميل الشيرازى، والشيخ الأجل أبو الفضل عبد الملك بن على بن عبد الملك ابن يوسف، وأبو الفضل ناصر بن محمد بن على، وأبو منصور موهوب بن أحمد ابن محمد بن الحضر الجواليقى، وأبو طاهر أحمد بن محمد بن سلفة، وأبو العباس أحمد بن محمد بن أبى القاسم، الاصبهانيان، وأبو طالب مهلهل بن على بن الحضر المعمد المعمد المعمد بن أبى القاسم، الاصبهانيان، وأبو طالب مهلهل بن على بن الحضر المعمد المعمد المعمد المعمد بن عوض بن الحسن الهروى.

وذلك بتاريخ شهر رمضان من سنة ٤٩٤ والحمد لله وحده وصلى الله على سيدنا عمد النبى وآله.

يليه سماع عدد من الشيوخ لهذا الجزء، على الشيخ الصالح أبي الحسين المبارك ابن عبد الجبار الصيرفي «أيده الله» بقراءة الشيخ أبي البركات عبد الوهاب

أبن المبارك بن أحمد بن الحسن الأنماطي (٥٣٨هـ).

في ذي الحجة سنة أربع وتسعين وأربع مائةً، ٤٩٤هـ.

\* \* \*

وأما نسختا دار الكتب بالقاهرة بالمجموعتين:

الله عنه) فالراجح أنها منقولتان من أصل واحد من القرن الرابع للهجرة، ويحتمل كذلك أن إحداهما نسخت من الأخرى. فتكون ط هي المنقولة، ترجيحا، من (ك) لوجود نقص في موضعين من ط، يختل به السياق.

والنسختان، كلتاهما، عاريتان على أى حال، من تقييد سماع أو توقيع ناسخ وتاريخ نسخ.

ويبدأ المخطوط فيهما بهذا الإسناد:

حدثنا أبو الحسين عبد الصمد بن على بن محمد بن مكرم المعروف بابن الطّسى، قراءة عليه من لفظه فى مسجده بدرب زباج يوم الخميس لعشر خلون من ربيع الآخر من سنة أربع وأربعين وثلثماية؛ قال: نا أبو سهل السرى بن سهل بن حربان الجنديسابورى بجنديسابور قراءة عليه سنة ثمان وثمانين ومائتين، قال: نا يحيى بن أبى عبيدة المُسلى - واسم أبى عبيدة بحر بن فروخ قال: أخبرنا سعيد بن أبى سعيد، قال: أنا عيسى بن دأب عن حميد الأعرج وعبد الله بن أبى بكر بن محمد عن أبيه، قال: بينا عبد الله بن عباس جالس بفناء الكعبة قد أسدل رجله فى حوض زمزم إذ الناس قد اكتنفوه من كل ناحية يسألونه عن تفسير القرآن وعن الحلال والحرام، وإذا هو لا يتعايا بشىء مما يسألونه عنه، فقال نافع بن الأزرق لنجدة بن عويمر: قم بنا إلى هذا الذى يجترئ على تفسير القرآن والفتيا والفتيا عالا علم له به . فقالا : يا ابن عباس، ما يحملك على تفسير القرآن والفتيا بما لا علم له به ؟ أشيئا سمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم، أم هذا منك تخرصا فهذه والله الجرأة على الله عز وجل. فقال ابن

عباس لنافع بن الأزرق: لا والله، ما هذا منى تخرصا لكنه علم علمنيه الله. ولكنى سادلك على من هو أجرأ منى يا ابن أم الأزرق. قال: دلنى عليه. فقال: رجل تكلم بما لا علم له به، أو رجل كتم الناس علما علمه الله عز وجل. فذاك أجرأ منى يا ابن أم الأزرق. وقال نجدة: فإنا نريد أن نسألك عن أشياء من كتاب الله عز وجل فتفسره لنا وتأتينا بمصداقه من كلام العرب، فإن الله عز وجل، إنما أنزل القرآن بلسان عربى مبين. قال ابن عباس: سلانى عما بدا لكما تجدا علمه عندى حاضرا إن شاء الله تعالى...»

وساق المسائل، فبلغت من هذا الطريق في النسختين مائتين وخمسا وخمسين مسألة، ختامها فيهما:

(تمت مسائل ابن الأزرق لابن عباس)

رضى الله عنه، والحمد لله وحده، وصلى الله على من لا نبي بعده).

بمقابلة هذه الأجزاء المخطوطة الجامعة لمسائل ابن الأزرق، بعضها على بعض، وعلى مافى (كامل المبرد، وإيضاح الوقف والابتداء لابن الأنبارى، والمعجم الكبير للطبرانى – ومعه مجمع الزوائد للهيثمي – وإتقان السيوطى) تبين لنا:

أن «المبرد» انفرد بذكر الخبر عن عمر بن أبي ربيعة وإنشاده رائيته عبد الله بن عباس، في الحرم المكي.

وأن نسخة الظاهرية (ظ) أصل عتيق، تتفق مع (المعجم الكبير للطبران) مساقا ومتنا، وعدد المسائل في كل منها إحدى وثلاثون. ويلتقى الإسناد فيها عند عثمان ابن عبد الرحمن الحراني. عن عبيد الله عن جويبر عن الضحاك بن مزاحم الهلالي.

وأن نسختى دار الكتب بالقاهرة (ك، ط) تتفقان مع ما فى إتفان السيوطى مساقا ومتنا، مع زيادة فيها. لما صرح السيوطى بأنه اختصره من المسائل. ويلتقى إسناده معها عند «أبى الحسين عبد الصمد بن على بن محمد بن مكرم، ابن الطستى» من طريق عيسى بن دأب، أبى الوليد بن يزيد بن بكر الأخبارى، عن حميد الأعرج وعبد الله بن أبى بكر بن محمد، عن أبيه أبى بكر بن محمد بن عمرو ابن حزم الأنصارى، التابعى الفقيه الحافظ.

مع إثبات تاريخ السماع ومكانه، عن أبي الحسين ابن الطستي، في النسختين الخطيتين.

وبذلك يكون لدينا لرواية أبى القاسم الطبراني في طبعة معجمه الكبير. مرجعان للمقابلة والتصحيح: مخطوطة الظاهرية وزوائد الطبراني في مجمع الزوائد لنور الدين الهيثمي.

ولرواية السيوطى في (الإتقان) ما له نظائر في مصدريه اللذين نص عليهما: (الوقف والابتداء، والمعجم الكبير) مع نسختي دار الكتب المصرية (ك، ط).

ما اجتمع لى من المسائل من مختلف الطرق فى أصولها خطية ومطبوعة، يسعف على ما لم يكن متاحا لى من قبل، من توثيقها وإخراجها على سعة من الوقت فى نص محقق إذا يسر الله تعالى وأعان. وإنما أقتصر هنا على الانتفاع بهذه النسخ فى المقابلات والمراجعات، استكمالا لنقص وترميها لخرم وضبطا لسياق وتصحيحا لتصحيف أو تحريف. إذ القصد من إيراد المسائل هنا، كها ذكرتُ من قبل، خدمة قضية الإعجاز البيانى، بما روى عن ابن عباس، رضى الله عنهها، حبر هذه الأمة وترجمان القرآن، من تفسير لكلمات قرآنية فى مسائل ابن الأزرق، وما يكون لعلماء العربية والقرآن من أقوال فى تفسيرها، وعرض هذا التفسير على الدلالة القرآنية التى يهدى إليها التدبر والاستقراء، وصولا إلى إدراك فوتها جهد المحاولة لتفسيرها بغير لفظها فى البيان المعجز، إلا على وجه الشرح والتقريب.

« وعلى الله قصد السبيل »

## المسائل نص، ودراسة

## فى الكتب المطبوعة

(وق) كتاب إيضاح الوقف والابتداء في كتاب الله عز وجل، لأبي بكر ابن الأنباري: ط دمشق ١٣٩٠هـ - ١٩٧١م.

(طب) المعجم الكبير للطبراني: ط وزارة الأوقاف ببغداد.

(تق) الإتقان في علوم القرآن، للجلال السيوطي.

ط الموسوية بالقاهرة ١٢٧٨ هـ.

## النسخ الخطية

- (ظ) الخزانة الظاهرية بدمشق (٣٨٤٩) مجموع.
  - (ك) دار الكتب المصرية (١٦٦ م) مجاميع.
- (ط) دار الكتب المصرية: طلعت (٢٦٦) مجاميع.

## ١ - ﴿عِزِين﴾

قال نافع بن الأزرق لابن عباس: أخبرني عن قوله تعالى:

﴿عن اليمين وعن الشمال عِزِينٍ﴾

قال ابن عباس: عزين، الحَلَق الرفاق. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول «عبيد بن الأبرص» (١):

فجاءوا يهرعون إليه حتى يكونوا حول مِنْبَرِه عِزِينا (تق، ك، ط)\*

= الكلّمة من آية المعارج ٣٧، والكلمة وحيدة في القرآن، صيغة ومادة: ﴿ فَمَا لِللَّذِينَ كَفُرُوا قِبَلَكَ مُهْطَعِينَ \* عنِ اليمَينِ وعنِ الشَّمالِ عِزِينَ ﴾ معناها في آية المعارج عند الفراء: والعزون الحلق الجماعات. واحدها عِزَة، وأصلها عِزْوة، قال أبو عبيدة في مجاز القرآن: جماعات في تفرقة.

وفسرها البخارى بمثل قول الفراء. وقال الطبرى في تأويل الآية: أى فِرَقًا حول النبى صلى الله عليه وسلم لا يرغبون في كتاب الله ولا في نبيه. ثم أسند عن قتادة: العزين الحلق المجالس، وعن الضحاك: حلقًا ورفقاء، وفي الحديث المرفوع: «مالى أراكم حلقًا» – أخرجه مسلم – أسند الطبرى عن أبي هريرة: والعزين الحلق المتفرقة. وعن جابر بن سمرة قال: دخل علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم ونحن متفرقون فقال: «مالى أراكم عزين» وفي رواية أنهم كانوا جلوسًا فقال صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم: «مالى أراكم عزين حلقًا» نستأنس به لدلالة العزوة

<sup>(</sup>١) من (ك، ط) ووقع في مطبوعة (تق):عبيد بن الأحوص.

الحروف مع كل مسألة، ترمز إلى ما نُقِلت منه بدءًا بالحرف الأول منها.
 ومن علامة = تبدأ خدمتي للمسألة.

والعزين، على العزو والانتهاء. لحظها الراغب فقال: الجماعة المنتسب بعضها إلى بعض (المفردات).

ولعل تأويل (عزين) في المسألة بالحلق الرفاق، بملحظ من الدلالة على الجماعة يعتزى بعضها إلى بعض: محاصرة عن اليمين والشمال في الآية، وتأييدًا ونجدة ونصرة في الشاهد من بيت عبيد، والله أعلم.

\* \* \*

## ٢ - ﴿الوسيلة ﴾ :

قال: أخبرنى عن قول الله تعالى: ﴿وابتغوا إليه الوسيلة﴾ ما ألوسيلة؟ قال: القربة، قال فيه عنترة (١):

أن العدو لهم إليكِ وسيلة (٢) أن يأخذوكِ تكحّل وتخصّبى (وق) وفي (تق، ك، ط) قال: الوسيلة الحاجة.

= الكلمة من آية المائدة ٣٥:

﴿ يٰا يُهَا الذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وابْنَغُوا إليهِ الوَسِيلةَ وَجَاهِدُوا في سَبِيلهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونِ ﴾

ومعها آية الإسراء ٥٧:

﴿ أُولَٰئِكَ الذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِم الوَسِيلةَ أَيُّهُمْ أَقُربُ ويَرْجُونَ رَحْمَتُهُ ويَخَافُون عَذَابَهُ، إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْذُورًا. ﴾

<sup>(</sup>۱) لعنترة فى الأربعة، وفى ديوانه مع (الشعراء الستة الجاهلين) وشعراء الجاهلية (النصرانية ۱/۱ ۸۰) والمجاز لأبي عبيدة ١٦٤/١، والمعانى للفراء ١/١٩، وشواهد الطبرى والقرطبى لآية المائدة. وانظر تخريجه على هامش معانى القرآن للفراء.

<sup>(</sup>٢) (إن العدو، في الوقف ومغاني الفراء، وفي (تق، ك، ط): إن الرجال، وهي الرواية في الديوان ومجاز أبي عبيدة وتفسير الطبري وجامم القرطبي.

وليس في القرآن غيرهما من المادة.

تأويلها في المسألة بالقربة، في (وق)، أولى من تأويلها في (ك، ط) بالحاجة، ولم أقف عليه فيها قرأت لهم في معنى آية المائدة. قال أبو عبيدة في (مجاز القرآن): أي القربة، أي اطلبوا واتخذوا ذلك بطاعته، يقال: توسلت إليه، تقربت. قال عنترة: - البيت.

وفى تأويل الطبرى: اطلبوا القربة إليه بالعمل بما يرضيه، والوسيلة فعيلة من: توسلت إلى فلان بكذا، بمعنى تقربت، ومنه قول عنترة البيت. يعنى بالوسيلة القربة. ونحوه فى تفسير القرطبى للآية، ولم ينقلا فيها خلافًا بين أهل التأويل فى تفسيرها بالقربة.

وقال الراغب: الوسيلة التوصل إلى الشيء برغبة، وهي أخص من الوصيلة، لتضمنها معنى الرغبة. قال تعالى: ﴿وابتغوا إليه الوسيلة﴾ والوسيلة إليه تعالى مراعاة سبيله وهي كالقربة، بالعلم والعبادة وتحرى الشريعة (المفردات).

وفى حديث الآذان: «اللهم آت محمدًا الوسيلة » قال ابن الأثير: الوسيلة هى في الأصل ما يتوصل به إلى الشيء ويتقرب به. والمراد بها في الحديث القرب من الله تعالى، وقيل هى منزلة من منازل الجنة. (النهاية)

#### \* \* \*

## ٣ - ﴿شِرعة ومنهاجًا ﴾ :

قال ابن عباس، أخبرنى عن قول الله عز وجل: ﴿ شُرعة ومنهاجًا ﴾ قال: قال: الشرعة الدينُ، والمنهاج الطريق. قال: وهل تعرف العرب ذلك » قال: نعم. واستشهد بقول أبي سفيان بن الحارث بن عبد المطلب:

لقد نطق المأمونُ بالصدقِ والهدى وبينً للإسلام دينًا ومنهجًا (ك، ط، تق)

= الكلمتان من آية المائدة ٤٨ خطابًا للرسول عليه الصلاة والسلام، بعد ذكر التوارة والإنجيل:

﴿وَأَنزلْنَا إِلَيْكَ الكِتابَ بِالحقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الكِتَابِ ومُهَيْمِنًا عَلَيْهِ، فَاحْكُمْ بَيْنَهُم بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ ولا تَتَبَعْ أَهْواءَهُم عَمَّا جَاءكَ مِنَ الحَقِّ؛ لِكلِّ جَعَلْنَا مِنكُم شِرْعةً ومِنْهَاجًا، وَلَوْشَاءَ اللَّهُ لَجَعَلكُمْ أُمَّةً واحدةً ولَـٰكنْ لِيَبْلُوكُم فِيمَا آتاكُم فَاسْتَبِقُوا الخيراتِ، إلى اللَّهِ مَرْجِعُكمٌ جَمِيعًا فَيُنبئكُمْ بِمَا كُنتُم فِيهِ تَخْتَلِفُون. ﴾.

ولم تأت صيغة «شرعة» إلا في هذه الآية. وجاء منها الفعل الثلاثي ماضيًّا في آيق الشورى (١٣، ٢١) و«شريعة من الأمر» في آية الجاثية (١٨) و«شُرَّعا» في آية الأعراف (١٦٣) وأما «منهاجا» فوحيدة فيه، صيغة ومادة.

الشريعة في اللغة، المشرّع والمورد إلى الماء. ويقال: شرعت الباب إلى الطريق وأشرعته، أى فتحته على الشارع: الطريق الواسع، جمعه شوارع. واستعير الشرع والشريعة لما شرعه الله تعالى لعباده.

« وأما المنهاج فإن أصله الطريق البين الواضح ، يقال عنه : طريق نهج ومنهج ، كما قال الراجز :

مَنْ يكُ في شك فهذا فلج ماء روى وطريق نهج ثم يستعمل في كل شيء كان بينًا واضحًا» قاله الطبرى.

تأويلها في المسألة عن ابن عباس: الشرعة الدين والمنهاج الطريق. والذي أسنده الطبرى عن ابن عباس: من عدة طرق، قال: سبيلاً وسنة. وأسند مثله عن قتادة، وقال: والسنن مختلفة: للتوراة شريعة وللإنجيل شريعة وللقرآن شريعة. ولكن الدين الواحد الذي لا يقبل غيره: التوحيد والإخلاص الذي جاءت به الرسل. ثم أسند عن قتادة: الدين واحد والشريعة مختلفة.

والشرع من الدين، بصريح قوله تعالى في سورة الشورى:

﴿ شُرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ نِوحًا ﴾ الآية ١٣ وقوله عز وجل، فيها: ﴿ أَمِّ

لهم شركاء شرَعوا لهم من الدين ما لم يأذن به الله الآية ٢١.

وتتعدد الشرائع: ﴿لَكُلُّ جَعَلَنا منكم شِرعة ومنهاجًا﴾ والدين واحد، فليس في القرآن كله لفظ: أديان، جمعًا.

\* \* \*

### ٤ - ﴿يَنْعِه﴾ :

وسأله عن قوله تعالى: ﴿إذا أثمر وينعه ﴾:

قال: نضجه وبلاغه. واستشهد بقول الشاعر:

إذا ما مشت وسط النساء تأوَّدت كما اهتز غصن ناعمُ النبت يانعُ (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية الأنعام ٩٩:

﴿ وَهُوَ الَّذِى أَنْزَلَ مِنِ السَّماء مَاءً فَأَخْرَجِنا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا نُخرِجُ مِنْهُ حَبًّا مُتَرَاكبًا وَمِنَ النَّخْلِ مِن طَلْعِها قِنُوانٌ دانيةٌ وَجَنَّاتٍ مِّنْ أَعْنَابٍ وَالزَّيْتُونَ وَالرَّمَّانَ مُشْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ، انْظُرُوا اِلَىٰ ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَر وَيَنْعِهِ، إِنَّ أَعْنَابٍ وَالزَّيْتُونَ وَالرَّمَّانَ مُشْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ، انْظُرُوا اِلَىٰ ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَر وَيَنْعِهِ، إِنَّ أَعْنَابٍ وَالرَّمَانِ لَقَوْمٍ يُؤمنُونَ ﴾

وحيدة في القرآن، صيغة ومادة.

وتفسير الينع بالنضج والبلاغ، قريب منه ما أسنده الطبرى عن ابن عباس وغيره من أهل التأويل. ولا يفوتنا معه أن الينع لأوج الأزدهار الطبيعى في النبت والثمر، على حين جاء النضج، لما تنضجه النار في قوله تعالى في سورة النساء ٥٦.

﴿إِنَّ الذينَ كفروا بآياتنا سَوْف نُصْلِيهم نارًا كُلَّمَا نَضِجتْ جُلُودُهُم بَدَّلنَاهم جُلُودًا خَيْرَهَا لِيذوقوا العذابَ ولم يأت فيه غيرها من المادة.

## ه - ﴿ رِيشًا ﴾:

وسأله عن قوله تعالى: ﴿ورِيشًا﴾

قال: المال، واستشهد بقول الشاعر:

فَرِشْنَى بِخيرٍ طال ما قد بَريَتْنَى وخيرُ الموالى مَن يَرِيشُ ولا يَبْرِى<sup>(١)</sup> (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية الأعراف ٢٦:

﴿ يَا بَنَى آدَمَ قَدَ أَنزَلْنَا عَلَيْكُم لِبَاسًا يُوارَى سَوْآتِكُمُ وَرِيشًا، ولبَاسُ التَقوىٰ ذلكَ خيرٌ، ذلك من آياتِ اللَّهِ لعلهم يَذَّكُّرونَ ﴾

وحيدة في القرآن صيغة ومادة.

وجاء المال فيه، نكرة ومعرفة، مفردًا وجمعًا، ستًا وثمانين مرة. مما يؤذن بفرق بين مال وريش، في آية الأعراف.

وذكر الفراء والطبرى قراءة لغير السبعة: «ورياشا» ووجهه عندهما إما أن يكون مصدرًا مثل لبس ولباس، أو جمعًا واحدُه ريش كصحب وصحاب. وأورده أبو عبيدة في مجاز القرآن بلفظ «ورياشًا» قال: الرياش والريش واحد وهو - في الآية - ما ظهر من اللباس والشارة. والرياش أيضًا الخِصب والمعاش.

وقال الطبرى: الرياش فى كلام العرب الأثاث وما ظهر من الثياب والمتاع مما يُلبس أو يُحشى من فراش أو دثار. والريش إنما هو فى المتاع والأموال عندهم وربما استعملوه فى الثياب والكسوة، دون سائر المال، وقد يستعمل فى الخصب ورفاهة العيش. ثم أسند عن ابن عباس وآخرين أنه المال. وعنه أيضًا وآخرين أنه اللباس والعيش الناعم. وفى قول: المعاش، والجمال.

وسياق الآية: أقرب في الريش إلى اللباس، مستعار من الريش لأنه كالثياب

 <sup>(</sup>١) الشامد في (السيرة الهشامية: ٦٧/٢) لسويلًا بن الصاحت الأوسى ، وعو في مقردات الراهب والأساس (رئ ش) غير معزو. وفيها ك فنخير الموالى ، وهي زواية في البيت بالسيرة.

لَلإِنسان على ما قال الراغب. وأما في الشاهد فهو من: راش السهم يريشه إذا الصق به الريش وسدده، واستعبر للإصلاح. كما أن البَرْى مجاز من بُراية القلم واستعبر للعجز والضعف.

#### \* \* \*

### ۲ - ﴿کبُد﴾:

قال: فأخبرني عن قول الله عز وجل: ﴿ فِي كَبَدِ ﴾ ما الكبد؟

قال: في اعتدال [واستقامة] قال: وهل كانت العرب تعرف ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول لبيد بن ربيعة:

ياعينُ هلا بكيتِ أربدَ إذ قمنا وقام الخصوم في كبَد (١) (ظ، ك، ط، تق)

= الكلمة من آية البلد ٤:

﴿ لاَ أَقْسِمُ بِهَاٰذَا البَلَدِ \* وأَنْتَ حِلَّ بِهَاٰذَا البَلَدِ \* وَوَالِدٍ وَمَا وَلَدَ \* لَقَدْ خَلَقْنَا الإِنْسَانَ في كَبَدٍ ﴾.

وحيدة في القرآن صيغة ومادة.

وفى معانى القرآن للفراء: منتصبًا معتدلًا. ويقال خُلقٍ في كبد يكابد أمر الدنيا والآخرة.

وهما روايتان عن ابن عباس فى الطبرى وفتح البارى (٤٩٨/٨) ورواية ثالثة عنه فى الطبرى: فى شدة، فى معيشته وخمُلِه وحياته ونبات أسنانه. واختار الطبرى بعد نقل اختلاف أهل التأويل فيها: فى شدة يكابد الأمور، لأن ذلك هو المعروف فى كلام العرب من معانى الكَبَد ومنه قول لبيد/الشاهد.

وأكثر المفسرين على أنه المكابدة والمشقة وأنشدوا فيه ببت لبيد. وفي شرحه

 <sup>(</sup>١) الديوان بشرح الطوسى، والمعلق للفراء ١٥٧٥/١، والمجاز لأبي عبيدة ٢١٢/١. وقابل على رواية ابن إسحاق في السيرة ١٥/٤، والكامل للمورد، وشواهد الطبرى والقرطبي رئي حيان لآية البلد.

للطوسي قال: القيام على الأمر الشديد هو الكبد.

وذلك غير معنى الاعتدال في المسألة.

ودلالة المشقة أصل فى المادة، فالعربية استعملت الكبد فى المعاناة من كبدٍ مريضة، ثم نقلتها إلى المكابدة المعنوية، على سبيل المجاز، فقيل: وقع فى كبد، فى مشقة؛ وتقول للخصياء: إنهم لفى كبد من أمرهم، وبعضهم يكابد بعضًا، والمسافر يكابد الليل، إذا ركب هوله وصعوبته.

وأطمئن إلى أنه فى الآية الكريمة من المكابدة لتبعات التكليف ومخاطر اقتحام العقبة: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلَ لَّهُ عَيْنَيْنَ \* وَلِسَانًا وشَفَتَيْنِ \* وهَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنِ \* فَلَا اقْتَحَمَ العَقَبَةَ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْعَقَبَة \* ﴾ (١)

وكذلك يبدو معنى المشقة في بيت لبيد، أقرب من معنى الاعتدال والاستقامة.

#### \* \* \*

### ٧ - ﴿سَنَا﴾:

وسأل ابن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿ يكاد سنا برقِه ﴾ قال: السنا، الضوء. واستشهد ببيت أبي سفيان بن الحارث بن عبدالمطلب: يدعو إلى الحقِّ لا يبغى به بدلا يجلو بضوء سناه داجى الظَّلَمِ لا يدعو إلى الحقِّ لا يبغى به بدلا (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية النور ٤٣:

﴿ اللهُ تَرَ أَنَّ اللهُ يُزْجِى سَحَابًا ثُمَّ يُؤَلفُ بَيْنَهُ ثُمَّ يَجْعَلُهُ رُكَامًا فَتَرى الوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خِلَالِهِ، وَيُنَزِّلُ مِنَ السَّماءِ مِن جِبَالٍ فِيها مِنْ بَرَدٍ فَيُصِيبُ بِهِ مَن يَشَاءُ، وَيصْرِفُهُ عَمَّن يَشَاءُ، يَكَادُ سَنَا، بَرْقِهِ يَذَهَبُ بِالأَبْصَارِ. ﴾

وحيدة في القرآن صيغة ومادة.

<sup>(</sup>١) بمزيد تفصيل، سورة البلد في الجزء الأولى من (التفسير البياني).

ولفظ الضوء -في تفسير المسألة- ليس من مفردات القرآن، والذي فيه من المادة: «ضياء» في آيات: يونس٥، والأنبياء ٤٨، والقصص ٣١.

ومعها الفعل الثلاثي ماضيًّا في آيتي البقرة:

﴿ فَلَمَا أَضَاءَتَ مَا حُولُهُ ﴿ كُلِّمَا أَضَاءَ لَهُمْ مَشُوًّا فَيَهُ ۗ وَمَضَارِعًا فِي آيَةَ النور : ﴿ وَكُلَّا أَضَاءَ لَمُ مُسَدُّهُ نَارً ﴾ ﴿ يَكَاذُ زَيْتُهَا يَضِيءُ وَلُو لَمْ تَمَسَدُهُ نَارً ﴾

وتفسير السنا بالضوء لا يشهد له بيت أبي سفيان بن الحارث، من حيث لا يقال فيه :

## \* يجلو بضوء ضوئه داجي الظلم \*

فيضاف الشيء إلى مثله وأقرب منه أن يكون فى السنا معنى الساطع المتألق المرتفع من الضوء. وهو فى اللغة يستعمل فى العلو، فالسناء، بالمد: العلو والرفعة، والسنى : العالى المرتفع. وفى تفسير الطبرى للآية، أنه لمعان البرق ولم يشر إلى خلاف فى تأويله - وقال الراغب: السنا: الضوء الساطع. (المفردات).

#### \* \* \*

## ٨ - ﴿حفَدة ﴾ :

قال: فأخبرنى عن قول الله عِزْ وجل: ﴿بنين وحفدة﴾

قال: أما بنوك فإنهم يعاطونك ويكفونك، وأما حفدتك فإنهم خدمك. قال: وهل كانت العرب تعرف ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول أمية بن أبي الصلت الثقفي (١):

### 

وفي (ك ، ط) : ولد الولد

وفى (تق) قال : الحفدة رئد ألولند وهم. ...

الإعراب.

= الكلمة من آية النحل ٧١:

﴿وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا، وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ بَنِينَ وَحَفَلَ لَكم مِنْ أَزْوَاجِكُمْ بَنِينَ وَحَفَدَةً. ورَزَقَكُمْ مِنَ الطّيَّاتِ، أَفِيالْبَاطِلْ يُؤْمِنُونَ ويِنْعَمَةِ اللهِ قُمْ يَكُفُرُونَ ﴾ وحفدةً. ورَزَقَكُمْ مِنَ الطّيَّاتِ، أَفِيالْبَاطِلْ يُؤْمِنُونَ ويِنْعَمَةِ اللهِ قُمْ يَكُفُرُونَ ﴾

وحيدة في القوآن صيغة ومادة.

واخلاف في تأويلها بالمسألة عن ابن عباس، مثله وأكثر منه فيها ذكر الطري من اختلاف أهل التأويل في المعنيين بحفادة، وأسند عن ابن عباس بخبره أبه الأعصار، وعن ابن عباس أيضًا أنه سئل عن «بنين وحفدة» فقال : من العالمات فقال خدمك ، أما سمعت قول الشاعر : حمد الولاثد/البيت، وعن عدد من أهل التأويل أنهم أختان الرجل عن مناته، وأنهم الخلام، . وفي (مفردات الرائيب) في قوله تعالى هوبنين وحفدة به : حمد حالا، عن المتحولة المتبرع بالحدمة أقارب كانوا أو أجانب، وحكى عن الدري عبم الرباط، وذلك لأن جامتهم أصفان قال المناعى حمد الولات المناعى وتحفده

واصل احقد عند الاصدى دياركة الحطق، وعن الخليل قال الطفلة عند العرب الحدم، تان الزنمندوي عان المجاز حقدت فلاق عددت بعدت الله خالت، فهو محدود الفدوم مطاح إلام حقدة فلان أي تعدله اراد و دامله المين الأرلاد الران : الإلاد الران

ligat eggen dem gagerger en tyl kladet i til fligger er gygteren. He staller systell kalle egen engall kladet er søret ligger etter gydt. لم يكونوا من أولاد ولده، وهو المفهوم من \* حفد الولائد \*، الشاهد. ومن حديث الدعاء: «وإليك نسعى ونحفد».

والله أعلم.

## ٩ - ﴿ حِنانًا ﴾ .

قال: فأخبرن عن قول الله عز وجل ﴿وحنانًا مَنْ لَدُنا﴾ ما الحنان؟ قال: الرحمة. قال: وهل كانت العرب تعرف ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت يقول طرفة بن العبد وهو يقول للنعمان بن المنذر:

أبا منـــذر أفنيت فاستبق بعضَّنا حنانَيْكَ بعض الشر أهون من بعضٍ (ظ، تق، ك، ط)

= الكلمة من آية مريم ١٣:

﴿ يَا يَحْيَىٰ خُدِ الكِتَابَ بِقُوَّةٍ ، وَآتَيْنَاهُ الحُكْمَ صَبِيًّا \* وَحَنَانًا مِّن لَدُنَّا وَزَكَاةً وَكَانَ

وحيدة في القرآن صيغة ومادة.

وأما الرحمة - في تفسيرها بالمسألة - فكثيرة الورود في القرآن الكريم، نكرة ومعرفة والمرحمة، والفعل الثلاثي ماضيًا ومضارعًا وأمرًا، ورحماء واأرحم الراحمين، والرحمن والرحيم من الأسهاء الحسني.

ومن المادة جاءت الأرحام اثنتي عشرة مرة، و﴿ أَقُرْبُ رَحَّا ۗ فِي آيَةُ الْكُهُفُ.

ومعنى الكلمة بالآية : الرحمة، عند أبي عبيدة والفراء. وفيها نقل الطبري فيها من اختلاف أهل التأويل: القول بأن «حنانًا» الرحمة، والتعطف والمحبة، وأسند عن ابن جريج عن عمرو بن دينار، أنه سمع عكرمة عن ابن عباس قال: لا والله ما أدرى ما حنانًا. وقال الطبرى: وللعرب فيها لغتان: خنانك وحنانيك، واختلفوا في حنانيك : هل هو تثنية حنان، أو كقولهم : حواليك؟ وأصل الحنان من قولهم : حَنَّ إلى كذا، ارتاح إليه واشتاق، وتحنن : تعطف عليه ورَقَّ (سورة مريم).

وفى إعراب القرآن لأبى جعفر النحاس وفى جامع القرطبى أنه من حنين الناقة. وأنشدوا فى حنانيك بيت طرفة، وفى حنان قول امرىء القيس:

### \* حنانك ذا الحنان \*

وحكى القرطبي فيها قول جمهرة المفسرين: الحنان الشفقة والرحمة والمحبة، وهو من أفعال القلوب.

وفى الرحمة ملحظ من التسامح واللطف والعفو، إذا كانت من الله سبحانه وتعالى: ذى الرحمة، الرحمن الرحيم، أرحم الراحمين. فإذا كانت من الناس فبملحظ من القربي والرحم، والتراحم بين أولى الأرحام، والأخوة في الدين: والوجهان في آية الإسراء ٢٤: في الإحسانِ بالوالدين:

﴿ وَاخْفَضْ لَمْهَا جَنَاحَ الذُّلِّ مِنَ الرَّحَةِ ، وقل رَبِّ ارحمهما كما رَبِّيانِ صَغِيرًا ﴾ صدق الله العظيم.

#### \* \* \*

### ١٠ - ﴿يَيْأُسُ﴾:

قال: فأخبرنى عن قول الله عز وجل: ﴿أَفَلُم يَيْأُسُ الذَينَ آمنوا﴾ قال: أفلم يعلم. قال: وهل كانت العرب تعرف ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت بقول مالك بن عوف: (١)

لقد ييشسُ الأقدوامُ أن أنا ابنُه وإن كنت عن أرض العشيرة نائيبًا (ظ) زاد في (تــق، ك، ط): أفــلم يعلم، بلغة بني مالك.

(۱) مالك بن عوف، في الأربعة. وهو النصرى الصحابي الشاعر، كان رئيس هوازن يوم حنين وأسلم رضى
 الله عنـه ومدح النبي صلى الله عليه وسلم. وعزاه القرطبي لرباح بن عدى.

(۲) في رواية أخرى في (ظ) لقد يئس الأقوام، ومثلها في (تق) وفي ك، ط (قد يئس) وفي تفسير الطبرى والم الله ألله الله والقرطبي وأبي حيان وفتح البارى: الم يياس وفي (س) الم تياس/وإن كنت عن عرض العشيرة/.

= الكلمة من آية الرعد ٣١:

﴿ وَلَوْ أَنَّ قُر آنًا شَيِّرتْ بِهِ الجبَالُ أَو قُطِّعَتْ بِهِ الأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ الموْتَىٰ ، بِلِ لِلهِ الأَمْرُ جَميعًا ، أَفَلَمْ يَيْشَسِ الذِينَ آمَنُوا أَنْ لو يَشَاءُ اللَّهُ لَهَدَى الناسَ جميعًا ، ولا يزالُ الذين كَفرُوا تُصيبُهُم بِمَا صَنَعُوا قارِعةً أَوْ تَحُلُّ قرِيبًا مِنْ دَارِهِمْ حَتّىٰ يأتِى وَعْدُ اللَّهِ ، إِنَّ اللَّهَ لا يُخلِفُ المِيعَادَ ﴾

وفى القرآن غيرها، الماضى والمضارع من يئس سبع مرات، واستياس، واستياسوا، ويئوس ثلاث مرات.

تأويل «أفلم ييأس» فى المسألة: أفلم يعلم، قاله جمهور أهل التأويل، بلفظه أو بلفظ: أفلم يتبين، كما فى تفسير البخارى. وإن ذكروا اختلاف أهل العلم بكلام العرب، فيه:

قال أبو عبيدة، في الآية: أي أفلم يعلم ويتبين. وعن الكلبي أنها لغة النخع، أوحيًّ منهم. حكاه الفراء، والجوهري في (ص) وبها فسر الآية، ومعها في الطبري عن القاسم بن معن أنها لغة هوازن، وحكاهما القرطبي وأبوحيان، وابن حجر في فتح الباري عن الطبري.

وأنشدوا جميعا فيها شاهد المسألة، وبيت سحيم:

أقول لهم بالشعب إذ يأسروننى ألم تيأسوا أنى ابنُ فارس زهدم وأوردها ابن قتيبة فى باب المقلوب من (تأويل مشكل القرآن) قال: ويئست بمعنى علمت، من قوله تعالى: ﴿ أَفَلَم يَيْسَ ﴾ الآية لأن فى علمك الشيء وتيقنك له يأسك من غيره. وأنشد بيت شحيم.

وهى عند الزمخشرى من المجاز: تقول قد يئست أنك رجل صدق- بمعنى علمت - وأنشد الشاهدين. وذلك أنه مع الطمع القلق، ومع انقطاعه السكوتُ والطمأنينة كما مع العلم، ولذلك قيل: الياس إحدى الراحتين. (س) وهو نحو من توجيه الفراء، مع إنكاره أن يكون يياس بمعنى يعلم محفوظا من

الإعجاز البياني للقرآن

كلام العرب. وردّه الطبرى بأن من حفظ حجة على من لم يحفظ. وحكاه عنه أبن حجر في (فتح الباري)

وفى القرآن الكريم غبر آية الرعد، إحدى عشرة كلمة، والذي أطمئن إليه، والله أعلم، أن الياس فيها على أصل معناه في القنوط وانقطاع الرجاء، بصريح السياق في آياتها البينات:

الطلاق ٤ : ﴿ وَاللَّاثِي يَئِسْنَ مِنَ المَحِيضِ مِن نِّسَائِكُم ﴾

المائدة ٣ : ﴿ اليومُ يَئِسَ الذينَ كَفُرُوا مِن دِينِكُم ﴾

الممتحنة ١٣ : ﴿قد يَشُوا مِنَ الآخرةِ كما يشسَ الكُفَّارُ مِنْ أصحابِ القبورِ﴾ ومعها آية العنكبوت ٣٣

يوسف ٨٧ ٪ ﴿ولا ۚ تَيْأَسُوا من رَوْحِ ِ الله، إنه لاَ بيأسُ مِنْ رَوْحِ ِ اللَّهِ إلاَّ القومُ ۚ الكِكافِرونَ﴾.

يوسف ٨٠ : ﴿ فَلَمَّا اسْتِيَاسُوا مِنْهُ خَلَصُوا نَجِيًّا ﴾

يوسف ١١٠ : ﴿حَتَّىٰ إِذَا استياسَ الرسلُ وظُنُوا أَنهم قد كُذِبوا جاءهم نصرُنا﴾

هود ٩ : ﴿ وَلِثَنَ أَذَقَنَا الْإِنسَانَ مِنَّا رَحِمةً ثُم نَزَعَنَاهَا مِنْهُ إِنْهُ لَيُتُوسُ كفورُ ﴾ ومعها آيتا الإسراء ٨٣ وفُصلت ٤٩.

ولا يبعد أن نستأنس بها لفهم اليأس في آية الرعد بمعنى أنه قد آن للذين آمنوا أن يقنطوا من الذين كفروا، ويقطعوا الرجاء فيهم، بما علموا ﴿أَنْ لُو يَشَاءُ اللَّهُ لَدَى النَّاسَ جَمِعًا ﴾ نظير قوله عز وجل:

﴿ وَلُو شَاءَ اللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى الهُدَىٰ ، فَلَا تَكُونَنَّ مَنَ الجَاهِلِينَ ﴾ الأنعام ٣٥ ﴿ وَلُو شَاءَ رَبُّكَ لَامِنَ مِن فَى الأرض كُلُّهِم جَمِيعًا ، أَفَأَنتَ تُكْرِهُ النَاسَ حَتَّىٰ يُكُونُ النَاسَ حَتَّىٰ يَكُونُوا مؤمنين ﴾ يونس ٩٩.

وإجماع أهل التأويل على القول بأن معنى دأفلم بياس» أفلم يعلم أو: أفلم يتبين، هو مقتضى الياس من الذين كفروا، كما يفهم من توجيه الفراء وابن قتيبة

والزمخشرى، وهو صريح قول الراغب: الياس انتفاء الطمع، يقال: يش واستياس، قال تعالى: ﴿حتى إذا استياس الرسل ﴿ قد يشسوا من الأخرة ﴾ إنه ليئوس كفور ﴾ ﴿أفلم ييأس الذين آمنوا ﴾ وقيل معناها أفلم يعلموا، ولم يُرد أن اليأس موضوع في كلامهم للعلم، إنما قصد أن يأس الذين آمنوا من ذلك يقتضى العلم، فإذًا ثبوت يأسهم مقتضى حصول علمهم ». والله أعلم.

وأحسب أن الشاهد للمسألة، أقوى بمثل هذا التوجيه، مما لو حُمِل على علم الأقوام بأنه ابنُ أبيه، وإن كان عن أرض العشيرة نائيا.

\*\*\*

## ١١ - ﴿مَثْبُورًا﴾ :

وساله عن معنى قوله تعالى: ﴿مَثْبُورًا﴾

قال: ملعونا محبوسا من الخير، واستشهد بقول عبد الله بن الزبعرى: [إذ أُبَادِى الشيطان في سنن الغيِّ ومسن مسال مَــْسلَه مـــُسبودً] (تق، ك، ط) (١)

= الكِلمة من آية الإسراء ١٠٢ في الآيات التسع لموسى عليه السلام: ﴿لقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هُؤُلاءِ إِلَّا رَبُّ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ بِصَائِرَ وَإِنِي لأَظُنَّكَ يَافِرْعَوْنُ مِثْبُوراً ﴿ (٢).

وحيدة الصيغة في القرآن، ومن مادتها جاء «ثُبوراً» أربع مرات: ثلاث في آيتي الفرقان:

﴿ وَإِذَا أُلْقُوا مِنْهَا مِكَانًا ضَيُّقاً مُقَرَّنِينَ دَعَوْا هِنَالِكَ ثُبُوراً \* لا تَدْعُوا اليَّوْمَ ثُبُوراً

<sup>(</sup>۱) وقع الشاهد في الثلاث: إذ أتاني الشيطان في سنة النوم.وماهنا رواية ابن اسحاق في السيرة (٦١/٤) ومثلها في ترجمة عبدالله بن الزبعري، رضى الله عنه، بالإضافة. وقبل البيت:

يسارسسول المليك إن لسساني راتِق ما فتقتُ إذ أنا بورُ

والشاهد في تفسير الطبري، غير معزو، وفي القرطبي لابن الزبعوي بلفظ: إذ أجاري الشيطان.

<sup>(</sup>٢) قر الكسائى: دلقد علمت، بالضم، تاء متكلم؛ وقرأ الباقون بالفتح، تاء مخاطب (التيسير١٤١)

واحداً وادْعُوا ثُبُوراً كثيراً ﴾ ١٣، ١٤ والرابعة في آية الانشقاق.

﴿ وَأَمَّا مِن أُوتِي كِتَابَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ فَسَوْفَ يَدْعُو ثُبُوراً \* وَيَصْلَىٰ سَعِيراً ﴾ ١٠ وهذا هو كل مافي القرآن من المادة.

تأويلها في المسألة باللعنة والحبس عن الخير، أسنده الطبرى عن ابن عباس ونقل «الراغب» في (المفردات) في معنى الكلمة بآية الإسراء: «قال ابن عباس رضى الله عنه: يعنى ناقص العقل، ونقصان العقل أعظم هُلك» وهو ما أسنده الطبرى عن ابن زيد وأسند معه عن مجاهد وقتادة: هالكا. والتفسير على القولين، نقريب لا يفوتنا معه مافي «الثبور» من حس الهلاك الذي لا ينفك ولا يتراخى وهو مالم يفت «الراغب» في تفسير الثبور بالهلاك والفساد المثابر على الإتيان. وفي (الأساس): ثابر على الأمر مثابرة. وثبره الله أهلكه هلاكا دائم لا ينتعش منه ومن ثم يدعو أهل النار ثبورا.

\* \* \*

### ١٢ - ﴿ فَأَجَاءَهَا ﴾ :

وساله عن معنى قوله تعالى: ﴿فَأَحَاءُهَا الْمُخَاضُ﴾

فقال ابن عباس: ألجأها. واستشهد بقول حسان بن ثابت:

إِذْ شَلَدُدْنا شَلَةً صادقةً فَاجَأَنْاكُم إِلَى سَفَعِ الجَبَلُ(١) (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية مريم ٢٣:

﴿ فَحَمَلْتُهُ فَانْتَبَذَتْ بِهِ مَكَاناً قَصِيًا \* فَأَجَاءَهَا المَخَاضُ إِلَى جِدْع النَّخْلَةِ قَالَتْ يَالَيْتَنِي مِتُ قَبْلَ هَلْذَا وكُنْتُ نَسْيًا مَنْسِيًّا ﴾ (١).

 <sup>(</sup>١) من لامية حسان، ربئاً على لامية ابن الزبعرى في يوم أحد. انظرها في ديوانه (٣٠٣) وفي (السيرة الهشامية: ٣٤٤/٠) وفي تهذيب اللغة:

وشــــددنــا الشــــدة صــــادقــة فأجاءتكم إلى سفـح الجبل (٢) (نسبا) بفتح النون، قراءة خفص وحمزة الزيات. وقرأ الباقون (بُسُيا، بكسرها (النيسير ١٤٨).

ولم يأت الفعل: أجاء، رباعيًّا مزيداً بالهمزة، إلا في هذه الآية. وأما الثلاثي منه فكثير، مبنيا للمعلوم وللمجهول. ذهب الفراء إلى أن «فأجاءها المخاض» من: جئت، كما تقول: فجاء بها المخاض إلى جذع النخلة. . كما تقول: آتيتُكُ زيدا، تريد: أتيتك بزيد. ولغة أخرى لا تصلح في الكتاب وهي تميمية: فأشاءها المخاض. ومن أمثال العرب: شرَّ مًّا ألجأك إلىً . . وأهل الحجاز والعالية يقولون: شرَّ ما أجاءك، وتميم تقول: شرما أشاءك.

وحكاه عنه الأزهرى فى (التهذيب: ج أى) ونحوه عند الطبرى.وتأويلها فى المسألة ب: الجاها، أسنده الطبرى عن ابن عباس، وأسند عن قتادة، قال: اضطرها. واختاره الطبرى والقرطبى، وأنشدوا بيت زهير:

وجارٍ سارً معتمدا إلينا أجاءتُه المخافة والسرجاء وهو شاهد أبى حيان لمعنى: ساقها

وفى الإجاءة بها من معنى شدة الموقف وعسر الاضطرار، ماليس فى كلمة «ألجأها» بما تفيد من معنى الملجأ والملاذ، بصريح آياتها الثلاث فى الكتاب المحكم:

التوبة ٥٧، في المنافقين المتخاذلين: ﴿ لُو يَجِدُونَ مَلْجَأً أَو مَغَاراتٍ أَو مُدَّرَاتٍ أَو مُدَّرَاتٍ أَو مُدَّرَدُ وَلُو يَجِدُونَ مُلْجَأً أَو مُغَاراتٍ أَو مُدَّرَدُ اللهِ وَهُم يَجْمَحُونَ ﴾

التوبة ١١٨، في الصحابة الثلاثة الذين تخلفوا عن غزوة تبوك<sup>(١)</sup>، لغير نفاق، فتاب الله عليهم:

﴿ وَعَلَى النَّلاثَةِ الذِينَ خُلِّفُوا حَتَىٰ إِذَا ضَافَتْ عَلَيْهِمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَافَتْ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَافَتْ عَلَيْهِمُ اللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِم ﴾ .

<sup>(</sup>١) انظر حديث الثلاثة المخلفين، في غزوة تبوك من السيرة الهشامية: ١٧٥/٤.

الشورى ٤٧: ﴿اسْتَجِيبُوا لِرَبِّكُم مِّن قَبْلِ أَن يَاتِيَ يَوْمٌ لَامَوَدُّ لَهُ مِنَ اللهِ، مَالَكُم مِّن مَلْجَإِ يَوْمَئِذٍ ومَا لَكُم مِّن نَكِيرٍ﴾.

والأمر كذلك في بيت حسان، رضى الله عنه، شاهداً على أن السيطرة على الموقف كانت للمسلمين بعد الجولة الأولى من أحُدٍ، فأجاءوا المشركين إلى سفح الجبل. وتفسير الإجاءة بهم بالإلجاء، يفيد أن المسلمين جعلوا لعدوهم ملجاً، وليس المراد. وإنما يريد حسان تقرير ما كان للمسلمين من سيطرة على الموقف، فكانوا هم الذين أجاءوا عدوهم إلى سفح أُحُد.

\* \* \*

## ۱۳ - ﴿نديا﴾:

وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله تعالى: ﴿وَأَحْسَنَ نَدِيًّا﴾

فقال ابن عباس: النادي، المجلس واستشهد له بقول الشاعر:

يومانِ، يومُ مَقاماتٍ وأنديةٍ ويومُ سيرٍ إلى الأعداءِ تأويب<sup>(۱)</sup> (تق) زاد في (ك، ط): المجلس والتكأة

= الكلمة من آية مريم ٧٣:

﴿ وَإِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِم آيَاتُنَا بِيِّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا للذين آمَنُوا أَيُّ الفَريقَيْنِ خَيْرٌ مُقاما وأحسنُ نَدِيًا ﴾ (٢).

وحيدة الصيغة في القرآن. وجاء النادي مرتين في آيتي:

العلق ١٧: ﴿فَلُيدُعُ نَادِيَهُ \* سَنَدْعُ الزَّبَانِيَةَ ﴾.

<sup>(</sup>١) السيرة الهشامية (١/٣٣٣) و (الكامل للمبرد) والبيت فيهها للشاعر (سلامة بن جندل) أحد بنى سعد بن زيد بن تميم.

من قصيدته المفضلية:

أودى الشبابُ حميدا ذو التعاجيب أودى وذلك شاوً غير مرغوب (٢) قرأ ابن كثير المكى ومقاماء بضم الميم، وقرأ الباقون بفتحها.

والعنكبوت ٢٩، في قوم لوط:

﴿ أَيْنَكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ وتَقْطَعُونَ السبِيلَ وتأتونَ فِي نادِيكُمُ المُنْكَرَ، فما كان جَوابَ قَوْمِه إلاَّ أَنْ قَالُوا اثْتِنَا بِعَذَابِ اللهِ إِنْ كُنتَ مِنَ الصادقين ﴾.

وسائر مافى القرآن من النداء: فعلا ومصدراً واسم فاعل. ومن التنادى فى آية القلم ٢١: ﴿فتنادَوْا مُصْبِحينَ﴾.

وأما مقام، فيأتى مصدرا نحو ﴿عسى أن يبعثك ربُّك مقاما محمودا﴾ ﴿فَاخُرانِ يقومانِ مقامهُما﴾ ونحوه ﴿يا قوم إن كان كبر عليكم قيامى وتذكيرى بآيات الله » ويأتى اسم زمان ﴿وما منا إلا له مقام معلوم ﴾ واسم مكان ﴿واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى ﴾ ﴿أنا آتيك به قبل أن تقوم مِن مقامك ﴾ لا يراد به منزل ابراهيم ومقعد سليمان عليهما السلام، بل حيث كانا يقومان أو باعتبار قيامهما كما قال الراغب.

والسؤال عن قوله تعالى «نديا» والجواب:النادى المجلس. والمعاجم تجمع بين الندى والنادى والمنتدى والندوة، لمجتمع القوم ومجلسهم. وفي تأويل الآية قال البخارى: «نديا» والنادى واحد، مجلسا. وأسنده الطبرى عن ابن عباس من عدة طرق، قال: المقام المنزل والندى المجلس. وعنه أيضا بلفظ: المقام المسكن والندى المجلس والنعمة والبهجة التي كانوا فيها. وعن قتادة: قال: مجلسا، وقرأ فيلدع ناديه.

وفى الندى والنادى، دلالة التنادى والتجمع، وهى أصل فى المادة. قيده الجوهرى باجتماع القوم فى المجلس، فإن تفرقوا فليس بندى (ص) وقال الراغب: وعُبِّر عن المجالسة بالنداء حتى قيل للمجلس: النادى والمنتدى والمندى. وقيل ذلك للجليس ﴿فليدع ناديه﴾ - المفردات.

والمقام والندى فى الآية وفى الشاهد، فى موضع الفخر والمباهاة، فلا يكونان مجرد مسكن ومنزل ومجلس، بل ما هو منها من العظمة والجاه والكثرة بحيث يُباهى بهما ويُفاخر، والله أعلم.

### ١٤ - ﴿أَثَاثًا وَرَئْيًا ﴾ :

وسأله عن معنى قوله تعالى: «أثاثا ورئيا»(١).

قال: الأثاث المتاع، والرئى الشراب. واستشهد بقول الشاعر:

كأن على الحمول غداة ولَوْا من الرئى الكريم من الأثاث (تق، ك، ط) وفيهما: الرى

= الكلمة من آية مريم ٧٤:

﴿وكَمْ أَهْلَكْنَا قَبْلهم مِّن قَرْنٍ هُمْ أَحْسَنُ أَثَاثًا ورِثْيًا﴾

ومعها أثاث في آية النحل ٨٠:

﴿وَجَعَلَ لَكُمْ مِن جُلُودِ الأنعامِ بُيُوتاً تَسْتَخِفُّونَها يَومَ ظَعْنِكُمْ وَيُومَ إِقَامَتِكُمْ وَمِن أَصُوافِها وَأَوْبارِها وَأَشْعَارِهَا أَثَاثًا وَمِتَاعاً إِلَى حِينٍ﴾.

وأما رئي، فوحيدة الصيغة في القرآن، على كثرة ما جاء فيه من المادة في الرؤية والرأى والرؤيا، ورئاء والمراءاة والترائي...

وتفسير الأثاث في المسألة بالمتاع،أخرجه البخارى في كتاب التفسير عن ابن عباس وأسنده الطبرى عنه. وقال الفراء في معنى الآية: الأثاث المتاع، لا واحد لهما، وقد يجمعان. وخص الأزهرى الأثاث بمتاع البيت. وخصه الهروى في (الغريبين) بما يلبس ويفترش.

ويظهر من استقراء الآيات في الكلمتين أن الأثاث يستعمل، أكثر ما يستعمل، في متاع البيت بخاصة، ومع ملحظ الوفرة والكثرة. وقلما استعمل في المعنوى.

وأما المتاع، فعامًّ فيها هو من متاع الدنيا، غير مقصور على الأثاث. وتتصرف العربية في المتاع، على سبيل المجاز بمثل قولهم: متع النهار متوعاً، إذا ارتفع غاية

<sup>(</sup>١) قرأ قالون المدنى وابن ذكوان الدمشقى : وأثاثا وريًا، بتشديد الياء من غير همز، والباقون بالهمز (التيسير ١٤٩)

الارتفاع ماقبل الزوال؛ وشيء ماتع: بالغ في الجودة، ورجل ماتع: كامل في خصال الخير (س)

ويَقُوَى هذا الملحظ فى الفرق بين خصوص الأثاث وعموم المتاع، بعطف أحدهما على الآخر فى آية النحل. مع تدبر آياتٍ فى المتاع، لا يقبل سياقها أن تُحمل الكلمة على معنى الأثاث.

الحجر ٨٨ : ﴿ وَلا تُمُدُّنُّ عَينيك إلى ما مَتَّعْنا بِهِ أَزُواجًا منهم ﴾ معها:

البقرة ٣٦ : ﴿ولكم في الأرض مُستَقَرُّ ومتاعٌ إلى حين ﴾ معها: الأعراف ٢٤

المائدة ٩٦ : ﴿ أُحِلُّ لَكُمْ صَيْدُ البَحْرُ وَطَعَامُهُ مَتَاعًا لَكُمْ ﴾

الرعد ١٧ : ﴿ وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي النَّارِ ابْتِغَاءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَاعٍ ﴾

يس ٤٤ : ﴿ إِلَّا رَحْمَةً مَنَا وَمِتَاعًا إِلَى حَيْنَ ﴾

البقرة ٢٤١ : ﴿وللمُطَلِّقاتِ مَتَاعٌ بِالمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى المَتَقَينَ ﴾

معها: البقرة ٢٣٦ والنساء ٢٤ والأحزاب ٤٩و٢٨

محمد ١٢ : ﴿وَالَّذِينَ كَفُرُوا يَتُمْتَعُونَ وَيَأْكُلُونَ كُمَّا تَأْكُلُ الْأَنْعَامُ ﴾

آل عمران ١٤ : ﴿ وَذَٰلُكُ مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَاللَّهُ عِنْدَه حُسْنُ الْمَابِ ﴾

آل عمران ١٨٥: ﴿ وَمَا الحياةُ الدُّنيا إِلاَمَتاعُ الغُرُورِ ﴾ معها: الحديد ٣٥

الأنبياء ١١١ : ﴿ وَإِنْ أَدْرِي لَعَلَّهُ فِتَنَّةً لَكُمْ وَمَتَّاعٌ إِلَى حَيْنٍ ﴾

واضح أن المتاع فيها، عام لمتع الحياة الدنيا، وليس كذلك «الأثاث» بخصوص دلالته في آيتيه من الكتاب المحكم.

وتفسير «رئى» بأنه: من الشراب، كأنه أُخِذ من الرِّى، وليست قراءة الأئمة السبعة. وفيها قال الطبرى: وقرأ الجمهور «ورئيا» بالهمزة، من رؤية العين، فعل بمعنى مفعول كالطِحْنِ والسِقى. ثم أسند عن ابن عباس قال: الرئى المنظر. وفي رواية عنه: المنظر الحسن. والمهموزُ من مادة رأى، لا تنفك عنه دلالة الرؤية

بالحاسة، أو الرأى لما يُرى بالفكر والعقل، والرؤيا لما يُرى فى المنام. فكذلك الرئى، فيه مايُرى شُهوداً، أو بالوهم والتخييل كقولهم للتابع من الجن: رَثِي.

ولا يبدو لى وجهُ تقريبِ لتفسير الرئى، من الشراب. فى «هم أحْسَنُ أثاثاً ورِثْيًا» بل نظل له دلالة الرؤية الملحوظة فى سائر استعمال العربية للمادة؛ فيقرُب أن يكون : مشهداً، ومنظرا يُرى بالعين أو يُتخيل على الوهم والظن والفتنة.

كما لا يبدو تخريج الشاهد الشعرى على معنى: \* من الشراب الكريم من الأثاث \* قريباً. وأقرب منه أن نفهمه بمعنى المشهد المرثى والمنظر.

#### \*\*\*

# ١٥ - ﴿قاعا صَفْصَفا﴾

وسأله عن معنى قوله تعالى: ﴿فَيَذَرُهَا قَاعاً صَفْصَفًا﴾.

فقال: القاع الأملس والصفصف المستوى. سأله نافع: وهل تعرف العرب ذلك؟

قال: نعم، أما سعمت الشاعر يقول:

بِمَلْمُومَةٍ شهباءَ لو قذفوا بها شماريخَ من رَضْوَى إذاً عادَ صفصفا (تق، ك، ط)

= الكلمتان من آية طه ١٠٦ في يوم القيامة:

﴿ وِيَسْأَلُونَكَ عِنِ الجِبالِ فَقُلْ يَنْسِفُهَا رَبِّي نَسْفاً \* فَيَذَرُهَا قَاعاً صَفْصَفًا \* لَا تَرَىٰ فِيهَا عِوَجًا ولا أُمْتًا ﴾

القاع، واحدُ القيعان، وحيدة الصيغة في القرآن.

واوية، قلبت ياء قيعان، لكسر ماقبلها (ص)

ومن المادة جاءت قيعة، في آية النور ٣٩:

﴿ وَالذِينَ كَفَرُوا أَعْمَالُهِم كَسَرَابٍ بِقِيعَةٍ يَحسَبُهُ الظمآنُ مَاءً ﴾

ودلالة الهبوط والانخفاض في القاع أقرب من دلالة الملاسة. وهو في الأصل اللغوى لما انخفض من الأرض وهبط.

وصيغة صفصف، وحيدة في القرآن كذلك، وجاء فيه من المادة صفّ، وصافات، وصواف، ومصفوفة.

ومعناهما عند الفراء: القاع، والقيعة: المستنقع، وما انبسط من الأرض ويكون فيه السراب وهمًا: والصفصف الأملس الذي لا نبات فيه. وفي تفسير البخارى: قاعا، يعلوه الماء، والصفصف المستوى من الأرض. وفي تأويل الطبرى: قاعا، أرضا ملساء. صفصفا: مستويا لا نبات فيه. وأسنده عن ابن عباس وغيره من أهل التأويل.

وتفسيره بالمستوى، نُظر فيه إلى الصفّ. ومعنى الخلاء فى الصفصف أقرب. والعربية تقول: صفصف، إذا سار وحده. ودلالة الاستواء فى الصفصف على ما فسرها به ابن عباس وغيره، من حيث لا ترى فى القاع الخالى الأجرد علامة تتميز من غيرها أو تظهر بارزة.

وأما الصف، فيأخذ معنى الاستواء فيه، دلالة النظام والترتيب. ومنه «صافات، وصواف»، ومصفوفة» والله أعلم.

\* \* \*

# ١٦ - ﴿تَضْحَىٰ﴾ :

وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله تعالى: ﴿وَأَنْكَ لا تَظْما فِيها وَلا تَضْحَىٰ ﴾ فقال ابن عباس: لا [تعرق](١) فيها من شدة الحر. ولما سأله: وهل تعرف

<sup>(</sup>۱) فى تتى: [لا تغرق] وما هنا من (م ط) ومعانى القرآن للفراء، وتفسير القرطبى والطبرى، غير منسوب فيه ، ووقع فى طبعته [فيحصر] والبيت لعمر بن أبى ربيعة من راثيته المشهورة. وسبق فى مقدمة المسائل، نقل ما جاء فى (الكامل للمبرد) عن موقف كان بين ابن عباس وابن الأزرق حول هذا البيت. انظره فى (رغبة الأمل: ٧٦/١٦) والقصيدة فى ديوانه (٦٤-٦٧) واقرأ معه تفسير آية الضحى، فى الجزء الأول من (التفسير البيانى)

العرب ذلك؟ أجاب: نعم، أما سمعت الشاعر يقول:

رأت رجلا أمَّا إذا الشمسُ عارضت فيضحَى، وأما بالعَشيِّ فيَخصر (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية طه ١١٩:

﴿ فَقُلْنَا يَا آدَمُ إِنَّ هَٰذَا عَدُوَّ لَكَ وَلِزَوْجِكَ فَلَا يُخْرِجَنَّكُمَا مِنِ الْجَنَّةِ فَتَشْقَىٰ \* إِنَّ لَكَ اللَّهِ اللَّهِ تَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ \* وَأَنَّكَ لا تَظْمَأُ فِيهَا وَلَا تَضْحَىٰ ﴾ (١) وحيدة الصيغة في القرآن.

وجاء (الضحى) الوقت من النهار فى آية الضحى. وجاء نكرة: ضحّى، فى آيتى طه (٥٩) والأعراف (٩٨) وضحاها، ثلاث مرات فى آيات النازعات ٤٦، والشمس وضُحاها.

وتفسير «لا تضحى » بـ: لا تعرق من شدة الحر، إنما يكون على وجه تقريب لا يفوتنا معه أصل دلالة الضحى على الوقت بعينه من النهار فويق ارتفاع الشمس. ومنها يجيء الاستعمال في كل ما وَقَع أو فُعِلَ في هذا الوقت، ومشتقات المادة تدور حول هذا المعنى. وقيل لمن ضربته الشمس: ضَحَا. ولعله أقرب إلى معنى الكلمة في آية طه، من العرق من شدة الحر.

قال الفراء في معنى الكلمة: لا تصيبك شمس مؤذية، وذُكر في بعض التفسير: لا تعرق، والأول أشبه بالصواب. قال الشاعر \* رأت رجلا \* البيت. وفي تأويل الطبرى: لا تظهر للشمس فيؤذيك حرها، وأسند نحوه عن ابن عباس وعدد من أهل التأويل. وقد فسره (الراغب) بنحو هذا فقال في (المفردات): أي لك أن تتصون من حرِّ الشمس.

وهو أيضاً ما يُفهَم به الشاهدُ من بيت عمر على ما قال الفراء وقد فسره المبرد في الكامل بقوله: يضحى، يظهر للشمس، ويخصر: في البَرْديَنِ: بَرْدِ العشِيِّ وما بعده. وتلا الآية.

<sup>(</sup>١) قراها أبوبكر ابن عياش الكوفي (وإنك لا تظمأً) بكسر الهمزة، والباقون بفتحها (التيسير ١٥٣)

## ١٧ - ﴿ خُوَارِ ﴾ :

وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله تعالى: ﴿لَهُ خُوارٌ﴾ فقال ابن عباس: صياح. واستشهد بقول الشاعر:

كأن بنى معاوية بن بكر إلى الإسلام صائحة تخور كأن بنى معاوية بن بكر إلى الإسلام ط)

= الكلمة من آيتي:

الأعراف ١٤٨ : ﴿ وَاتَّخَذَ قَوْمُ مُوسَىٰ مِن بَعْدِهِ مَنْ حُلِيَّهِمْ عِجْلاً جَسَدًا لَهُ خُوارٌ، أَلَمْ يَرَوْا أَنَهُ لا يُكلَمُهم ولا يَهديهم سَبِيلاً، اتخذوهُ وكانوا ظالمين﴾

طه ۸۸ : ﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ خُوَارٌ فَقَالُوا هَٰذَا إِلَىٰهِكُمْ وَاللَّهُ مُوسَىٰ ﴾ وإلَـٰهُ موسىٰ ﴾

وليس في القرآن غيرهما من المادة.

ولا يبدو قريبا وجه سؤال عن «خوار» والجواب عنه بصياح، فالخوار من المصادر القياسية في العربية، لصوت البقر بخاصة، كالمواء والنباح والعواء لأصوات الهر والكلب والذئب. ولعل السؤال عن خوار عجل جسد، مجوف كها في معانى القرآن للفراء (آية الأعراف) أو مصمت كها في تفسير القرطبي للآية.

وفى آية الأعراف: «ألم يروا أنه لا يكلمهم ولا يهديهم سبيلا». وآية طه متلوة بقوله تعالى: ﴿أَفَلا يَرُونَ اللَّ يَرجِعُ إليهم قولًا ولايملكُ لهم ضَرَّا ولانفعًا ﴾.

وبخوار هذا العجل الجسد الذي لايكلمهم ولا يرجع لهم قولا، شغل المفسرون وعلماء القرآن، مع قوله تعالى في ردهم على موسى عليه السلام: ﴿قَالُوا مَا أَخَلَفْنَا مُوعِدَكُ بِمَلْكِنَا وَلَكْنَا خُمِلْنَا أُوزَارًا مِن زِينَة القوم فقذفناها فَكُذْلِكَ أَلْقَى السامريُ ﴾.

في معانى الفراء: وجاء في التفسير أنه خار مرة واحدة. وفي تفسير البخارى عن عجاهد: من حليهم: زينة القوم التي استعاروا من آل فرعون: وفي فتح البارى: وصله الفريابي عن مجاهد. وأخرج الحاكم من حديث على كرم الله وجهه، قال: عمد السامرى إلى ما قدر عليه من الحلي فضربه عجلا ثم ألقى القبضة في جوفه فإذا هو عجل له خوار (٣٠٢/٨).

والقصة بتفصيل في كتاب الأنبياء في تفسير البخارى، وفي المطولات من كتب التفسير كالطبرى وجامع القرطبي.

وفى تأويل المسألة، فجاءت منه صيحة فى أخذة العدو (المنافقون) وأخذة الدمار الساحق (هود، والحجر، والعنكبوت) وصيحة البعث ليوم القيامة (يس، ق).

كذلك لا يبدو حمل الخوار على الصياح في الشاهد، قريبا: وإنما الخوار فيه مستعار من خوار البقر.

\* \* \*

## ١٨ - ﴿ وَلَا تَنِيَا ﴾

وسأله عن معنى قوله تعالى: ﴿وَلَا تَنِيَا فِي ذِكْرِي﴾.

قال: الا تضعفا عن أمرى. وشاهده قول الشاعر:

إنى وجَدُّكَ ما ونيت ولم أزل أبغى الفكِاكَ له بكل سبيلِ (تق، ك، ط)

الكلمة من آية طه ٤٢، خطابًا لموسى وأخيه هارون عليها السلام:
 إذْمَتْ أَنْتَ وأخُوكَ بآياتِي ولا تَنيا في ذِكْرى.

وحيدة في القرآن صيغة ومادة.

وأما الضعف فكثير: الفعل الثلاثي ومصدره، وضِعف وضِعفان وأضعاف.

والرباعى من المضاعفة ومصدره، والسداسي من الاستضعاف، وضعيف وضعفاء والمستضعفون.

فى كتاب الأنبياء من صحيح البخارى عن مجاهد أيضًا: لا تضعفا وأسنده الطبرى عن ابن عباس وجمهور أهل التأويل بلفظه أو بلفظ لا تبطئا. لم يذكر خلافًا بينهم إلا ما أسنده عن ابن زيد قال: الوانى الغافل.

والروايتان عن ابن عباس في جامع القرطبي. وفيه عن أَبَانَ، قال : لا يني، لا يزال. وبها فسر الآية واستشهد بقول طرفة :

كأنَّ القدورَ الراسِيَاتِ أمامهم قدور بَنُوْها لا تَنِي أبدا تغلى قال القرطبي: والوني الضعف والفتور والكلال والإعياء، وكله مراد في الآية.

وفى الونى من دلالة الإبطاء والتقصير وفتور الهمة والعزيمة، ما ليس فى الضعف، أكثر ما يكون فى العجز وضعف القوة والطاقة، لا عن توان وتقصير بالضرورة. والعربية فرقت بين ما يكون من التوانى تراخيا وفتورا وإبطاء، ومن الأناة حِلما وتمهلا.

ومعنى التقصير والفتور أقرب إلى «ما ونيت» في شاهد المسألة من تفسيره بمطلق الضعف قد يكون عن اضطرار وعجز.

### \* \* \*

# ١٩ - ﴿ القانع والمُعْتَرُّ ﴾

وسأله عن معنى قوله تعالى: ﴿القانع والمعترُّ﴾

فقال: القانع الذي يقنع بما أعطى، والمعترُّ الذي يعترض الأبواب. سأله نافع: هل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت الشاعر يقول(١):

<sup>(</sup>١) زهير بن أبي سلمى. انظره في (ديوانه): ص ١١٤ وهو من شواهد القرطبي للمعتر، وقال: والمعترى كالمعترى كالمعتر، يقال: اعتره واعتراه، وعرّه وعراه، إذا تعرض لما عنده أو طلبه. ذكره النحاس.

على مُكثِريهم حقُّ مَن يعتريهُمُ وعند المُقِلِّينَ السماحةُ والبذلُ (تق) ووقع في مخطوطتي (ك، ط): والمعتر الذي يعترض

= الكلمتان من آية الحج ٣٦ في الأحكام:

﴿ وَالبُدْنَ جَعَلْنَاهَا لَكُمْ مِن شَعَاثِرِ اللهِ لَكُمْ فِيهَا خَيْرٌ، فَاذْكُرُوا اسْمَ اللهِ عَلَيْهَا صَوَافٌ، فإذَا وَجَبَتْ جُنوبُها فَكُلُوا مِنها وأطِعموا القانعَ والمعْتَرَّ، كَذْلَكُ سَخَرِنَاهَا لَكُمْ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ .

وحيدتان في القرآن صيغة.

ومن مادة (ق ن ع) جاء اسم الفاعل جمعا من الإقناع في آية ابراهيم 3 : ﴿ مُهْطِعينَ مُقْنِعِي رءوسِهم لا يَرْتَدُ إليهم طَرْفُهم ﴾ .

ومن مادة (ع رُ رُ) جاءت معرة في آية الفتح ٢٥:

﴿ فَتُصِيبِكُم منهم مَعَرَّةً بغيرِ عِلمٍ ﴾.

ذهب الفراء إلى أن معناهما في الآية: القانع الذي يسألك فما أعطيته من شيء قَبِلَه. والمعتر ساكت يتعرض لك عند الذبيحة ولا يسألك».

على أن الأصمعى عدَّ القانع من الأضداد قال: القانع الراضى بما قسم الله ومصدره القناعة. والقانع السائل ومصدره القُنوع. ورأيت أعرابيا يقول فى دعائه: «اللهم إنى أعوذ بك من القنوع والخنوع والخضوع، وما يغض طرْفَ المرء ويغرى به لئام الناس».

قال عدى:

وما خُنتُ ذا عهد وأبْتُ بِعهدِه ولم أحْرم المضطر إذ جاء قانعا فالقانع السائل. والمعتر الذي يأتيك ويتعرض لك ولا يسأل. قال الشماخ: لَمَالُ المرء يصلحه فيغنى مَفَاقره أعف من القنوع أى أعف من المسألة. قال لبيد في القناعة:

فمنهم سعيد آخِذ بنصيبه ومنهم شقى بالمعيشة قانعُ

ومثله بلفظه وشواهده في الأضداد لابن السكيت. وقريب منه في الأضداد للسجستاني ولابن الأنباري<sup>(۱)</sup>.

وفى تأويل الآية، نقل الطبرى من اختلاف أهل التأويل فى المعنى بالقانع والمعتر، ما لا يسهل التوفيق بين أقوالهم فيهما: فالقانع المستغنى بما أعطيته وهو فى بيته، والمعتر الذى يتعرض لك أن تطعمه ولا يسأل: عن ابن عباس وآخرين من أهل التأويل بلفظ مقارب.

وعنه أيضا، وآخرين: القانع والمتعفف والمعتر السائل. وعن غيرهم: القانع هو السائل والمعتر الذي يعتريك ولا يسأل. واختار الطبرى قول من قال: عنى بالقانع السائل، والمعتر الذي يأتيك معترا بك لتعطيه وتطعمه.

زاد القرطبي، على ما في الطبرى من مختلف الأقوال:

وقال مالك رضى الله عنه: سمعت أن القانع؛ الفقير، والمعتر الزائر. والله أعلم.

\* \* \*

۲۰ - ﴿مشيد﴾:

وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله تعالى: ﴿وقصرٍ مشيد﴾

<sup>(</sup>۱) الأضداد للأصمعي (۷٤/٤٩) ولابن الأنباري (٦٦/٣٣) ولأبي حاتم السجستاني (١١٠/١١٦) ولابن السكيت (٣٤٨/٢٠٢).

فقال ابن عباس: مشید<sup>(۱)</sup> بالجص والأجُرِّ. واستشهد ببیت عدی بن زید: شاده مَرمــرًا وکلله کلُـ ــسًا فللطیرِ فی ذُرَاه وُکورُ (تق، م، ط)

= الكلمة من آية الحج ٤٥:

﴿ فَكَأَيِّنَ مِّن قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَاهَا وهِي ظَالَمَةٌ فَهِيَ خَاوِيةٌ عَلَىٰ عُرُوشِها وبِثْرٍ مُعَطَّلَةٍ وَقَصْرٍ مُشِيدٍ﴾.

وحيدة الصيغة في القرآن، اسم مفعول من شاد، الثلاثي. ومعها «مُشيَّدة» من الرباعي المضعف العين، في آية النساء ٧٨: (أينها تكونوا يُدركْكُمُ الموتُ ولو كُنتُم في بُروجٍ مُشيَّدةٍ ﴾.

قال أبو عبيدة: المُشيِّد المطوَّل والمعمول بالشِيد وهو كل شيء طلبت به الحائط من جص أو بلاط. وعن الكسائى: «مشِيد» مخففا للواحد، من قوله تعالى: ﴿وقصر مشيد﴾ ومُشيَّد للجمع، من قوله تعالى «فى بروج مشيدة».

حكاهما الأزهرى فى (التهذيب) وأنشد بيت عدى. ومثله فى (الصحاح) بغير الشاهد.

والذى فى معانى القرآن للفراء (آية النساء): يشدَّد ما كان من جمع مثل قولك ثياب مصبغة وأكبُش مذبحة فجاز التشديد لأن الفعل متفرق فى جمع، فإذا أفردت الواحد من ذلك، فإن كان الفعل يتردد فى الواحد ويكثر جاز فيه التشديد والتخفيف مثل ثوب ممزق وكبش مذبوح، ولا تقل مُذَبَّح لأن الذبح لا يتردد فيه كتردد التمزق فى الثوب. «وبئر معطلة وقصر مشيد»، يجوز فيه التشديد لأن التشييد بناء فهو يتطاول ويتردد. بقاس على هذا ما ورد (٢٧٧/١).

<sup>(</sup>١) من (نق) وفي (م،ط): شيد..

من راثيته في العظة والاعتبار بمصير الماضين. والكلام في البيت عن كسرى وإيوانه. انظره في (شعراء الجاهلية/شعراء النصرانية) وفي عيون الاخبار لابن قتيبة: ٣/١١٥ ط دار الكتب المصرية، وبهذيب اللغة للأزهرى (شاد) ٣٩٤/١١.

فى تفسير البخارى: عن مجاهد، مشيد بالقصَّة، حِصِّ - الضبط من فتح البارى ٣٠٨/٨ - وأسنده الطبرى عن مجاهد من عدة طرق، وفى رواية منها بالقصة أو الفضة. وعن قتادة: كان أهله شيدوه وحصنوه. ونحوه عن السدى والضحاك: قصر رفيع طويل. واختار الطبرى: المجصص، لأن الشيد فى كلام العرب الجص. قال: وقد يجوز أن يكون معنيا بالمشيد المرفوع بناؤه. وأنشد بيت عدى بن زيد.

ودلالة رفع البنيان أصل فى شاد، ونقل مجازا إلى الإشادة بالذكر أو بالصوت والعورات (الأساس والنهاية) والتشييد يفيد بالتضعيف ملحظ تقوية وتحصين كها «فى بروج مشيدة».

ويتعين في الشاهد من قول «عدى» أن القصر مشيد بالمرمر مكلل بالكلس، بصريح لفظه.

\* \* \*

# ٢١ - ﴿ شُوَاظِ ﴾ :

قال: أخبرنى عن قول الله عز وجل: ﴿ يُرسَلُ عليكُما شُواظٌ مِن نَّارٍ ﴾ ما الشواظ؟

قال: هو اللهب الذي لا دخان له قال: وهل كانت العرب تعرف ذلك قبل أن ينزل الكتاب على محمد صلى الله عليه وسلم؟ قال: نعم، أما سمعت بقول أمية بن خلف وهو يهجو حسان بن ثابت وهو يقول:

ألا من مبلغ حسانً عنى أليس أبوك فينا كان قينا يمانيا ينظل يشب كيسرًا

مغلغلة تدب إلى عكاظ لدى القينات فَسْلاً فى الحفاظ وينفخ دائب لهب الشواظ من (ظ) فى روايتى الحرانى من طريق جويبر عن الضحاك. ومثلها فى (ق) وفى رواية الحناط من طريق عكرمة

عن ابن عباس، جاء في (ظ): فأجابه عمثل الجواب في حديث الحران، غير أنه قال:الشعر لأمية بن أبي الصلت. مثلها في (طب) وكذلك في (تق، ك، ط) مع الاقتصار فيها على البيت الثالث محل الشاهد وصدره فيها: "

"يظل يشب كيراً بعد كبر\*(١)

\* \* \*

= الكلمة من آية الرحمن ٣٥:

﴿ يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ إِنِ اسْتَطَعْتُم أَنْ تَنْفُذُوا مِنْ أَقطار السَمُواتِ وَالأَرْضِ فَانْفُذُوا لَا تَنْفُذُونَ إِلَّا بِسُلطانِ \* فَبَأَى آلَاءِ رَبِّكُما تُكذِّبانِ \* يُرْسَلُ عَلَيْكُما شُواظُ مَن نَّارٍ وَنُحَاسٌ فَلَا تَنتَصِرانِ \* فَبَأَى آلَاءِ رَبَكُما تَكذَّبانِ ﴾.

وحيدة صيغة ومادة.

تأويلها فى المسألة باللهب الذى لا دخان فيه، قاله الزجاج فيها حكى عنه الأزهرى فى (التهذيب: شواظ) ومعه عن ابن شميل قال: يقال لدخان النار شواظ، ولحرها شواظ، وحر الشمس شواظ».

وفي (معاني القرآن للفراء: آية الرحن)؛ والشواظ النار المحضة.

وفى (الكشاف): والشواظ اللهب الخالص. وفى (مفردات الراغب) مثل ما فى المسالة. على أن الطبرى نقل فيه عن ابن عباس: لهب النار. وعن الضحاك وقتادة: لهب من نار (سورة الرحمن) ولا يبدو قريبا من الشاهد من بيت «أمية بن خلف» حمله على معنى: وينفخ دائبا لهب اللهب بلا دخان. والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) أبيات أمية بن خلف الجمحى في هجاء حسان ورده عليها، في (ديوان حسان : ١٩٧ وأأنسيرة ٢٨٢/١) والشاهد فيها.

وانشده القرطبي لامية بن خلف، عن الوقف لابن الأنباري. وذكر قبله رواية البيت لأمية ابن أبي الصلت، عس ابن عباس وقال: كذا وقع في تفسيري الثعلبي والماوردي (الجامع١٧١/١٧). سورة الرحمن

# ٢٢ - ﴿ أَفْلَح ﴾ :

وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله تعالى: ﴿قد أفلح المؤمنون﴾.
فقال ابن عباس: فازوا وسعدوا. واستشهد بقول لبيد بن ربيعة:
فاعقِلى إنْ كنتِ لَمَّا تعقلى ولقد أفلح مَنْ كان عقَلْ(١)
(تق) ك، ط، وزاد فيها في جواب
ابن عباس: يوم القيامة

= الكلمة من آية المؤمنون الأولى:

﴿ قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ \* الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾.

وفى القرآن منه: أفلح، الماضى من الرباعى، أربع مرات، ومضارعه ثلاثا وعشرين مرة واسم الفاعل منه، جمع مذكر سالم، مرتين.

إثباتا للفلاح وبشرى: للمؤمنين والمتقين، والصابرين، والمجاهدين، وحزب الله، والذين على هدى من ربهم..

ونفيًا له عن: الكافرين، والظالمين، والمكذبين، والساحر، والذين يفترون على الله الكذب.

وتفسير الإفلاح بالفوز والسعادة قريب.

ومن معانى الفلاح فى العربية: النجاحُ وإدراك البغية. وميز «الراغب» بين ضربين منه: الدنيوى وهو الظفر بالسعادات التى تطيب بها الحياة الدنيا من بقاء وغنى وعز. قال: وإياه عَنى الشاعر بقوله:

أَفْلِحْ بِمَا شُئْتَ فَقَد يُدرَكُ بِالضِ حَفِ وَقَد يُخَدعَ الأَرِيبُ

<sup>(</sup>١) وقع في مطبوعة الإتقان: [من كان له عقل] ولا يسلم به الوزن والروى. ووقع في(ك، ط): [فاغفلي إن كنت لما تغفل \* غَفُلً] تصحيف،والتصحيح من (ديوان لبيد) ط الكويت وهو من شواهد الطبرى (٢٥٠/١).

والضرب الآخر: فلاح أخروى: بقاء بلا فناء، وغنى بلا فقر، وعز بلا ذل، وعلم بلا جهل (المفردات).

وإلى الفوز في الآخرة، وجُهه الطبرى في تأويله للآية، والقرطبي في آية البقرة: ﴿ اللهِ عَلَى هُدًى مِن رَبُّهِم وأولُئك هُمُ المَفْلِحُونَ ﴾ -٥.

وهي الرواية في جواب المسألة في (ك، ط): فازوا وسعدوا يوم القيامة. وفسره الطبري بمعنى دظفر بحاجته وأصاب خيرًا».

وقد نميل إلى فهم إفلاح المؤمنين، بدلالة إسلامية على التوفيق إلى ما يرضى الله سبحانه ويرضيهم. والله أعلم. وهو في الشاهد من بيت «لبيد» أقرب إلى معنى نجاح المسعى وإدراك الطلب المراد.

#### \* \* \*

### ۲۳ - ﴿يؤيِّدُ ﴾:

وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله تعالى: ﴿يؤيد بنصره من يشاء﴾. فقال ابن عباس: يُقَوى. واستشهد ببيت حسان بن ثابت: برجال نصرًا فنزَلْ(١) برجال لصرًا فنزَلْ(١) (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية آل عمران ١٣:

﴿ قَدْ كَانَ لَكِمْ آيةً فَى فِئْتَيْنِ الْتَقَتَا فِئَةً تُقَاتِلُ فَى سَبِيلِ اللَّهِ وَأُخْرَىٰ كَافَرَةً يَرَوْنَهِم مِثْلَيْهِم رَأَى العَيْنِ، واللهُ يَؤَيِّدُ بنَصْرِهِ من يشاء، إنَّ فَى ذٰلك لَعِبرةً لأُولِى الأنْصَارِ ﴾.

<sup>(</sup>١) وقع في مطبوعة الإتقان الموسوية: [لسموا أمثالهم].

وبعده في (ك، ط):

وعلونا يسوم بسدر بالستقسى طاعة الله وتسصديس السرسُسلُ والبيتان في ديوان حسان، وفي شعره يوم أحد: السيرة الهشامية (١٤٥/٣)

وحيدة الصيغة، فعل مضارع، في القرآن الكريم. ومعها الفعلَ الماضى ثماني مرات، و(الأيْدُ) في آية: ص ١٧: ﴿وَاذْكُرْ عَبْدُنَا دَاوَدَ ذَا الأَيْدِ إِنهُ أَوَّالِكِ.

والملحظ الاستقرائي لسياقها، هو أن كل تأييد في القرآن، من الله تعالى. يطرد ذلك في آياته التسع التي جاء الفعل فيها مسندًا إليه سبحانه، مثبتًا غير منفى.

وتفسير التأييد بالتقوية قريب، على ألا يفوتنا هذا الملحظُ من الدلالة الإسلامية في اختصاص التأييد في القرآن، بكونه من الله تعالى وحده، فليس إلا لحزبه المؤمنين المجاهدين. وكذلك «الأيد» لعبده داود فضلا من الله ومِنَّة.

وأما القوة، فقد تأتى بمعنى البأس والجبروت، كالذي في آيات:

النمل ٣٢ في الملأ من سبأ: ﴿قالوا نحن أولو قوةٍ وأولو بأس شديد﴾.

محمد ١٣ : ﴿وَكَأْيِنَ مِن قَرِيةً هِي أَشَدُّ قَوةً مِن قَرْيَتِكَ التي أَخْرِجَتْكَ أَهُمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّالَّا اللَّه

فاطر ٤٤ : ﴿ أَوَ لَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَينظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقبَةُ الذين من قبلهِم وكانوا أشَدَّ منهم قوةً، وما كانَ اللَّهُ لِيُعْجِزَهُ من شَيْءٍ في السَّمُواتِ ولا في الأَرْضِ ، إنهُ كانَ عَلِيمًا قَدِيرًا ﴾.

معها آیات: (القصص ۷۸، الروم ۹، غافر ۲۱، ۸۲ وفصلت ۱۵) وقد یوصف المخلوق بالقوة، کالذی فی آیتی: القصص ۷۸، والروم ۵۶. کها قد تکون القوة من العباد، کالذی فی آیتی هود ۸۰ والکهف ۹۵.

وليس كذلك التأييد في الكتاب المحكم، مسندًا إلى الله سبحانه ومتعلقًا بالصفوة من عباده، لا بطاغوت الكفر وبأس الجبابرة.

### ۲۶ - ﴿نحاس﴾ :

قال: فأخبرنى عن قول الله عز وجل: ﴿ونُحاسُ فلا تنتصران﴾ ما النحاس؟ قال: هو الدخان الذي لا لهب فيه. قال: وهل كانت العرب تعرف ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت بقول النابغة الجعدى: (١).

يضىء كفوه سراج السل يطِ لم يجعل ِ الله فيه نُحاسا من (ظ) في روايتي الحراني. وفي رواية الحناط: نابغة بني ذبيان. ومثله في (طب) ولم ينسبه في (تق، ك، ط).

= الكلمة من آية الرحمن ٣٥:

﴿ يُرْسَلُ عليكما شُوَاظُ من نَّارٍ ونُحاسُ فلا تَنْتَصِرانِ \* فَبِأَى آلاءِ رَبِّكما تُكذَّبانِ ﴾.

وحيدة في القرآن.

ومن المادة جاء نحْس ونَحسات في آيتي القمر ١٩ : ﴿إِنَا أَرْسَلْنَا عَلَيْهُمْ رِيحًا ۚ صَرْصَرًا في يوم ِ نَحْس ِ مُستَمِرً ﴾ .

فصلت ١٦: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلِيهِم رِيحًا صَرَصَرًا فِي أَيَامٍ نَجِسَاتٍ ﴾.

فى معانى القرآن للفراء (سورة الرحمن): الشواظ النار المحضة. والنحاس الدخان. وأنشد الشاهد.

وروى الطبرى بأسانيده، من اختلاف أهل التأويل في معناه: أنه الدخان، عن ابن عباس، وعنه أيضا: الصفر يعذبون به. وعن مجاهد وسفيان: يذاب الصفر من فوق رءوسهم. واختار القول بأنه الدخان، وأنشد بيت النابغة.

وكذلك نقل القرطبي عن مجاهد وقتادة ورواية عن ابن عباس، أنه الصفر

<sup>(</sup>١) البيت للنابغة الجعدى في ديوانه، وتهذيب الألفاظ لابن السكيت (٣٣٠) وشواهد الكشاف (الشرح ٦٥) والقرطبي والبحر المحبط. وعزاه الطبري لنابغة بني ذبيان. ولم ينسبه الفراء في (معاني القرآن).

المذاب يصب على رءوسهم. وعنه أيضا، وعن سعيد بن جبير: الدخان الذى لا لهب فيه. وهو قول الخليل. وعن ابن مسعود أنه المهل، وعن الضحاك: وهو دردى الزيت المغلى. وعن الكسائى: النار التى لها ريح شديدة.

وفى البحر المحيط: الدخان لا لهب فيه وهو معروف من كلام العرب – وأنشد بيت الجعدى – والنار لها ربح شديدة، وقيل الصفر المذاب.

قال الراغب: ﴿من نار ونحاس﴾: فالنحاس اللهيب بلادخان، وذلك تشبيه في اللون بالنحاس. والنحس ضد السعد ﴿في يوم نحس مستمر﴾ ﴿في أيام نحسات﴾ وأصل النحس أن يحمر الأفق فيصير كالنحاس أى لهب بلا دخان، فصار ذلك مثلا للشؤم (المفردات).

والآيات الثلاث، فى العذاب والشؤم. وأغنى سياقها من فسروا النحاس بمثل ما فى المسألة. عن الاحتراز بأن اللهب بغير دخان قد ينفع فى الدفء والاصطلاء، وفى الشى والإنضاج.

والله أعلم.

\* \* \*

# ٢٥ - ﴿أمشاج﴾ :

قال: فأخبرنى عن قول الله عز وجل: ﴿أَمْشَاجِ نَبْتَلِيهِ ﴾ ما الأمشاج؟ قال: ماء الرجل وماء المرأة إذا اجتمعا في الرحم كان مشيجا. قال: وهل كانت العرب تعرف ذلك؟ قال نعم، أما سمعت بقول أبي ذؤيب الهذلي(١):

االقصيدة لرجل من هذيل يقال له الداخل، واسمه زهيربن حرام (١٠٣/٣)

<sup>(</sup>۱) لأبي ذؤيب كذلك في (الأساس) ولزهير بن حرام الهذلي في (خلق الإنسان)، والكامل للمبرد، بغية ٧/٩، والصحاح (م شج) وللهذلي، غير مسمى، في جامع القرطبي والبحر المحيط، سورة الإنسان) وهو في ديوان الهذليين من قصيدة لعمرو بن الداخل، وعلى هامشه بشرح السكرى: وقال الأصمعي: هذه

كأن النَّصْل والفُوقينِ منه فجالتْ فالتمستُ به حَشَاها

خلال الريش سِيطَ به مَشِيجُ فخرً كأنه خَروطُ هـديـج (ظ) واقتصر في (طب، تق، ك، ط) على البيت الأول وفيه محل الشاهد

= الكلمة من آية الإنسان ٢:

﴿إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلَيهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا بَصَيرًا﴾. وحيدة في القرآن صيغة ومادة.

فسره الفراء في معاني القرآن، بالأخلاط، ماء الرجل وماء المرأة والدم والعلقة. ويقال للشيء من هذا إذا خلط: مشيج وممشوج كخليط ومخلوط. نقله القرطبي وحكى معه عن المبرد: واحد الأمشاج مشج وهو هنا اختلاط النطفة بالدم. ومثله في (خلق الإنسان) وفيه عن ابن الأعرابي: يكون مشيج من لونين فهو مشج ومشيج. وفي رواية عن ابن عباس عند القرطبي «الأمشاج الحمرة في البياض والبياض في الحمرة» قال: وهذا قول يختاره كثير من أهل اللغة.

وفسره البخارى بمثل ما نقلنا عن الفراء. قال ابن حجر فى الفتح: هو قول الفراء، قاله فى «أمشاج نبتليه» وأخرج ابن أبي حاتم من طريق عكرمة قال: من الرجل الجلد والعظم ومن المرأة الشعر والدم. ومن طريق الحسن: من نطفة مُشِجتُ بدم المرأة وهو دم الحيض. ومن طريق على بن أبي طلحة عن ابن عباس: مختلفة الألوان: ومن طريق ابن جريج عن مجاهد: أحمر وأسود. وأخرج سعيد بن منصور عن ابن مسعود قال: الأمشاج العروق.

ولا بخرج عن هذه الأقوال ما في التفاسير الموسعة كالطبرى والقرطبي وابن كثير والبحر المحيط. والله أعلم.

# ٢٦ – ﴿فُومِهَا ﴾ :

وسأله عن قول الله عز وجل: ﴿وفومها﴾ ما الفوم؟ قال: الحنطة. أما سمعت قول أبي محجن الثقفي (١):

قد كنتُ أحسبني كأغنَى واحدٍ

قدم المدينة عن زراعة فوم (ظ، طب، تق) وزاد في (ك، ط)

بعد بیت أبی محجن: قال: ومن قرأها علی قراءة عبد الله بالثاء<sup>(۲)</sup>

فهـو هذا المنتن ، قـال أميـة

بن أبي الصلت:

كانت منازلهم إذا ذاك ظاهرة فيها الفراديس والفُومانُ والبصلُ

= الكلمة من آية البقرة ٦١:

﴿ وَإِذْ قَلْتُم يَا مُوسَىٰ لَن نَصِبِرَ عَلَى طَعَامِ وَاحَدٍ فَأَدْعُ لَنَا رَبَّكَ يَخْرِجُ لَنَا مَا تُنبِتُ الْأَرْضُ مِن بَقْلِهَا وَقِئَّائِهَا وَفُومِها وَعَدَسِها وَبَصَلِها، قال أتستبدلون الذي هُو أَدْنَى بِلَانِي هُو أَدْنَى بِلَانِي هُو أَدْنَى هُو خَيْرٌ. . ﴾

وحيدة في القرآن، صيغة ومادة.

فى مجاز القرآن لأبى عبيدة أنه الحنطة، وقالوا هو الخبز (٤/١) وقال الفراء إن الفوم فيها ذُكِرَ لغة قديمة وهى الحنطة والخبز جميعا قد ذُكرا. قال بعضهم: سمعنا العرب من أهل هذه اللغة يقولون: فَوَّموا لنا بالتشديد لاغير. يريدون: اختبزوا. وهى فى قراءة عبد الله: «وثومها» بالثاء، فكأنه أشبه المعنيين بالصواب لأنه مع ما يشاكله من العدس والبصل. والعرب تبدل الفاء ثاء (٤١/١)

<sup>(</sup>١) فى طب: أبو ذؤيب. ووقع فى مطبوعته: [تحسبنى] وهو فى الزوائد للهيشمى: أحسبنى. والشاهد فى الطبرى والقرطبى لأبى محجن: قد كنت أغنى الناس شخصًا واحدا، ورد المدينة / وبعده فى القرطبى: وأنشد الأخنش، البيت كها فى المسألة.

<sup>(</sup>٢) ابن مسعود رضى الله عنه وقراءة الجمهور بالفاء. والشاهد في القرطبي وديوان أمية.

وحكاه الطبرى عن بعض أهل العلم بلغات العرب، ولم يسمه -كعادته- وابن حجر فى فتح البارى (٧٨٣/٨) والقرطبى فى الجامع، ونقل فى الفوم بمعنى الشوم، أنه قول الكسائى والنضر بن شميل، وقيل: الفوم الحنطة، رُوِى عن ابن عباس أيضًا، وأكثر المفسرين، واختاره النحاس وقال: هو أوْلى.. وإن كان الكسائى والفراء اختارا القول الأول لإبدال العرب الفاء من الثاء، والإبدال لا يقاس عليه.

\* \* \*

۲۷ - وسامدون (<sup>(۱)</sup>

وسأله عن معنى قوله عز وجل ﴿سامدون﴾ ما السمود؟

قال: لاهون. أما سمعت قول هُزَيلة بنت بكر وهى تبكى عادًا: قيل قم فانظر إليهم ثم دَعْ عنك السمودا<sup>(٢)</sup> (ظ، طب، تق، ك، ط)

= الكلمة من آية النجم ٦١:

﴿ أَفَمِنْ هَـٰذَا الحديثِ تَعْجَبُونَ \* وتَضْحَكُونَ ولا تَبْكُونَ \* وأنتم سَامِذُونَ \* فأسْجُدُوا للَّهِ واعْبُدُوا \* .

وحيدة في القرآن صيغة ومادة

لم يوردها أبو بكر ابن الأنباري في المسائل بالوقف والابتداء، وأوردها في

بعثتُ عادَ لفيما وأباسعد مريدا وأبا جُنهمة الخيس فتى الحي العنودا

قبل قم البيت

وفی (طب) بعثث عاد قبل قم

وفي (تق، ك، ط) قبل الشاهد:

ليت عدد قبلوا الحق ولم يبدو جحودا

زاد بعدها في (ك، ط):

<sup>(</sup>١) المسألة أوردها ابن الأنباري كذلك في (الأضداد ٤٣ - ٤٧) بنص ما في (ظ)

<sup>(</sup>٢) انفقت الروايات على هذا البيت، محل الشاهد. وقبله في (ظ)

(الأضداد: ١٧) وقال: السامد في كلام أهل اليمن: اللاهي، وفي كلام طبئ: الحزين. ثم روى المسألة من طريق جويبر عن الضحاك عن ابن عباس، بمثل ما هنا في المسألة، مع بيت هزيلة، وقال: وعن أبي عبيدة: السمودُ اللهو واللعب، وقال بعض أهل اللغة: الحزن والتحير.

وبيت هزيلة أنشده أبو حاتم السجستاني في (الأضداد ١١٤٣) شاهدا على السمود بمعنى السكون. وقال: وهو اللهو في كلام أهل اليمن، وأنشد لأبي زُبيد الطائي:

وتخال العزيف فينا غناءً لِندامَى من شارب مثمود وعن ابى ثروان: السامد الحزين فى كلام طبئ واللاهى فى كلام اليمن. ثم قال: وأما الذى فى القرآن فلا علم لى به. واختلفوا فيه عن الصحابة وغيرهم. ويُروَى عن على عليه السلام أنه خرج ليصلى بهم وإذا هم قيام يترددون فقال: «مالى أراكم سامدين؟» والله أعلم بذلك.

اقتصر الفراء في معنى الكلمة بآية النجم، على: ﴿لاهون﴾ وفي تأويل الطبرى: وأنتم لاهون عها فيه من العبر والذكر معرضون عنه، وبنحو ذلك قال أهل التأويل وإن اختلفت ألفاظهم بالعبارة عنه. ومما روى منها عن ابن عباس، قال: هو الغناء وهي لغة أهل اليمن. وعنه أيضا: لاهون. وعنه: شامخون. ثم أخرج حديث على رضى الله عنه، من عدة طرق، وفيه قال ابن الأثير:كأنه أنكر قيامهم قبل أن يروا إمامهم. والسامد القائم في تحير (النهاية).

واقتصر في الكشاف على أن السمود الغناء في لغة حمير.

وتوسع القرطبى فأورد مختلف الأقوال فى معناها. وفى الصحاح: سمد سمودا رفع رأسه تكبرا. وقال ابن الأعرابى: سمدت سمودا علوت. والسمود: اللهو، والسامد: اللاهى، والمغنى، والقائم، والساكت، والخاشع.

وأقول مع أبى حاتم: هذا فى اللغة، وأما الذى فى القرآن فلا علم لى به، والله أعلم. وأما بيت هزيلة، فلا يشهد لِللهمين كها في المسألة، والأقرب أن يكون بمعنى الهمود أو السكوت كها قال أبو حاتم.

\* \* \*

### ٢٨ - ﴿غُولَ ﴾ :

وسأله عن معنى قوله عز وجل: ﴿لا فيها غَوْلٌ﴾

قال: ليس فيها نتن ولا كراهية خمر الدنيا. واستشهد بقول امرئ القيس: رُبُّ كاس شربتُ لاغولَ فيها وسقيتُ النديمَ منها مِـزَاجـا (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية الصافات ٤٧ في شراب أهل الجنة:

﴿ يُطافُ عَلَيْهِم بِكَأْسٍ مِن مُعِينٍ \* بيضاءَ لَذَّةٍ لِلشاربينَ \* لَا فِيهَا غَوْلٌ وَلاَ هُمْ عنها يُنزَفُونَ ﴾ (١).

وحيدة في القرآن صيغة ومادة

فى تفسير البخارى عن مجاهد: غول وجع بطن. وفى (فتح البارى): وصله الفريابي عنه كذلك. وروى فيها الطبرى من اختلاف أهل التأويل فى معناها: أنه الصداع. عن ابن عباس. وعنه أيضا وعن مجاهد: وجع بطن، وعن قتادة وغيره: لا وجع فيها ولا صداع رأس. وعن السدى: لا تغول عقولهم. وعن ابن جبير: لا يصيبهم أذى ولا مكروه. وقال آخرون: إثم. واختار القول بأنها تغتال عقولهم. وقد محتمل أن لا يكون فيها ما يؤذيهم من مكروه.

وعن الشعبى والسدى وأبي عبيدة: لا تغتال عقولهم فتذهب بها. حكاه القرطبي وأنشد:

 <sup>(</sup>١) قراها حزة والكسائي، الكوفيان: (يُنزِفُون) بكسر الزاى. والباقون بفتحها، ولا خلاف في ضم الياء (التيسير: ١٨٦)

ومازالت الكأس تغتالنا وتلهب بالأوَّل فالأولِ أي تصرعنا واحدا.

وهذا المعنى أصل فى المادة بمختلف صيغها واشتقاقها: الغُول، والغَول، والغَول، والغَول، والتغوَّل، والتغوَّل، والتغوَّل، والدواهي وكل ما يغول المرء. قال ابن الأثير: كانت العرب تزعم أن الغُول فى الفلاة تتراءى للناس فتتغول تغولا، أى تتلون فى صور شتى، وتغولهم أى تضلهم وتهلكهم (النهاية)

ويحتمل الغول في الخمر كل هذه الدلالات من اغتيال للعقل وهلاك وضلال وضياع، ومن تلبيس الوهم وأباطيل الخيال...

#### \* \* \*

# ٧٩ - ﴿اتَّسَقَ﴾

وسأله عن معنى قول الله عز وجل: ﴿إِذَا اتْسَقَّ﴾ ما اتساقُه؟

قال: اجتماعه. قال: وهل كانت العرب تعرف ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت «ابن صِرْمة الأنصاري» (١) حيث يقول:

إنَّ لنا قلائصا نقانقا مستوسقاتٍ لو يجدن سائقا (ظ، وق، طب، تق، ك، ط)

= الكلمة من آية الانشقاق ١٨:

﴿ فَلَا أُقسِمُ بِالشَّفَقِ \* وَاللَّيلِ وَمَا وَسَقَ \* وَالْقَمَرِ إِذَا اتَّسَقَ \* لَتَرْكَبُنَّ طَبَقًا عَنْ طَبَقٍ ﴾ .

 <sup>(</sup>١) اختلفت الروايات في أسمه: ابن صِرمة في (ظ، طب) وفي مجمع الزوائد (أبو صرمة) في التفسير، وفي
 المناقب.

وأبو صرمة الأنصارى، الصحابي الشاعر، مشهور بكنيته. وفي ترجمته بالإصابة قول بأن اسمه قيس بن صرمة. وجاء في (وق) أبو طالب. والشاهد في (تق، ك، ط) لطوفة بن العبد. وغير منسوب في الطبرى - شطره الأول - وفي شواهد المبرد بالكامل، والقرطبي، وأبي حيان، والصحاح.
وفي (ل: وسق) للعجاج

وليس في القرآن من المادة غير هذين الفعلين: وسق، اتسق. قال الفراء: واتساقه امتلاؤه، ثلاث عشرة إلى ست عشرة، فيهن اتساقه.

وفى تأويل الطبرى: إذا تم واستوى. وأسند عن ابن عباس، وآخرين: إذا استوى. وعنه: إذا امتلأ لثلاث عشرة ليلة، وبلفظ: إذا امتلأ واستدار، عن آخرين.

حكى القرطبى هذه الأقوال ثم قال: وهو افتعال من الوسق الذى هو الجمع، يقال وسقته فاتسق كوصلته فاتصل. ويقال: أمر فلان متسق، أى مجتمع على الصلاح منتظم. ويقال: اتسق الشيء إذا تتابع. نحوه فى (مفردات الراغب) وقال المبرد فى شاهد المسألة: «استوسق القوم إذا اجتمعوا».

ولعل محكمات أقرب إلى مستوسقات، من: مجتمعات.

وفى الاتساق من اطراد النسق والإحكام والنظام ما يفوت لفظ الاجتماع فى تأويل المسألة. ولعل الاجتماع منظور فيه إلى الوسق، فكل شيء وسقته فقد جمعته، ثم جاء الاتساق للإحكام وانتظام النسق واطراده. والله أعلم.

### \* \* \*

### ٣٠ – ﴿خالدون﴾ :

وسأل نافع عن معنى قوله تعالى: ﴿وهم فيها خالدون﴾.
فقال ابن عباس: باقون لا يخرجون منها أبدًا. واستشهد بقول «عدى بن
زيد»:

فهل من خالبٍ إمَّا هَلكْنا وهل بالموتِ، يالَلنَّاسِ، من عارِ (١)

<sup>(</sup>١) وقع في نسختي (ك، ط): ياللناس من عام \* تصحيف. وهو في (شعراء الجاهلية/النصرانية) كما في (تق) ٤٥٦/٤

(تق، ك، ط) وزاد فى الأخيرتين : وقال لبيد بن ربيعة :

كلُّ بَـنِي أُمُّ وإن كشُروا يـوما يصيـرون إلى واحـدِ فالواحد الباقى كمن قد مضى لـيس بمـتـروكٍ ولاخـالـدِ = الكلمة من آية القرة ٢٥:

﴿وَبِشِّرِ الذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالَحاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِى مَن تَحْتِهَا الْأَنهَارُ، كُلِّمَا رُزِقُنا مِن قَبْلُ، وأَتُوا بِهِ مُتَشَابِهًا، وَلَهم فيها خَالِدونَ ﴾.

وتفسير ابن عباس للكلمة، هو من قبيل الشرح، والخلود في العربية نقيض الفناء.

واستقراء ما فى القرآن من مادة (خ ل د) وقد جاءت فيه بصيغ عدة سبعًا وثمانين مرة، يضيف إلى الدلالة اللغوية ملحظًا هامًّا من خصوص الدلالة القرآنية للخلود، فلا خلود فى القرآن إلا فى الحياة الآخرة: فى دار الخلود، أو فى عذاب الخلد. وحيث يأتى الخلود متعلقًا بالحياة الدنيا، فعلى وجه الوهم أو الإنكار والنفى كالذى فى آيات:

الشعراء ١٢٩ : ﴿وتتخذون مصانع لعلكم تخلدون﴾

الهمزة ٣ : ﴿ يَحْسَبُ أَنَّ مِالَهُ أَخُلدُه ﴾ .

الأنبياء ٣٤ : ﴿وَمَا جَعَلْنَا لِبِشَرٍ مِن قَبْلِكَ الْخُلَدَ أَفَإِن مِتَّ فَهُمُ الخالدون﴾.

ولا غنى عن هذا الملحظ فى فهم الدلالة الإسلامية للكلمة القرآنية. وفى (مفردات الراغب) أن معنى هذا الخلود هو أن يبرأ الخالد من أعراض الفساد.

### \* \* \*

## ٣١ - ﴿ الْجُوابِ ﴾

وسأله عن معنى قوله تعالى: ﴿وجفانٍ كالجوَابِ﴾.

قال: كالحياض الواسعة. وشاهده قول طرقة بن العبد:

كالجواي الأنسني مُستسرعة لِقَـرَى الأضياف أوللمُختضر (١) (ثق) وبمعناه في (ك، ط) وزاد فيها بعد الشاهد:

تجبرُ المحروبُ فينا مالُّه بِقبابٍ وجِفانٍ وحَلمَمْ

= الكلمة من آية سبا ١٣ فيها سُحْر لسليمان عليه السلام من الجن: ﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِن مَحَارِيبَ وَتَمَاثِيلَ وَجِفَانٍ كَالْجَوَابِ وَقَدُورِ رَاسِبَاتٍ ،
اعْمَلُوا آلَ دَاوُدَ شَكُوا ، وقَلِيلٌ مِن عِبَادِي الشُّكُورُ ﴾ .

وحيدة الصيغة، ومعها آية الفجر هوتُمودُ الذين جابوا الصخرَ بالوَادِ، تأْن في السالة ١٧٦، وسائر ما في القرآن من المادة غيرهما، في الإجابة والجواب والاستجابة.

فى تفسير البخارى: وقال ابن عباس:كالجوابى، كالجوبة من الأرض (سورة سبأ) قال ابن حجر: قبل الجوابي فى اللغة جمع جابية، وهو الحوض الذى يُجتى فيه الشيء أى يجمع، وأما الجوبة فهى الموضع المطمئن، فلا يستقيم تفسير الجوابي بها. وأجيب باحتمال أن يكون فسر الجابية بالجوبة، لم يرد أن اشتقاقهما واحد (فتح البارى)

وأسند الطبرى عن الضحاك : «وجفان كالجواب» : جمع جابية ، الحوض الذي يُحبَى فيه الماء. عن ابن عباس : كالجوبة من الأرض، وعنه : كالحياض الواسعة .

وحكى القرطبي عن ابن عرفة: الجوابي جمع جابية خُفيرة كالحَوْض، وعن أبن القاسم عن الإمام مالك: كالجوبة من الأرض. وعن مجاهد: الحرابي جمع جوبة، الحفرة الكبيرة في الجبل فيها ساء المطر، وفي الكشاف: والجوابي الحياض الكبار لأن

 <sup>(</sup>١) في (تق): بقرى الأضباف. رمثلها في مختارات ابن الشجرى، وفي (لله، ﴿): تقرى الأضباف، وهر الرواية في (العقد الشميز: ٦٢) وجامع القرطبي

الماء يجبى إليها أى يجمع (سورة سبأ) والجوبة الحفرة، وفجوة ما بين البيوت، أو الفرجة فى السحاب والجبال، جمعها جُوَب (ص، ق) وهى الحفرة المستديرة الواسعة فى (النهاية) كالغائط من الأرض (المفردات)

\*\*

## ٣٢ - ﴿ فِي قلبه مرضٍ ﴾

وسأله عن معنى قوله تعالى: ﴿فيطمع الذي في قلبه مرض﴾ قال: الفجور والزنا. واستشهد له بقول الأعشى(١):

حافظ للفرج راض بالتقى ليس ممن قلبُـهُ فيـه مــرضْ (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية الأحزاب ٣٢:

﴿ يَا نِسَاءَ النِّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مَنَ النساءِ إِنِ اتقيتنَّ، فَلَا تَخْضَعْنَ بِالقُولِ فَيَطْمَعُ الذي في قلبِهِ مَرَضٌ وقُلْنَ قُولًا مَعْرُوفًا﴾.

معها ثلاث وعشرون مرة، في مرض في القلب، ومرض في القلوب – يأتي في المسألة ١٧٩ –

يكون بالنفاق والارتياب والرجس والكفر والضغن من أفعال القلوب. تأويلها فى المسألة بالفجور والزنا، فيه أن الفجور مما يُعَلَن ويُجاهَر به، والزنا اقتراف للفاحشة يوجب الحد. وليس من أفعال القلوب.

والأقرب أن يكون طمع شهوة، وإن لم يبلغ حد الفجور المعلن والزنا المقترف. وقد أسند الطبرى عن قتادة والسدى، أنه شك ونفاق. وعن عكرمة أنه شهوة. وحكى القرطبى القولين في تأويله بالنفاق، والتشوف لفجور، وقال: وهو أصوب، وليس للنفاق مدخل إلى هذه الآية.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) في مطبوعة (تق): [ليس بمن قبله]

### ۲۳ - **﴿لازب**﴾

وسأله عن معنى قوله تعالى: ﴿من طين لازب﴾.

قال: اللازب الملتصق: وشاهده قول النابغة:

ولا يحسبون الخيرَ لاشرَّ بعده ولا يحسبون الشرَّ ضربةَ لازِب<sup>(۱)</sup> (تق) وفى (ك، مل) قال: الملتزق الجيد، وهو الطين الحر.

# = الكلمة من آية الصافات ١١:

﴿ فَاسْتَفْتِهِم أَهُمْ اشَدُّ خَلْقًا أَم مَّن خَلَقْنَا، إِنَّا خَلَقْنَاهُم مِن طِينٍ لَازِبَ ﴿ .

القولان في المسألة، أسندهما الطبرى عن ابن عباس بلفظ مقارب: الملتصق، والطين الحر الجيد اللزج.

وعن ابن زيد: يلتصق كأنه غراء، ذلك اللازب. وقال الطبرى في تأويلها: ولاصق، وصفه جل ثناؤه باللزوب لأن التراب إذا خلط بماء صار طينا لازبا.

وعن الضحاك: المنين، والعرب تبدل أحبانا هذه الياء ميها نقول طين لازم ومن اللازب قول النابغة/البيت. ومن اللازم قول النجاشي الحارثي: \*ضربة لازم \* وقيل: اللازق(١) وفي مفردات الراغب: اللازب الثابت الشديد الثبوت: «من طين لازب»

قال القرطبي بعد أن حكى الأقوال في تأويلها: وقال الماوردي: والفرق بين اللاصق واللازق، أن اللاصق هو الذي ألصق بعضه ببعض «واللازق الذي

<sup>(</sup>١) الذبيان، من باثبته في مدح عمرو بن الحارث الغسان

<sup>(</sup>الديوان: ٥٤) رعلي هامشه في (شعراء الجاهلية ٥/٩٤٨):

لازب: ثابت ولازم، واللغة الفصيحة لازب.

يلتزق بما أصابه. » ثم قال: والعرب تبدل الباء من الميم فتقول: ضربة لازب، وهو أفصح من لازم. وأنشد بيت النابغة

ونحوه في حاشية الشيخ نصر الهوريني على القاموس.

\* \* \*

٣٤ - ﴿أندادًا﴾

وسأله عن معنى قوله تعالى: ﴿وَتَجِعلُونَ لَهُ أَنْدَادًا﴾

قال: الأشباه والأمثال. وشاهده قول لبيد(١):

أَحْمَدُ اللهَ فَلا نِدَّ له بيديْهِ الخيرُ ما شاء فَعَلْ (تق) وزاد في (ك، ط): وقال حسان ابن ثابت يرد على أبي سفيان ابن الحارث بن عبد المطلب:

أتهجوه ولستَ له بِنِدٌّ فشرُّكما لخيسرِكما الفِداءُ(١)

= الكلمة من آية فُصّلت ٩:

﴿ قُلْ أَثِنَّكُمْ لَتَكَفُّرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الأَرْضَ في يَوْمَينِ وتَجعلُونَ لَهُ أَنْدَادًا. . ﴾ ومعها آيات :

البقرة ١٦٥ : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا. . ﴾

إبراهيم ٣٠ : ﴿وَجَعَلُوا للهِ أَنْدَادًا لِيُضَلُّوا عَنْ سَبِيلُهُ ۖ وَالزَّمْرُ: ٨

سبأ ٣٣ : ﴿إِذْ تَأْمُرُونَنَا أَنْ نَكَفَرَ بِاللَّهِ وَنَجْعَلَ لَهُ أَنْدَادًا﴾

البقرة ٢١ : ﴿ فَلَا تَجْعُلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُم تُعْلَمُونَ . ﴾

<sup>(</sup>١) ديوان لبيد (١٧٤) والسيرة (١٨١/٢) هشامية،

وأنشده أبوعبيدة في مجاز القرآن ٣٤/١ وتخريجه على هامشة.

وابن الأنباري في الأضداد ١٥١ والسجستاني في الأضداد ٧٣ والطبري والقرطبي وأبوحيان.

 <sup>(</sup>۲) من همزیته المشهورة یوم فتح مكة، وهی أولی القصائد فی دیوانه، وأولی القصائد یوم الفتح نی (السیرة ۲۳/۶) هشامیة

الآيات الست، على وجه النكير والنهي، وليس في القرآن غيرها من المادة.

والكلمة عندهم فى كتب الأضداد: النّدُ النظير والمِثْل، والند الضد. وحكى ابن الأنبارى عن ابن عباس: أندادا أعدالا، وعن أبي عبيدة: أضدادا. وحكى الأزهرى القولين عن ابن السكيت والأخفش. وفى مجاز القرآن: أندادا واحدها ند، معناها أضداد.

قال أبو حاتم السجستانى: اجتمعت العرب على أن نِدَّ الشيء مِثْلُه وشِبهُه وعِدله، ولا أعلمهم اختلفوا في ذلك.

وأنشدوا فيها شاهدي المسألة.

وأخرج البخارى فى باب (فلا تجعلوا لله أندادا) حديث عبد الله بن مسعود، قال: سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم: أى الذنب أعظم؟ قال: «أن تجعل لله أندادا وهو خلقك» قال ابن حجر: جمع نِدّ، وهو النظير. وروى ابن أب حاتم من طريق أبى العالية قال: النِد العِدْل. ومن طريق الضحاك عن ابن عباس، قال: الأنداد الأشباه والنظائر (فتح البارى)

وحكاه القرطبي عن ابن عباس، وغيره، وقال: أندادا: أكفاء ونظراء. وأنشد الشاهدين (سورة البقرة)

وقال الراغب في الند، أنه مشاركة في جوهره وذلك صرب من المماثلة، فإن المثل يقال في أي مشاركة كانت، وليس كل مِثْلٍ نِدًّا.

ووضحه في (مثل) قال: والمماثلة [أعم] الألفاظ الموضوعة للمشابهة، وذلك أن الند يقال فيها يشارك في الجوهر، والشبه فيها يشارك في الكيفية فقط، والمساوى فيها يشارك في الكمية فقط، والشكل فيها يشارك في القدر والمساحة، والمثل عام في جميع ذلك. (المفردات)

وفى الحديث الشريف قال ابن الأثير: الأنداد جمع ندّ، وهو مثل الشيء الذي يضادّه في أمورِه وينادّه، أي يخالفه وينأى عنه. (النهابة)

وفى (الفروق اللغوية لأبى هلال العسكرى) بيان للفرق الدقيق بين الند، والمثل، والشبه، والعِدْل، والنظير، والمساوى، والشكل. وما يجرى مجراها. وقال في الفرق بين المثل والند: أن الند هو المثل المناد من قولك: ناد فلان فلانا إذا عاداه وباعده، ولهذا سمى الضد نِدًا. وقال صاحب العين: الند ما كان مثل الشيء يضاده في أموره، والنديد. والندود الشرود والتناد التنافر. وأصل الباب التاسع من الفروق)

كأن البيان القرآن في عدوله عن الأشباه والأمثال إلى أنداد، لم يُردُ أن يعطيها صفة المشابهة أو المماثلة. والله أعلم.

\* \* \*

## ٣٥ - ﴿ شُوبًا ﴾ :

وسأله عن معنى قوله عز وجل ﴿لَشُوبًا من حَمِيم﴾

قال: الخلط بماء الحميم، والحميم الغساق. واستشهد بقول الشاعر: (١) تلك المكارم لا قَعْبَانِ من لبنٍ شِيبًا بماء فعادا بعد أبوالا (ك، ط، تق)

= الكلمة من آية الصافات ٦٧ في شجرة الزقوم:

﴿إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَخْرِجُ فَى أَصْلِ الْجَحِيمِ \* طَلْعُهَا كَأَنَّهُ رُءُوسُ الشَّيَاطِينِ \* فَإِنْهُم لَأَكِلُونَ مِنْهَا لَشُوبًا مَنْ حَمِيمٍ ﴾.

وحيدة في القرآن صيغة ومادة

<sup>(</sup>١) لأبي الصلت بن أبي ربيعة الثقفي من قصيدة يجدح أهل فارس بها، في (طبقات ابن سلام ٦٦ شعراء ثقيف) ومنها ١٢ بيتا أنشدها ابن إسحاق في السيرة، قال ابن هشام: وتروى لابنه أمية. وعقب عليها بقوله: هذا ما صح لى مما روى ابن إسحق منها إلا آخرها بيتا: تلك المكارم لا قَشْبَانِ من لبن \* فإنه للنابغة الجعدى. والبيت من قصيدة للجعدى في (الأغان ٥/٦٦) وعلى هامشه: رواه صاحب العقد الفريد لأبي الصلت. وهو في أبيات لأبي الصلت في (الشعراء والشعراء: ١/١٦) ط الأستاذ أحمد شاكر) ولأمية بن أبي الصلت في (شعراء النصرانية لإبي الصلت في (الشعراء والشعراء النصرانية بن أبي المسلت في (شعراء النصرانية بن أبي المسلت في (شعراء النصرانية به ٢٣٧/٢)

وتفسير الشوب بالخلط - وإليه ذهب الفراء في (معاني القرآن ٢/٣٨٧) «والراغب» كذلك في المفردات - تقريب لا يفوتنا معه ما للشوب من دلالة خاصة على المزج والسوط. واستعماله أصلا، في الشراب والسوائل، تشاب فلا يتميز منها سائل عن آخر. ويستعار بهذا الملحظ من المزج، لغير السوائل في الاستعمال المجازى.

وأما الخلط فتتميز فيه عناصر المخلوط ومواده، كأن تخلط القمح بالشعير. ويستعار للناس يخالط بعضُهم بعضا دون أن تتماحى الخصائص أو تذوب الفروق بينهم. وقد جاءت مادته في القرآن في خلط عمل صالح بآخر سيىء (البقرة ١٠٢) وفيها اختلط من شحوم بعظم (الأنعام ١٤٦) ومن ماء المطر بنبات الأرض (يونس ٢٤، والكهف ٤٥) وجاء الفعل المضارع من المخالطة في آية (البقرة ٢٢٠) والخلطاء يبغى بعضهم على بعض (ص: ٢٤)

وتميز عناصر الخليط واضح فى دلالة المادة على اختلاف صيغها واستعمالها، على حين لا يتميز فى الشوب سائل أو عنصر عما شيب به. وهو واضح فى آية الصافات المسئول عنها، وواضح كذلك فى الشاهد من بيت الشاعر.

و «الراغب» وإن فسر الشوب فى الآية بالخلط، قال فى (خلط): الخلط هو الجمع بين أجزاء الشيئين فصاعدا، سواء كانا ماثعين أو جامدين، أو أحدهما ماثع والآخر جامد وهو أعم من المزج (المفردات).

وقال ابن الأثير في «الخلاط» من حديث الزكاة: والمراد به أن يخلط الرجل إبله بإبل غيره، أو بقره وغنمه، ليمنع حق الله فيها أو يبخس المصدق فيها يجب له. وفي حديث الشفعة: «الشريك أولى من الخليط، والخليط أولى من الجار» قال ابن الأثير: الشريك المشارك في الشيوع، والخليط المشارك في حقوق الملك كالشرب والطريق (النهاية).

ولعل في هذا كله، مايوضح تميز عناصر الخليط، فيفترق بذلك عن الشوب بما فيه من معنى النشوب والمزج لايتميز عنصر من آخر ولاينفصل عنه. والله أعلم.

## ٣٦ - ﴿قِطَّهُ:

وسأله عن معنى قول الله عز وجل: ﴿عَجُلْ لنا قِطْنَا﴾ قيل: القط: الجزاء. وشاهده قول الأعشى:

ولا الملِكُ النعمان يوم لقيته بأمته يعطى القُطوط ويُطلِقُ<sup>(۱)</sup>
(تق) وزاد في (ك، ط):
وهو الحساب أيضا

= الكلمة من آية ص ١٦ في المشركين:

﴿إِنْ كُلُّ إِلَّا كَذَّبَ الرَّسُلَ فَحَقَّ عِقَابٍ \* وَمَا يَنظُر هُؤُلَاءِ إِلَا صَيْحةً واحدةً ما لَها من فَوَاقٍ \* وقالوا رَبَّنا عَجِّل لنا قِطْنَا قبلَ يَوْمِ الحِسَابِ .

وحيدة فى القرآن، وأما الجزاء أو الحساب - فى تأويل المسألة - فكثير. القطوط، والقططة، جمع القِط، كقرود وقردة. والقط فى كلام العرب الصحيفة المكتوبة (الفراء) أوالكتاب (أبوعبيدة)، وصكوك العطاء (الصحاح).

فى تفسير البخارى للآية: القط الصحيفة، هو ههنا صحيفة الحسنات (سورة صَ ) فقال ابن حجر: فى رواية الكشمهينى - يعنى عن الفربرى عن البخارى - الحساب. وكذلك عند النسفى - عن مسلم - قال أبو عبيدة: القط الكتاب. وأصله من قط الشيء أى قطعه، والمعنى قطعة من العطية، وأكثر استعماله فى الكتاب (فتح البارى).

وكذلك هو الكتاب والصحيفة والصك، أو الحظ والنصيب، عند جمهرة المفسرين، مع رده إلى أصل معناه في القطع (الطبري، والكشاف، والجامع،

<sup>(</sup>١) فى (ك، ط): «بنعمته» وهمى فى الطبرى. وفى جامع القرطبى والبحر المحيط والصحاح:بغبطته ۞ رواية لَضًا.

وفى (تق ك، ط):ويطلق ﴿ والمشهور في البيت: ويأفق ﴿ كيا في الديوان وشعراء النصرانية، وسائر مراجعنا. من: أفق فهو آفق، غالب في فضله.

والبحر، والمفردات) وإنما اختلف أهل التأويل في معنى مسألة المشركين رجهم التعجيل لهم بكتابهم على وجه الاستهزاء والاستخفاف. قيل هو من قوله تعالى: ﴿ فَأَمَا مِن أُوتِي كتابه بشماله ﴾. وقيل: سألوه أن يريهم في الدنيا منازل أهل النار وأهل الجنة ليؤمنوا به. وقيل: سألوا أن يعجل لهم بنصيبهم من العذاب، كقوله تعالى: ﴿ ويستعجلونك بالعذاب ﴾.

الأقوال فى تأويلها عند الطبرى بأسانيده إليهم. وحكاها القرطبى وأبوحيان. وذكروا معها اختلاف أهل العلم بكلام العرب فيها. وإن ردوها إلى القطع وهو الأصل. ومنه استعمال حرف قط فى النفى البات. والمقطع الأول من الكلمة مشترك فى ألفاظ عدة تدل على القطع، ثم تتميز بالحرف الثالث فروقُ الدلالات باعتبار الشيء المقطوع، كالقطب والقطش والقطف والقطل والقطم...

وأما «المقطوط» في الشاهد من بيت الأعشى، فلم يختلفوا في أن معناها صكوك الجوائز أو كتب الصلات. وانظر فيه (مقاييس اللغة لأبن فارس) باب قط ١٣/٥.

\* \* \*

# ٣٧ - ﴿ مَمَّا مَسْنُونَ ﴾ :

وسأله عن معنى قوله تعالى: ﴿من حَمَّا مسنون﴾. قال: الحمأ السواد. واستشهد بقول حمزة بن عبد المطلب:

أغرّ كأن البدر سنة وجهِه جلا الغيم عنه ضوؤه فتبدد! (تق) وزاد في (ك ط): وهو الشاط أيضا(١)

الكلمتان من ثلاث آيات من سورة الحجر:
 ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنا الْإِنْسَانَ مِن صَلْصَالٍ مِن حَمَا مَسْنُونِ ﴾ ٢٦.

<sup>(</sup>١) من: قول حمزة، إلى: «الشاعر» في المسألة ٣٩، سقط من (ط) فاختل السياق. والنقل من (تق، ك) وقابل الشاهد على رواية (الأغاني ٣٢٥/١١).

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلمَلَائِكَةِ إِنِّى خَالِقٌ بَشَرًا مِن صَلْصَالٍ مِن حَمَاً مَسْنُون﴾. ٢٨.

﴿ قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَالَكَ أَلَّا تَكُونَ مَعَ الساجدينَ \* قَالَ لَم أَكُن لِأَسْجُدَ لَبَشَرٍ خَلَقْتَهُ من صَلْصَالٍ مّن حَمَا مِسْنُونِ ﴾. ٣٣.

ومعها من مادة حَمَّا، آية الكهف ٨٦:

﴿ حَتَّىٰ إِذَا بِلَغَ مَغْرِبَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِي عَيْنِ حَمِثَةٍ ﴾.

وأما مسنون فجاء من مادتها كثير: سُنة الله، وسُنتنا، وسُنة الأولين، وسُنَن جمعا.

وجاءت السِّن في أحكام القصاص: ﴿وَالسِّن بِالسِّنِ وَالجُرُوحِ قِصاص﴾. اختلف أهل اللغة في حماً وفي مسنون.

عَدَّ بعضهم الحمأ من الأضداد: تقول منه خَمَات الركية حمَّاً إذا أخرجتَ منها الحمأة، وأحَمَاتُها إحماءً إذا جعلت فيها الحمأة. حكاه ابن الأنبارى عن قطرب، وقال: وليس هذا عندى من الأضداد، لأن لفظ حمَاتُ، يخالف أحمَات، فكل واحدة منها لا تقع إلا على معنى واحد، وما كان على هذا السبيل لا يدخل فى الأضداد (الأضداد ٣٩٧/٣٠٤).

وقال ابن السكيت فى الأضداد: والحمأ الطين الأسود، وكذلك الحماة. تقول منه حَمِئتُ البئر إذا نزعت حماتها، وأحماتها ألقيت فيها الحماة. وحكاه القرطبي فى تفسير آية الحجر ٢٦.

وفى (مسنون) بالآية، قال أبوعبيدة فى المجاز: المسنون المصبوب، وهو من قول العرب: سنت الماء وغيره على الوجه إذا صببته. وحسنه النحاس فيها حكاه القرطبي عنه.

وقال سيبويه: المسنون المصَورّ. أُخذ من سنة الوجه وهو صورته. وقال الأخفش في المعانى: المسنون المنصوب القائم، من قولهم: وجه مسنون إذا كان

فيه طول. وقال الفراء في معنى الآية: وهو المتغير، وأصله من قولهم: سننت الحجر على الحجر إذا حككته. وما يخرج من الحجرين يقال له السنانة والسنين. ومنه المِسَنَّ.

والمعاجم تجمع بين هذه الأقوال، مع شواهدهم لها: (ص، ك، ق، س). واختلف أهل التأويل كذلك في معناهما في الآية: نقل فيه الطبرى قول بعض أهل العلم بلغات العرب من البصريين، ومن الكوفيين، كالذى نقلنا عن سيبويه والفراء – ولم يسمهها – وأسند عن ابن عباس، قال: الحمأ المنتن، وعنه: هو الطين الرطب، وعن مجاهد وقتادة بلفظ: الحمأ المسنون الذى قد تغير وأنتن. وعن ابن عباس أيضا، قال: خلق الإنسان – آدم – من ثلاثة: من طين لازب، وصلصال، وحماً مسنون. فالطين اللازب اللازق الجيد، والصلصال المرقق الذى يصنع منه الفخار، والمسنون الطين فيه الحمأة.

قال الطبرى: والذى هو أولى بتأويل الآية: أن يكون الصلصال فى هذا الموضع الذى له صوت من الصلصلة وذلك أن الله تعالى شبهه بالفخار (من صلصال كالفخار) ليُبْسِه. وأما قوله (من حماً مسنون) فإن الحماً جمع حماة، وهو الطين المتغبر إلى السواد.

وذكر الراغب فى الباب: السن واحد الأسنان، وسنَّ الحديدَ بالمِسنَّ، وسنان الرمح، وسننَ الطريق، وسنة الوجه، وسنة النبى صلى الله عليه وسلم طريقته، وسنة الله تعالى قد يقال لطريقة حكمته وطريقة طاعته. وقوله تعالى: ﴿من حما مسنون﴾ قيل: متغير. (المفردات).

ولا يخرج عن هذا ما أورده الزمخشرى من معانى سن، الأصلية والمجازية (س) وبمزيد تفصيل في جامع القرطبي. والله أعلم.

وأما الشاهد من بيت حمزة رضى الله عنه فى النبى صلى الله عليه وسلم، فما أدرى وجه الاستشهاد به لتأويل حما مسنون فى المسألة، بالسواد المصور، أو الشاط كما زاد فى (ك، ط) وهو فى اللغة الزيت المحروق.

#### ٣٨ - ﴿ البائس الفقير ﴾:

وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله تعالى: ﴿ إِلْبَائِسَ الْفَقْيرِ ﴾.

فقال ابن عباس: البائس الذي لا يجد شيئًا من شدة الحال. واستشهد له بقول «طرفة بن العبد»:

يغشاهمُ البائسُ المُدَفَّعُ والضي في وجارٌ مُجاوِرٌ جُنُبُ (تق، ك)(١)

= الكلمة من آية (الحج ٢٧) خطابًا لإبراهيم عليه السلام:

﴿وَأَذَّنْ فِى النَّاسِ بِالحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَىٰ كُلِّ ضَامرٍ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَجِّ عَمِينٍ \* لَيَشْهِدُوا مَنَافعَ لَهَم ويَذْكُروا اسْمَ اللَّهِ في أيامٍ معلوماتٍ عَلَىٰ مَا رَزَقَهمْ مِن بَهِيمةِ الأَنْعَامِ، فَكُلُوا منها وأَطْعِمُوا البائسَ الفقيرَ﴾.

وحيدة الصيغة في القرآن.

ومعها ﴿وأخذنا الذين ظلموا بعذاب بئيس﴾ في آية الأعراف ١٦٥.

ومن المادة، جاءت «الباساء» مع الضراء في آياتها الأربع: البقرة ١٧٧، ٢١٤ والأنعام ٤٢، والأعراف ٩٤.

وآیتا هود ۳۲ ویوسف ۹۲؛ ﴿فلا تبتئس بما کانوا یفعلون﴾ ﴿یعملون﴾. وجاء الفعل الجامد «بِئس» تسعًا وثلاثین مرة، و «بأس» نکرة ومعرفة، خسًا وعشرین مرة.

فى تأويل الطبرى: «البائس هو الذى أضر به الجوع والزمانة والحاجة. والفقير الذى لا شيء له». يوهم أن الإطعام للبائس وللفقير. والفقير فى الآية من صفة البائس كما لحظ القرطبى وقال: وهو الذى ناله البؤس وشده الفقر.

<sup>(</sup>١) المسألة كلها، في السقط من (ط).

وفى البائس صريح الدلالة على البؤس، وكذلك البأساء. والشدة أصل فى المعنى؛ وتفرق العربية بين صيغ المادة لملاحظ من فروق الدلالات: فتجعل البأس للقوة والسطوة والشدة فى الحرب، وفعله: بؤس بأسًا. حين تجعل البؤس والبؤسى، من: بَئِس، لشدة الكرب والحاجة، وتجعل البأساء للمكاره. وقالوا للشجاع القوى: بَئيس، وللأسدِ: بَيْأُس، على وزن ضيغم، وللمحتاج المكروب: بائس. وليس كل بائس فقيرًا، ولا كل فقير بائسًا، فسع الزهد والتعفف لا يكون بؤس. ومن هنا جمعت الآية بين الصفتين «البائس الفقير» ولو لم يلحظ فى البائس سوى العوز، لأغنى الفقير عن ذكره، كما فى آيات: البقرة يلحظ فى البائس سوى العوز، لأغنى الفقير عن ذكره، كما فى آيات: البقرة محمد كرياً من المعران ١٨١، والنساء ١٣٥، والتوبة ٢٠، وفاض ١٥، ومحمد

وقول «الراغب» في (المفردات): «البؤس والبأس والبأساء، الشدة والمكروه. إلا أن البؤس في الفقر والحرب أكثر، والبأس والبأساء في النكاية».

يرد عليه أن الباساء جاءت في آياتها الأربع مقترنة بالضراء، فهي إلى المكاره أقرب منها إلى النكاية.

كما يرد على قوله: البؤس في الفقر والحرب أكثر؛ أن القرآن يستعمل الفقر مقابل الغني بصريح آيات:

آل عمران ١٨١ : ﴿ لقد سمع اللَّهُ قُولَ الذين قالُوا إِنَّ اللهُ فَقَيْرٌ وَبْحَنْ أَغْنِياءُ ﴾

النور ٣٢ : ﴿إِن يكونوا فقراءَ يُغْنِهِم اللَّهُ مِن فَصَلِهِ﴾.

فاطِر ١٥ : ﴿ يَأْمِهَا النَّاسُ أَنتُمُ الْفُقْرَاءُ إِلَى اللَّهِ، وَاللَّهُ هُوَ الْغَنَىُّ الْحُميدُ ﴾ .

عمد ٣٨ : ﴿وَاللَّهُ الغَنَّى وَأَنتُمُ الْفَقْرَاءُ﴾.

وكذلك يأتى الباس، لا البؤس، فى الحرب والقتال وفى الجبروت والسطوة، بصريح آيات:

الأنعام ٦٥ : ﴿ وَيُذَيِّنُ بِعِضَكُم بِأْسَ بِعِضٍ ﴾ .

النساء ٨٤ : ﴿عَسَى اللَّهُ أَن يَكُّفُّ بِأُسَ الذِّينَ كَفُرُوا﴾

النمل ٣٣ : ﴿ نحنُ أُولُو قُوةٍ وأُولُو بَأْسٍ شديدٍ ﴾. ومعها: الفتح ١٦ الحشر ١٤ : ﴿ بِالسُّهِم بِينِهِم شَدِيدٌ تَحْسَبُهُم جَمِيعًا وقلوبهُم شَتَّى ﴾.

والبائس فى الشاهد من قول طرفة. موصوف بالمدفّع، وهو المهان (ق) ومن المجاز: فلان مدفع، وهو الذى يدفعه كل أحد عن نفسه (س). وانظر الفرق بين الفقير والبائس، في (الفروق اللغوية: ١٤٧).

#### \* \* \*

## ٣٩ - ﴿ماءً غدقًا ﴿ :

وسأله عن معنى قوله تعالى: ﴿مَاءً غُدَقًا﴾ (١).

قال: كثيرا جاريا. وشاهده قول الشاعر:

تُدنِ كراديسَ ملتفًا حدائقُها كالنبْتِ جادتْ بها أنهارُها غَدَقا (تق، ك)

= الكلمة من آية الجن ١٦:

﴿ وَأَلَّوِ اسْتَقَامُوا عَلَى الطريقةِ لَأَسْقَيْنَاهُم مَاءً غَدَقًا \* لِنَفْتِنَهُم فيه، ومن يُعرِضْ عَن ذِكرِ ۚ رَبِّهِ يَسْلَكُهُ عَذَابًا صَعَدًا﴾.

وحيدة، صيغة ومادة.

جمهرة المفسرين على أن الماء الغدق الكثير. أو الماء الطاهر الكثير، بلفظ ابن عباس فيها أسنده الطبرى عنه. والذين تأولوه منهم بسعة في الرزق ورغد من العيش، فلأن الخير والرزق بالمطر، فأقيم مقامه على سبيل المجاز، ومنه مكان غدق ومغدق: كثير الماء مخصب، وهم في غدق من العيش: رغد وسعة. وذلك معروف. فلعل وجه السؤال هنا، يتعلق بما اختلف فيه أهل التأويل في « وأن لو استقاموا على الطريقة » فقال بعضهم: على طريق الحق والهدى والطاعة، نظير قوله تعالى: ﴿ولو أن أهل القرئ آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركاتٍ من السهاء والأرض﴾. وهو اختيار الطبرى، وأسند نحوه عن ابن عباس وآخرين.

وقال بعضهم: وأن لو استقاموا على الضلالة لأعطيناهم سعة من الرزق لنستدرجهم بها. أسنده الطبرى عن الربيع بن أنس بن مالك.

وهو قول الفراء في معنى الآية: على طريقة الكفر، ونظَّر لها بقوله تعالى: ﴿ولولا أن يكون الناس أمة واحدة لجعلنا لمن يكفر بالرحمن لبيوتهم سُقُفا من فضة ﴾ الآية: ليكون فتنة عليهم في الدنيا وزيادة في عذاب الآخرة. والله أعلم.

\* \* \*

## ٤٠ - ﴿شهاب قَبَس﴾:

وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله تعالى: ﴿بشهابٍ قبسٍ ﴾.

فقال ابن عباس: شعلة من نار يقتبسون منها<sup>(۱)</sup>. واستشهد بقول «طرفة بن العبد»:

هَــمُ عَــرانِــى فَـــبِتُ أَدْفــعُــهُ دونَ سُهــادِى(٢)، كَشُعَلَةِ الـقَبَسِ = الكلمتان من آية النمل ٧:

﴿ إِذْ قال موسىٰ لأهلهِ إِنَّى آنستُ نَارًا سَآتِيكُم مِنها بِخَبْرٍ أَوْ آتِيكُم بِشِهَابٍ قَبَس ِ لَعلكم تَصْطَلُون﴾ .

وجاء شهاب، مفردًا وجمعًا، في آيات:

الحجر ١٨ : ﴿ إِلاَّ مَنِ اسْتَرَقَ السَّمْعَ فَأَتْبَعَه شِهَابٌ مَبِينٌ ﴾. ومعها الحجر ١٨ : الصافات ١٠.

والجن ٨، ٩ : ﴿ وَأَنَّا لَمَسْنَا السَّمَاءَ فَوجِدِنَاهَا مُلِثَتْ حَرَّسًا شَدِيدًا وَشُهُبًا \*

<sup>(</sup>۱) زاد في (ك، ط) ما هو من شرح الآية: ووذلك أن موسى لما خرج من أرض مدين يريد مصر، وذلك في ليلة مظلمة وطمست السهاء فأنزل أهذه وولده وقدح النار فلم تقدح شيئا، فرفعت له نار من الشجرة فقال لأهله: المكنوا/الآية.

يقول: بجمرة أو آتيكم بشهاب قبس تقتبسون منه. ٤

<sup>(</sup>٢) وقع في (ك، ط) : [دون شعاري]

وأنًا كُنَّا نَقْعُدُ مِنها مَقَاعِدَ لِلسَّمْعِ فَمَن يَسْتَمِعِ الآنَ يَجِدُ لهُ شِهابًا رَصَدًا﴾.

وسياق آياتها، في الجن، غير سياق «شهابٍ قبسٍ» من النار التي آنسها «موسى» في آية النمل.

وقد جاء «قبَس» مرة أخرى في السياق نفسه بآية طه ١٠:

﴿ وهلْ أَتَاكَ حَدِيثُ مُوسَى \* إِذْ رأَىٰ نَارًا فَقَالَ لِأَهْلِهِ امْكَثُوا إِنَّى آنسْتُ نَارًا لَعَلَّى آيكُم منها بِقبُسِ أَو أَجدُ عَلَى النارِ هُدِّى ﴾.

ومعهما فعل الاقتباس في آية الحديد ١٣ : ﴿انظرونا نقتبسْ من نورِكم﴾.

تفسير الشهاب بشعلة، تقريب يلحظ فيه دلالة السطوع والتوهج. والشهب في العربية: الدرارى؛ والشهب، بفتحتين: الجبل علاه الثلج. وقد فسر «الراغب» الشهاب بالشعلة الساطعة من النار الموقدة أو من العارض في الجو. (المفردات) ويقال: فيه شهبة وشهب، وهو بياض يصدعه خلال سواده (س) فكأنه النور يصدع الظلمة.

وقوله تعالى: ﴿بشهاب قبس﴾ قرأها الكوفيون: عاصم وحمزة والكسائى: ﴿بشهابٍ قبس ﴾ بتنوين بشهاب، وقرأها الباقون بغير تنوين. قال الأخفش في (معانى القرآن: آية النمل ٧): ﴿بشهابٍ قبس ﴾ إذا جعل القبس بدلا من الشهاب. نُون، وإن أضاف الشهاب إلى القبس لم ينون. وكلَّ حسن.

ومن معانى القبس فى اللغة: شعلة نار تقتبس من معظم النار، كما فى تأويل المسألة.

ثم لا يفوتنا حس الكلمة في البيان القرآن، لم تأت في آياتها الثلاث إلا مع الإيناس والهدى والنور، فوجهت كلمة «بشهاب» معها، إلى غير سياقها الرادع الزاجر، في آيات الحجر والصافات والجن. وبهذا الملحظ في القبس، قال ابن

الأثير في حديث الإمام على كرم الله وجهه دحتى أورِي قبسا لقابس، أي أظهر نورا من الحق لطالبه. (النهاية).

\* \* \*

#### ٤١ - ﴿ أَلْيُم ﴾ :

وسأله عن معنى قوله تعالى: ﴿ لَهُمْ عَذَابٌ ٱلْيُمُّ ﴾.

قال: الوجيع، واستشهد بقول الشاعر:

نام من كان خلِيًا من الم وبقيتُ الليـلَ طـولاً لم أنم (تق، ك، ط)

وفى (ظ، وق) المسألة عن قوله عز وجل: ﴿إِنْ تَكُونُوا تُأْلُمُونَ فَإِنْهُم يَالُمُونَ كَمَا اللَّمُ؟ قال: الوجع.

واستشهد في (ظ) بقول الحارث بن حلزة اليشكري:

أَلِمُوا القتلَ حين دارت رَحاهُمْ ورَحـانـا عــلى عِنـان الـــدمـاءِ وشاهده في (وق) قول الأعشى:

لانَقِيهِم حَدَّ السلاح ولا نناً لم جرحا ، ولا نبالي السهاما

= الكلمة في الرواية الأونى من آيات:

التوبة ٦١ : ﴿وَالَّذِينَ يُؤَدُّونَ رَسُولَ اللهِ لَهُمَ عَذَابٌ أَلْيَمَ﴾. وإبراهيم ٢٢، والنور ١٦، والعنكبوت ٢٢٣ والشورى ٢١، ٢٤ والشورى ٢١، ٢٤ ومعها: ﴿ولهم عذابِ أليم﴾.

فى آيات: البقرة ١٠، ١٠٤، ١٧٤، ١٧٨، وآل عمران ٧٧، ١٧٧، ١٨٨، والمائدة ٣٦، والتوبة ٧٩، والنحل ٦٣، ١٠٤، ١١٧، والحشر ١٥، والتغابن ٥٠٠٠ فى ثمان وستين آية، وصف فيها عذاب والعذاب، بعذاب أليم، من عذاب أليم، عذابا أليما، العذاب الأليم.

وأما الرواية في (ظ، وق): ﴿إِنْ تَكُونُوا تَأْلُمُونَ﴾.

فمن آية النساء ١٠٤:

﴿ وَلَا تَهِنُوا فِي ابْتَغَاءِ القَوْمِ ، إِن تَكُونُوا تَالَمُونَ فَإِنَّهِم يَالَمُونَ كَمَا تَالَمُونَ، وَتَرْجُونَ مَنَ اللهِ مَا لَا يَرْجُونَ، وكانَ الله عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾.

لم يأت في غيرها، أيُّ فعل من الألم.

وأقوال اللغويين والمفسرين، تأتى في آية البقرة ١٠:

﴿ فِي قَلْونِهِم مُرضٌ فزادهم الله مَرَضًا، ولَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكَذِبُونَ ﴾.

إذ هي المرة الأولى التي جاء فيها «عذاب أليم» في ترتيب المصحف.

تأويل الألم فى المسألة بالوجع، وأليم بوجيع، يبدو قريبا ظاهر القرب. والجمهرة من المفسرين تأولوه بالوجع، وقال الراغب: الوجع الشديد. وهو معروف من كلام العرب، والشواهد فيه كُثْرٌ، وإن لم يكن الوجع من ألفاظ القرآن.

وفى (مجاز القرآن: آية البقرة ١٠)، قال أبو عبيدة: «عذاب أليم» أى موجع، من: الألم. وهو في موضع مُفعِل - أى مؤلم - قال ذو الرمة:

ونرفع فى صدور شمردلاتٍ يصكُّ وجوهَها وَهَجُّ أليمُ الشمردلة: الطويلة.

والبيت من شواهد الطبري والقرطبي، لأليم بمعني وجيع.

لكن «ابن عرفة» أنكره فيها حكى عنه الهروى، قال فى (الغريبين، باب الهمزة مع اللام): قوله تعالى: ﴿عذابِ أليم﴾ قال أبو عبيدة: أى مؤلم. يقال: أَلمِنى الشيءُ وألمِتُ الشيءَ، قال تعالى: ﴿إِن تكونوا تألمون فإنهم يألمون كها تألمون﴾. وقال ابن عرفة: أليم ذو ألم، وسميع ذو سماع، ولا أدرى معنى ما قال أبو عبيدة.

«أبن عرفة» إبراهيم بن محمد بن عرفة العتكى الأزدى، نفطويه، واسطى سكن بغداد وتوفى بها سنة ٣٢٣هـ: نحوى راوية ثبت، محدث صدوق ثقة،

وفقيه ظاهرى حجة. له كتاب في (غريب القرآن) ذكره ابن النديم وياقوت والقفطى.

ولعله إنما أنكر قول أبي عبيدة من جهة الاشتقاق، وكان ينكره ويحيله وله فيه كتاب، كما قال القفطى في (الإنباه).

ويظهر لى أن الوجع أقرب إلى ما يعترى الجسم من مرض أو أذى بدنى عارض. وفي (ق): الألم الوجع، والألم من العذاب الذي يبلغ غاية البلوغ.

وغلبة مجىء أليم صفة لعذاب الآخرة. عذاب يوم أليم، وأخذ الله تعالى الكفار والفاسقين ﴿إِن أَخذه أليم شديد﴾ يؤذن - والله أعلم - بأن الأليم أخص وأفدح من وجع يعرض لعامة البشر. وتفسير «ألم» في شاهد المسألة الأول، يقوى بدلالة عذاب من وجد وسهد وأرق، مما لو كان مجرد وجع لعارض من مرض أو جرح كما في الشاهد من قول الأعشى: ولا نألم جرحا\*.

\* \* \*

## ٤٢ - ﴿ قفينًا ﴾ :

وسأل نافع عن معنى قوله تعالى: ﴿وقفينا على آثارهم ﴾. فقال ابن عباس: أتبعنا على آثار الأنبياء. أى بعثنا. واستشهد بقول عدى ابن زيد:

يــومَ قَفَّتْ عِيــرهُم مِنْ عِيــرِنـا واحتمال الحَىِّ في الصَّبحِ فَلَقْ (تق، ك، ط)

السؤال في روايتي (ظ) عن قوله عز وجل: ﴿ولا تَقَفُ مَا لَيسَ لَكَ بِهِ عَلَمُ ﴾ قال ابن عباس: لا تقل ما ليس لك به علم (١). وشاهده بيت زهير: إذا ما رأيت المرء يقفو نفسه والمحصناتِ فيها لـذاكَ حَوِيـرُ

<sup>(</sup>۱) انظر في المسألة: تهذيب الألفاظ لابن السكيت (٤٥٨) وحواشيه (٨١٦) ومفردات الراغب (ق ف ١) وجامع القرطبي، سورة الإسراء (٢٥٧/١٠).

= الكلمة من آية المائدة ٤٦، في الأنبياء المرسلين:

﴿ وَقَفَيْنَا عَلَىٰ آثارِهم بِعيسَى بنِ مريمَ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التوراة﴾. ومعها: آية الحديد ٢٧.

وآية البقرة AV: ﴿وَلَقَدْ آتينَا مُوسَى الْكِتَابِ وَقَفَيْنَا مِن بَعْدِهِ بِالرَّسُلِ﴾. وجاء الفعل الثلاثي في آية الإسراء ٣٦: ﴿وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَلْم، إِنَّ السَّمْعَ والبصر والفؤادَ كلَّ أولئكَ كان عنه مسئولاً﴾. وفيها السؤال في (ظ). وهذا هو كل ما في القرآن من المادة.

وما نُقل عن ابن عباس فى تفسيرها، تقريب. وقيدها «الراغب» فى (المفردات) بإتباع من خُلْف. راجعًا بها إلى أصل مأخذها من القفاء، كالإرداف من الردف، والتعقيب من العَقِب، والتذييل من الذيل.

وتعلَّق (على آثارهم» بـ: قفيَّنا، يفيد معنى التأييدِ واتباع نهج من مَضى من الرسل عليهم السلام، من حيث يأتى النبى المرسل، مصدقًا لمن سبقه من الرسل، تقفيةً على آثارهم. والعرب تقول: قفوت أثره، إذا تتبعت خطوه لا أحِيدُ عنه.

وأغنت «على آثارهم» في السياق، عن الاحتراز بما يكون من التقفية مطاردةً أو صدًّا وإدبارا، ومنه في الحديث: «فلما قفي قال» أي ذهب موليًا.

قال ابن الأثير: كأنه من القفا، أي أعطاه قفاه وظهره.

ومثله الحديث: «ألا أخبركم بأشدً حرًّا منه يوم القيامة؟ هذينك الرجلين المقفِّيَنْ» أي الموليين. (النهاية)

واضح من سياق الكلمة القرآنية في آياتها الثلاث، أن التقفية على آثار الرسل عليهم السلام، إتباعُ تصديقِ وتأييد.

ويرد على الاستشهاد لمعنى الإِتباع فى الآية، بقول عدى بن زيد: يومَ قفَّت عِيرُهم من عيرنا \* أن الفعل فيه تعدى بحرف «من» فأفاد التولى والإدبار بمن

احتملوا للرحيل، وهو في الآية متعد بحرف «على» آثارهم، فأفاد تتبع النهج والسير على الأثر. والله أعلم.

\* \* \*

## ۲۶ - ﴿ترَدِّي﴾

وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله تعالى: ﴿إِذَا تُردُّى﴾

فقال ابن عباس: إذا مات وتردى في النار. ولما سأله: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول «عَدى بن زيد»: (١)

خطفت مَنِيَّة فتردًى وهو في المُلكِ يأملُ التعميرا الكلمة من آية الليل ١١:

﴿ وَأَمَّا مَن بَخِلَ وَاسْتَغْنَىٰ \* وَكَذَّبَ بِالحَسْنَىٰ \* فَسَنُيَسُّرُهُ لِلعُسْرَىٰ \* وَمَا يُغْنَى عَنهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدَّىٰ ﴾ عنهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدَّىٰ ﴾

ومن التردي، المتردية بآية المائدة ٣:

﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ المَيْنَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْجِنْزِيرِ وَمَا أَهِلُ لِغَيرِ اللهِ بِهِ وَالْمَنْخَنِقَةُ وَالمَنْخَنِقَةُ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكَيتم وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَالْمَنْقَسِمُوا بِالأَزْلامِ ، ذَٰلِكُمْ فِسْقَ.. ﴾ وأن تَسْتقسِمُوا بِالأَزْلامِ ، ذَٰلِكُمْ فِسْقَ.. ﴾

واضح أن المتردية فيها ليست من الموت والتردى في النار، وإنما هي على أصل دلالتها في الهلاك بالمرداة، أي الصخرة. وبه «فسر» الراغب الكلمة في (المفردات). أو التي تردَّت من جبَل أو في بثر فماتت، كما في (الكشاف)

ومنه جاء الردى، بمعنى الموت. ومطلق الهلاك. ويأتى الفعلُ ثلاثيًا بمعنى الهلاك الساحق، مع ملحظ سقوطٍ وهبوط، ومنه آية:

<sup>(</sup>١) في ديوانه، وشعراء الجاهلية - النصرانية (٤٦٨٤)

طه ١٦: ﴿ فَالا يَصُدُّنَكَ عَنْهَا مَن لاَّ يُؤْمِنُ بَهَا وَاتَّبِعَ هُوَاهُ فَتَرْدَىٰ ﴾ وفي الحديث: ﴿ إِنْ الرَّجِلُ لَيْتَكُلُّم بِالكُلُّمَةُ مِنْ سَخْطُ الله ترديه ﴾ قال ابن الأثير: أي توقعه في مهلكة (النهاية).

وكونه في النار، على تفسير ابن عباس، دلالة إسلامية خاصة لأن ذلك هو المعروف من التردي، كما قال الإمام الطبري في تفسيره لأية الليل.

ويؤيده سياق الآية بعدها، في النذير والوعيد:

﴿ فَأَنْذَرْتَكُمْ نَارًا تَلَظَّىٰ \* لا يَصْلاها إِلَّا الْأَشْقَىٰ \* الَّذِي كَذَّبَ وَتَوَلَّىٰ﴾ ويستفاد من صريح النص في آيتي:

الصافَّات ٥٦ : ﴿فَاطَّلَعَ فَرآهُ فَى سَواءِ الجَحِيمِ \* قَالَ تَالِلَهِ إِنْ كِدْتَ لَصَافًاتِ ٥٦ التَّرْدِين

وَفُصِّلتْ ٢٣ : يَوْمَ يُحشَر أَعْدَاءُ الله إلى النار :

﴿ وَمَا كُنتُمْ تَسْتَتِرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيكُم سَمْعُكُم وَلاَ أَبْصَارُكُم ولا جُلُودُكُم ولٰكِن ظَنتُم أَنَّ اللهَ لاَ يَعْلَمُ كَثِيرًا ممَّا تَعمَلُونَ \* وذلكم ظَنْكُمُ الَّذِي ظَنتُم بِربَّكُم أَرْدَاكُم فَأَنْكُمُ الَّذِي ظَنتُم بِربَّكُم أَرْدَاكُم فَأَصْبَحْتُم مِنَ الخَاسِرينَ ﴾ .

وأما بيت «عدى بن زيد» فلا يبدو لنا قريبًا وجه الاستشهاد به على معنى التردى في النار بهذه الدلالة الإسلامية، بل سياقًه في العظة والاعتبار، أقرب إلى معنى السقوط إلى مَهواةِ الردّى من المنية، بصريح لفظه.

\* \* \*

## ٤٤ - ﴿ نَهُو ﴾

وسأل نافع عن معنى قوله تعالى : ﴿ فِي جِناتِ وَنَهُرٍ ﴾

فقال ابن عباس: النهر السعة، واستشهد بقول «لبيد بن ربيعة »(۱). ملكتُ بها كَفَى فأنهرتُ فَتْقَها يرى قائمٌ مِنْ دونِها ما وراءها (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية القمر ٥٤:

﴿إِنَّ المَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهُرٍ \* فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عندَ مَلِيكٍ مُقْتَدرٍ ﴾ وجاء نَهَر، واحد الأنهار، مفردًا في آيتي البقرة ٢٤٩ والكهف ٣٣٠. وأما أنهار، جمعًا، فجاء إحدى وخمسين مرة.

ذهب الفراء في آية القمر، أن معنى نَهر: أنهار، وهو في مذهبه كقوله تعالى: «سيُهزَمُ الجمعُ ويُولُون الدبر» بمعنى الأدبار. ونقل فيه عن الكسائى أن معنى نهر الكثير. وقيل: في ضياء وسعة وسمع بعض العرب ينشد

پان تك ليليًا فإنى نهر \* أى صاحب نهار (معانى القرآن ١١١/٣) وهو من شواهد الطبرى والقرطبي.

وتفسير ابن عباس النهر في آية القمر بالسعة، منظور فيه، كما قال الراغب في (المفردات) إلى التشبيه بنهر الماء. ويقال: أنهر الماء جرى. وأنهرتُه أجريته.

ويبقى للنهر مع هذه الدلالة المجازية على السعة، ملحظٌ من خير ونعمة، في حِسِّ العربية للنهر واحد الأنهار، مياهها عذبة. ويضفى عليها القرآن معنى البركة والخير، في الجنة «تجرى من تحتها الأنهار» وهو الغالب على الاستعمار القرآني.

<sup>(</sup>۱) كذا في (تق، ك، ط) [لبيد بن ربيعة] وليس في ديوانه - ط، الكويت ١٩٦٢ - بل ليس فيه قصيدة على مذا الروي.

وهو فى ديوان قيس بن الخطيم - طدار العروبة ١٩٦٢ - من قصيدته الأولى المشهورة: تـذكـــر لــيـــل حسنهـا وصفاءهـا وبانت فــأمـــى مــاينـــان لـقــاءهــا وبهامشه تخويج للبيت من تحقيق الدكتور ناصر الدين الأسد.

وهو نقيس بن الخطيم في : طبقات ابن سلام (٥٧ ط أوربا) والشعر والشعراء (مقدمات : ١٣٢) والحماسة (مرزوقي ١٨٤/١) تبريزي ١٧٨١) ومؤتلف الآمدي (١١٢) ومعجم المرزباني (٣٢٣) والأغاني (١٦٠/٢) وكذلك هو نقيس بن الخطيم في تفسير الآية بالبحر المحبط (١٨٤/٨)

وحين يذكر الأنهار فى الدنيا، فعلى وجه المن بنعمته تعالى على عباده: ﴿ وَسَحَّرَ لَكُمُ الْأَنهارَ ﴾ ﴿ وَسَحَّرَ لَكُمُ الْأَنهارَ ﴾ إبراهيم ٣٢

أو على وجه المباهاة بها في الحكاية عن فرعون:

﴿ أَلَيْسَ لَى مُلْكُ مِصْرَ وَهٰذِهِ الأَنْهَارُ تَجرِى مِن تحتى ﴾ الزخرف ٥١ وفيما اقترح المشركون على الرسول عليه الصلاة والسلام أن يأتيهم به من آيات ليؤمنوا بنبوته: ﴿ وقالُوا لَن نؤمنَ لَكَ حتى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الأَرْضِ يَنْبُوعًا \* أو تكون لَكَ جنةٌ من نخِيلٍ وَعِنَبٍ فَتُفَجِّرَ الأَنْهَارَ خِلاَلَهَا تَفْجِيرًا ﴾ الإسراء ٩١ تكون لَكَ جنةٌ من نخِيلٍ وَعِنَبٍ فَتُفَجِّرَ الأَنْهَارَ خِلاَلَهَا تَفْجِيرًا ﴾ الإسراء ٩١ والشاهد من بيت «قيس بن الخطيم» يحتمل معنى السعة فحسب.

وأما في آية القمر: مع جنات للمتقين، فمعنى الفيض من الخير والبركة والنعيم، أولى بالمقام ﴿في مقعد صدق عند مليك مقتدر﴾.

\* \* \*

## ه ٤ - ﴿الْأَنَّامِ﴾

وسأل نافع عن معنى قوله تعالى: ﴿وَالْأَرْضُ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ ﴾ فقال ابن عباس: الخلق. واستشهد بقول لبيد بن ربيعة: فإنْ تسألينا فيمَ نحن فاننا عصافهُ من هذا الأنام المُسَدِّدِ (١)

<sup>(</sup>١) وقع فى (تق، ك، ط): [عصافير من هذى الأنام المسخر] وما هنا من ديوان لبيد، البيت ٣٥ من القصيدة الثامنة: ص٥٦ هـ الكويت ١٩٦٢. قال الطوسى فى شرحه: عصافير، صغار ضعاف.. مسحر، معلل بالطعام والشراب. ومنه -: (إنما أنت من المسحرين).

وهو الشاهد فى (ظ، طب) فى السؤال عن قوله تعالى: (إنما أنت من المسحرين). قال: من المخلوقين وابن الأنبارى، فى غير المسائل، وفسره بالمخدوعين (الوقف فقرة ١٠٣) واستشهد به القرطبى فى آية السحر بسورة البقرة، وآية الإسراء (إن تتبعون إلا رجلًا مسحورا). وآية الشعراء ١٥٣: (قالوا إنما أنت من المسحرين) وفيه آلمرويات والأقوال فى تفسيرها.

= الكلمة من آية الرحمن ١٠:

﴿ وَالْأَرْضَى وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ \* فِيهَا فَكِهَةً وَالنَّخْلِ ذَاتُ الْأَكْمَامِ \* وَالْحَبُّ ذُو الْعَصْفِ وَالرَّيْحَانُ \* فَبَأَيِّ آلَاءِ رَبُّكُمَا تُكَذِّبانِ ﴾

وحيدة في القرآن كله.

ومعناها عند الفراء كذلك: جميع الخلق (١١٣/٣)

وتفسيرها بالخلق، على ما يبدو من قربه، لا يجيب عن وجه تفردُها فى القرآن، مع كثرة ورود الخلق فيه: فعلا ماضيا مبنيًّا للمعلوم ١٥٠ مرة وللمجهول سبع مرات، ومضارعًا للمعلوم ثلاثا وعشرين مرة وللمجهول أربع مرات. ومصدرًا أو اسبًا خسًا وأربعين مرة، واسم فاعل مفردا ثمانى مرات، وجمع مذكر سالم أربع مرات. ومعها «الخلاق» و «مخلقة» مرتين.

ومجموعها، مائتان وخمس وأربعون.

والدلالة المعجمية تذكر في الأنام: الحلق، أو الجن والإنس، أو جميع ما على الأرض (القاموس).

وفى (الكشاف): «اللأنام: للخلق، وهو كل ما على ظهر الأرض من دابة، وعن الحسن: الإِنس والجن فهى كالمهاد لهم يتصرفون فوقها»

وآيات الخلق، تؤذن بفرق بينه وبين الأنام. فالخلق عام لكل ما خلق الله في السموات والأرض وما بينها من ملائكة وإنس وجن، ومن حيوان ونبات وجماد، ما نعلم منها وما لا نعلم: إن ربك هو الخلاق العليم، فتبارك الله أحسن الخالقين. الذي أحسن كلَّ شيء خلقه، خلق لكم ما في الأرض جميعًا، ويخلق ما لا تعلمون...

فهل يكون الأنام لمن خلق الله لهم الأرضَ من الأحياء دون ما في السموات وسائر الكائنات المخلوقة في الأرض وما بينهما؟ والله أعذم.

## ٤٦ - ﴿يَحُورِ﴾ :

قال نافع: فأخبرنى عن قول الله عز وجل: ﴿إِنَّه ظنَّ أَن لِن يَجُورَ﴾ قال: لن يرجع. قال: وهل كانت العرب تعرف ذلك؟ فقال: نعم، أما سمعت بقول «لبيد بن ربيعة»:

وما المرءُ إلَّا كَالشهابِ وضَوتُه يَجُورُ رَمَادًا بَعْدَ إذْ هو سَاطِعُ<sup>(1)</sup> (ظ، طب) وفي (تق، ك، ط): لن يرجع، بلغة الحبشة.

= الكلمة من آية الانشقاق ١٤:

﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ \* فَسَوْفَ يَدعُو ثُبُورًا \* وَيَصْلَىٰ سعِيرا \* إِنَّهُ كَانَ فِي أَهْلِهِ مسرورًا \* إِنَّه ظَنَّ أَن لَّن يَحُورَ \* بَلَىٰ، إِنَّ رَبَّهُ كَانَ بِهِ بَصِيرًا ﴾ وحيدة الصيغة في القرآن.

ومن المادة، جاء مضارع الرباعي « يحاوره » في آيتي الكهف ٣٤، ٣٧ والمصدر «تحاوُركها » في آية المجادلة.

وجاءت «حُورٌ» أربع مرات، و «الحَوارِيُّون» خمس مرات.

وقول ابن عباس: «لن يرجع، بلغة الحبشة» يُسوِّغ الترادف. وفسرها «الزنخشرى» بـ: لن يرجع. دون أن يشير إلى لغة فيها، بل نقل عن ابن عباس: «ما كنت أدرى ما معنى يحور، حتى سمعت أعرابية تقول لبنية لها: حُورى، أى ارجعى » الكشاف.

والعربية على أى حال تصرفت فى الكلمة، إن صح أنها بلغة الحبشة، فأعطتها دلالة من أقرب مادتها: حير، بمعنى التردد، ثم خصّت الياثى بالحيرة، والواوئ

<sup>(</sup>۱) غير منسوب في (تق، ك، ط) وهو من قصيدة لبيد العينية، في رثاء أخيه أربد، ومطلعها: بلينا وما تبلى النجسوم الطوالع وتبقى الديار بعدنا والمصانع (ديوانه: ص ١٦٨ ط الكويت) وهو من شواهد الكشاف، والقرطبي، وأبي حيان - غير منسوب - في تفسير آية لانشقاق.

بالرجوع، مع ملحظ دلالى مشترك بينها: فكان التحاور رجعًا للكلام يتردد بين المتحاورين، والمحور: العود الذى تدور فيه البكرة، والحوارى: النصير يُرجَعُ إليه، والمَحَارة: شِبْهُ حارة يتردد الهواء فيها برجْع الصوت. وشبُهت بها الحور لاستدارة الأعين ونصوع البياض فيها حول سواد المقلة.

وأما الحيرة، يائيةً، فخالصة للتردد.

وفسر الفراء «لن يجور» لن يعود إلينا فى الآخرة (٢٥١/٣) وعند القرطبى: لن يرجع مبعوثا فيحاسب ثم يثاب أو يعاقب (٢٧١/١٩) وكذلك فسرها «الراغب» في المفردات بالبعث، وهي دلالة إسلامية متعينة في الآية.

وأما الشاهد الشعرى، فأقرب إلى أن يفهم بمعنى يَصير كما قال «الطوسى» في شرح البيت من ديوان لبيد.

#### \* \* \*

# ٧٤ - ﴿ أَدْنَى أَلَا تَعولُوا ﴾ :

وسأل نافع عن معنى قوله تعالى: ﴿ ذَلَكَ أَدْنَى أَلَّا تَعُولُوا ﴾

فقال ابن عباس: أجدر ألا تميلوا. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول الشاعر(١):

إنا اتبعنا رسولَ الله واطَّرحوا قولَ النبي وعالوا في الموازين<sup>(۲)</sup> (تق، ك، ط)

#### = الكلمتان من آية النساء ٣:

﴿ وَإِنْ خِفْتُمُ أَلَّا تُقْسِطُوا فِي اليَّامَى فَأْنَكُوا مَا طَابَ لَكُم مِنَ النَّسَاء مَنْنَيْ وَرُبَاعَ، فَإِنْ خِفْتُم الَّا تَعْدِلُوا فَواحِدةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيمانُكم، دْلِك أَدْنَى الْآ تَعُولُوا ﴾ تَعُولُوا ﴾

<sup>(</sup>١) عبد الله بن الحارث بن قيس، الصحابي رضى الله عنه (السيرة الهشامية: ١/٥٥٣)

ويأتى الدنو فى (القرآن) فعلا ماضيًا ومُضارعا، واسم فاعل «دان» «ودانية» ومعنى الجدارة فى «أدنى» يأتى من دلالة الدنو على القرب. والكلمات الثلاث: أدنى وأجدر، وأقرب، قرآنية. وهى متقاربة، وإن كان اختلاف ألفاظها يؤذن باختلاف فى المعنى. ولعل الأصل فى الأقرب أنه يقابل الأبعد، وفى الأدنى أنه مقابل الأنأى، والأجدر بمعنى الأولى.

وأما كلمة «تعولوا» فوحيدة الصيغة في القرآن.

وجاء اسم الفاعل في آية الضحى: ﴿ وَوجَدَكَ عَاثِلًا فَأَغْنَىٰ ﴾

والمصدر في آية التوبة ٢٨ : ﴿ وَإِنْ خِفْتُم عَيْلَةً فَسُوفَ يُغنيكُمُ اللهُ مِن فَضْلِه ﴾

والواوى واليائى منه متقاربان، لتداخلها فيها يلحق عينها من إعلال وإبدال. وقيل: أكثر ما يستعمل الواوئ في العبول والعالة والعويل. واليائن في العيلة، من: عال يعيل عيلا وعيلة إذا افتقر، والاسم العيلة. قاله الفراء، (٢٥٥/١) وشاهد اليائى منه بمعنى الفقر، ببت «أحيحة بن الجلاح»:

ولا يدرى الفقير متى غناه ولا يدرى الغني متى يعيل

ونحوه فى جامع القرطبى، بالشاهد لأحيحة. وهو اشتقاقه فى (القاموس) واستدرك عليه مُحَشِّيه فنقل على هامشه: فى (شرح الشفا): «والصحيح ورود العيلة بمعنى العيال».

وتقول فى الواوى: «عالَ اليتامى يعولهم فهو عائل وهم عيال. كما تقول فى اليائى: يتيم عائل، أى فقير» وفسره الأخفش فى الآية، بالفقر (معانى القرآن ٣٢٩/٢)

وتفسير العول بالميل، فيما نُقِلَ من قول ابن عباس، على وجه تقريب أشار إليه «الراغب» فقال: ومعنى الجور جاء من ترك النصفة، بأخذ الزيادة: ﴿ ذلك أدنى الا تعولوا ﴾ - المفردات. وإليه ذهب «أبو عبيدة» قال: أي أقرب ألا تجوروا (مجاز القرآن ١١٧/١) واختاره الطبرى.

فيُفهم الميل، بمعنى الجور ميلا عن الإنصاف.

ولا يفوتنا مع هذا التقريب، ما في دلالة العول من الضيق وثقل العبء على العائل.

\* \* \*

٤٨ - ﴿مُلِيمٌ ﴾:

قال: فأخبرني عن قوله عز وجل: ﴿وهُو مُلِيمٌ﴾.

قال: وهو مذنب. واستشهد بقول أمية بن أبي الصلت:

برىء من الآفات ليس لها بأهل ولكن المسىء هـو المُلِيم (١)
(ظ، وق، طب)
وفي (تق، ك، ظ):
المليم المسىء المذنب

= الكلمة من آيتي:

الصافات ١٤٢، في يونس عليه السلام:

﴿ فَالْتَقُّمُهُ الْحُوتُ وَهُوَ مُلِيمٌ ﴾.

الذاريات ٤٠ في فرعون:

﴿ فَأَخَذُنَاهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَذْنَاهِم فِي اليُّمُّ وهُوَ مُلِيمٌ ﴾

وجاء ملوم، مفردا في آيات (الذاريات ٥٤، الإسراء ٢٩، ٣٩) وجمعا (ملومين) في آيتي (المعارج ٣٠، المؤمنون ٦) والفعل الثلاثي في آيتي يوسف ٣٢، إبراهيم ٢٢، ومضارع التلاوم في آية القلم ٣٠ (يتلاومون) و (لومة لائم) في المائدة ٥٤، و(النفس اللوامة) في آية القيامة: ٢

<sup>(</sup>١) رواية الديون: ٥٥

برىء لنفس بس لها بأهل ولكس المسيء همو المساوم

فرّق الطبرى بين المليم والملوم، بأن المليم من أتى ما يُلام عليه وإن لم يُلَم، فأما الملوم فهو الذى يلام باللسان ويُعذل بالقول. وقال القرطبي في الفرق بينهما: فأما الملوم فهو الذى يلام، استحق ذلك أو لم يستحق، وقيل: المليم المعيب (سورة الصافات)

ومعنى مليم عند الفراء: أن باللائمة، وقد ألام (المعانى ٨٧/٣٠) وأسند فيها الطبرى عن مجاهد وقتادة وابن زيد، أنه المذنب.

وعدول القرآن الكريم في آيتي الصافات والذاريات عن ملوم إلى «مليم» يوجه إلى كونه فاعلا لموجب اللوم. والله أعلم.

\* \* \*

## 43 - **﴿تُحسونهم**﴾

وسأله عن معنى قوله تعالى: ﴿ تَحُسُّونَهُم ﴾ .

قال: تقتلونهم بإذنه. واستشهد بقول عتيبة الليثي (١):

نحسُّهمُ بالبِيضِ حتى كأغا نُفلَقِ منهم بالجماجم حنظلا (ظ، طب) وفي (تق) تقتلونهم زاد في (ك، ط) بأمر محمد. والشاهد في الثلاثة قول الشاعر:

ومنا الذى لاقى بسيف محمدِ فحس به الأعداء عرض العساكر = الكلمة من آية آل عمران ١٥٢ في يوم أحد:

﴿ ولقد صدَقكُمُ اللَّهُ وَعْدَه إِذْ تَحُسُّونَهم بإذنهِ، حتَّىٰ إِذَا فَشَلْتُم وتَنازعتُم في الأمرِ وعَصَيْتُم من بعد ما أراكُم ما تُحِبُّون، منكم مَّنْ يريدُ الدنيا ومنكم مَّنْ يريدُ الانيا ومنكم مَّنْ يريدُ الانجرةَ، ثم صَرَفكُم عنهم لِيَبْتَلِيَكُم، ولقد عَفَا عنكم، والله ذو فضل عَلَى المؤمنين ﴾.

<sup>(</sup>٢) في (طب): عتبة الليثي ولم أقف على الشاهد.

وحيدة في القرآن، من الفعل الثلاثي: حَسَّ

ومن الرباعي آيات:

آل عمران ٥٠ : ﴿ فَلَمَا أَحَسُّ عَيْسِي مَنْهُمُ الكُفْرَ ﴾

الأنبياء ١٢ : ﴿فَلَمَّا أَحَسُّوا بِأَسَنَّا﴾

مريم ٩٨ : ﴿ هُلْ تُحِسُّ منهم من أَحَدٍ ﴾

ومعها ﴿تُحسُّسُوا﴾ في آية يوسف٨٧

و ﴿حَسِيسها﴾ في آية الأنبياء١٠٢

والحِسُّ هو أصل المعنى للمادة، وهو المفهوم من قرب فى الاستعمال القرآنى للإحساس والتحسس والحسيس، وإلى الحِسِّ رده «الراغب» فقال: نُقل الحَسَّ إلى القتل من قولهم: أحسُّه بحَسِّى، نحو رُعته وكبدته. ولما كان ذلك قد يتولد منه القتل، عُبِّر به عنه فقيل: حسسته، أى قتلته (المفردات: حس) وقريب منه، فى (جامع القرطبي ٢٣٥/٤).

وقد نقل الطبرى فى تفسير الكلمة بالقتل فى آية آل عمران، ما روى عن ابن عباس وغيره.

والقتل كثير الورود في القرآن بصيغ عدة: الفعل الثلاثي ماضيا ومضارعا وأمرا، ومصدره. والرباعي من القتال ماضيا ومضارعا وأمرا ومصدرا، ومن التقتيل ماضيا ومضارعا، ومن الاقتتال.

فلفت ذلك إلى فرق في الدلالة بين القتل، والحَسِّ وحيدة الصيغة في القرآن الكريم.

وتدبر سياق الآيات في القتل، على اختلاف الصيغ، يفيد دلالة العموم فيه، إذ يقع على الفرد وعلى الجمع، بالسلاح أو بغيره كما في قتل الأولاد، خشية إملاق، وأدًا. وجاء ماضى الثلاثي مبنيا للمجهول، دعاء عليه، من المجاز، كالآبات:

المدثر ٢٠ : ﴿ فَقُتِلَ ، كيف قَدُّر \* ثُمُّ قُتِلَ ، كيف قدَّر ﴾

عبس ١٧ : ﴿ قُتِلَ الإنسانُ مَا أَكْفَرَهُ ﴾

الذاريات ١٠ : ﴿قُتِلَ الخراصونِ \* الذين هم في غُمْرَةٍ ساهونَ ﴾

البروج ٤ : ﴿قُتِلَ أَصِحَابِ الأَخْدُودِ﴾

والقتل في هذه الآيات، دعاء عليهم.

فهل یکون الحس فی الآیة بدلالة خاصة علی استئصال الجمع قتلا؟ فی مجاز أبی عبیدة: «إذ تحسونهم، تستأصلونهم قتلا، یقال حسسناهم عن آخرهم أی استأصلناهم، قال رؤبة:

إذا شكونا سنة حسوسا تأكل بعد الأخضر اليبيسا(١٠٤/١) وقال الفراء: الإحساس الوجود، تقول: هل أحسست أحدا، وكذلك «هل تحس منهم من أحد» وإذا قلت؛ حسست بغير ألف فهى في معنى الإفناء والقتل (معانى القرآن، آية آل عمران ٥٢) ونقل القرطبي عن أبي عبيد: الحس الاستئصال بالقتل. وأنشد بيت رؤبة (الجامع ٢٣٥/٤)

ومعناه عند الزمخشرى: القتل الذريع (س) وقال ابن هشام بعد رواية ابن إسحاق للظروف العصيبة التي لابست نزول آية آل عمران:

« الحس: الاستئصال. يقال حسست الشيء أي استأصلته بالسيف أو بغيره، قال جرير:

تَحَسُّهُمُ السيوفُ كما تسامَى حريقُ النارِ في الأجَمِ الحصيد،

ومعنى الاستئصال واضح فى الشاهد، لكنه ليس استئصالا لشيء بالسيف أو بغيره، بل هو استئصال للجمع بالسيوف، بصريح النص.

وكذلك الشاهدان في تفسير ابن عباس، ليس الحَسُّ فيهما مطلقَ قتل، وإنما هو حَس استئصال للأعداء بالبِيضِ، وبسيفِ محمد، عليه الصلاة والسلام. والله أعلم.

## • ٥ - ﴿ أَنْفَينا ﴾ :

وسأل نافع بن الأزرق عن معنى قوله تعالى: ﴿مَا أَلْفَيْنَا﴾

فقال ابن عباس: يعنى، وجدنا. واستشهد بقول نابغة بنى ذبيان (۱): فحسبوه فألفَوه كما زعمتْ تسعًا وتسعين لم تنقص ولم تزدد (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية البقرة ١٧٠:

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهِمَ اتَّبِعُوا مَا أَنْزِلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنا، أَوَ لَوْ كَانَ آبَاؤُهُمَ لَا يَعْقِلُونَ شَيئًا وَلَا يَهْتَدُونَ ﴾

ومعها آيتا:

الصافات ٦٩ : ﴿إِنَّهُم أَلْفُوا آباءَهُم ضَالِّينَ ﴾

ويوسف ٢٥ : ﴿ وَاسْتَبَقَا البَابَ وَقَدُّتْ قَمِيصَهُ مِن دُبُرٍ وَٱلْفَيَا سَيِّدَهَا لَدَى

الباب

وهذه الثلاث، هي كل ما في القرآن من الكلمة، صيغةً ومادة.

وتفسير «ألفينا» بـ: وجدنا، قريب. وكذلك فسرها «الراغب» في (المفردات) في آيتي البقرة ويوسف، وأبو عبيدة في آية البقرة (مجاز القرآن ١٣/١)

ويؤنس إلى هذا القرب بين ألفى ووجد، أن الفعل (وجد) يأتى في مثل هذا السياق: ﴿وَجِدُنَا عَلَيْهِ آبَاءَنا﴾ بآيات: المائدة ١٠٤، والأعراف ٢٨، ويونس ٧٨، ولقمان ٢١. ومعها: الأنبياء ٢٣، والشعراء ٧٤، والزخرف ٢٢، ٣٣.

ولا يفوننا مع ذلك، أن القرآن لم يستعمل «ألفي» إلا ثلاث مرات، بصيغة

<sup>(</sup>١) من معلقته.. والكلام فيه عن زرقاء اليمامة وقد نظرت إلى حمام سراع إلى الورد، فعدته فالفوه كما قالت: انظره في (شوح التبريزي للقصائد العشر) ص ٢٩٥ ظ المنبرية. وفي ديوان النابعة القصيدة الأولى: طبروت ١٩٦٨. وهو من شواهد الكشاف.

واحدة هي الفعل الماضي، على حين كثر استعماله للفعل (وجد): ماضيًا ومضارعًا، للمعلوم، وللمجهول.

وفى اللغة، تتصرف العربية فى (وجد) فيكون منه الوجد والوجود والوجدان والموجدة، والوجادة فى مصطلح الحديث. كها تتصرف فيه مجرداً ومزيداً، مع مشتقاتها.

ولا نعرف لها مثل هذا التصرف في (ألفي) الذي لا يكاد يأتي إلا بمعنى وجد، رباعيًّا مزيداً بهمزة. ومعه لَفَاء، كسحاب، مهموزاً، بمعنى التراب وكل خسيس حقير.

ولابد أن يكون لهذه الفروق الاستعمالية بين وجد وألفى، في البيان القرآني وفي اللغة، ملحظ من فرق الدلالة لم أهتد إليه، أو لعلهما من اختلاف اللغات وإن لم أجد فيه نصًا، والله أعلم.

#### \* \* \*

## ٥١ - ﴿جَنَفًا﴾ :

قال نافع : يا ابن عباس، أخبرنى عن قوله عز وجل : ﴿فَمَنْ خافَ من مُوصٍ جَنَفًا﴾

قال: الميل والجور في الوصية. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ فقال: نعم أما سمعت «عدى بن زيد» وهو يقول:

وأُمُّكَ يانُعْمانُ في أخواتها يسأتين ماياتينه جَنَفَا(١)

= الكلمة من آية البقرة ١٨٢، في الوصية:

﴿ فَمَنْ خَافَ مِن مُوصٍ جَنَفًا أَوْ إِثْمًا فَأَصْلَحَ بِينَهُم فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ، إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رحيم ﴾

<sup>(</sup>١) وقع في مطبوعة (تق) ومعجم غريب القرآن: [تأتين ما يأتينه].

وحيدة الصيغة، وليس معها من مادتها في القرآن إلا اسم الفاعل من التجانف في آية المائدة ٣، فيها حُرِّم من طعام: ﴿فَمَنِ اضْطُرَّ فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِيَ اللهُ عَفُورٌ رحيمٌ﴾ لإثمر فَإِنَّ اللهَ عَفُورٌ رحيمٌ﴾

وتفسير الجنف بالميل والجور في الوصية، واضح القرب. رقال «الراغب»: أصل الجنف ميل في الحكم، وذكر الكلمتين من آيتي البقرة والمائدة (المفردات).

ومعنى الجنف فى الآية: الجور، عند الفراء (١١١/١) والهروى فى الغريبين (١١٠/١) وهو الجور عن الحق والعدول عنه فى مجاز أبى عبيدة (٦٦/١) ونقل فيه الطبرى: الخطأ والإثم العمد، والجور والعدول عن الحق، والميل (٧٦/٢) وفى تهذيب الأزهرى عن الزجاج: الميل والإثم (١١١/١١) وهى معان متقاربة.

وقال ابن الأثير: الجنف الميل والجور، يقال: جنف وأجنف إذا مال وجار... وفيل: الجانف يختض بالوصية، والمجنف المائل عن الحق. ومنه حديث عمر، وقد أفطر الناس في يوم من رمضان ثم ظهرت الشمس: «نقضيه، ما تجانفنا فيه لإتم» أي ثم نمل فيه لارتكاب الإثم. (النهاية) وفي (ق) أجنف مختص بالوصية، وجيف كفرح، في مطلق الميل عن الحق.

يرد عليه، أن القرآن استعمل الجنف، لا الإحناف في الوصية. وفي (س) أن العرب تقول: جَنَف في الوصية، وجنف علينا في الحكم.

ويبدو أن الميْلَ أصل في الدلالة، نقلا من قولهم: رجل أجنف، ماثل في أحد شقيَّه (خلق الإنسان ٢٤٢، والمخصص ١٩/٢) ثم تخالف العربية بين الألفاظ المشتركة في معنى الميل، لفروق في الدلالات، فتجعل الازورار للإعراض، والصد نقيض الإقبال، والزور للباطل والميل عن الحدى، والجور للميل عن العدل على وجه القهر والغلبة، والجنف للميل عن الحق الواجب، فيكون منه الجور في الوصية، والميل عن الإنصاف في الحكم.

والجنف في آية البقرة، متعلق بالوصية بصريح اللفظ. وعطف «إثمًا» عليه بحرف أو: ﴿ فَمَنْ خَافَ مِنْ مُوصِ حِنفًا أو إثمًا ﴾ من حيث تبيل الموصي

عما ينبغى له من إنصاف لأهمله، أو يأثم بالميل عن حدود الله في الوصية. على ما هو مبين بتفصيل في تفسير الطبرى (٧٢/٢).

\* \* \*

# ٥٢ - ﴿ البأساء والضراء﴾

وسأل نافع عن معنى قوله تعالى: ﴿بِالبُّأْسَاءِ والضُّرَّاءِ﴾

قال: البأساء الخصب، والضراء الجدب. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت زيد بن عمرو<sup>(۱)</sup> وهو يقول:

إن الإله عزين واسع حَكَم بكفّه الضرُّ والبأساءُ والنعَمُ (تق، ك، ط)

# الكلمتان من آيتي:

الأنعام ٤٢ : ﴿ولَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَىٰ أُمَمٍ من قَبْلِكَ فَأَخَذْنَاهُم بِالبَاسَاءِ والضرَّاءِ لعلَّهم يَتضَرَّعونَ ﴾ -

والأعراف ٩٤ : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مَن نَبِيٍّ إِلَّا أَخَذْنَا أَهْلَهَا بِالبَّاسَاءِ والضرَّاءِ لَعلَّهم يَضَّرَّعُونَ ﴾

## ومعهما آيتا البقرة:

﴿ والصَّابِرِينَ فِي البَّاسَاءِ والضَّرَاءِ وَحَيْنَ البَّاسِ ﴾ ١٧٧

﴿أَمْ حَسِبتُم أَنْ تَدْخُلُوا الْجُنَةُ وَلَمَّا يَاتِكُمْ مِثْلُ الذِينَ خَلُوا مِن قَبلِكُمْ مَسَّتُهُمُ اللهِ الْبأساءُ والضراءُ وزُلزِلُوا حَتَّىٰ يقولَ الرسولُ والذينَ آمنوا معه متى نصرُ اللهِ، أَلَا إِنَّ نصرَ اللهِ قريبٌ ٢١٤.

وقد نفهم وجه التقريب في تفسير الضراء بالجدب، على أن يكون تخصيصًا من

<sup>(</sup>١) وقع في (ك، ط): [أما سمعت يزيد بن عمر وهو يقول] تصحيف. وزيد بن عمرو بن نفيل، والد سعيد بن زيد الصحابي رضى الله عنه، وابن عم عمر بن الخطاب، تحنف في الجاهلية قبيل المبعث، انظر خبره وشعره في (السيرة الهشامية) ٢٣٩/١ وما بعدها، وشعراء الجاهلية، النصرانية (٦١٩/٤).

عموم: فالجدب ضراء، والضرَّاء تكون من جدب وتكون من غيره، أذى أو محنة وبلاء.

وأما تفسير البأساء بالخصب، كما روى عن ابن عباس، فلا ندرى ما وجهه. فإن يكن نَظَرَ فيه إلى فتنة الخصب، كما في آيات: ﴿ونبلوكم بالشرِّ والخيرِ فتنةً﴾ ﴿إِنَا أَمُوالُكُم وأُولادُكم فتنةٌ ﴾ فإن سياق آيات البأساء الأربع لا يعين عليه، مع الأخذ والتضرع في آيتي الأنعام والأعراف، ومع الصبر والمس في آيتي البقرة.

كما لا أجد فيما بين يدىً من كتب اللغة، ما يؤنس إلى معنى الخصب فى البأساء، على الحقيقة أو المجاز. بل تدور فى الاستعمال على الشدة والعذاب والداهية والحزن. ومن مادتها. البؤس والبأس والبؤسى، والابتئاس، وفى (الأساس) وقع فى البؤس والبأساء، وفى أمر بئيس: شديد، وابتأس بذلك، إذا اكتأب واستكان من الكآبة: ﴿ فلا تبتئس بما كانوا يعملون ﴾

قال الهروى فى تفسير آية البقرة بالغريبين: البأساء الشدة... وسمعت الأزهرى يقول: البأساء فى الأموال وهو الفقر، والضراء فى الأنفس وهو القتل. قال: والبؤس شدة الفقر. (١١٨/١).

وقابل على (تهذيب اللغة للأزهري ١٣١/١٠)

وبيت «زيد بن عمرو» لا يتعين شاهداً على الخصب، بل يحتمل من قرب أن تكون البأساء فيه مع الضر، ثم قال: \* والنعَم \* ناظراً إلى نقيض الضر والبأساء.

وفرّق «أبو هلال» بين البأساء والضراء فقال: «الضراء هي المضرة الظاهرة؛ والفرق بينهما، أن البأساء ضراء معها خوف، وأصلها البأس وهو الخوف يقال: لا بأس عليك، أي لا خوف عليك. وسميت الحرب بأسًا لمّا فيها من الخوف» (١).

وصريح كلامه، أن البأساء أشد من الضراء.

<sup>(</sup>١) أبو هلال العسكري: الفروق اللغوية: ١٦٣.

وقد نطمئن إلى أن الشدة أصل في معنى الكلمة، ثم تخالف العربية بين صيغها للاحظ من فروق الدلالات: فتجعل البأس للقوة وشدة السطوة، والبؤس لشدة الكرب والتعاسة، والبأساء لوطأة المحنة على ما سبقت الإشارة إليه في المسألة رقم ٣٨: ﴿وأطعِموا البائسَ الفقيرَ﴾ والله أعلم.

\* \* \*

## ٥٣ - ﴿رَمْزا﴾:

قال: فأخبرني عن قول الله تعالى: ﴿ إِلَّا رَمْزاً ﴾ ما الرمز؟

قال: الوحى بالحاجب، واستشهد بقول الشاعر:

إلا إليه، وما فى الأرض من وَزَرِ من (وق) وفى (تق، ك، ط) قال: الرمز، الإشنارة باليد، والوحى بالرأس.

= الكلمة من آية آل عمران ٤١، في زكريا عليه السلام:

﴿ قَالَ رَبِّ اجْعَلْ لِى آيَةً ، قَالَ آيتُكَ ٱلاَّ تُكَلِّمَ النَّاسَ ثَلاثَةَ أَيَامٍ إِلَّا رَمْزًا ، واذْكُرْ رَبِّكَ كَثِيراً وسَبِّحْ بِالْعَشِيِّ والإِبْكَارِ﴾

وحيدة في القرآن، صيغة ومادة.

ما في السهاء من الرحمن من رَمِزِ<sup>(١)</sup>

تفسير الرمز بالإشارة بالحاجب أو الوحى بالرأس، تقريب لا يفوتنا معه أن الإشارة الرمزية تكون باليد وبالحاجب، وبغيرهما. قال «الفراء» في معنى الآية: والرمز يكون بالشفتين والحاجبين والعينين، وأكثره في الشفتين، كُل ذلك رمز» (معانى القرآن ٢/٢١٣). وقال الراغب: الرمز إشارة بالشفة، والصوت الحفى، والغمز بالحاجب، وعُبِّر عن كل كلام كالإشارة بالرمز: ﴿ أَلَا تَكُلُمُ النّاسُ

<sup>(</sup>١) في (تق): مرتمز. وفي (ك، ط): رامزة.

إلا رمزاً ﴾ وما ارمازً أى لم يتكلم. وكتيبة رمّازة: لا يسمع منها من كثرتها. (المفردات)

وفصّله «الفيروزابادى» فقال: الرمز، ويضم ويُحرك، الإشارة أوالإيماء بالشفتين أو العينين أو الحاجبين أو الفم أو اللسان، والرمازة: الكتيبة التي ترتمز أى تتحرك وتضطرب من جوانبها، وهذه ناقة ترتمز أى لا تكاد تمشى من ثقلها وسمنها (ق)

وكذلك قوله في المسألة: الوحى بالرأس؛ فيه أن الوحى يغلب استعماله في الإلهام، ملحوظًا فيه أصلُ دلالته على السرعة والخفاء. ويأخذ في القرآن دلالة إسلامية، مما يوحى به الله تعالى إلى رسله الأنبياء، فإذا تعلق بغير الأنبياء فهو من الإلهام كآية القصص ٧: ﴿وأوحينا إلى أم موسى ﴾ أو التسخير كآية النحل ٦٨: ﴿وأوحيٰ ربُك إلى النحل أن اتخذى من الجبال بيوتًا ﴾.

وكل وحى وإيجاء فى القرآن، من الله تعالى، باستثناء آيتى الأنعام ١١١، ١٢١، فيها يوحِى الشياطين إلى أوليائهم زخرف القول غروراً.

وكلام زكريا للناس رمزاً، يبدو أقرب إلى الإيماء والإشارة، غير مقيد بحاجب وبيد أو بوحى من رأس، ودون أن يُفهَم من الرمز، كلامًا للناس، وحيّ بمعنى إلهام أو تسخير. والله أعلم.

\* \* \*

#### ۽ه - ﴿ فَازَ ﴾

وسأل نافع بن الأزرق عن معنى قوله تعالى: ﴿ فقد فاز ﴾ فقال ابن عباس: سَعِدَ ونجا، واستشهد بقول عبدالله بن رواحه: وعسى أن أفوز ثُمَّتَ ألْقى حُجَّةً أَتَّقِى بها الفَتَّانا = الكلمة من آيتى:

آل عمران ١٨٥ : ﴿ فَمَن زُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَأَدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ ﴾ والأحزاب ٧١ : ﴿ وَمن يُطِع ِ اللَّهَ ورَسُولَه فَقَدْ فَازَ فَوْزاً عظِيمًا ﴾

وجاء معهما الفوز، نكرة ومعرفًا بال، سبع عشرة مرة، وجمع المذكر السالم أربع مرات، و ﴿مفازاً للمتقين﴾ و ﴿مفازة من العذاب﴾ و ﴿مفازتهم لا يمسهم السوء﴾.

وتفسير الفوز بالسعادة والنجاة واضح القرب. مع ملحظٍ من اختصاصه فى القرآن بدلالة إسلامية، فى الفوز برضى الله ورحمته ورضوانه، ونعيم جنته للمتقين من عباده، فهو الفوز العظيم والمبين.

وما جاء من الفوز متعلقًا بالمغانم في آية النساء ﴿وَلَئَنْ أَصَابِكُم فَضُلُّ مِنَ اللَّهِ لِيَعُولَنَّ كَأَنَ لَم تَكُنَ بَيْنَكُم وَبِينَهُ مُودَةً يَا لَيْتَنِي كَنْتَ مَعْهُمْ فَأَفُوزَ فُوزاً عَظَيًّا ﴾ ٧٣ ليقولَنَّ كأن لم تكن بينكم وبينه مودةً يا ليتني كنت معهم فأفوزَ فوزاً عظيمًا ﴾ ٧٣

فعلى سبيل الوهم والغرور. أو كها قال «الراغب»: يحرصون على أعراض الدنيا ويعدون ما ينالونه من الغنيمة فوزاً عظيها (المفردات)

والمفاز في القرآن، إنما هو للمتقين؛ والمفازة، من العذاب، لا يمسهم السوء، والشاهد من بيت الشاعر الصحابي «عبد الله بن رواحة الأنصاري» رضى الله عنه يأخذ الدلالة الإسلامية كذلك، على الفوز برضوان الله والنجاة من الضلال.

على أن الأصمعى عدَّ الفوز من (الأضداد) قال: وسموا المفازة، مفعلة من: فاز يفوز، إذا نجا. وهي مهلكة، قال الله جل ثناؤه ﴿فلا تحسبنهم بمفازة من العذاب﴾ أي بمنجاة. وأصل المفازة مهلكة، فتفاءلوا بالسلامة والفوز كقولهم للملدوغ: سليم، والسليم المعافى (٤٦/٣٨).

ونحوه في (الأضداد لابن السكيت. (٣١٩/١٩٢)

\* \* \*

#### ٥٥ - ﴿سُوَاءَ ﴾ :

وسأل نافع بن الأزرق عن معنى قوله تعالى: ﴿سَوَاءٍ بَيْنَنَا وبَيْنَكُم﴾

اشْهَدوا بأنَّا مُسلِمون،

فقال ابن عباس: عدل. واستشهد بقول الشاعر:

تَـــلاقَيْنــا فقــاضيـنـا ســواء ولكنْ جرَّ عن حال بحال (تق، ك، ط)

= [الكلمة من آية آل عمران ٢٤، خطابًا للنبى عليه الصلاة والسلام: وقُلْ يا أهلَ الكتابِ تعالَوْا إلىٰ كلمةٍ سَوَاءِ بيننَا وبينكم ألاَّ نعبُدَ إلاَّ اللهَ ولا نُشرِكَ به شيئًا ولا يتخذَ بعضُنا بعضًا أربابًا مِّنْ دُونِ اللّهِ، فإنْ تَولُوا فقولوا

وجاءت الكلمة فى ست وعشرين آية، سياقها أقربُ إلى معنى المساواة. ومعها من المادة: (الصراط السوى) فى آيتى طه ٣٥ ومريم ٤٣ و (ثلاث ليال سويًّا)، فى مريم ١٠ (فتمثل لها بَشَرًا سَوِيًّا) فى مريم ١٧.

كها جاء الفعل «سوى» ماضيًا عشر مرات، ومضارعًا مرتين.

والفعل «استوى» ماضيًا خمس عشرة مرة، ومضارعًا عشرين مرة، ومرة واحدة، جاء الفعل «ساوى» في آية الكهف ٩٦: ﴿ساوَى بين الصدفَينِ﴾

وتفسير سواء بعدل، في آية آل عمران، قريب، ففي العدل دلالة المساواة الأصيلة في المادة، لا تنفك عنها في السويّ المعتدل المستقيم، وفي الاستواء بمعنى الاعتدال، أو التعادل إذا كان من طرفين، والوسط.

وإن كان العدلُ قد غلب استعماله في الأحكام وما يجرى مجراها، والسوتُ في الاعتدال والاستقامة، وسواء في التساوى والتعادل والتكافؤ. (١)

ويأتي (سواء الجحيم) في المسألة ٩٥.

\* \* \*

 <sup>(</sup>۱) انظر (الفروق اللغوية لأبى هلال) ص١٢٨ و (مفردات الراغب) مادتى: سوى. وعدل.

# ٥٦ - ﴿الفُلْك المشحون﴾

وَسَأَلُ نَافِعِ عَنِ مَعْنَى قُولُهُ تَعَالَىٰ: ﴿الْفُلْكُ الْمُسْحُونِ﴾.

فقال ابن عباس: السفينة الموقرة الممتلئة، واستشهد بقول عبيد بن الأبرص: شَحَنًا أرضَهم بالخيلِ حتى تركناهم أذلً من الضّراطِ (تق، ك، ط)

#### = الكلمتان من آيات:

الشعراء ١١٩، فى نوح: ﴿فَأَنْجَيْنَاهُ وَمَن مَعُه فِى الفُلْكِ المشحونِ ﴾ يس ٤١ : ﴿وَآيَةٌ لَهُم أَنَّا حَمَلْنَا ذُرِّيَتَهُم فِى الفُلْكِ المَسْحونِ ﴾ والصافات ١٤٠: ﴿وَإِنَّ يَـونُسَ لَمِنَ المُرْسَلِينَ \* إِذْ أَبْقَ إِلَى الفُلْكِ المَسْحُونِ ﴾ . المشْحُونِ ﴾ .

ومعها الفُلك بمعنى السفينة، في عشرين آية أخرى: في فُلك نوح. وفيما سخر لنا الله من فلك تَجرى في البحر.

وجاء فَلَك في آيتي الأنبياء ٣٣ ويس ٤٠ ﴿ وَكُلِّ فِي فَلَكٍ يَسبَحون ﴾ وأما مشحون فلم تأت إلا مع الفُلك، في الآيات الثلاث.

وتفسير الفُلْكِ بالسفينة هو القريب المتبادر، ويؤنس إليه أن القرآن استعمل «السفينة» في قصة نوح والطوفان بآية العنكبوت ١٥:

﴿ فَأَنجِينَاهُ وَأَصْحَابَ السَّفِينَةِ وَجَعَلْنَاهَا آيةً لِلعَالَمِينَ ﴾

وإن كنت مع ذلك أطيل التدبر في آيات الفُلْك الثلاث والعشرين، وليس في القرآن كلمة السفينة إلا في آية العنكبوت، وآيتي الكهف خبراً عن موسى وصاحبه: ﴿فَانطَلْقا \* حَتَّىٰ إِذَا رَكِبَا في السفِينَةِ خَرَقَهَا﴾ ﴿وأما السفينةُ فكانتُ لمسَاكينَ يعملون في البحْرِ فأرَدْتُ أَنْ أعيبها وكان وَراءهم مَلِكُ يأخذُ كلَّ سفينةٍ غَصْبًا﴾

فهل يكون فى الفُلْك ما يربطها بالفَلَكِ فى آيات القدرة الإلهية والنظام الكونى، وتكون السفينة لمجرد المركب المائى؟ ذلك ما ألمحه من بعيد.

وكذلك تفسير المشحون بالممتلئ، قريب، وإن كنت ألمح فى الشحنة حِسَّ الدلالة على أقصى ما تحتمله الفلك من امتلاء. وقد تقول ملأت المكان، لا تريد إلا القدر الذى يتسع له، دون أن تشحنه بنوع من الضغط والحشد، والله أعلم.

\* \* \*

## ٧٥ - ﴿زَنِيم﴾:

وسأله نافع عن قوله تعالى: ﴿زَنيم﴾

فقال ابن عباس: ولد الزنا. واستشهد بقول الشاعر(١):

زنيمُ تداعته (۱) الرجالُ زيادةً كها زِيدَ في عرضِ الأديمِ الأكارِعُ من (تق) وفي (ك، ط): الزنيم كزنمة الشاة وكذلك ولد الزنا(۲).

= الكلمة من آية القلم ١٣:

﴿ وَلاَ تُطِعْ كُلُّ حَلَّافِ مَهِينٍ \* هَمَّازٍ مُشَّاءٍ بِنَمِيمٍ \* مَنَّاعٍ لِلخَيْرِ مُعْتدِ أَثِيمٍ \* عُتُلُ بعد ذَلك زَنِيمٍ ﴾

وحيدة في القرآن، صيغة ومادة.

وتفسيرها بولد الزنى قد يبدو قريبًا، فمن معانيها فى اللغة: اللئيم المعروف بلؤمه وشره، والدعِيُّ فى القوم ليس منهم. وربما كان مأخوذاً لهذا المعنى، من: الزنمة، وهى جزء يقطع من أذن البعير فيترك مُعَلقًا. وقد ذكره «الراغب» فى (المفردات) ومعناه فى آية القلم عند الفراء: الزنيم الملصق بالقوم وليس منهم، وهو المدَّعَى (١٧٣/٣)

 <sup>(</sup>١) وقع هذا الجواب، في موضع سؤال ابن الأزرق بنسخة(ط) عن الفلك المشحون، فاختل السياق.
 (٢) رواية الأساس: [زنيم تداعاه الرجال] وانظره في السيرة: ٣٨٧/١ والكامل (رغبة١٥٦/١)

وفى صحيح البخارى عن مجاهد عن ابن عباس رضى الله عنها، قال: رجل من قريش كانت له زغة كزغة الشاة (ك التفسير، سورة ن) وذكر له ابن حجر طرقا أخرى، منها من طريق سعيد بن جبير عن ابن عباس: يعرف بالشر كها تعرف الشاة بزغتها. وقال أبو عبيدة: الزنيم المعلق في القوم ليس منهم، قال الشاعر:

\*زنيم ليس يعرف من أبوه \* وقال حسان : \* وأنت زنيم لِيطَ في آلِ هاشم \* قال : ويقال للتيس : زنيم، له زنمتان (فتح الباري ٤٦٧/٨)

ونقل فيه «الطبرى»، معنى الفاحش اللئيم، والملصَق بالقوم وليس منهم، واستشهد بقول حسان بن ثابت، وبقول آخر:

زنيم ليس يُعرف مَن أبوه بغيُّ الأمِّ ذوحَسَبٍ زنيم

وخصه «الزنخشرى» فى تفسير آية القلم، بالوليد بن المغيرة، قيل: كان دعيًا فى قريش، ادعاه أبوه بعد أن بلغ الثامنة عشرة من عمره. نقله «أبوحيان» ومعه: أن الوليد كان له ست أصابع فى يده، فكأنها الزنمة. ثم علق قائلا: «والذى يظهر أن هذه الأوصاف فى آيات القلم ليست لمعين، وإنما تصدق على عامة من يتصف بها»(١).

ونضيف: إن سياق الآية يخرجها من الخصوص إلى العموم المستفاد صراحةً من لفظ «كل» وإذا قيل في أسباب النزول إنها نزلت في الوليد بن المغيرة، فالعبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب الذي نزلت فيه الآية، على ماقرره الأصوليون.

والملحظ الذي نلتفت إليه في تفسير الزنيم بولد الزنى، على ما يبدو من قربه، هو أن القرآن في عُقِه للزنى إنما يقصر اللعنة على الزانى والزانية، لا على أولادهما. من هنا نرجح في الزنيم معنى اللؤم والفحش. والعربية في إطلاقها الزنيم على الدعى الملحق بالقوم ليس منهم، وعلى ولد الزنى، قد لحظت فيه لؤم الأصل وما يغلب عليه من دناءة الطباع. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري، والكشاف للزمخشري، والجامع للقرطبي، والبحر المحيط لأبي حيان: صورة القلم.

#### ٥٨ - ﴿ قِلْدُدًا ﴾

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿طرائق قددًا﴾

قال ابن عباس: المتقطعة في كل وجه. وشاهده قول الشاعر:

ولـقــد قلتُ وزيــدٌ حــاسرٌ يـومَ ولَّتُ خيلُ زيدٍ قِـدَدَا (تق) وفي (ك، ط): من كل وجه.

الكلمة من آية الجن ١١:

﴿ وَأَنَّا مِنَّا الصَّالِحُونَ وَمِنَّا دُونَ ذَٰلِكَ، كُنَّا طُرَائِقَ قِدَدًا ﴾

وحيدة الصيغة في القرآن، وليس معها فيه من مادتها غير الفعل الماضي في آيات يوسف، وامرأة العزيز، (٢٥ - ٢٨):

﴿ وَقَدَّتْ قَمِيصَه مِن دُبُرِ ﴾ ، ﴿ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِن أَهْلِهَا إِنْ كَانْ قَمِيصُه قُدَّ مِن قَبُلِ فَصَدَقَتْ وهو مِن الكَّاذبين \* وإن كان قميصُه قُدَّ مِن دُبُرٍ فَكَذَبِتْ وهو مِن الصَّادقين \* فلما رأى قَميصَه قُدَّ مِن دُبُرٍ قال إنه مِن كَيْدِكُنَّ إِن كَيْدَكُنَّ عَظِيمٌ ﴾ الصَّادقين \* فلما رأى قَميصَه قُدَّ مِن دُبُرٍ قال إنه مِن كَيْدِكُنَّ إِن كَيْدَكُنَّ عَظِيمٌ ﴾ والقد فيها على أصل معناه في التمزيق.

وتفسيره «طرائق قِددا» بالمتقطعة في كل وجه، لعله عنى به التقطع المجازى في الهدى والضلال، ونظر فيه، والله أعلم، إلى آيات:

الأعراف ١٦٨ : ﴿ وَقَطَّعْنَاهُم فَى الأَرْضِ أُمَمًا مِنْهُم الصَّالِحُونَ وَمِنْهُمُ الْأَعْرَافُ مَا مِنْهُم دُونَ ذَلَكُ ﴾ ومعها ١٦٠ في تقطيع قوم موسى أسباطا. .

والمؤمنون ٥٣ : ﴿ فَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُم زُبُرًا كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَكَيْهِم فَرِحُونَ. ﴾ وآية الأنبياء ٩٣:

وإن جاء التقطع والتقطيع كذلك فى تقطيع الأرحام (محمد ٢٢) وتقطع القلوب حسرة (التوبة ١١١) كها جاء على أصل معناه فى تقطيع الأيدى فى حد السرقة (المائدة ٣٨) والأيدى والأرجل فى حد الحرابة (التوبة ٣٣) وتقطيع النسوة أيديهن فى

آیتی (یوسف ۳۱، ۰۰) ووعید فرعون لمن آمن من السحرة بتقطیع أیدیهم وأرجلهم من خلاف (الأعراف ۱۲۶، طه ۷۱، الشعراء ٤٩)

وجاء في النذير بعذاب الكفار في الجحيم: ﴿قُطِّعتْ لهم ثيابٌ من نَّارٍ﴾ الحج ١٩ ﴿وسُقُوا ماءً حَمِيمًا فَقَطَّعَ أمعاءهم محمد ١٥

وذهب الفراء في معنى آية الجن إلى : كنا فرقا مختلفة أهواؤنا (١٩١/٣) ونقل فيها القرطبي عن الضحاك : أديانا مختلفة. وعن قتادة : أهواء متباينة، وأنشد :

القابض الباسط الهادي بطاعته في فتنة الناس إذ أهواؤهم قِدَدُ

قال: ويقال القوم طرائق، جمع طريقة، أى على مذاهب شتى. والقِدَد نحو منها وهو توكيد لها واحدها قِدَّة، وأصلها من قدَّ السيور وهو قطعها (الجامع ١٤/١٩) وكذلك فسرها أبوحيان بالسِير المختلفة، وأنشد:

\* القابض الباسط \* البيت، وبيت الكُميت:

جمعتَ بالرأى منهم كلَّ رافضة إذ هم طرائق في أهوائها قِدَدُ (البحر ٣٤٤/٨)

والتفاوت بين الصلاح وما دونه، هو صريح آية الجن. ومعها في سياقها: ﴿ وَأَنَّا مِنَّا الْمَسْلُمُ وَنَ وَمِنَّا القاسطون فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولِئكَ تَحَرُّوْا رَشَدًا ﴿ وَأَنَّا القاسِطونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطِّبًا ﴾

وأما الشاهد فى جواب المسألة - وهو للبيد بن ربيعة - فصريح فى تشتت الخيل وتقطعها فى كل وجه.

\* \* \*

#### ٥٩ - ﴿الفلق﴾

وسأله عن معنى قوله عز وجل: ﴿بِرَبِّ الفَلَقِ﴾.

قال: الصبح.قال: وهل كانت العرب تعرف ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت

بقول «لبيد بن ربيعة (١)» وهو يقول:

الفارج الهم مسدولاً عساكره (٢) كما يُفرِّج غمَّ الظلمة الفلقُ (ظ، في الروايتين)

وفى (طب): ضوء الصبح وفى (تق، ك، ط): الصبح إذا انفلق

من ظلمة الليل.

= الكلمة من آية الفلق:

﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ. . ﴾

ومعها من مادتها اسمُ الفاعل في آيتي الأنعام: ﴿إِنَّ اللَّهَ فَالِقُ الْحَبِّ وَالنَّوَىٰ﴾ - ٩٦ ﴿ فَالِقُ الْحَبِّ وَجَعَلَ اللَّيلَ سَكَنَا﴾ - ٩٦

وَفَعَلَ المطاوعة في آية الشعراء ٦٣ : ﴿فَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنِ اضْرِبْ بِعَصَاكَ البَحْرَ فانفلق﴾.

تأويل الفلق في المسألة بالصبح أو بضوئه، يبدو قريبا. وقد يؤنس إلى انفلاقة «فالق الإصباح» إلا أنه مختلف فيه: بالصبح فسره البخارى عن مجاهد (ك التفسير، سورة الفلق) ونقل فيه ابن حجر قول الفراء أنه الصبح (الفتح ٨٤٢٥) وهو الصواب عند الطبرى، عن ابن عباس وغيره. وإن نقل فيه من اختلاف التأويل، أن الفلق الخَلق، عن ابن عباس. وسِجن في جهنم، عنه أيضًا من طريقين، وقيل اسم من أسمائها، أو جُبُّ فيها عن القرظى والسدِّى أيضًا من طريقين، وقيل اسم من أسمائها، أو جُبُّ فيها عن القرظى والسدِّى (٢٢٥/٣٠) ونقل فيه القرطبي نحو ذلك، وقيل شجرة في النار (اجامع

<sup>(</sup>١) من (ظ، طب) وفي (تق، ك، ط): زهيربن أبي سلمي. ولم أجده في ديوانيهها

<sup>(</sup>٢) من (ظ، تق، ك، ط) وفي طب:

الفارج الهم مسلول عساكسره كما يسفسرج ضوء السظلمة السفسان وكذلك هو في زوائده بمجمع الهيثمي، في التفسير ٣٠٥/٦ والمناقب ١٧٩/٩ والمناقب ورواية (الاساس: فرج) للشاهد، غير منسوب \*يافارج الكرب مسدولا عساكره\*

٢٥٢/٢٠). وأصل الفلق في العربية الشقّ، والفلوق: الشقوق، والفالق: النخلة المنشقة عن الطلْع، والمطمئن من الأرض بين ربوتين، كأنه شَقّ بينها؛ والفُلّيْق: الخوخ ينفلق عن نواه.

وعند الراغب: قيل هو الصبح، وقيل: الأنهار، وقيل: الكلمة التي علَّمها اللَّهُ موسى فانفلق بها البحر (المفردات)

وفى (الصحيحين) أنه صلى الله عليه وسلم كان يرى الرؤيا فتأتى «مثل فَلَقِ الصبح» فسره ابن الأثير بضوء الصبح وإنارته، أو هو الصبح نفسه (النهاية).

\* \* \*

# ۲۰ - ﴿خَلاَق﴾

وسأل ابن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿خَلاَق﴾

فقال ابن عباس: نصيب. وشاهده قول أمية بن أبي الصلت:

يدعُون بالويلِ [فيها] لاخلاق لهم (١) إلا سرابيل من قَطْرٍ وأغلالِ (تق، ك، ط)

= الكلمة من آيات:

البقرة ٢٠١ف السُّحْر: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَنِ اشْتراهُ مَا لَهُ فِي الآخرةِ مِنْ خَلاقٍ ﴾.

والبقرة ٢٠٠ : ﴿فَمِنَ الناسِ مَن يَقُولُ رَبنا آتِنَا فِي الدُّنْيا وَما لَهُ فِي اللَّمْنِيا وَما لَهُ فِي الآمِنيا وَما لَهُ فِي الآمِنيا وَما لَهُ فِي اللَّمْنِيا وَما لَهُ فِي

آل عمران ٧٧ : ﴿إِنَّ الذِين يَشترُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَأَيْمَانِهِم ثَمَنًا قَلِيلًا أُولِتُكَ لَا خَلاقَ لهم فِي الآخِرة..﴾

 <sup>(</sup>١) سقطت [فيها] من الثلاثة، وعلى هامش (ك) تجاه موضع السقط: لعله: يوم.
 والشاهد في ديوان أمية، ومن شواهد الطبرى وأبي حيان

ومعها آية التوبة ٦٩:

﴿ كَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُم كَانُوا أَشَدَ مِنكُم قُوَّةً وَأَكْثَرَ أَمُّوالًا وَأَوْلَادًا فَاسْتَمْتَعُوا بِخَلَاقِهِم فَانُوا أَشَدَ مِنكُم الْدَيْنَ مِن قَبِلِكُم بِخَلاقِهِم وَخُضْتُم كَمَّا اسْتَمْتَعُ الدِّينَ مِن قَبِلِكُم بِخَلاقِهِم وَخُضْتُم كَمَّا اسْتَمْتَعُ الدِّينَ مِن قَبِلِكُم بِخَلاقِهِم وَخُضْتُم كَالدِى خَاضُوا، أُولئكَ حَبَطِتْ أَعْمَالُهُم فِي الدُّنْيَا والآخِرةِ، وأُولئكَ هُمُ الخاسِرونَ .

ولم تأت الكلمة بهذه الصيغة، إلا في هذه الآيات الأربع.

وجاء «خُلُق» مرتبن في آيتي: الشعراء ١٣٧ ﴿خُلُقُ الْأُوَّيْيِنَ﴾ والقلم ٤: ﴿ وَإِنْكَ لَعَلَىٰ خُلْقِ عَظيم

و﴿ اختلاق﴾ في آية ص ٧: ﴿ مَا سَمِعْنَا بِهِٰذَا فِي اللِّلَةِ الآخِرةِ إِنْ هٰذَا إِلَّا اخْتِلاقً. ﴾

وجاء في الخَلْقِ نحو مائتين وخمسين مرة، بصيغ: المصدر، والفعل ثلاثيًّا مأضيًّا ومضارعًا، واسم فاعله.

وخلَّق (مرتين) ونُعَلَّقة (مرتين)

الخَلْق في معجم العربية: التقدير. فإذا أسند إلى الخالق، فهو إبداع الشيء على غير مثال سبق. وخلَق الكلام: صنعه. واختلقه: افتراه. والحُلاق النصيب الوافر من الخير (ق) والخُلق: السجية والطبع.

وقال «الراغب»: الخَنْق التقدير المستقيم، واستعمل في إبداع الشيء من غير أصل ولا احتذاء. وليس الخُنْق الذي هو الإبداع، إلا الله تعالى. ولا يستعمل في مكنى التقدير... والثاني الكذب: كافة الناس إلا على وجهين: أجدهما في معنى التقدير... والثاني الكذب: «وتخلقون إفكًا» وكل موضع استعمل الخَلْق فيه في وصف الكلام. فالمراد به الكذب، ومن هذا الوجه مَنْعَ كثير من الناس إطلاق لفظ الخلق على القرآن... والخَلْق يقال في معنى المخلوق، والخَلْق والخُلُق في الأصل واحد، لكن خُص الخَلق والخَلْق يقال في معنى المخلوق، والخَلْق والخُلُق في الأصل واحد، لكن خُص الخَلق

بالهيئات والأشكال والصور، المدركات بالبصر. واختص الخُلق بالقوى المدركة بالبصيرة قال تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عظيم ﴾ وقرئ: ﴿ إِنْ هذا إِلا خُلُق الأولين ﴾ (١).

والخلاَق: ما اكتسب الإنسان من الفضيلة بخُلقه: ﴿وَمَا لَهُ فَى الآخرة مَنْ خَلَقَهُ: ﴿ وَمَا لَهُ فَى الآخرة من خَلَاقَ...﴾ (المفردات)

ومن الخَلق فى التقدير والإبداع، جاء الخُلُق كأنه خِلقة فى صاحبه وسجية. فإذا الخترع الكلام كذبًا فذلك الاختلاق.

وتفسير «خلاق» بنصيب، هو معناه في آية البقرة عند الفراء (١٢٢/١) وأبي عبيدة في آية البقرة بنصيب من وأبي عبيدة في آية آل عمران (المجاز ٩٧/١) لكنه قيده في آية البقرة بنصيب من خير (١٨٨٤) ونحوه في (ق) وقيده الراغب بما اكتسب الإنسان من فضيلة. ونقل الطبرى من اختلاف أهل التأويل فيه: أنه النصيب، عن مجاهد والسدى وسفيان. والحجّة، عن قتادة، والدين، عن الحسن. وأخرج من طريق ابن جريج عن ابن عباس، قال: ما له من قوام.

وأوْلى هذه الأقوال عنده، أنه النصيب، وذلك أنه معناه في كلام العرب. قال: ومنه قول النبى صلى الله عليه وسلم: «ليؤيدن الله هذا الدين بأقوام لا خلاق لهم» يعنى لا نصيب لهم ولا حظ في الإسلام والدين. وأنشد شاهد المسألة.

وسياق الكلمة في آياتها الثلاث، صريح في أنه النصيب من الجزاء الأخروى على كسب الأعمال. وقد جاءت كلمة «نصيب» المفسّر بها خلاق، في نظير ذلك:

غافر ٤٧ : ﴿ فَهَلْ أَنتَم مُغْنُونَ عَنَّا نَصِيبًا مِن النَارِ ﴾ وأمن كان يُريدُ حَرْثَ الدنيا نُؤتِهِ مِنْها وَمَالَهُ في الآخِرةِ مِنْ مَنْ نَصِيب. ﴾ من نصيب. ﴾

لكنها جاءت كذلك في واحد الأنصبة بأحكام المواريث (النساء ٧) ونصيب من

<sup>(</sup>١) هي قراءة الجمهور. وفيه قراءة بالفتح والسكون: «إن هذا إلا خَلْق الأولين» وفُسِّر بالاختلاق.

الحرث والأنعام (الأنعام ١٣٦) ومن الملك (النساء٥٣) ومن الدنيا (القصص٧٧)

وفى (الفروق اللغوية) أن الخلاق: النصيب الوافر من الخير خاصة، بالتقدير لصاحبه أن يكون نصيبًا له.

قد يهدى هذا الاستقراء إلى أن الخلاق إذا فُسِّر بالنصيب بمعنى القَدرْ، فملحوظ فيه خصوص دلالته على جزاء ما يكسب الإنسان بخلقه ومسعاه. ويكون النصيب بدلالة أعم، فيأتى بمعنى القدر من كسب الخُلق والعمل، ويأتى كذلك بمعنى القدر المفروض، والحظ المقسوم. والله أعلم.

\* \* \*

#### ٦١ - ﴿قانتونَ﴾

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿كُلُّ لَهُ قَانَتُونَ﴾

فقال: مُقِرُّون. واستشهد بقول عَديِّ بن زيد:

قَانتًا لله يرجو عَفْوَهُ يومَ لاَ يُكفَرُ عَبْدُ مَا ادَّخرْ (تق، ك، ط)

#### = الكلمة من آيتي:

البقرة ١١٦ : ﴿ سُبِحَانَه ، بَل لَّهُ مَا فِي السَّموات والأرْضِ ، كُلُّ لَهُ قَانتونَ ﴾

والروم ٢٦ : ﴿ وَلَهُ مَن فِي السموات والأرْضِ ، كُلُّ لَه قانتون ﴾

ومعهما اسم الفاعل، مفردًا، وجمعا في آيات:

الزمر ٩ : ﴿ أُمَّنْ هُوَ قَانِتُ آناءَ الليلِ سَاجِدًا وَقَائمًا يَحْذَرُ الآخِرةَ

وَيرجُو رَحْمة رَبِّهِ﴾

النحل ١٢٠ : ﴿إِنَّ إِبْراهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلَّهِ خَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ المشْركِين﴾ البقرة ٢٣٨ : ﴿حَافِظُوا على الصَّلَوَاتِ والصَّلَاةِ الوُسْطَىٰ وقُومُوا للهِ عَلَى الصَّلَوَاتِ والصَّلَاةِ الوُسْطَىٰ وقُومُوا للهِ

آل عمران ١٧ : ﴿الصابِرين والصَّادِقينَ والقَانتين والمنفقينَ والمستغفرِينَ بالأسحارِ﴾

النساء ٣٤ : ﴿ فَالصَّالِحاتُ قَانِتَاتٌ حَافِظَاتٌ للغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللَّهُ ﴾.

ومعها آيتا: الأحزاب ٣٥، والتحريم ٥ في نساء النبي عليه الصلاة والسلام، وآية التحريم ١٢ في مريم عليها السلام.

وجاء الفعل مرة واحدة في آية الأحزاب ٣١، خطابًا لنساء النبي : ﴿وَمَن يَقْنُتُ مِنْكُنَّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلْ صَالِحًا نُؤْتِهَا أَجْرَهَا مَرَّتَيْنَ ﴾

وتفسير القنوت بالإقرار، لا يكون إلا على وجه تقريب لا يفوتنا فيه أن الإقرار يغلب أن يصدر على وجه الإلزام، وقد يكون عن تَقِيَّة وخوف، ولا يكون القنوت إلا عن خشوع صادق. يؤيد هذا الملحظ أن القرآن لم يستعمِل القنوت إلا لله ورسوله، والقانتون والقانتات فيه هم الصفوة المؤمنون العابدون.

وجوهر الفرق أن القنوت من أفعال القلوب كالخشوع والتقوى، وليس الإقرار كذلك. وفى القرآن منه، آية البقرة ٨٤ خطابًا لبنى إسرائيل فيها نقضوا من ميثاق بعد الإقرار: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُم لاَ تَسْفِكُونَ دِماءكم ولا تُخْرَجُونَ أنفسكم مّن دِيارِكم ثمَّ أَقْرَرْتُم وأنتم تَشْهَدُونَ \* ثمَّ أنتم هؤلاء تَقتلون أنفسكم وتُخرِجونَ فريقًا منكم مِنْ دِيَارِهِم تَظَاهَرون عَلَيْهم بالإثم والعُدُوانِ ﴾.

وآية آل عمران ٨١: ﴿وإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ النبيينَ لَمَا آتَيْتُكُم مِن كِتابٍ وحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُم رَسُولُ مُصَدَّق لِمَا مَعَكُم لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ ولتَنصُرُنَّه، قال أأقررتم وأَخَذْتُم على ذلكم إصْرِى،قَالُوا أقْرَرْنَا، قَالَ فاشْهَدوا وأنَا مَعَكُم مِنَ الشَّاهِدين \* فمن تَوَلَّى بعدَ ذلك فاولئك هُمُ الفَاسِقون ﴾.

ملحظ الإلزام في الإقرار واضح، فاحتاج إلى الإشهاد عليه وكان نقضه بعد إقراره، إثمًا وعدوانًا وفسقًا.

وقول «الراغب»: القنوت لزوم الطاعة مع الخضوع، وفُسِّر بكلِّ واحد منها في قوله: ﴿وقوموا لله قانتين﴾ ﴿كل له قانتون﴾ قيل: خاضعين، وقيل طائعين، وقيل ساكتين، لم يعن به: عن الكلام، وإنما عنى به ما قال عليه السلام: «إن هذه الصلاة لا يصلح فيها شيء من كلام الأدميين، إنما هي قرآن وتسبيح». (المفردات)

يرد عليه أن الخضوع، قد يكون أيضًا عن قسر وخوف أو عن تقية ومداراة.

وهذا وجه تخصيصه عند الفراء، فقال في معنى آية البقرة ١١٦ : يريد مطيعين، وهذه خاصة لأهل الطاعة، ليست بعامة (١٤١/١)

ومن معانى القنوت عند ابن الأثير: الطاعة، والخشوع - وهو غير الخضوع - والصلاة. والدعاء والعبادة وطول القيام والسكوت (النهاية) ولا يحرج عما فى المعاجم.وهي معان متقاربة، وفيها من الخشوع والتواضع لله عز وجل، ما ليس فى الإقرار الذي قد يكون عن إلزام بالخضوع.

والله أعلم.

\* \* \*

٦١ - ﴿جِدُّ رَبِنا﴾

وسأله عن معنى قوله عز وجل: ﴿تعالى جَدُّ ربنا﴾.

قال عظمة ربنا. واستشهد له بقول أمية بن أبي الصلت:

لَك الحمدُ والنعماءُ والمُلْكُ رَبَّنا فلا شيءَ أعلى منك جَدُّا وأمجدُ (تق، ك، ط)(١)
(ظ، طب)

 <sup>(</sup>١) لأمية بن أبي الصلت في الثلاثة، وهو مطلع قصيدة له دالية مطولة في (الديوان٢٧، وشعراء النصرائية (٢٧٠٢).
 وفي (ظ، طب): طوقة بن العبد. وكذلك هو في مجمع الزوائد: في التفسير وفي المناقب.

= الكلمة من آية الجن ٢٣:

﴿ وَأَنَّهُ تَعَالَىٰ جَدُّ رَبُّنَا مَا اتَّخَذَ صَاحِبَةً وَلَا وَلَدَّا ﴾.

وحيدة الصيغة. ومن مادتها جاء «جديد» ثماني مرات، كلها صفة لخلق جديد، للبعث والقيامة، و «جُدّد» في آية فاطر ٢٧:

﴿ وَمِنَ الجِبالِ جُدَدٌ بِيضٌ وحُمْرٌ مُخْتَلِفٌ ٱلوانُها وغَرابيبُ سُودٌ ﴾ .

ومن معانى الجَد فى العربية: العظمة والجلال، ووالد الأب، والحظ والحظوة. والجادة: الطريق المسلوك الممهد، والسوى. والجِد، بالكسر، الاجتهاد، والجديدان الليل والنهار، لما فى تعاقبها من جديد، أو من تجدد آيتها.

وفى قوله تعالى : ﴿جد ربِّنا﴾ قال ابن قتيبة فى تأويل المشكل؛ سورة الجن : يقال : جَدَّ فلان فى قومه إذا عظم.

وقال أبو عبيدة في (مجاز القرآن): علا ملك ربنا وسلطانه. وأسند الفراء في معناها عن مجاهد: جلال ربنا.

ومما رواه الطبرى بإسناده من اختلاف أهل التأويل فى معناها: تعالت عظمة ربنا، وأمره وسلطانه، وجلاله، وقدرته: عن ابن عباس وعكرمة ومجاهد وقتادة، بألفاظ مقاربة، واختاره.

وقيل: غِنىَ ربنا، وقيل: الجد الذى هو أب الأب، من كلام جهلة الجن. وأسنده عن مجاهد. وعن أنس رضى الله عنه، قال: كان الرجل منا إذا حفظ البقرة وآل عمران، جَدَّ في أعيننا. ذكره القرطبي.

وقال الراغب: «تعالى جد ربنا» أى فيضه، وقيل: عظمته. وإضافته إليه، سبحانه، على سبيل الاختصاص بملكه. وسمى ما جعل الله من الحظوظ الدنيوية جَدًّا، وهو البخت (المفردات)

سياق الآية يؤنس إلى عظمة ربنا وجلاله وتفرده، بتمام آيته ﴿وَأَنه تَعَالَى جَدُّ رَبِّنَا مَا اتَّخَذَ صَاحِبَةٌ وَلَا وَلِدَا﴾ صدق الله العظيم

# ٦٣ - ﴿ حميم آنٍ ﴾:

وسأله عن معنى قوله عز وجل: ﴿حميم آن﴾ ما الآن؟

قال: الحار الذي اشتد حره. قال: وهل كانت العرب تعرف ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت بقول النابغة: (١)

وتُخضَبُ لحيةٌ غدرت وخانت بأحمر من نجيع الجوفِ آن (ظ، طب) وفي (تق، ك، ط) قال : الأنى الذي انتهى طبخه وحرُّه .

= الكلمة من آية الرحمن ٤٤:

﴿ هَذه جهنمُ التي يُكذِّبُ بِهَا المجْرِمُون \* يَطُوفُونَ بَيْنَها وبَيْنَ حميم آنٍ ﴾ من أني يأني فهو آن.

معها آنية في آية الغاشية ٥: ﴿تَصْلَى نارًا حامية \* تُسْقَىٰ مِنْ عَيْنِ آنِيَةٍ﴾ والفعل المضارع عن آية الحديد ١٦:

﴿ إِلَّمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تَخْشَعَ قلوبُهم لِذِكْرِ اللهِ ﴾

والمصدر في آية الأحزاب ٥٣:

﴿ يَأْمِهَا الذِّينَ آمنوا لا تدخُلوا بيوتَ النبِيِّ إِلَّا أَن يؤذَّنَ لكم إِنَّى طعام غَيرَ ناظرينَ إنَّاهُ ﴾.

وجاءت ﴿ آناء الليل ﴾ ثلاث مرات (آل عمران ١١٣، طه ١٣٠، الزمر ٩) و ﴿ آنية من فضة ﴾ في آية (الإنسان ١٥) وأنَّى، في ثمانٍ وعشرين آية. وتفسير ﴿حميم آن﴾ بالذي اشتد حره وانتهى، قال بنحوه الفراء في معنى

<sup>(</sup>١) في مطبوعه (تق):

ويختضب لحية خدرت وخنانت بأحمى من ننجيع الجوف أن وما هنا من (ظ، طب، ك، ط) وهي رواية الديوان، من قصيدة للنابغة يهجو بها يزيد بن عمرو بن خويلد ابن الصعق (١٤٩)

الكلمة بالآية: والأني الذي قد انتهت شدة حره (١١٨/٣) ونقل فيه ابن الأنباري: وقال بعض الناس، الحميم من الأضداد يقال للحار وللبارد، ولم يذكر شاهدا. (الأضداد ١٣٨/٨٢) أحسبه عنى الأصمعي. وقد صرح به أبوحاتم السجستاني فقال: وزعموا أن الأصمعي قال: الحميم الماء الحار والماء البارد، ولا أعرفه (الأضداد ٢٦٧/١٥٢) وذكر فيه القرطبي ثلاثة أوجه: أنه الذي انتهى حره وحميمه، قاله ابن عباس وسعيد بن جبير والسدى. وأنشد بيت النابغة. وقال قتادة: طُبخ منذ خلق الله السموات والأرض، وقال كعب القرطبي : واد من أودية جهنم يجتمع فيه صديد أهل النار (الجامع ١٧٥/١٧) « الراغب » لحظ فيه أصل دلالة المادة على الزمن، فقال : حان وقته وبلغ إناه في شدة الحر (المفردات) وبه تتقارب الأقوال في تفسير الكلمة بشدة الحر، وانتهائه، ونضجه. والله أعلم.

# ٦٤ - ﴿سلقوكم بألسنة حِداد﴾

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿سَلَقُوكُم بِالسَّنَّةُ حِدَادٍ﴾

فقال ابن عباس: الطعن(١) باللسان. وشاهده قول الأعشى:

فيهمُ الخصبُ والسماحةُ والنجـ لمة فيهم، والخاطبُ المسلاقُ (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية الأحزاب ١٩، في المعرِّقين عن الجهاد:

﴿ أَشِحَّةً عَلَيْكُم، فَإِذَا جَاءَ الخَوْفُ رأيتَهم يَنْظرونَ إليكَ تَدُورُ أَعينُهم كَالَّذِي يُغشَىٰ عَلَيْهِ مِنَ الموْتِ، فَإِذَا ذَهَبَ الخَوْفُ سَلَقوكم بِالْسِنَةِ حِدادٍ أَشِحَّةً عَلَى الخَيرِ، أُولَئُكُ لَم يُؤمِنُوا فَأَحْبَطَ اللهُ أَعْمَالَهم، وكَانَ ذَٰلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرًا ﴾.

<sup>(</sup>١) في مطبوعة (تق): [العطن باللسان] تصحيف.

والشاهد في ديوان الأعشى، وحيوان الجاحظ ٤٨٥/٣.

«سلقوكم» وحيدة في القرآن مادة وصيغة.

وأما «جِداد» فوحيدة الصيغة، وجاء من المادة: «حديد» ست مرأت و «حدود الله»، ثلاث عشرة مرة

كما جاء الفعل «حادً» ماضيًا مرة، ومضارعًا مرتين.

وملحظ الحِدَّة والعنف واضح في: السنة حداد، وفي لجج المحادة ولَدَد الجدل.. وفي الحديد ظاهرة القوة، وفي حدود لله ما يعطيها قوة الإلزام والحُرمة.

والسؤال فيها يبدو، متعلق بكلمة «سلقوكم» وتفسير السلق بالطعن باللسان احتراز يغنى عنه التصريح ﴿بالسنة حداد﴾ فيأخذ السلق دلالته على التجريح والطعن، من أصل مادته في سلق الشيء بالماء الحار. وقال الفراء في معنى الأمن (٢/٣٩٧)

وفي حديث «ليس منا من سلق أو حلق» قال ابن الأثير: أي رفع صوته عند المصيبة، وقيل هو أن تصك المرأة وجهها وتمرشه، والأول أصح. (النهاية)

وفى القاموس: سلقه بالكلام أذاه، واللحم عن العظم: التحاه، وفلانًا: طعنه، والبردُ النبات: أحرقه، وفلانًا بالسوط: نزع جلده، وشيئًا بالماء الحار: أذهب شعره ووبره.

والمسلاق في الشاهد من قول الأعشى، أخذ السلقُ فيه كونَه باللسان، من لفظ \* الخاطب \* أى الخطيب. وكل هذا من الاستعمال المجازى للمادة، منقولا إليه من أصل استعماله في السلّق بالماء الحار. والله أعلم.

\* \* \*

### ه ۲ - ﴿ أَكْدَى ﴾

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿وَأَكَدَىٰ﴾. فقال ابن عباس: كَدَّرَه بِمَنِّهِ. واستشهد بقول الشاعر: أَعْطَى قليلا ثم أكدى بِمَنَّه ومَنْ ينشرِ المعروفَ في الناسِ يُحمَدِ = الكلمة من آية النجم ٣٤:

﴿ أَفْرَأَيْتُ الذِّي تَوَلَّىٰ \* وأعطىٰ قليلًا وأكْدىٰ ﴾

والمَنُّ في الشاهد الشعرى، لا يؤخذ من قوله: \* ثم أكدى \* وإنما يؤخذ من صريح قوله \* بمنَّه \*

وقد فسره الراغب في آية النجم، بالمعطى المقل، ويرد عليه أيضًا أن «أكدى» في الآية، معطوفة على: وأعطى قليلا، فلزم أن يكون هناك فرق بين الإكداء وإعطاء القليل. ومعناه عند الفراء: أمسك بعد عطاء قليل (١٠١/٣) ومن المجاز: بلغ الناس كُدْيتَه وكُدَاه، إذا أمسك بعد عطاء (س).

ولعل الشح أقرب إلى الإكداء. مأخوذًا من الكُدية، وهي في العربية الأرض الغليظة، والصفاة الشديدة. وحفر فأكدى: صادفها - ومن هذا المعنى نُقلت الكدية في الاستعمال المجازى، إلى شدة الدهر - ومِسكٌ كَدِئُ: لا رائحة له.

والأقرب أن يكون الإكداء في الآية، البخل والشح بعد عطاء قليل. دون قيده بتكدير المن الذي صرح به الشاعر في الشاهد.

\* \* \*

# ٦٦ - ﴿وَزُرِ﴾:

قال: فأخبرن عن قول الله عز وجل: ﴿كُلَّا لَا وَزُرِ﴾ ما الوزر؟.

قال: الوزر الملجأ. قال: وهل كانت العرب تعرف ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت بقول «ابن الدَّثْنِيَة» (١) وهو يذكر حِمْيَر وما أصابها:

<sup>(</sup>١) زاد في ظ من رواية أبي بكر الخزاعي عن الحراني : قال أبوبكر : قال بعض الثقفيين : ابن الدُثنيّة . وذكر أنه جده. قال أبوالحسين-هو المبارك بن عبدالجبار- : وحدثني بن حسن بن الربيع عن ابن دريد.

لَعَمْـرُكَ ما للفتى من مَفَـرْ من الموت يلحقه والكِبَـرْ(۱) لعمـرك ما إنْ له من وزر من (ظ في الروايتين، تق، ك، ط)

= الكلمة من آية القيامة ١١:

﴿ فَإِذَا بِرِقَ البَصَرُ \* وَخَسَفَ القَمَرُ \* وَجُمَعَ الشَّمْسِ وَالقَمَرُ \* يقولُ الإِنْسانُ يُومَئِذٍ أَيْنَ المَفَرُ \* كَلَّا لاَ وَزَرَ \* إِنَىٰ رَبِّك يَوْمَئِذٍ المُسْتَقَرُّ﴾

وحيدة الصيغة في القرآن الكريم.

ومن المادة، جاء الوِزر والأوزار بمعنى الحمل الثقيل فى آيتى الشرح، وطه الممن المادة، جاء الوِزر والأوزار بمعنى الحربُ أوزارَها﴾

ووزير في آيتي طه ٢٩ والفرقان ٣٥٠

وغلب مجىء الوزر فى معنى الإِثم والذنب فعلا مضارعًا: ثمانى مرات، واسم فاعل «وازرة» خمس مرات، واسمًا ومصدرًا فى آيات: الأنعام ٣١، ١٦٤ وفاطر ١٨، والزمر ٧ والنحل ٢٥ وطه ١٠٠.

والدلالة المشتركة فيها جميعًا: ثقل العبء، حسيًا ماديًا في الأحمال والأعباء، ومعنويًا في الإثم والذنب، وفي الوزير يحمل الهم والعبء.

فتفسير الوزّر بالملجأ، ملحوظ فيه هذه الدلالة الأصيلة للمادة، في الملاذ لمثقل بعبء مادى أو هم نفسى أو ذنب وخطيئة. والعربية تسمى الجبل وزّرا، بملحظ من مناعته وصلاحيته لأن يكون حصنًا وملاذًا، وقد ذكر فيه جمهرة المفسرين واللغويين: الملجأ، والمفر، والمهرب، والحصن، والحرز، والمعقل. وأنشد فيه

« ابن السكيت » في باب الاجتماع بالعداوة قول الشاعر الأنصاري : (٢)

والناسُ أَلْبٌ علينا فيك ليس لنا إلا السيوف وأطراف القَنا وَزُرُ

 <sup>(</sup>۲) حسان بن ثابت رضى الله عنه. وانظر مع (تهذيب الألفاظ): نفسير الطبرى، والقرطى: سورة القيامة.
 وصحيح البخارى: ك التفسير. وفتح البارى (٤٨١/٨).

وقد نظَر إليه الراغب فقال: الوزر الملجأ الذي يلجأ إليه من الجبل: ﴿كلا لا وزر﴾. (المفردات).

ونراه اعتبر الدلالة المعجمية، وهو فى الآية أقرب إلى المهرب والملاذ من هول القيامة: ﴿يقول الإنسان يومئذ أين المفر \* كلا لا وزر \* إلى ربك يومئذ المستقر ﴾. صدق الله العظيم.

\* \* \*

# ٣٠ - ﴿نَحْبِهِ ﴾ :

وسأل نافع عن قوله تعالى : ﴿قَضَىٰ نَحْبَه﴾

فقال ابن عباس: أجله الذي قُدر له. واستشهد بقول لبيد بن ربيعة (١): ألا تسألانِ المرءَ ماذا يحاولُ أنَحْبٌ فيُقضَى أم ضلالٌ وباطلُ (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية الأحزاب ٢٣:

﴿ مِنَ المؤمِنينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللهَ عَلَيْهِ، فَمِنْهُم مَّن قَضَىٰ نَحْبَهُ، وَمِنْهُم مَّن قَضَىٰ نَحْبَهُ،

وحيدة في القرآن، صيغة ومادة.

تفسير النحب بالأجل، اقتصر عليه الفراء في معنى الآية وحكاه «ابن سيده» في (المحكم) عن الزجاج. وفسره البخارى في آية الأحزاب بالعهد (ك التفسير) ونقل فيه ابن حجر عن أبي عبيدة قال: أي نذره. والنحب أيضا النفس، والخطر العظيم. وقال غيره: النحب في الأصل النذر، ثم استعمل في آخر كل شيء. وأسند عن الحسن في الآية: قضى أجله على الوفاء والتصديق. وتعقبه (فتح الباري

<sup>(</sup>١) الشاهد، في ديوان لبيد، وهو من شواهد رسالة الغفران. وفيها تخريجه. ط الذخائر.

٣٦٦/٨) وقال ابن الأثير: النحب النذر، كأنه ألزم نفسه أن يصدق أعداء الله في الحرب وقيل: النحب الموت. كأنه يلزم نفسه أن يقاتل حتى يموت. (النهاية)

ومن معانى النحب، والنحيب: في اللغة، أشد البكاء، وحشرجة السعال، والموت، والأجل (المحكم) والذي في (الأساس) النحب: النذر..، ومن المجاز: قضى نحبه: مات، كأن الموت نذر في عنقه.» وربما كان أصل النحيب حشرجة السعال، فكان منه حشرجة الموت، والنحيب على الموق، ومن حتمية قضاء الأجل، جاء استعمال النحب في النذر. والله أعلم.

#### ٦٨ - ﴿مرَّة﴾

قال : يا أبن عباس، أخبرنى عن قول الله عز وجل : ﴿ ذُو مِرَّةٍ فَاسْتَوى ﴾ قال أبن عباس : ذو شدة في أمر الله . وهو جبريل عليه السلام . واستشهد له بقول نابغة بنى ذبيان :

قد كنت أقرِيه إذا ضافنى وهنًا قِرَى ذى مرَّة حازم (١) من (ك، ط) بزيادة: وهو جبريل عليه السلام؛ عما في (تق)

= الكلمة من آية النجم ٦:

﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَىٰ \* عَلَّمَهُ شَدِيدُ القُوَىٰ \* ذُو مِرَّةٍ فَاسْتُوىٰ \* وَهُوَ بِالأَفْقِ الأَعْلَىٰ \* .

وحيدة الصيغة في القرآن، وأما مادتها فأكثر ما جاء منها: مَرَّةٌ، في ثلاثةعشر موضعًا، ومثناها في خمسة مواضع، وجمعها في موضع واحد.

وجاء الفعل من المرور إحدى عشرة مرة، واسم فاعل «مستمر» مرتين؛ وأفعل

<sup>(</sup>١) اكتفى في (تق) بالشطر الثاني، ووقع في مطبوعته:

<sup>\*</sup> وهنا ترى ذى مرة حازم \* تصحيف ولم أجده فى ديوان النابغة.

التفضيل من المرارة، في آية القمر: ﴿وَالسَّاعَةُ أَدْهِي وَأُمَرُّ ﴾.

-وتفسير ذى مِرَّة، بذى شدة فى أمر الله، هو من قبيل الشرح والتقريب. ودلالة الشدة جاءت من استعمال العربية لإمرار الحبل، بمعنى كرر فتله فأحكمه. ونُقل إلى الإحكام المجازى فى المِرَّة. . كما نُقل الصبر من النبات المر، إلى احتمال المكاره والصبر عليها.

\* \* \*

# ٦٩ - ﴿الْمُعْصِراتِ﴾

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿وَأَنْزَلْنَا مِنَ المُعَصِّرَاتِ﴾.

فقال: السحاب يعصر بعضها بعضاً فيخرج الماء من بين السحابتين. واستشهد بقول نابغة بني ذبيان:

تَجُرُّ بها الأرواحُ من بينِ شمال ٍ وبين صَبَاه بِالمعصِراتِ الدوامِس<sup>(۱)</sup> (ص، ط، تق)

= الكلمة من آية النبأ ١٤:

﴿ وَأَنْزَلْنَا مِنَ المُعْصِرَاتِ مَاءً ثُجَّاجًا \* لِنُخْرِجَ بِهِ حَبًّا وَنَبَاتًا \* وَجَنَّاتَ أَلْفَاقًا ﴾.

وحيدة الصيغة في القرآن. وجاء من مادتها:

العَصْر، بمعنى الزمن، في آية العصر.

والعَصْر بمعناه اللغوى في عصر الخمر، بآية يوسف ٣٦:

﴿إِنْ أَرَانَ أَعْصِرَ خَراً ﴾ ومعها آية يوسف ٤٩:

﴿ثُمْ يَأْتُ مِنْ بَعِدُ ذَلِكُ عَامٍ فَيِهِ يُغَاثُ النَّاسُ وَفِيهِ يَعْصُرُونَ﴾. والإعصار في آية البقرة ٢٦٦: ﴿فأصابِها إعصارُ فِيهِ نَارٍ فَاحْتَرَقْتَ﴾.

 <sup>(</sup>١) لم أجد الشاهد في ديوان النابخة الذبياني - ط بيروت. وليس فيه قصيدة على هذا الروى. ووقع في طبعة
 (تق): وبين صباها المعصرات الدواضي.

تفسير المعصرات بالسحاب يعصر بعضها بعضاً فيخرج الماء من بين السحابتين، هو من قبيل الشرح، ولا نرى ضرورة لقيد المعصرات بسحابتين بل تكفى دلالتها على ما تعتصر من مطر وما تجود به من عصارة السحب تُخرج حبًا ونباتاً وجنات ألفافاً. و «الراغب» لم يحدد سحابتين، بل فسر المعصرات بالسحائب التى تعتصر بالمطر أى تغص، وقيل: التى تأتى بالإعصار (المفردات).

والعصر في كل صيغه واستعماله، يرجع إلى أصل دلالته على الضغط لاستخلاص العصارة. استعملته العربية حسيًا في عصر العنب ونحوه. ومنه «أعصر خمراً» على المجاز، والمعصرة: آلة العصر، والمعصرة: مكانه. والعواصر: ثلاثة أحجار كانوا يعصرون بها العنب. وسميت السحب الممطرة معصرات، لما تعتصر من المطر. وأعصر القوم: أمطِروا. كما أطلق الإعصار على الربح الشديدة تسوق السحب.

وتسمية الدهر عصراً، ملحوظ فيه أنه يستخلص عصارة الإنسان بالضغط والابتلاء والمعاناة. وأخذه «الراغب» من نفاية ما يُعصر. وليس الوجه. وما نقله في المعصرات من قول بأنها تأتى بالإعصار، لا يؤنس إليه سياق الآية في المن بإخراج الحب والنبات وجنات ألفافاً بالمعصرات، مع الاستعمال القرآني لإعصار فيه نار أصاب جنةً من نخيل وأعناب فاحترقت. كما لا يعين عليه مألوف استعمال العربية للإعصار: الربح العاتية، وللمعصرات: السحب الممطرة.

\* \* \*

#### ٧٠ - ﴿عَضُد﴾

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿سنشدُ عضدُك﴾. فقال ابن عباس: العضد، المعين الناصر، واستشهد بقول نابغة بني ذبيان(١):

<sup>(</sup>٤) من (ك، ط) وفي (تق): قول نابغة. ولم أجده في طبعة ببروت من ديوانة..:

في ذِمَّةٍ من أبي قابـوس منقذةٍ للخائفين ومَن ليست له عَضُدُ (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية القصص ٣٥ خطاباً لموسى عليه السلام:

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّى قَتلتُ منهم نَفسًا فَأَخَافُ أَن يَقتلُونِ \* وَأَخِى هُرُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنْ لَسَانًا فَأَرْسُلُه مَعِى رِدْءًا يُصَدِّقُنِى، إِنِّى أَخَافُ أَن يُكَذَّبُونِ \* قَالَ سَنشُدُّ عَضُدَكَ بأخِيكَ ونجعلُ لكما سُلطاناً فلا يَصِلُون إليكما، بِآياتِنا أَنتُما ومَنِ اتَّبعكما الغَالِبونَ \* ﴾

ومعها آية الكهف ٥١، في إبليس وذريته:

﴿ مَا أَشْهَدتُهُم خَلْقَ السَّمُواتِ وَالأَرضِ وَلاَ خَلقَ أَنفسِهم ومَا كُنْتُ مُتَّخِذَ المَضِلِّينَ عَضُدًا

وهما كل ما في القرآن من المادة.

وتفسير العضد بالمعين والناصر قريب. وذكر «الراغب» استعارة العضد للمعين، كاليد، وأصله ما بين المرفق إلى الكتف (المفردات)

وذلك فى الاستعمال المجازى للعضد، فى المؤازرة والتقوية، كأنه أعانه بعضده. كما استعمل الظهير فى نحو ذلك، كناية عن التقوية والمؤازرة كأنه أسنده بظهره، والساعد كأنه قواه بساعده. قال القرطبى فى تفسير الآية: أى نقويك به وهذا تمثيل، لأن قوة اليد بالعضد، قال طرفه: (١)

بَنِي لُبَيْنِي لَسَتُمُ بِيَدٍ إِلَّا يَداً لِيسَتْ لَهَا عَضَدُ ويقال في دعاء الخير: شد الله عضدك. وفي ضِده: فتَّ في عضدك. (الجامع ٢٨٧/١٣)

ومن هذا الاستعمال المجازى، جاء التعاضد والتظاهر والمساعدة، في معنى المساندة والتقوية. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) أنشده ابن فارس في (المقاييس) وأبوالعلاء لأوس بن حجر، وروايته عندهما، كالديوان \* أبني لبيني \* (الصاهل والشاجح: ٤٦٧ذخائر)

# ٧١ - ﴿ فِي الْغَابِرِينَ ﴾

قال: فاخبرني عن قول الله عز وجل: ﴿إِلَّا عَجُوزاً فِي الْغَايِرِينَ﴾ فقال: عجوز في الباقين. واستشهد بقول عبيد بن الأبرص:

ذهبوا وخَلَفني المَحَلِّفُ فيهمُ فكأنني في الغابسرين غَسرِيبُ (ك، ط، تق،

الكلمة من آيتي الشعراء ١٧١ والصافات ١٣٥ في امرأة لوط عليه السلام : ﴿ وَالْحَيْنَاهُ وَاهْلَهُ أَجْمَعِينَ \* إِلّا عَجُوزًا في الغَابِرينَ ﴾ .
 ﴿ إِذْ أَنْجَيْنَاهُ وَأَهْلَهُ أَجْمَعِينَ \* إِلّا عَجُوزاً فِي الْغَابِرِينَ ﴾ .

ومعها ﴿من الغابرين﴾ في السياق نفسه، من آيات: الأعراف ٨٣، الحجر ٦٠، النمل ٥٧، العنكبوت ٣٣، ٣٣

وفيها عدا هذه الصيغة، لم يأت من المادة في القرآن إلا «غَبَرةٌ» في آية عبس:

﴿ وَوُجُوهُ يومِيْدٍ عَلَيْهَا غَبَرَةٌ \* تَرْهَقُهَا قَتَرَةٌ \* أُولَئِكَ هُم الكَفرَةُ الفَجَرَةُ ﴾

وتفسير الغابرين بالباقين، قاله الفراء أيضا في معنى آية الشعراء وأتشد في معناه بيت الحارث بن حلزة:

لا تكسمع الشُولَ بِأَغْبَارِهَا إِنْكَ لا تدرى مَنِ الناتِجُ (٢٨٢/٢) لا تكسمع الشُولَ بِأَغْبَارِها إِنْكَ لا تدرى مَنِ الناتِجُ (٩٧/٥٨) لكن الأصمعي قال في (الأضداد): الغابر الباقي، والغابر: الباقي والماضي، قال أبوحاتم السجتاني في أضداده: ومن الأضداد، الغابر: الباقي والماضي، ومن شواهده قول العجاج:

فيا وَنَى محمد مذ أَنْ غَفَرْ لهُ الإِلهُ مامضى وما غَبَسَرُ

ويبدو الفرق بين «الغابرين» والباقين، في أن الفرآن لم يستعمل «الغابرين» إلا في سياق هذا الحديث عن امرأة لوط وقومه الفاسقين. وأما البقء فيأتي أن

القرآن نقیض النفاد والفناء، فیما یبقی عند الله من عمل صالح، وما عند الله خیر وأبقی (طه ۱۳۱) وفیما یخلد.

﴿ويبقىٰ وجهُ ربك ذو الجلال والإكرام﴾ الرحمن ٢٧ ﴿ وَالاَخْرَةُ خَيْرُ وَأَبْقَىٰ ﴾. الأعلى ١٧ ﴿ وَاللَّهُ وَمَا عَنْدُ اللهُ بَاقِ ﴾ النحل ٩٦ ﴿ وَمَعُهَا: ١٣١ ﴿ وَلَيْعَلَّمُنَ أَيُّنَا أَشَدُ عَذَابًا وَأَبْقَىٰ ﴾ طه ٧١ ومعها: ١٣١ ﴿ وَالْبَاقِياتَ الصالحات خير عند ربك ثوابًا ﴾ ومعها مريم ٢٦ وهو ٨٦.

﴿وجعلنا ذريتَه همُ الباقين﴾ الصافات ٧٧ ﴿وجعلها كلمةً باقيةً في عَقِيهِ﴾ الزخرف ٢٨ ﴿وَبقية مما ترك آلُ موسىٰ﴾

ولا يقرب أن نفهمها بمعنى: غبر، فهل يحتمل (فى الغابرين) أن يكون بمعنى: فى الباقين، أو بمعنى فى الماضين الدابرين؟ فى تفسير القرطبى لآية (الشعراء ١٧١) عن قتادة: غبرت فى عذاب الله عز وجل، أى بقيت. وأبو عبيدة يذهب إلى أن المعنى: من الباقين فى الهرم، أى بقيت حتى هرمت.

والعربية تستعمل الغابر فيمن بقى وطال عمره، مأخوذاً من الغبرة البقية في الضرع. والغبار ما يبقى من النقع المثار. ويذهب «الراغب» في المفردات، إلى أن الباقى قيل له غابر «تصوراً بتخلف الغبار عن الذي يعدو»

وأراه من الغبرة البقية، أوْلى.

#### \* \* \*

# ٧٢ - ﴿لكيلا تأسَوْا﴾

قال: فأخبرن عن قول الله عز وجل: ﴿لكيلا تأسَوْا عَلَىٰ ما فَاتَكم﴾ قال: يقول، لا تحزنوا. قال: وهل كانت العرب تعرف ذلك؟

قال: نعم، أما سمعت بقول لبيد بن ربيعة حيث يقول(١):

قليل الأسنى فيها أتى الدهرُ دونه كريم النَّفَا حلو الشمائل معجبِ

(ظ، فی الروایتین، طب)

والمسألة في (تق، ك، ط) في:

(فلاتأس) قال: لا تحزن، وشاهده

بيت امرئ القيس<sup>(۲)</sup>

وقوفًا بها صحبى على مُطِيِّهم يقولون لاتهلكْ أسى وتجمل

= الكلمتان من آية الحديد:

﴿ لِكَبْلا تَأْسَوْا عَلَىٰ مَا فَاتَكُم وَلاَ تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُم، وَاللَّهُ لاَ يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورِ \*﴾ - ٢٣

وآيتي المائدة:

﴿ قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَة عَلَيْهِم أَرْبَعِينَ سَنَةً يَتِيهِونَ فِي الأَرْضِ ، فَلاَ تأسَ عَلَى القَوم الفَاسِقينَ \* ﴾ ٢٦

﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الكَتَابِ لَسْتُم عَلَىٰ شَيْءٍ حَتَّى تُفِيمُوا التَّوْراةَ والإِنجيلَ وَمَا أُنْزِلَ البِّكُم من رَبِّكُم، وَلَيزِيدَنَّ كَثيرًا مِنْهُم ما أُنزِلَ إليكَ مِنَ رَبِّكَ طُغْيانًا وكُفْرًا، فلا تَأْسَ عَلَىٰ القَومِ الكافرينَ \* ﴾ - ٦٨

ومعهما آية الأعراف ﴿ فكيف آسَىٰ عَلَىٰ قُومٍ كَافِرِينَ ﴾ - ٩٣

فى معنى آية الحديد قال الفراء: أى لا تحزنوا (٣٧٣) وفى آية المائدة قال أبوعبيدة فى المجاز: أى لا تأسّ ولا تجزع. والأسى الحزن. يقال أسى يأسى، وأنشد للعجاج: وانحلبت عيناه من فرط الأسى \* وللشاعر - طرفه \* يقولون

 <sup>(</sup>١) الديوان، بشرح الطوسى: ٨ قَال: أي متجمل في حزنه. والنثا حسن الثناء عليه. والشمائل الطباع وأحدها شمال.

<sup>(</sup>٢) من لا ميته المعلقة.

لاتهلك أسمَّ وتجلِد \* (۱۷۱/۱) وبالحزن فسر الطبرى آية الحديد عن ابن عباس. وعنه أيضا قال: الصبر عند المصيبة والشكر عند النعمة (۱۳٥/۲۷) ونحوه مافى الكشاف، وجامع القرطبى وأنشد: \* يقولون لا تهلك أسى وتجمل \* (۲۵/۱۷) وفسر «الراغب» الأسى بالحزن، وقال: وحقيقته اتباع الفائت بالغم. وأصله من الواو لقولهم: رجل أسوان أى حزين.

وتفسير الأسى بالحزن قريب، وفيه مع هذا القرب، أن الأسى يكون على مافات، والحزن قد يكون على حاضر أو آت: ﴿فلا يحزنك قولهم﴾ ﴿إنى لَيحزنُني أن تذهبوا به وأخاف أن يأكله الذئبُ﴾ ﴿تولُّوا وأعينهُم تفيضُ منَ الدمع حزنا ألا يجدوا ما ينفقون﴾ صدق الله العظيم.

\* \* \*

## ٧٣ - ﴿يَصدِفون﴾

قال: یا ابن عباس، أخبرنی عن قول الله عز وجل: ﴿یَصْدِفُون﴾ (۱) قال: یعرضون عن الحق، نَزَلت فی قریش. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول أبی سفیان بن الحارث بن عبد المطلب: عجبتُ لِحِلْمِ اللهِ عنا وقد بدا له صَدْفُنا عن كلِّ حقٌ مُنزَّل (۲) عجبتُ لِحِلْمِ اللهِ عنا وقد بدا له صَدْفُنا عن كلِّ حقٌ مُنزَّل (۲) من (ك، ط) مع (تق)

= الكلمة من آيتي الأنعام:

﴿انْظُرْ كَيْفَ نُصرِّفُ الآياتِ ثُمَّ هُمْ يَصْدِفون ﴿﴾ ٤٦

﴿ فَمَنْ أَظُلُمُ مِمَّنَ كَذَّبَ بِآياتِ اللهِ وصَدفَ عنها، سَنَجْرِى الَّذِينَ يَصْدِفُونَ عَنْ آياتِنا سُوءَ العَذَابِ بِمَا كانوا يَصْدِفون \* ﴾ - ١٥٧

<sup>(</sup>١) في طبعة تق: [يصدفوك] تحريف.

<sup>(</sup>٢) في تق: قول أبي سفيان: \*عجبت لحكم الله فينا \*

ومعها من المادة الصَّدفانِ في آية الكهف ٩٦، في ذي القرنين: ﴿حَتَّىٰ إِذَا سَاوَىٰ بَيْنَ الصَّدفَيْنِ قَالَ انْفُخُوا﴾

وتفسير «يصدفون» به ويعرضون عن الحق» هو من قبيل الشرح للكلمة في سياقها، وإن كان الصدف لمطلق الإعراض، وفيه ملحظ شدة وصلابة في الصدف والنفور، يأتيه من أصل استعماله اللغوى في الصدف: صلابة في خف البعير، يميل به في المشى. والصَّدَفُ بفتحتين جانب الجبل الماثل. وغلاف اللؤلؤ يصد عنه الأذى بصلابته. ونقُل إلى الصَدَف مجازاً، في الصدّ وشدة النفور.

\* \* \*

# ٧٤ - ﴿تُبسَلُ﴾

وسأل نافع عن قوله تعالى ﴿أَن تُبْسَلَ﴾

فقال ابن عباس: تُحبَس. واستشهد بقول زهير(١):

وفارقَتْكَ بِرَهنِ لافكاكَ له يومَ الوداع فقلبى مُبسَلٌ غَلِقًا (تق) زاد في (ك، ط): تحبس بما كسبت، في النار

= الكلمة من آية الأنعام ٧٠، خطاباً للنبى عليه الصلاة والسلام: 
﴿ وَذَرِ الذَينَ اتَّخَذُوا دِينَهُم لَعِباً وَهُوا وغَرَّتُهُمُ الحِياةُ الدَنيا، وذَكِّر بهِ أَن تُبْسَلَ نفسٌ بَا كَسَبْ ليس لها مِن دُونِ اللَّهِ وَلِيُّ ولاَ شفيعٌ وإن تَعدِلْ كلَّ عَدْلُ لا يُؤخذُ منها، أولئك الذينَ أَبْسِلُوا بِمَا كَسَبوا لهم شرابٌ مِّنْ حَميم وعذابُ أليمٌ بِمَا كانوا يكفرون ﴾.

وليس في القرآن من المادة، غير الفعلين في هذه الآية، مبنيين للمجهول. معنى «أن تبسل» عند الفراء: أي ترتهن قال: والعرب تقول: هذا عليك

<sup>(</sup>١) من قافيته في مدح هرم بن سنان (الديوان ٣٣ ط الثقافة المصربة) وروايته : \* فأمسى الرهن قد غلقا\* .

بسل، أى حرام (١/٣٣٩) وهو فى الأضداد لابن الأنبارى يقال: للحلال والحرام (٦٣/٣٠) وفى مجاز أبى عبيدة: «أن تُبْسَلَ» أى ترتهن وتسلم. . [الآية]: ﴿أُولئكُ الذِّينَ أَبْسَلُ﴾ (١٩٤/١).

الأقرب في البسل أن يكون، من حبس ارتهان حرموا به الثواب كما قال الراغب، ومنه قولهم للمحروم والمرتهن مبسل.

\* \* \*

# ٧٥ - ﴿أَفَلَتْ﴾

وسأل ابن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿ فلما أَفَلَتُ ﴾

فقال ابن عباس: زالت عن كبد السماء. وشاهده قول كعب بن مالك:

فتغيَّر القمر المنير لفقدِه والشمسُ قد كُسفَتْ وكادت تأفُّلُ

= الكلمة من آية الأنعام ٧٨، في إبراهيم عليه السلام:

﴿ فَلَمَّا جَنَّ عليه الليلُ رأى كَوْكَبًا قال هذا ربى، فلَمَّا أَفَلَ قال لاَ أُحِبُّ الآفِلينَ \* فلما رأى القمرَ بازعًا قال هذا ربّى، فلمَّا أَفَل قال لئن لم يَهْدِن ربّى لأكونَنَّ منَ القوم الضَّالِّين \* فلمَّا رأى الشمسَ بازِغةً قال هذا ربي هذا أكبرُ، فلما أَفَلَتْ قال يَا قوم إنّى برىءٌ مِمَّا تشركون ﴾.

وفيما عدا هذه الآيات، لم ترد المادة في القرآن الكريم.

وتفسير أفول الشمس بزوالها عن كبد السماء، هو من قبيل الشرح على وجه التقريب، فلا يفوتنا معه لمح ما في الأفول من دلالة الغروب. والقرآن لم يستعمله إلا في النيرات: الكوكب والقمر والشمس، إذ يغيب ضوؤها في مغيب الغروب. وفي مجاز القرآن لأبي عبيدة: «فلما أفل» أي غاب (١٩٩/١) وفي الغريبين للهروى: «لا أحب الأفلين» أي التي تغيب، يقال أفلت النجوم إذا غابت (١٩٥/١) ولعله منقول من الأفل: المرضع ذهب لبنها،

#### ٧٦ - ﴿الصريم﴾

قال: فأخبرني عن قول الله عز وجل: ﴿فأصبحت كالصريم﴾

قال: كالليل المظلم.

قال: وهل كانت العرب تعرف ذلك؟ قال: نعم أما سمعت بقول النابغة وهو قول:

لا ترجروا مكفهً رَّا لاكفاء له كالليل يَخْلِطُ أصراما بأصرام (۱) من (ظ، في الروايتين، طب) وفي (تق ك، ط) قال ابن عباس: كالذاهب. واستشهد له بقول الشاع:

غدوت (٢) عليه غدوةً فوجدته قعوداً لديه بالصريم عواذله = الكلمة من آية القلم ٢٠:

﴿إِنَّا بَلَوْنَاهُم كَمَا بَلَوْنَا أَصْحَابَ الجَّنَّةِ إِذْ أَقْسَمُوا لَيَصْرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ \* وَلَا يَستثنونَ \* فَطَافَ عليها طَائِفٌ مِن ربِّكَ وهُمْ نَاثِمون \* فأصبحتْ كالصّرِيمِ \* ﴾

تأويل الصريم بالذاهب قد يراد به المصروم. وتأويله في رواية (ظ، طب) مثل ما قاله الفراء في معنى الآية: كالليل الأسود. وقال ابن قتيبة في تأويل المشكل: أي سوداء كالليل لأن الليل ينصرم عن النهار، والنهار ينصرم عن الليل (باب المقلوب) ولعل هذا وجه عد من الأضداد: يقال لليل وللنهار: صريم، لأن كل واحد منها ينصرم من صاحبه. فأصبحت كالصريم. معناه كالليل الأسود قال زهير: غدوت عليه \* البيت (الأضداد لابن الأنباري).

<sup>(</sup>١) الديوان: ٢٢١ وروى الأصمعي: أز تزجروا.

 <sup>(</sup>۲) وقع في مطبوعة (تق): \* غدوة عليه \* تصحيف. والشاهد من لامية زهير في مدح حصن بن حذيفة بن
 بدر الفزازى \*صحا القلب عن سلمى وأقصر باطله\*. ورواية الديوان:

<sup>«</sup>بكرت عليه». وعلى هامشه: ويروى \*غدوت عليه\* (١٤٠) وشرح المعلقات للتبريزي: ص٧ط المنبرية

وكذلك ذكره الأصمعى في (الأضداد) وقال: ومن الصريم الليل قوله تعالى: ﴿فأصبحت كالصريم﴾ أى كالليل. وفي (الأضداد لأبي حاتم السجستاني): والصريم الليل إذا تصرم من النهار، والنهار إذا تصرم من الليل، والصريم أيضا المصروم، وعن أبي عمرو الشيباني، وأنشد بيت زهير: يريد الليل.

وأسند الطبرى عن ابن عباس، قال: الليل المظلم. وعنه أيضا: كالرماد الأسود وعن سفيان: كالزرع المحصود، فالصريم بمعنى المصروم.

والراغب فسر الصرُّم بالقطيعة. وقال في الآية:

قيل: أصبحت كالأشجار الصريمة، أى المصروم حملها. وقيل كالليل، أى صارت سوداء لاحتراقها (المفردات) وكذلك فسر ابن الأثير والصرم بالجدع والقطع (النهاية).

ونرى دلالة القطع فى الصرم. وفى الهجر والقطيعة، وفى الصرم: البت، والصارم: القاطع، ومعنى الآية يقوى بالقطع، دون الذهاب، من حيث لا يطمئن السياق على تأويل: إذ أقسموا ليذهبن بها... فأصبحت كالذاهب... والله أعلم.

\* \* \*

٧٧ - ﴿ تَفْتَأُ

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿ تَفتأَ ﴾

فقال ابن عباس: لا تزال. وشاهده قول الشاعر:

لعمرك ما تفتأ تذكر خالداً وقد غاله ما غال تُبَّعَ من قَبْلُ(١) (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية يوسف ٨٥ في حديث إخوته لأبيه:

<sup>(</sup>١) كذا في (الإتقان) والذي في (معجم غريب القرآن): عن الإِتقان:

<sup>\*</sup> وقد غاله ما غال من قبل تُبع \* دون إشارة إلى وجه هذا العدول عن رواية الإتقان.

﴿ قَالُوا تَاللَّهِ تَفْتَأُ تَذْكُرُ يُوسُفَ حَتَىٰ تَكُونَ حَرَضًا أَوْ تَكُونَ مِنَ الْهَالِكِينَ ﴾ وحيدة في القرآن، صيغة ومادة. وتأتى «حرضا» في المسألة (١٢٧)

وتفسيرها بمعنى: لا تزال، قاله الفراء كذلك فى معانى الفرآن (٢/٥٥) والبخارى فى كتاب التفسير (سورة يوسف) وحكاه ابن حجر عن أبى عبيدة. وروى الطبرى من طريق ابن أبى نجيح عن مجاهد؛ تفتأ، أى لا تفتر عن حبه، وقيل معنى تفتأ تزال، فحذف حرف النفى (فتح البارى)، (٢٥١/٨)

وقال «الراغب»: «هي من أخوات «ما زال» تلتقى معها في كونها مع النفى من أفعال الاستمرار».

والظاهر أن جمهرة النحاة والمفسرين حملوها على تقدير حرف لا محذوف. صرح بذلك نصر الهوريني في حاشيته على القاموس:

قوله: «أى ما تفتأ، كذا في سائر النسخ، والصواب: لا تفتأ، كما قدره جميع النحاة والمفسرين».

ولا نقف هنا عند الخلاف في الحرف المحذوف المقدر: ما تفتأ، أو لا تفتأ، وإنما الذي يُعْنينا هو تقدير حرف نفي محذوف.

وفى «سر الحرف» بالمبحث الثانى من هذا الكتاب، سبق النظر فى هذا الحرف الذى قدروه محذوفاً من آية يوسف. حملا لفعل «تفتاً»: على: لاتزال. وهدى التدبر إلى أن «فتئ » تفيد الاستمرار مستغنية عن حرف النفى، فنقول: فتئ يفعل كذا، أى استمر يفعله. وليس الأمر كذلك مع «زال»: تفيد الاستمرار بحرف النفى، فإذا زال عنها النفى كانت تامة، وأفادت معنى الزوال والذهاب.

كها في آيات: فاطر ٤١ وإبراهيم ٤١، ٤٦

وكقلك برح وانفك، يفيدان الاستمرار مع النفى، فيلحقان ب: لا زال، فإذا زال عنها النفى، فهما فعلان تامان على أصل معناهما في البراح والانفكاك.

وتظل آية ﴿تفتأ تذكر يوسف﴾ على وجهها في البيان القرآني مفيدة معنى الاستمرار مستغنية عن تقدير حرف نفي محذوف. والله أعلم.

\* \* \*

۷۸ - ﴿إملاق﴾

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿خَشْيَةَ إملاق﴾ فقال ابن عباس: مخافة الفقر. واستشهد بقول الشاعر:

وإنى على الإملاق ياقوم ماجدً أُعِدُّ لأضيافي الشواءَ المصَهبَّا<sup>(۱)</sup> (تق، ك، ظ)

= الكلمة من آية الإسراء ٣١:

﴿ولا تَقْتُلُوا أُولادَكُم خشَيْةَ إِملاقٍ نحنُ نرَزقُهم وإِيَّاكُم﴾ ومعها آية الأنعام ١٥١:

﴿ولا تقتلوا أولادَكم مِنْ إملاقٍ نحن نرزقُكم وإيَّاهم﴾ وليس في القرآن غيرهما، من المادة.

فسرها البخارى فى آية الإسراء بالإنفاق، وقال: يقال: أنفق الرجل أملق، ونفق الشيء ذهب (ك التفسير) قال ابن حجر: كذا ذكره هنا، والذى قاله أبو عبيدة فى «ولا تقتلوا أولادكم من إملاق» أى من ذهاب مال.. وفى قوله تعالى «خشية إملاق» أى فقر. (فتح البارى) ٢٧٥/٨.

وتفسير الإملاق بالفقر، على ما يبدو من قربه، فيه أن القرآن لم يستعمل الإملاق إلا في هذا الموضع بخاصة، على حين استعمل الفقر والفقير والفقراء اثنتي عشرة مرة، لا يحتمل أن يقوم سياقها بالإملاق، في مثل الصدقات «للفقراء

<sup>(</sup>١) لم أقف على قائله. وفي (الأساس): ومن المجاز شربوا الصهباء وأكلوا المصهب وهو اللحم المختلط بالشحم (ص هـ ب) وفي الصحاح: المصهب: صفيف الشواء. وبالضاد: لحم مضهب، شوى ولم يبالغ في نضجه.

والمساكين..» التوبة ٦١، البقرة ٢٧١، ٢٧٣ - والفيء ﴿للفقراء المهاجرينِ الذينِ أخرجوا من ديارهم وأموالهم﴾ الحشر ٨.

﴿إِنْ يَكُونُوا فَقُرَاءَ يُغْنِهِمُ الله مِنْ فَضَلَهُ ﴿ النَّوْرِ ٣٢. وَكَذَلْكُ فِي آيَاتَ: ﴿ إَحَلْتَ لَكُم بَهِيمَةَ الْأَنْعَامِ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْبَائِسِ الْفَقِيرِ ﴾ - الحج ٢٨.

﴿ أَنتُمُ الْفَقْرَاءُ إِلَى اللهِ ﴾ - فاطر ١٥ ﴿ وَاللهُ الْغَنَّى وَأَنتُمُ الْفَقْرَاءَ ﴾ محمد ٣٨.

والعربية تستعمل الملق في غسل الثوب، ورضاع الصغير أمَّه. والمالَقُ ما يملس به الحارثُ الأرضَ المثارة، ومن التمليس جاء الملق بمعنى التلطف، وأن تعطى باللسان ما ليس في القلب.

فهل يكون الإملاق بمعنى الإنفاق، يمتص المال كما يملق الصبى أمه؟ وابن الأثير» يذهب إلى أن الإملاق إنفاق ينفد به المال، قال: وأصل الإملاق الإنفاق، يقال أملق ما معه إملاقًا، وملقه ملقًا إذا أخرجه من يده ولم يحبسه، والفقر تابع لذلك، فاستعملوا لفظ السبب في موضع المسبب حتى صار به أشهر. (النهاية)

وعلى هذا، يكون وجه التقريب في تفسير الإملاق بالفقر، أنه إنفاق يئول إلى فقر.

وقد ألمح معه من بعيد، احتمال أن يكون البيان القرآنى فى إيثاره لفظ الإملاق فى نهى الآباء عن قتل أولادهم حشية إملاق، قد اتجه إلى لمس عاطفة الأبوة فيهم، بالكلمة التى ألفوا استعمالها فى رضاع الولد الصغير أمه. والله أعلم.

\* \* \*

#### ۷۹ - ﴿حدائق﴾

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿حدائق﴾.

فقال ابن عباس: البساتين. واستشهد بقول الشاعر:

بلاد سقاها الله أمَّا سهولُها فقَضْبُ ودُرُّ مُغْدقٌ وحدائقُ (تق) (ك، ط) والسؤال فيهما في قوله تعالى: «حدائق وأعنابا»

= الكلمة من آيات:

النبأ ٣٢ : ﴿إِنَّ لِلمُتَّقِينَ مَفَازًا \* حداثِقَ وأَعْنَابًا \* وَكَوَاعِبَ أَتَرَابًا ﴾

عبس ٣٠ : ﴿ فَأَنْبَتنا فيها حَبًّا \* وعِنبًا وقضْبًا \* وَزَيتُونًا وَنَخْلًا \* وَحَدَائِقَ عَبِسَ ٣٠ عَلَمُهُ ا

النمل ٦٠ : ﴿ فَأَنبِتنا بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَا كَانَ لَكُم أَن تُنبِتوا شَجَرَها﴾.

وليس في القرآن من المادة، غير هذه الكلمات الثلاث.

واضح أن تفسير الحدائق بالبساتين، هو من التفسير بمعرَّبٍ من لغة أخرى. فالبستان فارسى معرب، ولم يستعمله القرآن.

والعربية تستعمل الحديقة، فيها يُحدِق به بناء، من شجر أو نخل. ثم شاع إطلاقه على القطعة من النخل توسعًا بملحظٍ من إحداقه بها. وذهب «الراغب» في المفردات، إلى أنها سُميت حديقة تشبيهًا بحدقة العين في الهيئة وحصول الماء فيها.

\* \* \*

### ٨٠ - ﴿مُقِيتًا﴾

قال: فأخبرني عن قول الله عز وجل: ﴿على كلِّ شيءٍ مقيتا﴾

قال: قادرا. قال: وهل كانت العرب تعرف ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت بقول «أحيحة بن الجلاح»(١) حيث يقول:

<sup>(</sup>۱) فى (وق، تق، ك، ط) لأحيحة بن الجلاح، وفى طب: للنابغة. وليس فى ديوانه. وفى شواهد الطبرى والكشاف: للزبير ابن عبدالمطلب، وللزبير، أو لأبى قيس بن رفاعة،، فى (اللسان: مقت) وغير منسوب فى مقاييس اللغة، والمخصص. وانظره فى شواهد الكشاف، آخر المجلد الرابع: ص١٩.

وكنت على مَسَاءتِه مقيتا<sup>(١)</sup> (ظ، فى الروايتين، طب) وفى (وق): قال قادراً. وفى (تق، ك، ط) قادرا مقتدرا

= الكلمة من آية النساء ٨٥:

وَذِي ضِغن كففتُ النفس عنه

﴿ مَن يَّشْفَعْ شَفَاعَة حَسَنةً يَكُن لَهُ نَصِيبٌ مِنها، ومَن يَّشْفَعْ شَفَاعَةً سَيِّئةً يَكُن لَهُ كِفْلٌ مَنهَا، وكان الله عَلَىٰ كلِّ شيءٍ مُقيتًا ﴾

وحيدة الصيغة في القرآن الكريم، ومعها من مادتها «أقوات» جمع قوت، في آية فصلت: ﴿ وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُواتُها ﴾ - ١٠

واللغويون والمفسرون على أن «مقيتا» من قوت، وربطها الفراء في معنى الآية بالقوت، قال: المقيت المقدر والمقتدر، كالذي يعطى كل رجل قوته ( $\Lambda \cdot / 1$ ) وقال أبو عبيدة في الآية: أي حفيظا محيطا، قال اليهودي ( $^{(7)}$ ) في غير هذا المعنى:

ليت شعرى وأشعرن إذا ما قرَّبوها مطوية ودُعِيتُ أَلِيَ الفضلُ أم على إذا حوس بتُ إنى على الحسابِ مُقيت

ونقل الطبرى من اختلاف أهل التأويل فيه: حفيظا، عن ابن عباس، شهيدا عن مجاهد، وفي رواية عنه: حسيبا. وعن السدى وغيره: قديرا. والصواب قول من قال: معنى المقيت القدير، وذلك فيها ذكروا بلغة قريش وينشد للزبير بن عبدالمطلب: \*وذى ضغن البيت \* قال: وأما المقيت في بيت اليهودى، وأنشد بيتى السموءل، فإن معناه: فإنى على الحساب موقوف، وهو من غير هذا المعنى (١١٨٥).

وذكر أبو حيان في البحر الأقوال في تأويل الكلمة بآية النساء، وقال: «وهذه أقوال متقاربة» لا ستلزام بعضها معنى بعض و «لأن القوت يمسك النفس

<sup>(</sup>١) انفرد في (طب) برواية الشطر الثاني \* وإني في مساءته مقيت \*

<sup>(</sup>٢) يعنى السموءَل: وانظر تخريج البيتين على هامش مجاز القرآلة لأبي عبيدة (١٣٥/١).

ويحفظها» كما قال الزمخشري والراغب. وابن فارس في (المقاييس: قوت).

ولعل تأويل مقيت بمقتدر، أقرب إلى سياق الآية. وإن لفت إلى فرق بين الكلمتين، أن «مقيتا» وحيدة في القرآن، على حين كثر مجيء قادر: نكرة ومعرفة، مفردًا وجمعًا (١٤ مرة) وقدير: اسمًا لله تعالى وصفة (٤٥ مرة) ومقتدر: مفردًا أربع مرات ومرة بصيغة الجمع «فإنا عليهم مقتدرون».

وهذا الفرق الواضح في الاستعمال، يبُقى لكلمة مقيت دلالة اتصال بمادتها: القوت، منقولة إلى الاقتدار عن طريق هذا المعنى الخاص، كما في معانى الفراء.

قال ابن فارس فى مادة (قوت): القاف والواو والتاء أصل صحيح يدل على إمساك وحفظ وقدرة على الشيء من ذلك قوله تعالى: ﴿وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلُّ شَيءٍ مَقْيتًا﴾.

وأنشد شاهد المسألة: \* وكنت على مساءته مقيتا \*. غير منسوب. (مقاييس اللغة)

\* \* \*

# ٨١ - ﴿لاَيَشُوده﴾

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿وَلَا يُتُوده﴾

فقال ابن عباس: لا يثقله، واستشهد بقول الشاعر:

يعطى المئينَ ولا يؤوده حملها محض الضرائب ماجد الأخلاق (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية الكرسي:

` . عَ كُرْسِيَّه السَّمْوَاتِ والأَرْضَ، وَلاَ يَتُودُهُ حِفْظُهُمَا، وَهُوَ العَلِيُّ العَظِيمِ . البقرة ٢٥٥.

وحيلة في القرآن، صيغة ومادة.

فسرها الطبرى كذلك بـ لا يثقله. ومعه مما روى أهل التأويل: لا يكثر عليه. لا يعز عليه وقال القرطبى: لا يثقله، عن ابن عباس وغيره. آده الحمل أثقله. وفي (س) من المجاز: آدنى هذا الأمر، بلغ منى المجهود والمشقة.

ولا يفوتنا مع ذلك أن القرآن استعمل الثقل نحو أربعين مرة، إما على أصل معناه في الوزن والموازين والمثقال، وإما في الأثقال حسية ومعنوية.

ولعل الفرق بين الثقل والأود، أن الوزن أصل فى معنى الثقل، وأما الأود ففيه معنى العوج والمشقة، لاحتماله أو لإقامة اعوجاجه. والله أعلم.

#### \* \* \*

#### ۸۲ - ﴿سَرِيًا﴾

قال: فأخبرنى عن قول الله عز وجل: ﴿قد جعل ربُّكِ تحتك سريا﴾ ما السرى؟ قال: هو النهر الصغير. قال: وهل كانت العرب تعرف ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت بقول لبيد بن ربيعة؟ وهو يقول:

فتوسَّطاً عرضَ السرِى وصَدَّعا مسجورة متجاورًا أقلامها (۱) في الروايتين. وزاد في الأولى بالإسناد عن ابن عباس، قال: أما سمعت قول القائل:

سَلْمٌ تَرى الدالِيَ منه أَزْوَرَا إذا يعِجُّ في السرى هرهرا<sup>(٢)</sup> وفي (تق): السرى النهر الصغير. زاد

<sup>(</sup>١) من معلقته، وضمير المثنى للحمار والأتان.

ورواية الديوان : \* متجاورا قُلاَمها \* ومثلها في شواهد الطبرى والكشاف والقرطبي والبحر، في تفسير الآية. والقلام نبت، قيل هو القصب (شرح التبريزي)

<sup>(</sup>٢) في شواهد القرطبي: ﴿ إِذَا يَعَبُّ فِي السَّرِيُّ هُوهُرا ﴾

فى (ك، ط): وهو الجدول أيضًا وشاهده فيها:

سهلُ الخليقة<sup>(١)</sup> ماجد ذو نائل

مشل السرى تمده الأنهار وأورده ابن الأنبارى فى غير المسائل فأسند عن الحسن - البصرى، أي سعيد - أنه تلا الآية وقال: كان والله سريا. يعنى عيسى عليه السلام فقال له خالد بن صفوان: يا أبا سعيد، إن العرب تسمى الجدول سريا. قال: صدقت (وق: فقرة ١١٤).

= الكلمة من آية مريم ٢٤:

﴿ فَنَادَاهَا مِن تَحْتِهَا أَلَّا تَحْزَن قَدْ جَعلَ رَبُّكِ تحتكِ سَرِيًّا ﴾ (٢) وحيدة الصيغة في القرآن.

ومعها من مادتها جاء فِعل السَّرَى مضارعًا في آية الفجر ﴿واللَّيْلِ إِذَا يَسْرِ﴾ وفعل الإسراء ماضيًا في آية الإسراء: ﴿سبحان الذي أسرى بعبده﴾ وجاء فعل الأمر منه خمس مرات، كلها من الأمر الإلهى للنبيّ لوط في آيتي هود ٨١ والحجر الأمر منه خمس مرات، كلها من الأمر الإلهى للنبيّ لوط في آيتي هود ٨١ والحجر موسى في آيات طه ٧٧ والشعراء ٥٣ والدخان ٢٣ : ﴿أَنْ أَسْرِ بِأَهْلِكَ ﴾ : ﴿فَأَسْر بِأَهْلِكَ ﴾ .

تفسير السرى بالنهر الصغير، والجدول هو المعروف من كلام العرب (معانى القرآن للفراء، في الآية، والوقف والابتداء: ١١٤، وشرح التبريزي للشاهد من معلقة لبيد، ومعاجم اللغة) لكنه في آية مريم عليها السلام، أحد الأقوال في

<sup>(</sup>١) وقع في مطبوعة (تق): [سهل الخليفة]

 <sup>(</sup>٢) (مِن تحتِها) قراءة نافع وحمزة والكسائي، وحفص عن عاصم. وقرأ الباقون: (مَنْ تحتَها) (التيسير
 للداني: ١٤٨).

تأويلها. ومعه مما روى الطبرى من اختلاف أهل التأويل: أنه نهر عبسى، عن ابن عباس. وعنه أيضا: الذي كان تحت مريم حين ولدته – عليهما السلام. وهو بهر بالسريانية عن مجاهد والضحاك، والجدول الصغير بالقبطية عن سعيد بن جبير.

وقيل: هو عيسى نفسه، عن الحسن وغيره. قالوا: لو كان النهر لكان إنما يكون إلى جنبها، لا: من تحتها. والقولان فى (مفردات الراغب، وجامع القرطبى والبحر لأبى حيان) ولعلهما من اختلاف القراء الأئمة فى قراءة الآية.

والشواهد من الشعر، صريحة في معنى النهر أو الجدول. وكون النهر من تحتها، فيه منحظ اخفاء في استعمال القرآن، والعربية، للسَّرى والإسراء. قد يؤنس إنى دلالة السرى، بمعنى النهر الصغير والجدول، أن دُلَّت عليه مريم عليها السلام، من حيث لم تتوقع، مع سياق الآيات في الأكل من رطب النخلة، والشرب. قال تعالى: ﴿ فَحَمَلْتُهُ فَانْتَبَدَتْ بِهِ مَكَانا قَصِيًا \* فَأَجَاءَهَا المحَاضُ إلى حِدْع النَّلَةِ النَّلَةِ وَالنَّ يَالَيْتَني مِتُ قَبْلَ هذا وكُنتُ نَسُيًا مُنْسِبًا \* فَنَادَاهَا مِنْ تَحْتِها ألاَّ تَحْزَني قد جعل ربُّكِ تحْتَكِ سَرِيًا \* وهُزِّى إلَيْكِ بِجدْع النَّلَة تُسَاقِطْ عَلْيكِ رُطَبًا جَنِيًا \* فَكُلِي واشْرَبي وَقَرِّى عَيْنًا \*

ولعل ملحظ الخفاء، هو الفرق الدقيق بين سرى، لم تأت غير مرة واحدة، والنهر والأنهار، وقد جاءا في القرآن الكريم خمسين مرة. والله أعلم

\* \* \*

#### ٨٣ - ﴿ دِهَاقًا ﴾

قال: فأخبرني عن قول الله عز وجل: ﴿وَكَأْسَا دِهَاقًا﴾

قال ابن عباس: ممتلئة. قال: وهل كانت العرب تعرف ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت بقول خِدَاش بن زهير:

أتانا عامرٌ يرجو قِرَانا فأتْرعنا له كأسًا دِهاقًا<sup>(۱)</sup>
(ظ، في الروايتين، وفي (تق): ملاء
وفي (ك، ط): الكأس الخمر،
والدهاق الملآن

= الكلمة من آية النبأ ٣٤:

﴿إِنَّ للمُتَّقِينَ مَفَازًا \* حَدَائِقَ وَأَعْنَابًا \* وَكُواعبَ أَتْرَابًا \* وَكَأْسًا دِهَاقًا > وحيدة في القرآن، صيغة ومادة.

وتفسير دهاق بممتلئة، كها عند الجمهرة من اللغويين والمفسرين، أو مفعمة كها قال «الراغب» في (المفردات) مترعة كها في (الكشاف) على ما يبدو من قربه، يُلحظ معه أن البيان القرآني خصَّ «كأسًا دِهَاقًا» بذلك المقام في نعيم المتقين بدار الخلد، على كثرة استعماله لمادة ملأ: فعلاً سبع مرات، ومصدرًا مرة، واسم فاعل للجمع مرتين.

ويغلب أن تأتى على اختلاف صيغها في سياق خاص، كآية الكهف ١٨ ﴿لَوِ اطَّلَعْتَ عَلَيْهِم لَوَلَّيْتَ مِنْهُمْ فرارًا وَلَلِئتَ منهم رُعْبًا﴾

والوعيد كآية آل عمران ٩١:

﴿ إِنَّ الذينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَهُمْ كُفَّارٌ فَلَن يُقْبَلَ مِنْ أَحَدِهِم مِلُ الأَرْضِ ذَهبًا وَلَو الْمُتَدَى بِهِ، أُولٰئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ وَمَا لَهُم من ناصِرِينَ ﴾

أو النذير بعذاب المجرمين في جهنم، وما يملئون به بطونهم من طلع شجرة الزقوم، بصريح آيات:

الأعراف ١٧: خطابًا لإبليس: ﴿ قَالَ اخْرُجْ مِنْهَا مَدْءُومًا مَدْحُورًا، لَمَنْ تَبِعَكَ مِنْهُم لأَمْلأَنَّ جَهَنَّمَ منكم أجمعين ﴾ ومعها آيات: هود ١١٩، السجدة ١٣، صَ ٨٥

(١) وقع في مطيوعة الإتقان: [... يرجو قرأنا فأنزعنا له] ولم ينسب الشاهد فيها ولا في (ك، ط). ق ٣٠ : ﴿ يَوْمَ نَقُولُ لَجَهَنَّمَ هَلِّ امْتَلَّاتِ وَتَقُولُ هَلَ مِن مَّزِيدٍ ﴾

الواقعة ٥٣ : ﴿ ثُم إِنَّكُم أَيُّهَا الضَّالُونَ المُكَذِّبُونَ \* لأَكُلُونَ مِن شَجَرٍ من زَقُّوم \* فَمالئونَ مِنها البطونَ \* فَشَارِبُونَ عَلَيه مِنَ الحَمِيمِ \* فَشَارِبُونَ شُرِبِ الهيم ﴾ ومعها آية الصافات ٦٦

ثم إن العربية تتصرف في مادة (ملأ) على سعة، خلافا للدهق الذي قلما يستعمل إلا في كأس دهاق، وأدهقت الكأس، والحوض. فلعل بين المادتين فرق عموم وخصوص. والله أعلم.

\* \* \*

### ٨٤ - ﴿ كُنُودِ ﴾

قال: فأخبرن عن قول الله عز وجل: ﴿إِنَّ الْإِنسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودَ﴾ ما الكنود؟ قال: الكفور. قال: وهل كانت العرب تعرف ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت بقول أبي زُبَيْد الطائى:

إِنْ تَفُتْنِي [فلم] أَطِبْ عنك نفسًا غيرَ أَن أُمَنَّى بدَهرٍ كُنَودِ (ظ) في الروايتين. وفي (تق) كنود للنعم، وهو الذي يأكل وحده ويمنع رفده. زاد في (ك، ط): ويجيع عبده. وشاهده في الثلاثة، قول الشاعر:

شكرتُ له يومَ العكاظِ نوالَه ولم أكُّ للمعروفِ ثَمَّ كَنُودا

\* \* \*

# ﴿إِنَّ الْإِنسَانَ لِرَبِّهِ لَكُنُودٌ \* وَإِنَّهُ عَلَىٰ ذَٰلِكَ لَشَهِيدٌ \*﴾

نقل فيها الفراء فى (معانى القرآن):قال الكلبى، وزعم أنها لغة فى كندة وحضرموت: لكنود: لكفور بالنعمة. وقال الحسن: لوام لربه يعد المسيئات وينسى النعم (٣/٥٨٣)

وتأويلها فى المسألة، رواه الطبرى، والقرطبى وأبو حيان، عن ابن عباس وغيره، ورووا فيه حديث أبى أمامة الباهلى عن النبى صلى الله عليه وسلم، قال: (الكنود هو الذى يأكل وحده ويمنع رفده ويضرب عبده) وعن ابن عباس مرفوعا بلفظ: (من نزل وحده ومنع رفده وجَلَد عبده) – أخرجها الحكيم الترمذى فى نوادر الأصول.

وعن ابن عباس أيضا أنه قال: الكنود بلسان كندة وحضرموت: العاصى، وبلسان ربيعة ومضر: الكفور، وبلسان كنانة: البخيل السيىء الملكة (الطبرى، والزمخشرى، والقرطبى، وأبو حيان)

والمعاني متقاربة، وفي (مفردات الراغب) أنه الكفران بنعمة الله.

والأرجح أنها ترجع إلى الأرض الكنود: تعصى على الزرع فلا تنبت، فهى عاصية وبخيلة، ثم كثر استعماله فى الكافر بالنعمة، لا يؤدى حقها، وذلك أسوأ البخل. وقريب منه: الجحود بمعنى نكران الجميل والمعروف.

وأقرب معانيها إلى آية العاديات، أنه الجحود والكفران بنعمته تعالى، والله أعلم (١).

\* \* \*

## ٥٥ - ﴿يُنْغِضُونَ﴾

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿فَسَيُنغِضُونَ إليكَ رءوسَهم ﴾ فقال ابن عباس: يحركون رءوسهم استهزاءً. واستشهد بقول الشاعر:

<sup>(</sup>١) قدمتُ شرح الآية في سياق سورتها، بالجزء الأول من (التفسير البياني): سورة العاديات.

أَنْنَغِضُ لَى يَومِ الفَخَارِ وقد ترى خيولا عليها كالأسود ضواريا<sup>(۱)</sup> (تق) (ك،ط) وفيها: استهزاءً «برسول الله صلى الله عليه وسلم»

= الكلمة من آية الإسراء ٥١: خطابًا للنبي عليه الصلاة والسلام في الظالمين من قومه:

﴿ وَقَالُوا أَئِذَا كُنَّا عِظَامًا وَرِفَاتًا أَئِنَا لَمَبِعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا \* قُلْ كُونُوا حِجَارةً أَوْ حَدِيدًا \* قُلْ كُونُوا حِجَارةً أَوْ حَدِيدًا \* أَوْ خَلْقًا مِمًا يكبرُ في صدوركم، فَسَيقُولُونَ مَن يعيدُنا قُلِ الَّذَى فَطَرَكُم أَوَّلَ مَرَّة، فَسَيُنْ فِضُونِ إليكَ رُءُوسَهم وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هُوَ، قُلْ عَسَىٰ أَن يَكُونَ قَرِيبًا ﴾.

وحيدة في القرآن صيغة ومادة.

وتأويلها في المسألة بتحريك الرأس استهزاء، رواه الطبرى بإسناده عن ابن عباس وقتادة. وتأويلها عنده: فسيهزون لك رءوسهم برفع وخفض، وكذلك المنغض في كلام العرب إنما هو حركة ارتفاع ثم انخفاض، أو انخفاض ثم ارتفاع ولذلك سمى الظليم نغضا لأنه إذا عجل المشى ارتفع وانخفض وحرك رأسه. وهو قريب من قول الفراء في معانى القرآن.

فالإنغاض بمعنى التحريك، من التقريب الذى لا يفوتنا معه ما لم يفت الفراء والطبرى والراغب من ملحظ اضطراب الحركة وارتجافها فى النغض والإنغاض، فليس كل تحرُّكِ إنغاضًا. . . بل الاهتزاز والاضطراب أصل فى دلالة النغص (مقاييس اللغة).

ويقوى المعنى إذا فهمنا الآية بهذا الملحظ من الارتجاف والاضطراب حين يصك سمعهم البرهانُ المفحم: ﴿قُلْ كُونُوا حِجارةً أو حديدًا \* أَوْ خَلْقا مما يَكْبُرُ فَى صُدُورِكم، فسيقولون مَن يُعيدُنا قُل الذي فَطَركم أول مَرَّة ﴾.

وتخونهم الطمأنينة، فينم عنها إنغاضٌ رءوسهم، وإن لجوا في العناد:

<sup>(</sup>١) في مطبوعة (تق): (كالأسور ضوريًا) بالراء، تصحيف.

﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هُوَ، قُلْ عَسَىٰ أَن يكونَ قَرِيبًا ﴾ صدق الله العظيم.

٨٦ - ﴿يُهْرَعُونَ﴾

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿ يُهْرَعُونَ إِلَيْهُ ﴾.

فقال ابن عباس: يقبلون إليه بالغضب. وشاهده قول الشاعر:(١)

أتَوْنا يُهرعُون وهُمْ أسَارَى نَسوقُهمُ عَلَى رغمِ الأنوف (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية هود ٧٨

﴿ وَلَمَّا جَاءَتْ رُسُلُنَا لُوطًا سِيءَ بِهِم وضَاقَ بِهِم ذَرْعًا وَقَالَ هٰذَا يُومٌ عَصِيبٌ \* وَجَاءَهُ قَوْمُهُ يُهْرَعُونَ إِلَيْهِ وَمِن قَبْلُ كَانُوا يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ، قَالَ يَا قَوْمِ هٰؤلاء بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ فَاتَّقُوا اللهَ وَلاَ تُحْزُونِ فِي ضَيْفِي ٱلَيْسَ مِنْكُمْ رَجُلٌ رَشِيدٌ ﴾ هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ فَاتَّقُوا الله وَلاَ تُحْزُونِ فِي ضَيْفِي ٱلَيْسَ مِنْكُمْ رَجُلٌ رَشِيدٌ ﴾

ومعها آية الصافات ٧٠، في الظالمين الضالين:

﴿إِنهُمَ أَلْفُوا آباءهم ضالين \* فهِم علىٰ آثارِهم يُهرَعون \* ولقد ضلَّ قبلَهم أكثرُ الأوَّلِينَ ﴾.

وليس في القرآن غيرهما من المادة.

ولعل قيد الغضب في التفسير المروى عن ابن عباس، احتراز من قوله: يقبلون إليه. وفي الإقبال ملحظ قبول. وكذلك قيده اللغويون بالرعدة أو الضعف والحوف، وإن لحظ فيه معنى المشى في سرعة واضطراب. الهراع كغراب، مشى في اضطراب، وسرعة وأقبل يهرع بالضم. وأُهِرع فهو مُهرَع: قال ابن السكيت في باب الجبن وضعف القلب: «وجاء قومه يهرعون إليه» إهراعا وهي الرعدة إذا باب الجبن وضعف القلب: «وجاء قومه يهرعون إليه» إهراعا وهي الرعدة إذا ذهبت عقولهم (تهذيب الألفاظ ١٨١). ونقل القرطبي في تفسير الآية: قال الكسائي والفراء وغيرهما من أهل اللغة: لايكون إهراع إلا إسراعا مع رعدة. وأنشد بيت مهلها.

البيت لمهلهل، وفى شعراء الجاهلية: نقودهم على رغم الأنوف \* وهى الرواية فى تفسير الطبرى والقرطبى
 وأبى حيان لآية هود.

والمهروع: المجنون يصرع، والمصروع من الجهد (س، ق)

و الراغب، من السوق بعنف وتخويف، قال: هرَع وأهرَع، ساقه سوقا بعنف وتخويف، قال: هرَع وأهرَع، ساقه سوقا بعنف وتخويف، قال تعالى: يهرعون إليه – المفردات.

وإن كان سياق آية هود في قوم لوط، يفهم أنهم ما جاءوه يهرعون إليه غاضبين أو خائفين، وإنما يهرعون إليه في جنون الشهوة. لفعل السيئات مع ضيفه.

كما أن سياق آية الصافات، أقرب إلى أن يعطى أنهم على آثار آبائهم «يهرعون» تقليدًا أهوج ومتابعة حقاء طائشة.

وفى الكلمة حس السرعة مع الاضطراب والعنف وطيش الاندفاع، وبناؤه للمجهول، فى آيتى هود والصافات، يعطيه دلالة هذا الاندفاع غير الإرادى كأنهم يساقون بعنف مغلوبين على أمرهم بشهوة فسقهم، أو بتقليدٍ أعمى ومسايرة طائشة على آثار آباء لهم ضالين.

وكذلك الشاهد من قول الشاعر:

\* أتونا يُهرعون وهم أساري \*

لا يشهد للإقبال بالغضب، وإنما هو اضطراب أسارى مغلوبين على أمرهم يساقون إلى الأسر على رغم الأنوف.

\* \* \*

٨٧ - ﴿الرِّفْدُ المرْفُود﴾

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿بئس الرفدُ المرفودُ﴾

فقال ابن عباس: بئس اللعنة. بعد اللعنة واستشهد بقول نابغة بني ذبيان(١):

لا تقلوفني بِركُن لا كَفاء له وإن تأثَّفك الأعداء بالرفد (وق، ك، ط) وفي (تر): بئس

اللعنة .

<sup>(</sup>١) لم ينسبه في (تن) ووقع فيها [رن تأسفك] وهو كها في (وق، ك، ط) للنابغة، من دائيته: يادرمبة بالعلياء فالسند \* ورواية الديوان كها هنا، وفي شرحه: تأثفك اجتمعوا حولك مثل الأثافي من القدر. والرفد وحدها رفدة، يرفد بعضهم بعضا.

= الكلمتان من آية هود ٩٩، في فرعون وملئه:

﴿ يَقدمُ قَوْمَهُ يَوْمَ القِيَامَةِ فَأُورَدَهُم النَّارَ، وبِئُسَ الوِرْدُ المَوْرُود \* وأُتبِعُوا في هٰذه لعْنةً وَيَوْمَ القِيامَةِ، بِئْسَ الرِّفْدُ المَرْفُودُ ﴾.

وحيدتان في القرآن، صيغة ومادة.

وتأويلها في المسألة، باللعنة بعد اللعنة، مستفاد من التصريح بلعنةٍ أُتبعوها في هذه، ويَومَ القيامة.

والرفد فى العربية الصلة والعطاء، يقال: رَفَدَه، وصله وأعطاه، والرفودُ الناقة لا ينقطع لبنها، والرافدان: نهرا دجلة والفرات. والترافد: التعاون، ومنه الرفادة، كانت لقريش فى الجاهلية يترافدون فيها لطعام الحاج فى الموسم.

وملحظ التتابع يفهم في آية هود من لعنة في هذه ويوم القيامة، مع سياق الآية قبلها: ﴿يقدم قومه يوم القيامة فأوردهم النار، وبئس الورد المورود﴾.

\* \* \*

#### ۸۸ - ﴿تُنبِيب﴾

وسأل ابن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿غَيرَ تَتبيب﴾.

فقال ابن عباس: تخسير. واستشهد بقول بشر بن أبي خازم:

هُمُ جَدَعُوا الأنوف فأوْعَبُوها<sup>(۱)</sup> وهمْ تركوا بنى سعدٍ تَبابِا (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية هود ١٠١ بعد الآية في المسألة السابقة:

﴿ ذَلَكُ مِن أَنْبَاءِ القُرَىٰ نَقُصُّهُ عَلَيكَ مِنْهَا قَائْمٌ وحَصِيدٌ \* وما ظلمناهم ولكن

<sup>(</sup>١) فى مطبوعة تق: [هم جذعوا الأنون فأوعبوها] وفى (ك، ط) فأوهنوها \* وقوله: تبابا \* رواية ابن الشجرى فى مختاراته. ورواية الديوان، تحقيق د. عزة حسن للشطر الثانى:

وهم تسركسوا بنى سسعمد يسابا
 قال فى شرحه: «أوعبوها، استأصلوها. وبنو سعد، بن زيد مناة. واليباب الخراب». وليس محل الشاهد.

ظَلَمُوا أَنفُسِهُم، فَمَا أَغَنتُ عَنهُم آلَهُتُهُم التي يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ شيءٍ لَمَّا جَاءَ أُمرُ رَبِّكَ وَمَا زَادُوهُم غَيرَ تَتْبِيبٍ﴾.

وحيدة الصيغة في القرآن، وجاء في مادتها:

الفعل الثلاثي ماضيًا في آية المسد ١: ﴿ تَبَّت يَدَا أَبِي لَمْ وَتَبُّ ﴾. وتبأب في آية غافر ٣٧:

﴿ وَكَذَٰلِكَ زُيِّنَ لِفرعونَ سَوءُ عَمَلَهِ وَصُدَّ عَنِ السَّبِيلِ ، وَمَا كَيْدُ فَرَعُونَ إِلَّا فَي تَبَابِ ﴾ .

وهذا كل ما في القرآن من المادة.

وتأويل التتبيب بالتخسير، تقريب لا يفوتنا معه أن القرآن لم يستعمله إلا في لعنة الضلال، وأما الخسر فقد يحتمل الخسارية المادة، نقيض الربح، في التجارة ومثلها. ومنه في القرآن ثلاث آيات مع الوزن والكيل (المطففون ٣، والرحمن ٩، والشعراء ١٨١) ومنه نقل إلى الخسر المجازى في المعنويات، وإلى المعنى الدينى فيمن خسروا الدنيا والآخرة، وهو الغالب في الاستعمال القرآني (١).

ومن معانى التّب فى العربية: النقص والخسار، والهلاك. وإليه ذهب ابن الأثير في حديث أبي لهب: «تبّا لك، ألهذا جمعتنا؟» قال: التب الهلاك وهو منصوب بفعل مضمر متروك الإظهار (النهاية) وأورده ابن السكيت في باب الدعاء على الإنسان بالبلاء والأمر العظيم (تهذيب الألفاظ) وتبب على القوم دعا عليهم بالتب الإنسان بالبلاء والأمر العظيم (تهذيب الألفاظ) وتبب على القوم دعا عليهم بالتب (س).

والعربية قلما تستعمل التب إلا في الهلاك، والتبوب، كالتنور: المهلكة، وما انطوت عليه الأضلاع من ضغن أو هم، وتقول: تبًا له أى سُحقًا وهلاكا. ولا أعرف أنها استعملت التب في الخسارة المادية أو التعامل التجارى. وهذا الملحظ، في الفرق بين الخسر والتب، يجلوه البيان القرآن في استعماله للكلمتين يظن أنها تترادفان فتفسر إحداهما بالأخرى. والله أعلم.

<sup>(1)</sup> نظر استقراء لاستعمال القرآني للخسر، في تفسير سورة العصر، بالجزء الثاني من (النفسير البياني).

#### ٨٩ - ﴿ مَيْتَ لك ﴾ :

قال: أخبرني عن قول الله تعالى: ﴿هَيْتُ لَكَ ﴾(١)

قال: هلم لك، قال فيه أَحَيْحَةُ بنُ الجَلاجَ (٣):

به أحمى المُضَافَ إذا دعانى إذا ما قيل للأبطال هَيْتَا (وق) وفي (تق) قال ابن عباس: تهيأت لك.

زاد في (ك، ط): قم فاقض حاجتي.

= الكلمة من آية يوسف ٢٣ في امرأة العزيز:

﴿ وَرَاوَدَتُهُ التَّى هُوَ فِي بَيْتَهَا عَن نَفْسِهِ وَغَلَقْت الأَبُوابَ وَقَالَتْ هَيْتَ لَكَ، قالَ مَعاذَ اللهِ، إِنَّهُ رَبِّى أَحسنَ مَثْواي، إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ ﴾.

وحيدة في القرآن، صيغة ومادة.

وتفسير ابن عباس، كأنه على قراءة من قرأ: هِيتُ لك، بالكسر أى تهيأت. وفسره الراغب فقال: هيت، أى تهيأت (المفردات).

ولم يذكر الفيروزابادى: هيت، في المهموز، والذي قاله فيه: (الهيئة) الهيء وإلهيء الدعاء إلى الطعام والشراب، ودعاء الإبل للشرب...

وأما كلمة : هيت، فجاء بها في حرف التاء، لا الهمزة. وذكر فيها كسر أوله

<sup>(</sup>١) قرأ نافع، وابن ذكوان - عن ابن عامر - (هَيْتَ) بفتح الهاء والتاء، وبغير همز، وقرأ ابن كثير: (هِئت) بكسر الهاء والهمزة. وقرأ باقي السبعة: هَيْت) بفتح الهاء، وبغير همز (التيسير للداني).

 <sup>(</sup>۲) في (تق): أحيحة الأنصارى، وتصحف في (ك، ط) وانظره رضى الله عنه، في الاصابة: القسم الأول من حرف الهمزة.

قال: وهَيت لك، مثلثة الآخر وقد يكسر أوله، أى هلم. والهيت الغامض من الأرض.

على أنهم نقلوا في تفسير آية يوسف عن ابن عباس، والحسن: هيت كلمة سريانية تدعوه إلى نفسها. وقال السدى: معناها بالقبطية: هلم لك. قال أبوعبيد: كان الكسائى يقول: هى لغة لأهل حوران وقعت إلى أهل الحجاز: معناه: تعال. وبه قال عكرمة. وقال مجاهد وغيره: هى لغة عربية تدعوه بها إلى نفسها وهى كلمة حث وإقبال.

(جامع القرطبي: سورة يوسف)١٦٤/٩

\* \* \*

#### ۹۰ - ﴿عَصِيبِ﴾

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿يوم عصيب﴾.

فقال ابن عباس: شديد. ولما سأله نافع: وهل تعرف العرب ذلك؟ أجاب: نعم، أما سمعت قول الشاعر:

همُ ضربوا قوانسَ خَيلِ حُجْرِ<sup>(۱)</sup> بجنبِ السِّدُهِ في يـوم عَصيبِ (تق، ك)

= الكلمة من آية هود ٧٧:

﴿ وَلَمَّا جَاءَتْ رُسُلُنا لُوطًا سِيءَ بهم وضَاق بهم ذَرْعًا وقال هٰذا يومٌ عصيبٌ ﴾ . وحيدة الصيغة في القرآن.

ومن مادتها، جاءت كلمة «عُصْبة» أربع مرات في آيات: يوسف ٨، ١٤ والنور ١١ والقصص ٧٦.

وتأويل «عصيب» بشديد في المسألة، هو ما في جمهرة كتب التفسير، وأورده

 <sup>(</sup>١) في مطبوعة الإتقان: [هم ضربوا فونس نحل حجر] وفي (ك) \* بجنب الرد \* ولم ينسبه فيهما، والقوانس، جمع قونس: أعلى الرأس. وانظر جنب الرد، وجنب الرده، في حرف الراء من بلدان ياقوت، مع ديوان بشر أبن أبي حازم: ٢٦ ط دمشق ١٩٦٠.

ابن السكيت في باب نعوت الأيام في شدتها (ته ٤٢٢) وكذلك فسره «الراغب» فقال: يوم عصيب، شديد. يصح أن يكون بمعنى فاعل وأن يكون بمعنى مفعول، أي يوم مجموع الأطراف. والعصبة جماعة متعصبة متعاضدة. (المفردات).

نظر فى معصوب إلى معنى الجمع فى العصبة. وأما شديد، فوجه التقريب فيه واضح، مع ملحظ من شدة وطأته على العصب بخاصة، فيفترق بذلك عن «شديد» الذى قد يأتي بمعنى قوى وحصين محكم، ومنه فى القرآن آية الحديد ﴿فيه بأسٌ شديد ومنافعُ للناس﴾ وآية هود ٨٠، فى لوط وقومه: ﴿لو أنَّ لى بكم قوةً أو آوى إلىٰ رُكُن شديدٍ﴾

ولا يحتمل مثل هذا السياق، أن يفسر شديد بعصيب: كما لا يحتمله سياق آيات الشدِّ في التقوية والإحكام، كقوله تعالى: ﴿نحن خلقناهم وشددنا أسرهم وإذا شئنا بدَّلنا أمثالهم تبديلاً الإنسان ٢٨ ومعها:

ص ٢٠، في داود عليه السلام: ﴿وشَدَدْنَا مُلكُه وآتيناه الحكمة وَفَصْلَ الْحِطابِ﴾.

طه ٣١: في حديث موسى عليه السلام: ﴿وَاجْعُلْ لِي وَزِيرًا مِنْ أَهْلِي \* هُرُونَ أَخِي، اشْدُدْ بِهُ أَزْرِي \* وأشركُه في أمرى.

قال القرطبي في تفسير يوم عصيب، أي شديد في الشر. مكروه، مجتمع الشر (٧٤/٩).

\* \* \*

#### ٩١ - ﴿مؤصَدَة﴾

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿مؤصدة﴾.

قال ابن عباس: مُطبقة. واستشهد بقول الشاعر:

تحِنُّ إلى أجبال مكة ناقتي ومن دونينا أبواب صنعاء موصَدَه

(تق) وفى (ك، ظ) قال ابن عباس: أبواب النار على الكفار مطبقة. وسقط من (ط).

= الكلمة من آيتى: الهمزة في نار الله الموقدة، نذيرًا لكل همزةٍ لمزةٍ: ﴿ إِنَّهَا عَلَيْهُمْ مَوْضَدَةً \* في عَمَدٍ مُمَّدِّدةً ﴾ ٧(١).

والبلد ٢٠ : ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِنا هُمْ أَصِحَابُ المَشْأَمَة \* عليهم نَارٌ مؤصَّذَةٌ \* ﴾ .

ولم يأت في القرآن من المادة غير هذه الصيغة في الآيتين، ومعها (الوصيد) في آية الكهف١٨: ﴿وَقَصَبُهُم أَيْقَاظًا وهُمْ رُقُودٌ، ونُقَلِّبُهُم ذات اليَمِينِ وذَاتَ السَمال، وكَلْبُهُم بَاسِطٌ ذراعيْهِ بالوصيد، لو اطَّلَعْتَ عَلَيْهُم لَوَلَّيتَ مِنْهُم فِرَارًا ولَمُنْتَ منهم رُعْبًا ﴾.

فسرها ب: مطبقة كذلك، البخارى وأبو عبيدة والفراء. وقيل فيها أيضا: مغلقة، وقيل مبهمة لا يدرى ما داخلها (القرطبى)، يقال: آصدت، وأوصدت إيصادا، وقيل: يجوز أن تكون قراءة موصدة، من آصدت وسهل الهمزة.

وتفسير مؤصدة بمطبقة أولى من مغلقة. ومعنى الإطباق مُستفاد كذلك من لفظ «عليهم» إذ تفيد من الملاصقة والإطباق المباشر ما لا تفيد «فوقهم» لاحتمال أن تكون الفوقية غير ملاصقة ولا مطبقة.

وأما الإيصاد فأصل معناه: الإغلاق المحكم. والعربية استعملت الوصيد للبيت الحصين يُتخذ للمال من حجارة في الجبال. واستوصد في الجبل: اتخذ فيه وصيدًا. ولا نخطئ دلالة الإيصاد على الإغلاق المحكم في الآيات الثلاث للمادة: نار الله الموقدة، مؤصدة على كل هُمزَةٍ لمزة، وعلى الذين كفروا أصحاب المشأمة، وكلب أهل الكهف باسط ذراعيه بالوصيد. وقد لمح «الراغب» معنى الإحكام مع الإطباق، فقال في آيتي الهمزة والبلد: يقال أوصدت الباب أي أطبقته وأحكمته. والوصيد المتقارب الأصول (المفردات).

 <sup>(</sup>١) قرأ حفص وبو عمرو وحمزة في الآيتين: مؤصدة بالهمزة، وحمزة إذا وقف أبدلها واوا. وقرأ الباقون (موصدة) بغير همز (التيسير للداني).

ولم أدر وجه تقارب الأصول في الوصيد، وإنما يفهم من قرب بمعنى الباب الموصد بإحكام. واكتفى «ابن الأثير» بالإغلاق فقال في حديث الغار «فوقع الجبل على باب الكهف فأوصده»: أي سده. يقال: أوصدت الباب وأصدته إذا أغلقته. (النهاية).

ولا نرى الإيصاد مجرد إغلاق، وإنما هو السدّ المحكم والإطباق كما يُفهم من نص الحديث: فوقع الجبل على باب الكهف فأوصده.»

وهُو القريب المتبادر أيضًا في الشاهد من قول الشاعر:

\* ومن دوننا أبواب صنعاء موصده \*(١)

\* \* \*

٩٢ - ﴿يَسأمونَ

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿لا يسأمون﴾

فقال أبن عباس: لا يفترون ولا يمَلُّون، واستشهد بقول الشاعر:

مِنَ الخوفِ لا ذو سأمةٍ من عبادةٍ ولا هو من طول التعبَّد يُجْهَدُ (تق، وبزيادة في (ك، ط): الملائكة لا يفترون ولا يملون عن

العبادة .

= الكلمة من آية فصلت ٣٨:

﴿ فَإِنِ اسْتَكْبَرُوا فَالَّذِينَ عِند رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْأَمُونَ ﴾.

ومعها آيتا، فصلت ٤٩:

﴿ لَا يَسَامُ الْإِنسَانُ مِن دُعاءِ الخَيْرِ وإن مسَّهُ الشَّرُّ فَيَتُوسٌ قَنُوطٌ ﴾

والبقرة ٢٨٢ في كتابة الدُّيْن:

<sup>(</sup>١) خدمت الإيصاد بمزيد تفصيل، في آية الهمزة، الجزء الثاني من (التفسير البياني). والبيت من شواهد الكشاف وجامع القرطبي والبحر المحيط، غير منسوب فيها.

﴿ وَلا تَسْأَمُوا أَن تَكْتُبُوه صَغيرًا أَو كَبيرًا إِلَى أَجلِهِ، ذَلْكُمْ أَقْسَطُ عِنْدَ اللهِ وأَقْوَمُ لِ لِلشَّهادَةِ وأَدْنَىٰ أَلاَّ تَرْتَابُوا﴾ .

وتفسير «لا يسأمون» ب: لا يفترون ولا يملون، وجه التقريب فيه أن في السآمة معنى الملل. قال في (القاموس): سئم الشيء ومنه، كفرح. مل فهو سئوم. وكذلك فسره «ابن الأثير» بالملل في حديث: «إن الله لا يسأم حتى تسأموا» قال: لا يمل حتى تملوا، وهو الرواية المشهورة. والسآمة الملالة والضجر (النهاية)

على ألا يفوتنا في السآمة، معنى الملل مما يتكرر. وهو ما التفت إليه الراغب فقال إنها: الملالة مما يتكرر ويكثرُ لبثه، فعلا كان أو انفعالا قال تعالى: «وهم لا يسأمون وقال: «لا يسأم الإنسان من دعاء الخير» وقال الشاعر زهير بن أبي سلمى:

سئمتُ تكاليفَ الحياةِ ومن يَعِشْ ثمانينَ حَوْلًا، لا أَبَا لْكَ، بَسْأُمِ وَأَمَا الفتور، فيها نُقل عن ابن عباس في تفسير الكلمة، فيأتي نتيجة للسآمة أو مظهرًا لها، من حيث يفتر الإنسان عما سئمه ومله.

\* \* \*

#### ٩٣ - ﴿أَبَابِيلَ﴾

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿أَبَابِيلِ﴾

فقال ابن عباس: ذاهبة وجائية تنقل الحجارة بمناقيرها، فتبلبل عليهم رءوسهم. ولما سأله نافع: وهل تعرف العرب ذلك؟ أجاب: نعم، أما سمعت قول الشاعر: (١)

وبالفوارس مِن وَرْقاءَ قد عَلِموا أحلاسُ خيل على جردٍ أبابيل (تق) زاد في (ك، ط) بمناقيرها، وأرجلها.

<sup>(</sup>١) الشاهد غير منسوب في الثلاثة. وهو للبيد بن ربيعة، ورواية الديوان بشرح ثعلب لعجز البيت.

<sup>\*</sup> إخوان صدق عبي جُرْدٍ أبابيل \*.

= الكلمة من آية الفيل، في أصحابه:

﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ \* تَرْميهِم بِحِجَارةٍ من سِجِّيلٍ \* فَجَعَلَهمْ كَعَصْفٍ مَأْكُولٍ ﴾.

وحيدة في القرآن كله.

لا واحد لها من لفظها، وقيل في واحدها: أبالة بالتخفيف وأبَّالة بالتشديد، وأبول وأبابيل كعجول وعجاجيل، وإيبالة كدينار ودنانير (الفراء، والأزهرى عنه، وتعلب في شرح ديوان لبيد، والهروى في الغريبين)

وقيل إبِّيل كسكين وسكاكين، قياسا لاسماعا. وأبُّول (القرطبي).

قال أبو عبيدة في مجاز القرآن، وذكر الآية: ولم نر أحدا يجعل لها واحدا (٣١٢/٢)

وفسرها البخارى بمتتابعة مجتمعة، عن مجاهد. قال ابن حجر: وصله الفريابي عنه فى قوله: شتى متتابعة (فتح البارى ١٦/٨٥) وقال ثعلب فى شرح ديوان لبيد: متفرقة تأتى من كل وجه يتبع بعضها بعضا.

والعربية كررت الباء واللام فيما فيه ملحظ اضطراب واختلاط، بلبلة الأسِنَّة، أى اختلاطها. وبلبل القوم: هيَّجهم. ومنه البلبلة في عجمة اللسان واضطراب مسلكه في النطق من اختلاط الألسنة، والبلبل: للطائر المعروف؛ ينطق مرددًا الصوت والنغم دون وعي أو إبانة. وفارقت العربية بين الحسى في البلبلة، والمعنوى في البلبال، للهم الشديد يضطرب له البال من اختلاط الوساوس وكثرة الهواجس. وكل ذلك مما يعطى كلمة «أبابيل» حس البلبلة والبلبال، ثم تأخذ من الهواجس. وكل ذلك مما يعطى كلمة «أبابيل» حس البلبلة والبلبال، ثم تأخذ من سياق الآية، ما في شرح ابن عباس من «بلبلة رءوسهم بما تنقل من حجارة».

وإن قصَّرت جملة: تنقل من حجارة، عن التعبير القرآن: «ترميهم بحجارة من سجيل» وقصَّر الشرحُ: تبلبل عليهم رءوسهم، عن التدمير الساحق الماحق، في قوله تعالى: ﴿فجعلهم كعصفٍ مأكول﴾.

فضلا عما لا وجه له من تقييد نقل الحجارة بمناقيرها، والآية أطلقت الرمى من قيد بالمناقير، أو بالأرجل كما في (ك، ط) أو بالمخالب. . . والله أعلم.

\* \* \*

# ٤ ٩ - ﴿ ثَقِفْتُموهُم ﴾

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿ثَقِقْتُمُوهُم﴾.

فقال ابن عباس: وجدتموهم. سأله نافع: وهلٍ تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول حسان:

فِإِمَّا تَثْقَفَنُ بِنِي لُوَيِّ جُلَيْمَةً ﴿إِنَّ قِسَلُهُ مِناءُ

= الكلمة من آيتي: البقرة ١٩١:

﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ الله الَّذِينَ يُقاتلُونَكُم ولا تَعتَدُوا، إِنَّ الله لا يُحِبُّ المُعْتدِينَ \* وَاقْتُلُوهُم حَيْثُ أَخْرِجُوهُم مَنْ حَيْثُ أَخْرِجُوكُم، والفِتْنَةُ المُعْتدِينَ \* وَاقْتُلُوهُم حَيْثُ الْمَسْجِدِ الْحَرامِ حَتَّىٰ يُقاتلُوكُم فيه، فَإِنْ أَشَدُّ مِنَ الْقَتْلِ، ولا تُقَاتِلُوهُم عِنْدَ الْمَسْجِدِ الْحَرامِ حَتَّىٰ يُقاتلُوكُم فيه، فَإِنْ أَشَدُ مِنَ الْقَتْلُومُ وَلَا تُقَاتِلُوكُم فيه، فَإِنْ الْتَهَوا فَإِنَّ الله غَفُورُ رحيم \*. قَاتلُوكُم فاقتلُوهُم كَذَلْكَ جزاء الكافرينَ \* فَإِنِ انْتَهُوا فَإِنَّ الله غَفُورُ رحيم \*.

والنساء ٩١: ﴿ سَتَجِدُونَ آخَرِينَ يُرِيدُونَ أَن يَامِنُوكُم وَيَأْمَنُوا قَوْمَهُم، كُلَّمَا رُدُّوا إِلَى الفِتْنَةِ أُرْكِسُوا فِيهَا، فَإِن لَمْ يَعْتَزَلُوكُمْ ويُلْقُوا إِلَيْكُمُ السَّلَمَ وَيَكُفُّوا أَيْدِيَهُم رُدُّوا إِلَى الفِتْنَةِ أُرْكِسُوا فِيهَا، فَإِن لَمْ يَعْتَزَلُوكُمْ ويُلْقُوا إِلَيْكُمُ السَّلَمَ وَيَكُفُّوا أَيْدِيَهُم وَفُخُذُوهُم وَاقْتُلُوهُم حَيْثُ ثَقِفْتُمُوهم، وَأُولِنَّكُم جَعَلْنَا لَكُمْ عَلَيْهِم سُلطانًا مُبِينًا ﴾

ومعهما الفعل الماضى مبنيًا للمجهول في آيتي: آل عمران ١١٢ في الفاسقين من أهل الكتاب ﴿ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذِّلَّةُ أَيْنَ ما ثُقِفُوا﴾.

والأحزاب ٦١: في المنافقين والذين في قلوبهم، مرض والمرجفين في المدينة ﴿مَلْعُونِينَ أَيْنَمَا ثُقِفُوا أَخِذُوا وَقُتِّلُوا تَقْتِيلًا﴾

وجاء الفعل مضارعًا، في آيتي:

الأنفال ٥٧ : ﴿ الَّذِينَ عَاهَدْتَ مِنْهُمْ ثُمٌّ يَنْقُضُونَ عَهْدَهُم فَى كُلِّ مرَّةٍ وهُمْ

لا يَتَّقُونَ \* فَإِمَّا تَثْقَفَنَّهُمْ فِي الحَرْبِ فَشَرِّدْ بِهِم مَّن خَلْفَهُمْ لَعَلَّهُم يَذَّكُّرُونَ ﴾.

والممتحنة ٢: ﴿ يَأْتُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخِذُوا عَدُوًى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِياءَ تُلْقُونَ إِلَيْهِم بِالمَوَدَّة وقد كَفَرُوا بِمَا جاءكم مِنَ الحقِّ، يُخْرِجُونَ الرَّسُولَ وإيَّاكم أَن تُومِنُوا بِالله رَبِّكُم إِن كُنْتُمْ خَرَجْتُمْ جِهَادًا فِي سَبِيلِي وَابِتِغَاءَ مرضاتي، تُسِرُونَ إِلَيْهِمْ بِالمُودَّة وأَنا أَعْلَمُ بِمَا أَخْفَيْتُم وما أَعْلَنْتُم، وَمَن يَفْعَلُهُ مِنْكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ \* إِن يَثْقَفُوكُم يَكُونُوا لَكُمْ أَعْدَاءً ويَبْسُطُوا إِلْيُكُم أَيْدِيَهُم وأَلسنَتَهُم بِالسُّوءِ، وَوَدُّوا لَوْ تَكْفُرُونَ ﴾.

وهذه الكلمات الست، هي كل ما في القرآن من المادة.

حرصتُ على نقل آياتها جميعًا، ليتضح سياقها في القتال، والعداوة. فتفسيرها بد: وجدتموهم، لا يفوتنا معه ملحظ اختصاص الكلمة بهذا السياق، في كل آياتها بالقرآن، وكذلك في الشاهد الشعرى من همزية حسان رضى الله عنه. وقد فسرها الطبرى – ولم يذكر فيها خلافا – بد: اقتلوهم حيث أصبتم مقاتلهم وأمكنكم قتلهم. وهو معنى (حيث ثقفتوهم) ومعنى الثقفة بالأمر الحذق به والبصر. يقال: إنه ثقف لقف، إذا كان جيد الحذر بصيرا بمواقع القتل. فأما التثقيف فمعنى غير هذا وهو التقويم. فمعنى الآية، اقتلوهم في أى مكان تمكنتم من قتلهم وأبصرتم مقاتلهم (١١٤/١ البقرة) ومعنى الكلمة عند الفراء: أسرتهم (١١٤/١).

وردُّ «الراغب» الكلمة في آيات آل عمران والأنفال والأحزاب، إلى معنى الحِذق والإدراك (المفردات).

وابن الأثير فسرها بالفطنة والذكاء في حديث الهجرة: «وهو غلام لِقنَّ ثقف» وفي حديث أم حكيم بنت عبد المطلب: «إني حصانٌ فها أُكلَّم، وثقاف فها أعلَّم» وأخذه من التثقيف والإصلاح في قول السيدة عائشة أم المؤمنين تصف أباها: «وأقام أُودَها بثقافِه» تعنى أنه سوَّى عوج المسلمين، وأما في حديث: «إذا ملك اثنا عشر من بني عمرو بن كعب كان الثقف والثقاف» ففسرهما ابن الأثير بالخصام والجلاد (النهاية).

والعربية تعرف فى المادة معنى الفطنة، فى الثقافة بمعنى الحذق. وتقول: ثَقِفَ فلانًا، إذا أخذه وظفر به أو أدركه. كما تعرف الثُقاف بمعنى الخصام والجلاد، مأخوذًا من الثقاف: ما تُسوى به الرماحُ تهيئة للجِلاد (ص، س، ق)

والتوبة في المشركين : ﴿ فَإِذَا انْسَلَخَ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتَلُوا الْمَشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُم وَاقْعَدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْضَدٍ، فَإِنْ تَأْبُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَأَتُوا الزّكاةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُم، إِنَّ الله غَفُور رَحِيمٍ ﴾ ٥ الصَّلاة وآتوا الزكاة فَخَلُوا سَبِيلَهُم، إِنَّ الله غَفُور رَحِيمٍ ﴾ ٥

إلا أن «وجد» تأتى كثيرًا في البيان القرآني في غير هذا السياق، أذكر منها آيات الضحى خطابًا للرسول عليه الصلاة والسلام:

﴿ الم يجدك يتيًّا فآوى \* ووجَدكَ ضالا فهدى \* ووجدَك عائلا فأغنى \*.

ص ٤٤، فى أيوب: ﴿إِنَا وَجَدَنَاهُ صَابِرًا، نَعُمُ الْعَبَدُ إِنَّهُ أُواَبِ﴾ طه ١٠ : ﴿وَهِلُ أَتَاكُ حَدَيْثُ مُوسَىٰ \* إِذْ رَأَىٰ نَارًا فَقَالَ لَأَهَلِهُ إَمَكُتُوا إِنْ آنستُ نَارًا لَعَلَى آتَيْكُمْ مَنْهَا بِقِبِسْ أَوْ أَجِدُ عَلَى الْنَارِ هَدَى﴾.

يوسف ٩٤ : ﴿قَالَ أَبُوهُمْ إِنْ لَأَجِدُ رَبِيحٌ بِيُوسَفُ ﴾.

الكهف ٣٧ : ﴿ وَلَئِنَ رُدِدْتُ إِلَىٰ رَبِي لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مَنْهَا مُنْقَلِّبًا ﴾ [

الجن ٢٢ : ﴿قُلْ إِنِي لَنْ يَجِيرَنَ مِنْ اللهِ أَحَدٌ وَلَنْ أَجِدَ مِنْ دُولِهِ مُلْتَحَدُّا﴾

المزمل ٢٠ : ﴿ وَمَا تُقَدُّمُوا لأَنْفُسِكُمْ مَنْ خَيْرٍ تَجَدُوهُ عَنْدَ اللَّهِ ﴾ والبقرة ١١٠.

مما يؤنس إلى أن (وجمد) أعم في الدلالة من (ثقف) التي تأخذ في العربية دلالة

الثقافة والثقاف، وتأتى فى البيان القرآني بملحظٍ من فطنة للعدو، وبصرٍ بموضعه ومأخذه. . والله أعلم.

\* \* \*

## ٥٥ - ﴿ نَقْعًا ﴾

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿فَأَثْرُنَ بِهُ نَقَعًا﴾

فقال ابن عباس: النقع ما يسطع من حوافر الخيل. سأله نافع: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول حسان:

عَدِمْنَا خَيْلَنا إِن لَم تروها تشير النقع، موعدها. كذَاءُ(١) (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية العاديات:

﴿وَالْعَادِيَاتِ ضَبْحًا \* فَالمورِيَاتِ قَدْحًا \* فَالمغيراتِ صبحًا \* فَأَثَرُنَ بِهِ نَقْعًا \* فَأَثَرُنَ بِهِ نَقْعًا \* فَوسَطْنَ بِهِ جَمْعًا \* إِنَّ الإِنْسَانَ لِرَبِّه لَكَنُودٌ

وحيدة في القرآن صيغة ومادة.

وتفسير النقع المثار بما يسطع من حوافر الخيل، تقريب أخذ السطوع من الآية قبله: ﴿ فَالمُورِيَاتِ قَدَّمًا ﴾ دون أن يكون في النقع تفسه معنى السطوع. فالنقع الغبار، أو التراب كما في تفسير الطبرى للآية ولم ينقل فيها خلافا. وهو ما في معانى القرآن للفراء (٣/ ٢٨٥) وأكثر ما تستعمله العربية بهذا المعنى، فيها يثار من الخيل العاديات، ولعل ملحظ التقريب في شرحه بما يسطع من حوافر الخيل، جاء من كون النقع المثار في الغارة، يسطع فيه من شدة العَدُّو، ما توريه حوافر الخيل من قدح الشرر(٢).

※ ※ ※

<sup>(</sup>۱) وقع في مطبوعة الإتقان: [قدمنا خيلنا] وفي (ك ط) [موعدها كفاء] والبيت من همزية حسان بن ثابت رضى الله عنه يوم فتح مكة. روجع على رواية الديوان (۷۳) وابن استحاق في السيرة (الهشامية ١٤/٤) (٢) انظر سورة العاديات في الجزء الأول من (التفسير البياني)

#### ٩٦ - ﴿سُواء الجحيم﴾

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿ فِي سُواءُ الْجَحْيَمِ ﴾:

فقال ابن عباس: في وسط الجحيم. سأله ابن الأزرق: وهل كانت العرب تعرف ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول الشاعر:

رماها بسهم فاستوى فى سُوائِها وكان قبولًا للهوادى الطوارقِ<sup>(۱)</sup> (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية الصافات ٥٥، في عباد الله المخلصين، في الجنة:

﴿ فَأَقِبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضُ يَتَسَاءُلُونَ \* قَالَ قَائِلُ مَنْهُمْ إِنِي كَانَ لَى قَرِينٌ \* يَقُولُ أَئِنَاكُ لَمِنَ المُصَدِّقِينَ \* أَيْدًا مِثْنَا وكُنَّا تُوابًا وعِظَامًا أَثْنَا لَمَدِينُونَ \* قَالَ هَلْ أَنْتُمْ مُطَّلِعُونَ \* فَاطَّلُعَ فَرآه فَى سَواءِ الجحيمِ \* قَالَ تَاللُهُ إِنْ كِدْتُ لَتُرْدِينِ \* أَنْتُم مُطَّلِعُونَ \* فَاطَّلُعَ فَرآه فَى سَواءِ الجحيمِ \* قال تاللهِ إِنْ كِدْتُ لَتُرْدِينِ \*

ويات معها لفظ سواء في ست وعشرين آية، سياقها في معنى التساوي والتسوية والعدل. وسبقت المسألة (٥٥) في ﴿سواء بيننا وبينكم﴾

وتفسير الكلمة في آية الصافات بالوسط، قريب من أصل دلالة الكلمة على الموضع الوسط بين الأطراف. والعربية تستعمل المساواة في المعادلة المعتبر فيها بالموازين والمقادير والمقاييس، ملحوظًا فيها التساوى بين مقدارين، كها تستعمل سواء في المكان المتوسط بين مكانين. وينقل ذاك مجازيًا إلى المعنويات، في مثل وكلمة سواء أي عدل، وأسواء عليهم أأنذرتهم أم لم تنذرهم فهم لا يؤمنون ، أي يستوى الأمران.

وفى آية الصافات، ذهب الراغب كذلك إلى أن (سواء الجحيم) بمعنى وسط الجحيم، وقال: ومكان سوى وسواء، وسط أى يستوى طرفاه. ويستعمل ذلك وصفًا وظرفًا، وأصل ذلك مصدر (المفردات) وبالوسط فسرها الفراء فى المعانى. والأصمعى وابن السكيت وابن الأنبارى، فى (الأضداد) لهم.

<sup>(</sup>١) وقع في مطبوعة (نق): [للهوادي الطوارق]

وقال ابن الأثير في (النهاية): «وسواء الشيء وسطه، لاستواء المسافة إليه من الأطراف»

والوسط المكاني هو المعنى القريب، ولعله ليس مرادًا، بل هو من الكناية المراد بها: صميم الجحيم.

والشاهد من بيت الشاعر يقوى أيضًا بحمله على الكناية. وكذلك حديث أبي بكر رضى الله عنه: «أمكنت من سواء الثغرة» قال ابن الأثير في النهاية: «أي وسط ثغرة البحر» وأطمئن فيه إلى دلالة الكناية فيه، على معنى صميم الثغرة. والله أعلم.

\* \* \*

۹۷ - ﴿غُضود﴾

وسَأَلُ نَافِعِ بِنِ الأَزِرِقِ عِن قوله تعالى: ﴿ سِنَّدٍ مُخَصُودٍ ﴾

فقال ابن عباس: الذي ليس له شوك. واستشهد بقول أمية بن أب الصلت:

إن الحدائق في الجنانِ ظليلةً فيها الكواعبُ سدرُها مخضودُ (١) (تق) وفي (ك، ط) قال: الغرى ليس بشوك

=الكلمة من آية الواقعة ٢٨ في نعيم الآخرة:

﴿وَأَصْحَابُ الْيَمِينِ \* مَا أَصْحَابُ الْيَمِينِ \* في سِدْرٍ مَخْضُودٍ \* وَطَلْحٍ مَنْضُودٍ \* وَطَلْحٍ مَنْضُودٍ \* وَظِلِّ ممدُودٍ ﴾.

وحيدة في القرآن، صيغة ومادة.

وأما كلمة سِدْر، فجاءت في آية سبأ ١٦: ﴿وُشَيءٍ مِن سِدْرٍ قليلٍ ﴾.

 <sup>(</sup>١) في مطبوعة الإتقان: [إن الحداثق في الجبان ظليلة] روجع في ديوان أميه (٢٦) وهو من شواهد القرطبي
 وأبي حيان في تفسير الآية.

وتفسير سدر مخضود بالذى ليس له شوك، يفهم منه أنه نَبَتَ بغير شوك، وقد يكون كذلك في الجنة والله أعلم. وقد روَى فيه الطبرى بإسناده عن ابن عباس وعكرمة وقتادة: الذى ذهب شوكه فلا شوك له. على أن كلمة مخضود تدل على معنى قطع الشوك منه، من قول العربية خضد الشجر فهو مخضود وخضيد، بمعنى مقطوع الشوك. وفيه يفترق مخضود عن مقطوع بأن الخضد يكون للشوك أو لما هو لين منه (ص، س، ق) وأما القطع ففيه معنى الإبانة والبتر والبت.

وبهذا الملحظ في الفرق بين الخضد والقطع أو الكسر، تحتفظ الكلمة القرآنية بخاصً دلالتها على التشذيب والتجريد من الشوك، دون حاجة إلى التصريح بلفظه. على حين لو قلنا: سدر مكسور أو مقطوع، لاقتضى أن نقيدهما بالشوك صراحة، وهو قول الطبرى والزنخشرى والقرطبى وأبي حيان، في تفسير الآية، وقول «الراغب» في الآية: أي مكسور الشوك. وقول ابن الأثير: أي الذي قطع شوكه.

\* \* \*

# ۹۸ - ﴿ هضِيمٌ ﴾

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿طلعها هضيم﴾

فقال أَبِن عباس: منضم بعضه إلى بعض، ولما سأله نافع وهل تعرف العرب ذلك؟ قِال: نعم، أما سمعت قول امرئ القيس:

دار لبيضاء العوارض طفلة مهضومة الكشحين ريًا المعضم (١) (تق) وفي (ك، ط) قال: متصل بعضه إلى بعض

= الكلمة من آية الشعراء ١٤٨، في ثمود، قوم صالح:

<sup>(</sup>١) من (ك، ط) ووقع في مطبوعة (نق):

دار لبيضاء [العواذل] [رياء المعصم] ولم أجده في ديوان امرئ القيس.

﴿ أَتُتَرَّكُونَ فِي مَاهُهُنَا آمِنِينَ \* فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ \* وَزُرُوعٍ وَنَخْلٍ طَلْعُها هَضِيمٌ ﴾.

وحيلة الصيغة في القرآن، وليس معها فيه من مادتها غير المصدر في آية طه ١١٢ :

وُومَن يَعْمَلْ مِنَ الصَّالَحاتِ وَهُو مُؤْمِنُ فَلاَ يَخافُ ظُلمًا ولاَ هَضْمًا الله تأويل هضيم في المسألة بانضمام، أو اتصال، بعضه ببعض، كأنه نظر فيه إلى المعضومة الكشحين \* في الشاهد الشعرى، والهضم فيها لطف تضام (تهذيب الألفاظ: باب صفات النساء، ومعاجم: (مقاييس اللغة، ص، س: ك شح) والطبرى روى في الآية من اختلاف أهل التأويل بإسناده عن ابن عباس، قال: أينع ونضج فهو هضيم. وعن آخرين: هو المتهشم المتفتت، وقال آخرون: هو من الرطب اللين تهضمه، وقال غيرهم: الراكب بعضه بعضا. وأوْلي الأقوال عنده بالصواب، أن الهضيم هو المتكسر من لينه ورطوبته.. وقال الراغب: الهضم شدخ ما فيه رخاوة «طلعها هضيم» أي داخل بعضه في بعض كأنه شدخ شدخ ما فيه رخاوة «طلعها هضيم»

والعربية تعرف هذه المعانى الثلاثة فى المادة، ولعلها ترجع فيها إلى هضم الطعام، والهضوم والهاضوم كل ما هضم طعامًا، وبملحظ منه جاء الهضم خمص البطن ولطف الكشح وقلة انجفار الجنبين. وتجوَّزتُ فاستعملته فى هضم المال ومنه جاء مطلق الهضم فى الإنهاك والجور، ومنه آية طه: ﴿ فلا يُخاف ظلمًا ولا هضمًا ﴾.

(المفردات)

فلعل كلمة «هضيم» في آية الشعراء، من انضمام طلع النخل، وتراكبه، مع حس دلالته الأصيلة على بُسْر الهضم ولين الجني. والله أعلم.

#### ۹۹ - ﴿سديدًا﴾

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿قُولًا سَدِيدًا﴾

فقال ابن عباس: قولا عدلا. واستشهد بقول حمزة:

أمين على ما استودع الله فلبه فإن قال قولا كان فيه مسددا (تق) وفي (ك، ط): قولا عدلا حقا

= الكلمة من آيتي:

النساء ٩ : ﴿ وَلِيَحْشَ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِم ذُرِّيةً ضِعَافًا خَافُوا عَلْهُم مَ خَلْفِهِم عَافًا خَافُوا عَوْلًا سِدِيدًا ﴾ .

والأحزاب ٧٠ : ﴿ يَأْيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ﴾

وليس في القرآن من السداد غيرهما. وفيه من المادة سَدّ، مفردًا في آيتي يس ٩ : ﴿وَجَعْلَنَا مِن بَيْنَ أَيْدِيهِمْ سَدًّا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا فَأَغْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لاَ يُبْصِرُونَ ﴾ والكهف ٩٤: ﴿قَالُوا يَاذَا القرنينِ إِن يَاجُوجَ ومَاجُوجَ مَفْسِدُونَ فِي الأَرْضَ فَهَلْ نَجْعَلُ لَكَ خَرْجًا عَلَىٰ أَن تَجْعَلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًّا ﴾.

ومثنى فَىٰ آية الكهف ٩٢ : ﴿حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ بَيْنَ السَّدَيْنِ وَجَدَ مِن دُونِهِمَا قَوْمًا لَا يَكَادُونَ ۚ يَفْقَهُونَ قُولًا﴾.

- في آية النساء، روى الطبرى من اختلاف أهل التأويل، أنه الحق، عن ابن عباس، والعدل والإحسان، والنهى عن الحيف والجور، وقيل هو التعريف بما أباح الله في الوصية، وهذا أولى الأقوال عنده بالصواب، ولا تكاد أقوال المفسرين تخرج عن هذا، وإن بسطوا القول في شرح الآية وسبب نزولها.

وتفسير «سديد» بعدل وحق، لا يفوتنا معه ملحظ اختصاص الكلمة بالقول فى الآيتين وفى الشاهد من قول حمزة، بن عبد المطلب رضى الله عنه. مع التفات إلى ما فى السداد من معنى الاستقامة والصواب (الراغب).

وأصل السدّد في العربية ما تُسَدُّ به الثلمة، ومنه السدادة، والسُّدة : واقية من

المطر. والسُدُّ: الحاجز المانع أو الواقى. ونُقل إلى السداد بمعنى الاستقامة، والسداد التوفيق إلى الصواب من القول والعمل والأمر، على حين يغلب اختصاص العدل بمعنى المساواة.

ويبدو الفرق الدقيق بين سديد وعدل، إذا تدبرنا الاستعمال القرآني للعدل. فيهدينا سياق آياته، إلى معنى المساواة في مثل آيات:

الأنعام ١ : ﴿ ثُمَّ الذين كفروا بِرَبِّهم يَعدِلُونَ ﴾ . ومعها آية الأنعام ١٥٠ النساء ٣ : ﴿ فَإِن خِفْتُمْ أَلَّا تَعْدِلُوا فواحدة ﴾ ومعها آية النساء ١٢٩ النساء ١٣٥ النساء ١٣٥ . ﴿ فَلا تَتَبعُوا الهَوىٰ أن تَعدِلُوا ﴾ .

وقريب منه معنى العِوض فى آيات: البقرة ٤٨، ١٢٣، والأنعام ٧٠. وبمعنى العدالة فى الحكم ومايجرى مجراه كالتحكيم والشهادة، بصريح آيات الأحكام.

المائدة ٩٥، ١٠٦، والطلاق ٢ .

النساء ٥٨ : ﴿ إِنَّ الله يَامُرُكُم أَن تُؤَدُّوا الأَمَانَاتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النساء ٥٨ النَّاسِ أَن تَحْكُمُوا بالعدل﴾ ومعها آية الحجرات؟

البقرة ٢٨٢ : ﴿فُلْيُملِلْ وَلَيُّهُ بِالْعَدَلِ...﴾

المائدة ٨ : ﴿ يَأْيُهَا الذين آمنوا كونُوا قُوَّامِينَ للَّهِ شُهَدَاءَ بالقسطِ ولايَجْرِمَنَّكُم شَنَانُ قوم على ألاتعدلوا، اعدِلوا هو أقربُ للتقوى ﴾.

ويأتى العدل في البيان القرآني متعلقًا بالكلمة والقول، في سياق الحكم العادل نقيض الظلم والجور، كآيتي الأنعام:

﴿ وَتَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا لا مُبَدِّل لِكَلِمَاتِهِ، وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ ١١٥ ﴿ وَأَوْفُواْ الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ بِالقِسْطِ لاَنْكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَها، وَإِذَا قُلْتُم فَاعدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَاقُرْبَىٰ وَبِعَهْدِ الله أَوْفُوا، ذٰلِكُم وَصَّاكُم بِهِ لَعلَّكُم تَذَكَّرُونَ ﴾ ١٥٢ ولَوْ كَانَ ذَاقُرْبَىٰ وبِعَهْدِ الله أَوْفُوا، ذٰلِكُم وَصَّاكُم بِهِ لَعلَّكُم تَذَكَّرُونَ ﴾ ١٥٢ فلعل السداد أخص بالقول والرأى، صوابا وإصلاحا ودلالة العدل أعم، مع غلبة مجيئها في الأحكام، والله أعلم.

#### ١٠٠ - ﴿ الإِلَّ ﴾

قال: أخبرنى عن قول الله تعالى: ﴿لا يَرقُبُونَ فِي مؤمنٍ إلَّا وَلاَ ذَمَة﴾ ما الإِلُّ؟ قال: الرحِم، قال فيه حسان:

لَعمرُكَ إِنَّ إِلَّكَ من قريش كَإِلِّ السَّقْبِ من رَأَل ِ النعام (١) (وق) وفي (تق، ك، ط) قال: الإل القرابة، وشاهده فيها قول الشاعر: جَزى اللَّهُ إِلَّا كان بيني وبينهم جزاءَ ظلوم لا يؤخَّرُ عاجلا

= الكلمة من آيتي التوبة ٨، ١٠ في المشركين:

﴿ كَيْفَ وَإِن يَظْهَرُوا عَلَيْكُمْ لَا يَرْقُبُوا فِيكُمْ إِلَّا وَلَا ذِمَّةً، يُرْضُونَكُمُ بِأَفْوَاهِهِمْ وَتَابَىٰ قُلُوبُهُمْ وَأَكْثُرُهُم فَاسِقُون \* اشترَوا بآياتِ اللَّهِ ثَمَنًا قليلًا فَصَدُّوا عن سبيلِهِ، إنَّهُمْ سَاءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ \* لا يَرْقُبُون في مُؤمِنٍ إِلَّا وَلاَ ذِمَّةً، وَأُولِئُكَ هُمُ المعتَدون \*

وحيدة الصيغة والمادة، لم ترد في غير هذا الموضع.

من فسرها بالقرابة: ابن الأنبارى فى (الأضداد) والهروى فى (الغريبين) والزمخشرى فى (س) وابن الأثير فى حديث أم زرع: «وفى الإِلَّ كريم الخِلَّ» (النهاية).

وقال الراغب: الإِلَّ كل حالة ظاهرة من عهدِ حلف أو قرابة (المفردات). ومن معانى الإِلَّ في العربية: العهد والحلف والجار والقرابة...

وأسند الطبرى عن مجاهد من عدة طرق: أن ﴿ إِلَّا ﴾ في آية التوبة: الله عز وجل. قال الطبرى: الأوْلى أن يقال إن الإل على معان ثلاثة: العهد والعقد والحلف والقرابة: وهو أيضًا بمعنى الله، ولم تخص الآية معنى دون آخر، فالصواب أن يعم ذلك (٥٩/١٠).

<sup>(</sup>١) من أبيات له في هجاء الحارث بن هشام بن المغيرة المخزومي قبل إسلامه (الديوان: ١٠٥).

#### ۱۰۱ – ﴿خامدون﴾ :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿خامدين﴾.

فقال ابن عباس: ميتين. واستشهد له بقول لبيد:

خَلُوا ثيابَهُم على عدوراتهم فهُمُ بأفنية البيوتِ خُمودُ(١)

(تق) وفي (ك، ط) قال:

أصبح قوم صالح في ديارهم ميتين.

= الكلمة من آية الأنبياء ١٥:

﴿ وَكُمْ قَصَمْنَا مِن قَرْيَةٍ كَانَتْ ظَالِمةً وَأَنشَأْنَا بَعْدَهَا قَوْمًا آخَرِينَ \* فَلَمَا أَحَسُوا بَاسَنَا إِذَا هُم منها يَرْكُضُونَ \* لاَ تَرْكُضُوا وارْجِعُوا إِلَىٰ مَا أُتْرِفْتُم فِيهِ وَمَسَاكِنكُم لَعْلَكُم تُسْأَلُونَ \* قَالُوا يَا وَيلنَا إِنَّا كُنَّا ظَالْمِينَ \* فَما زَالَت تِلْكَ دَعُواهُم حَتَّىٰ لَعَلَكُم تُسْأَلُونَ \* قَالُوا يَا وَيلنَا إِنَّا كُنَّا ظَالْمِينَ \* فَما زَالَت تِلْكَ دَعُواهُم حَتَّىٰ جَعَلْنَاهُمْ حَصِيدًا خَامِدين . ومعها آية «يس» في أصحاب القرية:

﴿إِنْ كَانْتُ إِلَّا صَيْحةً واحِدةً فَإِذَا هُم خَامِدُونَ﴾ ٢٩.

لم يأت غيرهما من المادة.

والأكثر عند أهل العربية وأهل التأويل، تفسيرها بالهمود كها تخمد النار وتطفأ (البخارى: كالتفسير، سورة الأنبياء. وأبو عبيدة في مجاز القرآن) ولم يذكر الطبرى خلافا في تأويلها بالهمود كها تخمد النار. وأسنده عن ابن عباس بلفظ: خامدين خمود النار إذا طفئت. قال الزنخشرى: نار خامدة وقد خمدت، سكن لهبها وذهب حسيسها، وللنار وقدة ثم خمدة. على أنه ذكر من المجاز: خمدت الحمى سكنت، وخمد فلان مات أو أغمى عليه «فإذا هم خامدون» (س) ونحوه في مفردات الراغب.

<sup>(</sup>١) وقع في مطبوعة (تق) [حلوا ثيابهم]

وقوله: \* خود \* كما في الثلاثة، هو محل الشاهد. ورواية الديوان، ط الكويت:

 <sup>\*</sup> فهم بأفنية البيوت همود \* ولامحل فيها للشاهد.

فلنذكر معه أن القرآن الكريم لم يستعمل الكلمة إلا فى أهل القرية، وقرية كانت ظالمة، وقد استعمل الموت نحو مائة وعشرين مرة، بمختلف الصيغ، الفعل الماضى ثلاثيا ورباعيا، ومضارعها وأمر الثلاثي، والاسم والمصدر: موت وممات، واسمى المرة والهيئة: موتة وميتة، وميت، وأموات وموتى وميتون...

واضح من سياقها الموت مقابل الحياة، فهو تعالى الذي يحيى ويميت، خلق الموت والحياة ليبلوكم أيكم أحسن عملاً، وكل نفس ذائقة الموت.

وطبيعية الموت المحتوم على كل كائن حى، ليست الملحوظة في الذين حقّت عليهم، بظلمهم، لعنة القصم الماحق لا يبقى ولا يذر، والهلاك المباغت لا مفر منه.

ودلالة الأخذ المباغت، صريحة في «صيحة واحدة» بآية يس، وفي «إذا» الفجائية في آية الأنبياء. فالخمود في هذا السياق، والله أعلم، همود يباغت مَن أخذتهم صيحة واحدة، وهم في عنفوان الحياة وغرور الأمل وضجيج التكالب على الدنيا، وهو شلل الحركة فيمن يركضون التماسًا لمهرب لما رأوا بأس الله عز وجل، حين لا يجدى ركضُهم ولا ينفعهم إقرارهم بظلمهم ﴿حتى جعلناهم حصِيدًا خامدين﴾ صدق الله العظيم.

\* \* \*

١٠٢ - ﴿زُبُرِ الحديدِ،

- وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿ يَبِر الحديد ﴾.

فقال ابن عباس: قطع الحديد. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول كعب بن مالك:

تلظَّى عليهم حين أن شَدَّ خَمْيَها بِزُبْرِ الحديدِ والحجارةِ ساجرُ (١) (تق، ك، ط)

 <sup>(</sup>١) في (ك، ط) \* والحجارة زابر \* وما هنا من (تق) ورواية ابن إسحاق للبيت في رائية كعب بن مالك الأنصاري. رضى الله عنه يوم بدر: تلظى عليهم وهي قد شبَّ حميها/ساجر
 \* ضبط في طبعة الحبين: شبّ حميها \* وليس السياق.

= الكلمة من آية الكهف ٩٦:

﴿ قَالُوا يَا ذَا القَرنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونِ فَى الأَرْضِ فَهَلْ نِجعلُ لَكَ خَرْجًا عَلَى أَن تَجْعِل بَيْنَا وَبِينهم سَدًّا \* قَالَ مَا مَكَّنِى فِيهِ رَبِّى خَيرٌ فَأَعِينُونِى بِقُوةٍ أَجْعِلْ بَيْنَكُم وبينهم رَدْمًا \* آتُونِى زُبَرَ الحَديدِ حَتَّىٰ إِذَا سَاوَىٰ بَينَ الصِدفَيْنِ قَالَ انْفُخوا حَتَّىٰ إِذَا صَاوَىٰ بَينَ الصِدفَيْنِ قَالَ انْفُخوا حَتَّىٰ إِذَا جَعَلَهُ نَارًا قَالَ آتُونِى أَفْرِغْ عَلَيْهِ قِطْرًا \* فَمَا اسْطَاعُوا أَن يَظْهَرُوه وَمَا اسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْبًا ﴾

وحيدة الصيغة في القرآن،

ومعها زُبُر، بضمتين : ﴿فتقطعوا أَمرَهم زُبُرًا، كلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِم فَرِحُون﴾ المؤمنون ٥٣.

والزبور، في آية: الأنبياء ١٠٥، وزبور، مفردًا في آيتي النساء ١٦٢ والإسراء ٥٥. والجمع زُبُر، بآيات: آل عمران ١٨٤، والنحل ٤٤، والشعراء ١٩٦، وفاطر ٢٥، والقمر ٤٣، ٥٢.

ولم يذكر الطبرى خلافا فى تأويل زبر الحديد بقطع الحديد عن ابن عباس وغيره. أو فلق الحديد، عن قتادة (سورة الكهف) مع التفات إلى أن القرآن استعمل قطعًا من الليل ثلاث مرات، ومعها قطع فى الأرض متجاورات بآية الرعد(٤).

ويبدو أن الزُبْرة، واحدة الزبر، يغلب استعمالها فى قِطَع الحديد بوجه خاص، منقولا إليها بملحظ القوة، من الزبرة بمعنى الكاهل، والشعر المجتمع بين كتفى الأسد. (س) فى (مقاييس اللغة) لمادة زبر أصلان: أحدهما يدل على إحكام الشيء، ومنه زُبرة الحديد، القطعة منه، والجمع زُبر. والأخر يدل على قراءة وكتابة وما أشبه ذلك، ومنه الزبور، جمعة زُبُر.

وفى الزبر دلالة القوة والشدة، ويذهبُ «الراغب» إلى أن الزبور كل كتاب غليظ الكتابة، وخص الكتاب المنزل على داود. وقيل بل الزبور كل كتاب صعب الوقوف عليه من الكتب الإلهية: ﴿وكل شيء فعلوه في الزبر﴾ - المفردات.

### ١٠٣ - ﴿سُحْقًا﴾

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿فسحقًا﴾.

فقال ابن عباس: بُعدًا. واستشهد بقول حسان:

أَلاَ مَنْ مُبْلِغٌ عَنِي أَبَيًا فقد أُلْقِيتَ في سُحْقِ السعير (الله الله مَنْ مُبْلِغٌ عَنِي أَبَيِّا (تق) ورد في (ك، ط): يهجو أبي بن خلف

= الكلمة من آية الملك ١١:

﴿ وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فَى أَصْحَابِ السَّعِيرِ \* فَاعْتَرَفُوا بِذَنبِهِم فَسُحْقًا لأَصْحَابِ السَّعِيرِ. ﴾

وحيدة الصيغة في القرآن، ومعها سحيق في آية الحج ٣١:

﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَكَانَمَا خَرَّ مِن السَمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيرُ أَو تَهْوِى بِهِ الريحُ في مكانٍ سحيقٍ﴾

سحقا: بُعَدًا، هو تأويل الطبرى للكلمة وأسنده بهذا اللفظ عن ابن عباس. والقرآن خَصَّ السحق بهذا السياق في نذير الكفار المشركين، على حين استعمل البعد بدلالة أعم، فمنه البعد المكانى في الشقة والأسفار وبعد المشرقين، والبعد الزمانى في أمدٍ بعيد، وفي مقابل قريب زمنًا، ومنه البعد المجازى في شقاقٍ وضلال ورجع بعيد، وبعدًا للقوم الظالمين، ولعادٍ ولثمودَ ولمدينَ..

والبعد نقيض القرب، حسيًا ومعنويًا. وأما السحق ففيه دلالة انسحاق وتفتّت، من أصل معناه في تَفتيت المسحوق، ومنه قيل السحق، للثوب البالى. وفي (مقاييس اللغة) لمادة سحق أصلان: أحدهما البعد ومنه ﴿فسحقا

<sup>(</sup>١) لببت من إضافات الديوان (٣٨٩) وهو من أبيات رواها ابن اسحاق لحسان رضى الله عنه، في مقتل الي نخف و من طواغيت قريش - قافلا من أحد (السيرة: ٩٠/٣).

لأصحاب السعير﴾ والآخر إنهاك الشيء حتى يُبلغَ به إلى حال البلى، ومنه السحق الثوب البالى.

ودلالة الهلاك في ﴿سحقا﴾ واضحة. ويقرب كذلك أن يفهم «سحيق» في آية الحج، بالهاوية، من نصها ﴿أو تهوى به الريح في مكان سحيق﴾ كما يفهم قول حسان رضى الله عنه \* سحق السعير \* بغور السعير.

\* \* \*

# ۱۰۶ - ﴿غُرور﴾

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿إِلَّا فِي غُرُورٍ﴾.

فقال ابن عباس: في باطل. ولما سأله نافع: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قولَ حسان:

تمنَّيكَ الأماني من بعيدٍ وقول الكفرِ يرجعُ في غرورِ<sup>(۱)</sup> (تق) زاد في (ك، ط): يهجو أبَّ بنَ خلف

= الكلمة من آية الملك ٢٠:

﴿أُمَّنْ هَٰذَا الَّذِي هُوَ جُنْدٌ لَكُم يَنصُركُم مَن دُونِ الرَّحْمَٰنِ، إِنِ الْكَافِرُونَ إِلَّا فَي غُرورٍ ﴾.

ومعها آية الأعراف، في الشيطان وآدم وزوجه:

﴿ فَلَا لَّاهِمَا بِغُرُورٍ فَلَمَا ذَاقًا الشَّجِرةَ بِدَتْ لَهُمَا سَوءاتُهُما ﴾

وآيتا النساء ١٢٠، والإسراء ٦٤: ﴿وَمَا يَعِدُهُمُ السَّيْطَانُ إِلَّا غُرُورًا﴾ وفاطر ٤٠: ﴿بَلْ إِن يَعِدُ الظالمون بعضُهم بعضًا إِلَّا غُرُورًا﴾

 <sup>(</sup>۱) فى مطبوعة (تق): [تمنتك] وما هنا من (ك، ط)وهى رواية ابن إسحاق لأبيات حسان، رضى الله عنه فى مقتل أبى بن خلف، مرَّ منها شاهد المسألة ١٠٣ (السيرة ٩٠/٣).
 وهو من إضافات الديوان، بلفظ \* تمنى بالضلالة من بعيد \* (٣٨٩).

والأنعام ١١٢: ﴿زُخرِفَ القول ِ غرورًا﴾

والأحزاب ١٢ : ﴿وَإِذْ يَقُولُ المنافقون والذين في قلوبِهُم مَرضٌ مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا غُرُورًا﴾

لقمان ٣٣، فاطر ٥: ﴿وَلاَ يَغُرَّنَّكُم بِاللهِ الغَرورُ ﴾ ومعها الحديد ١٤. الحديد ١٨٥. الحديد ٢٠.

وسياقها فيمن غرتهم الدنيا، والشيطان والأماني وزنجرف القول، وما يعد الظالمون بعضهم بعضًا، يحتمل التفسير بالباطل عن قرب، مع التفات إلى ما فى الغرور من غفلة ظاهره، ينخدع فيها المغرور لا يدرى زيف ما يغره. ومنه قولهم صبحهم الجيش وهم غارون، أي غافلون (س) وأطلق الراغب: الغرور كل ما يغر الإنسان من مال وجاه وشيطان (المفردات).

\* \* \*

ه ١٠٠ - ﴿ حَصُورًا ﴾

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿وحصورًا﴾.

فقال ابن عباس: الذي لا يأتي النساء. واستشهد بقول الشاعر:

وحصور عن الخنا يامر النا سَ<sup>(۱)</sup> بفعلِ الخيراتِ والتشميرِ (تق، ك، ط)

الكلمة من آية آل عمران ٣٩، خطابًا لزكريا عليه السلام:
 وفنادته الملائكة، وهو قائم يُصَلِّى في المحرابِ أنَّ اللَّه يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَىٰ
 مُصَدِّقًا بِكلمةٍ من اللَّهِ وسيَّدًا وحَصُورًا ونَبِيًّا منَ الصالحينَ

وحيدة الصيغة في القرآن، ومعها من مادتها آيات:

﴿ حَصرِت صُدُورُهُم ﴾ ﴿ وَخُذُوهُمْ وَاحْصَرُوهُم وَاقْعَدُوا لِهُم كُلَّ مَرْصَدٍ ﴾ - التوبة ٥ ﴿ فَإِن أُحْصِرْتُم فَمَا اسْتَيْسَرَ ٰ مِنَ الْهَدْى ﴾ - البقرة ١٩٦

<sup>(</sup>١) في مطبوعة الإتقان: [يأمر أنا لنا].

﴿لَلْفَقُرَاءِ الَّذِينَ أُحْصِرُوا فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾ - البقرة ٢٧٣

لم يختلف أهل اللغة في أن أصل الحصر من الحبس والمنع. ومنه قيل: حَصور لمن يمتنع عن النساء لا يأتيهن (ص، س، ل، ق).

وهو القول في معنى «حصور» عند الفراء (٢١٣/١) وردَّها أهل التأويل كذلك إلى هذا الأصل، مع تعدد أقوالهم في تأويلها: قيل الذي لا يأتي النساء كأنه ممنوع عنهن، وهو قول الطبرى وأسنده عن ابن مسعود. وعنه أيضا وعن ابن عباس وابن جبير وقتادة وعطاء والحسن والسدى، وغيرهم: أنه الذي يكف نفسه عن النساء ولا يقربهن مع القدرة. وهذا أصح الأقوال عند القرطبي، في مقام المدح والثناء، لأن الثناء لا يكون إلا عن الفعل المكتسب دون الجيلة. وهو قريب من قول الراغب: فالحصور الذي لا يأتي النساء إما من أنفته وإما من العفة والاجتهاد في إزالة الشهوة. والثاني أظهر في الآية لأنه بذلك يستحق المحمدة (المفردات).

وسياق البشرى في الآية يؤنس إليه. وهو متعين في الشاهد:

\* وحصور عن الخنا \* وإلا انصرف إلى الذم والهجاء.

#### \* \*

# ١٠٦ - ﴿عَبُوسًا قمطريرًا﴾

قال: يا ابن عباس، أخبرني عن قول الله عزّ أوجل : ﴿عبوسًا قمطريرًا﴾ قال: الذي ينقبض وجهه من شدة الوجع، قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت الشاعر(١) وهو يقول:

ولا يوم الحساب وكان يومًا عبوسًا في الشدائد قمطريرًا (ك، ط، تق)

= الكلمة من آية الإنسان١٠، في الأبرار:

﴿إِنَّا نَخَافُ مِن رَّبِّنَا يومًا عَبُوسًا قَمْطَرِيرًا \* فَوقَاهُمُ اللهُ شَرَّ ذَلْكَ اليَوْمِ وَلَقَّاهُمْ نَضْرَةً وَسُرورًا. ﴾

<sup>(</sup>١) لم ينسبه في الثلاثة، وهو بيت مفرد في ديوان أمية بن أبي الصلت: ٣٧.

السؤال فيها يبدو، عن قمطرير.

وحيدة في القرآن كله، صيغة ومادة.

وتفسيرها بالذي ينقبض وجهه من شدة الوجع، لا يبدو قريبا في صفة يوم عبوس قمطرير، وقد فسره البخارى في سورة الإنسان: بالشديد. يقال يوم قمطرير ويوم قماطر. والعبوس والقمطرير والقماطر العصيب، أشد ما يكون من الأيام في البلاء. قال ابن حجر: هو كلام أبي عبيدة بتمامه. وقال الفراء: والقمطرير الشديد، يقال يوم قمطرير وقماطر (فتح البارى ٤٨٣/٨ ومعاني القرآن للفراء ٣/٢١٦) وأورده ابن السكيت في باب نعوت الأيام وشديها من (تهذيب الألفاظ: ٢١٦٨) وفسره الراغب بشديد. وإنما يجيء تقبض الوجه من الشدة والبلاء والضيق كما في (تهذيب الألفاظ) وقاله عبد الرزاق عن معمر عن قتادة (فتح الباري).

\* \* \*

١٠٧ - ﴿ يُكشَفُ عن ساقِ ﴾:

قال: يا ابن عباس، أخبرن عن قول الله عز وجل: ﴿يُومَ يُكَشَفُ عن ساقٍ ﴾ قال: عن شدة الآخرة. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم،أما سمعت الشاعر وهو يقول؛

اسلم عصام إن شرَّ باقْ قبلك سرَّ الناسَ ضربُ الأعناق قد قامت الحرب بنا على ساقْ<sup>(۱)</sup>

(ك، ط) واقتصر في (تق) على الشطر الثالث. والمسألة في (ظ): ﴿والتفت الساق بالساق ﴾ قال: الحرب، قال أبو ذؤيب الهذلي (٢)

(١) في رواية بالبحر المحيط:

<sup>(</sup>۲) في روي بدر و المسام إن شر بساق وقسامت الحسرب بنا عبل سساق صبراً أمام إن شر بساق (۲) البيت في (ديوان الجذلين) ليس لأي ذؤيب، بل من شعر حذيفة بن أنس. (۲۱/۳) وأنشده في البحر المحيط: خاتم، وغير معزو في (الكشاف) وهو في شواهده: لجرير والذي في (ديوان جرير، ۲۶۱ طأولي): الأحيث سامي الطرف من آل مازن إذا شمرت عن ساقها الحرب شموا

أخوالحرب إن عضَّتْ به الحرب عضها وإن شمرت عن ساقها الحربُ شمرا = الكلمة في المسألة الأولى، من آية القلم ٤٢ :

﴿ يُومَ يُكَشَفُ عن ساقٍ ويدْعَونَ إِلَى السجودِ فلا يَسْتَطيعون \* خَاشعةً أَبْصارُهم تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةً، وقد كانوا يُدْعَوْن إلَى السجودِ وهم سالمون \* المُعارُهم تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةً، وقد كانوا يُدْعَوْن إلَى السجودِ وهم سالمون

ومعها آية النمل ٤٤، والكشف عن الساق فيها على أصل معناه:

الكشف عن الساق، والتشمير في مثل سياق آية القلم، عند اللغويين: كناية عن شدة الحرب والخوف (مجاز القرآن لأبي عبيدة والأساس: شم ر» وقال الفراء في معنى آية القلم، عن ابن عباس: يريد القيامة والساعة لشدتها (١٧٧/٣) وفي الطبرى: قال جماعة من الصحابة والتابعين من أهل التأويل: يبدو عن أمر شديد، وأسند عن ابن عباس قال: هو يوم حرب وشدة، وأنشد \* وقامت الحرب بنا على ساق \* وفي القرطبي عنه أيضًا: يكشف عن أمر عظيم، وأنشد بيت الهذلي بلفظ: \* فتي الحرب \* غير منسوب، وعن مجاهد عنه: هي أشد ساعة يوم القيامة...

والأقوال فيها متقاربة، كناية عن هول الموقف يوم الحشر، والله أعلم. وانظر في صحيح البخاررى: ك التفسير: باب يوم يكشف عن ساق، وفتح البارى معه. قال في الكشاف: وأصله في الروع. . ومعنى الآية: يشتد الأمر ويتفاقم هوله، ولاكشف ثم ولاساق (سورة القلم).

\* \* \*

# ١٠٨ - ﴿إِيابِهِ

قال: يا ابن عباس، أخبرنى عن قول الله عز وجل: ﴿إِنْ إِلَيْنَا إِيَابَهُم﴾. قال: الإياب المرجع. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت عبيد بن الأبرص وهو يقول: وكل ذى غيبة يئوب وغائب الموت لايئوب(١)

فألقتْ عَصاها واستقر بها النوى كما قَرَّ عينًا بالإِياب المسافرُ<sup>(۲)</sup> (ك، ط) واقتصر في (تق) على الشاهد الأول

= الكلمة من آية الغاشية ٢٥:

﴿إِنَّ إِلَيْنَا إِيابِهُم \* ثم إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهِم ﴾ وحيدة الصيغة في القرآن.

ومعها من المادة (مآب) تسع مرات، و (أوِّب) في آية سبأ ١٠، و (أوَّاب) مفرد خمس مرات، وجمعا في آية الاسراء ٢٥:

فى تفسير سورة الغاشية بصحيح البخارى قال ابن عباس: إيابهم مرجعهم وتأولها الطبرى: إن إلينا رجوع من كفر ومعادهم. لم يذكر فيها خلافا.

تأويل إيابهم فى المسألة بمرجعهم، أوّلى من التأويل برجوعهم. إذ كل إياب ومآب فى البيان القرآنى إنما هو إلى الله وحده. وكذلك صيغتا المرجع والرجعى وأما صيغة الرجوع فليست من الألفاظ القرآنية. وكثر مجىء الفعل منها، ماضيا ومضارعا وأمرًا، واسم الفاعلين. والرجوع فيها إلى الله تعالى، وإلى غيره: إلى الناس الكفار، وإليهم، إلى قومهم، إلى قومه، إلى طائفة منهم، إلى أبيهم، إلى أنفسهم . إلى المدينة، يثرب، إلى ما أترفتم فيه ومساكنكم . إلى الأصنام.

ثم إن المحققين من العلماء، لهم في ترادف الأوب والرجوع نظر:

<sup>(</sup>١) من بائية عبيد: في نقصائد العشر للتبريزي. وانظر الشاهد في (المقاييس: أوب).

 <sup>(</sup>٢) الشاهد من رائية مشهورة لمعتر البارقي: شاعر جاهلي محسن، في (مؤتلف الأمدي، ومعجم المرزبان،
 وأمدال للبداني) وانظره في شواهد (الضاهل والشاحج. ذخائر – وفيها تخريجه – ومقاييس اللغة، والنسان: عص).

لحظ الراغب أن الأوب ضرب من الرجوع وذلك أن الأوب لا يقال إلا في الحيوان الذي له إرادة، والمآب مصدر منه، والأواب كالتواب، وهو الراجع إلى الله تعالى بترك المعاصى وفعل الطاعات، والتأويب يقال في سير النهار (المفردات).

ونتدبر سياق الآيات فيهما، فيؤنس إلى قريب مما لحطه الراغب، حيث يأتى الإياب والمآب للخلق، وأما الرجوع فيأتى الفعل غالبًا مسندًا إليهم، وإن جاء متعلقًا بالأمر في آية هود ١٢٣ ﴿ وَإِلَيه يُرْجَعُ الأَمرُ كلُّه ﴾ وإلى الأمور في آية البقرة ١٠٩ : ﴿ وَإِلَى اللهِ تُرجَعُ الأَمورُ ﴾ ومعها آل عمران ١٠٩ والأنفال ٤٥ والحج ٨٦ وفاطر ٤ والحديد ٥. وآية الطارق ﴿ والسهاءِ ذاتِ الرَّجْعِ ﴾.

فى (أوب) حكى ابن فارس عن أبي حاتم السجستاني، قال: كان الأصمعى يفسر الشعر الذى فيه ذكر الإياب أنه مع الليل، ويحتج بقوله: \* تأوَّبني داء مع الليل متصبُ\*.

وكذلك يفسر جميع ما في الأشعار. فقلت له: إنما الإياب الرجوع، أيَّ وقتٍ رجع، تقول: قد آب المسافر. فكأنه أراد أن أوضح له فقلت:قول عبيد: وكل ذي غييبة يئوب وغائب الموتِ لايئوب أهذا بالعشي؟ فذهب يكلمني فيه، فقلت: فقول الله عز وجل: ﴿إنَّ إلينا إيابَهم﴾ أهذا بالعشي؟ فسكت» قال أبوحاتم،مستدركا: ولكن أكثر ما يجيء على ما قال، رحمنا الله وإياه».

### (مقاييس اللغة: ١٥٣/١)

وأما (رجع) فعند ابن فارس أن الراء والجيم والعين أصل كبير مطَّرد منقاس يدل على ردِّ وتكرار. تقول: رجع رجوعا إذا عاد، وراجع امرأته ردَّها وهي الرجعة، واسترجع استرد، والترجيع في الصوت ترديده، ومنه رجع الصدى. فأما الرجع فالغيثُ في قوله عز وجل: ﴿والسهاءِ ذاتِ الرجع فالغيثُ في قوله عز وجل: ﴿والسهاءِ ذاتِ الرجع فنغيث... (المقاييس ٢/١٤٠).

وأبوهلال العسكرى، فرّق بين الرجوع والإياب، بأن الإياب هو الرجوع إلى منتهى القصد، ومنه ﴿إن إلينا إيابهم﴾.

فلعل هذا الفرق في الدلالة، أحسُّه نافع في سؤاله عن الإياب، وليس مرادفا

للرجوع، مع دلالة إسلامية للإياب، والمآب والمرجع والرجعى، إلى الله عز وجل. وهو سبحانه وتعالى أعلم.

\* \* \*

#### ١٠٩ - ﴿ حُوبًا ﴾

وسأله نافع عن قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ كَانَ حُوبًا كَبِيرًا﴾

قال: إثما. واستشهد ببيت الأعشى:

فإنى وما كلفتمونى منَ أَمرِكم لَيُعلَم مَنْ أَمسَى أَعقَ وأَخْوَبًا (تق، ك، ط)

وفي (وق): قال فيه الأعشى:

وإنى وما كلفتمونى وربكم لأعلمُ من أمسى أعقَّ وأظلما ولا محل فيه للشاهد.

= الكلمة من آية النساء ٢:

﴿ وَآتُوا الْيَتَامَىٰ أَمُوالَهُم وَلا تَتَبدُّلُوا الْخَبِيثُ بِالطَّيْبِ وَلا تَأْكُلُوا أَمُوالُهُم إِلَىٰ أَمُوالِكُم وَإِنَّهُ كَانَ حُوبًا كَبِيرًا ﴾ وحيدة في القرآن صيغة ومادة.

وبالإثم تأولها أبو عبيدة في (مجاز القرآن) وقال الفراء في (معاني القرآن، آية النساء) الحوب الإثم العظيم، ورأيت بني أسد يقولون: الحائب القاتل. وقد حاب يحوب. ومنه الحديث «اللهم اغفر لي حوبتي» وهو يتحوب من القبح يتحرج منه (٢٥٣/١) وفعلت كذا لحوبة فلان، أي لحرمنه. وما يأثم الرجل إن لم يفعله (س) وفي الطبري عن ابن عباس: إثمًا عظيمًا، وعن قتادة: ظلمًا كبيرًا وهو الإثم كذلك في جامع القرطبي، عن ابن عباس والحسن وغيرهما. قال: وأصله الزجر للإبل فسمى الإثم حوبا لأنه يُزجَر عنه، والحوبة أيضا. وقال الأخفش هي لغة بني تميم، وعن مقاتل: لغة الحبشة. وفسره الراغب بالإثم كذلك: لكونه مزجورًا عنه. والأصل فيه: حوب، لزجر الإبل؛ وفلان يتحوب من كذا: يتأثم، عنه. والأصل فيه: حوب، لزجر الإبل؛ وفلان يتحوب من كذا: يتأثم،

وقولهم: ألحق به الحوبة، أى المسكنة والحاجة؛ وحقيقتها هى الحاجة التى تحمل صاحبها على ارتكاب الإثم.. (المفردات).

والذى فى (النهاية لابن الأثير) أن الحوب الإثم، تفتح الحاء وتضم، وقيل: الفتح لغة الحجاز، والضم لغة الحبشة. وذكر الحديث أن رجلا سأل النبى صلى الله عليه وسلم الإذن فى الجهاد، قال: «ألك حوبة» قال: نعم.

قال ابن الأثير في الحوبة: يعنى ما يأثم به إن صنعه. وتحوب من الإثم توقاه وألقى الحوب عن نفسه. وقيل: الحوبة ههنا: الأم والحرم اللائي لا يستغنين عمن يقوم عليهن ويتعهدهن، ولابد في الكلام من حذف مضاف تقديره: ذات حوبة وذات حوبات. والحوبة الحاجة، ومنه حديث الدعاء: «إليك أرفع حوبتي» أي حاجتي. وفي الحديث أن أبا أيوب أراد أن يطلق أم أيوب فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: «إن طلاق أم أيوب لحوب» أي: لوحشة أو إثم (النهاية).

وتجمع الدلالة المعجمية بين هذه المعانى جميعًا، ففيها: الحوب والحوبة الأبوان والمخت والبنت. ولى فيهم حوبة: أى قرابة من الأم، والحوبة: رقة فؤاد الأم: والحوبة أيضًا: الإثم، كالحابة والحاب والحوب، ويُضم، والوجع، والجهد والمسكنة، وزجر الإبل. والحوب بالضم: الهلاك والبلاء والمرض والنفس...

وفى (مقاييس اللغة) أن الحاء والواو والباء «أصل واحد يتشعب إلى: إثم، أوحاجة، أومسكنة. وكلها متقاربة».

والقرآن قد خص الحوب بأكل الأوصياء على اليتامى أموالهُم، وأطلق الإثم عامًّا فى أكل أموال اليتامى، وفى الخطيئة والخيانة والفواحش والكفر. مما يؤنس إلى أن ملحظ القربى فى الضعاف من ذوى الأرحام، أصيل فى الدلالة. ومن رقة فؤاد الأم، جاء الحوب فى الضعف والألم والجهد، ومنه جاء معنى الإثم فى ظلم الضعفاء من ذوى القربى بخاصة. والله أعلم.

ويؤنس إلى هذا الفهم، حديث «ألك حوبة؟» بمعنى الأم والحرم اللائى لا يستغنين عمن يقوم عليهن. وهو واضح كذلك في حديث طلاق أم أيوب وفي الشاهد من بيت الأعشى

#### . ١١٠ - ﴿العنت ﴾ :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿العُنْتُ﴾.

فقال ابن عباس: الإِثم. ولما سأله نافع: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول الشاعر:

رأيتُك تبتغى عَنتي وتسعىٰ مع الساعى على بغير ذَحْل (١) (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية النساء ٢٥ في النكاح من الفتيات المؤمنات:

﴿ فَٱنكِحُوهُنَ بَإِذْنِ أَهْلِهِنَ وَآتُوهِنَ أَجورَهِنَ بالمعروفِ مُحْصَنَاتٍ غيرَ مُسافِحاتٍ ولا مُتَخِذَاتِ أخدانٍ، فإذَا أُحْصِنَّ فإنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيهِنَ نصفُ ما عَلَى المُحصَناتِ مِنَ العَذَابِ، ذَلِكَ لِمَنْ خَشِى العَنَتَ منكُم، وأن تَصْبِرُوا خَيرٌ لكم، والله غفور رَّحِيمٌ ﴾

وحيدة الصيغة في القرآن.

ومعها من المادة، فعل الإعنات ماضياً، في آية البقرة ٢٢٠ :

﴿ . . . وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْيَتَامَىٰ ، قُلْ إَصْلاحٌ لَهُمْ خَيْرٌ ، وإِن تُخَالِطُوهُم فَإِنْكُم ، وَاللهُ يَعَلَمُ المَفْسِدَ مِنَ المَصْلِحِ ، ولَوْ شَاءَ الله لأَعَنَتكُم ، إِن اللهَ عزيزُ حكيم ﴾

وفعل العنت، ماضيًا كذلك في آيات:

آل عمران ١١٨ ﴿ يَأْيِهَا الَّذِينَ آمنوا لاَ تَتَّخَذُوا بِطانَةً بِمِّنْ دُونِكِم لاَ يَأْلُونِكُم خَبَالاً وَدُوا مَا عَنِتُم، قَدْ بَدَتِ البَغْضَاءُ مِنْ أَفُواهِهِم ومَا تُخْفِى صُدُورُهُم أَكْبَرُ ﴾.

<sup>(</sup>١) في تتن: [بغير دحل] والدحل، بمهملتين: حفرة غامضة ضيقة الأعلى (س). والذحل بالذال المعجمة والحاء المهملة: الثار (ص. ق)

التوبة ١٢٨ : ﴿لَقَدْ جَاءَكُم رسولٌ مِنْ أَنْفُسِكُم عَزِيزٌ عَلَيْه مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالمؤمنينَ رَءُوفٌ رحيم﴾ ومعها آية الحجرات: ٧

وهذه الكلمات الخمس، هي كل ما في القرآن من المادة.

وسبق النظر في استعمال القرآن لكلمة الإثم، في تفسير الحوب في المسألة رقم ١٠٩.

العنت في اللغة المشقة، وقال أبو عبيدة والزجاج: الهلاك. وقال الزمخشرى: وقع فلان في العنت، أى فيها شق عليه. وأكمَةُ عنوت: طويلة شاقة المصعد. وعَنِتَ العظم: انكسر بعد الجبر، وأعنته: هاضه (س)

وهو فى آية النساء، الفجور عند الفراء. والزنا فى تأويل الطبرى، وعن ابن عباس وكثير من أهل التأويل. وقال غيرهم: إنه الحد الذى تخشى منه العقوبة. والصواب من القول عنده: لمن خاف منكم ضررا فى دينه وبدنه، فالذين وجهوه إلى الزنا، هو ضرر فى الدين، وإلى الحد ضرر فى البدن. ونحوه فى (مفردات الراغب. والبحر المحيط لأبى حيان والنهاية لابن الأثير).

وملحظ المشقة لا ينفك عن استعمال المادة في العنت والإعنات. والشاهد من قول الأعشى، صريح في الإعنات إلحاحا في التحامل وطلب العثرة.

\* \* \*

# ١١١ - ﴿فتيلاً ﴾ :

قال: فأخبرني عن قول الله تعالى: ﴿ وَلا يُظلِّمُونَ فَتَيلاً ﴾

ما الفتيل: قال: ما في شق النواة، وما فتلت بين أصابعك من الوسخ، قال فيه زيد الفوارس<sup>(۱)</sup>:

أعاذلَ بعض لومك لا تِلجِّي فإن اللوم لايغني فتيلا

١١) زيد الفوارس الضبي (المؤتلف للآمدي: ١٣١) ط كرنكو

(وق) واقتصر فى (تق، ك، ط) على: التى تكون فى شق النواة وشاهده فى الثلاثة قول النابغة: (١)

يجمع الجيش ذا الألوف ويغزو ثم لايرزأ الأعادى فتيلا زاد في (ك، ط) وقال الأول: أعاذلَ بعضَ لومك \* البيت

#### = الكلمة في آيات:

النساء ٤٩ : ﴿ بِلِ اللَّهُ يُزَكِّي مَن يَشاءُ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا ﴾.

٧٧ : ﴿ قُلْ مَتَاعُ الدُنْيَا قَلِيلٌ، وَالآخِرَةُ خَيرٌ لِلَنِ اتَّقَىٰ وَلاَ تُظْلَمُونَ

فَتِيلًا ﴾ .

الإسراء ٧١ : ﴿ فَمَنْ أُوتِي كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَأُولِئُكَ يَقْرُءُونَ كِتَابَهُم وَلاَ يُظْلَمُونَ فَتِيلاً ﴾ .

وليس فى القرآن من المادة سواها. وسياقها جميعًا فى حساب الله تعالى عباده، لا يظلم أحدٌ فتيلًا.

القولان في تأويلها في المسألة، قالهما الفراء في معنى الكلمة بآية النساء (٢٧٣/١) وابن قتيبة في باب الاستعارة من (مشكل اعراب القرآن ١٠٤/١) وكذلك رواهما الطبرى بإسناده عن ابن عباس وغيره من أهل التأويل، والقرطبي في الجامع، والراغب في (المفردات). وذكر معه: ما تفتله بين أصابعك من خيط أو وسخ.

مع التوجيه إلى معناه المجازى: أى أن الله تعالى لا يظلم عباده بأقل الأشياء ولو كان لا خطر له ولا قيمة (الطبرى) وكناية عن الحقير والتافه (ابن قتيبة) وعن التحقير والتصغير (القرطبي).

 <sup>(</sup>١) رواية الديوان لعجز البيت \* ثم لا يرزأ العثاق فتيلا \* ومثنها رواية ابن قتيبة في (مشكل إعراب القرآن :
 ١٠٤ - وعلى هامشه تخريج البيت للمحقق السيد صقر ٠٠ والقرطبي في الجامع : ٣٤٨٠٥

وكذلك الفتيل فى الشاهدين، لا يراد بهما حقيقة المفتول أو ما فى شق النواة، بل المعنى المجازى من الضآلة والتفاهة هو المراد.

\* \* \*

# ۱۱۲ - ﴿قطمير ﴾:

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿من قطمير﴾.

فقال ابن عباس: الجلدة البيضاء التي على النواة. واستشهد بقول أمية ابن أبي الصلت:

لم أنسل منهم فسيطاً ولا رَب لله الله فُوفَة ولا قطميرا(١) (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية فاطر ١٣:

﴿ يُولِجُ الليلَ فِي النهار ويولجُ النَّهارَ فِي الليل، وسَخَّرَ الشَّمْسَ والقَمرَ، كُلُّ يَجرِى لِأَجَلٍ مُسَمَّىٰ، ذَلْكُم اللهُ ربُّكم لَهُ المُلْكُ، والَّذِينَ تَدعُونَ مِن دُونِه مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴾.

وحيدة في القرآن، صيغة ومادة.

والتفسير تقريب، يقال فيه مانقلنا في «فتيل» بالمسألة السابقة(١١١) فهو يرد الكلمة إلى معناها القريب في أصل اللغة، والمراد معناه المجازى، يكنى عن القطمير بأهون الأشياء وأخفها، ومثله الشاهد من بيت أمية لا يريد بالقطمير - أصل - معناه في القشرة وسحاة النواة، وإنما يكنى بها عن أضأل الأشياء وأحقرها.

\* \* \*

 <sup>(</sup>١) فى (تق) [لم أنل منهم نشيطا] ورواية الديوان (٣٦) لم أنل منهم فسيطا ولا زبدا ولا فوقة ولا قطميرا الفسيط: القلامة. والربذ، واحدته ربذة: العهن، والصوفة والخرقة. (س). والفوفة: القشرة التي تكون على حبة القلب والنواة، دون لحمة التمر، وكل قشر فوف.

# ۱۱۳ - ﴿أُركَسَهم﴾

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿أُركسهم﴾

فقال ابن عباس: حبسهم، واستشهد بقول أمية بن أبي الصلت:

فأركِسوا في حميم النارِ إنهم كانوا عُتاةً تقول الإفكَ والزورا<sup>(۱)</sup> (تق) زاد في (ك، ط): حبسهم في جهنم بما عملوا.

= الكلمة من آية النساء ٨٨:

﴿ فَمَا لَكُمْ فِي المُنَافِقِينَ فِئَتَيْنِ واللهُ أَرْكَسَهُم بِمَا كَسَبُوا ، أَتُريدُونَ أَن تَهْدُوا مَنْ أَضَلَّ اللهُ ومن يُضلِلِ الله فَلَن تَجِدَ لَهُ شَبِيلًا ﴾

ومعها آية النساء ٩١ في السياق نفسه:

﴿ سَتَجِدُونَ آخَرِينَ يُريدُونَ أَن يَأْمَنُوا قَوْمَهُم كُلَّمَا رُدُّوا إلى الفِتْنَةِ أُرْكِسُوا فِيها ﴾.

ولم يأت من المادة في القرآن الكريم، غير هذا الفعل الرباعي في آيتي النساء.

الركس فى اللغة النكس وقلب الشيء على رأسه، أو ردّ أوله على آخره، وهو أصل المادة فى (مقاييس اللغة: ركس) وشاهده آية النساء، فى المسألة والمركوس المنكوس (س، ص) وحكاه القرطبي وأبو حيان عن الكسائي والنضر ابن شميل.

وفى معنى آية النساء ٨٨ قال الفراء: ردهم إلى كفرهم (٢٨٠/١) وفى تفسير البخارى لسورة النساء، باب (فها لكم فى المنافقين فئتين) الآية: قال ابن عباس: بددهم فئة فئة. ومعه فى (فتح البارى) عن ابن عباس أيضًا: أوقعهم، وعنه:

 <sup>(</sup>١) في تق: [فأركسوا في جهنم إنهم كانوا عتاتا يقولون كذبا وزورا] وفي (ك، ط): [كانوا عتاة تقول كذبا.]
 ورواية الديوان: أركسوا في جهنم إنهم كانوا عتاة تقول إفكا وزورا (٤٣٦).

وفي شواهد الطبري وأبي حيان لآية النساء ٨٨:

من المنطق المنطق المنطق المنطق المنطق المنطق المنطق والسوورا المنطق والسوورا

أهلكهم. وهو تفسير باللازم لأن الركس معناه الرجوع (١٧٨/).

وفى تأويل الطبرى: ارتدوا فصاروا مشركين، وفى مفردات الراغب: (والله أركسهم) ردهم إلى كفرهم.

ولعل تأويلها فى المسألة بالحبس فى جهنم، أقرب إلى الشاهد من قول أمية ابن أبى الصلت، منه إلى سياق الكلمة فى القرآن الكريم، ومن إركاس فى الضلال وفى الفتنة. والله أعلم.

#### \* \* \*

#### ١١٤ - ﴿أمرنا مترفيها ﴾:

قال: يا ابن عباس، أخبرني عن قول الله عز وجل: ﴿أَمَرْنَا مَرَفِيها﴾.

قال: سلطنا عليهم الجبابرة فساموهم سوء العذاب. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت لبيد بن ربيعة يقول:

إن يُغْبَطُوا ييسروا وإن أَمِرُوا يوما يصيروا للهُلْكِ والفَقدِ (١) (ك، ط) وفي (تق) قال ابن عباس: سلطنا.

= الكلمة من آية الإسراء ١٦:

﴿ وَإِذَا أَرَدْنا أَن نُهْلِكَ قَرْيةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا فَفَسقُوا فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْها القولُ فَدَمَّرِنَاهَا تَدْمِيرًا ﴾.

تأويل «أمرنا» في المسألة بالتسليط، كأنه على قراءة «أمّرنا» بالتشديد، كما صرح بذلك الفراء في معنى الآية، قال بعد ذكر القراءات فيها: وفسر بعضهم

<sup>(</sup>١) في مطبوعة الإتقان: [يصير للهلك والفقد.] ورواية الديوان بشرح الطوسي:

إن يسخم بسطوا يهمبسطوا وإن أمِسرُوا يسوما يسصيسروا لسلهُمَلُكِ والسنكسدِ وهى رواية (س: هبط) وقال الطوسى: ويروى: للهلك والنفد. ورواه ابن اسحاق فى السيرة ، يوما فهم للهلك والفند ، وفى الطبرى: يوما يصيروا للقلُ والنفدِ ، (٣١٦/٤)

«أمرنا» بالطاعة «ففسقوا» أى أن المترف إذا أُمِر بالطاعة خلف إلى الفسوق، وقرأ الحسن: آمرنا، وروى عنه: أمِرنا، ولا ندرى أنها حُفظت عنه، لأنا لا نعرف معناها هاهنا، ومعنى آمرنا، بالمد: كثّرنا. وقرأ أبو العالية الرياحى: أمَّرنا، وهو موافق لتفسير ابن عباس، وذلك أنه قال: سلطنا رؤساءها ففسقوا فيها (١١٩/٢) والجمهور على القراءة بالتخفيف: «أمَرْنَا»

وأسند البخارى عن عبد الله، بن مسعود رضى الله عنه، قال: كنا نقول للحى إذا كثروا في الجاهلية: أمروا (ك التفسير) الإسراء، باب «وإذا أردنا أن نهلك قرية» الآية ومعه في (فتح البارى) بعد نقل كلام الفراء: واختار الطبرى قراءة الجمهور، واختار في تأويلها حملها على الظاهر وقال: المعنى: أمرنا مترفيها بالطاعة ففسقوا، ثم أسنده عن ابن عباس. وقد أنكر الزنخشرى هذا التأويل وبالغ كعادته، وعمدة إنكاره حذف ما لا دليل عليه، وتُعِقبَ بأن السياق يدل عليه، كقولك: أمرته فعصانى، أى بطاعتى، وكذا: أمرته فامتثل (٢٧٥/٨) ومعه تأويل الطبرى لآية الإسراء (٤٣/١٥) وأنشد الشاهد من قول لبيد. وقال الراغب: أى أمرناهم بالطاعة، لا يؤخذ من ظاهر النص وإنما على تقدير الطاعة مأمورًا بها... وفي الآية قراءة بالتشديد «أمّرنا متر فيها» أى جعلناهم أمراء. (المفردات) وبالتخفيف «أمّرنا» قراءة الأثمة السبعة، وجهها كما قال الحافظ ابن حجر في الفتح. والله أعلم.

\* \* \*

### ه ۱۱ - ﴿ يفتنكم ﴾

وسأل نافع عن معنى قول الله عز وجل: ﴿أَن يَفْتَنَكُمُ الذِّينَ كَفُرُوا﴾ قال ابن عباس: أن يضلكم الذين كفروا بالعذاب والجهد.

واستشهد بقول الشاعر(١):

كلُّ امرئ من عبادِ الله مُضطَهَدٍ بِبَـطْنِ مَكةً مقهـورٍ ومفتـونِ

= الكلمة من آية النساء ١٠١:

﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُم فِي الأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيكُم جُناحٌ أَن تَقْصُروا مِنَ الصَّلاَةِ إِنْ خِفْتُم أَن يَفْتِنَكُمُ الذينَ كفروا، إِنَّ الكافِرِينَ كَانوا لَكُمْ عَدُوًّا مُّبينًا ﴾

مادة (فتن) أصل بدل على ابتلاء واختبار، ومنه الفتنة الامتحان، فتن الدينار، والمعدن، بالنار. وفتنه الشيطان وفتنته الدنيا، وقيل للشيطان فتان (المقاييس والأساس) قال الفراء: أهل الحجاز يقولون فتنت الرجل وربيعة وقيس وأسد وجميع أهل نجد يقولون: أفتنته وفرق بينها الخليل وسيبويه فقالا: فتنته، جعلته فتنة وأفتنته جعلته مفتتنا (جامع القرطبي، في آية النساء) وقال ابن فارس في (المقاييس) يقال: فتنة وأفتنه وأنكر الأصمعي أفتن.».

اقتصر «الطبرى فى الآية، على ذكر وجه الفتنة، قال: وفتنتهم إياهم فيها، حملُهم عليهم وهم ساجدون حتى يقتلوهم أو يأسروهم فيمنعوهم من إقامتها ويحولوا بينهم وبين عبادة الله وإخلاص التوحيد له. » وبينه الراغب، قال: أصل الفتن إدخال الذهب فى النار لتظهر جودته من رداءته. . . وجُعلت الفتنة كالبلاء فيما تدفع إليه الإنسان من شدة ورخاء. وهما فى الشدة أظهر وأكثر استعمالاً. «وهم لا يفتنون، أى لا يختبرون» (المفردات)

وقريب منه قول ابن الأثير: وقد كثر استعمالها فيها أخرجه الاختبار، للمكروه. ثم كثر حتى استعمل بمعنى الإثم والكفر والقتال والإحراق والإزالة، والصرف عن الشيء (النهاية)

بكل من الامتحان، والبلاء والابتلاء، والفتنة، جاء القرآن ولعل استقراء آياتها جميعًا يهدى إلى ملحظ في سياق الاستعمال لكل منها:

الامتحان بمعنى الاختبار، في آيتين، وهو من الله تعالى في آية الحجرات ٩

<sup>(</sup>۱) غير منسوب في (تق) ولامرىء القيس في (ك، ط) وهو في السيرة النبوية، والإصابة: للصحابي الشاعر «عبدالله بن الحارث بن قيس بن عدى القرشى السهمى» من مهاجرة الحبشة. وكذلك الشاهد في المسألة ١١٧ (الهشامية ٣٥٤/١، والإصابة، ٢/١٥ ترجمة ٤٥٩٦)

﴿ أُولِئُكُ الذِّينَ امتحن الله قلوبهم للتقوى ﴾ ومن الذين آمنوا للمهاجرات في آية الممتحنة ١٠: ﴿ فَامتحنوهن الله أعلم بإيمانهن ﴾

وجاء الابتلاء مرة واحدة فى ابتلاء الأوصياء رشد اليتامى (النساء ٦) وغلب مجيئه فيها يبتلى به الله تعالى عباده: ﴿ وَفَى ذَلَكُم بلاء من ربكم عظيم ﴾ ﴿ وآتيناهم من الآيات ما فيه بلاء مهين ﴾ ﴿ وناديناه أنْ يا ابراهيم قد صدقت الرؤيا إنا كذلك نجزى المحسنين. إن هذا لهو البلاء المبين ﴾ ﴿ إن فى ذلك لآياتٍ وإن كنا لمبتلين ﴾ ونظائرها. ومعها الآيتان فى اليوم الآخر، بدلالة السياق:

الطارق ٩: ﴿ يُوم تُبْلَىٰ السَرَائرُ ﴾ ويونس ٣٠

وأما الفتنة فتكون من الله تعالى فى مثل آيتى العنكبوت ﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتُركُوا أَنْ يقولُوا آمنا وَهُم لا يُفتَنُون ﴿ وَلقَدْ فَتَنَّا الذين من قبلِهم، فليَعْلَمَنَ اللَّهُ الذين صدَفوا وليَعْلَمَنَ الكاذبين ﴾ ونظائرها.

وتكون الفتنة. من الشيطان (الأعراف ٢٧) والسِّحر (البقرة ١٠١) والمنافقين (الحديد ١٤) ومن الكفار والمشركين في آية النساء ١٠١ – وفيها المسألة – وآيات (يونس ٨٣، التوبة ٤٧، الإسراء ٧٤، المائدة ٤٩، العنكبوت ١٠، البروج ١٠) ومن فتنة الناس بعضهم لبعض (الفرقان ٢٠)

وقول الراغب وابن الأثير، إن البلاء والفتنة أظهر فى الشدة وأكثر استعمالا، يؤيده الاستقراء. ويقلُّ مجيئهما فى الابتلاء بالنعمة والخير، ومع اقترائه بالابتلاء بالضيق والشر، كما فى آيات:

النمل ٤٠ وليبلونى أأشكر أم أكفر الأنبياء ٣٥ وونبلوكم بالشر والخير فتنة ﴾ والأعراف ١٦٧، والمُلك ٢، والفجر ١٥. ومنه الحديث: «أبتليتم بفتنة الضراء فصبرتم، وستبتلون بفتنة السراء»

# ١١٦ – ﴿ لَمْ يُغْنُوا ﴾

قال: فأخبرني عن قول الله تعالى: ﴿ كَأَن لَمْ يَغْنَوْا فيها ﴾

قال: لم يعمروا فيها. قال فيه مهلهل:

غَنِيَتْ دارُنا تهامة في الده ر فيها بنو مَعَدُ حُلُولاً وقال فيه لبيد:

وغنيتُ سبتًا قبل مَجْرى داحس لو كان للنفس اللجوج خلودُ (۱) (وق) وفي (ثق) كأن لم يكونوا. زاد في (ك، ط) في الدنيا حين عذبوا فيها. والشاهد في الثلاثة ست لسد

الكلمة من آيات:

الأعراف ٩٢: في كفارِ مَدْيَن: ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ الرَّجْفُةُ فَاصْبَحُوا في دارِهم جاثمين \* اللهِين كَذَّبُوا شُعيبًا كَأَن لَّمْ يَغْنَوْا فِيهَا، الَّذِين كَذَّبُوا شُعيبًا كَأَن لَّمْ يَغْنَوْا فِيهَا، الَّذِين كَذَّبُوا شُعَيْبًا كَانُوا هُمُ الخَاسِرين ﴾.

هود ٦٨ : ﴿ فَلَمَا جَاءَ أَمَرُنَا نَجَيِنَا صَالِحًا وَالَّذِينَ آَمَنُوا مَعَهُ بِرَحَمَةً مِنَّا فَي ثَمُود وَمِنْ خِزْى يُومِئَذِ، إِنَّ رَبَّكَ هو القويُّ العزيزُ \* وأَخذ الذين ظَمُود في دِيَارِهُم جَاثِمِينَ \* كَأَن لَّمْ يَغْنَوا في دِيَارِهُم، أَلا بُعْدًا لِثَمُودَ \*.

هود ٩٥ : ﴿ وَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا نَجْيْنَا شُعَيْبًا والذين آمنوا معه برحمةٍ مِنَّا فَى مدين وأخذتِ الذينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دِيارِهِمْ خَيْنُوا فِيها؛ أَلا بعدًا لِمَدينَ كَمَا بَعِدَتْ ثَمُودُ ﴾ . 

ثَمُودُ ﴾ .

وفى المعنى نفسه ، جاءت فى مثّل الحياة الدنيا بآية يونس ٢٤ ﴿ . . حَثّىٰ إِذَا (١) ديوانه ، وإصلاح المنطق ١٠ ، والروض الأنف ٢٨٣/١ وهو من شواهد أبي خيان في تفسير الآية والسبت : الدهر (ق) وشرح الطوسى للديوان : ٣٥ ، أي عشت دهرا ؛ ويقال : السبت ٥٠ سنة . وضبط مجرى ، بفتح الميم وقال : هو أجود الوجهين .

أخذَت الأرضُ زُخْرُفَها وازَّيْنَتْ وظَنَّ أَهْلُهَا أَنَّهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْها أَتَاهَا أَمْرُنَا لَيْلًا أَق نَهَارًا فجعلناها حَصِيدًا كأن لَّم تغْنَ بِالأَمْسِ﴾.

وفيما عدا هذه الآيات الأربع، جاءت المادة في معنى الغني، نقيض الفقر والحاجة.

تأويل «كأن لم يغنوا فيها» في (وق): كأن لم يعمروا، أوْلِي من: كأن لم يكونوا. والشائع في: غِني بالمكان، أنه بمعنى أقام. وإليه دهب ابن الأثير في حديث على كرم الله وجهه: «ورجل سماه الناس عالمًا ولم يغن في العلم بومًا سالمًا» قال: أي لم يلبث في العلم يومًا تامًا، من قولك: غنيت بالمكان أغنى، إذا أقمت (النهاية) وهو لا يفيد معنى التعمير وهو صريح في الشاهدين لمهلهل ولبيد

على أن بين (لم يغنوا) ولم يعمروا أو لم يقيموا، فرقا دقيقا في الدلالة، التفت إليه «الراغب» حين ربط الغني في المكان بأصل دلالته في نقيض الحاجة والفقر. قال: غنى في المكان بمعنى طال مقامه فيه، مستغنيا به عن غيره (المفردات).

ونضيف إليه ملحظًا آخر من دلالة قرآنية خاصة: فالعربية تستعمل غنى بالمكان ولم يغن، إيجابًا ونفيًا. ولم تأت الكلمة في القرآن إلا منفية، في خبر ديار ثمود ومدين، وَمَثلِ الحياة الدنيا، فكأن القرآن لا يرى مقامًا في الدنيا، يمكن أن يغنى أو يستغنى به. وإنما غرّ ثمود ومدين مقامهم بديارهم فأخذتهم الصيحة والرجفة فأصبحوا جاثمين كأن لم يغنوا فيها. وهو السياق في مَثل الحياة الدنيا، «حتى إذا أخذت الأرض زخرفها وازينت وظن أهلها أنهم قادرون عليها أتاها أمرنا ليلًا أو نهارًا فجعلناها حصيدًا كأن لم تغن بالأمس»

وفى هذا السياق لا تؤدى عُمِّر، وأقام، معنى «غنى» بما تفيد من رهم الغنى والاستغناء فيما نظنه مَغنَى، إذ ليس من شأن الدنيا الفانية أن يكون فيها مغنى إلا غرورًا ووهمًا.

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿عذاب الهُون﴾ ما الهون؟ فقال ابن عباس: عذاب الهوان. واستشهد بقول عبدالله بن الحارث(١): إنا وجدنا بلاد الله واسعةً تُنْجِى من الذلِّ والمخزاة والهون (وق) وفى (تق، ك، ط) الشاعر(١) وفُسرت فى (ك ط) بالعذاب

الشديد.

الكلمة من آيتي:

الأنعام ٩٣ : ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذِ الظَّالَمُونَ فَى غَمَرَاتِ الْمُوْتِ وَالْمَلَائِكَةُ بِالسِّطُو أَيْدِيهِم أَخْرَجُوا أَنفُسَكُم، اليومَ تُجزَوْنَ عَذَابَ اللَّهِ غَيرَ الْحَقِّ وَكُنتُم عَنْ آيَاتِه اللَّهِ غَيرَ الْحَقِّ وَكُنتُم عَنْ آيَاتِه تَسْتَكِبُرُونَ ﴾ .

الأحقاف ٢٠ : ﴿ وَيَومَ يُعرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَذْهَبْتُم طَيباتِكُم فَى حَياتِكُم اللَّذِيا واسْتمتعتم بهَا، فَاليوم تُجزَونَ عَذَابَ الهُونِ بَمَا كُنتُمْ تَسْتَكبِرونَ فَى الأَرْضِ بِغَيْرِ الحقِّ وبما كنتم تَشْتَكبِرونَ فَى الأَرْضِ بِغَيْرِ الحقِّ وبما كنتم تَشْتُونَ

ومعهما العذابُ الهون في آية فصلت ١٧:

﴿وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيناهُمْ فَاسْتَحَبُّوا العَمَىٰ علَى الهُدىٰ فأَخذتهم صاعقةُ العَذابِ الهُونِ بِمَا كَانُوا يَكْسبُونَ. ﴾

وجاء العذاب وعذاب، موصوفين بالمهين ومهين، أربع عشرة مرة. ومعها اسم المفعول في آية الفرقان ٦٩:

<sup>(</sup>١) عبد الله بن الحارث بن قيس، بن عدى القرشي السهمي. من مهاجرة الحبشة. رضي الله عنهم.

 <sup>(</sup>۲) غير منسوب في الثلاثة، وهو كيا في (وق) عبد الله بن الحارث بن الأنصاري، من قصيدة له في مهاجرة الحبشة، مر منها شاهد المسألة (۱۱۵) والأبيات في (السيرة ۴/۱۵) وفي ترجمته بالإصابة زق أول، ۲/٤ /٥٩٥/٥٤)

﴿ يُضَاعَفُ لَهُ العَذَابُ يَوْمَ القِيَامَةِ ويخْلُدُ فيه مُهَانًا ﴾.

ويست من الإهانة في آيتي الفجر ١٦ ﴿ فيقول ربي أهاننِ ﴾ واحج ١٨ : هرومن يُهن الله وما له من مُكرِم ﴾ .

وفي غير هذا السياق، آية الفرقان ٦٨ : ﴿ وعبادُ الرحمن الذين يمشون على الأرض هونا ﴾ .

قال أبو عبيدة « يُجُزَون عذاب الهُون » مضموم وهو الهوان. وإذا فتحوا أوله فهو الرفق واللين (مجاز القرآن) ٢٠٠/١ ونحوه في (س).

ويفرق (الراغب) بين نوعين من الهوان: أحدهما تذلل الإنسان نفسه لما لا يُلحق به غضاضة فيُمدح، نحو: ﴿ يمشون على الأرض هَوْنًا ﴾ وأن يكون من جهة متسلطٍ مستخف به فيذم، وعليه قوله تعالى: ﴿ عذاب مهين، ﴾ ﴿ ومن يهن الله فيا له من مكرم ﴾ (المفردات).

ثم لا يفوتنا أن تفسير الهون بالهوان، على ما يبدو من قربه، فيه أن القرآن لم يستعمل صيغة الهوان. والهوان والهون كلاهما من مصادر (هان) لكن العربية حين تخالف بين المصادر فلملحظ من فروق الدلالات. فيكون: الهون بالفتح، للسهولة واليسر ومنه يؤخذ معنى الدعة واللين، والهوينى: سير على مهل. والاستهانة والتهاون للتساهل والتفريط، كأنك تجده هيئًا سهلا، والهوان والمهانة، للاحتقار والازدراء. والهون، بالضم، للخزى.

\* \* \*

### ١١٨ - ﴿ نَقِيرًا ﴾:

قال: فأخبرنى عن قول الله عز وجل: ﴿فَإِذًا لا يؤتون الناسَ نقيرا﴾ ما النقير؟

قال: النقير ما في شق النواة، قال فيه الشاعر:

لقد رزحت كلاب بنى زُبيد فيها يُعطون سائلهم نقيراً (وق) زاد في (تق) : ومنه تنبت النخل

وفى (ك، ط): ما فى ظهر النواة. ومنه تنبت النخلة. وشاهده فى الثلاثة قول الشاعر:

وليس الناسُ بعدَكَ في نَقِير وليسوا غيرَ أصداءٍ وهَام (١) والمسألة فيها: ﴿ولا يُظلمون نقيرًا﴾

الكُلمة في (وق) من آية النساء ٥٣ : ﴿أَمْ لَهُمْ نَصِيبٌ مِنَ المُلْكِ فَإِذًا لا يُؤتُونَ الناسَ نَقِيرًا﴾

وفي (تق، ك، ط) من آية النساء ١٢٤:

﴿ وَمَنْ يَعَمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ مِن ذَكَرٍ أَو أَنثَىٰ وَهُو مؤمنٌ فَأُولَٰتُكَ يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ وَلاَ يُظْلَمُونَ نَقِيرًا﴾ .

ومن المادة: «فإذا نُقِرَ في الناقور» بآية المدثر ٨.

وليس في القرآن من المادة غير هذه الكلمات الثلاث.

تأويلها في المسألة بما في شق النواة أو ظهرها، أوضح منه قول أبي عبيدة في (مجاز القرآن ١٩٧١): النقرة في ظهر النواة.

وجهها أهل اللغة وأهل التأويل بمثل ما وجهوا به «فتيلا» و «قطميرا» - في المسألتين: ١١١، ١١٢ - غير مُرادٍ بها أصل معناها، بل المراد المعنى المجازى كناية عن الضئيل الحقير والتافه لاقيمة له.

«وأصل النقير النكتة التي في ظهر النواة». الأساس.

\* \* \*

فليس النباس بعدك في نقير ولا هم غير أصداء وهمام ومثله في (مقايس اللغة: صدى) وأنشذه في (اللمان: صدى، نقر) للبيد. وهو في ديوانه.

<sup>(</sup>۱) غير منسوب فيه، وأنشده ابن الأنباري في الأضداد غير منسوب:

#### ۱۱۹ - ﴿فارض﴾

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿لا فارض﴾.

فقال ابن عباس: الهرمة. ولما سأله نافع: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول الشاعر(١):

لَعمرى لقد أعطيت ضيفَك فارِضًا تُساق إليه ما تقومُ على رِجْل (تق) وزاد في (ك، ط) الكبيرة المسنة

= الكُلمة من آية البقرة ٦٨ في قوم موسى:

﴿ قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبُّكَ يُبِيِّنْ لَنَا مَا هِيَ ، قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنها بَقرةٌ لا فارضٌ ولا بِكْرً عَوَانٌ بَيْنَ ذٰلِكَ فَافْعَلُوا مَا تُؤْمَرُونَ ﴾

وحيدة الصيغة والاستعمال في القرآن. وسائر ما فيه من المادة، إنما هو في الفرض، والفريضة، والمفروض.

معناها عند الفراء: ليست بهرمة ولا شابة. والفارض قد فرضَتْ وبعضهم يقول فرُضت (٤٤/١).

وهى المسنة في شرح شواهد الكشاف. وردها الراغب إلى معنى القطع، قال: ورجل فارض: بصير بحكم الفرائض - الحجج القاطعة - منقولا إليه من الفارض، المسنّ من البقر. وقيل إنما سمى فارضًا لكونه فارضًا للأرض أى قاطعًا، أو فارضًا لما يحمل من المشاق. وقيل: بل لأن فريضة البقر اثنتان: تبيعة ومُسِنَّة، فالتبيع يجوز في حال دون حال، فسميت الفارضة لذلك، فعلى هذا يكون الفارض اسها إسلاميًا (المفردات). قال في الكشاف: الفارض المسنة التي انقطعت ولادتها من الكبر وكأنها سميت فارضا لأنها فرضت سنها وانقطعت وأنشد الشاهد.

<sup>(</sup>١) غير منسوب في الثلاثة. وجاء في تق: يُسَاق إليه ما يقوم على رجل \* وهو في الكشاف: لخفاف ابن ندبة السلمي. وفي اللسان لعلقمة بن عوف. والرواية فيهما كما في (ك، ط)

والبكر الفتية، والعوان النصف. وفى تفسير القرطبى عن ابن قتبيبة، أن الفارض التى ولدت. وذهب ابن فارس فى (المقاييس/فرض) إلى أن الفارض - فى الآية. بمعنى المسنة، مما شذ عن الأصل فى الفرض، وهو عنده: الحرِّ فى الشيء. ولا يبعد عن أصله، أن تكون المسنة قد حز فيها الزمن.

\* \* \*

# ١٢٠ - ﴿ الخيطُ الأبيضُ ﴾ من ﴿ الخيطِ الأسودِ ﴾ :

قال: أخبرنى عن قول الله تعالى: ﴿حتى يتبين لكم الخيط الأبيض من الخيط ، الأسود﴾

قال: الخيط الأبيض نور الفجر، والخيط الأسود سواد الليل. قال: فهل كانت العرب تعرف ذلك قبل أن ينزل القرآن؟ قال: نعم، قال أمية بن أبي الصلت: الخيط الآبيضُ نور الصبح مُنفِلق والخيط الآسود لون الليل مكمومُ (۱) (وق) وفي (تق، ك، ط) قال: بياض النهار من سواد الليل.

= الكلمات في آية البقرة ١٨٧ في أحكام الصيام:

﴿ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّىٰ يَتَبِينَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبِيضُ مَنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ مَن الفَجْرِ ثُمَّ أَتِمُوا الصِّيامَ إِلَى اللَّيلِ ﴾ ثُمَّ أَتِمُوا الصِّيامَ إِلَى اللَّيلِ ﴾

وفى (مجاز القرآن لأبي عبيدة) الخيط الأبيض هو الصبح المعروف، والخيط الأسود هو الليل، والخيط: اللون (١/٧١)

واقتصر الفراء في معناها على حديث من سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ذلك فقال: هو الليل من النهار (١١٤/١).

وأخرج البخارى فى (ك التفسير، باب: وكلوا واشربوا) الآية، عن عدى بن حاتم رضى الله عنه، من وجهين، أنه أخذ عقالا أبيض وعقالا أسود فوضعها

<sup>(</sup>١) في (ك، ط): [مكهوم] وما هنا من (تق) وهي الرواية في الديوان (٥٩)

تحت وساده حتى كان بعض الليل فلم يستبينا فذكر ذلك لرسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: «إنك إذًا لعريض القفا، بل هو سواد الليل من بياض النهار» ثم أخرج عن سهل بن سعد رضى الله عنه أنه لما نزلت قوله تعالى ﴿وكلوا واشربوا حتى يتبين لكم الخيط الأبيض من الحيط الأسود﴾ كان رجال إذا أرادوا الصوم ربط احدهم فى رجليه الخيط الأبيض والخيط الأسود، ولايزال يأكل حتى يتبين له رؤيتها، فانزل الله تعالى بعدُ: ﴿من الفجر﴾ فعلموا أنه يعنى سواد الليل من بياض النهار.

ونقل الطبرى اختلاف أهل التأويل فيه على قولين. أنه ضوء النهار بطلوع الفجر من سواد الليل. وقال آخرون: هو ضوء الشمس من سواد الليل. وأولاهما بالصواب عنده القول الأول، وقوله تعالى «من الفجر»، يعنى حتى يتبين الخيط الأبيض من الفجر، وليس ذلك هو جميع الفجر، فمن حينئذ فصوموا «ثم أتموا الصيام الليل» والخيط الأبيض إنما يتبين عند ابتداء أوائل الفجر، وقد جعله الله تعالى حدًا لمن لزمه الصوم.

\* \* \*

١٢١ - ﴿شَرَوًّا﴾

وسأله نافع عن معنى قوله تعالى: ﴿ولبئس ما شروا به أنفسهم﴾ قال: باعوا نصيبهم من الآخرة بطمع يسير من الدنيا. . أما سمعت قول الشاعر: (١)

يُعْطَى بها ثمنا فيمنعها ويقول صاحبها ألا تَستْرِى (تق) والمسألة في (ك، ط): «بئسها اشتروا به أنفسهم» وليس الشاهد لها.

<sup>(</sup>١) المسيب بن على.

= الكلمة من آية البقرة ١٠٢ في السُّحر:

﴿ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ ، وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَنِ اشْتَراهُ مَا لَهُ في الآخِرَةِ مِنْ خَلَاقٍ \* وَلَبَئْسَ مَا شَرَوْا بِهِ أَنْفُسَهِم لَو كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾.

وأما الكلمة في (ك) فمن آية البقرة ٩٠ في بني إسرائيل:

﴿وَلَمَّا جَاءهُمْ كِتَابٌ مِنْ عِنْدِ الله مُصَدقٌ لِمَا معهُمْ وَكَانُوا مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى الذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَاءهُم مَا عَرَفُوا كَفُرُوا بِهِ، فَلَعْنَةُ الله عَلَى الكَافِرِينَ \* بئسما اشْتَرُوا بِهِ أَنْفُسَهُمْ أَن يَكَفُرُوا بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ بَغْيًا أَن يُنَزِّلَ اللَّهُ مِنِ فَضْلِهِ عَلَىٰ مَن يشَاءُ مَنْ عِبَادِهِ، فَبَاءُوا بغَضَبٍ عَلَىٰ غَضَبٍ، وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُهين ﴾.

الكلمتان: شروا، واشتروا في الآيتين، ونظائرهما، بمعنى باعوا عند أهل التأويل. وشرى واشترى عند علماء اللغة في الأضداد: بمعنى باع وبمعنى اشترى: أوردهما الأصمعى في: (باع)للمشترى والبائع، وفي (شراه): ملكه بالبيع، وأيضًا باعه (الأضداد) وفي (باع) قال أبو حاتم السجستاني في الأضداد: يقال بعت الشيء وأخذت ثمنه، وبعض العرب يقول: بعت الشيء أي اشتريته. وقالوا اشتريت الشيء وأعطيت ثمنه، وقد يقال اشتريت الشيء إذا بعته. وبعته أوضح في الوجهين، وفي القرآن «الذين يشرون الحياة الدنيا بالآخرة» أي يبيعون. و «من يشرى نفسه» يبيعها. ومن شواهده لشرى بمعنى البيع بيت «المسيب ابن علس» وبمعنى الشراء قول «طرفة» – في معلقته:

ویأتیك بالأخبار من لم تبع له بتاتا ولم تضرب له وقت موعد وأورده ابن الأنباری كذلك فی: اشتریت، وفی بعت، وأنشد فیه بیت المسیب (الأضداد) وابن السكیت فی شری، وباع، من كتابه (الأضداد.) وقال ابن قتیبة فی باب المقلوب من (مشكل إعراب القرآن): یقال للمشتری شارٍ، وللبائع شارٍ، لأن كل واحد منهما اشتری، فكذلك قولهم لكل واحد منهما: بائع، لأنه باع وأخذ عوضًا مما دفع فهو شارٍ وبائع. وقال الله عز وجل:

# ﴿وشروه بثمنٍ بخسٍ ﴾ ﴿بئسما شَرَوْا به أنفسَهم﴾

وفى مجاز القرآن لأبى عبيدة، آية البقرة ١٠٢ أى باعوا به أنفسهم. وقال ابن مفرغ الحميرى:

# وشريَّت بُردُا ليتني من بعد برد كنت هامه

أى بعُته. وبرد غلام له كان باعه.

وفى آية البقرة ٩٠: فى معانى القرآن للفراء: معناه والله أعلم، بئس ما باعوا به أنفسهم . وللعرب فى شروا واشتروا مذهبان، فالأكثر منها أن شروا: باعوا، واشتروا: ابتاعوا. وربما جعلوهما باعوا، وكذلك البيع يقال: بعت الثوب على معنى أخرجته من يدى. وبعته اشتريته، وهذه اللغة فى تميم وربيعة، سمعت أبا ثروان - العُكلى - يقول لرجل: بع لى تمرا بدرهم، يريد: اشترلى. وأنشدن بعض ربيعة - لطرفة، من معلقته:

وياتيكَ بالأخبار من لم تَبع له بتاتًا، ولم تضرب له وقت موعد على معنى: لم تشتر له بتاتا. قال الفراء: والبتات الزاد،

وكون ذلك من اختلاف اللغات، أقرب من القول بالضدية. على أن «ابن فارس» في (المقاييس) ردَّ (شرى) في الشراء والبيع، إلى أصل «المماثلة: أخذًا وإعطاءً: شريت الشيء واشتريته، إذا أخذته من صاحبه بثمنه وربما قالوا: شريت، إذا بعت، قال تعالى: ﴿وشروه بثمن بخس﴾.

والمماثلة ليست متعينة فيها يؤخذ ويعطى، بيعا وشراء، إلا أن يعنى بها المبادلة، فيقرب. وذهب الزمخشرى إلى أن: من المجاز (اشتروا الضلالة بالهدى): استبدلوه (يشرون الحياة الدنيا بالاخرة) - الأساس.

والقاعدة في الاستبدال، أن الباء تدخل على المتروك: ﴿ أَتَسْتَبِدُلُونَ الذِّي هُو أَدْنُ بِالذِّي هُو خَبِر ﴾؟.

ولم يطرد دخولها على المبيع المتروك، في : شرى، واشترى، كما يتضح بعدُ، بالاستقراء.

ولم يفرق «ابن الأثير» بين شرى، واشترى، وباع، قال فى حديث الزبير لأبنه عبدالله، رضى الله عنهما «والله لا أشرى عملى بشىء من الدنيا»: لاأشرى أى لا أبيع. يقال: شرى، بمعنى باع، واشترى (النهاية).

والوجه عند «الراغب» أن: الشراء والبيع يتلازمان، فالمشترى دافع الثمن وآخذ المثمن، والبائع دافع المُثمن وآخذ الثمن، هذا إذا كانت المبايعة والمشاراة بيع سلعة بسلعة فصح أن يتصوَّر كل واحد منها مشتريا وبائعا. ومن هذا الوجه صار لفظ البيع والشراء يستعمل كل واحد منها في موضع الآخر. وشَريِتُ بمعنى بعتُ أكثر، وابتعت بمعنى اشتريت أكثر. قال الله تعالى: ﴿وشرَوه بثمن بخس أى باعوه، وكذلك قوله: ﴿يشرون الحياة الدنيا بالآخرة ﴾. ويجوز الشراء والاشتراء في كل مايحل به شيء - وليس سلعة - نحو ﴿إن الذين يشترون بعهد الله ﴾. . . وقوله تعالى : ﴿إن الله اشترى من المؤمنين أنفسهم ﴾ فقد ذكر ما اشترى به وهو قوله : ﴿يقاتلون في سبيل الله فيقتلون ﴾ الآية . . . ويسمى الخوارج بالشراة متأولين فيه بقوله تعالى : ﴿ومن الناس من يشرى نفسه ابتغاء مرضاة الله فمعنى يشرى، يبيع . (المفردات : شرى) . . .

ما أضيفه إلى المسألة، مما هدى إليه الأستقراء، هو أن (شرى) الثلاثي لم تأت في القرآن - ولا في شواهدهم - إلا بمعنى باع، ودخلت الباء على المشترَى المطلوب، لا على المبيع المتروك. يطرد ذلك في آياتها الأربع:

البقرة ١٠٢ : ﴿ وَلَبِئْسَ مَا شَرُوا بِهِ أَنفُسَهُم لُوكَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾

البقرة ٢٠٧ : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِي نفسه ابْتغاءَ مرضاةِ اللَّهِ ﴾

النساء ٧٤ : ﴿ فَلَيُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يَشُرُونَ الحِياةَ الدُّنيا بِالآخرةِ ﴾

يوسف ٢٠ : ﴿وَشَرَوْه بِثَمَنِ بِخِسٍ دِراهِمَ معدودةٍ﴾

وأما اشترى، فجاءت احدى وعشرين مرة، فعلًا ماضيا ومضارعا، للواحد

وللجماعة. يفيد سياقها في تسعة عشر موضعا أنها بمعنى الشراء، والباء فيها دخلت على المبيع المتروك، مثل:

البقرة ١٦ : ﴿ أُولئك الذين اشتروا الضلالة بالهدى ﴾

البقرة ٨٦ : ﴿ أُولئك الذين اشتروا الحياةُ الدنيا بالآخرةِ ﴾

البقرة ١٧٥ : ﴿ أُولئك الذين اشتروا الضلالة بالهدى والعذاب بالمغفرة ﴾

التوبة ٩ : ﴿ اشتروا بآيات الله ثمنا قليلا فصدوا عن سبيله ﴾

ونظائرها.

وفى آيتين، دخلت الباء على الثمن المبدول المأخوذ، لا على المبيع المتروك المنبوذ، فأفادت اشترى معنى باع: البقرة ٩٠ فى الكافرين من أهل الكتاب جاءهم كتاب القرآن من عند الله مصدق لما معهم فكفروا به: ﴿ فَلَعْنَةُ اللَّهِ على الكافرينَ \* بِثُسَمَا اشتَرَوا به أنفُسهم أن يَكفُروا بما أنزلَ اللَّهُ بَعْيًا أن يُنزّلَ اللَّهُ من فَضْلِه عَلَىٰ مَن يَشاءُ من عِبَاده. . ﴾ أى: باعوا أنفسهم.

والتوبة ١١١ ﴿إِنَّ اللَّهَ اشترى من المؤمنين أنفسهم وأَمُوالهُم بأنَّ لهم الجنة، يُقاتلون في سبيل الله فيقتلون ويُقتَلُونَ ﴿ وهم هنا بائعون، باعوا أنفسهم لله تعالى، بصريح نص الآية:

﴿ فَاسْتَبْشِرُوا بِبِيعِكُمُ الذي بايعتم به، وذُلِكَ هُوَ الفُوزُ العظيمُ ﴾ . صدق الله العظيم

\* \* \*

١٢٢ - ﴿ حُسْبَانًا ﴾

وسأله عن قوله تعالى: ﴿ حُسبانًا من السماء ﴾

فقال: نارًا من السهاء. ولما سأله نافع: وهل تعرف العرب ذلك؟ أجاب: نعم، أما سمعت قول حسان:

بقية معشرٍ صُبَّتُ عليهم شآبيبٌ من الحسبانِ شُهْبُ (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية الكهف ٤٠:

﴿ ولولا إذْ دخلتَ جنَّتُك قلتَ ما شاء اللَّهُ لا قوةَ إلا باللهِ، إنْ تَرَنِ أنا أقلَّ مِنك مالاً وولدًا \* فعَسى ربِّى أن يُؤْتِينِ خيرًا من جَنَّتِكَ ويُرسِلَ عليها حُسْبانًا من السماءِ فتُصْبِحَ صَعِيدًا زَلَقًا \* أو يُصبِحَ ماؤها غَوْرًا فلن تستطيعَ له طلبًا ﴾ ومعها آية الأنعام ٩٦ ﴿ فَالِقُ الإصباحِ وجَعَلَ الليلَ سَكَنًا والشمسَ والقمرَ حُسْبَانًا ﴾ .

وآية الرحمن ٥: ﴿الشمسُ والقمرُ بحسبان﴾ وجاء الحساب بدلالة إسلامية على المحاسبة يوم الحساب، باستثناء آيتي يونس ٥: ﴿لتعلموا عددَ السنين والحساب﴾ والإسراء ١٢.

لم يفت «الراغب» ربط الكلمة في آية الكهف، بأصل معنى الحساب في العدد. قال: الحساب استعمال العدد: (عدد السنين والحساب) (وجعل الليل سكنًا والشمس والقمر حسبانًا). . (ويرسل عليها حسبانًا من السهاء): نارًا وعذابًا. وإنما هو في الحقيقة ما يُحاسَب عليه فيُجازى به (المفردات). وحكاه أبو حيان في البحر، عن الزجاج.

ودلالة المادة أصلا على العدد والحساب، لا تنفك عنها في كل صيغها واستعمالها. ومنه جاء «الحساب» بدلالته الإسلامية على حساب الله لعباده على أعمالهم وكفى به حسيبًا.

ولم يفرق «الراغب» بين الحسبان والحساب، كما ترى فيما نقلتُ من عبارته في (المفردات). واختلاف الصيغتين يوجب اختلافًا في المعنى وراء دلالتهما المشتركة: الاستعمال في العدد، أصل الدلالة في الحساب. ومنه أُخِذَ الحسبانُ بمعنى التقدير الزمنى كما في آيتى الأنعام « وجعل الليل سكنًا والشمس والقمر حسبانًا » والرحمن: « والشمس والقمر بحسبان ».

واستعماله في العقاب، ملحوظ فيه معنى المحاسبة على العمل، كما هو واضح من سياق آية الكهف: «ويرسل عليها حُسبانًا من السماء» يحتمل أن يكون نارًا كما

قال ابن عباس، ويحتمل أن يكون مرامى من السهاء، قاله الأخفش وأبو عبيدة، أو جرادا كها نُقِلَ عن أبى زياد الكلابى، أو البرد فيها روى عن الضحاك، أو الصواعق والإعصار كها فى آية البقرة ٢٦٦، أو آفة مجتاحة (الطبرى، والقرطبى، وأبوحيان) والله أعلم.

\* \* \*

### ١٢٣ - ﴿عَنْتُ ﴾ :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿وعَنَتِ الوجوه﴾.

فقال ابن عباس: استسلمت وخضعت. واستشهد بقول الشاعر: (١) ليبْكِ عليكَ كلَّ عانٍ بِكُرْبَةٍ وآلُ قُصَىًّ من مُقِلِّ وذى وَفْرِ الكلمة من آية طه ١١١

﴿ يُومَئذُ لا تَنفعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِن لَهُ الرَّحْمَنُ ورَضِىَ لَه قُولًا \* يَعلمُ مَا بَينَ أَيديهم وما خلفَهم ولا يحيطون به علمًا \* وعَنَتِ الوجوهُ للحَى القيومِ، وقد خابَ مَنْ حَمَلَ ظُلمًا ﴾.

وحيدة في القرآن، صيغة ومادة. من: عنا يعنو.

واليائي منها: عنيَ، ليس في القرآن كذلك.

تفسيرها بالاستسلام والخضوع، في المسألة، قاله الفراء في معناها بآية طه. وقال الطبرى: استأسرت وجوه الخلق واستسلمت، وأصل العنو الذل : عنا وجهه لربّه يعنو عنوا: خضع له وذل. وكذلك قيل للأسير عانٍ لذلة الأسر. فأما قولهم : أخذت الشيء عنوة، فهو أخذه غلبة، وقد يكون عن تسليم وطاعة. و«الراغب» فسر الكلمة كذلك بالخضوع، مع ربطها بالنصب والعناء، قال : وعنت الوجوه

 <sup>(</sup>١) غير منسوب في الثلاثة، وأنشده ابن إسحاق لحذيفة بن غانم، من بني كعب بن لؤى، في أبيات يبكى بها عبدالمطلب بن هاشم بن عبدمناف (السيرة ١٨٥/١) وعلى هامشها: ويقال إن الشعر لحذافة بن غانم، وهو أخوه، ووالد خارجة بن حذافة.

للحى القيوم، أى خضعت مستأسرة بعناء. وعنَّيته بكذا: أنصبته. وعُنىَ: نصب واستأسر، ومنه العانى الأسير (المفردات).

والعربية تفرق بين الواوى واليائى من المادة، فتجعل الواوى للعناء والأسر والحضوع. ومنه العانى: الأسير، والمعاناة: المكابدة والمقاساة، والعنوة،: القهر، والتعنى: التجشم.

واليائى للاهتمام والعناية، ومنه الحديث: (من حُسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه) أى: ما لا يهمه كما في (النهاية).

#### \* \* \*

# ١٧٤ - ﴿ضَنكًا﴾ :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿معيشة ضَنْكًا﴾

فقال ابن عباس: الضنك الشديد. واستشهد بقول الشاعر:

(۱) والخيل قد لحقت بها في مأزقٍ ضَنْكٍ نواحيه، شديد المقدم (تق، ك)

= الكلمة من آية طه ١٢٤:

﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرَى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا ونَحْشُرهُ يومَ القيَامَةِ أَعَمَىٰ \* قَالَ رَبِّ لِمَ حَشرتَنِى أَعْمَىٰ وقَدْ كُنتُ بَصِيرًا \* قَالَ كَذٰلك، أَتَتْكَ آيَاتُنَا فنسِيتَهَا وَكَذْلِكَ اليَوْمَ تُنسَىٰ . ﴾

وحيدة في القرآن صيغة ومادة.

معناها عند الفراء، الضيقة الشديدة، بالتأنيث، لأن الضيّق ليست كضنك: يستوى فيه الواحد والاثنان والجمع، والمذكر والمؤنث: عيش ضنك ومعيشة ضنك، وُصِفَ بالمصدر. وهي عند أهل التأويل كذلك الضيق، أو الضيق

<sup>(</sup>١) وقع في مطبوعة الإتقان: [والخيل لقد لحقت بها في مأزق].

وسقط من (ط) هذا الشاهد إلى الشاهد للمسألة ١٢٧ (حرضا) فاضطرب السياق واختل إيراد الشواهد.

الشديد و اختلاف أقوالهم فيها إنما هو في وجه هذا الضنك: قيل عذاب القبر، وقيل الكسب الحرام، وقيل الزقوم (الطبرى، القرطبي.) والقرآن لم يستعمل ضنكًا إلا في هذا الموضع، نذيرًا لمن أعرض عن ذكره تعالى، يحشره سبحانه يوم القيامة أعمى.

وأما الضيق، فجاء في ضيق النفس والأرض على الثلاثة الذين خلفوا عن الحروج مع الرسول صلى الله عليه وسلم في غزوة تبوك، لغير نفاق: ﴿حتى إذا ضاقت عليهم الأرضُ بما رَحُبَتْ وضَاقَتْ عَلَيهم أنفسهم وظنوا أن لا مُلْجَا من الله إلا إليه ثم تابَ عَلَيهم ليتوبوا التوبة ١١٨ وفي ضيق الصدر بآيات الحجر ٩٧، والشعراء ١٣، والأنعام ١٣٥ ومعها، آيات: النحل ١٢٧ ﴿ولاتَكُ في ضيقٍ مما والشعراء ١٨، وهود ١٢ ﴿فلعلك تارك بعض ما يُوحَى إليك وضائق به صدرُك والخطاب في الآيات الثلاث، للنبي عليه الصلاة والسلام، وآيتا هود ٧٧، والعنكبوت ٣٣ في ضيق لوط عليه السلام بضيفه: «سيء بهم وضاق بهم ذرعا».

وجاء الضيق في سياق عذاب الآخرة، في آية الفرقان ١٣:

يبدو أن الضنك، في البيان القرآن، أشد الضيق وهو في الشاهد للمأزق. وضنك السعال يأخذ بالخناق.

وأما الضيق، فأعمُّ في الدلالة من الضنك، يكون من عذابٍ كآية الفرقان، ويكون من ضيق الأرضُّ والمكان. والله أعلم

أو بعبارة موجزة: الضيق نقيض السعة، على الحقيقة أو المجاز.

والضنك: أشد الضيق والمأزق. «ويقال: إن المال الحرام ضنك، وإن كثر واتُّسِعَ فيه» الأساس.

\* \* \*

١٢٥ - ﴿ فَتِحَ ﴾ :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿من كل فج﴾

فقال ابن عباس: طريق. واستشهد بقول الشاعر:

حازوا العيالَ وسدوًا الفِجا جَ بأجسادِ عادٍ لها آبدات (تق) وفي (ك): الشاعر يرثى قوم

= الكلمة من آية الحج ٢٧: خطابًا لإبراهيم عليه السلام: ﴿ وَأَذِّنْ فِي النَّاسِ بِالحجِّ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَىٰ كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَجٍّ عَمِيقٍ ﴾ .

ومعها، بصيغة الجمع، آيتا:

الأنبياء ٣١ : ﴿وَجَعَلْنَا فِي الأرضِ رَوَاسِيَ أَن تَميدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فَيهَا فِيهَا فَيهَا فِيهَا فَيهَا فَالْعَالِمُ فَيهَا فَيهَا فَيهَا فَيهُا فَيهُا فَيهُا فَيهُا فَيهَا فَيهُا فَي فَالْعُلِمُ فَي فَيهُا فَي فَالْ

نوح ٢٠ : ﴿ وَالله جعلَ لَكُمُ الْأَرْضُ بِسَاطًا \* لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلًا فِي اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ

وهذا كل ما في القرآن من المادة.

الفَجُ واحد الفجاج عند أهل اللغة: كل سعة بين نشازين (تهذيب الألفاظ باب أساء الطرق) أو هو الطريق الواسع بين جبلين. والفُجَّة، بالضم الفرجة (ق) وفرَّق الراغب بين طريق وفج، فقال: الطريق السبيل الذي يُطرق بالأرجل، وعنه استعير كل مسلك يسلكه الإنسان في فعله، محمود ومذموم. والفج: شقة يكتنفها جبلان، ويستعمل في الطريق الواسع (المفردات).

وقيده ابن الأثير كذلك بالسعة في حديث الحج: «وكل فِجاج مكةً منحر» قال: الفجاج جمع فج، وهو الطريق الواسع (النهاية).

ومما هدى إليه التدبر لأيات القرآن في الفج والطريق:

الفج والفجاج في آياتهما الثلاث، على أصل معناها في الطريق الحسى المطروق.

وأما الطريق، فيأتى حسيًّا فى آية طه ٧٧ خطابًا لموسى عليه السلام: ﴿أَنْ أُسْرِ بِعِبَادِى فَاضْرِبْ لِهُمْ طَرِيقًا فى البَحْرِ يَبَسًا﴾

ومعها المؤمنون ١٧، في مجرى الأفلاك: «ولقد خلقنا فوقكم سبع طرائقً». ويأتي في سائر الآيات بدلالة معنوية مجازية، كآيات:

الأحقاف ٣٠ : ﴿ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ وَإِلَى طُرِيقِ مُسْتَقْيَمٍ. ﴾

النساء ١٦٨ : ﴿إِنَّ الذين كفروا وظلموا لَمْ يَكِنِ اللَّهُ لَيْغَفَرَ لَهُمْ وَلَا

ليهديهم طَرِيقًا \* إلا طَرِيقَ جَهَنَّم خَالِدينَ فِيهَا أَبَدًا﴾

وفي المعنوي كذلك، تأتي طريقة وطرائق في آيات:

طه ١٠٤ : ﴿ يُومَ لُنْفَخُ فَى الصَّورِ، وَنَحْشُرُ المَجْرِمِينِ يَوْمَئْذٍ زُرْقًا \*

يَتَخافتونَ بَيْنَهُمْ إِن لَبِئْتُمْ إِلَّا عَشْرًا \* نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ إِذْ يَقُولُ أَمْثَلُهِم طَرِيقةً إِن لبثتم إلا يَوْمًا ﴾

الجن ١١ : ﴿ وَأَنَا مِنَّا الصَّالَحُونَ وَمِنًّا دُونَ ذُلِكُ، كِنَا طُوائقَ قَدْدًا ﴾

الجن ١٦ : ﴿ وَأَن لُو استقامُوا عَلَى الطَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَاهُم مَاءً عَدَقًا ﴾

ولاختصاص فجاج، بالطرق الحسية، جاءت: «فجاجًا سبلا» «سبلا فجاجا» ولم تأت سبل مع طرائق وطريق وطريقة إذ يغلب استعمالها بدلالة مجازية معنوية للمسلك محمودا أو مذموما، استعارة من الطريق المطروق، كما قال «الراغب» والله أعلم.

# ١٢٦ - ﴿ الحبُك ﴾ :

قال: فأخبرني عن قول الله عز وجل: ﴿والسَّاءِ ذَاتِ الْحَبُكُ﴾

قال: الطرائق. قال: وهل كانت العرب تعرف ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول زهير ابن أبي سلمي:

مُكَلِّلُ بأصولِ النجم تَنْسِجُهُ

ريحُ الشمال لضاحى مائِه حُبُكُ<sup>(۱)</sup> (ظ في الروايتين، طب)

وفى (تق، ك): ذات طرائق والحَلَّق الحَسَن. وشاهده قول زهير:

هم يضربون حَبِيكَ البَيْض إذ لحقوا لا ينكصون (٢) إذا ما استُلحِموا وحَموا = الكلمة من آية الذاريات ٧:

﴿ إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَصَادِقٌ \* وإنَّ الدِّينَ لَواقِع \* والسماءِ ذاتِ الحُبُكِ \* إنكم لَفِي قولٍ مُختلفٍ \* يؤفكُ عنه مَنْ أُفِكَ ﴾.

وحيدة في القرآن، مادة وصيغة.

الحبك في شرح الديوان: طرائق الماء، الواحد حبيك. وعلى هامشه: والذي في كتب اللغة أن مفرد الحبُك حِبَاك، ككتب وكتاب. والنقل من (ق).

في (معاني القرآن) قال الفراء: وواحد الحبك حِباك وحبيكة أيضًا.

وقاله الزمخشرى فى (س) وأبو حيان فى (البحر) والجوهرى فى (ص) ولفظه: الحبيكة والحباك الطريقة فى الرمل. وجمع الحبك حِباك، وجمع الحبيكة حبيك وحبائك وحبك كسفينة وسفين وسفائن وسفن.

الديوان، والبحر المحيط. والمسألة في خمس مسائل سقطت من (ط) بالمقابلة على (ك) وينتهى السقط عند المسألة في (يدع)

 <sup>(</sup>۲) \* لا ينكصون \* رواية الأعلم، ومثلها في شواهد الطبرى والبحر والأساس. ورواه ثعلب \* لاينكلون \* استلحموا أدركوا. وفي رواية: استلاموا (الديوان).

وهى عندهم الطرائق، فى الرمل، إذا مرت به الريح الساكنة فتكسر، والماء كذلك وطرائق النجوم، والدرع محبوكة لأن حلقها مطرق طرائق، والمحبوك الشديد الخلق من فرس وغيره والمجعد من خصل الشعر ومن العُرَى.

وسبق النظر في طريق وطرائق، في المسألة ١٢٥ ﴿ مَن كُلُ فَج عَمِيقَ ﴾ وقال الراغب في الحبك: الطرائق فمن الناس من تصور أنها الطرائق المحسوسة بالنجوم والمجرة. ومنهم من اعتبر ذلك بما فيها من الطرائق المعقولة المدركة بالبصيرة. وأصله من قولهم: عبوك العرمي أي محكمه. والاحتباك شدّ الإزار (المفردات). فتأويلها في المسألة بالطرائق، والخلق الحسن، لا يفيد دلالة الإحكام الملحوظة

فتاويلها في المسالة بالطرائق، واحتق الحسن، عالياً المسالة بالطرائق، واحتق الحسن، عالياً المسالة المسالة بالطرائق، واحتق المسالة المسالة المسالة بالطرائق، واحتق المسالة المسا

\* \* \*

# ١٢٧ - ﴿ حرَضًا ﴾

قال: فأخبرنى عن قول الله عز وجل: ﴿حتى تكون حرضا﴾ قال: الحرض البالى. قال: وهل كانت العرب تعرف ذلك؟ قال: نعم أما سمعت طرفة حيث يقول:

أمِنْ ذِكْرِ ليلى أَنْ نَأْتُ غربةُ النَّوَىٰ

كأنك حَمَّ للأطباءِ مُحرَضُ (١) (ظ) في الروايتين وفي (وق): الفاسد الدنف، وفي (طب): البالى. والشاهد فيها بيت طرفة. وفي (تق الحرض الدنف الهالك من شدة الوجع. والشاهد فيها بيت طرفة، غير منسوب

<sup>(</sup>١) من (ظ، تق. ك) وفي (وق): أمن ذكر سلمي \* وفي (طب) مقابلاً على زوائده في مجمع الهيثمى: أمن ذكر ليلي إن نبأت غربة بها أعُسد حسريسضا للكسرام محسوم

= الكلمة من آية يوسف ٨٥، في أبيه عليهما السلام، وإخوته:

﴿ وَتُولِّىٰ عَنْهُم وَقَالَ يَا أَسْفَىٰ عَلَىٰ يُوسَفَ، وَابِيَضَّتْ عَينَاهُ مِنَ الحُزْنِ فَهُوَ كَظِيمٌ \* قَالُوا تَاللَّهِ تَفْتُو تَذْكُرُ يُوسَفَ حتَّىٰ تكونَ حَرَضًا أو تكونَ مِن الهَالِكين ﴾ وحيدة الصيغة، وليس معها في القرآن من مادتها سوى فعل الأمر «حَرِّضْ» المؤمنين على القتال في آيتي الأنفال ٨٥، والنساء ٨٤.

يقال: حَرَضٌ، للمذكر والمؤنث، الواحد والاثنين والجمع، وصف بالمصدر. ويقال: حارض وحارضة فيثنى ويجمع. وهو الفاسد في جسمه أو عقله (معانى القرآن للفراء ٤/٢).

وعن أبي عبيدة: الحرض الفساد في الجسم، أو العقل من الحزن أو العشق أو الهرم. وفي (تهذيب الألفاظ): الحارض: الرذل الفسل الذاهب العقل، والحرض الذي لا يُرجَى خيره ولا يخاف منه. وفي (س) المنهك المشفى على الهلاك. ومعه في (ق) الكال المعيى، والمضنى مرضًا وسقها. وفي (المقاييس) لمادة حرض أصلان. أحدهما بنت - الأشنان، والإحريص العصفر، والآخر دليل التلف والإشراف على الهلاك، ومنه ﴿حتى تكون حرضا﴾.

وتأوله آخرون بالتالف الدنف من المرض وهو دون الموت، عن ابن عباس ومجاهد. وقيل اليابس الجلد على العظم، والذائب من الهم. (الطبرى والقرطبى) وهي معان متقاربة، وفي قول ٍ: هالكا، وليس السياق.

وفسره الراغب بنحو ما نقلناه عن ابن السكيت والزمخشري.

تأويله فى المسألة بالبالى، لا يفيد دلالة من أذابه الهم وأضناه الأسف والحزن. وتأويله بالهالك، يمنعه سياق الآية ﴿حتى تكون حرضا أو تكون من الهالكين﴾ فالأقرب إلى حرض، المشفى على الهلاك. والله أعلم.

#### \* \* \*

١٢٨ - ﴿يَدُعُ ﴾:

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿يِدُعُ اليتيم﴾.

فقال ابن عباس: يدفعه عن حقه. واستشهد بقول أبي طالب: يُقسِّمُ حقَّا لليتيم ولم يكن يَدُعُّ لدى أيسارِهن الأصاغرا (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية الماعون ٢:

﴿ أَرَأَيتَ الذي يُكَذِّبُ بِالدِّينِ \* فَذٰلِكَ الَّذِي يَدُعُ اليتيمَ \* وَلاَ يَحُضُّ عَلَىٰ طَعَامِ المسكينِ ﴾ .

معها في القرآن من مادتها آية الطور ١٣ ﴿ يُومَ يُدَعُّونَ إِلَىٰ نَارِ جَهِنَمَ دَعًا﴾ في (مقاييس اللغة): الدال والعين أصل واحد منقاس مطرد، وهو يدل على حركة ودفع واضطراب. ومعنى ﴿ يدع اليتيم ﴾ عند الفراء كالذي في المسألة: يدفعه عن حقه ويظلمه، (٣٦٤/٣)

وهو أحد الأقوال في تأويلها عند الطبرى، ومعه: يقهره، ويدفعه، وفسر ابن الأثير الدفع بالطرد.

ولعل القهر والدفع بقسوة وجفوة. أولى من تأويلها في المسألة بدفعه عن حقه، ونستأنس لها بآية الطور:

﴿ فَوَيلٌ يَوْمِئذٍ للمُكذّبينَ \* الذين هُمْ في خَوْضٍ يلعبونَ \* يَوْمَ يُدَعُونَ إلىٰ نارِ جهنّمَ دعاً \* هذه النّارُ التِي كَنتُمْ بِهَا تُكذَّبُونَ \*

ولاحق فيها للمكذبين يُدَعُون عنه ويدفعون، وإنما الدَّعُ سَوْقٌ بقهرٍ ونهرٍ وغلظة ودع البتيم، قد يكون مع عدم دفعه عن حقه وطلمه، وقد بتصور بعض الناس أنهم إذا أدوا للبتيم حقه وماله، فليس عليهم وراء ذلك أن ينهروه ويصدوه فى جفاء وقسوة وغلظة. وفى (الأساس): دع البتيم دفعه بجفوه.

اللهم إلا أن يدخل في حقه، على تأويلها بالدفع عنه، ما أمر به الله تعالى ورسوله عليه الصلاة والسلام من إكرام اليتيم والرفق به والمرحمة، وأنه تعالى جعل

دعً اليتيم في الآية تكذيبًا بالدين. وفيها مَنَّ به الله تعالى على نبيه المصطفى عليه الصلاة والسلام: ﴿ أَلَمْ يَجِدُكُ يَتِيهَا فَأُوى ﴾ صدق الله العظيم.

\* \* \*

# ١٢٩ - ﴿مُنْفطِرِ ﴾ :

وسِأَلُ نَافِعُ عَنْ قُولُهُ تَعَالَىٰ : ﴿ السَّاءُ مَنْفُطُرُ بِهِ ﴾

فقال ابن عباس: منصدع من خوف يوم القيامة. واستشهد بقول الشاعر: طباهن حتى أعوص الليل دونها أفاطير وَسْمِي رواء جــذورُها (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية المزمل ١٨:

﴿ فَكَيْفَ تَتَّقُونَ إِنْ كَفَرْتُم يُومًا يَّجْعَلُ الوِلْدَانَ شِيبًا \* السماءُ مُنفطِرٌ بِهِ، كانَ وَعْدُهُ مَفْعُولاً ﴾.

وحيدة الصيغة في القرآن، ومعها الفعل الماضي في آية الانفطار: ﴿إِذَا السَّاءُ الْفُطُرِتِ \* وَإِذَا الكواكب انتثرتَ ﴾.

ومن المادة، جاء الفعل الثلاثي ماضيًا ثماني مرات، الإسناد فيها جميعًا لله سبحانه الذي «فطر» السموات والأرض، وفطرني وفطرنا وفطركم أول مرة. كما جاء اسم الفاعل ست مرات، لله تعالى: ﴿فاطر السموات والأرض﴾ ومعها ﴿فطرة الله التي فطر الناس عليها﴾.

و « فُطور » فى آية المُلُك ٣ : ﴿ فَارْجِعِ البَصْرَ هَلَ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ ﴾ و ﴿ يَتَفَطَّرُنَ ﴾ . في آيتي مريم ٩٠، والشوري ٥.

فی معنی آیة المزمل، قال الفراء: منفطر به بذلك الیوم. والسماء تذكر وتؤنث، فهی ها هنا علی وجه التذكیر (۱۹۹/۳).

وفي المجاز لأبي عبيدة، قال: جعُلت السهاء بدلا من السقف، بمنزلة تذكير سهاء

البيت (١٥/١) ونحوه عن أبي عمرو بن العلاء، والكسائي، حكاه أبوحيان والقرطبي في تفسير الآية. مع خلاصة لأقوال علماء اللغة في توجيه التذكير.

وجاءت في القرآن على وجه التأنيث، في ﴿إذا السماء انفطرت﴾.

وفسر البخارى «منفطر به»، بمثقلة به. ذكر ابن حجر تخريجه عن الحسن قال: مثقلة به يوم القيامة، وبلفظ: مثقلة موقرة، كذلك (فتح البارى ٤٧٨/٨).

وفى تأويل الطبرى: السماء مثقلة بذلك اليوم متصدعة مشققة. وأسند عن ابن عباس قال: يعنى تشقق السماء حين ينزل الرحمن عز وجل يوم القيامة. وعنه أيضًا: ممتلئة به، بلسان الحبشة.

ورده الراغب إلى: أصل الفطر الشق طولا، يقال فطر فلان كذا فطورا وانفطر «من فطور» من اختلال. وذلك على سبيل الفساد. وقد يكون على سبيل الصلاح، قال تعالى «السماء منفطر به» (المفردات).

وأسند ابن الأنباري، في غير المسائل، من طريق مجاهد عن ابن عباس، قال: ما كنت أدرى ما «فاطر السموات والأرض» حتى أتانى أعرابيان يختصمان في بئر فقال أحدهما: أنا فطرتها، أنا ابتدأتها. (الوقف، فقرة ١٠٩).

وفى القرآن الكريم، لا يأتى (فطر، وفاطر) إلا بدلالة إسلامية، لله عز وجل فاطر السموات والأرض، والفطرة الخلقة الأصيلة التى فطر الله الناس عليها.

ومن استعمال المادة في العربية: فطر الناب، ورءوس العنب عن تشقق، ومنه: تفطرت قدماه إذا تشققت. والإفطار لوجبة الصباح، تكسر جوع الليل، وانتقل إلى إفطار الصائم وزكاة الفطر. والفطور خلل، منظور فيه إلى الأصل في التصدع، وهو واضح في انفطار السماء وتفطر السموات والأرض.

والضمير في ﴿منفطر به﴾ الله عز وجل عند من تأولوه بذلك، وليوم القيامة على التاويل الأرجح.

وإسناد الانفطار والتفطر إلى السهاء والأرض، هو من الإسناد المجازى الدال على طواعية تلقائية كأنه يستغنى بها عن فاعل، ونظيره في آيات القيامة: ﴿إذا

السياء انشقت ﴾ ﴿وإذا النجوم انكدرت ﴾ ﴿وإذا الكواكب انتثرت ﴾ وقد مضى النظر فيها في مباحث الإعجاز.

\* \* \*

۱۳۰ – ﴿يُوزَعُونَ﴾

وسأله عن معنى قوله تعالى: ﴿فهم يوزّعون﴾

قال: يُحبس أولهم على آخرهم حتى تنام الطير،وشاهده قول الشاعر: وزَعْتُ رَعِيلَها بِاقَبَ نَهْدٍ إذا ما القومُ شدُّوا بعد خسِّ (تق، ك، ط)

= الكلمة من آيات:

النمل ١٧ : ﴿وَحُشِرَ لِسُلَيْمَانَ جُنُودَهُ مِنَ الجِنِّ وَالْإِنْسِ وَالطَّيْرِ فَهُمْ يَالَمِنُ وَالْإِنْسِ وَالطَّيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴾.

« ۸۲ : ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِنْ كُلِّ أُمةٍ فَوْجًا مِمَّن يُكذِّبُ بِآيَاتِنَا فَهُمْ
 يُوزَعُون ﴾

فصلت ١٩ : ﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَاءُ آللَّهِ إِلَى النَّارِ فَهُم يُوزَعُونَ ﴾

وليس فى القرآن من المادة، غير هذا الفعل المضارع مبنيًّا للمجهولين فى الآيات الثلاث.

ومعها فعل الأمر في آيتي النمل ١٩ والأحقاف ١٥ : ﴿رَبِّ أُوْزِعْنَي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ التِي أَنعمتَ عَلَيً ﴾.

الوزع عند أهل اللغة: الكف والمنع. وأوزعه بالشيء أغراه به، قاله الفراء في معنى آية الصافات، والجوهرى والزمخشرى في (ص، س) «وقال بعض أهل اللغة: أوزعت حرف من الأضداد، يقال أوزعت الرجل إذا أغريته بالشيء، وإذا نهيته وحبسته عنه «فهم يوزّعون» والصحيح عندنا أن يكون أوزعت بمعنى أمرت وأغريت، ووزعت بمعنى حبست. والدليل عليه قوله تعالى: ﴿رب أوزعنى أن أشكر نعمتك﴾ (الأضداد ١٣٩/٨٣).

قال أبو حاتم السجستانى: وقالوا، زعموا: أوزعنى به أولعنى به، وهذا معروف. وقالوا: أوزعته نهيته وكففته، وقال تعالى: ﴿فهم يوزعون﴾، أى يكفون ويمنعون. قال أبو حاتم: لا علم لى بهذا، وهو قرآن فلا أقدم عليه. ولكن يقال: وزعته نهيته وكففته. ومنه قيل: يوزعون. ومنه وزَعَةُ السلطانِ الذين يكفون عنه الناس. وفي الحديث «لابد للسلطان من وزَعةُ» وقال الذبيانى: يكفون عنه الناس. وفي الحديث «لابد للسلطان من وزَعةُ» وقال الذبيانى: على الصبا وقلتُ أَلَمًا تَصْعُ والشيبُ وازعُ على حين عاتبت المشيبَ على الصبا وقلتُ أَلَمًا تَصْعُ والشيبُ وازعُ).

والمعنيان في : وزع، كف ومنع، وأوزع أغرى. في (ص، س) والنهاية لابن الأثير. وفي (المقاييس) : وزعتُه عن الأمر : كففتُه، قال الله سبحانه : ﴿فهم يُوزَعُونَ ﴾ أي يُجُس أولهم على آخرهم. وجمع الوازع وَزَعةَ.

تأويلها في المسألة بحبس أولهم على آخرهم حتى تنام الطير، لا يبدو وجه قيد الإيزاع بنوم الطير الذي في معانى القرآن للفراء: وجاء في التفسير يُحبَسُ أوَّهُم على آخرهم حتى يدخلوا النار، وأسنده الطبري عن ابن عباس، وعنه أيضا: يجعل على كل صنف من يرد أولاها على أخراها لئلا يتقدموا كها تصنع الملوك. وعن قتادة: يرد أولهم على آخرهم. واختاره الطبري لأن الوازع في كلام العرب هو الكافّ. يقال منه: وزع فلانًا عن الظلم إذا كفه عنه. وإنما قيل للذين يدفعون الناس عن الأمراء: وزَعة، لكفهم إياهم عنهم.

وفسر الراغب الوزع بالكف. على سبيل القمع فى آية النمل ١٧، وعلى سبيل العقوبة فيمن يُدَعّون إلى جهنم فى آيتى النمل ٨٢ وفصلت ١٩، وقيل الوزع الولوع. ومنه «رب أوزعنى أن أشكر نعمتك» معناه ألهمنى. وتحقيقه: أولعنى بذلك واجعلنى بحيث أزع نفسى عن الكفران (المفردات).

والكلمة المسئول عنها مبنية للمجهولين، مما يؤنس إلى دلالة السوق إلى المحشر

وعلى وجه الدع والقسر والإرغام. والله أعلم.

ولعل أصل المعنى فى اللغة: الدفع والسَّوق قسرًا، فالموزَع مساق بإرادة غيره. ويأخذ الدفع صفة الإرغام فيمن يوزعون إلى المحشر، ويأخذ صفة الحمل والتوجيه فى الدعاء.

ومن ملحظ التشتت والحيرة والبعثرة في سوق الجمع قسرا، جاء معنى التفرق في الأوزاع.

\* \* \*

# ١٣١ - ﴿خَبَتْ ﴾ :

وسأله نافع عن قوله تعالى: ﴿كُلَّمَا خَبُتُ﴾.

فقال ابن عباس: الخبو الذي يطفأ مرة ويُسعر أخرى. واسشهد له بقول الشاعر:

والنار تخبو عن آذانهم وأضريها إذا ابتردوا سعيرا(١) (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية الإسراء ٩٧:

﴿ وَمَن يَهْدِ الله فَهُوَ الْمُهْتَدِ، ومَنَ يُضْلِلْ فَلَن تَجَدَ لَهُمْ أُولِياءَ مِنْ دُونِهِ، وَنَحشُرهُم يَوْمَ القِيَامَةِ عَلَىٰ وَجُوهِهِم عُمْيًا وَبُكْمًا وَصُمًّا، مَأْوَاهُم جَهَنَّمُ، كُلَّمَا خَبَتْ زِدْنَاهُم سَعِيرًا﴾

وحيدة في القرآن صيغة ومادة.

تأويلها فى المسألة بالانطفاء مرة والسعير أخرى، قد يفهم منه أن سياق الخبو فتور حِدة اللهب وانطفاء وهجه، مع القابلية للتسعير المستمر. وهو صريح فيها أسنده الطبرى عن ابن عباس، قال: كلما أحرقتهم تسعر بهم حطبا فإذا أحرقتهم

 <sup>(</sup>١) لم أقف على الشاهد في مراجعي الأصحح لفظه وأقيم سياقه. والنقل من (ك، ط) وفي (نق):
 والسندار تخسيد عسن أراههم وأحسرمهما إذا بسردوا سعيدا

فلم تُبق منهم شيئا صارت جمرات تتوهج. فذلك خبوها.

وفسرها «الراغب» بسكون لهبها، كأنه صار عليها خباء من رماد، أى غشاء. وهو قريب من قول الزنخشرى فى الأساس: «ومن المجاز: وخبا لهبه إذا سكن أوار غضبه. والحب فى خبائه، وهو غشاوة من السنبلة. واحترز القرطبى فقال: وسكون التهابها من غير نقصان فى آلامهم ولا تخفيف عنهم من عذابهم.

#### \* \* \*

# ١٣٢ - ﴿النَّهُلِ﴾:

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿كَالْمُهُلُ﴾.

فقال ابن عباس: كدُرْدِيِّ الزيت. ولما سأل نافع: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول الشاعر:

تبارى بها العِيسُ السمومَ كأنها تبطنتِ الأقرابُ من عرقِ مُهْلا (تق) زاد في (ك، ط): وسواد العرق من خوف يوم القيامة

## = الكلمة من آيات ثلاث:

الكهف ٢٩ : ﴿ وَقُلَ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكُم ، فَمَن شَاءَ فليؤمِن ومَن شَاءَ فَلْيَكْفُرْ ، وَلَا يَسْتَغيثوا إِنَّا أَعْتَدُنا للظَّالمِينَ نَارًا أَحَاط بهم سُرادِقُها ، وَإِن يَسْتَغيثوا يُغاثُوا بِماءٍ كَالْمُهْلِ يَشْوِى الوَّجوة ، بنُس الشرابُ وَساءَتْ مُرتَفَقًا ﴾ .

الدخان ٤٥ : ﴿ إِنَّ شُخِرةَ الزَّقُومِ ، طَعَامُ الأَثْيِمِ \* كَالْمُهُلِ يَغْلِى في الدخان ٤٥ : البطونِ \* كَغْلَى الحَمِيمِ ﴾ .

المعارج ٨ : ﴿ يَوْمَ تَكُونُ السَمَاءُ كَالَّمُهُلِ \* وَتَكُونُ الْجَبَالُ كَالْحِهُنِ \* وَلَا الْمُعَارِجِ ٨ : يَشَأَلُ حَمِيمً حَمِيمًا ﴾ .

<sup>(</sup>١) وقع في (ك، ط): تبادى بنا العيم \*

ومن المادة، جاء فعل الأمر من التمهيل والإمهال في آيتي المزمل ١١ والطارق ١٧.

من معانى المُهْلِ فى اللغة: القطران الرقيق. وما ذاب من صفر أو حديد، والزيت أو دُرديه أو رقيقه، وما يتحات من الرماد، و الجمر والسم والقيح وصديد الميت. والمهل، بالفتح، التؤدة والسكينة والرفق. وأمهله ترفق به، ومهّله: أجّله. وتمهل اتأد (ص، ق، س) فلعل المهل فى الأصل لذوب المعدن المنصهر - ذكره ابن فارس فى المقاييس بلفظ: وقالوا هو النحاس الذائب - لحُظ فيه بطءُ الانصهار فجاء المهل بمعنى التؤدة والبطء، والإمهال بمعنى الإرجاء والتأخير، والتمهيل بمعنى الصبر على من تُمهله. وبملحظ من توقد الانصهار قيل للجمر مهل، ونقل إلى كل سائل كريه مؤذ، كدردى الزيت والقيح وصديد الميت.

وروى الطبرى من اختلاف أهل التأويل فى المهل: أنه كل شيء أذيب وانماع. وقيل هو القيح والدم الأسود، عن مجاهد. وعن ابن عباس: أسود كهيئة الزيت. وعنه أيضا: هو ماء غليظ مثل دردى الزيت. وفسره الراغب كذلك بدردى الزيت.

وعند الطبرى: «أن هذه الأقوال وإن اختلفت ألفاظ قائليها فمتقاربات المعنى » والله أعلم.

#### \* \* \*

#### ١٣٣ - ﴿وَبِيلِ﴾ :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿أَخَذَا وَبِيلاً﴾

فقال ابن عباس: شديدًا ليس له ملجاً. واستشهد له بقول الشاعر: أَخِزْىُ الحِياةِ وخِرْیُ المَماتِ وکُلًا أراه طعامًا وَبِيلاً<sup>(۱)</sup> = الكلمة من آية المزمل ١٦:

﴿ فَعَصَىٰ فِرْعُونُ الرُّسُولَ فَأَخَذُنَاهُ أَخَذًا وَبِيلًا ﴾.

<sup>(</sup>۱) وفي معجم غريب القرآن: أذل الحياة وعز الممات. وهي الرواية في (عيون الأخبار ١٩١/١) وبعده: فسإن كسان لابسد من واحسد فسيسروا إلى المنوت سيسرا جميلا

وحيدة الصيغة في القرآن.

ومن مادتها، جاء «وبال أمره» في آية المائدة ٩٥، ﴿وبال أمرهم﴾ في آية المائدة ٩٥، ﴿وبال أمرهم﴾ في آية الحشر ١٥، ﴿وبال أمرها﴾ في آية الطلاق ٩.

وجاء (وابل) ثلاث مرات في آيتي البقرة ٢٦٤، ٢٦٥.

فى تفسير البخارى: قال ابن عباس: وبيلا شديدا. وفى فتح البارى: وقال أبو عبيدة مثله. وحكاه القرطبى كذلك عن ابن عباس. وقال الزجاج: ثقيلا غليظا، وقيل: مهلكا (سورة المزمل).

وردّه والراغب، إلى معنى الثقل فى المطر الوابل والوبل، ولمراعاة الثقل قيل للأمر الذى يُخاف ضرره: وبال، ويقال طعام وبيل وكلاً وبيل، يخاف وباله، قال تعالى: ﴿أَخِذاً وبيلا﴾ (المفردات).

وقال ابن الأثير: الوبال في الأصل الثقل والمكروّه، وفي حديث «فاستوبَلوا المدينة» أي استوخوها ولم توافق أبدانهم. ويقال أرض وبلة، أي وبئة وخمة.

وفى (المقاييس): الواو والباء واللام أصل يدل على شدة فى شىء وتجمع (وبل ٨٢/٦).

قد نرى أن العربية خالفت بين الصيغ لفروق فى الدلالات، فجعلت الوابل للثقل الشديد التدفق والانهمار، وأكثر ما يختص به المطر. وجعلت الوبال للويل وثقل العذاب، وجعلت الوبل للوبىء الوخيم، والوبيل للفادح المهلك.

\* \* \*

#### ١٣٤ - ﴿نقبوا﴾ :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿فنقبوا في البلاد﴾.

فقال ابن عباس: هربوا، بلغة اليمن. واستشهد بقول عدى بن زيد<sup>(١)</sup>:

<sup>(</sup>١) كذا في (تق، ك، ط) ولم أجده في ديوان عدى.وهو في شواهد الكشاف للحارث بن كلدة، وفي البحر المحيط: للحارث بن خلدة. ولعله من تصحيف الطبع للحارث بن حلزة كما في جامع القرطبي.

نقبوا في البلاد من حذر المو ت وجالوا في الأرض أي مجال (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية (ق) ٣٦:

﴿وَكُمْ أَهَلَكْنَا قَبْلَهُم مِن قَرْنٍ هُم أَشَدُّ مِنهُم بطشًا فَنَقَّبُوا في البلادِ هَلْ مِن عَيص﴾.

وحيدة الصيغة في مادتها.

وجاء النقب في آية الكهف ٩٧، في خبر ذي القرنين:

﴿ آتُونِي زُبَرَ الْحَدِيدِ حَتَّىٰ إِذَا سَاوَىٰ بَيْنَ الصَّدَفَينِ قَالَ انْفُخُوا، حَتَىٰ إِذَا جَعَلَهُ نَارًا قَالَ آتُونِي أُفْرِغْ عَلَيْهِ قِطْرًا \* فَمَا اسْطَاعُوا أَنَ يَظْهَرُوهُ وَمَا اسْتَطَاعُوا لَه نَقْبًا ﴾ .

ونقيب في آية المائدة ١٢ :

﴿ ولقد أَخَذَ اللَّهُ ميثاقَ بَنى إسرائيلَ وبَعثنا منهم أَثَنَى عَشَرَ نقيبًا ﴾ القراءة ﴿ فَنَقَّبُوا ﴾ قراءة الأثمة السبعة.

معناها عند الفراء : خرقوا البلاد فساروا فيها فهل كان لهم من الموت محيص؟ (۷۹/۳)

وعن النضر بن شميل: دوّروا. وفي (س): ساروا.

وفى تأويل الطبرى: فخربوا فى البلاد فساروا فيها فطافوا وتوغلوا إلى الأقاصى منها. وفى تفسير القرطبى: ساروا فيها طلبا للمهرب وقيل: أثروا، عن ابن عباس. وقال مجاهد: ضربوا وطافوا، وقال قتادة طوّفوا، وقال المؤرج – السدوسي – تباعدوا.

وقال أبو حيان: أى دخلوا البلاد من أنقابها، والمعنى طافوا فى البلاد. وقيل: نقروا وبحثوا. والتنقيب التنقير والبحث. وقال الراغب: النقب فى الحائط والجلد كالثقب. . ونقب القوم ساروا (المفردات).

ودلالة البحث والتنقير - بفتح الشيء كما في المقاييس - أصل في المادة وقد يجمع الإعجاز البياني للقرآن

بين الاقوال المتعددة في تأويل الكلمة أنهم ساروا في البلاد وطافوا بالآفاق وتباعدوا بحثا عن محيص من الموت ومنجى من الهلاك وهيهات. ولحظ أبو حيان أن تنقيبهم في البلاد متسبب عن شدة بطشهم، أقدرتهم على التنقيب وقوّتهم عليه. ونَظَّرُ لها الفراء والطبرى بقوله تعالى في سورة محمد عليه الصلاة والسلام:

﴿ وَكَأَيُّن مِن قَرْيَةٍ هِمَى أَشَدُّ قُوَّةً مِن قَرْيَتِكَ التِي أَخَرَجَتُكَ أَهَلَكُنَاهُم فَلا نَاصِرَ لَهُمْ ﴾. صدق الله العظيم.

\*\*

#### ١٣٥ - ﴿مُسَاكِ

قال: فأخبرني عن قول الله عز وجل: ﴿فلا تسمع إلا هُمْسًا﴾.

قال: الهمس خفى الأقدام. قال: وهل كانت العرب تعرف ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت بقول أبي زُبيد الطائى:

فباتوا ساكنين (۱) وبات يسرى بصير بالسدِّجى هاد هموسُ (ظ، في الروايتين) وفي (تق، ك، ط) قال: الوطء الخفي والكلام الخفي، وشاهده بيت أبي زبيد غير منسوب.

= الكلمة من آية طه ١٠٨:

وحيدة في القرآن صيغة ومادة.

في معناها عند الفراء: يقال: نقل الأقدام إلى المحشر ويقال إنه الصوت الخفي

 <sup>(</sup>١) من ظ في الروايتين. وفي (تق، ك، ط): فباتوا يدلجنون ه ومي رواية أبي على القالى، أنشده لأبي زبيد (سمط اللالي ٤٣٨١) وابن قارس في (المقاييس ٣٣٨٧٢) وشواهد الكشاف - وفي شرحها: الإحلاج سير أول الليل - وأبي العلاء في الصاهل والشاحج، في أربعة أبيات، في صفة الأسد (١٤٥٥ ذخائر) وفيها نخريجه.

وذكر عن ابن عباس أنه تمثل بقول الراجز: \* وهن يمشين بنا هميسا \* فهذا صوت أخفاف الإبل في سيرها (المعانى: سورة طه).

وبناء (هـ م س) أصله الخفاء كيفها تصرف. ومنه الحروف المهموسة. قال القرطبى. وفى تأويل الطبرى أنه وطء الأقدام إلى المحشر، وأصله الصوت الخفى. وأسند عن ابن عباس قال: يعنى همس الأقدام وهو الوطء، وعنه: الصوت الخفى.

ولا يخرج عن هذين القولين، جمهرة أهل التأويل وهو قول الراغب: الصوت الخفى وهمس الأقدام أخفى ما يكون من صوتها. وذكر الآية. وقال ابن الأثير فى حديث: (فجعل بعضنا يهمس إلى بعض): أى بالكلام الخفى لايكاد يسمع.

والهموس في الشاهد، من خفى وطء الأقدام. ولعله في الآية، والله أعلم، أقرب إلى أن يكون من همس الأصوات خشوعا وهيبة، بصريح قوله تعالى: ﴿وَخَشَعَتَ الْأُصُواتَ لَلْرَحْنَ فَلَا تَسْمَعِ إِلَا هُمْسًا﴾ صدق الله العظيم.

#### \* \* \*

## ١٣٦ - ﴿مُقْمَحُونَ ﴾ :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿مُقْمَحُونَ﴾.

فقال ابن عباس: المقمح الشامخ بأنفه المنكس رأسه. ولما سأله ابن الأزرق: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول الشاعر(١): ونحن على جَوانِبِها قُعُسودٌ نَغضٌ الطَّرفَ كَالْإِبلِ القِمَاحِ ونحنُ على جَوانِبِها قُعُسودٌ (تق، ك، ط)

# = الكلمة من آية يش ٨:

<sup>(</sup>۱) غير منسوب في الثلاثة. وهو لبشر بن أبي خازم، يصف سفينة (ديوانه ٤٨) وفي شواهد الأصمعي (الأضداد ١٦) وغريب القرآن لابن قتيبة (٣٦٣ط الحلبي) ومقاييس اللغة لابن فارس (٧٤/٥) -غير منسوب- ومختارات ابن الشجرى، وفي مادة: قي م ح من (ل، س) ولبشر كذلك في شواهد القرطبي وأبي حيان، في تفسير الآبة.

﴿لَقَدْ حَتَّ القولُ عَلَىٰ أَكْثِرِهُم فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ إِنَّا جَعَلْنَا فَى أَعْنَاقِهُم أَعْلَالًا فَهِىَ إِلَى الأَذْقَانِ فَهُم مُقْمَحُونَ ۞ وَجَعَلْنَا مِن بَيْنِ أَيْدِيهِم سَدًّا وَمِنْ خَلْفِهِم سَدًّا فَاعْشَيْنَاهُم فَهُمْ لَا يُبْصِرونَ۞.

وحيدة في القرآن صيغة ومادة.

قال الأصمعى: والقوامح التى ترفع رءوسها عن الماء فلا تشرب، قال بشر يذكر سفينة وركبانها: ونحن على جوانبها \* البيت. ويقال للشهرين اللذين يشتد فيها البرد شهرا قِمَاح، لأن الإبل تقامح فيها، أى تكره شرب الماء من شدة البرد. (الأضداد: قمح). وخصه ابن فارس أصلاً بصفة تكون عند شرب الماء، وهو أن يرفع رأسه، فهو القامح، من إبل قماح (المقاييس).

وفى (س): وقمح البعير عن الماء وقامح ، إذا رفع رأسه عنه لا يشربه لعيافة أو لبرد الماء أو لبعض العلل. . . ومنه شهرا قماح . قال بشر بن أبى خازم البيت . ومن المجاز: أقمح المغلول فهو مقمح إذا لم يتركه عمود الغل الذى ينخس ذقنه أن يطأطئ رأسه «فهم مقمحون» نقله الشيخ نصر الموريني في حاشيته على (ق) ونقل معه من قول الأزهرى: «وأراد عز وجل أن أيديهم لما عُلّت عند أعناقهم رفعت الأغلال أذقانهم ورءوسهم صُعُدا كالإبل القماح الرافعة رءوسها» اهد.

والمقمع فى تأويل الطبرى، هو المقنع، وهو أن يحدر الذقن حتى يصيره فى الصدر ثم يرفع رأسه فى قول بعض أهل العلم بكلام العرب من البصريين. وفى قول بعض الكوفيين: هو الغاض بصره بعد رفع رأسه..

وقال الراغب: الإقماح من أخذ القمح ورفع الرأس لسفّه. ثم يقال لرفع الرأس كيفها كان: قمح. قمح البعير رأسه، وأقمحتُ البعيرَ شددت رأسه إلى خلف. وقوله تعالى: ﴿مقمحون﴾ تشبيه بذلك ومَثَلٌ لهم وقصد إلى وصفهم بالتاب عن الانقياد للحق وعن الإذعان لقبول الرشد. وقيل: إشارة إلى حالهم في القيامة إذ الأغلال في أعناقهم والسلاسل (المفردات).

قد نرى أن تأويل المقمح في المسألة بالشامخ بأنفه المنكس رأسه يحتاج شموخ

الأنف فيه إلى قيدِ بالأغلال. أولعل وجه الاحتراز فيه أنه الشامخ الأنف المنكس رأسه.

\* \* \*

# ١٣٧ - ﴿مُربِحِ﴾ :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى : ﴿ فِي أَمْرُ مُرْبِحٍ ﴾ .

فقال ابن عباس: المريج الباطل. ولما سأله ابن الأزرق: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول الشاعر:

فراغَتْ فالتمستُ بها حَشَاها فخَرَ كانه خُوطُ مريج<sup>(۱)</sup> (تق) وفي (ك، ط):

قال: المريج الباطل الفاسد

= الكلمة من آية (ق) ٥:

﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءُهم فَهُم فِي أَمْرٍ مَّرِيجٍ ﴾

وحيدة الصيغة. ومن مادتها جاء:

﴿مَرَجَ الْبَحْرِينِ﴾ في الفرقان ٥٣، والرحمن ١٩.

﴿من مارج من نَارِ﴾ في الرحمن ١٥.

و ﴿المرجان﴾ مع اللؤلؤ في الرحمن ٢٢، ومع الياقوت في الرحمن ٥٨.

تأويلها فى المسألة بالباطل، نحو قول الفراء فى معناها: فى ضلال. وفى تأويل الطبرى: فهم فى أمر مختلط عليهم ملتبس لا يعرفون حقه من باطله، وقد مرج أمر الناس إذا اختلط وأهمل. ثم أسند عن ابن عباس أنه سئل عن قوله تعالى:

<sup>(</sup>۱) غير منسوب في الثلاثة، ولا في تفسير الطبرى والقرطبي وأبي حيان وهو في ديوان الهذايين، رواية السكرى، لعمرو بن الداخل الهذلي على هامشه عن الأصمعي، قال: هذه القصيدة لرجل من هذيل يقال له السكرى، لعمرو بن الداخل الهذلي . قال البكرى: وهذا الداخل، واسمه زهير بن حرام (١٠٣/٣) وأنشده القالى في (الأمالي ٣١٤/٣) لأبي ذويب. قال البكرى: وهذا وهم، والبيت إنما هو للداخل زهير بن حرام (سمط اللآلي ٧/٧٥).

﴿ فَي أَمْرُ مُرْيِجٍ ﴾ فقال: المريح المنكر، أما سمعت قول الشاعر: \* فجالت والتمست به حشاها \* البيت. وقال آخرون: بل معناه في أمر مختلف، وقيل في أمر صلالة، وقيل في أمر ملتبس عليهم.

وكلمة الباطل جاءت في القرآن ستا وعشرين مرة نقيضًا للحق. كما جاء الفعل منها خمس مرات كذلك، للضالين المفسدين الخاسرين.

وليس في سياقها مافي «مريج» من دلالة يؤنس إليها قوله تعالى في آيتي الفرقان والرحمن: ﴿مرج البحرين﴾ بما يفيد المرج من معنى الاختلاط.

وقد ذكر «الراغب» الخلط أصلا لمعنى المرج، وفسر «فى أمر مريج» بمختلط، وفرمارج من نارك أى لهب مختلط، وأمرجت الدابة فى المدعى: أرسلتها فيه (المفردات).

وكذلك فسر ابن الأثير المرج بالخلط، وذكر في ﴿مارج من نار﴾ لهبها المختلط بسوادها، والمرج الأرض الواسعة ذات النبات تمرج فيه الدواب، أى تُخلى تسرح مختلطة كيف شاءت (النهاية).

ودلالة الاختلاط والاضطراب أصل في المادة كيفيا تصرفت (مقاييس اللغة: مرجه/٣١٥) ومنه في المعنوى الالتباس المفضى إلى ضلال. والله أعلم.

فإذا كان تفسير ابن عباس لكلمة «مريج» بالباطل، من قبيل التقريب فليس يفوتنا في الكلمة حش الاختلاط والاضطراب من ارتياب الذين اختلط عليه أمر الحق لما جاءهم فكذبوا وضلوا وزاغوا عن الحق. والله أعلم.

\* \* \*

#### ۱۳۸ - ﴿حتم مقضيا﴾:

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿حتما مقضيًا﴾ ما الحتم؟ فقال ابن عباس: الحتم الواجب، واستشهد بقول أمية:

# عبادُك يخطئون وأنت ربُّ بِكَفَّيْكَ المنايا والحتوم (١) (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية مريم ٧١:

﴿ فَوَرَبُكَ لَنَحْشُرِنَّهُم والشَّيَاطِينَ ثُمَّ لَنُحْضِرَنَّهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ جِثِيًا \* ثُمَّ لَنَنْزِعَنَّ مِن كُلِّ شِيعَةٍ أَيُّهُمْ أَشَدُّ عَلَى الرَّحْمُنِ عِتِيًّا \* ثَم لَنَحْنُ أَعلمُ بِالَّذِينَ هُمْ أَوْلَىٰ بِهَا صِلِيًّا \* وإن مُنكُم إلاّ وَارِدُها، كانَ علىٰ رَبِّكَ حَتْمًا مَقْضِيًّا \* ثُم نُنَجِّى الذِينَ التَّقُوْا وَنَذَرُ الظالِمِينَ فِيها جِثِيًّا ﴾

وحيدة في القرآن، صيغة ومادة.

في تأويل الطبرى: قضاء مقضيا.

وقيل قسما واجبا. وقال القرطبي: الحتم إيجاب القضاء

وفسرها ابن الأثير كذلك، باللازم الواجب الذى لابد من فعله، (النهاية). وذهب ابن فارس، بأكثر ظنَّ، إلى أن الحتم من إبدال التاء من الكاف، لما فيه من إحكام الشيء (المقاييس ١٣٤/٢).

والأقوال فى تأويل الكلمة فى الآية، متقاربة. وفى الوجوب، ملحظ من دلالة اللفظ على القطع والحسم، وقد استعملته العربية فى القضاء وإيجابه، والحاتم: القاضى، كما استعملته فى القضاء المحتوم، وسمّت غراب البين حاتمًا لنذيره بحتم الفراق. ثم لايبلغ تأويل الكلمة القرآنية بأى قول فيها، مايعطيه صريح نصها فى إيجابه ﴿على ربك حتما مقضيا﴾. والله أعلم.

\*\*

#### ١٣٩ - ﴿أكوابِ ﴾:

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿وأكوابِ﴾

قِالَ ابنَ عباس: القِلالَ التي لا عُرَا لها. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول الهذلي: (٢)

<sup>(</sup>١) في تق: [يكفيك]. والبيت لأميّة بن أبي الصلت (الديوان: ٤٥).

 <sup>(</sup>٢) كذا للهذلى فى الثلاثة وفى (معجم غريب القرآن) وليس فى ديوان الهذليين. وإنما هو للاعشى من رائيته فى مدح قيس بن معد يكوب (الديوان: ٣٥٥ أوربا) ومعه (رسالة الففران) ٢٢٧ - ط خامسة، ذخائر وفيها تخريجه.

# فلم ينطق الديكُ حتى ملأتُ كوبَ الدِّنانِ له فاستدارا (تق، ك، ط)

= الكلمة جاءت أربع مرات بآيات:

الزخرف ٧١ : ﴿ يُطافُ عَلَيْهِم بَصِحَافٍ مِن ذَهَبٍ وَأَكْوَابٍ وفِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ الزخرف ٧١ : الأنفُسُ وتَلَذُّ الأعْيُنُ ﴾ .

الإنسان ١٥ : ﴿ وَيُطَافُ عَلَيْهِم بَآنِيةٍ مِّن فِضَّةٍ وَأَكْوَابٍ كَانَتْ قَوَارِيرا \* قَوَارِيرَ مِن فِضَّةٍ قَدَّرُوهَا تَقْدِيرًا ﴾ .

الغاشية ١٤ : ﴿ فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ \* لاَّ تَسمَعُ فِيها لاَغِيةً \* فِيهَا عَيْنُ جاريةً \* فِيها لاَغِيةً \* وَنَمَارِقُ مَصْفُوفَةً فِيهَا سُرُّرُ مَرْفُوعَةً \* وَأَكُوابٌ مَوْضُوعة \* وَنَمَارِقُ مَصْفُوفَةً \* وَزَرَائِي مَصْفُوفَةً \* .

الواقعة ١٨ : ﴿يَطُونُ عَلَيْهِم وِلْدَانُ مُخَلَّدُونَ \* بِأَكُوابٍ وأَبَارِيقَ وَكَأْسٍ الوَاقعة ١٨ من مَّعِينِ﴾.

كلها في سياق البيان لنعيم أهل الجنة. واحدُها: كوب.

الأقوال فيها متقاربة عند أهل اللغة وأهل التأويل، وإن زاد بعضهم فى وصفها فقال الفراء فى آية الزخرف: الكوب المستدير الرأس الذى لا أذن له. ونحوه فى تأويل الطبرى، وأسند عن الضحاك أنها: جرار ليست لها عُرى وهى بالنبطية كوبا. وعن ابن عباس: الجرار من فضة.

وفسرها «الراغب» كذلك، بالقدح لا عروة له، وذكر معه الكوبة، الطبل الذي يُلعب به. ومثله في (ق)

ويبدو من شواهدهم لها، أنها أكواب الخمر. واقتصر في (س) على قولهم: «لا يزال معه كوب خمر.»

ثم لايفوتنا أن أكوابا لم تأت إلا في آيات نعيم الجنة.

# ١٤٠ – ﴿يُنزَفُونَ﴾ :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ﴾.

فقال ابن عباس: لا يسكرون. أما سمعت قول «عبد الله بن رواحة»: شم لا يُسزَفون عنهما ولكنْ يَسذهبُ الهمُّ عنهم والعليسلُ (نق) زاد في (ك، ط) إذا شربوا الخمر في الجنة.

= الكلمة من آية الصافات٤٧، في خمر الجنة: ﴿ يُطافُ عَلَيْهِم بِكَأْسٍ مِن مَّعِينٍ \* بَيْضَاءَ لَذَّةٍ لِلشَّارِبِينِ \* لاَ فِيهَا غَوْلٌ وَلاَ هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ وَمعها آية الواقعة ١٩، في السياق نفسه:

﴿ يُطُوفُ عَلَيْهِم ولْدَانُ مُخلَّدُونَ \* بِأَكْوَابٍ وأَبَارِيقَ وَكَأْسٍ مِن مَّعِينٍ \* لَا يُصَدَّعُونَ عَنْهَا وَلَا يُنزِفُونَ ﴾.

﴿ينزفون﴾ في آية الصافات، قرأها حمزة والكسائي بكسر الزاي، والباقون بفتحها، ولا خلاف في ضم الياء. وفي آية الواقعة قرأها عاصم وحمزة والكسائي بكسر الزاي والباقون بفتحها(١).

قال الفراء: وله معنيان: يقال قد أنزف الرجل إذا فنيت خره، وأُنزِف إذا ذهب عقله من سكر، وإذا ذهب دمه وغشى عليه ومات، قيل: منزوف (المعانى فى الآيتين) والأصل فى المادة (فى مقاييس اللغة): يدل على نفادٍ وانقطاع. نُزف دمه خرج كله، والسكران نزيف: نزف عقله. والنزف نزح ماء البئر شيئا فشيئا. وأنزفوا انقطاع شرابهم (٤١٦/٥).

قال ابن قتيبة فى خطبة (مشكل إعراب القرآن): وتبينٌ قوله تعالى: ﴿وَلاَ يَعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلاَ يَعْل ينزفون﴾ فى وصف خمر الجنة. كيف نفى عنها بهذين اللفظين جميع عيوب الخمر: عدم العقل وذهاب المال، ونفاد الشراب».

<sup>(</sup>١) التيسير لأبي عمرو الداني : ١٨٧، ٢٠٧

والقولان: ذهاب العقل، ونفاد الشراب، عند أهل التأويل في الآيتين، والراغب في (المفردات) بمزيد تفصيل.

وتأويلهما بالسكر، في المسألة، مقيد عندهم بنفي نزف العقل وذهابه. وهو صريح النص في الآية: ﴿لا فيها غَوْل﴾ يغتال العقل ويذهب به.

\* \* \*

#### ١٤١ - ﴿كَانَ عَرَامًا ﴾:

قال: فأخبرنى عن قول الله عز وجل: ﴿إِنَّ عذابِها كان غراما﴾ قال: البلاء... أما سمعت بقول بشر بن أبي خازم:

ويومُ الجِفارِ ويومُ النِسَا رِ كانا عذابا وكانا غراما<sup>(٢)</sup> (ظ) في الروايتين وفي (وق):

قال: المولع، قال فيه عبد الله بن عجلان:

وما أكلةً إن نِلْتُها بغنيمة ولا جوعة إن عِفتُها بغرام وفي (تق، ك، ط) قال: ملازما شديدا كلزوم الغريم للغريم وشاهده بيت بشر.

= الكلمة من آية الفرقان ٦٥، في عباد الرحمٰن. ﴿ وَالذَينَ يَقُولُونَ رُبَّنَا اصْرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهِنمَ، إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ﴾ وحيدة الصيغة، وفي القرآن مادتها:

اسم الفاعل في آية التوبة ٦٠ ﴿ وَفِي الرِّقَابِ وَالْغَارِمِينَ وَفِي سَبَيْلِ اللَّهِ ﴾

<sup>(</sup>۱) من ظ، بتقديم • ويوم الجفار • عما فى (تق، ك، ط) ووقع فى الأخيرتين: ويوم النيار • ورواية (ديوان بشر: ١٩٠): ويوم النسار ويوم الجفار • وهى الرواية فى شرح المفضليات (٣٧٠) والبكرى، وغتارات ابن الشجرى (٧١)، وياقوت فى البلدان، وشواهد الطبرى والقرطبي وأبي حيان.

واسم المفعول من الرباعى فى آية الواقعة ٦٦ ﴿إِنَا لَمُغْرَمُونَ \* بل نحنُ مَحْرِمون﴾.

والمصدر الميمي في آيتي:

التوبة ٩٨ : ﴿وَمِنَ الأَعْرَابِ مَن يَتَخَذُ مَا يُنفِقُ مَغْرَمًا وَيَتَرَبَّصُ بِكُمُ الدَّوائرَ﴾.

والقلم ٤٦ : ﴿ أَم تَسَالُهُم أَجْرًا فَهُم مِّن مُّغْرَم مُثْقَلُونَ ﴾ .

الملازمة والإلحاح أصل في المادة، مطرد، كما في (مقاييس اللغة) ومنه ﴿كَانَ غُرَامًا﴾ ٤١٩/٤.

قال الفراء في آية الفرقان: كان مُلِحا دائها، والعرب تقول إن فلانا لَمُغرَم بالنساء إذا كان مولعا بهن، وإنى بك لَمُغرَم إذا لم تصبر عن الرجل.

وتأويل الطبرى لآية الفرقان: كان ملحًا دائمًا، لازما غير مفارق، ومنه قولهم: رجل مغرم، من الغرم والدَّين. وقيل للغريم غريم لطلبة حقه وإلحاحه على صاحبه فيه ومنه قيل للمولع بالنساء إنه لمغرم بهن. قال: وبنحو ذلك قال أهل التأويل. ثم أسند عن الحسن البصرى، قال: كل غريم مفارق غريمه إلا غريم جهنم. ونحوه في (جامع القرطبي، ومفردات الراغب، والنهاية لابن الأثير).

وقد اختلفت الروايات عن ابن عباس فى المسألة. (ظ) البلاء، وفى (تق ك ط) الملازم كلزوم الغريم - والشاهد من بيت بشر قريب منه - وفى (وق): مولع، ولا يشهد له قول ابن عجلان: \* ولا جوعة إن عِفتُها بغرام \* بل هو أقرب إلى معنى الغرم فى آية الواقعة، ومغرم فى آيتى التوبة والقلم. والله أعلم.

\* \* \*

#### ١٤٢ - ﴿الترائب﴾:

وسَأَلُ نَافِعُ عَنْ قُولُهُ تَعَالَىٰ : ﴿التَّرَائُبِ﴾.

فقال ابن عباس: الترائب موضع القِلادة من المرأة. واستشهد بقول الشاعر: (١)

والـزعفرانُ عَـلَى تـرائِبهـا شَـرِقًـا بـه اللبَّـاتُ والنَّحْرُ (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية الطارق ٧:

﴿ فَلْيُنْظُرِ الْإِنْسَانُ مِمَّ خُلِقَ \* خُلِقَ مِن مَّاءٍ دَافَقٍ \* يَخْرِجُ مِن بَيْنِ الصَّلْبِ وَالتَرَائبِ \* إِنَّهُ عَلَى رَجْعِه لَقادرٌ ﴾.

وحيدة الصيغة، وفي القرآن من مادتها:

تراب: في سبع عشرة آية.

وأتراب: في ثلاث آيات.

ومتربة: في آية البلد: ﴿أُو إطعامُ في يومٍ ذِي مَسْغَبَةٍ \* يتيمًا ذَا مَقْرَبةٍ \* أُو مِسْكِينًا ذَا متربة﴾

الترائب واحدتها التريبة.

اختلف أهل اللغة في معناها: فهى في باب الصدر من كتاب (خلق الإنسان) وما اكتنف لبات المرأة مما تقع عليه القلائد (معاني الفراء) وعظام الصدر ما بين الترقوة إلى الثندُؤة أي مغرز الثدى أو اللحم الذي حوله (ص) وهي عظام الصدر، أو ماولى الترقوتين منه، أو بين الثديين والترقوتين، أو أربع أضلاع من يمينه الصدر وأربع من يسرته، أو اليدان والرجلان، أو موضِع القلادة (ق) وقيل: عصارة القلب ومنها يكون الولد. (حكاه أبوحيان).

واختلف أهل التأويل فيها كذلك، فيها قال الطبري. وأسند عن ابن عباس.

<sup>(</sup>۱) غير منسوب فى الثلاثة، ولا فى (خلق الإنسان ٢٤٥، ومعانى القرآن للفراء: والطبرى والكشاف والقرطبى والبحر المحيط آية الطارق) وهو فى (الأغانى ٣٣٣/٨) لأبى بكر بن المسور بن مخرمة الزهرى، أو للحارث ابن خالد المخزومى، وفى (ل: شرق) للمخبل السعدى. واختلفت الروايات فى لفظ منه:

في معان الفراء والطبرى والقرطبي : شرقا به \* كيا في المسائل. وفي خلق الإنسان والأغاني واللسان والكشاف : شرق به \* وفي البحر المحيط: شرقت به \*

قال: بين ثديبها. وعنه أيضا، وعن غيره: الصدر. وعنه أيضا: اليدان والرجلان والعينان. والصواب عند أبي جعفر أنها موضع القلادة من صدر المرأة، لأن ذلك هو المعروف من كلام العرب، وبه جاءت أشعارهم. ونحوه في الكشاف، وجامع القرطبي. واقتصر أبوحيان في البحر، على تأويلها بموضع القلادة من الصدر.

وذهب الراغب إلى أن التراثب هي ضلوع الصدر، ومنه الكلمة في آية الطارق والأتراب اللهدات ينشأن معا، تشبيها في التساوي والتماثل بالتراثب التي هي ضلوع الصدر. . وقيل لأن التراثب في حال الصبي تلعب بالتراب: (المفردات) وهو قريب من مذهب ابن فارس إلى أصلين للمادة: أحدهما التراب وما يشتق منه، وتساوى الشيئين ومنه الترب الخدن، والتريب الصدر عند تساوى رءوس العظام (المقاييس ٥/٠٠٠).

وتأويلها في المسألة بموضع القلادة من المرأة، هو مايقبله الشاهد وسائر شواهدهم لها، وليس العينين أو اليدين والرجلين، والله أعلم.

\* \* \*

# ١٤٣ - ﴿ بُورًا ﴾ :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿وكنتم قومًا بورًا﴾ فقال ابن عباس: هَلْكي، بلغة عُمَان، وهم من اليمن. واستشهد له بقول الشاعر:

فلا [تكفروا] (١) ما قد صَنَعْنَا إليكم وكافُوا به فالكُفرُ بورٌ لصانعِهْ (تق) (١)

= الكلمة من آية الفتح ١٢ في المخلفين من الأعراب:

﴿ بَلْ ظَنَنْتُم أَن لَن يَنقَلِبَ الرسُولُ والمؤمنون إلى أَهْلِيهِمْ أَبَدًا وزُيِّن ذَلْكَ فِي قُلُوبِكُم وَظَنَنْتُم ظَنَّ السَّوْءِ وكنتم قَومًا بُورًا ﴾. ومعها آية الفرقان ١٨:

<sup>(</sup>١) في تق: [فلا تفكروا].

وسقط شاهد المسألة من (ك، ط) مع المسألة بعدها (نفشت) فورد شاهد النفش على «بور»

﴿ قَالُوا سُبِحَانَكَ مَا كَانَ يَنْبَغِى لَنَا أَن نَتَّخِذَ مِن دُونِكَ مِن أُولِيَاءَ وَلَكُنْ مَتَّعَتُهُم وَآبَاءهُم حَتًىٰ نَسُوا الذِّكْرَ وَكَانُوا قَوْمًا بُورًا ﴾.

وفي القرآن من مادتها، الفعل مضارعًا مرتين في آيتي فاطر:

﴿ وَالَّذِينَ يَمْكُرُونَ السَّيِّئَاتِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ، وَمَكْرُ أُولَٰئِكَ هُوَ يَبُورُ﴾ - ١٠ ﴿ إِنَّ الذينَ يتْلُونَ كِتابَ الله وأقاموا الصلاةَ وأَنْفَقُوا مَمَّا رِزَقْنَاهُم سِرًّا وعَلَانِيةً يَرجُونَ تجارةً لن تَبُورُ﴾ - ٢٩

والبوار، في آية إبراهيم ٢٨:

﴿ الله تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَّلُوا نِعْمَةَ اللَّهِ كُفْرًا، وأَحَلُوا قَوْمَهُم دارَ البَوَارِ﴾. الهلاك ومايشبهه من تعطل، أصل أول في المادة (المقاييس ٢١٦/١).

والبُور في كلام العرب: لا شيء، يقال: أصبحت أعمالهم بورا ودُورهم قبورا (الفراء)، ومثله في الطبرى، حكى أبو عبيدة: امرأة بور، والمثنى والجمع. وقيل يجوز أن يكون جمع بائر كحائل وحول (الطبرى وأبوحيان) وفي معناها، أسند الفراء عن ابن عباس، قال: البور في لغة أزد عمان الفاسد ﴿وكنتم قوما بورا﴾ قوما فاسدين (معانى القرآن)، آية الفتح.

وفى تأويل الطبرى: هلكى قد غلب عليهم الشقاء والخذلان... ومنه: بارت السوق وبار الطعام إذا خلامن الطالب والمشترى فصار كالشيء الهالك. ورده «الراغب» كذلك إلى فرط الكساد، يؤدى إلى الفساد. فيُعبر بالبوار عن الهلاك. ﴿وَكَانُوا قُومًا بُورًا﴾، أى هلكى، جمع بائر، وقيل هو مصدر يوصف به الواحد والجمع. وأنشد الشاهد من قول الشاعر: (١)

يا رسولَ المليكِ إن لسان راتقٌ ما فتقتُ إذ أنا بُورُ وكل ما في مادة «بور» في القرآن الكريم، هو من الحُسر بالضلال والكفر، وإنه لأفدح الفساد والهلاك، منقولا إليها من أصل معناها في البوار والكساد.

<sup>(</sup>۱) عبدالله بن الزبعرى القرشي السهمي، في إسلامه رضي الله عنه (السيرة ١٧٤) ومقاييس اللغة، والصحاح (بور) وتفسير الطبري، والقرطبي (آية الفرقان).

### ١٤٤ - ﴿ نَفَشَتْ ﴾ :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿نَفَشُّتُ﴾

فقال ابن عباس: النفش الرعى ليلا. واستشهد ببيت لبيد:

بُسدُّلْنَ بعدَ النفَشِ السَوَجِيفَا وبعد طول الجِسرَّةِ الصَّرِيفَا (تق)(۱)

= الكلمة من آية الأنبياء ٧٨:

﴿ وَدَاوُدَ وسُليمانَ إِذْ يَحكمَانِ في الحَرْثِ إِذْ نَفَشَتْ فيهِ غَنَمُ القَوْمِ وكُنَّا لِحُكْمِهِم شَاهِدين ﴾.

وحيدة الصيغة وليس في القرآن من مادتها سوى اسم المفعول في آية القارعة : ﴿ يَوْمَ يَكُونُ النَّاسُ كَالْفَرَاشِ المُنْتُوثِ \* وتكونُ الجِبَالُ كَالْعِهْنِ المنفُوشِ ﴾ .

تفسير النفَش بالرعى ليلا، يُلَحظ معه دلالة المادة أصلا على التشعث والتفرق. وقد ذكر (القاموس) في النفش الرعى ليلا، مع تقييده: «بغير راع » وذلك أبلغ في التشعيث والنفَش. وكذلك قيده «الراغب» فقال في المادة: النفش نثر الصوف، قال: ﴿كالعهن المنفوش﴾ ونفش الغنم انتشاره، والنفَش: الغنم المنتشر قال تعالى: ﴿إِذْ نَفْسَتُ فِيهُ غَنْمُ القوم﴾ والإبل النوافش المترددة ليلا في المرعى بلا راع.

وقال ابن الأثير: نفشت السائمة تنفش نفوشًا، إذا رعت ليلا بلا راع، وهملت إذا رعت بالنهار (النهاية).

ويقرب فهم الآية، بالمعنى المجازى كناية عن الاختلاط والفوضى، يلتبس معها أمر غنم القوم؛ وراء المعنى القريب من أصل استعمال النفش للغنم والإبل، ترعى ليلا بغير راع، فلا تكاد تتميز أو تُضبط. والله أعلم.

杂毒毒

<sup>(</sup>١) سقطت المسألة والجواب من (ك، ط) ويقى شاهدها واردا على: «بورا»

# ١٤٥ - ﴿ أَلَدُ الخِصام ﴾:

وسأله عن قوله تعالى: ﴿أَلَّدُ الْحُصَّامِ﴾.

فقال: الجديل المخاصِم في الباطل. واستشهد بقول مهلهل:

إن تحت الأحجار حزمًا وجودًا وخصياً ألدً ذا مغلاق (١) (تق) زاد في (ك، ط): في الباطل، من كل وجه.

= الكلمة من آية البقرة ٢٠٤:

﴿ وَمِنَ النَاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الحَياةِ الدنيا ويُشْهِد اللَّهَ عَلَىٰ مَا فِي قَلْبهِ وَهُوَ أَلَدُ الخِصامِ ﴾.

ومعها آية مريم ٩٧: خطابًا للنبي عليه الصلاة والسلام: ﴿ فَإِنْمَا يُسَرِنَاهُ لِللَّهِ عَلَيْهِ الصلاةِ وَالسلامِ: ﴿ فَإِنْمَا يُسَرِنَاهُ لِللَّهِ المُتَقِينَ وَتُنذَرَ بِهِ قُومًا لُدًّا ﴾ - جمع ألد.

قال الفراء: يقال للرجل هو ألدُّ من قوم لُدَّ، والمرأة لدَّاء ونسوة لُدّ. إذا غلبت الرجل في الخصومة فقد لددته (المعانى: آية البقرة).

وقال أبو عبيدة: الألد شديد الخصومة، ويقال للفاجر: أبَلَّ وألدّ. مصدره اللدّد، والجميع قوم لُدّ (مجاز القرآن: آية البقرة)

وأخرج فيه البخارى حديث عائشة رضى الله عنها: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أبغض الرجال إلى الله الألد الخصِم» (ك التفسير باب وهو ألد الخصام) قال في فتح البارى: ألد، أفعل تفضيل من اللدد، شدة الخصومة.

<sup>(</sup>۱) بالغين المعجمة في الثلاثة، وهو «معلاق» في شعراء النصرانية، وعلى هامشه: وفي رواية: مغلاق (۱۷٪ ۱) وأنشده الجوهري في (ع ل ق) شاهدا على رجل ذي معلاق، شديد الخصومة (ص) وأورده الزمخشري كذلك في (ع ل ق) وقال: يغال للألد الخصومة إنه لذو معلاق وذو مغلاق، قال المبرد: من رواه بالعين فمعناه إذا على خصم لم يتخلص منه، ومن رواه بالغين فتأويله أنه يغلق الحجة على الخصم، ورُوي بيت مهلهن بالروايتين في (الأساس) وهو في (علق) مجتابيس المعنة شاهدا على: رجل معلاق، شديد الخصومة. حكاه عن الخليل.

ويحتمل أن يكون مصدرا. وقيل: أفعل هنا ليست للتفضيل بل بمعنى الفاعل، وهو لديد الخصام أى شديد المخاصمة (١٣٠/٨) والألد، عند الراغب، الخصيم الشديد التأبي لحجته وجمعه لُدًّ، قال تعالى: ﴿وهو ألد الخصام ﴾ ﴿وتنذر به قوما لدّا الخصام الله عنها، ترفعه الشير في حديث عائشة -رضى الله عنها، ترفعه الشير في حديث عائشة -رضى الله عنها، ترفعه الشير في النهاية)

والمعاجم تذكر في اللدد: اللديدان جانبا الوادى وصفحتا العنق، ومنه اشتقاق التلدد، أى الالتفاف يمينا وشمالا. واللدود من الأدوية ما يصب في أحد شقى الفم، واللدَدُ شدة الخصومة واللجاج (صن، س، ق) والمقاييس (لا) وتأويلها في المسألة بالجدل المخاصم في الباطل، مستفاد من سياق الآية، والله أعلم.

#### \*\*\*

## ١٤٦ - ﴿حنيذ﴾ :

وسأله عن معنى قوله تعالى: ﴿بِعِجْلٍ حَنِيذٍ﴾

قال: الحنيذ النضيج مما يُشوى بالحجارة، واستشهد بقول الشاعر: لهم راح وفار المِسْكِ فيهم وشاويهم إذا شاءوا حنيهذا (تق، ك، ط)

الكلمة من آية هود ٦٩:

﴿ وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَا إِبراهِيمَ بِالبُشرِيٰ قالوا سَلاَمًا قالَ سلامٌ ، فَمَا لَبِث أَن جَاءَ بِعِجْل ِ حَنِيلٍ ﴾ .

وحيدة، صيغة ومادة.

تأويلها فى المسألة بالنضيج مما يشوى بالحجارة، هو قول فى حنيذ، أسنده الطبرى عن ابن عباس فيها روى من اختلاف أهل التأويل فيه.

وقيل: هو الذي يُحنَذ في الأرض، والذي يقطر ماء وقد شُوِي. وحكاه عن بعض أهل العلم بكلام العرب من الكوفيين: كل ما انشوى في الأرض إذا خددت له فدفنته وغممته فهو الحنيذ والمحنوذ. والخيل تحنذ إذا ألقيت عليها الجلال بعضها على بعض لتعرق.

وفى (باب اللحم من تهذيب الألفاظ) قال ابن السكيت: والحنيذ الذي تلقى فيه الحجارة المحماة لتنضجه. وقد حُنِذَ الفرس إذا ألقى عليه الجلال ليعرق ونحوه في (مقاييس اللغة: حنذ).

وهذه الأقوال في حنيذ، في المعاجم، وجمهرة كتب التفسير، ومفردات الراغب. وقد قال الطبري بعد ذكر الأقوال والمرويات في حنيذ: «وهذه الأقوال عن أهل العربية والتأويل متقاربات المعانى، بعضها من بعض». والله أعلم

#### ١٤٧ - ﴿الأجداث﴾:

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿من الأجداث﴾

فقال أبن عباس: القبور. واستشهد بقول ابن روَاحة:

حينا يقولون إذ مروا على جَدَثَى أَرْشَدُه ياربِّ من عانٍ وقد رشدا<sup>(۱)</sup> (تق) (ك، ط) والمسألة فيهما: (فإذا هم من الأجداث)

الكلمة جاءت ثلاث مرات، في آيات:

القمر ٧ : ﴿ فَتَوَلَّ عَنْهِم يَوْمَ يَدْعُ الدَّاعِ إِلَىٰ شَيْءٍ نُكر \* خُشَّعًا القمر ٧ أَبْصارُهُم يَخْرُجُونَ مِنَ الأَجْدَاث كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُنْتَشر \*

<sup>(</sup>١) رواية ابن إسحاق في مطبوعة (السيرة: ١١/٤):

<sup>(</sup>۱) روایه این پشتمان می صبود را در این است. حتی یقال إذا مروا علی جدثی آرشده الله من غاز وقد رشدا من ابیات قالها رضی الله عنه فی استشهاده بغزوة مُؤتة.

مُهْطِعينَ إلى الدَّاعِ يقولُ الكَافِرونَ هَاذَا يَوْمُ عَسِرٍ فَ فَا اللَّاعِ يقولُ الكَافِرونَ هَاذَا يَوْمُ عَسِر فَي السَّودِ فَإِذَا هُمْ مِنَ الأَجدَاثِ إلى ربِّهم يَسلون \* قَالُوا يَاوَيْلَنَا مِن بَعثَنَا مِن مَّرْقَدِنَا، هَاذَا مَا وَعَدَ الرَّحْمُنُ وَصَدَقَ المرْسَلونَ ﴾.

المعارج ٤٣ : ﴿ فَذَرْهُم يَخُوضُوا وَيَلْعَبُوا حَتَّىٰ يُلاقُوا يَوْمَهُمُ الذَى يُوعَدُونَ مِنَ الأَجْدَاثِ سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَىٰ يُومَدُونَ \* يَوْمَ يَخْرُجُونَ مِنَ الأَجْدَاثِ سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَىٰ نُصُبٍ يُوفِضُونَ \* خَاشِعةً أَبْصارُهُم تَرهَقُهُم ذِلَّةً ، ذَلكَ النَّوْمُ الذَى كَانُوا يُوعَدُونَ ﴾ .

ويبدو تفسير الأجداث بالقبور قريبًا. ومثله في (النهاية لابن الأثير) وفي المعاجم واقتصر «الراغب» في (المفردات) على: الأجداث جمع الجدث، يقال جدث وجدف. وتأويلها في المسألة بالقبور هو ما في المعاجم (ص، س، ق) والشاهد له.

ولا يفوتنا مع ما يبدو من قرب تفسير الأجداث بالقبور، أن القرآن قَصرَ الأجداث، في آياتها الثلاث، على المخرج إلى الحشر يوم القيامة وهذا الملحظ الدلالي، يفرق بين الأجداث وبين القبور التي تأتي فيه بدلالة عامة: في سياق البعث (الحج ٧، الانفطار ٤، العاديات ٩).

كما تأتى في سياق مضجع الموتى، قبل البعث والنشور، في مثل آيات:

عبس ٢١ : في الإنسان: ﴿ مِنَ نُطْفَة خَلَقَهُ فَقَدَّرهُ \* ثُمَّ السَّبِيلَ يَسَّرَهُ \* ثُمَّ إِذَا شَاءَ أنشره ﴾.

التوبة ٨٤ : في المنافقين : ﴿ وَلاَ تُصَلِّ عَلَىٰ أَحَدٍ منهم مَاتَ أَبَدًا وَلاَ تَقُمْ عَلَىٰ أَحَدٍ منهم مَاتَ أَبَدًا وَلاَ تَقُمْ

فاطر ٢٢ : ﴿ وَمَا أَنْتَ بِمُسمِعٍ من في القبور ﴾

الممتحنة ١٣ : ﴿قَدْ يَئِسُوا مِنَ الأَخْرَةَ كَمَا يَئِسَ الْكُفَّارُ مِنْ أَصْحَابِ القُبُورِ﴾

ومعها المقابر في آية التكاثر:

﴿ أَلَهَاكُمُ التَّكَاثُرُ \* حَتَّى زُرْتُم المَقَابِرَ ﴾.

يظهر، والله أعلم، أن القرآن خصّ الخروج من الأجداث بالمخرج يوم القيامة، وهو صريح السياق في آياتها الثلاث.

\* \* \*

### ١٤٨ - ﴿ هَلُوعًا ﴾ :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿ هلوعًا ﴾.

فقال ابن عباس: ضَجِرًا جزوعًا. وشاهده قول بشر بن أبى خازم: لا مانعًا لليتيم نِحلتَهُ ولا مكُبًا لخلقِه هلعا (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية المعارج ١٩:

﴿إِنَّ الْإِنْسِانَ خُلِقَ هَلُوعًا \* إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ جَزُوعًا \* وَإِذَا مَسَّهُ الخَيْرِ منوعًا ﴾ .

وحيدة في القرآن. صيغة ومادة. في معاني القرآن للفراء: الهلوع الضجور، وصفته كها قال تعالى: ﴿إِذَا مَسَّهُ الشَّرُ جَزُوعًا \* وَإِذَا مَسَّهُ الخَيْرِ منوعًا > يقال منه هلع يهلع هلعا، مثل: جزع يجزع جزعا، وحكاه القرطبي عن ثعلب. وخصها المعجميون بأفحش الجزع أو الجزع الشديد. وقيدها بعضهم بالجزع والفزع من الشر، وعدم الصبر على المصائب. والهالع: النعام السريع في مضيه لخفته وسرعة فزعه. والهلواع: الناقة السريعة السير. (س، ص، ق) ونقول مع الفراء، وثعلب: وصفته كها قال تعالى: ﴿إذا مسه الشر جزوعًا \* وإذا مسه الخير منوعا > صدق الله العظيم.

\* \* \*

# ١٤٩ - ﴿لاتِّ حين مُنَاصِ﴾:

قال: فأخبرنى عن قول الله عز وجل: ﴿ولاتَ حين مَناصٍ ﴾ قال: ليس بحين فرار. وشاهده قول الأعشى:

وقد بِنْتَ منها والمناصُ بعیدُ (۱) (تق، ك، ط) واقتصر فی (ظ) علی: أما الأعشى فقد كان يعرفه حيث يقول: تذكرت ليلي

وعلقت منها حاجة ليس تبرح

= الكلمتان من آية ص

تذكرتَ ليلي حين لاتَ تذكرُ

﴿ كُمْ أَهَلَكُنَا مِنْ قَبْلِهِم مِن قَرْنٍ فنادُوا وَّلاتَ حِينَ منَاصٍ ﴾ ٣-٣ وحيدتان في القرآن.

تأويلها فى المسألة: ليس بحين فرار، هو بلفظه عند الفراء على القول بأن لات فى معنى ليس. وقال ابن قتيبة: لات حين لا مهرب. والمناص المنجى فى (س) والملجأ والمفر فى (ص) والمادة فى (المقاييس) أصل يدل على تردد ومجىء وذهاب، والمناص المصدر، والملجأ أيضا.

والأقوال في (مناص) متقاربة كذلك عند أهل التأويل (الطبري).

وإنما الاختلاف في: لات، تبعا لاختلاف أهل اللغة فيها. قال الفراء: ومن العرب من يضيف لات فيخفض؛ أنشدوني: \* ولات ساعة مندم \* ولا أحفظ صدره (٢). والكلام أن ينصب بها لأنها في معنى ليس، وأنشدني المفضل: تذكر حبّ ليلى لات حينا وأضحى الشيب قد قطع القرينا وأنشدني بعضهم:

طلبوا صلحنا ولات أوانٍ فأجبنا أنَّ ليس حينَ بقاءُ فهذا خفض: وفي الآية أقف على «لات» بالتاء، والكسائي يقف بالهاء (٣)

<sup>(</sup>١) في ملحقات ديوان الأعشى: وقد نثتُ ، ووقع في (ك ط): [وقد تبت]

<sup>(</sup>٢) أنشده ابن الأعراب في أخلاق مشمولة:

فلتعرفن خلائقا مشمولة ولتندمن ولات ساعة مندم

الأضداد للأصمعي: ١٨، ومثله في الأضداد لابن السكيت: ١٧٣.

<sup>(</sup>٣) لم يذكر أبو عمرو الداني في (التيسير) خلافا في قراءتها بين الأثمة السبعة. والكسائي منهم.

(المعاني، سورة ص ٢/٣٩٧) ونقله عنه في (اللسان، والمفردات).

ونقل فيها ابن قتيبة قول سيبويه: لات شبيهة بليس في بعض المواضع ولم تُمكن تُمكِنها، ولم يستعملوها إلا مضمرا فيها لأنها ليست كليس في المخاطبة والإخبار عن غائب، ألا ترى أنك تقول: ليست وليسوا وعبد الله ليس ذاهبا، ولات لا يكون فيها ذاك؟ قال تعالى: ﴿ولات حين مناص﴾.

وقال الراغب بعد أن حكى كلام الفراء: تقديره: لا حين، والتاء زائدة فيه كها زيدت في ثُمت ورَّبت. وقال بعض البصريين: معناه ليس. وقال أبو بكر العلاف: أصله ليس، فقلبت الياء ألفا، وأبدل من السين تاء كها قالوا: نات في ناس. وقال بعضهم أصله لا، وزيد فيه تاء التأنيث تنبيها على الساعة والمدة، كأنه قبل: ليست الساعة والمدة حين مناص (المفردات).

وفى النفس شيء من هذه التأويلات، فالقول بأن التاء زائدة كها زيدت فى ثمت وربت، قد يمنعه أن هذين الحرفين يبقى لهما معناهما. وأما (لات) فتئول إلى لا. وتأويلها بليس على القلب والابدال، فيه أن لغة نات فى ناس، أبدل فيها حرف واحد، وأما لات فلا يبقى منها بعد القلب والإبدال سوى حرف اللام.

وعلى التأويلين: نرى أن (لا) و (ليس) كثير مجيئهما فى القرآن، فالعدول عنهما إلى (لات) فى آية (ص) يفيد فرقا فى الدلالة، قد نراه فى أن (لا) تجىء أصلا لنفى الجنس، و(ليس) للنفى نسخا. وأما (لات) فأقرب ما تكون إلى معنى البُعد والاستحالة.

ولو تُرك لنا مجالُ اجتهاد فى النحو الذى قرروا أنه نضج واحترق، لفكت عقدة (لات) دون تأويل وقلب وإبدال، بحملها على اسم فعل قريب من هيهات، والفرق بينها أن تكون هيهات لمطلق البعد، و(لات) للبعد مع استحالة مُقربةً من (ليت) التى تتعلق بالتمنى للمستحيل أو ما يقاربه.

#### ١٥٠ - ﴿ دُسرُ ﴾ :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى : ﴿وَدُسُرُ ﴾ .

فقال ابن عباس: الدسر الذي تُخرز به السفينة. وشاهده:

سفينة نُوتِي قد آحكم صنعها مُنحَّتة الألواح منسوجة الدسْرِ (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية القمر ١٣، في فُلْك نوح عليه السلام:

﴿وَحَمَلْنَاهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلُواحٍ وِدُسُرٍ \* تَجْرِى بِأُعَيْنِنَاهُ جَزَاءً لِمَنْ كَانَ كُفِرَ \* وَلَقَدْ تَرَكْناها آيَةً فَهَلْ مِن مُدَّكِرٍ ﴾.

وحيدة في القرآن، صيغة ومادة.

وتفسير الدسر، بالذى تخرز به السفينة يحتاج إلى مزيد إيضاح لا يقدمه الشاهد، لما تخرز به السفينة. ومعناها عند الفراء: مسامير السفن وشرطها التي تُشد بها. وفي تفسير البخارى، عن مجاهد: دسر، أضلاع السفينة. قال ابن حجر: وصله الفريابي بلفظه من طريق ابن أبي نجيح عن مجاهد، وأسند من طريق مجاهد عن ابن عباس قال: الألواح ألواح السفينة والدسر معاريضها التي تُشَدّ بها السفينة. وعنه أيضا: المسامير، وبه جزم أبو عبيدة (فتح البارى ١٤٣٦/٨) جمع دسار، وهو المسمار في (س، ص).

وعند الراغب كذلك أن الدُسر في الآية، المسامير، الواحد: دِسَار، قال: وأصل الدَّسْرِ الدفع الشديد بقهر، يقال: دسره بالرمح. ورجل مَدْسَر، كقولك: مطعن (المفردات).

وكذلك فسرها «ابن الأثير» بالمسامير في حديث «عليّ»: «رفعها بغير عمد يدعمها ولا دسار ينتظمها» أي مسمار، جمعه دسر.

وبالدفع الشديد في حديث «عمر»: «إن أخوف ما أخاف عليكم أن يؤخذ الرجل المسلم، البرىء عند الله ويُدسر كها يُدسر الجزور » أي يدفع ويُكبُ للقتل كها يفعل بالجزور عند النحر.

وفى حديث «ابن عباس»، وسئل عن زكاة العنبر فقال: «إنما هو شيء دسره البحر» أي دفعه وألقاه في الشط (النهاية).

والمعاجم تذكر في الدسر: الطعن والدفع، وإصلاح السفينة بالدسار للمسمار، وإدخال الدسار في شيء بقوة. وتذكر معها: الدسار، خيط من ليف تُشد به ألواحها. جمعه دسر. والدسر السفن تدسر الماء بصدورها الواحدة دسراء (ص، ق). وابن فارس جعل المادة أصلا في الدفع، الشديد، ومنه أحاديث الباب في (النهاية) ثم أضاف: «ومما شذ عن الباب وهو صحيح: الدسار، خيط من ليف تشد به السفينة، والجمع دُسر /الآية/ ويقال: الدسر: المسامير.

\* \* \*

۱۵۱ - ﴿ رِكزًا﴾

قال: فأخبرنى عن قول الله عز وجل: ﴿أُو تَسْمُعُ لَهُمْ رِكَزًا﴾ قال: صوتا<sup>(١)</sup> قال: وهل كانت العرب تعرف ذلك؟ قال: نعم أما سمعت قول خِداش بن زهير:

فإن سمعتم بخيل هابطى سَرِفًا أو بطن مَرَّ فَأَخْفُوا الصوتَ واكتتموا<sup>(۲)</sup> (ظ، طب) وفى (تق، ك، ط) قال: وشاهده قول الشاعر: <sup>(۳)</sup>

وقد توجَّسَ رِكْزا مقفرٌ ندسٌ بنبأة الصوت ما في سمعه كذبُ = الكلمة من آية مريم ٩٨:

﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا فَبْلَهُم مِّن قَرْنٍ هِل تُحِسُّ مِنْهِم مِّنْ أَحَدٍ أَو تسمعُ لَهُم رِكْزًا ﴾

<sup>(</sup>١) وقع في مطبوعة (طب): (صواباً) وفي زوائده: صوتا (٢٨٣/٩).

<sup>(</sup>٢) في ظ: إذا سمعتم. بالرواية الأولى، وفي الأخرى: فإن سمعتم \* ووقع في مطبوعة (طب): فإن سمعتم يحبل هابط سرفا أو بطن قوم \* وفي زوائده بمجمع الميثمي: أو بطن قو \*.

 <sup>(</sup>٣) غير منسوب في الثلاثة. وهو لذى الرمة يصف ثورا تسمع إلى صوت صائد وكلابه. ورواية الديوان:
 إذا توجس ركزا (٢١ ط كمبردج) ومثلها في شواهد القرطبي لذى الرمة، والشطر الأول في (ص) له.

وحيدة في القرآن، صيغة ومادة.

الركز فى اللغة: الصوت الخفى. من: ركزتُ كذا دفنته، والرِكاز المال المدفون فى الأرض (س، ص، ق). وفى (المقاييس) لمادة ركز أصلان: أحدهما إثبات شى فى الأرض شئ يذهب سُفلا، والاخر صوت (٤٣٣/٢).

فى تأويل الآية، أسند الطبرى عن ابن عباس وغيره، قالوا: صوتا. وعن آخرين: حِسًّا. قَالَ أَبُوجِعَفُر: والركزفي كلام العرب الصوت الخفي. (سورة مريم).

وهو في الآية الصوت الخفي، في (مفردات الراغب والنهاية لابن الأثير). وفيهما الركاز، المال المدفون في الأرض.

تأويله فى المسألة بالصوت، يحتاج إلى قيد بالخفى وأقرب منه: حِسًا، فى الرواية الأخرى، والله أعلم.

\* \* \*

#### ١٥٢ - ﴿باسرة﴾

وسأل ابن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿باسرة،

فقال ابن عباس: كالحة، وشاهده قول عبيد بن الأبرص:

صَبَحْنَا تميًا غداة النسارِ بشهباء ملمومة باسره (١)

= الكلمة من آية القيامة ٢٩:

﴿ كُلَّا بِلْ تُحَبُّونَ العَاجِلَةَ \* وَتَذَرُونَ الآخرةَ \* وجوهٌ يومئذٍ ناضرةٌ \* إلىٰ ربِّها ناظرة \* ووجوهٌ يومئذٍ بَاسِرة \* تَظُنُّ أَن يُفعَلَ بِهَا فَاقرةٌ ﴾.

ومعها الفعل الماضي في آية المدثر:

﴿ ثُمَ نَظَرَ \* ثُمَّ عَبَسَ وَبَسَرَ \* ثُمَّ أَدْبَر واسْتَكْبَر ﴾.

وليس في القرآن من المادة غيرهما.

وتفسير باسرة بكالحة قاله الفراء في معناها بآية القيامة. وفي تأويل الطبرى: متغيرة الألوان مسوَّدة كالحة. بَسَر وجهه فهو باسر بَيْنُ البسور. وبنحو ذلك قال أهل التأويل.

وتأولها «الراغب» على وجه آخر، فردها إلى الابتسار بمعنى التعجل قبل الأوان. قال: البسر الاستعجال بالشيء قبل أوانه. ومنه قبل لما لم يدرك من التمر: بُسر. وقوله عز وجل: ﴿ثم عبس وبسر﴾ أى أظهر العبوس قبل أوانه وفى غير وقته. فإن قبل: فقوله تعالى: ﴿وجوه يومئذ باسرةٌ ليس يفعلون ذلك قبل الوقت، قبل: إن ذلك إشارة إلى حالهم قبل الانتهاء بهم إلى النار، فخص لفظ البسر، تنبيها إلى أن ذلك مع ما ينالهم يجرى مجرى التكلف وعجرى ما يُفعل قبل وقته. ويدل على ذلك قوله عز وجل: ﴿تظن أن يفعل بها فاقرة ﴾

وفسره «ابن الأثير» بالقطوب في حديث «سعد»: «لما أسلمتُ راغمتني أمي فكانت تلقاني مرة بالبشر، ومرة بالبسر» البشر بالمعجمة: الطلاقة، وبالمهملة: القطوب (النهاية)

بسر في (المقاييس) أصلان، أحدهما الطراء، ومنه قولهم لكل شيء غض: بُسْر، وأن يكون الشيء قبل إناه، والأصل الآخر وقوف الشيء وجموده. والمعاجم تذكر في البسر: التعجل، والعبوس والقهر. ومنه الابتسار تعجل الشيء قبل أوانه، من البسر للتمر قبل نضجه، أو من بَسَر القرحة نكأها قبل النضج. ولعل دلالة العبوس جاءت من ملحظ الغضاضة في بسر التمر، وما يقترن بنكء القرحة قبل نضجها من ضيق وألم وانقباض.

والكلمة في الآية الكريمة مقابلة بقوله تعالى: ﴿وجوه يومئذ ناضرة﴾ صدق الله العظيم.

#### ۱۵۳ - ﴿ضِيزى﴾ :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿ضيرى﴾.

فقال ابن عباس: جائرة. وشاهده قول امرئ القيس:

ضَازَتْ بنو أسدٍ بحُكْمِهم إذْ يَعدِلون الرأسَ بالذنبِ (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية النجم ٢٢:

﴿ أَفَرَأَيْتُمُ اللَّاتِ وَالْعُزَّىٰ \* وَمَنَاةَ الثَّالِثَةَ الأُخْرَىٰ \* اَلَكُمُ الذَّكَرُ ولَهُ الأنْشَىٰ \* تِلْكَ إِذًا قِسْمَةٌ ضِيزَىٰ ﴾.

وحيدة في القرآن، صيغة ومادة.

معناها فى اللغة: جائرة: ضاز فى الحكم، أى جار، وضازه حقه بخسه. وضأزه كذلك، و ﴿قسمة ضيزى﴾ أى جائرة. وللعرب فيها ثلاث لغات: ضَيزَى، وضؤزى، وضِئزى، ولم يقرأ أحد بهذه اللغات. قال الطبرى:

وعندهم أن ضِيزِى، فُعْلَى، كسروا الفاء لتسلم الياء. قال الفراء: وإنما قضيت على أولها بالضم لأن النعوت للمؤنث تأتى إما بفتح وإما بضم، فالمفتوح سكرى وعطشى، والمضموم الأنشى والحبلى (المعانى، ٩٨/٣ سورة النجم) وحكاه عنه الطبرى بلفظه، والجوهرى تضمينا.

فى تأويل الطبرى للآية: يقول جل ثناؤه: قسمتكم هذه قسمة جائرة غير مستوية، ناقصة غير تامة، لأنكم جعلتم لربكم من الولد ما تكرهون لأنفسكم. وآثرتم أنفسكم بما ترضونه. وبنحو ما قلناه قال أهل التأويل، وإن اختلفت ألفاظهم بالعبارة عنها: فقال بعضهم: عوجاء، وآخرون: جائرة، وعن ابن عباس جائرة لاحق فيها، وقال آخرون: مخالفة.

وفى مفردات الراغب: ناقصة.

قلت: تأويلها بالجور والنقصان مما يحتمله سياق الآية. وهو صريح في شاهد

المسألة، وسائر شواهدهم للمخفف والمهموز.

وفي القرآن الكريم كلمة «جائر» من الجور، وفيه «نقص» فعلا ومصدرا. ولا الحقق وجه انفراد آية النجم بكلمة «ضيزى» وقصارى ما المحه فيها، عن بعد، حس مادتها فيها يلوك عبدة الأوثان، منقولة من: ضاز التمرة: لاكها. والله أعلم.

\* \* \*

# ١٥٤ - ﴿ لَمْ يَتَسَنَّهُ ﴾:

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿ لَمْ يَتُسَنُّهُ ﴾ (١).

فقال ابن عباس: لم تغيره السنون. ولما سأله ابن الأزرق: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول الشاعر:

طاب منه الطعم والريخ معًا لن تسراه تغيير من أسَن (٢) (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية البقرة ٢٥٩:

وَأَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ وَهِى خَاوِيةٌ عَلَىٰ عُروشِها قَالَ أَنَّىٰ يُحيِىٰ هَـٰـذهِ اللَّهُ بَعْدَ مَوتِها، فَأَمَاتَهُ اللَّهُ مِائةَ عام ثُمَّ بَعَنَهُ، قَالَ كَمْ لَبِثْتَ قَالَ لَبِثْتُ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمً، قَالَ بَل لِبِثْتَ مَائةً عَامٍ فَأَنظُر إلَى طَعَامِك وشَرَابِكِ لَمْ يَتَسَنَّهُ، وأَنظرُ إلَىٰ يَوْمٍ، قَالَ بَل لِبِثْتَ مِائةً عَامٍ فَأَنظُر إلَى طَعَامِك وشَرَابِكِ لَمْ يَتَسَنَّهُ، وأَنظرُ إلَىٰ حَمَّارِكَ ولِنَجْعَلَكَ آيةً للناسِ، وأَنظُرْ إلَىٰ العِظَامِ كَيْفَ نُنشِزُها ثُمَّ نَكُسُوها لَحُمًا، فَلَمَّا تَبَيِّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَن الله عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٍ (٢)

وحيدة في القرآن، صيغة ومادة.

وهى صيغة يتفعّل من (س ن هـ) وفى قول إن أصله من الواو (الفراء، وابن الأنبارى) ولم أفهم مجل الشاهد في \* أسن \* وليس المادة. قال أبو عبيدة في الآية :

لم تأت عليه السنون فيتغير وليست من الأسن، ولو كانت منها لكانت لم يتأسن (مجاز القرآن ١٠/١)

 <sup>(</sup>١) قراً حزة والكسائي (لم يتسنه) بحدف الهاء في الوصل خاصة، والباقون بإثباتها في الحالين. (التيسير١٨).
 (٢) من (تق) وفي (ك، ط): لن تراه يتغير. ولم أقف عليه الأضبطه.

فى تفسير البخارى: لم يتغير. ومعه فى (فتح البارى): أخرجه ابن أبي حاتم من وجهين عن ابن عباس، وعن السدى مثله، قال: لم يحمض التين والعنب ولم يختمر العصير بل هما حُلوانِ كما كانا. وفى تأويل الطبرى: يعنى لم تغيره السنون التى أتت عليه، ولم ينتن. وقال الراغب: لم يتغير بمر السنين ولم تذهب طراوته.

وتفسير التسنه، بالتغير بمر السنين، من شرح الكلّمة في سياقها بعد «مائة عام» ولعل التعفن أقرب إلى التسنه بمر السنين، من التغير وجفاف الطراوة، من حيث يُحتمل حدوثُهما للطعام والشراب دونَ عفن وفساد.

وبالتعفن. يفترق التسنه عن التغير، بدلالته على مطلق التغير من حال إلى حال، وهو المعنى المفهوم من التغير في آيات:

الرعد ١١ : ﴿إِن الله لا يُغَيِّر مَا بِقَوْم حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا بَأَنْفُسِهم ﴾.

الأنفال ٥٣ : ﴿ ذَلْكَ بِأَنَّ الله لَم يَكُ مَغَيِّراً نِعْمةً أَنْعَمَهَا عَلَىٰ قَوْمٍ حَتَّىٰ

يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِم﴾.

النساء ١١٩ : ﴿وَلاَ مُرنَّهُمْ فَلَيُغِيرُنَّ خَلْقَ اللَّهِ﴾.

\* \* \*

### ١٥٥ - ﴿خَتَّارِ﴾ :

وسأل ابن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿كُلُّ خَتَارُ كُفُورِ﴾ فقال: هو الغدار الظلوم الغشوم. وشاهده قول الشاعر:

لقد علمتْ واستيقنتْ ذات نفسها بأن لا تخاف الدهرَ صَرْمي ولا خَتْرِي (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية لقمان ٣٢:

﴿ وَإِذَا غَشِيهُم مَّوْجٌ كَالظُّلَلِ دَعُوا اللَّهَ مُخلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلمَّا نَجَّاهُم إِلَى البرِّ فَمِنهُم مُقتصِدٌ، وَمَا يَجحدُ بِآياتِنا إِلَّا كُلُّ خَتَّارٍ كَفُورٍ ﴾.

وحيدة في القرآن، صيغة ومادة.

قال الفراء: الحتار الغدار. من الختر، الغدر (س، ص) ومن ظاهرٍ دِقتها، أن

ابن عباس احتاج في شرحها إلى ذكر ثلاث صفات متتابعات. بصيغ المبالغة: الختر الغلوم الغشوم. فكان أقرب إلى حِسِّ السياق من قول «الراغب»: الختر غدر يختر فيه الإنسان، أي يضعف ويكسر لاجتهاده فيه، قال تعالى: ﴿كُلّ ختار كَفُور﴾.

ولحظ فيه «ابن الأثير» المبالغة في الغدر. ففي حديث: «ما ختر قوم بالعهد إلا سُلِّط عليهم العدوُّ» قال: الختر الغدر، يقال ختر يختر فهو خاتر، وختار للمبالغة (النهاية).

والغدر من معانى الختر فى المعاجم، ومعه الخبث والخديعة والغدر. وإنما جاء الفتور والضعف بملحظ من تختر الشارب الثمل، وقد خترت نفسه خبثت وفسدت. فالفتور من ظواهر الختر، والخبث والفساد من أصل معناه. والله أعلم.

#### \* \* \*

## ١٥٦ - ﴿القِطْرِ﴾:

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿عَيْنَ القِطر﴾.

فقال ابن عباس: عين الصُّفْر، وشاهده قول الشاعر:

فأُلقِيَ في مراجلَ من حديدٍ قدور القِطْر ليس من البُرامِ (١) (تق، ك، ط)

الكلمة من آية سبأ ١٢:

﴿ وَلسليمانَ الرِّيحَ ، غُدُوَّها شَهْرُ وَرَوَاحُهَا شَهْرُ ، وَأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ القَطْرِ، ومِنَ الجِنِّ مَن يَعمَلُ بَيْنَ يَديْهِ بإذنِ رَبِّهِ، ومَن يَزِغْ منْهُم عَنْ أَمْرِنا نُذَقْهُ مِنْ عَذَابِ السِّعِير ﴾ .

ومعها آية الكهف ٩٦ في سَدِّ ذي القرنين:

<sup>(</sup>١) من (ك، ط) وفي مطبوعه تق [البراءة] وفي معجم غريب القرآن: [البراة] ولم أعثر على الشاهد لأحقق الكلمة. ولعل البرام، جمع بُرمة، قدر من حجارة، أقرب إلى قوله: \* قدور القطر \*

﴿ آتُونِى زُبَرِ الحديدِ حتى إذا ساوى بين الصَّدَفَيْنِ قالَ انفُخوا حَتَّىٰ إذَا جعله نَارًا قال آتُونِى أُفِرغُ عليه قِطْرا﴾.

القِطْر بالكسر: النحاس المذاب (ص، س، ق) وفى الطبرى عن ابن عباس: عين النحاس. ومثله في جامع القرطبي.

وفسره الراغب في آية الكهف بالنحاس المذاب.

والصفر في تفسير ابن عباس للمسألة، هو النحاس، وصانعه الصفَّار، وأما المذاب، فمستفاد من الإسالة في الآية: ﴿وَأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ القِطْرَ﴾.

\* \* \*

# ١٥٧ - ﴿خُطْ ﴾ :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿ أَكُلِ خَمْطٍ ﴾.

فقال ابن عباس: الأراك. واستشهد له بقول الشاعر:

ما مُغْزِل مِ فردٍ تراعى بعينها أغنَّ غضيض الطرفِ من خلَلِ الخَمْطِ (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية سبأ ١٦:

﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَبَأَ فَى مَسْكَنِهِم آيةً ، جَنَّنَانِ عَن يَمينٍ وشِمالٍ كُلُوا مِن رِزْقِ رَبِّكُمْ واشْكُروا لَهُ ، بَلْدَةٌ طَيِّبَةٌ ورَبِّ غَفُورٌ \* فَأَعْرَضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيهِم سَيْلَ الغرِم وَبَدَّلْنَاهُم بِجَنَّتَيْهِم جَنَّتْينِ ذَوَاتَى أَكُل خَمْطٍ وَأَثْل وَشَيءٍ مِن سِدْرٍ قَليل ﴾ (١) . وحيدة في القرآن، صيغة ومادة.

الخمط في اللغة الأراك. أو هو شجر له شوك. والحامض المر، ومنه الخمطة الخمطة الخمطة الخمطة الخمطة الخمطة الخمطة الخمطة الخمطة الخمر إذا حمضت. وفسرها الفراء وابن الأنباري والزمخشري، في الآية، بالأراك،

<sup>(</sup>١) قرأ أبو عمرو ابن العلاء ﴿ذَواقَ أَكُلٍ خَطِهُ بغير تنوين أكل، والباقون بالتنوين. وخفف الحرميان، نافع وابن كثير، فيها. (التيسير: ١٨٠).

والأكُل ثمرُه. وبنحوه قال أهل التأويل (الطبرى) وقال الراغب: الخمط شجر لا شوك له، قيل هو الأراك. (المفردات).

واختلفوا في توجيه إعرابه على القراءتين فيه. فقال ابن الأنبارى: من قرأ بتنوين أكل، جعل الخمط عطف بيان على الأكل، ولا يجوز أن يكون وصفا لأنه اسم شجرة بعينها، ولا بدلا لأنه ليس هو الأول ولا بعضه. ومَن لم يُنوّن أضاف «أكل» إلى خمط، لأن الأكل هو الثمرة والخمط هو الشجرة (البيان ٢٧٨/٢).

والذى فى تأويل الطبرى: أنه على قراءة عامة قراء الأمصار بالتنوين، جعلوا الخمط هو الأكل فردوه عليه فى إعرابه، وأما على قراءة أبى عمرو، فإنه يضيفها إلى خط، بمعنى ذواتى ثمر خمط. وذلك ما لم يتضح فى تأويل الخمط بالمسألة.

\* \* \*

### ١٥٨ - ﴿اشمأزَّتْ﴾:

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿اشمأزت﴾

فقال ابن عباس: نفرت، واستشهد له بقول عمرو بن كلثوم:

إذا عَضَّ الثقافُ (١) بها اشمأزتْ وَولَّتْهُ عَـشَـوزَنَـةً زَبُـونـا (تق، ك، ط)

الكلمة من آية الزمر ٤٥:

﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحْدَهُ اشْمَأْزَتْ قُلُوبُ الذِينَ لَا يُؤمنونَ بِالآخِرَةِ، وإِذَا ذُكِرَ اللَّذِينَ مِن دُونِه إِذَا هُمْ يَستَبْشِرُونَ ﴾.

وحيدة في القرآن صيغة ومادة.

فسرها «الراغب» كذلك في الآية بقوله: أي نفرت.

وفي حديث: «سَيَلِيكم أمراء تقشعر منهم الجلود وتشمئز منهم القلوب» قال

<sup>(</sup>١) في نق [الثقات]. ورواية البيت في (معلقته) كها في (ك، ط) والضبط من الديوان.

ابن الأثير: أي تتقبض وتجتمع، وهمزته زائدة (النهاية).

يعنى أن أصل الكلمة؛ شمز.

والشمز فى اللغة: نفور النفس مما تكره. والتشمَّز التقبض، واشماز: انقبض واقشعر، أو ذُعِر. والمشمئز: النافر الكاره، والمذعور. حكاه الأزهرى فى التهذيب عن عدد من أهل اللغة. ومعه (س، ص، ق)

والكلمة في الآية، فيها حِسُّ الكراهة والنفور مع صريح مقابلتها بالاستبشار. فالاشمئزاز نقيض الاستبشار. ولا يشمئز الإنسان إلا مما يكره وينفر منه.

\* \* \*

#### ١٥٩ - ﴿ جُدَدُ ﴾ :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿جُددُ﴾

فقال ابن عباس: طرائق. وشاهده قول الشاعر:

قَدْ غادرَ النِسْعُ (١) في صفحاتِها جُددًا كَأَنها طُرقٌ لاَحَتْ على أكَمِ (تق، ك، ط)

الكلمة من آية فاطر ٢٧، ٢٨:

﴿ أَلَم تَرَ أَنَّ اللهُ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرِجْنا بِهِ ثَمَواتٍ مُخْتَلِفًا أَلُوانُها، ومِنَ الجِبَالِ جُدَدٌ بِيضٌ وحُمْرٌ مختلفٌ ألوانُها، وغَرابيبُ سُودُ﴾.

وحيدة الصيغة في القرآن،

ومن مادتها، جاء «جدید» عشر مرات، نقیض قدیم. ومعها «جَدُّ» فی آیة الجن : ﴿وَأَنْهُ تَعَالَى جَدُّ رَبّنا مَا اتّخذ صاحبة ولا ولدا﴾. سبقت فی المسألة(٦٢)

الجُدد، جميع جُدَّة، الطرائق والخطط المسلوكة، ومنه: سَلك الجدد، ومشى على الجادة (س) وفي تأويل الطبرى: الخطط تكون في الجبال كالطرق. قال:

<sup>(</sup>١) في مطبوعة تق: [التسع] تصحيف.

وبنحو ذلك قال أهل التأويل. وقال الراغب في الآية : جمع جُدَّة أي طريقة. من قولهم : طريق مجدود، أي مسلوك مقطوع، ومنه جادة الطريق.

وَإِنْ لَمْ يَبِدُ لَنَا وَجِهَ كُونَ الْجِبَالَ جُدَدًا، بَعْنَى طَرَائِتَى، فَى سَيَاقَ اخْتَلَافَ الوَانِهَا: بِيضَ وَحَمْرُ وَغُرَابِيبِ سُودٍ. وَاللّهُ أَعْلَمْ.

\*\*

# ١٦٠ - ﴿ أَغْنَى ، وأَقْنَى ﴾ :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿أَغَنَى وَأَقَنَى﴾ فقال ابن عباس: أغنى من الففر وأقنى من الغنى من الغنى من الغنى من الغنى من الغنى العنسى:

فَاقْنَىٰ حَيَاءَكَ لَا أَبَالَكِ وَاعْلَمَى أَنَى امرؤ سَامُوتُ إِنْ لَم أُقْتَلَ ِ (تق) وسقط من (ك، ط)

= الكلمة من آية النجم ٤٨:

﴿ وَأَنَّهُ هُوَ أَغْنَىٰ وَأَقْنَىٰ ﴿ وَأَنَّهُ هُوَ رَبُّ الشَّعْرَىٰ ﴾ .

وحيدة في القرآن، صيغة ومادة.

ومن الواوي جاءت ﴿قِنْرَانُ﴾ في آية الأنعام ٩٩:

﴿ وَمِنَ النَّحْلِ مِنْ طَلْعِهَا قِنُوانٌ دَانِيةً وَجَنَّاتٍ مِن أَعِنَابٍ ﴾.

وفى «أقنى» قال الراغب: أى أعطى منه الغنى وما فيه القنية، أى المال المدخر. وقيل: أقنى وأرضى. وتحقيق ذلك أنه له قُنية من الرضى والطاعة (المفردات).

وفى حديث: «إذا أحب الله عبدًا اقتناه فلم يترك له مالا ولا ولدًا» قال ابن الأثير: أي اتخذه واصطفاه.

ونقل في حديث النهى عن ذبح قِنَى الغنم، قولَ أبي موسى: «هي التي تُقتني للدَّارُ والولد، واحدتها قنوة، بالضم والكسر، وقنية بالياء. قال الزنخشري : القنى والقنية ما اقتنى من شاة أو ناقة».

ودلالة الاقتناء واضحة فى المادة بصريح لفظها، ولا يكون إلا لما يُعَزُّ ويُصان ويُدخر، لقيمته ونفعه، المادى أو المعنوى. ويجوز استعماله فى مطلق الادخار على أصل معناه، أو فى المجاز، ومنه الشاهد من بيت عنترة.

\* \* \*

# 171 - ﴿لا يَلِنَّكُم﴾ :

وسأل نافع عن قوله تعالى : ﴿لا يَلِتَّكُم﴾ فقال ابن عباس : لا ينقصكم ، بلغة بنى عبس . واستشهد له بقول الحطيئة العبسي :

أَبِلَغْ سَرَاةً بَنَى سَعَدٍ مَعْلَعْلَةً (١) جهـدَ الرسالة لا أَلْتًا ولا كذبا (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية الحجرات ١٤.

﴿قالت الأعرابُ آمنًا قلْ لم تُؤمنوا ولكنْ قولوا أسلمنا ولمَّا يَدْخلِ الإيمانُ في قلوبِكم، وإنْ تُطيعوا الله ورسولَه لا يلِتْكم من أعمالِكم شيئًا إن الله غفورٌ رحيمٌ ﴾.

ومعها الفعل الماضي من المهموز في آية الطور ٢١:

﴿والذين آمنوا واتَّبَعَتْهم ذريتُهم بإيمان الحقْنا بهم ذُريتَهم وما التَّناهم من عملهِم من شيءٍ كُلُ امْرِئَ بما كَسَبَ رَهينٌ ﴾.

﴿ لا يُلتكم ﴾ قراءة الأئمة، سوى أبي عمرو ابن العلاء فقرأها «يألتكم» بهمزة ساكنة بعد الياء، وإذا خفف أبدلها ألفا: يالتكم. (التيسير).

وهما لغتان: لاته يليته لَيْتا، وألَته يألَّته أَلْتا، نقصه ومنعه. وفيها لغة ثالثة: ألاته، من الرباعي، حكاها أبو عبيدة والأزهري، والهروي في الغريبين. واقتصر الفراء على اللغتين في القراءة، وكذلك ابن الأنباري وقال: والقراءتان بمعنى

<sup>(</sup>١) مثلها رواية الديوان، وابن الشجرى في مختاراته (١٢٩). والبحر المحيط. وأنشده القرطبي، في شواهده، غير منسوب بلفظ: \* أبلغ بني تُعَل عني مغلظة \*

واحد: نقصهم وشاهدهم، لقراءة أثمة الحجاز والشام والبصرة، غير مهموز، قول رؤبة:

وليلةٍ ذات نَدَى سريتُ ولم يَلِتنى عن سُراها ليتُ وللمهموز، قول الحطيئة: أبلغ سراة \* البيت، وهو الشاها. في المسألة، فكأن ابن عباس فسرها على قراءة «يألتكم» التي انفرد بها أبر عمرو، واختارها السجستاني كذلك، اعتبارا بقوله تعالى: ﴿وما التناهم من عملهم من شيء ﴾ وأنشد بيت الحطيئة. وفي الكشاف: لا ينقصكم ولا يظلمكم يقال ألته السلطان حقه أشد الألت. وهي لغة غطفان - وعبس منهم - ولغة أسد وأهل الحجاز: لاته ليتا.

لكنها ليست اختيار أبي عبيدة، والفراء، قال:

ولا يلتكم لا ينقصكم ولا يظلمكم من أعمالكم شيئا وهي من: لات يليت، والقراء مجمعون عليها. قد قرأ بعضهم «لا يألتكم» ولست أشتهيها، لأنها بغير ألف كتبت في المصاحف وليس هذا بموضع يجوز فيه سقوط الهمزة. ألا ترى إلى قوله تعالى: «يأتون» و «يأمرون» و «يأكلون» لم تُلقَ الألف في شيء منه لأنها ساكنة، وإنما تلقى الهمزة إذا سكن ما قبلها، فإذا سكنت هي ثبتت ولم تسقط وإنما اجترأ على قراءتها «يألتكم» أنه وجد فرما ألتناهم من عملهم من شيء في موضع، فأخذ ذا من ذاك، والقرآن يأتي باللغتين المختلفتين، ألا ترى قوله فو تُملن عليه في وفي موضع آخر فو فليكتب وليملل في ولم تحمل إحداهما على الأخرى فتتفقا، ولات يئيت وألت يألت: لغتان. (معانى القرآن، الحجرات: ٣/٤٧).

وهو الصواب عند الطبرى، وحكاه عن أهل التأويل قال: ﴿لا يلتكم﴾ لا يظلمكم من أجور أعمالكم شيئا ولا ينقصكم من ثوابها شيئا وبنحو الذى قلناه فى ذلك قال أهل التأويل. وقرأت قراء الأمصار ﴿لا يلتكم﴾ بغير همز ولا ألف، سوى أبي عمرو فإنه قرأ «لا يألتكم» اعتبارا منه بقوله تعالى: ﴿وما ألتناهم﴾ وأما الآخرون فإنهم جعلوا ذلك من: لات يليت كها قال رؤية:

وليلة ذات ندى سريت ولم يلتنى عن سراها ليت والصواب عندنا ما عليه قراء المدينة - ومكة والشام - والكوفة ﴿لا يلتكم للعلتين: إجماع الحجة من القراء عليها، والثانية أنها في المصحف بغير ألف ولا تسقط الهمزة من مثل هذا الموضع وإنما تسقط إذا سُكن ما قبلها. ولا يحمل حرف في القرآن إذا أتى بلغة على آخر جاء بلغة حلافها إذا كانت اللغتان معروفتين في كلام العرب، وقد ذكرنا أن ألت ولات معروفتان من كلامهم.

وجاء بها الراغب في «ليت» عن كذا يليته صرفه عنه ونقصه حقا له «لا يلتكم» أى لا ينقصكم من أعمالكم شيئا، وأنشد \* ولم يلتني عن هواها ليت \* (المفردات).

#### \* \* \*

### . ﴿ إِنَّا ﴾ - ١٦٢

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿وَفَاكُهُمْ وَأَبَّاكُمْ.

فقال ابن عباس: الأبُّ ما يعتلف منه الدواب. واستشهد بقول الشاعر: ترى به الأبُّ واليقطِينَ مختلطًا على الشريعة يجرى تحتها الغَربُ (تق، ك، ط)

الكلمة من آية عبس ٣١:

﴿ فَلْيَنظُرِ الْإِنْسَانُ إِلَىٰ طَعَامِهِ \* أَنَّا صَبَبْنَا المَاءَ صَبَّا \* ثُمَّ شَقَقْنَا الأَرْضَ شَقَّا \* فَأَنْبَتْنَا فِيهَا حَبَّا \* وَعِنَبًا وَقَضْبًا \* وَزَيْتُونًا وَنَخْلًا \* وَحداثِقَ غُلْبًا \* وَفَاكِهةً وَأَبًّا \* مَتاعًا لَكُمْ ولأَنْعَامِكُم ﴾.

وحيدة في القرآن.

وتفسيرها بما يعتلف منه الدواب هو نحو ما في تأويل الطبرى: والأب ما تأكله البهائم من العشب والنبات. وبنحوه قال أهل التأويل. وأسنده عن ابن عباس من ثلاث طرق بألفاظ متقاربة: نبت الأرض مما تأكل الدواب ولا يأكله الناس،

ما أنبتت الأرض للنعام، الكلأ والمرعى كله. وهي الألفاظ المتداولة في كتب التفسير، في تأويل الأب.

واقتصر أبوحيان في (النهر) على: ما تأكله البهائم من العشب، وفي (البحر المحيط) ذكر معه المرعى. وعن الضحاك: هو التبن خاصة.

وذهب «ابن الأثير» إلى أن الأب: المرعى المتهيئ للرعى والقطع، وقيل: الأب من المرعى للدواب، كالفاكهة للإنسان. وذلك في حديث أنس أن عمر بن الخطاب قرأ قوله الله تعالى: ﴿وفاكهة وأبًّا ﴾ وقال: فها الأب؟ ثم قال: ما كُلفنا وما أمرنا بهذا (النهاية).

وذهب «الزمخشرى» إلى أن الأب هو المرعى لأنه يُؤَبُّ، أَى يُؤَمُّ وينتجع. ثم قال:

«وعن أبى بكر الصديق رضى الله عنه أنه سئل عن الأب فقال: أى سماء تظلى وأى أرض تقلنى إذا قلت فى كتاب الله ما لا علم لى به؟ وعن عمر رضى الله عنه أنه قرأ هذه الآية فقال: كل هذا قد عرفنا، فما الأبّ؟ ثم رفض عصًا كانت بيده وقال: هذا لعمرُ الله التكلف. وما عليك يا ابن أمّ عُمرَ أنْ لا تدرى ما الأبّ؟ ثم قال: اتبعوا ما تبين لكم من هذا الكتاب، وما لا فَدعُوه». (الكشاف)

وذكره البدر الزركشي بلفظ مقارب، ثم قال: وما ذاك بجهل منها - رضى الله عنها - لمعنى الأب، وإنما يحتمل والله أعلم، أن يكون من الألفاظ المشتركة في لغتها أو في لغات، فخشيا إن فسراه بمعنى من معانيه أن يكون المراد غيره (البرهان في علوم القرآن: النوع الثامن عشر، في معرفة الغريب).

#### \* \* \*

وأما الزمخشرى فتعلق بجدل كلامى فيها قدَّر أن الموقف يشبه أن يحتمله: «فإن قلت : فهذا يشبه النهى عن تتبع معانى القرآن والبحث عن مشكلاته، قلت : لم يذهب إلى ذلك، ولكن القوم كانت أكبر همتهم عاكفة على العمل، وكان التشاغل بشيء من العلم لا يُعملُ به، تكلفًا عندهم. فأراد أن الآية مسوقة في الامتنان على

الإنسان بمطعمه،، واستدعاء شكره. وقد عُلم من فحوى الآية، أن الأبّ بعض ما أنبته الله للإنسان متاعًا له أو لأنعامه. فعليك بما هو أهم: من النهوض بالشكر لله على ما تبين لك ولم يشكل مما عدّد من نِعَمِه، ولا تتشاغَلْ عنه بطلب معنى الأبّ ومعرفة النبات الخاص الذى هو اسم له، واكتفِ بالمعرفة الجُمْلِيَّة إلى أن يتبين لك في غير هذا الوجه، ثم وصى الناس بأن يجروا على هذا السنن فيها أشبه ذلك من مشكلات القرآن، (الكشاف).

ومع ندرة استعمال الكلمة ، جاءت المعاجم بعدد من مشتقاتها وصيغها ومعانيها فذكرت فى الأب: الكلأ أو المرعى والخضر أو ما أنبتت الأرض. وأبَّ للسيريثب ويؤب أبًّا وإبابًا وأبيبا وأبابة: تهيأ، وإلى وطنه اشتاق. وأب أبَّه: قصد قصدَه. . .

والأبَاب: الماء والسراب. وبالضم: معظم السيل والموج.

وهى دلالات تبدو متباعدة، وإن أمكن ردها إلى الكلأ، والمرعى قريب منه. وانتقل مجازًا إلى الماء ينبته، وإلى السراب على التخييل. ومن حيث يُنتجع الكلأ، حاءت دلالة القصد والتهيؤ، ومن حيث يُلتمس ويُطلب، جاء استعماله في الجنين إلى الوطن؟

وسياق الكلمة في الآية، قريب من معنى الكلأ والمرعى. ثم نتأسى بالمروى عن أبي بكر وعمر رضى الله عنها، فنقول: والله أعلم.

\*\*

### ١٦٣ - ﴿السر﴾:

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿لا تُواعِدُوهِن سِرًّا﴾

فقال ابن عباس: السر، الجماع. واستشهد بقول الشاعر(١):

الا زعمت بسباسة اليوم أننى كبرت وأن لا يحسَن السر امثالي<sup>(۱)</sup> (تق) وفي (ك، ط) قال الأعشى:

<sup>(</sup>١) غير منسوب فى الثلاثة، وهو لامرئ القيس فى ديوانه وفى العقد الشمين. ومن شواهد الفراء. وابن قتيبة فى تأويل المشكل، والقرطبي.

ولا تقربَنْ جارةً كان سرُها عليكَ حرامًا فانِكحَنْ أو تأبدا(١) = الكلمة من آية البقرة ٢٣٥:

﴿ وَلاَ جُناحَ عَلَيْكُم فِيمَا عَرَّضْتُم بِهِ مِنْ خِطْبةِ النِّساءِ أَوْ أَكْنَنْتُم في أَنْفُسِكُم، عَلِم الله أَنكم سَتَذْكُرونَهُن وَلكنْ لاَ تُواعِدُوهُنَّ سِرًّا إلاَّ أَن تَقُولُوا قَوْلاً مَعْروفًا ﴾ .

السر في اللغة نقيض العلن، ويقال لكل ما أخفاه المرء وأكنه سر. وهو في الآية مجاز عن الإفضاء بالنكاح عند أبي عبيدة، وكناية عن الجماع في تأويل المشكل لابن قتيبة، وأسند الفراء، في معنى الآية، عن ابن عباس قال: السر في هذا الموضع النكاح، وأنشد بيت امرئ القيس: \*ألا زعمت \* وهو ما في تأويلها بالمسألة.

وقال الطبرى: اختلف أهل التأويل في معنى السر المنهى عن مواعدة المعتدات به . وأسند عن ابن عباس وغيره أنه الزنا. وعن آخرين: لا تأخذوا ميثاقهن وعهودهن في عِدَدِهن أن لا ينكحها غيركم، وعن ابن عباس: لا تقل لها إن عاشق وعاهديني أن لا تتزوجي غيرى. وعن غيرهم: بل معناه: لا تستبقيني بنفسك أو لا تفوتيني بنفسك، فإني ناكحك. وقيل: لا تنكحوهن في عدتهن سرا بنفسك أو لا تفوتيني بنفسك، فإني ناكحك. وقيل: لا تنكحوهن في عدتهن سرا حتى إذا حلت أظهرتم النكاح. وأولى الأقوال عنده من قال إن السر في هذا الموضع الزنا، وذلك أن العرب تسمى الجماع سرا، لأن ذلك مما يكون في خفاء، غير مطلع عليه. وفي المفردات: كني عن النكاح بالسر من حيث إنه يخفى. ويقصرون بعد هذا كله، عن الاتيان بكلمة تقوم مقام السر...

\* \* \*

# ١٦٤ - ﴿تُسيمونَ ﴾ :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿فيه تسيمون﴾

فقال ابن عباس: تَرعُون. واستشهد له بقول الأعشى:

<sup>(</sup>۱) من داليته المشهورة في مدح النبي صلى الله عليه وسلم وأراد أن يذهب بها إليه ويسلم، فصدته قريش (الهشامية ٢٨٦).

ومشى القومُ بالعماد إلى [المر<sup>(۱)</sup> عى] وأعيا المسيمَ أيْنُ المساقِ = الكلمة من آية النحل ١٠:

﴿ هُو الَّذِى أَنْزِلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً لَكُم منهُ شَرَابٌ ومِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ تُسِيمُونَ ﴾ ولم تأت الكلمة في هذا المعنى إلا هنا، وجاء من المادة: يسومهم، يسومونكم، مسوَّمة، مسوَّمين، سيماهم.

والسوم فى اللغة الرعى، والمساومة المقاولة بين المتبايعين. ومن المجاز: سمته كذا أردته منه، وعرضته عليه، وسُمته خسفا، وفيه سيها الصلاح وسيماؤهم (ص، ق) ومعناها عند الفراء: ترعون إبلكم، وفي الطبرى: ترعون، وأسنده عن أهل التأويل، لم يذكر بينهم فيه خلافا.

وعند «الراغب» أن أصل السوم الذهاب فى ابتغاء الشيء: وأجرى مجرى الذهاب فى قولهم: سام الإبل بمعنى رعاها، ومجرى الابتغاء فى «يسومكم سوء العذاب» ومنه قيل: سيم فلان الخسف. ومنه السوم فى البيع والمساومة - قصد الغبن (المفردات).

وبالرعى فسرها «ابن الأثير» فى حديث النهى عن السوم قبل طلوع الشمس، لأنه وقت تذكر الله تعالى، أو لأن الإبل إذا رعت فى الندى أصابها منه الوباء وذلك معروف عند العرب. وقال فى حديث «السائمة جُبَار»: يعنى أن الدابة المرسلة فى مرعاها إذا أصابت أحدًا، كانت جنايتها هدرًا (النهاية).

والرعى هو المعنى المتبادر للسوم فى الآية. وأما انتقاله إلى سوم العذاب، فأقرب ما ذكره «الراغب» فيه من مجرى الابتغاء، أن يكون من: أسام الإبل أرعاها، وأرسلها فى المرعى. وأسام الخيل: أرسلها، ومنه قيل: أسام على القوم، أى أرسل خيلة وأغار فعاث فيهم. وتتميز فروق الدلالات بما يتعلق به السوم: فهو للماشية رعى، وللخيل غارة، وللإنسان، أذى وتسلط. والله أعلم.

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) في تق : [إلى الدرخاء] وفي (ك، ط) : [إلى الدخل] وما هنا رواية الديوان. والحيوان للجاحظ ٣٨٣/٣.

١٦٥ - ﴿لاترجون لله وقارا﴾:

وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله عز وجل: ﴿لا ترجون لله وقارا﴾ فقال ابن عباس: لا يخافون لله عظمة. واستشهد بقول أبي ذؤيب: إذا لسعته النحلُ لم يرْجُ لسعها وحالفها في بيت نُوبٍ عوامل(١) (ظفى البروايتين)وفي (تق،ك،ط) قال: لا تخشون لله عظمة.

والكلمة من آية نوح ١٣، خطابًا لقومه: ﴿ مَا لَكُمْ لاَ تَرْجُونَ للهِ وَقَارًا \* وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطُوارًا. ﴾

الرجاء في (الأضداد: للأصمعي، وأبي حاتم السجستان،) وابن الأنباري، وابن السكيت) بمعنى الطمع وبمعنى الخوف.

وأورده ابن قتيبة في باب المقلوب من تأويل المشكل: رجوت بمعنى خفت، قال الله سبحانه ﴿مَا لَكُمُ لَا تُرْجُونُ لللهِ وقارا﴾.

وقيل هي لغة حجازية، وفي لغة كنانة وخزاعة ونصر وهذيل، بمعنى المبالاة (السجستاني وابن الأنباري) وحكاه الأزهري والزنخشري والقرطبي: عن أهل اللغة.

والجمهرة من أهل التأويل على أن معناها فى آية نوح: لا تخافون لله عظمة، أو: لا تخشون، ولا تبالون. سوى الزنخشرى فإنه ذهب إلى أنها بمعنى الأمل. وعلق الوقار بالمخاطبين، والمعنى: ما لكم لا تكونون على حال تأملون فيها تعظيم الله إياكم فى دار الثواب. ووجه هذا التأويل عنده تقدَّم لفظ الجلالة «لله وقارا»

<sup>(</sup>١) مثلها رواية ابن قتيبة في تأويل المشكل، وابن الأنباري في الأضداد، والزنخشري في الأساس (نوب) وفي الكشاف: \* عواسل \*

ورواية الديوان، يصف عسَّالا:

إذا لسعت الدُّبُسر لم يسرج لسعها وحسالفها في بيت نُسوبٍ عسواسسل وهما روايتان في البيت (شرح السكري، وشرح شواهد الكشاف). وبإحداهما أو الأخرى، يأتى في كتب اللغة والتفسير.

فهو بيان له، ولو تأخر - أى: وقارا لله - لكان صلة للوقار (الكشاف) وفيه بُعد من تكلف الصنعة.

والفعل من الرجاء يأتى فى القرآن الكريم على الوجهين، قال الراغب: «لا ترجون»: لا تخافون - وأنشد بيت أبى ذؤيب - وبالضد قال تعالى: ﴿وآخرون مُرْجُونَ لأمر الله ﴾ - المفردات.

قال الفراء فى الآية: وقد قال بعض المفسرين أن معناه: تخافون، ولم نجد معنى الخوف يكون رجاء إلا ومعه جحد، والعرب لا تذهب بالرجاء مذهب الخوف إلا مع الجحد. وحكاه عنه الأزهرى فى تهذيب اللغة.

وقال السجستانى: والرجاء يكون طمعا ويكون خوفا، وفى القرآن فى معنى الطمع ﴿ويرجون رحمته ويخافون عذابه﴾ ﴿وماكنت ترجو أن يُلقى إليك الكتابُ﴾ ﴿ابتغاء رحمة من ربك ترجوها﴾ قال كعب (بن زهير):

أرجو وآمُل أن تدنو مودتها وما إخال لدينا منك تنويلُ والرجاء في القرآن بمعنى الخوف كثير: ﴿ فَمَنْ كَانْ يَرْجُو لِقَاءِنَا ﴾ ﴿ وقال الذينَ لا يرجون لقاءنا ﴾ ﴿ ارْجُوا اليوم الآخر ﴾ وقال أبو ذؤيب:

إذا لسعته النحل لم يرج لسعها وخالفها في بيت نُوبٍ عواملِ (الأضداد، ف ١١٠/٨).

فهل من ضابط لهذه الضدية، في البيان القرآني؟

قد يشهد لقول الفراء إنها لا تجيء في معنى الخوف إلا جحدا، الاستقراء للكلمة في القرآن الكريم وتدبر سياقها:

جاءت في مثل سياق آية نوح مع الجحد، في قوله تعالى:

- ﴿لا يرجون لقاءنا﴾ يونس ٧، ١١، ١٥، والفرقان ٢١.
  - ﴿لا يرجون أيام الله﴾ الجاثية ١٤.
  - ﴿لا يرجون نشورا﴾ الفرقان ٤٠.

﴿إنهم كانوا لا يرجون حسابا﴾ النبأ ٢٧ ومعها آية النور ٦٠ ﴿والقواعد من النساء اللاتي لا يرجون نكاحا﴾.

وأما في غير الجحد، فأكثر ما تجيء بمعنى الطمع والأمل:

القصص ٨٦ : ﴿وما كنت ترجو أن يلقى إليك الكتاب إلا رحمة من ربك﴾

الإسراء ٢٨ : ﴿ابتغاء رحمةٍ من ربك ترجوها﴾

البقرة ٢١٨ : ﴿أُولَئُكُ يُرْجُونُ رَحْمَةُ اللَّهُ﴾

الإسراء ٥٧ : ﴿ يبتغون إلى ربهم الوسيلة أيُّهم أقربُ ويرجون رحمته . . ﴾

فاطر ٢٩ : ﴿يرجون تجارةً لن تبور﴾

الزمر ٩ : ﴿يحذر الآخرة ويرجو رحمة ربه﴾

هود ٦٢ : ﴿قالوا يا صالح قد كنت فينا مرجوا قبل هذا ﴾ لكنها أقرب

إلى معنى الخوف، في آيات.

العنكبوت ٥ : ﴿ من كان يرجو لقاء الله فإن أَجَلَ الله لأتٍ ﴾

الأحزاب ٢١ : ﴿ لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة لمن كان يرجو الله

واليوم الآخرك ومعها الممتحنة ٦.

الكهف ١١٠ : ﴿ فَمَنْ كَانَ يُرْجُو لَقَاءُ رَبِّهُ فَلَيْعُمُلُ عَمَلًا صَالَّحًا. ﴾

العنكبوت ٣٦ : ﴿ فقال يا قوم اعبدوا الله وارْجُوا اليوم الأخر ﴾

فلعل الوجه فى تأويل الرجاء بالخوف أن الراجى غير مستيقن من تحقق رجائه، فالراجى يخاف فوت المرجو وإخلافه «فالرجاء والخوف متلازمان لأن من يرجو الشيء يخاف ألا يكون» كما قال الراغب. والله أعلم.

#### \* \* \*

# ١٦٦ - ﴿مُثْرَبة﴾:

وسأل ابن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿ذَا مَتَرَبَةَ﴾ فقال ابن عباس: ذا حاجة وجهد. واستشهد بقول الشاعر: تَـرِبتْ يَدُّ لَـكَ ثُمَّ قَلَّ نـوالهُا وتـرفعتْ عنهـا السـماءُ سِجـالهـا (تق، له، ط)

= الكلمة من آية البلد ١٦:

﴿ فَلَا اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ \* فَكُّ رَقَبَةٍ \* أَوْ إِطْعَامٌ فِي يَوْمٍ ذِي مَسْغَبَةٍ \* يَتِيمًا ذَا مَقْرَبَةٍ \* أَوْ مِسْكِينًا ذَا مَتْرَبَةٍ ﴾.

وحيدة الصيغة في القرآن.

ومن مادتها جاء «تراب» و «التراب» سبع عشرة مرة.

والمتربة: الفقر، نقلا من أصل المادة في التراب. ويقال أتربه: عفَّره بالتراب، ويَرب فلان بعد ما أترَب، أي افتقر بعد غني (س).

والآية ذكرها ابن السكيت في (تهذيب الألفاظ ٥٧٥) شاهدا على المتربة: الفقر، وفي تفسير البخارى: «ذا متربة الساقط في التراب». ومعه في (فتح البارى) تخريجه عن مجاهد بلفظ: المطروح في التراب ليس له بيت، وعن ابن عباس مثله، وعنه بلفظ: الذي لا يقيه من التراب شيء، أو: الذي ليس بينه وبين التراب شيء.

وأسند الفراء في معنى آية البلد، عن ابن عباس، أنه مر بمسكين لاصق بالتراب حاجةً، فقال: هذا الذي قال الله تبارك وتعالى: ﴿أو مسكينا ذا متربة ﴾ وفي مفردات الراغب: أي ذا لصوق بالتراب.

وأماالشاهد في المسألة \*تربت يداك\* فكذلك وجهه ابن السكيت والزمخشرى إلى الدعاء عليه. ولكن ابن الأثير ذكر فيه وجها آخر، وهو الدعاء في حديث: «عليك بذات الدين تربت يداك»، وقال: وهذه الكلمة جارية على ألسنة العرب يريدون بها الدعاء، كقولهم: قاتله الله... ويعضده قوله في حديث خزيمة: «أنعم صباحًا تربت يداك» وكثيرًا ما ترد للعرب ألفاظ ظاهرُها الذمُّ وإنما يريدون بها المدح كقولهم: لا أب لك، ولا أم لك، ونحو ذلك. ومنه حديث أنس: «لم يكن رسول الله صلى الله عليه وسلم سبابا ولا فحاشًا،

كان يقول لأحدنا عند المعاتبة: تَرِبَتْ جبينُه » قيل: أراد به دعاءً له بكثرة السجود (النهاية).

فترى أن الكلمة على أى وجه تأولوها في الآية، متصلة بأصل دلالتها على التراب، وإن كانت الدلالة المجازية هي المرادة في آية البلد، المسألة، كناية عن شدة الفقر وجهد العوز. والله أعلم.

\* \* \*

١٦٧ - ﴿مُهْطِعين﴾

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿مهطعين إلى الداع ﴾

فقال ابن عباس: مُذْعنين خاضعين، واستشهد بقول تُبّع(١):

تعبّد کنی نمرُ بن سعدٍ وقد دری ونمر بن سعد لی مَدِینٌ ومُهطِعُ (تق، ك، ط)

الكلمة من آية:

القمر ٨ : ﴿ فَتُولُّ عَنْهُم يَوْمَ يَدْعُ الدُّاعِ إِلَى شَيْءٍ نَكُو \* خُشَّعًا

أَبْصَارُهُم يَخْرِجُونَ مِنَ الأَجْدَاثِ كَأَنَّهُمْ جَرَادً مُنْتَشِرٌ \*

مُهطعِينَ إِلَى الدَّاعِ ِيَقُولُ الكافِرونَ هَذَا يَوْمٌ عَسِر ﴾

ومعها آيتا:

إبراهيم ٤٣ : ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ اللَّهَ غَافِلًا عَمَّا يَعْمَلُ الظَّالِمونَ،

إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُم لِيَوْمِ تَشْخَصُ فِيهِ الأَبْصَارُ \* مُهْطِعِينَ

مُقنِعِي رُءُوسِهِم لاَ يَوْتَدُّ إِلَيْهِم طَوْفُهِمْ، وَأَفْتِدَتُهُم هَوَاءٌ﴾

المعارج ٣٦ : ﴿ فَمَالِ الَّذِينَ كَفَرُوا قِبَلَكَ مُهْطِعين \* عَنِ الْيَمِين وَعَنِ

<sup>(</sup>۱) تُبع الحِمْيَرى. والبيت في (ص، س، ل: هـطع) غير منسوب، ودوايته فيها: تعبدني نمر بن سعد وقد أرَىٰ ونمر بن سعد لي مُطيع ومهطع ومثلها في (الكشاف والقرطبي والبحر المحيط): آية القمر.

الشَّمَالِ عِزِينَ \* أَيَطِمعُ كُلُّ أَمْرِئُ مِنْهُم أَن يُدخَل جَنَّةَ نَعِيمٍ ﴾

وليس في القرآن من المادة غير هذه الكلمة في الآيات الثلاث. في الوقف والابتداء، في غير المسائل: سأل نافع بن الأزرق ابن عباس عن قوله عز وجل «مهطعين إلى الداع» قال: المهطع المسرع، واحتج بقول الشاعر: بدجلة دارهم ولقد أراهم بدجلة مهطعين إلى السماع<sup>(۱)</sup> (فقرة ۲۰/۱۰۲).

من أهطع في سيره مدَّ عنقه وصوب رأسه (ص، س)

وأسند الطبرى عن ابن عباس، وغيره: يعنى بالإهطاع النظر من غير أن يطرف. وعن آخرين: مُديمى النظر. وعن الحسن: وجوه الناس يوم القيامة إلى السهاء لا ينظر أحد إلى أحد.

وقال الأخفش في معانى القرآن: كأنه قال: يشخص أبصارهم مهطعين و «الراغب» فهمها من: هطع الرجل ببصره إذا صوب عنقه (المفردات).

وقال «الزمخشرى» فى مهطعين: أى مسرعين مادًى أعناقهم إليه وقيل: ناظرين إليه لا يقلعون بأبصارهم قال: \* تعبدنى نمر \* البيت (الكشاف) ونقل أبو حيان فى (البحر المحيط): قال أبو عبيدة: مسرعين... وقال قتادة: عامدين. وقال الضحاك: مقبلين، وقال عكرمة: فاتحين آذانهم إلى الصوت. وقال سفيان خاشعين.. وقيل: خاضعين مادى أعناقهم.

والمعاني متقاربة كها قال القرطبي.

وعلى أى وجه تأولوا الكلمة، يظل لها ملحظ الذلة والخضوع، في شخوص البصر أو في الإسراع ومد العنق. قال الجوهري: وأهطع مد عنقه وصوب رأسه

<sup>(</sup>١) مثله في البحر المحيط والقرطبي (آية القمر) غير منسوب. وفي (ل: هـطع): بدجلة أهلها ،

وكمحسن: من ينظر في ذل وخضوع لا يُقلع بصره (ق).

## ١٦٨ - ﴿سَمِيًّا﴾

وسأل نافع عن قوله تعالى ﴿ هل تعلم له سَمِيًا ﴾ فقال ابن عباس: ولدًا، واستشهد بقول الشاعر: أما السَّمِى فأنتَ منه مُكثِرُ والمالُ فيه تغتدى وتروحُ (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية مريم ٦٥:

﴿ رَبُّ السَّمُواتِ والأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فاعْبُدُهُ وَاصْطَبِرْ لِعِبادَتِهِ، هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًا ﴾

ومعها آية مريم ٧:

﴿ يَا زَكَرِيًا إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِغُلام اسْمُهُ يَحِيىٰ لَمْ نَجْعَل لَّهُ مِن قَبْلُ سَمِيًا ﴾ ومن المادة جاء «اسم» سبعًا وعشرين مرة، وجمعه: أسهاء، والأسهاء اثنتى عشرة مرة و «تسمية» في آية النجم ٢٣، وفعلها ماضيًا ومضارعًا ثماني مرات، واسم المفعول منها «مُسَمَّى» إحدى وعشرين مرة.

تأويل الكلمة في المسألة بولد، فيه أن القرآن الكريم جاء فيه ولد وأولاد ستا وأربعين مرة، ولم أقف على تأويل «سميا» بولد، في آيتي مريم، كلتيها. سَمِيُّكَ في اللغة: مَن اسمُه اسمُك ونظيرك. وساماه باراه، وتساموا تباروا. والسمة العلامة، والاسمُ اللفظ الموضوع على العرض والجوهر، لِلعَلَمِيَّة والتمييز.

وفى تأويل الطبرى لآية مريم ٦٥: هل تعلم يا محمد لربك مثلا أو شبيها: عن ابن عباس، وعن آخرين: لا سمىً لله ولا عِدل له، كل خلقه يقر له ويعترف أنه خالقه، لا شريك له ولا مثل. وأما فى آية مريم (٧) فروى بإسناده من اختلاف أهل التأويل: لم تلد العواقر مثله، عن ابن عباس، وقال آخرون: لم نجعل له من قبله مثلا، وقال غيرهم: بل معناه أنه لم يُسَمَّ باسمه أحد قبله. وهذا القول الأخير، هو أشبه بتأويلها عند الطبرى.

وقال «الراغب»: وقوله تعالى: ﴿ هل تعلم له سميًا ﴾، أى نظيرًا له يستحق اسمه، وموصوفًا يستحق صفته على التحقيق. وليس المعنى: هل تجد من يتسمى باسمه، إذ كان كثير من أسمائه تعالى قد يطلق على غيره، لكن ليس معناه إذا استعمل فيه سبحانه، كمعناه إذا استعمل في غيره (المفردات).

قلت: لعله يشير بذلك إلى مثل: على، وعزيز، ورءوف وكريم... وقلما يُسمى بها أحد معرفة بال، كالأسهاء الحسني.

ولعلها اختصار عبدالعلى وعبدالعزيز وعبدالكريم.

وجرى السلف على التلقيب بـ: العلى بالله، والمقتدر بالله، والظاهر بأمر الله. . . ونحوها.

\* \* \*

١٦٩ - ﴿يصهر ﴾:

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿يُصهرِ﴾

فقال ابن عباس: يذاب. واستشهد له بقول الشاعر:

سخنت صُهارتُه فظلً عثاله (۱) في سيَـطْل كُفيتْ به يتـرددُ (تق، ك، ط) وفي (وق) قال: الصهر، الإذابة، قال فيه مَيَّاس

المرادى:

<sup>(</sup>١) كذا في (تق) وفي (ك، ط) [عنانه]. ولم أقف على الشاهد لأحققه، وليس في مادة عشل مايقوم به المعنى فلعلها وعنانه و صحفت في المخطوطين به : عنانه .

والعُثان كغراب، واحد العواثن، وككتف: الفاسد من الطعام خالطه دخان (تق) وعثن علينا، من العشان، الدخسان (س). وانظر مادة (عثن) في مقاييس اللغة: ٢٣٠/٤.

فظللنا بعد ما امتد الضحى بين ذى قِـدْرٍ ومنـا مُصهِـرُ

= الكلمة من آية الحج ٢٠:

وهنذان خَصْمانِ اختصَمُوا في رَبِّهم، فالذينَ كفروا قُطُّعَتْ لهم ثيابٌ من نَّادٍ، يُصَبُّ مِن فوقِ رءوسِهم الحميمُ ، يُصْهَرُ به ما في بُطونِهم والجُلُودُ .

وحيدة في القرآن، بصيغتها ومعناها.

ومعها من المادة: الصِهر مع النَّسِب في آية الفرقان ٥٤:

﴿ وَهُوَ الذِّي خَلَقُ مِنَ المَاءِ بَشَرًا فَجَعَلُهُ نَسَبًا وَصِهْرًا ﴾.

الصهر فى اللغة الإذابة للشحم والمعدن، والصهارة ذوبها. ومنه المصاهرة بدلالة الاختلاط والانصهار، وفى تأويل الطبرى: يذاب بالحميم الذى يصب من فوق رءوسهم، ما فى بطونهم من الشحوم وتشوى جلودهم فتتساقط. وأسند نحوه عن ابن عباس. وخصه المفسرون كذلك بإذابة الشحوم، وهو مافى (مفردات الراغب والنهاية لابن الأثير).

\* \* \*

١٧٠ - ﴿لَتَنوءُ بِالْغُصْبةَ﴾

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿لتنوء بالعُصْبة﴾.

فقال ابن عباس: لَتثقُل. واستشهد بقول امرى القيس(١):

تَمشى فتشقِلها عَـجِيرتُها مشى الضعيفِ ينـومُ بِالـوَسْقِ (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية القصص ٧٦:

﴿ إِنَّ قارُونَ كَانَ مِن قَوم مُوسَىٰ فَبَغَىٰ عَلَيْهِم، وآتَيْنَاهُ مِنَ الكُنُورِ مَا إِنَّ مَفاتِحَهُ لَتَنُوءُ بِالعُصْبِةِ أُولِي القُوةِ إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمَهُ لَا تَفَرَحْ، إِنَّ الله لَا يُحبُّ الْهَرِحِينَ﴾.

<sup>(</sup>١) كذا في الثلاثة. وهو في (الأغاني ١٩١/١٦) من شعر الحارث بن خالد المخزومي، في عائشة بنت طلحة التيمية.

السؤال عن: تنوء وحيدة في القرآن، صيغة ومادة.

فى أضداد الأصمعى(ناء) عن أبى عبيدة، يقال: نؤت بالحمل إذا نهضت به مثقلًا، وناءنى الحمل إذا أثقلك وغلبك. . . ومنه «ما إن مفاتحه» الآية . وبلفظه فى الأضداد لابن السكيت (ناء).

وفى الأضداد للسجتاني (ناء): وقالوا ناء بزيد الحمل إذا ناء زيد بالحمل، وقال تعالى: ﴿ مَا إِنْ مَفَاتِحَهُ لَتَنُوءَ بِالْعَصِبَةِ ﴾ والعصبة تنوء بها.

وأبو عبيدة أورد الكلمة في مجاز ما يُحَوَّل الفاعل منه إلى المفعول أو إلى غير المفعول، قال تعالى ﴿ما إن مفاتحه﴾ الآية، والعصبة هي التي تنوء بها. (مجاز القرآن ١٢/١)

وهو فى باب المقلوب فى تأويل المشكل لابن قتيبة: «لتنوء بالعصبة» أى تنهض بها مثقلة. نقله ابن الأنبارى فى (الأضداد: ف١٤٤/٨) ونقل معه قول الفراء - فى معانى القرآن، آية القصص: معناه ما إن مفاتحه لتنيء العصبة، أى تثقلهم وتميلهم فلها [انفتحت] التاء سقطت الباء، كها يقولون هو يذهب ببصر فلان، وهو يُذهبُ بصرَ فلان. وقال الجوهرى: ناء ينوء نوءًا، نهض بجهد ومشقة وناء: سقط. وهو من الأضداد (ص: نوأ).

وفى (س: نوأ) نؤت بالحمل نهضت به، وناء بى الحمل: مال بى إلى السقوط. والمرأة تنوء بعجيزتها. وقال تعالى: ﴿مَا إِنْ مَفَاتِحُهُ لِتَنَّوَّءُ بِالعَصِبَةُ ﴾

والكلمة فى (مقاييس اللغة) من مهموز مادة نوى.ودلالتها لمحض النهوض مع ملحظ ثقل. قال ابن فارس فى مادة نوى: وبالهمز: كلمة تدل على النهوض، ناء ينوء نوءا: نهض. وكل ناهض بثقل فقد ناء. والمرأة تنوء بها عجيزتها وهى تنوء بها، فالأولى: تثقل بها، والثانية تنهض.. والمناوأة المناهضة (٣٦٦/٥).

فى تأويل الكلمة، أسند الطبرى عن ابن عباس وغيره من أهل التأويل: «لتنوء» لتثقل. ثم قال: وكيف تنوء المفاتح بالعصبة، وإنما العصبة هى التى تنوء بها؟ ونقل اختلاف أهل العلم بالعربية فى معناها: فقال بعض البصريين مجاز

ذلك نحو: تنوء بها عجيزتها، وإنما تنوء هي بها كها ينوء البعير بحمله. وبعض الكوفيين ينكره.. وقالوا: نوؤها بالعصبة أن تثقلهم، كما قال تعالى: ﴿آتونى أفرغ عليه قطرًا﴾ أى آتونى بقطر.. وهذا القول الآخر أوْلَى بالصواب، وإذا وُجّه! ما إن العصبة لتنهض بمفاتحة لم يكن فيه دلالة على كثرة كنوزه، على نحو ماإذا وُجّه إلى أن معناه إذ مفاتحه تُثقل العصبة وتميلها لأنه قد تنهض العصبة بالقليل وبالكثير وإنما قصد جل ثناؤه الخبر عن كثرة ذلك. وإذا أريد به الخبر عن كثرته كان قول من قال: لتنوء العصبة بمفاتحه، لا معنى له. هذا مع خلافه تأويل السلف.

وقال القرطبى: أحسن ما قيل فيه: إن المعنى لتنيء العصبة أى تميلهم بثقلها، فلم انفتحت التاء دخلت الباء كما قالوا: «هو يذهب بالبؤس ويُذهِب البؤس ويُذهِب البؤس ويُذهِب البؤس ويُذهِب البؤس ويُذهِب البؤس البؤس ».

وفى البحر المحيط لأبى حيان: قال أبوزيد: نؤت بالحمل إذا تهضت به.. ويقال: ناء بنوء إذا نهض بثقل. وقال أبو عبيدة: هو مقلوب، وأصله: لتنوء بها العصبة. والقلب بابه الشعر، والصحيح أن الباء للتعدية، أى لتنىء العصبة، كما تقول: ذهبت به وأذهبته.. ونقل هذا عن الخليل وسيبويه والفراء، واختاره النحاس، ورُوِي معناه عن ابن عباس وأبي صالح والسدى.

ورده الراغب إلى النوء: سقوط النجم وميله للغروب وقالوا: ناء به الحمل أثقله وأماله، وناء فلان أثقل فسقط. (المفردت).

والذى يظهر لنا من إمعان النظر فى أقوالهم، أن ناء بالحمل بمعنى نهض به مثقلا، وناء به الحمل أثقله وأعياه وأماله. فكأن وجه العدول فى البيان الفرآن عن لتنوء بها العصبة، إلى ولتنوء بالعصبة أولى القوة تقرير لكونها من الكثرة بحيث يعيبهم النهوض بها. والله أعلم

#### ۱۷۱ - ﴿بَنَانَ ﴾ :

أن نسَوِّيَ بِنَانَهُ ﴾.

وسأل ابن الأزرق عن قوله تعالى : ﴿كُلُّ بِنَانَ﴾.

فقال ابن عباس: أطراف الأصابع. وشاهده قول عنترة العبسى:

فنعم فسوارسُ الهيجاءِ قسومي إذا علق الأعنـة بالبنـان<sup>(۱)</sup> (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية الأنفال ١٢:

﴿إِذْ يُوحِى رِبُكَ إِلَى الملائكةِ أَنِّى مَعكُم فَثَبَّتُوا الذينَ آمَنوا، سَأَلقِى فَى قُلُوبِ الذينَ كَفَروا الرَّعبَ فاضْرِبوا فَوْقَ الأعْناقِ واضرِبوا مِنهم كُلَّ بَنَانِ ﴾ قُلُوبِ الذينَ كَفَروا الرَّعبَ فاضْرِبوا فَوْقَ الأعْناقِ واضرِبوا مِنهم كُلَّ بَنَانِ ﴾ ومعها آية القيامة ٤: ﴿أَيحْسَبُ الإِنْسَانُ أَلَّن نَجْمَعَ عظامَهُ \* بَلَىٰ قادرِين على

وليس القرآن غيرهما من المادة.

البنان واحدته بنانة، وهى الأصابع أو أطرافها (ق) يقال: ما زاد عليه بنانة، أي إصبعا واحدة (س).

وفى تأويلها بآية الأنفال: أنها أطراف أصابع اليدين والرجلين، وقيل: هي الأطراف، وقيل: كل مفصل (الطبري).

حكاها أبوحيان وقال: والمختار أنها الأصابع (البحر/آية الأنفال).

وفسرها الراغب كذلك بالأصابع، خصها الله تعالى بالذكر لأجل أنهم بها يقاتلون ويدافعون.

وفى حديث جابر، بن عبد الله بن عمرو الأنصارى، وذكر استشهاد أبيه رضى الله عنهما يوم أحد قال: «ما عرفته إلا بِبنَانِه».

 <sup>(</sup>١) كذا في تق ط، وكلمة الأعنة غير مقروءة في (ك) ورواية الديوان وشعراء النصرانية ٦١٤/٦:
 إذا علقوا الأسنة، الأعنة.

قال ابن الأثير: البنان الأصابع، وقيل أطرافها، واحدتها بنانة (النهاية).

والزمخشرى في آية القيامة: ذكر الأطراف على أنها أصابع الإنسان «التي هي أطرافه وآخر ما يتم من خلقه، أو: بلى قادرين على أن نسوى بنانه ونضم سلامياته على صغرها ولطافتها بعضها إلى بعض، كما كانت أولاً من غير نقصان ولا تفاوت. وقيل معناه، بلى نجمعها – عظام الإنسان – ونحن قادرون على أن نسوى أصابع يديه ورجليه، أى نجعلها مستوية شيئًا واحدًا كخُفِّ البعير وحافر الحمار، ولا فرق بينهما، فلا يمكن أن يعمل بها شيئًا مما يعمل بأصابعه المفرقة ذات المفاصل والأنامل، من فنون الأعمال والبَسْطِ والقبض والتأتي لما يريد من الحوائج (الكشاف).

ورأى أبو حيان في قول الزمخشرى تكلفًا وتنميق ألفاظ، قال: أى نحن قادرون على أن نسوى، بنانه، وهي الأصابع، أكثر العظام تفرقًا وأدقها أجزاء، وهي العظام التي في الأنامل ومفاصلها. وهذا عند البعث. وقال ابن عباس والجمهور: نجعلها في حياته هذه بضعة أو عظمًا واحدًا، فتقل منفعته بها، وهذا القول فيه توعد. والمعنى الأول هو الظاهر والمقصود من رصف الكلام. وذكر الزمخشرى هذين القولين بألفاظ منمقة على عادته في حكاية أقوال المتقدمين. (البحر المحيط).

\* \* \*

#### ١٧٢ - ﴿إعصار ﴾:

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿إعصار فيه نار﴾.

فقال ابن عباس: الريح الشديدة. واستشهد له بقول الشاعر:

فَلَهُ فَي آثارِهِ لَنَّ خُوارُ وحفيفٌ كَأْنِه إعصارُ (تق)، زاد في (ك، ط):

التى تجرى بالعذاب

= الكلمة من آية البقرة ٢٦٦:

﴿ اَيَوَدُّ أَحَدُكُم أَن تَكُونَ لَه جَنَّةً مِّن نخيل وأعنابٍ تَجرِى مِن تحتِها الأنهارُ له فيها مِن كُلِّ الشمراتِ وأصابه الكِبَرُ وله ذُرَّيةٌ ضُعفاءُ فأصَابَهَا إعصَارُ فيه نارً فاحترقت، كذلك يُبيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الآياتِ لَعَلَّكُم تَتَفَكَّرُونَ ﴾.

وحيدة الصيغة، ومعها في القرآن من مادتها:

الفعل من العصر في آيتي يوسف: ﴿إِنَّ أَرَانِي أَعْصِرُ خَمْرًا﴾ ٣٦

﴿فيه يُغاث الناسُ وفيه يعصرون﴾ ٤٩.

والمعصرات في آية النبأ ١٤، والعصر بمعنى الدهر والزمن في آية العصر.

وتفسير الإعصار بالريح الشديدة، قريب، مع ملحظ دلالة مادته على الاعتصار. بالضغط لاستخلاص العصارة ﴿أعصر خرًا﴾ وسميت السحب الممطرة «المعصرات» لما تعتصر من المطر. كما أطلق الإعصار على الريح الشديدة أو هو «الغبار الذي يسطع مستديرا... ويقال في غبار العَجاجة أيضا إعصار» ومنه الآية (مقاييس اللغة). وقال الجوهري: والإعصار ريح تهب تثير الغبار فيرتفع في السماء كأنه عمود ﴿إعصار فيه نار﴾ ويقال: هي ريح تثير سحابًا ذات رعد وبرق (ص) وهو بلفظه تأويل الطبري للكلمة، ثم أسند عن ابن عباس، قال: ريح فيها سموم شديدة. وعنه أيضًا: هي السموم الحارة. وعند الراغب: الإعصار ريح تثير الغبار (المفردات).

\* \* \*

# ١٧٣ - ﴿مُراغَا ﴾:

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿مراغمًا ﴾.

فقال ابن عباس: منفسحًا، بلغة هذيل. واستشهد له بقول الشاعر:

وأتركُ أرضُ جهرةً إن عندى رجاء في المراغَمِ والتعادي<sup>(۱)</sup> (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية النساء ١٠٠:

﴿ وَمَن يُهَاجِرُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ يَجِدُ فِي الأرضِ مُراغَمًا كثيرًا وسَعَةً، ومن يَخْرِجُ من بَيْتِهِ مُهاجِرًا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُم يُدْرِكُه الموتُ فقد وقع أجرُهُ علَى اللّهِ، وكان اللَّهُ غفورًا رحِيمًا ﴾.

وحيدة في القرآن صيغة ومادة.

وليس الانفساح من معانيها القريبة إلا أن يستفاد من «مراغها وسَعةً» وأصل استعمالها لغة الرغام التراب، ومنه قولهم: أنفه في الرغام، كناية عن المذلة والانكسار. واستعمل في القسر والإرغام، ونقل إلى المنأى والمهرب، كها نُقِل المفزع لما يُلاذ به عند الفزع (الأساس، وانظر معه مقاييس اللغة: رغم) المفزع لما يُلاذ به عند الفزع (الأساس، وانظر معه مقاييس اللغة: رغم) الأرض. ومثله تأويل الفراء: مراغمًا ومراغمة مصدران فالمراغم المضطرب والمذهب في الأرض. ومثله تأويل الطبرى للكلمة، ثم أسند عن ابن عباس، قال: المراغم المتحول من الأرض إلى الأرض، وعن الضحاك: متحولاً. وعن آخرين: متزحزحًا، وقال الراغب: أى مذهبًا يذهب إليه إذا رأى منكرًا يلزمه أن يغضب منه. كقولك: غضبت إلى فلان من كذا ورغمت إليه (المفردات).

فلعل «مراغما» ملحوظ فيها، مع سعة في الأرض، إرغام الاضطرار إلى الهجرة. والله أعلم.

\* \* \*

### ١٧٤ - ﴿ صَلْدَ ﴾ :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿صلدًا﴾.

فقال ابن عباس: أملس، واستشهد بقول أبي طالب:

<sup>(</sup>١) من تق: وفي (ك، ط) رخاء \* ولم أقف على الشاهد.

وإن لَقِرْمٌ وابنُ قِرم لهاشم لآباء صدق بَعدُهم مَعْقِلٌ صَلْدُ انق)، زاد في (ك، ط): أملس لا شيء عليه.

= الكلمة من آية البقرة ٢٦٤:

﴿ يَا يُهَا الذِينَ آمنُوا لَا تُبْطِلُوا صَدَقاتِكُم بِالْمَنِّ وَالْأَذَىٰ كَالَذِى يُنْفِقُ مَالَهُ رِثَاءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَاليَوْمِ الآخر، فَمثَلُه كَمثَلِ صَفْوَانٍ علَيهِ تُرابٌ فأصابهُ وَابلُ فَتَرَكَهُ صَلْدًا، لا يَقدِرُونَ عَلَىٰ شيءٍ ممَّا كَسَبوا، وَاللَّهُ لاَ يَهْدِى الْقَوْمَ الكَافرينَ ﴾.

وحيدة في القرآن صيغة ومادة.

تأويلها بالملاسة يحتاج إلى قيد بالصلابة والجدب، فليس كل أملس صلدًا. وأكثر ما يستعمل في الحجر وفي الأرض الصلداء الغليظة الصلبة، ونقل إلى الشحّ والضنّ، فقيل للبخيل: أصلد. وصلد الزندُ لم يور، والصلود الناقة ضنت بلبنها. (مقاييس اللغة: صلد - ٣٠٣/٣) قال الطبرى: والصلد من الحجارة: الصلب الذي لا شيء عليه من نبات ولا غيره. وهو من الأرضين ما لا ينبت فيه شيء. وبنحو الذي قلنا في ذلك قال أهل التأويل. (سورة البقرة)

\* \* \*

# ١٧٥ - ﴿مَثْنُونَ ﴾ :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿لأجرُّا غيرَ ممنونٍ ﴾.

فقال ابن عباس: غير منقوص. ولما سأله ابن الأزرق: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول زهير بن أبي سلمي (١):

<sup>(</sup>١) من ديوانه: ص ٤٩ ط الثقافة بمصر.

والذى فى (الكامل) أن ابن عباس قال: وقد عرفه أخو بنى يشكر حيث يقول: وترى خلفهن من سرعـة الـرجـ ع مـنــيـنــا كــانــه أهـــــاء قال المبرد: منين، يعنى الغبار...، بغية الأمل: ١٦٤/٧.

فضلَ الجوادِ على الخيلِ البِطاء فلا يعطى بذلك ممنونًا ولا نَزِقا (تق، ك، ط)

الكلمة من آية القلم ٣، خطابًا للمصطفى عليه الصلاة والسلام.
 ﴿ وَإِنَّ لَكَ لَأَجْرًا غَيْرَ مَمْنُونٍ \* وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾.

ومعها في الذين آمنوا وعملوا الصالحات:

﴿ لَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ ممنونَ ﴾ في آيات : فصلت ٨، الانشقاق ٢٥، والتين ٦، ومن مادتها جاء : المَن ١٦ مرة.

و ﴿ريب المنون﴾ في آية الطور

فسره الطبرى كذلك، بغير منقوص ولا مقطوع، من قولهم: حبل مَنِين. وفى معنى الكلمة عند الفراء: غير مقطوع، والعربُ تقول ضعفت منتى عن السفر. ويقال للضعيف: المنين. وهذا من ذاك، والله أعلم (المعانى ١٧٢/٣).

وعن مجاهد: غير محسوب. وعن الحسن: غير مكدرٍ بالمن، وقيل: غير مقدر، وهو التفضل لأن الجزاء مقدر والتفضل غير مقدر. ذكره الماوردى (جامع القرطبي).

ومما قاله الزمخشرى فيها: غير ممنون به عليك، لأنه ثواب تستوجبه على عملك وليس بتفضُّل ابتداء وإنما تُمَنُّ الفواضلُ، لا الأجور على الأعمال (الكشاف).

أنكره أبوحيان ورأى فيه « دسيسة اعتزال» - البحر المحيط.

وكذلك أنكره ناصر الدين ابن المنير الإسكندرى المالكى قاضى القضاة قال:

« . . ما كان النبى صلى الله عليه وسلم يرضى من الزمخشرى بتفسير الآية هكذا،
وهو صلى الله عليه وسلم يقول: (لا يدخل أحدكم الجنة بعمله) قيل: ولا أنت
يا رسول الله؟ قال: (ولا أنا، إلا أن يتغمدنى الله بفضل منه ورحمة) لقد بلغ
الزمخشرى سوء الأدب إلى حدًّ يوجب الحدًّ! وحاصل قوله أن الله لامنة له على أحد
ولا فضل في دخول الجنة لأنه قام بواجب عليه؟ نعوذ بالله من الجرأة عليه » .
(الانتصاف، على هامش الكشاف)

ويهدينا تدبر ما في القرآن من آيات المن، إلى أن لِلّهِ تعالى أن يمن على عباده تفضلًا، وتذكيرًا بنعمه. وإنما يُكره المن من البشر حين يكون على وجه الحساب والعدّ والتفضل. وأصل المن في اللغة القطع. قاله ابن السكيت في (تهذيب الألفاظ). ومعه: اصطناع الخير، أصلا ثانيا في (مقاييس اللغة: ٢٦٧/٥)

ومن معانى المن ما يوزن به، والممنون الموزون. ومنه جاءت المنتُ بمعنى النعمة ذات الوزن والقيمة. وبملحظ من الوزن جاء الممنون بمعنى المحسوب المعدود من متفضَّل يعد مِننَه على مَن نالته. وقال الراغب: وذلك مستقبح من الناس وفيه قالوا: المنة تهدم الصنيعة، لأنها تقطع الشكر وتنقص النعمة. والمنون: المنية تنقص العدد وتقطع المدد (المفردات).

\* \* \*

١٧٦ - ﴿جابوا﴾ :

سأل نافع عن قوله تعالى: ﴿جابُوا الصَّحْرِ﴾.

فقال ابن عباس: نقبوا الحجارة والجبال فاتخذوها بيوتًا وشاهده قول أمية (١): وشق أبصارنا كيم نعيش بها وجاب للسمع أصماخًا وآذانًا (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية الفجر ٩:

﴿ أَلَمْ تَر كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ \* إِرَمَ ذَاتِ العِمَادِ \* الَّتِي لَم يُخلق مِثْلُها في البِلادِ \* وثمودَ الذين جَابوا الصَّحْرَ بالوادِ \* وفرعَوْن ذِي الأوتَاد \* الذِينَ طَغُوا في البلادِ \* فَأكثروا فيها الفَسَاد \* فَصَبُّ عَليهِم رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ \* إِنَّ رَبُّكَ لَبلادِ \* فَأكثروا فيها الفَسَاد \* فَصَبُّ عَليهِم رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ \* إِنَّ رَبُّكَ لَبلادِ \* فَأَكثروا فيها الفَسَاد \* فَصَبُّ عَليهِم رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ \* إِنَّ رَبُّكَ لَبلادِ \* فَاللهِم صَادِ \* أَنْ رَبُّكُ مَنْ فَاللهِم صَادِ \* أَنْ مَا لَهُ اللهُ مَنْ اللهُ عَلَيْهِم وَاللهُ مَنْ اللهُ فَاللهُ فَاللّهُ مِنْ اللّهُ فَاللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ فَاللّهُ مِنْ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ ا

السؤال عن: جابوا، وحيدة في القرآن بصيغتها واستعمالها.

<sup>(</sup>١) أمية بن أبي الصلت (ديوانه : ٦٣).

ومعها الجوابي في آية سبأ ١٣٠ : ﴿وجِفَانٍ كَالْجُوَابِ﴾ سبقت في المَسألة (٣١).

والذي في القرآن من المادة غيرهما، يأتي في معنى الإجابة والاستجابة والجواب.

وما قاله ابن عباس في ﴿جابوا الصخر﴾ هو نحوما في تأويل الطبرى: خرقوا الصخر ونحتوه ونقبوه، واتخذوه بيوتًا. ونظّر له بقوله تعالى: ﴿وكانوا ينحتون من الجبال بيوتًا آمنين﴾. ونحوه في الغريبين للهروى: باب الجيم مع الواو. وقيل: معناه قطعوا الوادى. وقيل: بل معناه أنهم شقوا الصخر واتخذوه واديًّا يخزنون فيه الماء لمنافعهم «ولا يفعل ذلك إلا أهل القوة والفهم من الأمم».

والجوب، بمعنى القطع، أصل فى الدلالة: جاب الثوب قطعه، والجوب: درع يُقطع للمرأة. والجُوبة الحفرة وفجوة بين أرضين: يقال منه: جاب الوادى يجوبه جوبًا، بمعنى قطعه، لا يعنون به القطع بمعنى النقب والحفر، وإنما هو مجاز من قبيل قولهم: جوّاب آفاق وجواب ليل (الأساس. ومعه مقاييس اللغة، جوب - 1/١٩٤).

ومن الباب: الجواب عن السؤال. ويذهب «الراغب» إلى أنه قطع الفجوة بين فم المجيب إلى أذن السامع (المفردات) وليس قريبًا. والأولى عندنا أن يكون قطعًا مجازيًا، بما يلتمس فيه من إجابة.

وعلى ما يبدو من قرب تفسير «جابوا الصخر» بنقبه أو قطعه، نلتفت إلى أن القرآن استعمل النقب في آية البقرة ٣٦: ﴿ فنقبوا في البلاد ﴾ واستعمل القطع: فعلاً ماضيًا من الثلاثي ومضارعًا وأمرًا واسم فاعل: قاطعة، واسم مفعول: مقطوع، ومقطوعة. وقطع. وجاء الفعل من التقطيع والتقطع.

والجَوْبَ في آية الفجر: ﴿جَابُوا الْصَحْرَ﴾.

وسبق من تدبر النقب في السؤال عن: ﴿ فَنَقَبُوا فِي البلاد ﴾ أَنْ في التنفيب دلالة الفحص والبحث.

وفي القطع دلالة الحسم والنفاذ.

وأما «جابوا الصخر» ففى سياق ما كان لثمود من قوة ومنعة، ولعل فيها خصوص الدلالة على المجاوبة فى القطع بمعنى أن الصخر، على صلابته، طاع لهم واستجاب حين جابوه بالوادى، وقد كانت لهم فيه ديارهم ومساكنهم المشيدة المأهولة، قبل أن تأخذهم الصيحة ﴿فأصبحوا فى ديارهم جاثمين، كأن لم يغنوا فيها صدق الله العظيم.

\* \* \*

١٧٧ - ﴿ جُمَّا ﴾

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿ حُبًّا جُمًّا ﴾.

فقال ابن عباس: كثيرًا، واستشهد له بقول أمية(١).

إن تغفر اللهم تغفر جَمًا وأي عبد لك ما ألَمًا (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية الفجر ٢٠:

﴿ كَلَّا بَلِ لَّا تُكرِمُونَ اليَتيم \* وَلَا تَحَاضُونَ عَلَىٰ طَعَامِ المِسْكِينِ \* وَتَأْكُلُونَ التَّراثَ أَكْلًا لَمًا \* وَتُجِبُونَ المَالَ حُبًّا جَمًّا ﴾.

وحيدة في القرآن، صيغة ومادة:

والعربية تستعمل الجمَّ في الكثرة مع التجمع يقال: جمَّ الكيل، إذا بلغ به رأس المكيال. وجم الماء: كثر واجتمع. والجمةُ مجتمع شعر الرأس, وجفنة جماء:

 <sup>(</sup>١) ابن أبى الصلت، في (طبقات الشعراء لابن سلام: ٦٨ ط ليدن، وشعراء النصرانية ٢/٢٢٥) قاله وهو يحتضر.

وغير منسوب في تأويل المشكل لابن قتيبة، وتفسير القرطبي - وعلى هامشه: هو لأبي خراش الهذلي - والبحر المحيط: وعزاه في (ل) لأمية أو لأبي خراش. وفي شرح شواهد المغنى للسيوطي: لأبي خراش. وليس في ديوان الهذليين.

ملأى. وجاءوا الجهاء الغفير، أى بأجمعهم. وقولهم: فلان جُمجمة قومه، أى مجتمع عظم الدماغ.

ولعل الاستجمام ملحوظ فيه، أخذ الراحة لجمع القوى.

وتأويلها بالكثير، قاله ابن فارس فى (المقاييس: جم)، ومثله عند «الراغب» مع ربطه باستعماله فى جمة الماء، أى معظمه ومجتمعه الذى جُم فيه عن السيلان. (المفردات).

وقريب منه قول «ابن الأثير» في الجم الغفير: وأصل الكلمة من الجموم والجمة وهو الاجتماع والكثرة. والغفير من الغفر وهو التغطية والستر، فجعلت الكلمتان في موضع الشمول والإحاطة. ولم تقل العرب: جمَّاء، إلا موصوفًا؛ وهو منصوب على المصدر كقاطبة وطرَّا، فإنها أسهاء وضعت للمصدر (النهاية).

وفى تأويل الطبرى: وتحبون جمع المال واقتناءه حبا شديدا، من قولهم: جمَّ الماء فى الحوض إذا اجتمع. وبنحو الذى قلنا، قال أهل التأويل. وقال الزنخشرى: حبا كثيرًا شديدًا مع الحرص والشره ومنع الحقوق (الكشاف) وقيده القرطبى بحلاله وحرامه (الجامع) وسياق الآية يؤنس إليه، مع الآية بعدها فوتأكلون التراث أكلا لما لا يتميز فيه حلال من حرام. والله أعلم.

\* \* \*

١٧٨ - ﴿غاسِق﴾:

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿غَاسِق﴾.

فقال ابن عباس: الغسق الظلمة، واستشهد بقول زهير بن أبي سلمي (١): طَتَّ تَجُوب يداها وهي لاهية حتى إذا جنح الإظلام والغسقُ (١)

<sup>(</sup>١) لزهير بن أبي سنمى في الاربعة، ولم أجده في ديوانه ولا في شعراء النصرانية ومختارات ابن الشحرى، والطبقات. وهو من شواهد القرطبي لزهير، وأبي حيان في آية الإسراء غير منسوب.

ر ٢) من (تق، وق) ووقع في (ك، ط): [حتى إذا أظلم] وفي شُواهد القرطبي وأب حيان لأية الإسواء: ظلت تجود.

والمسألة في (ظ، وق) عن ﴿إلى غسق الليل﴾ قال في (ظ): إذا أظلم، وفي(وق): دخول الليل بظلمته. والشاهد بيت زهير \* ظلت \* وفي (ظ) بيت النابغة:

وكأنَّ ما قالوا وما وعدوا إلُّ تضمَّنَه من دامس غَسَقُ

= الكلمة من آية الفلق ٣:

﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الفَلَقِ \* مِنْ شَرَّ مَا خَلَقَ \* وَمِنْ شَرِّ غَاسَقٍ إِذَا وَقَبَ ﴾. وحيدة الصيغة، ومعها من مادتها:

غسق، في آية الإسراء ٧٨: ﴿أَقِمِ الصلاةَ لِدُلُوكِ الشمسِ إلى غَسَقِ الليلِ فَسَقِ الليلِ وَقَرآنَ الفجر﴾.

وغساق في آيتي :

ص ٥٧ : ﴿ هٰذَا، وإنَّ لِلطَاغِينَ لَشَرَّ مَآبِ \* جَهِنَمَ يَصْلُونَهَا فَبَسُنَ المِهَادُ \* هَٰذَا فَلْيَذُوقُوه حَمِيْمٌ وَغَسَّاقٌ ﴾.

والنبأ ٢٥ : ﴿إِنَّ جَهِنَمَ كَانَتْ مِرْصَادًا \* لِلطَاغِينَ مَآبًا \* لابثينَ فيها أَرْدًا ولا شَرابًا \* إلا جَمِيمًا وغَسَّاقًا \* جزاءً وِفاقًا \* .

وهذه الكلمات الأربع هي كل ما في القرآن من المادة.

قال ابن السكيت في باب صفة الليل: وغَسَق الليل دخول أوله حين اختلط: غسق يغسق غَسْقا، وغَسَقا، وأتيته في غسق الليل، أي في اختلاطه ودخوله؛ غسق يغسق خُسْقا، وغَسَقا، وأتيته في غسق الليل، أي في اختلاطه ودخوله؛

والغسق أول ظلمة الليل، وقد غسق يغسق أى أظلم، والغاسق الليل إذا غاب في الشفق (ص) وهو دخول الليل حين يختلط الظلام: وقد غسق الليل غشقا وغسوقا، وبنو تميم على: أغسق، نحو: دَجَى وأدجى. وغسق القمر أظلم بالخسوف (س) وعن الزجاج: قيل لليل غاسق لأنه أبرد من النهار، والغاسق البارد، ولأن فى الليل تخرج السباع من آجامها والهوام من أماكنها، وينبعث أهل الشر والفساد. حكاه القرطبي.

وفى الأضداد لابن الأنبارى: والغساق البارد يُحرق كما يحرق الحار، ويقال: البارد المنتن بلسان أهل الترك، ويقال: ما يغسق من صديد أهل النار، أى ما يسيل.

وفى معنى آية الفلق، قال الأخفش: تقول: غَسَق الليل يغسق غسوقا، وهى الظلمة. ووَقب يَقِبُ وقوبا وهو الدخول فى الشيء (معانى القرآن ٤٩/٢)

قال الفراء: والغاسق الليل « إذا وقب» إذا دخل في كل شيء وأظلم. ويقال: غسَقَ وأغسق (معاني القرآن ١/٣٣).

فى تفسير البخارى: وغاسق، الليل، إذا وقب: غروب الشمس (ك التفسير، الفلق) قال ابن حجر: وصله الطبرى من طريق مجاهد بلفظ: غاسق إذا وقب، الليل إذا دخل. وجاء فى حديث مرفوع: الغاسق القمر. أخرجه الترمذى والحاكم من طريق أبى سلمة، عبد الرحمن بن عوف الزهرى، عن عائشة، رضى الله عنها، أن النبى صلى الله عليه وسلم نظر إلى القمر فقال: «يا عائشة، استعيذى بالله من شر هذا» قال: هذا الغاسق إذا وقب» إسناده حسن (فتح البارى ٢٤/٨).

وفى تأويل الطبرى للآية: ومن شر مظلم إذا دخل علينا بظلامه. واختلف أهل التأويل فى المظلم المستعاذ منه. وأسند عن مجاهد أنه القمر، وروى فيه حديث عائشة رضى الله عنها. وعن ابن عباس وآخرين أنه الليل. واختاره الطدى.

وعند الراغب: الغاسق الليل المظلم ﴿من شر غاسق إذا وقب ﴾ وذلك عبارة عن النائبة. وابن الأثير الغاسق في حديثه عائشة رضي الله عنها: بأنه من:

غسق غسوقاً فهو غاسق، إذا أظلم. وأغسق مثله. وإنما سماه غاسقا لأنه إذا خُسِفَ أو أخذ في المغيب، أظلم (النهاية).

قد نستخلص من هذا العرض لأقوال أهل اللغة وأهل التأويل أن الغسق ظلمة الليل ذا غاب فى الشفق، والغاسق الطارق فيه من شر يخاف ويستعاذ منه. وعلى تفسيره بالقمر، فإنه مقيد فى الآية وفى الحديث ب: (إذا وقب)، أى دخل فى الحسوف وأظلم. وأما الغساق فبدلالة إسلامية على ما يسيل من صديد أهل النار، منقولا إليها من الغساق، ما يسيل من صديد الجرح المنتن. والله أعلم.

#### \* \* \*

۱۷۹ - ﴿ فِي قلوبِهِم مرضٍ ﴾:

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿ فِي قلوبهم مرض ﴾

فقال ابن عباس: النفاق. واستشهد بقول الشاعر:

أجامِلُ أقوامًا حياءً وقد أرى صدورَهُمُ تَغْلِي علِيَّ مِراضُها (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية البقرة ١٠:

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ آمَنًا بِاللَّهِ وَبِاليَوْمِ الآخِرِ وَمَا هُم بِمُوْمِنِينَ \* يخادِعونَ اللَّهَ والذَين آمَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنْفُسَهُم وَمَا يَشْعُرونَ \* فِى قُلُوبِهِم مُرَضَّ اللَّهَ والذين آمَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنْفُسَهُم وَمَا يَشْعُرونَ \* فِى قُلُوبِهِم مُرَضَّ فَوَادِهُمُ اللَّهُ مرضًا، ولَهُمْ عذابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكْذِبُونِ .

ومعها آيات: الأنفال ٤٩ الأحزاب ١٢، ٦٠ المائدة ٥٠ التوبة ١٢٥ الحيح ٥٣ محمد ٢٠، ٢٩، المدثر ٢١.

وسبقت السألة (١٣٢) عن قوله تعالى: ﴿ فَي قَلْبِهِ مَرْضُ ﴾.

وقد جاء الفعل منه مرة واحدة في آية الشعراء ١٠: ﴿ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُو يَشْفُ فَهُو يَشْفِينَ﴾

والمرض فيها على أصل معناه، بصريح قوله: ﴿فهو يشفين﴾ وكثر بجيء مرض ومريض والمريض، ومرضى. والمرض يكون من علة في البدن، أو فساد في القلب. قال ابن فارس في (مرض): الميم والراء والضاد: أصل صحيح يدل على ما يخرج به الإنسان عن حد الصحة في أي شيء كان (المقاييس ١١٥٥).

وأما ضابط الدلالتين في القرآن الكريم، فحيثها جاء المرض في آيات الأحكام فهو من علة في البدن. وكذلك (مريض والمريض) ومرضى، وكلها في آيات أحكام.

وحيثها جاء مرض في القلب، أو في القلوب، انصرف عن أصل معناه إلى الدلالة المجازية.

وتأويله فى المسألة - فى آية البقرة - بالنفاق، مستفاد من صريح سيانه . أَنَّ الْمُوْمِعِ : شَكُ وَنَفَاق. وهو النفاق فى (مقاييس اللغة).

ثم لا يكون مرض في الفلب والقلوب، هو النفاق على إطلاق. وقد عُطف على المنافقين في آيات:

الأنفال ٤٩ : ﴿إِذْ يقولُ المنافِقونَ والذِينَ في قُلوبِهِم مَرَضٌ غَرَّ هؤُلاء دِينُهِم﴾.

الأحزاب ١٢ : ﴿وَإِذْ يَقُولُ الْمَنَافِقُونَ وَاللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ مَا وَعَدَنَا اللَّهُ ورَسُولُهُ إِلاَّ غُرُورا﴾.

الأحزاب ٦٠ : ﴿ لَئِن لَمْ يَنْتَهِ المنافقونَ والذَينَ فَى قَلُوبِهِم مَرضٌ وَالذَينَ فَى قَلُوبِهِم مَرضٌ وَالمرجِفُونَ فَى المدينةِ لَنُغْرِيَنَّكَ بِهِمْ ثُمَّ لَا يُجَاوِرُونَكَ وَلَا يُجَاوِرُونَكَ فِي المدينةِ لَنُغْرِيَنَّكَ بِهِمْ ثُمَّ لَا يُجَاوِرُونَكَ وَلَا يُعَالِمُ اللَّهُ عَلَيلًا ﴾.

فشهد بدلالة أعم لمرض في قلوبهم.

وقد عمَّ «الراغب» مرض القلب في الرذائل الخلقية كالجهل والجبن والبخل والنفاق (المفردات).

وفيه نظر، إذ ليس عموم الجهل والجبن والبخل بمرض فى القلب يقتضى النذير بعقاب والوعيد بعذاب. إنما يتعلق مرض فى القلب بما هو من أفعال القلوب: يكون نفاقا كما فى آية البقرة وفى نظائرها (المائدة ٥١، والنور ٥٠، محمد ٢٠)

وجاء مع الرجس والكفر في :

براءة ١٢٥ : ﴿ وَإِذَا مَا أُنزِلْتُ سُورةً فَمِنْهُم مِّن يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتُهُ هَٰذِهِ إِيمَانًا وَهُمْ يَسْتَبَشُرُونَ \* إِيمَانًا وَهُمْ يَسْتَبَشُرُونَ \* وَأَمَّا الَّذِينَ فَى قُلُوبِهِم مَرَضٌ فَزَادَتُهُم رِجْسًا إِلَىٰ رِجْسِهِمْ وَمَاتُوا وَهُم كَافُوونَ ﴾.

المدثر ٣١ : ﴿وَلِيَقُولَ الذين في قُلُوبِهِم مرضٌ والكافِرونَ مَاذَا أَرَادَ الله بِهِذَا مَثلًا. . ﴾

ومع الارتياب في :

النور ٥٠ : ﴿ أَفِي قلوبِهِم مَرَضٌ أَم ارتابوا ﴾.

وهو الأضغان في آية :

محمد ٢٩ : ﴿ أَمْ حَسِبَ الذينَ في قُلُوبِهِم مَرَضٌ أَن لن يخرِجَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ

الحج ٥٣ : ﴿لِيَجْعَلَ مَا يُلقِى الشَّيْطَانُ فَتَنَةً للَّذِينَ فِي قَلُوبِهِم مَرضٌ والقاسيَةِ قُلُوبُهم﴾. وخُبث الشهوة في آية:

الأحزاب ٣٢ : ﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِنَ النَسَاءِ إِنِ اتَقَيْتُنَّ فَلاَ تَخْضَعْنَ الأحزاب بيالقوْل فيطمَعَ الذِي في قَلْبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلاً معروفًا ﴾ .

تأويلها في المسألة (١٣٢) بالفجور والزنا وليس الأوْلى. والله أعلم.

والملحظ الاستقرائى لجميع الآيات فى هذا المرض. أنه يأتى دائيًا: ﴿ فَي قلوبهم مرض، في قلبه مرض ﴾. فهل يكون مرض فى القلب ملحظ دلالة مجازية ليست فى مرض القلب، على الإضافة، بما يحتمل أن يكون عضويا للجارحة، وليس مرادًا؟

المسألة في حاجة إلى استقراء للنظائر، والله ولى التوفيق.

\* \* \*

## ١٨٠ - ﴿يَعْمَهُونَ ﴾:

وسأل ابن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿ فِي طَغِيانِهُم يَعْمَهُونَ ﴾.

فقال: يلعبون ويترددون. وشاهده قول الأعشى:

أرانى قد عَمِهتُ وشاب رأسى وهذا اللعبُ شَينٌ بالكبير<sup>(۱)</sup> (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية البقرة ١٥٠:

﴿ وَإِذَا لَقُوا الذِينَ آمَنُوا قَالُوا آمَنًا وإِذَا خَلُوا إِلَىٰ شَيَاطِينهمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحَنَ مُسْتَهِزِئُونِ \* اللَّهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ وَيَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَانِهِم يَعْمَهُونَ ﴾ .

ومعها ﴿ فَي طُغْيَانِهِم يَعمهون ﴾ بآيات: الأنعام ١١٠، الأعراف ١٨٦، يونس

وآیتا: الحجر ۷۲، فی الفاسقین من آل لوط: ﴿لعمرك إنهم لفی سَكْرتهم يعمهون﴾.

والنمل ٤ فى الكافرين: ﴿إِنَّ الذَينَ لَا يَوْمَنُونَ بِالْآخِرَةِ زَيَّنَا لَهُمُ أَعْمَالُهُمْ فَهُمْ يعمهون﴾.

<sup>(</sup>١) في ملحقات ديوانه (٥٤٤ ط أوربا) أحد بيتين مفردين.

وليس في القرآن من المادة غير هذا الفعل المضارع في الآيات السبع. والعمّه فيها ضلال وطغيان، وغفلة سكر وعمى بصيرة، كأنه قريب من العمى. والأرض العمهاء في العربية، التي لا أعلام فيها. وقالوا: ذهبت إبله العُمّهي، حين لا يدرى أين ذهبت. (المقاييس: عمه) وحكاه عن الخليل ويعقوب. وفسر بها لا يدرى أين ذهبت. (المقاييس: عمه) وحكاه عن الخليل ويعقوب. وفسر بها ويعمهون، والتفت «ابن الأثير» إلى صلة بين العمه والعمّى، قال: العمه في البصر، وقد تكرر في الحديث (النهاية).

وفى تأويل آية البقرة ١٥، قال أبو عبيدة فى (مجاز القرآن): يقال: رجل عَمِهُ وعامِهُ، أى جائر عن الحق. قال رؤبة:

ومَهْمه أطرافُه فى مَهْمَهِ أعمى الهدُى بالجاهلين العُمَّهِ وفى تأويل ابن قتيبة (بكتاب القرطين ٢٣/١): يعمهون، يركبون رءوسهم فلا يبصرون، ومثله ﴿أَفْمَن يمشى مُكِبًّا عَلَىٰ وجهِهِ أَهْدَىٰ أَمَّن يَمشى سَوِيا على صراط مستقيم ﴾.

ونقل قول أبي عبيدة، وشاهده من رجز رؤية. فتأويلها في المسألة بالتردد واللعب، يُقبل في آل لوط ﴿ في سكرتهم يعمهون ﴾ لكنه في سائر الآيات من الضلال وعمى البصيرة. أو كها في تأويل الطبرى: والعمّة نفسه: الضلال، يقال منه: عَمِهَ عمها وعمهانا وعموها إذا ضل. والعُمّة جمع عامه - وأنشد رجز رؤية - فمعنى ﴿ في طغيانهم يعمهون ﴾: في ضلالهم وكفرهم الذي [غمرهم] دنسه وعلاهم رجسه، يتردون حيارى ضلالا لا يجدون إلى المخرج منه سبيلا. وبنحو الذي قلناه جاء تأويل المتأولين.

\*\*

وسأله ابن الأزرق عن معنى قوله عز وجل: ﴿إِلَى بَارَئِكُمْ ﴾.

۱۸۱ - ﴿إِلَى بَارِئْكُمْ ﴾

قال: إلى خالقكم. واستشهد بقول تُبُّع(١):

شهدت على أحمد أنه رسول عن الله بارى النَّسَمْ (تق، ك، ط)

الكلمة جاءت مرتين، في آية البقرة ٤٥:

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لَقُومِهِ يَاقَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمَتُم أَنفُسَكُم بِاتِّخاذِكُم العَجْلِ فَتُوبُوا إلى بَارِئِكُم فَابَ عليكُم، إنه هوَ الله بَارِئِكُم فَاتَابَ عليكُم، إنه هوَ التوابُ الرَّحِيمُ ﴾.

وجاء «البارئ» اسمًا من أسماء الله تعالى الحسنى في آية الحشر ٢٤: ﴿ هُو اللَّهُ الخالقُ البارئُ المصوِّرُ، لَهُ الأسماءُ الحُسنَىٰ ﴾.

كما جاء منه الفعل المضارع في آية الحديد ٢٢:

﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي الأرضِ ولا فِي أَنفُسِكُم إلا فِي كِتَابٍ مِن قَبْلِ أَن نَبْرَأَهَا، إِنَّ ذَلْكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ ﴾.

ومن غير المهموز، جاءت ﴿البرِية﴾ مرتين في آيتي البينة:

﴿ إِنَّ الذينَ كَفَرُوا مِن أَهُلِ الكِتَابِ والمشْركِينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدينَ فِيهَا أُولَائِكَ هُم خيرُ أُولَائِكَ هُم خيرُ البَّرِيَة \* إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وعَمِلُوا الصَّالحَاتِ أُولَائِكَ هُم خيرُ البَريَّة ﴾.

وفي غير معنى الخلق جاءت المادة في البراءة والتبرؤ والتبرئة ومادة (برأ) في مقاييس اللغة أصلان إليهما ترجع فروع الباب: أحدهما الخلق يقال برأ الله الخلق، والبارئ جل ثناؤه. والآخر التباعد من الشيء ومزايلته (المقاييس ٢٣٦/١).

<sup>(</sup>١) تُبع الحِميرى، من ملوك اليمن مستهل عصر المبعث. والبيت من ثلاثة أبيات له مشهورة في دلائل المبعث. خبره بتفصيل في السيرة النبوية، ومعها الأبيات في (الروض الأنف ٥٠/١) وفي تفسير أبي حيان لآية الدخان: ﴿ أُمُمْ خَيْرٌ أُمْ قُومٌ تُبْعٍ﴾.

وتفسير البارئ في المسألة، بالخالق يبدو قريبًا. وقاله الطبرى في تأويله: أى إلى خالقكم. وهو من برأ الله الخلق يبرؤه فهو بارئ، والبرية الخلق فعيلة بمعنى مفعولة غير أنها لا تهمز..» لولا أن آية الحشر جمعت بين «الخالق البارئ المصور» ثم إن فعل الخلق يجيء في القرآن مسندًا إلى الله تعالى في أكثر من ماثة وستين موضعا، ومعها «خلق الله» «وخلق الرحمن»، سبحانه «خالق كل شيء» «هل من خالق غير الله» ﴿إن ربك هو الخلاق العليم﴾ ﴿بلى وهو الخلاق العليم﴾ فهل من فرق دلالة بين الخالق البارئ؟

ذكر (الراغب، أن (الباري، خُصُّ بوصفه تعالى.

والزنخشرى فسر « الخالق البارئ » في آية الحشر فقال: الخالق، المقدر لما يوجده، البارئ: المميّز بعضه عن بعض بالأشكال المختلفة.

شله في (البحر المحيط) لأبي حيان.

رفهب «ابن الأثير» إلى وجه آخر في الفرق بين الخالق والبارئ، قال: في أسهاء الله تعالى البارئ. وهو الذي خلق الخلق لا عن مثال. ولهذه اللفظة من الاختصاص بخلق الحيوان، ما ليس لها بغيره من المخلوقات، وقلها تستعمل في غير الحيوان، فيقال: برأ الله النسمة، وخلق السماوات والأرض (النهاية).

وهذا الوجه الدقيق من التمييز بين الخالق والبارئ هو ما يؤنس إليه استقراء ما في القرآن من آياتهما، وتدبر سياقها: فالخلق شامل لكل شيء، سبحانه خلق السموات والأرض وما بينهما. وكلمة «بارثكم» الخطاب فيها لقوم موسى، و «البرية» في آيتيها بسورة البينة، متعلقة بالكفار والمؤمنين: شر البرية وخير البرية.

لكن آية الحديد، يتعلق فيها الفعل «نبرأها» بما أصابكم من مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم، أعنى أنها في غير الحيوان. ولعل ابن الأثير نظر إليها فاحترز من التعميم والإطلاق في (برأ) بقوله: وقلما تستعمل في غير الحيوان. والله أعلم.

### ۱۸۲ - ﴿رَيْبِ﴾:

وسأل ابن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿لاريب فيه﴾.

فقال ابن عباس: لا شك فيه. وشاهده قول عبدالله بن الزَّبَّعْرى:

ليس في الحق يا أمامة رَبُّبُ إنها الريبُ ما يقولُ الكذوبُ (تق، ك، ط)

= الكلمة جاءت في ﴿الكتاب لا ربب فِيهِ ﴾ بآيات البقرة ٢ ويونس٣٧ والسجدة ٢ .

وفي ﴿يوم القيامة لاريبَ فيه﴾ بآيات: آل عمران ٩، ٢٥ والنساء ٨٧ والأنعام ١٢، والشورى ٧، والجاثية ٢٦.

﴿ وَجِعَلَ لَمُمْ أَجَلًا لَا رَيْبَ فِيهِ ﴾ بآية الإسراء ٩٩.

و ﴿ الساعة لا ريب فيها ﴾ بآيات: الكهف ٢١ والحج ٧، وغافر ٥٩ والجاثية .٣٣

وَجِاءَ ﴿ وَيِبِ ﴾ غير منفى ، في آيات :

البقرة ٢٣ ١٠ : ﴿ وَإِنْ كُنْتُم فِي زَبْبٍ مِمَّا نَزُلْنَا عَلَى عَبْدِنَا ﴾.

الحج ٥ : ﴿ أَنِّي رَبِّي مِنَ البَّمْثُ ﴾.

الطور ٣٠ : ﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعَرُ نَدَرُكُمَ بِهُ رَيْبُ الْمِنُونَ ﴾.

ومعها: ﴿ فِي ربِيهِم يَسْرِدُونَ ﴾ بِآيَةُ التَّوَيَّةُ ٥٤٤ ﴿ رَبِيَّةٌ فِي قُلُومِهُم ﴾ بالتوية ١١٠.

ومن المادة جاء الفعل من الارتباب تسع مرات، وأسم الفاعل فرسوف مرتابكه بأية غافر ٣، و فإمُريب، سبع مرات.

 وقد يبدو تفسير الريب بالشك قريبً ، لولا أن البيان الفرآئي أي بالريس وصفًا لشك في وشك مريب، ست مرات، قلفت ناك إلى غرقه بن اللفظين لا يترادفان ، لأن الشيء لا يوصف بتفسه. وفى تأويل الطبرى لقوله تعالى: ﴿إنهم كانوا فى شك مريب﴾: مريب موجب لصاحبه ما يريبه من مكروه، من قولهم أراب الرجل أتى ريبةً وركب فاحشة، كها قال الراجز:

ياقوم مالى وأبا ذؤيب كنتُ إذا أتيته من غيب يشم عطفى ويبز ثوب كأغا أريبه بريب وذكر «الراغب» فى الريب معنى التوهم كما ذكر التشكك. قال: الريب أن تتوهم بالشيء أمرًا فينكشف عما تتوهمه، ولذا قال تعالى: ﴿لا ريب فيه والإرابة إن تتوهم ﴿إن كنتم فى ريب من البعث وقوله: ﴿ريب المنون لا أنه مشكك فى كونه، بل من حيث تشكك فى وقت حصوله. فالإنسان أبدًا فى ريب المنون من جهة وقته لا من جهة كونه. والارتياب يجرى مجرى الإرابة. وريب الدهر صرفه، لما يُتوهم فيه من المكر، والريبة اسم من الريب، أى تدل على دغل وقلة يقين المفردات).

وقال القرطبى: «لا ريب فيه، نفى عام ولذلك نصب الريب وفى الريب ثلاثة معان: أحدهما الشك ومنه قول ابن الزبعرى/البيت. وثانيهما التهمة ومنه قول جيل:

بُثينةً قالت ياجميل أربتني فقلت كلانا، يابثَينَ، مريبُ وثالثها الحاجة، قال كعب بن مالك الأنصارى: \* قضينا من تهامة كل ريب \*

فى (مقاييس اللغة) ريب: أصل يدل على شك، أو شك وخوف. . تقول: رابنى هذا الأمر، إذا أدخل عليك شكا وخوفا. . . وريب الدهر صروفه، والقياس واحد.

وقال «ابن الأثير» في الريب: هو بمعنى الشك. وقيل هو الشك مع التهمة، يقال: رابني الشيء وأرابني بمعنى شككنى. وقيل أرابني كذا، أي شككنى وأوهمنى الريبة، فإذا استيقنت - يعنى من الاتهام - قلت: رابني، بغير ألف (النهاية) وعند «أبي هلال العسكري» في الفرق بين الارتياب والشك: أن الإعجاز البياني للقرآن

الارتياب شك مع تهمة، وعَرَّفَ الشكُّ بأنه استواء الطرفين (الفروق اللغوية).

١٨٣ - ﴿ خَتَمَ آللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ ﴾

وسأل ابن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَىٰ قُلُومِهِمْ﴾.

فقال ابن عباس: طبع عليها، واستشهد بقول الأعشى: وصهباء طاف يهدويها فأبرزها، وعَليها خَتَمْ (١) (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية البقرة ٧، في الذين كفروا:

﴿ خَتَمَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِم وَعَلَىٰ سَمْعِهِم ، وَعَلَىٰ أَبْصَادِهم غِشَاوةً وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظيمٌ ﴾

ومعها آيتا:

الأنعام ٤٦ : ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُم إِنْ أَخَذَ اللَّهُ سَمْعَكُم وَأَبْصَارَكُم وَخَتَمَ عَلَى قَلَى اللَّهِ يَأْتِيكُمْ بِهِ ﴾ . قُلُوبكُم مَنْ إِلٰهٌ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُمْ بِهِ ﴾ .

والجاثية ٢٣ : ﴿ أَفَرَائِتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهُهُ هَوَاهُ وأَضَلَّهُ الله عَلَىٰ عِلمٍ وَخَتَمَ عَلَىٰ سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِهِ غِشَاوةً، فَمَن يَهْدِيهِ مِن بَعْد اللَّهِ، أَفَلاَ تَذَكَّرُونَ ﴾.

ومن المادة جاء الفعل الثلاثي مضارعًا في آيتي : يس٦٥ ﴿نختم على أفواههم﴾ والشورى ٢٤ : ﴿يختم على أفواههم﴾

و ﴿رَسُولُ اللهِ وَخَاتُمُ النَّبِينَ﴾ في الأحزاب ٤٠.

ومختوم وختام في آيتي المطففين في نعيم أصحاب الجنة:

﴿ يُسْقَوْنَ مِنَ رَحِيتٍ مَخْتُومٍ \* خِتَامُهُ مَسَكُ، وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ المَتَنَافِسُونَ ﴾.

<sup>(</sup>١) ديوان الأعشى: (٢٩) والمحبر لابن حبيب: (٣٢١).

وتأويلها فى المسألة: طبع على قلوبهم، نحو ما قاله الطبرى فى تأويله. وعلى ما يبدو من وضوحه وقربه، فيه أن البيان القرآنى استعمل الطبع على القلب والقلوب، فى إحدى عشرة آية، سياقها جميعاً فيها يطبع الله على قلوب الكفار والمنافقين والمعتدين، وكل متكبر جبار.

ولا يبعد عنه سياق آيات الختم على القلب والقلوب، لكن الكلمة جاءت على أصل معناها القريب في ﴿ حيق محتوم . ختامه مسك ﴾ وفي ﴿ خاتم النبيين ﴾ فلعل في الحتم على القلوب دلالة الإغلاق وغاية الإقفال، منقولا إليها من قولهم : ختم الكتاب أنهاه، والأمور بخواتيمها، والله أعلم.

وواضح أن الختم على القلوب، لا يراد به أصل معناه، وإنما هو كناية عن رسوخ الغفلة والضلال، وراء معناه القريب فى الختم. وكذلك الطبع على القلوب كناية عن الدمغ.

ونقل «الراغب» قول من ذهبوا فيه إلى أن المعنى القريب من الحتم هو المراد أى: يجعل الله ختها على قلُوب الكفار، ليكون دلالة للملائكة على كفرهم.

ثم رده، بقوله: وليس ذلك بشيء، فإن هذه الكناية إن كانت محسوسة، فمن حقها أن يدركها أصحاب التشريح؛ وإن كانت معقولة غير محسوسة، فالملائكة باطلاعها على اعتقاداتهم مستغنية عن الاستدلال (المفردات).

يعنى: الاستدلال على كفر الكافرين بعلامة حسية، ختها على قلوبهم.

#### \* \* \*

### ١٨٤ - ﴿صَفْوَانَ ﴾ :

وسأله ابن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿صفوان﴾.

فقال: الحجر الأملس. واستشهد بقول أوس بن حجر:

على ظهرِ صفوانٍ كأن مُتونَه عللنَ بـدُهْنٍ يـزلقُ المتنــزلا<sup>(١)</sup> (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية البقرة ٢٦٤:

﴿ يِاْ يِهِا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُبْطِلُوا صَدَقَاتُكُم بِالمِن وَالأَذَىٰ كَالَّذِى يُنْفَقُ مَالَهُ رِثَاءَ النَّاسِ وَلاَ يُؤْمِنُ بالله وَاليَومِ الآخِرِ، فَمَثَلُهُ كَمَثُل صَفُوانٍ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْداً، لَا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُوا، واللَّهُ لَا يَهْدِى القَوْمَ الكَافِرِينَ ﴾.

وحيدة الصيغة في القرآن.

والصفوانُ قيل واحدة صفوانة، وقيل هو واحد الصَّفِيِّ. وقد جاء من مادته في القرآن الكريم، الفعل «أصفاكم» مرتين، وفعل الاصطفاء ماضياً ومضارعًا اثنتي عشرة مرة، واسم المفعولين ﴿المصطفين الأخيار﴾ و﴿عسل مصفّى﴾ و﴿الصفا والمروة﴾.

وسبق فى المسألة (١٢٩) تأويل قوله تعالى: ﴿صَلْدا﴾ بالحجر الأملس، فكان تأويل الآية عنده: كمثل حجرٍ أملس أصابه طَلَّ فتركه حجراً أملس. ولا يبدو قُريبا.

وذهب الراغب في صفا، إلى أن أصل الصفاء خلوص الشيء من الشوب. ومنه الصفا للحجارة الصافية. ثم قال: والصفوان كالصفا، الواحدة صفوانة، قال تعالى -: ﴿صفوان عليه تراب﴾ ويقال: يوم صفوان، صافى الشمس شديد البرد. (المفردات).

وتذكر المعاجم في صفوانٍ: الحجر الصلد الضخم لا ينبت وقالوا: أصفت الدجاجة إذا انقطع بيضها، وأصفى الرجل من كذا: خلا، وأصفى الشاعر:

<sup>(</sup>١) من (ك، ط) وفى مطِبوعة (تق): [غُلِلْنَ].

وفي شعراء النصرانية ٧٩٥/٤: عللن بدهن يزنق المتنزلا \*

انقطع لم يقل شعرًا، والصوافى الأراضى جلا عنها أهلها فخلت من مالك، والضياع يستخلصها السلطان لخاصته. ومنه جاء الصفو والصفاء لما خلا من شائبة تكدره، والاصطفاء لمن تتخذه صفياً، والصفوة: الخلاصة النقية.

وفى تأويل الآية قال ابن قتيبة: يريد سبحانه أنه مَحق كسبهَم فلم يقدروا عليه حين حاجتهم إليه، كما أذهب المطر التراب عن الصفا ولم يوافق فى الصفا منبتا. وقال الطبرى بعد ذكر اشتقاق الكلمة: والصفوان هو الصفا وهى الحجارة المُلس، والصلد من الحجارة الصلب والذى لا ينبت شيئا من نبات ولا غيره، وهو من الأرض ما لا ينبت فيه شيء..» وانظر (المقاييس: صفو)

\* \* \*

### ١٨٥ - ﴿صِرُّ ﴾:

وسأله ابن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿ رَبِّح فَيُهَا صِرُّ ﴾.

فقال: برد، واستشهد بقول نابغة بني ذبيان:

لا يَبْرَمُون إذا ما الأرضُ جَلَّلها صِرِّ الشتاءِ من الإِ عَالِ كالأدمَ (١) (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية آل عمران ١١٧، في الذين كفروا:

﴿ مَثُلُ مَا يُنْفَقُونَ فِي هَاذِهِ الحَياةِ الدُنْيَا كَمَثلِ رِيحٍ فِيهَا صِرٌ أَصَابَتْ حَرْثَ قَوْمٍ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُم فَأَهْلِكُنَّهُ، ومَا ظَلَمهمُ اللَّهُ وَلَاكِنْ أَنفُسَهُم يَظْلِمُونَ ﴿ .

وحيدة الصيغة. ومعها المضاعف: صرصر، ثلاث مرات، صفة للربح التي أهلكت عاداً في:

الحاقة ٦ : ﴿وَأَمَّا عَادُ فَأَهْلِكُوا بِرِيحٍ صَرْصِرٍ عَاتِيةٍ﴾.

<sup>(</sup>۱) يمدح بنى غسان حين ارتحل عنهم راجعا إلى النعمان. ورواية الديوان: لا يسرمون إذا ما الأفق جلله صر الشتاء من الإمحال كالأدم وفي شعراء النصرانية: \* برد الشتاء \* وليس محل الشاهد.

فُصلت ١٦ : ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلِيهِم رِيحاً صَرْصَراً فِي أَيَّام نَحِساتٍ ﴾.

القمر ١٩ ٪ ﴿ كَذَّبَتْ عَادٌ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرٍ ۞ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِم

رِيحاً صَرْصَرًا فِي يومِ نَحْسٍ مُسْتَمِرُۗ﴾.

و ﴿ صَرِةَ ﴾ في آية الذاريات، في قصة إبراهيم: ﴿ فَأَقْبَلَتِ امرأَتُهُ فِي صَرَّةٍ فَصَدَّتُ وَجُهَهَا وَقَالَتْ عَجُوزٌ عَقَيم ﴾ ٢٩.

ومن المادة، جاء الفعل من الإصرار أربع مرات.

تاويله في المسألة بالبرد، فيه أن القرآن استعمل ﴿بردًا﴾ في آيتي:

الأنبياء ٦٩ : ﴿قُلنا يا نازُ كوني بَرْدًا وسَلامًا عَلَىٰ إِبراهيمَ ﴾.

والنبا ٢٤ ٪ ﴿لا يذوقون فيها بَردًا ولا شرابًا﴾

واسم الفاعل منه في ص٤٢: «هذا مُغْتَسَلُ بارد».

والواقعة ٤٤ : ﴿وَظُلُّ مَن يَحْمُوم \* لا باردٍ ولا كريم﴾.

واضح أن البرد فيها نقيض الحر.

فهل يكون الصُّر نقيض الحر، كالبرد؟

فى تأويل الطبرى: وأما الصر فإنه شدة البرد، وذلك بعصوف من الشمال. وبنحوه قال أهل التأويل: ثم أسند عن ابن عباس وقتادة أنه برد شديد زمهرير.

## وعن ابن عباس أيضا وغيره: البرد...

يبدو أن الشدة ملحوظة فى الصرّ، كما هى ملحوظة فى الإصرار أى التشدد فى التمسك بالشيء، والصرة الشدة من الكرب والحرب، والصيحة من شدة الألم والكرب، والصرير عزيف الربح وأشد الصياح.

ولعل أصل استعمّاله في الصَّرَار: الرباط يُشدُّ على ضرع الناقة ليحبس لبنها فيجتمع، وفي الصرَّة تشد على الدراهم وشبهها. وحس الانكماش والتقبض، ملازم لشدة البرد. وقولهم: صرورة، للرجل لا يحج ولا يترُوج، فيه دلالة العسر

والشدة. وانظر فيه (مقاييس اللغة: صر) -٢٨٢/٣-

وقد رد «الراغب» المادة إلى الشدة، وذكر «ابن الأثير» فيه الحبس والمنع والجمع والشد، قال في حديث «لا صرورة في الإسلام»: التبتل وترك النكاح كالرهبان، وهو أيضًا الذي لم يحج. وأصله من الحبس والمنع. وأصل الصر: الجمع والشد، من الصرار رباط ضرع الناقة كي يحبس لبنها فيتجمع (النهاية). وعند القرطبي أن أصله الصرير الذي هو الصوت فهو صوت الربح الشديدة.

\* \* \*

## ١٨٦ - ﴿ تُبَوِّيُ ﴾ :

وسأل نافع عن قوله تعالى: ﴿تبوى المؤمنين مقاعد للقتال﴾.

فقال: توطن المؤمنين. واستشهد بقول الأعشى:

وما بوأ السرحنُ بيتَك منسؤلا بأجياد غربيٌّ الفَنَا والمحرم (١)

الكلمة من آية آل عمران ١٢١، والخطاب فيها للرسول عليه الصلاة والسلام:

﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِن أَهْلِكَ تُبَوِّئُ المؤمِنينَ مَقاعِدَ لِلِقَتَالِ ، واللَّهُ سَميعٌ عَلِيمٌ ﴾ . ومعها آيات :

النحل ٤١ : ﴿وَالذِّينَ هَاجَرُوا فِي الله مِن بَعْد مَا ظُلِمُوا لَنُبَوتُنُّهُم فِي الله مِن بَعْد مَا ظُلِمُوا لَنُبَوتُنُّهُم فِي النحل ٤١ الدنيا حسنة. ﴾ ومُعها آية العنكبوت ٥٨

<sup>(</sup>١) في مطبوعة (تق): بأجياد غزى الفنا والمحرم ٠

وفي (ك، ط): غربي الفناء المحرم. ورواية الديوان مع البيت قبله:

فياأنت من أهل الحجون ولا الصفا ولا لك حتى الشرب من ماء زمزم ولا بوأ الرحن بيتك في العبلا بأجياد غيري الصفا والمحسرم

وفي شمواء النصرانية ٣٧٧/٣: ولاجعل الرحمن ﴿ وَفِي البِحرِ المحيط:

ومابوأ السرحن بيتك منسزلا بشرقي أجيباد الضفا والمحرم

الزمر ٧٤ : ﴿ وَأُورَقَنَا الأَرْضَ نَتَبُوّا مِنِ الجَنَّةِ حَيْثُ نَشَاءُ ﴾

يونِس ٩٣ ٪ ﴿وَلَقَدْ بَوَّانَا بَنِي إِسْرَائِيلَ مُبوأً صِدْقِ﴾ والحج ٢٦٪

والأعراف ٧٤.

يوسف ٥٦ : ﴿وَكَذَلُكَ مَكَّنَّا لِيوسُف فِي الأَرْضِ يَتَبِوأَ مِنهَا حِيثٍ يَشَاءُ﴾

يونس ٨٧ : ﴿وَإِوْجَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ وَأَخِيهِ أَنْ تَبَوُّءَا لِقُومِكُمَا بِمَصْرَ

بيوتًا﴾.

الحشر ٩ : ﴿ وَالذِّينَ تَبُوُّ وَالْإِيمَانَ مِنْ قَبِّلِهِم يُحَبُّونَ مِنْ هَاجِرَ

إليهم

ومن الثلاثى (باء) جاء الفعل ماضيا خمس مرات، ومضارعًا (تبوء) تسعًا وعشرين مرة، كلها في المعنوى من البوء برضوان الله، أو بسخطه وغضبه، والبوء بالإثم.

تأويله في المسالة: توطن. وليس في القرآن منه سوى آية براءة ﴿لقد نصركم الله في مواطن كثيرة ﴾ - ٢٥.

وفى اللغة: تبوأ المكانَ حلَّه وأقام، والمباءة المنزل كالبيئة، وبيت النحل فى الجبل، ومتبوأ الولد من الرحم. وهم بواء أى سواء أكفاء. وباء بالدُنب وبالدم أقر به والتزمه (ص، ل، ق) وبوأك الله مبواً صدق. وتبوأ فلان منزلا طيبا، وأباء الله عليك نَعًا لا يسعها المراح. وبوأت الرمح سددته (س).

وفى تأويل «تبوئ المؤمنين مقاعد للقتال» قال أبو عبيدة فى المجاز: متخدًا لهم مصافً، ونحوه فى تفسير القرطبي وأبي حيان.

وفى تفسير البخارى باب ﴿والذين تبوأوا الدار والإيمان﴾ أخرج عن عمر رضى الله عنه، قال: «وأوصى الخليفة بالمهاجرين الأولين أن يقر لهم حقهم. وأوصى الخليفة بالانصار الذين تبوأوا الدار والإيمان من قبل أن يهاجر النبى صلى الله عليه وسلم، أن يقبل من عسنهم ويعفو عن مسيئهم».

وفى الغريبين للهروى (باب الباء مع الواو) والمبوأ المنزل الملزوم، وأرض مَبَاءة منزولة مألوفة.. وقوله تعالى: ﴿والذين تبوأوا الدار والإيمان﴾ أى أقروها مسكنا وقوله: ﴿نبول من الجنة حيث نشاء﴾ أى نتخذ منها منازل.. وقوله: ﴿تبوى المؤمنين مقاعد للقتال﴾ أى تنزلهم مراكزهم ومصافهم للحرب: الميمنة والميسرة والقلب والطلائع والكمين (٢١٥/١).

يبدو أن التمكن من المنزل الملائم والموقع المنيع، ملحوظ في الدلالة من حيث يُنزل النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه المؤمنين رضى الله عنهم، في منازلهم التي يراها آمن لهم وأمنع، ويراهم كفئا لها بواء، والله أعلم.

\* \* \*

## ١٨٧ - ﴿رِبِيُّونَ﴾ :

وسأل نافع بن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿رَبُّيُونَ﴾.

فقال ابن عباس: جموع كثيرة. ولما سأله ابن الأزرق: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم أما سمعت قول حسان:

وإذا معشرٌ تجافَوا عن القصد حد حملنا عليهم ربيًا(١)

= الكلمة من آية آل عمران ١٤٦:

﴿ وَكَأَيِّنَ مِّن نَّبِي قَاتَلَ مَعَهُ رِبَّيُون كَثِيرٌ فِما وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَمَا ضَعُفُوا وَمَا اسْتَكَانُوا، واللَّهُ يُحِبُ الصَّابِرِينَ ﴾.

﴿رِبِيُون﴾ جمع رِبِي، ذكرها ابن فارس في مادة (رب) وأول أصولها: إصلاح الشيء والقيام عليه، ومنه الرب، والربي العارف بالرب، والربيبة والربيب

<sup>(</sup>١) من (تق) وفي (ك، ط): مِلنا عليهم ربيا.

وفي شواهد القرطبي للآية :

وإذا معشر تجافوا عن الحق حملنا عليهمٌ ربِّيا/لحسان. ولم أجده في ديوانه.

والرابّ... ثم ذكر للمادة أصلين آخرين ملازمين للأصل الأول، وقال: ومتى أُنعِمَ النظر كان الباب كله قياسا واحدًا (المقاييس ٣٨١/٢).

وتأويلها فى المسألة بجموع كثيرة، قاله أبو عبيدة فى (مجاز القرآن) والراجح أن : كثيرة، مأخوذة من «ربيون كثير» وقال الفراء فى معنى الكلمة بآية آل عمران: الربيون الألوف. وعن الزجاج أنهم الأتقياء الصبر، ودوى عن الحسن البصرى. وقيل هم أتباع الأنبياء - الخاصة منهم - وقيل: وذراؤهم. واحدهم ربيًا \* أى حملة رجل واحد.

وفى تأويل الطبرى، بعد ذكر القراءات فيها قال: وأما الربيون، فإن أهل العربية اختلفوا فى معناه فقال بعض نحويى البصرة: هم الذين يعبدون الرب، واحدهم ربّ، وقال بعض الكوفيين: لوكانوا كذلك لكانوا (ربيون) ولكنهم العلماء والجماعة الكثيرة، واحدهم ربّ. واختلف أهل التأويل كذلك فى معناه، فقال بعضهم ما ذُكر، وأسند عن ابن عباس وغيره: علماء كثير، وقيل الأتباع. وقيل الربانيون الولاة والربيون الرعية.

وحكى القرطبي عن الخليل، قال: الرّبي الواحد من العباد الذين صبروا مع الأنبياء، وهم الربانيون نسبوا إلى التأله ومعرفة الربوبية لله تعالى. والله أعلم.

والربيون في الآية مع الأنبياء قبل خاتمهم عليهم السلام على وجه الاختصاص فلعله تمييز لهم عن الربائب لعامة من يربيهم كافلوهم ومنه في القرآن: فوربائبكم اللاق في حجوركم مع ملحظ مشترك من أصل الدلالة فهم أشبه بالصحابة في المصطلح الإسلامي. والله أعلم.

## ١٨٨ - ﴿غُمَصَةٍ﴾:

وسأله ابن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿مُحمَّصة﴾.

فقال: مجاعة. وشاهده قول الأعشى:

تبيتون فى المشتى مِلاءً بطونُكم وجاراتُكم غَرْثَى يَبِتنَ خمائِصا<sup>(۱)</sup> (تق، ك، ط) وفى (وق) قال: الجوع، قال فيه الأعشى/البيت

= الكلمة من آيتي:

المائدة ٣

: ﴿ حُرِّمَتْ عَانِيكُمُ المَيْتَةُ وَالدَمُ ولَحَمُ الْخِنزِيرِ وَمَا أَهِلَّ لِغيرِ اللَّهِ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوقُوذَةُ وَالمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكَلَ النَّهُ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوقُوذَةُ وَالمُتَردِّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلاَّ مَا ذَكَيْتُمُ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَأَن تَسْتَقْسِمُوا السَّبُعُ إِلاَّ مَا ذَكِيتُمُ فِسْقُ، اليومَ يَشِسَ الذِينَ كَفَرُوا مِن دِينِكُم فلا تَخْشُوهِم وَاخْشُونِ، اليومَ يَشِسَ الذِينَ كَفَرُوا مِن دِينكُم فلا تَخْشُوهم وَاخْشُونِ، اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمُ الإسلامَ دِينًا، وأَتَممْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتَى، وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ دِينًا، فَمَن اضْطُرٌ فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لإِثْمٍ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورً رَحِيمٌ ﴾.

والتوبة ١٢٠

: ﴿ مَا كَانَ لِأَهْلِ الْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلَهُم مِنَ الأَعْرابِ أَن يَتَخَلِّقُوا عَن رَسُولِ اللهِ ولا يَرْغَبُوا بِانْفسِهِمْ عَن نَفْسِهِ، ذَلكَ بانَّهُم لا يُصِيبُهُمْ ظَمَا وَلا نَصَبُ ولا مَحْمَصَةً فِي سبيلِ اللهِ وَلا يَطنُون مَوْطِئاً يَفِيظُ الكفارَ ولا يَنَالُونَ مِنْ عَدُوِّ نَيْلاً إلا كُتِبَ لَهُم بِهِ عَمَلُ صَالِحٌ، إِنَّ اللهَ لا يُضيعُ عَدُوِّ نَيْلاً إلا كُتِبَ لَهُم بِهِ عَمَلُ صَالِحٌ، إِنَّ اللهَ لا يُضيعُ أَجْرَ المُحسنينَ. ﴾

<sup>(</sup>١) في (تق): وجاراتكم سُغُبٌ. ﴿ وما هنامن (وق، ك، ط) وهي رواية الديوان.

وابن قتيبة في عيون الأحبار ١٦١/٣ ومقاييس اللغة ٢١٩/٢ ومثلها في شعراء الجاهلية (النصرانية ٣٦٣/٣) وشواهد الطبرى والقرطبي لآية الماثلة.

وحيدة الصيغة وليس في القرآن من مادتها، غيرها في الآيتين.

الرواية فى تأويلها فى المسألة بالمجاعة، وفى الرواية الأخرى بالجوع. وقد ورد الجوع معرفة ونكرة فى غير حكم الإباحة للمضطر فى محمصة، أو معاناة محمصة فى سبيل الله (آيات البقرة ١٥٥، النحل ١١٢، الغاشية ٧، قريش ٤) ومعها الفعل المضارع فى آية طه ١١٨ خطابا لآدم عليه السلام فى الجنة: ﴿إِنَّ لَكَ أَلاَّ تَجُوعَ فِيها وَلاَ تَعْرَى﴾.

والخمصُ في اللغة ضمور البطن، ونقل إلى ضمورها من فرط السغب والهزال.

وأما الجوع فالمسلم يجوع في الصيام ولا يُبطِل صيامَه بطعام حلال. وأثمة الفقه وعلماء الأحكام وإن اختلفوا في حكم الضرورة لِمَخمَصةٍ، فالإباحة عند الاضطرار، كأنْ يتعين أن تمسك رمق المسلم، ومقدار الضرورة عندهم مقيد بعدم الفوت لمن أشفى على الموت، إلى حالة وجود قوتٍ حلال، ما كان، ولو من خشاش الأرض.

وفى تأويل الطبرى لآية المائدة: هو من خمص البطون، أى اضطماره، وأظنه هو فى هذا الموضع، معنى به اضطماره من الجوع وشدة السغب، وقد يكون فى غير هذا الموضع خلقه لا من جوع وسغب. وشاهده فى معنى الآية، قول الأعشى للتبيتون فى المشتى/البيت. وفى آية براءة، التفت إلى قيدها فى الآية بمخمصة فى سبيل الله، يعنى فى إقامة دين الله ونصرته.

فليست مجاعة عامة يعز فيها القوت على المجاهدين والقاعدين، وعلى الكافرين..

ثم إن المجاعة أقرب إلى أن تفهم بدلالة العموم، كأن يصيب الناس قحط عام. والذي في آية المائدة، ليس من مجاعة عامة، وإنما هو مما يبلغ بالمؤمن جهد المخمصة حين لا يجد طعامًا غير ما حرم عليه أكله. فنفهم ضِمنًا أن الطعام قد يكون ميسورًا، لمن لا يتحرجون من أكل الميتة والدم ولحم الخنزير، إلى آخر ما عدّت الآية من الطعام المحرم على المؤمن، لا لمجاعة يعز فيها أي طعام.

وكذلك الأمر فيها يحتمله المجاهدون من أذى ومخصمة فى سبيل الله، وليس مما يصيبهم ويصيب سائر الناس، وفيهم القاعدون والكافرون، من وطأة قحط ومجاعة عامة.

من ثم يبقى لكلمة مخمصة، في الآيتين، دلالتها أصلا على ضمور البطن، يخشى منه الهلاك، وعلى مكابدة المسغبة في سبيل الله عز وجل، والله أعلم.

\*\*\*

#### ١٨٩ - ﴿يقترف ﴾ :

وسأله ابن الأزرق عن قوله تعالى: ﴿وليقترفوا ما هم مقترفون﴾.

فقال: ليكسبوا ما هم مكتسبون. وشاهده قول لبيد:

وإن (١) لآق ما أتيت وإنى لِمَا اقترفت نفسى على لَراهبُ (تق، ك، ط)

= الكلمة من آية الأنعام ١١٣:

﴿ وَكَذَٰلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًا شَيَاطِينَ الْإِنْسِ والجِنِّ يُوحِى بَعْضُهُمْ إلىٰ بَعْض زُخْرُفَ القَوْلِ غُرُورًا، وَلَوْشَاءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ، فَذَرْهُم وَمَا يَفْتَرُونَ \* وَلِتَصْغَىٰ إليْهِ أَفَيْدَةُ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بالآخِرَةِ وَلِيَرْضَوْهُ، وَلِيَقْتَرِفُوا مَا هُم مُقْتَرَفُونَ ﴾.

ومعها الفعل الماضي في آية التوبة ٢٤:

﴿ قُلْ إِن كَانَ آبَاؤكم وَأَبْنَاؤكم وإخْوَانُكم وأَزْواجُكُم وعَشِيرتُكُم وأَمُوالًا اقْترَفْتُموها وتجارَةً تَخْشَون كَسَادَهَا وَمَسَاكنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبُ إليكُم منَ الله ورَسُولِهِ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلهِ فَتَربَّصُوا حَتَّىٰ يأتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ، واللَّهُ لاَ يَهدِي القَوْمَ الفاسقين ﴾.

<sup>(</sup>١) من (تق) والديوان وفي (ك، ط): وإني لآت.

ووقع الشطر. الثاني في مطبوعة الديوان (متفرقات ٢٤٩) لما افستسرقت نسفسسي \*

والفعل المضارع في آيتي:

الشورى ٢٣ : ﴿وَمَن يَقتَرِفْ حَسَنَةً نَزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْنًا، إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ شَكُور﴾.

والأنعام ١٢٠ : ﴿وَذَرُوا ظَاهِرَ الْإِثْمَ وَبَاطِنَهُ، إِنَ الذَّينَ يَكْسِبُونَ الْإِثْمَ سَيُجْزَوْنَ بِما كَانُوا يَقْتَرِفُونَ﴾.

تأويلها فى المسألة بالكسب والاكتساب، قال نحوه الفراء فى معنى الكلمة: الاقتراف الكسب، تقول العرب: خرج فلان يقترف لأهله (معانى القرآن، سورة الأنعام).

وأسنده الطبرى مع الأقوال فى تأويل آية الأنعام، عن ابن عباس وغيره: فليكتسبوا ما هم مكتسبون. وبهذا التأويل، عن ابن عباس، بدأ القرطبى الأقوال فى تأويل الآية.

والكسب من معانى القرف، في المعاجم. وذكر «أبومسحل الأعراب» في (نوادره: ١١/١) يقرف ويقترف، في ست كلمات أخريات، بمعنى يكسب.

والكسب في القرآن كثير، جاء منه الفعل الثلاثي ماضيا ومضارعا، ثلاثا وستين مرة، بدلالة إسلامية على كسب الأعمال، أومايقرب أن يكون منها بسبب، في آية البقرة ٢٦٧ خطابًا للذين آمنوا: ﴿انْفِقُوا مِن طيّباتِ ماكسبتم﴾ وآية «المسد» في أبي لهب: ﴿ماأغني عنه ماله وما كسب﴾ ومعها الفعل الماضي من الخماسي، خمس مرات، اثنتان منها في آيات المواريث: ﴿للرجالِ نصيبٌ مما أكتسبوا، وللنساء نصيبٌ مما اكتسبوا، وللنساء نصيبٌ مما اكتسبن والثلاث الأخرى فيها (اكتسب، اكتسبت، اكتسبوا) من الأعمال.

فهل يترادف الأقتراف والاكتساب؟

الذى فى (مجاز القرآن، لأبى عبيدة الأنعام): مجاز الاقتراف القرفة والتهمة والادعاء. ويقال: يئسما اقترفت لنفسك، قال رؤبة:

أعيا اقتراف الكذب المقروف تقسوى التقي وعفسة العفيف

وهو من شواهد الطبرى والقرطبي، لقول من قال ان الاقتراف التهمة والادعاء.

وأدخل «ابن السكيت» القرف، في (باب التهمة، من تهذيب الألفاظ) قال: فلانٌ قِرفتي، أي تُهمتي وقارَف شيئا من الأمر، واقَعه.

وكذلك مال «أبوحيان» في (البحر المحيط) إلى تقييد الاقتراف، في آية الأنعام، بالأثام.

على أن «ابن فارس» فى (مقاييس اللغة) قال فى «ك س ب: أصل صحيح يدل على ابتغاء وطلب وإصابة. فالكسبُ من ذلك. ويقال: كسبَ أهلهَ خيرًا، وكسبتُ الرجلَ مالاً فكسب. وهذا مما جاء على: فعلتُه ففَعلَ».

وقال فى «قرف: أصل صحيح يدل على مخالطة الشيء والالتباس به وادِّراعِه. وأصل ذلك القَرفُ وهو كل قَشْرٍ. لأنه لباس ما عليه. ومن الباب: اقترف الشيء اكتسبه. وكأنه لابسَه وادَّرعه. ويُقرَف بكذا، يُرمَى به. ويقال للذى يُتَهم بالأمر: القِرفَة. يقول الرجل إذا ضاع له شيء: فلانُ قِرفتى. أى الذى أتَّهمه... وقارف فلان الخطيئة: خالطها.. والقَرف الوبا يكون بالبلد، كأنه شيء يصير مرضا لأهله كاللباس. وفي الحديث أن قوما شكوا وبا أرضهم، فقال صلى الله عليه وسلم -: (تحولوا، فإن من القرف التلف).

ونحوه، ما في أساس الزمخشري (قرف).

وتوجيه القرف والأقتراف عند «الراغب» أن الاقتراف بمعنى الاكتساب، إنما هو من قبيل الاستعارة. قال: «أصل القرف والاقتراف قَشْرُ اللحاء عن الشجر، والجلدة عن الجرح. واستعير للاكتساب حُسنى كان أوسوءى، قال - تعالى سيجزون بما كانوا يقترفون ﴿ وليقترفوا ما هم مقترفون ﴾ ﴿ وأموال اقترفتموها ﴾ والاقتراف في الإساءة أكثر استعمالا، ولهذا يقال: الاعتراف يزل الاقتراف. وقرفت فلانا بكذا، إذا عبته به واتهمته، وقد حُمِلَ على ذلك ﴿ وليقترفوا ماهم مقترفون ﴾ وفلان قرفتى، ورجل مُقرف: هجين. وقارف فلان أمرا، إذا تعاطى مقترفون ﴾ وفلان قرفتى، ورجل مُقرف: هجين. وقارف فلان أمرا، إذا تعاطى

ما يعاب به . » (المفردات)

وعلياء غريب الحديث، يذكرون المقارفة بمعنى المداناة والملابسة فى حديث الإفك: (إن كنت قارفتِ ذنبا) والقَرَف بمعنى الوبَأ، فى حديث الشكوى من قرف أرض وَبِئة: «فإن القَرَف من التلف» (مشارق الأنوار، والنهاية).

بهذا كله نستأنس لفهم فروق الدلالات بين الاقتراف والاكتساب.

الأصل فى القَرْف القَشر، ومنه: القِرفة، لحاء شجر معروف. وقرْفُ القرحة قَشْرُها. والقرف بالتحريك مداناة المرض وملابسته، ومنه الملابسة والمخالطة، وقارَف الذنب واقعَه، والأمرَ لابسه. فينقل إلى الاكتساب.

والكسب في أصل استعماله، للتجارة. ومنها نقل إلى الدلالة الإسلامية، في كسب الأعمال.

والله أعـــلـم.

#### خاستكة

وبعد فلعلى بهذه المحاولة فى خدمة الإعجاز البيانى ودراسة مسائل ابن الأزرق، قد أجبت عن سؤال لعدد من أبنائى طلاب الدراسات القرآنية العليا بجامعة القرويين: فيم كان إنكار ابن الأزرق على عبد الله بن عباس رضى الله عنها، مجلسه فى حرم الكعبة يفسر ما يُسأل عنه فى القرآن الكريم، وابن عباس حَبْرُ هذه الأمه ومن أعلم الصحابة بتفسير القرآن وأحفظهم لديوان العرب؟

من شعر الفصحى أخذ علماء اللغة شواهدهم لألفاظها وصيغها ومعانيها الحسية والمجازية، وما هو من تعدد لغات القبائل العربية، أو من الأضداد.

وبها استأنس أهل التأويل فى فهمهم لمعانى القرآن، مع التنبه لما يحتمل الشعر من ضرورات، وما يجوز عليه من آفات النقل. ومع التقدير لما جاء به القرآن الكريم من دلالات إسلامية لم تكن معروفة للعرب قبل نزوله.

ثم تبقى الكلمة القرآنية فوق ذلك دله، متفردة بجلالها وإعجازها، يعيى الفصحاء والعلماء أن يأتوا بكلمة من مثلها، تقوم مقامها في موضعها وسياقها.

من ثم كان تحرج صحابة كبار، كأبي بكر وعمر رضى الله عنها - وهما من أفصح قريش وأجل الصحابة باتفاق - من تأويل المتشابه والغريب من مفردات القرآن. وقد مر بنا في المسألة عن قوله تعالى: ﴿وَفَاكُهَ وَأَبًا﴾ أن أبا بكر سئل فيها فقال: أي سياء تظلني وأى أرض تقلني إن أنا قلت في كتاب الله بما لا أعلم ؟ وقرأ عمر الأية وقال: هذه الفاكهة عرفناها، فيا الأب؟ ثم رجع إلى نفسه فقال: إن هذا لهو التكلف «آمنا به كلٌ من عندِ ربّنا».

معتبرًا بقوله تعالى: ﴿هُو الذِي أَنزِل عليك الْكَتَابَ مِنهُ آيَاتُ عُكُمَاتُ هُنَّ أَمُّ الْكَتَابِ وَأَخَرُ مِتَشَابِهِ مِنهُ اللَّهِ الْكَتَابِ وَأَخَرُ مِتَشَابِهِ مِنهُ اللَّهِ اللَّهِ فَلْوَيْهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبِعُونَ مَا نَشَابُهُ مِنهُ ابتغاءَ الْكَتَابِ وَأَخْرُ مِتَشَابِهِمْ وَمَا يَعِلْمُ تَأْوِيلُهُ إِلَّا اللَّهُ وَالراسِخُونِ فِي المِلْمِ يَقُولُونَ آمِنا اللَّهُ وَالراسِخُونِ فِي المِلْمِ يَقُولُونَ آمِنا

به كلُّ من عندِ ربِّنا، وما يَذَّكُّرُ إلا أُولُو الألبابِ. ﴾

من علماء العربية من تحرجوا كذلك من تأويل المتشابه والغريب والأضداد. «كان الأصمعى وهو إمام، لا يفسر شيئا من غريب القرآن». وحُكى عنه أنه سئل عن معنى ﴿قد شغفها حبا﴾ فسكت وقال: هذا فى القرآن، ثم ذكر قول بعض العرب لقوم أرادوا بيع جارية لهم: «أتبيعونها وهى لكم شغاف؟» (البرهان فى علوم القرآن: معرفة غريبه).

وأبوحاتم السجستان، من أعلام البصريين علماء اللغة والقرآن - توفى حوالى سنة ٢٥٠ هـ - كان شديد التحرج من تأويل ما يكون من الأضداد فى القرآن، والضيق بمن تجاسروا على تأويلها بما عندهم من علم بالعربية. من ذلك على سبيل المثال، من كتابه (الأضداد):

(خاف): كان أبو عبيدة يقول: خاف من الخوف، ومن اليقين. وكان يقول فى قوله تعالى: ﴿فإن خفتم ألا تعدلوا﴾: يريد أيقنتم. ولا علم لى بهذا لأنه قرآن وإنما نحكيه عن رب العالمين، ولا ندرى لعله ليس كما يظن أبو عبيدة.

(عسعس): قال أبو عبيدة «والليل إذا عسعس»: أقبل ويقال: أدبر. وأنشد لعِلقة بن قرط التيمي، فجعله إقبالا:

مُدرَّعاتِ الليل لما عسعسا وادَّرعتْ منه بهيها حندسا

قال: زعموا أن ابن عباس رحمه الله، قال: عسعس، أدبر.

وقال الزبرقان في الإدبار:

وماءِ قديم عهدُه ما يُرى به سوى الطير قد باكرت ورد المغلّس ِ وديتُ بافراس ِ عِتَاقٍ وفتية فوارط في أعجاز ليل معسعس

قال أبو حاتم :

قد تقلد أبو عبيدة أمرا عظيها، ولا أظن ها هنا معنى أكثر من الاسوداد، عسمس: أظلم واسود، في جميع ما ذكر. وكل شيء من ذا الباب في القرآن فقو أيسر خطأً.

(أوزع): وقالوا، زعموا: أوزعنى به: أوْلَعْنِي به. وهذا معروف، وقالوا: أوزعته نهيته وكففته، قال طرَفة فى معنى الكف والمنع، من: وزعته أزعه: نَــزَعُ الجاهــلَ فى مجلسنــا فتـرى المجلِسَ فينا كــالحـرَمُ

ومنه قيل: يوزّعون. ومنه وزعة السلطان الذين يكفون عنه الناس. وفي الحديث «لابد للسلطان من وزّعة. وقال الذبياني:

على حين عاتبتُ المشيب على الصّبا وقلت اللّ تَصْعُ والشيبُ وازعُ (الأضداد لأبي حاتم السجستان)

وقد رأينا إنه ما من كلمة قرآنية فى (مسائل نافع بن الأزرق) إلا احتشد لها اللغويون والمفسرون وتعددت أقوالهم فى تأويلها، وبقيت على تفردها وإعجازها، يعييهم مجتمعين أن يأتوا بكلمة من مثلها تقوم مقامها.

قصارى ما يملكه أفقة علماء القرآن بالعربية، لغة الكتاب العربي المبين، هو جهد المحاولة للمح سر الدلالة للحرف القرآن، أو الكلمة والأسلوب على الوجه الذي جاء به في البيان المعجز. فإن يكن تفسير فعَلَى وجه الشرح والتقريب.

﴿ قُل لَّئِن آجْتَمَعَتِ الإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ مَا لَكُو الْمِثْلِ مَا لَكُو اللهِ اللهُ الل

صدق الله العظيم

# فهر ست

| صفحة |                                   |
|------|-----------------------------------|
| ٧    | الإهداء                           |
| ٩    | دليل                              |
| Ň    | فاتحة                             |
|      | الجزء الأول: الإعجاز البياني      |
|      | (0/- 7/1)                         |
| ۱۷   | مدخلمدخل                          |
| a.   | المبحث الأول                      |
|      | ۱ – المعجزة                       |
| ٤.   | المشركون والقرآن                  |
| ٤٧   | القرآن والشعر                     |
| ٥٤   | القرآن والمعجزات                  |
|      | ۲ – الجدل والتحدي                 |
| ٦.   | آيات الجدل                        |
| 77   | المعاجزة                          |
| 79   | تحدى الإنس والجن                  |
| ٧٤   | التحدي والإعجاز                   |
|      | ٣ - وجوه الإعجاز، والبيان القرآني |
| ۸٠   | عجز العرب الفصحاء                 |
| λY   | الإعجاز بالصَّرْفة                |

| صفحا |                                              |
|------|----------------------------------------------|
| ۹.   | الإعجاز بالقيم والمثل والأحكام               |
| 91   | الإعجاز بالإخبار عن غيب                      |
| 9 ٤  | الإعجاز البلاغي                              |
|      | ٤ - عُلَّماء السلف والإعجاز البياني          |
| 99   | خطوات على الطريق                             |
| ١    | محاولات مبكرة                                |
| ١    | الخطَّابي في: بيان إعجاز القرآن              |
| ١٠٤  | الرماني في: النكت في إعجاز القرآن            |
| ١.٧  | القاضي عبد الجبار في: المغنى                 |
| ١١.  | الباقلاني في: إعجاز القرآن                   |
| ۱۲۰  | الجرجاني في: الشافية                         |
| ۱۲۱  | الجرجاني في: دلائل الإعجاز                   |
| 149  | المتأخرون بعدهم                              |
|      | المبحث الثانى: محاولة في فهم الإعجاز البياني |
|      | ١ - فواتح السور، وسرّ الحرف                  |
| 127  | أقوال السلف في الفواتح                       |
| 124  | اسم الله الأعظم، أو الأسباء الحسنى           |
| 124  | أساء للسُّور                                 |
| 122  | أصوات للتنبيه                                |
| 160  | من حروف الجمل، حساب أبي جاد                  |
| ١٥٠  | من المتشابه                                  |
| 101  | الاحتجاج للمعجزة                             |
| 100  | القرآن المعجز من حروف العربية                |
|      | إضافة إلى جهد السلف                          |
|      |                                              |

استقراء سور الفواتح على ترتيب النزول:

| ٧٠٢  |                                           |
|------|-------------------------------------------|
| صفحة |                                           |
| 104  | الفواتح مع آيات الجدل والاحتجاج           |
| ۸۲۷  | الفواتح مع آيات التحدي والمعاجزة          |
| ۱۷۸  | انتهاء الفواتح، بعد حسم الجدل في المعجزة  |
| ۱٧٩  | خلاصة الاستقراء                           |
|      | من أسرار حروف قرآنية                      |
|      | ● حروف أولوها على تقدير حرف زائد:         |
| ۱۸۱  | الباء في خبر «ما» و «ليس»                 |
| 191  | «لا النافية» مع القسم                     |
|      | <ul> <li>◄ حروف قدروها محذوفة:</li> </ul> |
| 198  | لا « تفتأ » كا                            |
| 198  | لا «يطيقونه»                              |
| 199  | «لا يستأذنك»                              |
|      | ● حروف أولوها بحروف غيرها:                |
| ۲.۲  | «عن صلاتهم ساهون»                         |
| ۲٠٣  | «ثم كان من الذين آمنوا»                   |
| 7.7  | «مثنى وثلاث ورباع»                        |
|      | ٢ - دلالات الألفاظ، وسِرُّ الكلمة         |
| ۲۱.  | قضية الترادف                              |
| 710  | الرؤيا، والحلم                            |
| ۲۱۷  | آنس، وأبصر                                |
| 414  | النأى، والبعد                             |
| 771  | حلف، وأقسم                                |
| 277  | تصدع، وتحطم                               |
| 777  | الخشوع والخشية، والخضوع والخوف            |
| 779  | زوج، وامرأة                               |

| •• | أشتات، وشتى                                                                                             |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | الإنس، والإنسان                                                                                         |
|    | النَّعمة، والنَّعيم                                                                                     |
|    | ٣ - الأساليب وسر التعبير                                                                                |
| •  | الاستغناء عن الفاعل                                                                                     |
| •  | البدء بواو القسم                                                                                        |
|    | السجع، ورعاية الفاصلة                                                                                   |
| •  | «لا أقسم»                                                                                               |
|    | الجزء الثانى: مسائل ابن الأزرق                                                                          |
|    | (7.7 – 7.7)                                                                                             |
|    | ·<br>المسائل في تراث السلف                                                                              |
|    | (أ) في المطبوعات                                                                                        |
| •  | - (كتاب الكامل) لأبي العباس المبرد                                                                      |
|    | - (إيضاح الوقف والابتداء من كتاب الله عز وجل) لأبى بكر<br>- (إيضاح الوقف والابتداء من كتاب الله عز وجل) |
| •  | ابن الأنباري = وق                                                                                       |
|    | <ul> <li>(المعجم الكبير للطبراني) = طب مع زوائده في مجمع الزوائد، للنور الهيثمي</li> </ul>              |
| •  | - (الإتقان في علوم القرآن) للجلال السيوطي = تق                                                          |
|    | (ب) في المخطوطات                                                                                        |
| •  | - نسخة الظاهرية بدمشق (٣٨٤٩م) = ظ                                                                       |
| •  | – نسخة دار الكتب المصرية (١٦٦ م) = ك                                                                    |
|    | <ul> <li>نسخة دار الكتب المصرية (٢٦٦ م طلعت) = ط</li> </ul>                                             |
|    | المسائل نص ودراسة                                                                                       |
|    | الكلمة القرآنية: وتفسير ابن عباس رضي الله عنها:                                                         |
|    | الكنفة القرائية: وتقسير أبن عباس رضي الله علها.                                                         |
| •• | العلمة الفرائية: وتفسير ابن عباس رضى الله علها.                                                         |

| صفحة        |                                                               |    |
|-------------|---------------------------------------------------------------|----|
| ٣١.         | - الوسيلة: الحاجة                                             | 1  |
| 411         | - شرعة ومنهاج، الدين والطريق                                  |    |
| 717         | - ينه: نفجه وبلاغه                                            | ٤  |
| 317         | - الريش: المال                                                | 0  |
| 710         | <ul> <li>ق كُبد: في اعتدال واستقامة</li> </ul>                | ٦  |
| 417         | - البينا: الضوء                                               | ٧  |
| 714         | - حَفدة : ولد الولد، وهم الأعوان                              | ٨  |
| 416         | - حنان: رحمة                                                  | 1  |
| ۳۲.         | - ييأس: يعلم                                                  | 1. |
| ٣٧٣         | – مثبور: ملعون، محبوس عن الخير                                | 11 |
| 277         | - أجاءَها: ألجأها                                             | ۱۲ |
| 777         | - الندى: المجلس                                               | ۱۳ |
| 444         | <ul> <li>أثاث ورئي: متاع وشراب</li> </ul>                     | 18 |
| <b>TT</b> • | - قاع صفصف: أملس مستو                                         | ١٥ |
| ٣٣١         | - تضحى: تعرق من شدة الحر                                      | 17 |
| ٣٣٢         | - خوار: صاح -                                                 | 17 |
| ٤٣٣٤        | - لا تنيا: لا تضعفا                                           | ۱۸ |
| 770         | - القانع والمُعْتَر، الذي يقنع بما أُعطى، والذي يعترض الأبواب | 19 |
| ٣٣٧         | - مُشِيد: مشيد بالجص والآجُرَّ                                | ۲. |
| ٣٣٩         | - شوا <b>ظ: لهب لا دخان له</b>                                | 47 |
| ۳٤١         | - أفلح: فاز وسعد                                              | ** |
|             | - يؤيد: يقوى                                                  | ۲۳ |
|             | - نحاس: دخان لا لهب فيه                                       | 45 |
| rio         | - أمشاج: اختلاط ماء الرجل وماء المرأة في الرحم                | 70 |
| ۲٤٧         | الفُوم: الحنطة                                                | ۲٦ |
|             | ,                                                             |    |

| سس          |                                                           |    |
|-------------|-----------------------------------------------------------|----|
| ۳٤٨         | - سامدون: <b>لاه</b> ون                                   | ** |
| <b>TO</b> . | - غُوْل: نتن وكراهية                                      | 44 |
| 401         | - اتسق: ا <b>جتمع</b>                                     | 44 |
| 707         | – خالدون فيها: باقون لا يخرجون منها                       | ٣. |
| 404         | - جفان كالجواب: كالحياض الواسع <b>ة</b>                   | ٣١ |
| 700         | - في قلبه مرض: الفجور والزني                              | 44 |
| 202         | - لازب: مُلتصق                                            | ٣٣ |
| <b>70</b> Y | – أنداد: أشباه وأمثال                                     | 33 |
| 409         | - شوْب من حميم: الخلط بماء الحميم والغسّاق                | 40 |
| 471         | - القِطَّ: الجِزاء                                        | 77 |
| 414         | – خَمَّا مسنون: سوَاد مصوَّر                              | ٣٧ |
| 770         | <ul> <li>البائس: الذي لا يجد شيئا من شدة الحال</li> </ul> | ٣٨ |
| ٣٦٧         | – الغدَق: الكثير الجاري                                   | 49 |
| ٨٢٣         | - شهاب قبس: شعلة من نار يقتبسون منها                      | ٤٠ |
| ٣٧.         | – أليم: وجيع                                              | ٤١ |
| 471         | - قَفْينا: أَتبعنا                                        | ٤٢ |
| 377         | – تردَّى: مات وتردى فى النار                              | ٤٣ |
| 440         | – نَهُر ؛ سعة                                             | ٤٤ |
| 444         | - الأنام: الخلق                                           | ٤٥ |
| 479         | – يُحُور: يرجع                                            | ٤٦ |
| ٣٨.         | – أدنى <b>ألا تعولوا: أج</b> در ألا تميلوا                | ٤٧ |
| ٣٨٢         | - مُليم: مسىء مذنب                                        | ٤٨ |
| ٣٨٣         | – تَحَسُّونهم: تقتلونهم بإذنه                             | ٤٩ |
| ۲۸٦         | - أَلْفَينَا: وجدنا                                       | ٥. |
| <b>71</b>   |                                                           | 0  |

| صفحه |                                                |     |
|------|------------------------------------------------|-----|
| 444  | - البأساء والضراء: الخصب والجدب                | ٥٢  |
| 791  | - الرمز: الإشارة باليد والوحى بالرأس           | ٥٣  |
| 444  | – فاز: سعد ونجا                                | ٥٤  |
| 494  | - سواء: عذل                                    | 00  |
| 790  | – الْفُلُك المشحون: السفينة الموقرة الممتلئة   | ۲٥  |
| 447  | <ul><li>– زنيم: ولد الزنى</li></ul>            | ٥٧  |
| 79.8 | - قِدَدًا : متقطعة في كل وجه                   | ٥٨  |
| 799  | - الفلَّق: الصبح إذا انفلق من ظلمة الليل       | ٥٩  |
| ٤٠١  | – خلاق: نصيب                                   | ٦.  |
| ٤٠٤  | – قانتون: مُقِرُّون                            | 171 |
| ٤٠٦  | - جُدُّ رَبِّنا: عظمته                         | ٦٢  |
| ٤٠٨  | – حميم آن: انتهى طبخه ونضجه                    | 75  |
| ٤٠٩  | – سلقوكم بألسنة حداد: الطعن باللسان            | ٦٤  |
| ٤١٠  | – أكدى: كدّره <b>بمنّه</b>                     | ٦٥  |
| ٤١١  | – وزَر: ملجأ                                   | 77  |
| ٤١٣  | - قضى نحبه؛ أجله الذي قدر له                   | 71  |
| ٤١٤  | – ذو مِرَّةٍ: ذو شدة في أمر الله               | ٦٨  |
|      | – المعصرات: السعاب يعصر بعضه بعضًا فيخرج الماء | 79  |
| ٤١٥  | من بين السحابتين                               |     |
| ٤١٦  | - عضُد: معين وناصر                             | ٧.  |
| ٤١٨  | - في الغابرين: في الباقين                      | ٧,  |
| ٤١٩  | - لا تأسَوا: لا تحزنوا                         | ٧v  |
| ٤٢١  | – يَصدِفون: يُعرضون عن الحق                    | ٧١  |
| ٤٢٢  | - تبسَل: تحبس                                  |     |
| ٤٢٣  | - أَفَلَتُ: زالت عن كبد الساء                  | ٧   |

| صفحة |                                                    |          |
|------|----------------------------------------------------|----------|
| 272  | - الصريم: الليل المظلم، الذاهب                     | ٧٦       |
| 240  | - تفتأ: لا تزال                                    | ٧٧       |
| ٤٢٧  | - خشية إملاق: مخافة الفقر                          | ٧٨       |
| ٤٢٨  | <ul> <li>حدائق: بساتین</li> </ul>                  | ٧٩       |
| 279  | <ul> <li>مُقیت: قادر مقتدر</li> </ul>              | ٨٠       |
| ٤٣١  | - لا يئوده: لا يُثقله                              | ٨N       |
| ٤٣٢  | - سَرِيّ: النهر الصغير                             | ٨٢       |
| ٤٣٤  | - دِهَانَى: ملاء                                   | ۸۲       |
| ٤٣٦  | كنود: كفور للنعم                                   | Λí       |
| 227  | - يُنْغِضُونَ إِلَيك رَّوْسِهِم : يجركونها استهزاء | <b>1</b> |
| ٤٣٩  | يُهْرَعُون: يقبلون إليه بالغضب                     | ۸٦       |
| ٤٤٠  | **. ! <b>*</b> !                                   | ٨Y       |
| 221  |                                                    | ٨٨       |
| ٤٤٣  | in \$ . Be                                         | ٨٩       |
| ٤٤٤  | - عصيب: شديد                                       | ۹.       |
| ٤٤٥  |                                                    | ۹١       |
| ٤٤٧  |                                                    | ۹ ۲      |
| ٤٤٨  | 1. 1". " 1 11 1" " " 1                             | ۹۳       |
| ٤٥٠  |                                                    | ١٤       |
| ٤٥٣  | 1.41 • 1 • 1 • 1                                   | 10       |
| ٤٥٤  | ٩ - سواء الجحيم: وسط الجحيم                        | ٦.       |
| ٤٥٥  |                                                    | γ -      |
| ٤٥٦  | . 16                                               | ٨        |
| ٤٥٨  | ٩ - سدید: عدْل٩                                    | ٩        |
| ٤٦٠  | ١٠ - الإلَّ: الرَّحِم                              |          |

| صفحه |                                                                |
|------|----------------------------------------------------------------|
| 173  | ١٠١ – خامدون: ميَّتون                                          |
| 277  | ١٠٢ - زُبَر الحديد: قطع الحديد                                 |
| ٤٦٤  | ١٠٣ - سُحقًا: بعدًا                                            |
| ٤٦٥  | ١٠٤ – غرور: باطل                                               |
| ٤٦٦  | ١٠٥ – حَصُور: لا يأتى النساء                                   |
| ٤٦٧  | ١٠٦ – عبوس قمطرير: ينقبض وجهه من شدة الوجع                     |
| ٤٦٨  | ١٠٧ – يُكشفُ عن ساق: يكشف عن شدة الآخرة                        |
| ٤٦٩  | ۱۰۸ – إيابهم: رجوعهم                                           |
| ٤٧٢  | ١٠٩ – حُوب: إثم                                                |
| ٤٧٤  | ١١٠ – العنت: الإثم                                             |
| ٤٧٦  | ١١١ – الفتيل: التي تكون في شق النواة                           |
| ٤٧٧  | ١١٢ – قطمير: الجلدة البيضاء على شق النواة                      |
| ٤٧٨  | ۱۱۳ – أركسهم: حبسهم                                            |
| ٤٧٩  | ١١٤ – أمرنا مترفيها: سلطنا                                     |
| ٤٨١  | ١١٥ – يفتنكم: يضلكم بالعذاب والجهد                             |
| ٤٨٣  | ١١٦ – لم يَغنوا: لم يكونوا                                     |
| ٤٨٥  | ١١٧ – عذاب الهون: عذاب الهوان                                  |
| ۲۸3  | ١١٨ – نقير: ما في شق النواة                                    |
| ٤٨٨  | ١١٩ – فارض: هرِمة                                              |
| ٤٨٩  | ١٢٠ - الخيط الأُبيض من الخيط الأسود: بياض النهار من سواد الليل |
| ٤٩٠  | ١٢١ – شروا به انفسهم: باعوا نصيبهم من الآخرة                   |
| १९६  | ١٢٢ - حُسبانًا من السياء: نارًا من السياء                      |
| ٤٩٦  |                                                                |
| ٤٩٧  |                                                                |
| 699  | ١٢٥ – فَجَّ: طريق                                              |

| •• | •   |
|----|-----|
| ٠  | صفح |

| ٥٠١   | ۱۱ منافعی واصلی است                                |
|-------|----------------------------------------------------|
| 0 - 7 | ١٢ – حَرَض: بال ٍ دنف هالك من شدة الوجع            |
| ٥٠٣   |                                                    |
| 0 • 0 | ١٢ – منفطر: منصدع من خوف يوم القيامة               |
| ٥٠٧   | ١٣ - يوزَعون: يُعبس أولهم على آخرهم حتى تنام الطير |
| ٥٠٩   | ١٣ – خَبَتْ: الخبوُّ الذي يُطْفأ مرة ويسعَّر أخرى  |
| ٥١٠   | ١٣١ - المُهل: دُرْدِيّ الزيت                       |
| ٥١١   | ١٣١ – وبيل: شديد ليس له ملجأ                       |
| 017   | ١٣٤ – نَقْبُوا: هربوا، بلغة اليمن                  |
| ٥١٤   | ١٣٥ – الهمس: الوطء الخفيّ والكلام الخفي            |
| 010   | ١٣٦ – مُقَمَعُون: المقمع الشامخ بأنفه المنكس رأسه  |
| ٥١٧   | ١٣٧ – مَرِيج: باطل                                 |
| ٥١٨   | ١٣٨ – حتما مقضيا: الحتم الواجب                     |
| 019   | ١٣٩ – أكواب: قلال لا عُرا لها                      |
| 071   | ١٤٠ – لا يُنزَفون: لا يسكرون                       |
| 077   | ١٤١ – كان غراما: ملازمًا شديدًا                    |
| 014   | ١٤٢ – الترائب: موضع القلادة من المرأة              |
| 070   | ١٤٣ – بُور: هلكي                                   |
| 077   | ١٤٤ - نَفْشَتْ: رعتْ ليلا                          |
| ۸۲٥   | ١٤٥ - ألدُّ الخصام: الجدل المخاصم في الباطل        |
| 0 7 9 | ١٤٦ – خَنِيدُ: نَضَيْج مما يُشوى بالحجارة          |
| 04.   | ١٤٧ – الأجداث: القبور                              |
| 077   | ۱٤٨ – هلوع: ضجر جزوع                               |
| ٥٣٢   | ١٤٩ – لات حين مناص: ليس بحين فرار                  |
| 000   | .٠٠٠ - دُسُد : الذي تخرر به السفينة                |

| .,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |                                                   |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------------|
| ٥٣٦                                     | ١٥١ – رِكْز: حس                                   |
| ٥٣٧                                     | ١٥٢ – باسرة: كالحة                                |
| ٥٣٩                                     | ۱۵۳ – ضِيزَى: جائرة                               |
| ٥٤٠                                     | ١٥٤ – لم يتسنه: لم تغيره السنون                   |
| 0 2 1                                   | ١٥٥ – ختار: غُدَّار ظُلُوم غشوم                   |
| 027                                     | ١٥٦ - القطر: الصفر                                |
| 028                                     | ١٥٧ - أَكُل خَمْط: الأراك                         |
| .088                                    | ۱۵۸ – اشعازت: نفرتْ                               |
| 0 2 0                                   | ١٥٩ - جَلُد: طرائق                                |
| ०६२                                     | ١٦٠ – اغني وأقنى: أغني من الفقر، وأقنى من القناعة |
| 024                                     | ١٦١ – لا يلتكم: لا ينقصكم                         |
| ०६९                                     | ١٩٢ – الأبُّ: ما تعتلف منه الدواب                 |
| 001                                     | ١٦٢ – لا تواعدوهن سرا: السرّ الجماع               |
| 007                                     | ١٦٤ – تسيمون: ترعون                               |
| ००६                                     | ١٦٥ – لا ترجون لله وقارًا: لا تخشون لله عظمة      |
| 700                                     | ٦٦" – متر بة: حاجة وجهد                           |
| ۸۵۸                                     | ١٦١ – مُهطع: مُذعن خاضع                           |
| ٥٦٠                                     | /١٦/ – سَمِيّ: ولد                                |
| 150                                     | ١٦٠ – يُصْهَر: يُذاب                              |
| 075                                     | ١٧ – تنوء: تثقل                                   |
| ٥٦٥                                     | ١٧ - بَنان: أطراف الأصابع                         |
| ٥٦٦                                     | ۱۷ – إعصار: ريح شديدة                             |
| ۸۲٥                                     | ١٧ – مراغم: منفسح                                 |
| ٥٦٩                                     | ۱۷ – صلد: املس                                    |
| ۸٦٥                                     | - i                                               |

| صعحه |                                          |
|------|------------------------------------------|
| 0Y1  | ١٧٦ – جابوا الصخر: نقبوا الحجارة والجبال |
| ٥٧٣  | ١٧٧ – جًّا: كثيرا                        |
| 340  | ١٧٨ – غاسق: الغسقُ الظلمة                |
| ٥٧٧  | ١٧٩ – في قلوبهم مرض: النفاق              |
| ٥٨٠  | ۱۸۰ – يعمهون: يلعبون ويترددون            |
| OAY  | ١٨١ – بارئكم: خالقكم                     |
| ٥٨٤  | ۱۸۲ – ریب: شك                            |
| 740  | ۱۸۳ – ختم الله على قلوبهم: طبع عليها     |
| ٥٨٧  | ١٨٤ - صفوان: حجر أملس                    |
| ٩٨٥  | ٠٨٠ - ص : د د                            |
| 091  |                                          |
| 098  | ١٨٧ – رَبِيُّون: جموع كثيرة              |
| 090  | ۱۸۸ – غُمصَة: مجاعة                      |
| 790  | ۱۸۹ – يقترف: يكسب                        |
| ۱٠١  | خاتمة                                    |
| 1-0  |                                          |

| ۲۰۰٤/۱۷ | وقم الإيداع   |                |
|---------|---------------|----------------|
| ISBN    | 977-02-6712-0 | الترقيم الدوئي |
|         | 114 (1)       |                |

1/7 . . 1/10

طبع بمطابع دار المعارف (ج. م. ع.)

أسهمت الكاتبة الكبيرة الدكتورة عائشة عبد الرحمن (بنت الشاطئ) بنصيب وافر من الدراسات الإسلامية والأدبية والنقدية. وكان لها نشاط ملموس في الدراسات القرآنية، فقدمت لها دار المعارف (التفسير البياني للقرآن الكريم)، و(دراسة عن الإنسان في القرآن)، و(التفسير العصرى للقرآن) و(الإعجاز البياني للقرآن) وفي السيرة النبوية قدمت لها (مع المصطفى في عصر المبعث) وغير ذلك لمن الكتب والدراسات القيمة التي أثرت بها حياتنا الفكرية في مصر والعالم العربي والإسلامي.

لقد اتخذت الدكتورة عائشة عبد الرحمن من قلمها سلاحا ناضلت به فى سبيل عقيدتها، وجاهدت فى سبيل إعلاء كلمة الحق ضد كل من سولت له نفسه أن يسىء إلى هذا الدين الحنيف أو ينال منه.



