

قاكىيىڭ الأسرشان (الدكثور مىجىمىدا كېولىيسىلىن ئىسانىغارة الۇليان دۇساندالايلىدىلاغلىزىق كىلانلىغان دالىم بىرة بىلىدالايقلارىيۇر

ٳڷڣڔؖڷؽؙٳڮڲؽؙ ڡؘڶڶؽ۬ڟٶؙڔٳڵڹؾؿؘۯۣڡ ؞ؚڗٮؾۊٙؿؿۼؖڣڵؽڐ ڹڹٛؠٚٳڵڹٳڵڿٳڸڿؽڹ

الكتـــاب، القرآن الكريم من المنظور الاستشراقي دراسة نقدية تحليلية

المسوّل في د. محمد محمد أبو ليلة

رقم الطبسعسة: الأولى

تاريخ الإصدار: ١٤٢٣هـ - ٢٠٠٢م

حقوق الطبع: محفوظة للناشر

الناشـــر: دار النشر للجامعات

رقهم الإيسداع: ٢٠٠٢/٢٧٨٤

الترقيم الدولي: 5 - 078 - 316 - 977

الــــكــود: ۱۲۹/۲

# شكر وتقدير

إذا كان الله تبارك وتعالى قد اختصنى بالقيام بهذه الدراسة والاضطلاع بعبئها وحدى، فإنه سبحانه وتعالى قد هيأ بعض أهل العلم والإخلاص لمساندتى وتحفيزى على الْمُضِيِّ فيه قُدُمًا، وعلى تجاوز العقبات والصعوبات التي اعترضت طريقي أثناء البحث.

أخيص من هؤلاء بالذكر فضيلة الإمام الأكبر الشيخ/ جاد الحق على جاد الحسق شيخ الأزهر السابق رحمهُ الله تعالى رحمةً واسعة، حيث إنه هو الذي زكان لدى المنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة العربية (إيسيسكو ISESCO) للقيام هذه الدراسة في تفنيد آراء المستشرقين، والرد على مزاعمهم ضد القرآن الكريم.

وما أرانى أستطيع أن أوفي الدكتور/ على القاسمي المشرف على مديرية الثقافة والاتصال بالمنظمة الإسلامية للعلوم والتربية، حقه من الشكر والعرفان على جميل صابره وحسن أدبه ونحن على طريق كتابة هذا البحث؛ كما يطيب لي أن أشكر خلفه الدكتور/ مصطفى أحمد على الذى أرسل إلينا باسم المنظمة تقريظا للكتاب نثبت هنا جملاً منه:

"السلام عليكم ورحمة الله وبركاته وبعد؛ فيطيب لي أن أشكركم باسم المنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة، على ما أسديتموه من خدمة حليلة في محال المثقافة الإسلامية بكتابكم عن "القرآن الكريم" الذي قبلته المنظمة لإثراء قاعدة المعلومات الإسلامية التي تعدها في ظل نظام الإنترنت، وإن كان هذا العمل القيم الذي قمتم به يساهم إسهاما كبيرا في الذود عن الإسلام وتصحيح ما يتعلق بالمعرفة به من التباسات وأخطاء، خاصة في المجتمعات الغربية. وإن كان لعملكم هذا قيمة

بالغـة وسوف ينتج ثمرة صالحة ونفعا جاريًا في الحاضر والمستقبل، فإن أجره الحق يكون عند الله، فندعوه سبحانه وتعالى أن يضاعف لكم الثواب في الدنيا والآخرة."

وشكرى بلا شك مضاعف للمنظمة الإسلامية للعلوم والتربية والثقافة؛ وللقائمين عليها، وعلى رأسهم أخى الفاضل المفكر والداعية الإسلامي الدكتور/ عبد العزيز التويجرى رئيس عام المنظمة.

كما أشكر تلميذي الواعد/ محمد أحمد إبراهيم الذي اضطلع بمراجعة هذا الكتاب وتنسيقه وإخراجه في صورته الأخيرة.

ويطيب لى كذلك أن أشكر دار النشر للجامعات والقائمين عليها، وبخاصة السيد/ سليمان رفاعي وذلك لما بذلوه من جهد في سبيل طباعة هذا الكتاب ونشره.

وأخسيرًا وليس آخرا أزجى أخلص الشكر وأعمق التقدير لزوجتي الدكتورة/ نورشيف عبد الرحيم رفعت أستاذة العقيدة والفلسفة بكلية البنات الإسلامية بجامعة الأزهر؛ والتي كان لها أكبر الفضل في إخراج هذا الكتاب إلى النور، وذلك لما أبدته من ملحوظات وبذلته من جهد في تجميع بعض مادته، والإشراف على طباعته.

# المؤلف

engeging and first water and the water and

### مُقلَدِّمَـة

الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجاً قيما؛ وجعله نوراً هادياً، وروحاً سارياً، ومعجزةً باقية، وحجة ملزمةً، كما جعله عصمة ونجاةً لمن تمسك به وعمل عمحكمه، وآمن بمتشابهه، وتخلق بأخلاقه، والصلاة والسلام على من كان خُلُقه القرآن، محمد بن عبد الله الذي أرسله الله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله وكفى بالله وكبيلاً، البشير النذير، والسراج المنير، والمثل الكامل، والداعي الصادق إلى الله تعالى، الذي حقق بالقرآن في المدة القصيرة ما لم يحققه بشر في الأحقاب الطوال، بل على مدار التاريخ الإنساني كله.

القرآن الكريم هو كلام الله القديم المعجز المنزّل من لَّدُنه تعالى، على قلب رسوله محمد المأمور المسان عربي مبين، المنقول عنه بالتواتر، والمكتوب في المصاحف، والمتعبد بتلاوته، المأمور بقراءته وتدبره والعمل به وبتحكيمه في الأمور كلها؛ والقرآن الكريم هو معجزة الرسول السباقية على مرِّ العصور، وهو قاعدة الإسلام ومصدر التشريع، والأخلاق والسلوك عند المسلمين؛ وهو والأصل الذي ترجع إليه، وتقاس عليه جميع المعاملات الإسلامية، وهذا الكستاب هو أساس حضارة المسلمين وأصل علومهم ومعارفهم، وهو كتاب شامل لكل ما ينفع الناس في الأرض ويضمن لهم السعادة في الدارين.

القرآن هو دستور الخالق لإصلاح الخلق منذ نزل وإلى أن تقوم الساعة، لا كتاب بعده، ختم الله به الكتب، وأكمل به الدين، وأتم به النعمة على المسلمين؛ وهو يمثل قاعدة اللغة العربية وسنامها وتاجها وصولحائما، وهو خير داع إليها ودال عليها، وهو كاملٌ في لغته وفي علومه وفي آثاره النفسية والعقلية؛ وعلى أساسه تحددت معالم الشخصية المسلمة والهوية الإيمانية للمجتمع المسلم، وتميزت الحضارة الإسلامية عن غيرها من الحضارات.

لم ينسزل القرآن الكريم على رسول الله على جملة واحدة في وقت واحد ولا في مكان واحسد، وإنمسا نزل مفرقاً في مدد زمنية مختلفة؛ وانطلاقاً من القرآن الكريم نفسه فقد استقر علماء القرآن والمفسرون على أن للقرآن الكريم تنسزلات ثلاثة:

الأول: صدوره عن الله في اللوح المحقوظ.

الصنائي: نــزولــه من اللوح المحفوظ إلى بيت العزة في السماء الدنيا – وقد نــزل القرآن في كلا التَّنزُّليْن جملة واحدة.

أما التَّنزُّل الثالث: فهو نـزول حبريل التَّكِينَّ به منحماً آياتٌ تلو آيات، على الرسول على الرسول على المناسبات والأحوال؛ ومراعاة لتثبيت فؤاد النبي على بالقرآن، وتثبيت القرآن أيضًا في فُؤاده على حفظًا وتمكينًا؛ ثم في أفندة الصحابة استظهارًا وتطبيقًا؛ وقد استغرق نـزول القرآن على النبي ثلاثاً وعشرين سنة.

أول آيات نزلت من القرآن: ﴿ أَقُرَأُ بِالسّمِ رَبِّكَ ٱلّّذِي خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴾ (العلق: ١:٥)؛ اقرأً وَرَبُّكَ ٱلأَكْرَمُ ﴿ ٱلَّذِي عَلّمَ بِٱلْقَلَمِ ﴿ عَلّمَ ٱلْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴿ ﴾ (العلق: ١:٥)؛ تلك الآيات التي تتكلم عن أول مراحل الخلق بالنسبة للإنسان المخاطب بالقرآن ﴿ خَلَقَ وَاستقرى؛ كما تتكلم عن أول مراحل الخلق بالنسبة للإنسان المخاطب بالقرآن ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴾، وتتكلم كذلك عن تعليم الإنسان بالقلم كأن المداد هو مادة حلق العلم كالعلق الذي هو مادة الخلق؛ وفي هذه الآيات أيضاً نداء للمسلمين أن يلاحظوا ويجربوا ويجربوا ويستنجوا. وقد ربط الله تعالى في هذه الآيات المتصلة بين طلب القراءة وبين عملية الخلق، الخلق الأول والخلق المتحدد. هذا من حانب، ومن حانب آخر فقد ربطت الآيات بين العلم الأصلى وبين العلم المتطور المنبثق عنه، وربطت ذلك كله في النهاية برب العالمين، أكرم الأكرمين، الذي حلق وعَلّم ورزق ودّبّر قبل أن يُكلّف؛ وهذه من المناسبات القرآنية اللطيفة.

والقرآن منه ما هو مكي ومنه ما هو مدني، والفاصل الزمني بينهما الهجرة النبوية. ومن القرآن ما نرل بليل وما نرل بنهار، وما نرل بالبيت وما نرل بالغار، ومنه ما نرل على الجبل وما نرل بالمسجد، ومنه ما نرل في الحل ومنه ما نرل في الترحال، ومنه ما نرول بعض الصحابة ومنه غير ذلك؛ وقد استقر نزول القرآن على رسول الله النين وعشرين سنة، وشهرين، واثنين وعشرين يوما.

عدد سور القرآن ١١٤ سورة، وثلاثين حسزءًا، وعدد آياته على الأرجح الرحمة على الأرجع المرحمة على الأرجع المرحمة المرحمة المحمد العد الكوف؛ وعدد كلماته (٧٧٤٧٣) كلمة؛ وعدد حروفه باللفظ أو الصوت بالرسم يعنى كتابة - (٣٢٣٠٧١) حرفا؛ وعدد حروفه باللفظ أو الصوت (٣٣٢٥٨)؛ والفرق بيسن المرسوم والملفوظ منه (٩٥١٧)، وهذا الفرق ناتج عن المرسوم حرفًا واحدًا وتلفظ حرفين.

وقد سَمَّى الله تعالى هذا الكتاب بالقرآن، وهو أخص أسمائه وأدلها عليه على الإطلاق، وبالفرقان، وبالضياء والنور، كما سماه الكتاب والحكمة، والذكر، والوحي، والروح ... إلخ؛ وكل اسم من هذه الأسماء يشير إلى صفة قرآنية خاصة تعبر عن جانب من حوانب القرآن الكثيرة والمتنوعة، وكما ذكر الله تعالى أسماء القرآن في القرآن عرّفنا كذلسك مصدر هذا الكتساب: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِيُّ أَنزَلَ عَلَىٰ عَبْدِهِ ٱلْكِتَنبَ وَلَمْ سَجْعَل لَّهُ عِوَجًا ﴾ (الكهفف: ١) ﴿ وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى ٱلْقُرْءَانَ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ (النمل: ٦)، ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِتَنبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ۞ إِنَّا أَنزَلْنَاۤ إِلَيْكَ ٱلْكِتَنبَ بِٱلْحَقِّ فَٱعْبُدِ ٱللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينِ ﴾ (الزمر: ١- ٢)؛ ﴿ ٱلرَّحْمَنُ ﴾ عَلَّمَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ (الرحمن: ١-٢)؛ وعرَّفنا كذلك الشهر الذي نـزل فيه هذا الكتـاب العزيز وذكـره باسمـه دون سائـر الشهــور فقال تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِي أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدَّى لِلنَّاسِ وَيَيَّنت ِ مِنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانَ ۚ ﴾ (البقرة: ١٨٥)؛ وعرفنا الليلة التي أنزل فيها القرآن جُملةً: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ١﴾ (القدر: ١)، ولذلك عظم الله تعالى شهر القرآن بالصيام والقيام والصدقة، كما عظم ليلة القدر باختصاصها بعظيم الفضل والقدر وبمزيد الأجر للعاملين فيها. وقد حــدد الله تعالى لنــا كذلك مَن الذي نَــزَل بالقرآن على محمد ﷺ وكيفيــة هــــذا النـــزول فقـــال: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴿ ﴾ (الشعسراء: ١٩٣ - ١٩٤) ، ﴿ إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولِ كَرِيمِ ﴿ فِي قُوَّةٍ عِندَ ذِي ٱلْعَرْشِ مَكِينِ ، مُطَاع ثُمَّ أُمِينِ ﴿ ﴾ (التكوير:١٩: ٢١).

ومعنى قول الحق سبحانه: ﴿ إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴾ أى إنه يعنى القرآن، نقل رسولٍ أمينٍ صادق، وهو جبريل تكلم بالقرآن لرسول الله فلله وعلمه إياه تلقينا ومشافهة، وليس معنى ذلك أن القرآن هو كلام جبريل أو كلام مُحمد فلله؛ بل هو كلام الله تعالى: ﴿ فَأُوْحَىٰ لِلَّهُ عَلَى عَبْدِهِ مَا أُوْحَىٰ ﴾ (النحم: ١٠) وفي هذا إشارة إلى الوحي المباشر دون واسطة. وأخبرنا الله تعالى أيضاً عن طريقة نزول القرآن بقوله: ﴿ وَقُرْءَانًا فَرَقْنَهُ لِتَقْرَأُهُ مَكَىٰ وَنَرُلْنَهُ تَنزِيلاً ﴿ وَالإسراء: ٢٠١)، ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلاَ نُزِلَ عَلَيْهِ النَّاسِ عَلَىٰ مُكْتُ وَرَتُلْنَهُ تَرْتِيلاً ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلُ إِلَّا اللَّهُ وَاحِدَةً وَاحِدَةً وَاحِدَةً فَا إِللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلُ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاحِدَةً وَاحِدَةً فَا وَلِيلًا اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاحِدَةً اللَّهُ وَاحِدَةً اللَّهُ وَحَدَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللللللللللّهُ الللللللللللللللّ

حِفْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴿ (الفرقان: ٣٢ - ٣٣)؛ ففي هاتين الآيتين سمى الله تعالى القرآن "حقا" وذكر معه التفسير، بمعنى أن القرآن مفسر لمعنى الحياة؛ كما أن فيه إجابات على تساؤلات البشر على اتساعهم وتنوعهم وتحددهم وتعاقبهم حيلاً بعد حيل؛ وقد قلنا إن القرآن صالح لمحاطبة أهل البيئات المحتلفة والعقليات المتنوعة ولجميع مستويات التمدن، والتحضر في كل عصر وفي كل مصر.

كذلك بَيسَ الله تعالى طريقة تَلقّي محمد الله القرآن، وتكفّ الله سبحانه وتعالى الحفظه في صدر الرسول الله وبتوقيف على طريقة قراءته: ﴿ لَا تُحْرِكُ بِهِم لِسَائِكَ لِبَعْجَلَ بِهِمَ ۞ إِنَّ عَلَيْنَا مَمْعَهُ وَقُرْءَانَهُ وَ فَإِذَا قَرَأْنَهُ فَٱلَّبِعْ قُرْءَانَهُ ﴿ لَا تَحْرِكُ بِهِ عَلَيْنَا اللّهِ عَجَلَ بِهِ اللّهُ وَقُرْءَانَهُ وَقُلُونَ ۞ ﴿ اللّهِ اللّهُ اللهُ ولكن متكفلون محمعه في صدرك بقدرتنا، لا بفعل الذاكرة والمذاكرة من قبلك، ونحن متكفلون كذلك بإقرائك القرآن كما هو عند الله تعالى، وهذه القراءة ملزِمة لك، ولكل من يتلقى القرآن مناك، أو ممن حفظه من أمّتك وهكذا دواليك؛ فإنه ينبغى عليه في تعلم القرآن وحفظه أن يأخذه تلقينا؛ " ثُمّ إِنَّ عَلَيْنَا " بعد تثبيت القرآن في الصدور فإن علينا عقيدا في المتقرق وحفظت الأو وقومك، وكما حفظنا القرآن أثناء نزوله عليك حتى استقر في علينا عندك، فإننا متكفّلون كذلك بحفظه إلى قيام الساعة.

عن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما قال: قال لنا على بن أبي طالب على "إن رسول الله على بن أبي طالب على الله وسول الله على يأمركم أن تقرءوا القرآن كما علمتم". وعن عبد الله بن مسعود قال: "أتَّبعُوا ولا تبتدعوا فقد كفيتم" وقال زيد بن ثابت: "القراءة سنة فاقرءوا كما تحدونه". (١)

وتكلم القرآن عن طبيعته الإعجازية التي تفوق قدرات البشر البيانية والبلاغية، فرادى كانوا أم مجتمعين، إذ يقول تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمًا لَوَ الْبَلاغية، فرادى كانوا أم مجتمعين، إذ يقول تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ صَلاقِينَ فَي لَزُلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِثْلِهِ، وَٱدْعُواْ شُهَدَآءَكُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَلاقِينَ فَي

<sup>(</sup>۱) ابن مجاهد. كتاب السبعة في القراءات. تحقيق الدكتور شوقي ضييف- القاهرة - دار المعسارف طـ ٣- ١٩٨٨م/ ص ٢ ٤ ، ٠ ٥ - ٥٠.

فَإِن لَمْ تَفْعُلُواْ وَلَن تَفْعُلُواْ فَاتَقُواْ اَلنَّارَ اَلَّتِي وَقُودُهَا اَلنَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أَفُلُ فَأْتُواْ بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِمِ (البقرة: ٢٣- ٢٤)، ويقول عز وحَلّ: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ اَفْتَرَنهُ قُلْ فَأْتُواْ بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِمِ مُفْتَرَيَسَ وَادَّعُواْ مَنِ اَسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ اللّهِ إِن كُنتُمْ صَدوِقِينَ ﴿ فَإِلَّهُ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ فَاعْلَمُواَ مُفْتَرَيَسَ وَادَّعُواْ مَنِ اَسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ اللّهِ إِن كُنتُمْ صَدوِقِينَ ﴿ فَإِلَّهُ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ فَاعْلَمُواا مُنْ اللّهِ وَأَن لاّ إِلَنهَ إِلاَّ هُوَ فَهَلْ أَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (هـود: ١٣- ١٤)، ويقول تعالى: ﴿ قُلُ لَيْنِ الْجَتَمَعَتِ الْإِنسُ وَالْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَنذَا الْقُرْءَانِ لاَ يَأْتُونَ بِمِثْلِمِ وَلَوْ كَانَ بَعْضٍ ظَهِيرًا ﴿ وَلَا لِللّهِ مِنْلِمِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُ طَهِيرًا ﴾ (الإسـراء: ٨٨)، ويقـول تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلُهُ وَ كَانَ بَعْضُ طَهِيرًا ﴿ فَلَيْ الْعَدِيثِ مِثْلِمِ اللهِ عَلَى اللهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى إِلَهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى إِلَهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى إِلَيْ اللهُ عَلَى إِلَهُ اللهُ عَلَى إعجاز القرآن الكريم، وعلى انّه مُنَالًا مَن عند الله تعلى.

كما حدَّد الله عز وجل لنا كذلك طبيعة القرآن الكريم ولغته، فقرر أنه سبحانه وتعالى أنزله بلسان عربى مبين، وأنه لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من حلفه، وأنه كتاب قيم غير ذى عوج ولا تناقض؛ وأنه كما وصفته الجن بحقِّ قرآناً عجبا، يهدى إلى الرُّشْد؛ وأخبرنا تبارك وتعالى أنه "يَسَّرَ" القرآن أي "سَهَّله" للحفظ والفهم، فقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرَنَا القَرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُدَّكِرٍ ﴾ (القمر: ٢٧، ٢٢، ٣٣)، وقال: ﴿ فَإِنَّمَا يَسَرِّنَهُ بِلِسَانِكَ لِتُبُشِّرَ بِهِ ٱلْمُتَّقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ قَوْمًا لُدًّا ﴿ وَلَقَد أَمُر الله تعالى محمداً الله أن يقرأ القرآن: ﴿ فَإِنَّمَا يَسَرِّنَهُ بِلِسَانِكَ لَعَلَهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴿ فَإِنَّمَا يَسَرِّنَهُ بِلِسَانِكَ لَعَلَهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴿ فَإِنَّمَا يَسَرِّنَهُ بِلِسَانِكَ لَعَلَهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴿ فَإِنَّمَا يَسَرِّنَهُ بِلِسَانِكَ

﴿ وَأُوحِىَ إِلَىّٰ هَـنذَا ٱلْقُرْءَانُ لِأَنذِرَكُم بِهِـ وَمَنْ بَلَغَ ۚ أَبِنَكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَ مَعَ ٱللَّهِ ءَالِهَةً أَخْرَىٰ ۚ قُلُ لَا أَشْهَدُ ۚ قُلُ إِنَّمَا هُوَ إِلَـهُ ۗ وَاحِدٌ وَإِنَّنِي بَرِىٓ ۗ ثِمَّا تُشْرِكُونَ ۞ ﴾ (الأنعام: ١٩)؛

﴿ إِنَّمَاۤ أُمِرْتُ أَنۡ أَعْبُدَ رَبَّ هَنذِهِ ٱلْبَلْدَةِ ٱلَّذِى حَرَّمَهَا وَلَهُ مَكُلُّ شَيْءٍ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَأَنْ أَتْلُواْ ٱلْقُرْءَانَ ۖ فَمَنِ ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِهِ ۖ وَمَن ضَلَّ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَأَنْ أَتْلُواْ ٱلْقُرْءَانَ ۚ فَمَنِ ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِهِ ۖ وَمَن ضَلَّ فَقُلْ إِنَّمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ سَيُرِيكُمْ ءَايَتِهِ عَفَوْهُمَا ۚ وَمَا رَبُكَ بِغَنفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ (النمل: ٩١ : ٩٣).

﴿ إِنَّ ٱلَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لَرَآدُكَ إِلَىٰ مَعَادٍ ۚ قُل رَّبِّي أَعْلَمُ مَن جَآءَ بِٱلْهُدَىٰ وَمَنْ

هُوَ فِي ضَلَلِ مُّبِينِ ﴾ (القصص : ٨٥)، ومعنى "فَرَضَ عَلَيْكَ" أي فرض عليك تلاوته وإبلاغه للناس.

﴿ وَكَذَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِتُنذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَهَا وَتُنذِرَ يَوْمَ ٱلجُمْعِ لَا ۗ رَيْبَ فِيهِ ۚ فَرِيقٌ فِي ٱلْجُنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي ٱلسَّعِيرِ۞﴾ (الشورى: ٧)

﴿ فَذَكِّرٌ بِٱلْقُرْءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ ٢٥ ﴾ (ق: ٥٥)

﴿ أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَبَّلِ ٱلْقُرْءَانَ تَرْتِيلاً ۞ (المزمل: ٤)، أى اقرأه على تمهل، فإنه أكثر عوناً على فهم القرآن وتدَبُّره، وهكذا كان يقرؤه ﷺ.

عن عائشة رضى الله عنها أن النبي الله كان يقرأ السورة فيُرَتِّلُها حتى تكون أطول من أطول منها.

وفى صحيح البخارى عن أنس أنه سُئل عن قراءة رسول الله ﷺ فقال كان مدًّا، ثم قرأ ﴿ بِسْمِ ٱللهِ اللهِ اللهِ الرَّحْمَانِ ﴾ وبِمد ﴿ ٱلرَّحْمَانِ ﴾ وبِمد ﴿ ٱلرَّحْمَانِ ﴾ وبِمد ﴿ ٱلرَّحْمَانِ ﴾ أخرجه البخارى.

وعن أم سلمة رضى الله عنها ألها سئلت عن قراءة رسول الله على فقالت: "كان يُقطّعُ قراءَته آيةً آيةً ..." الحديث. وهذا مصداق قوله تعالى أيضاً : ﴿ وَقُرْءَانَا فَرَقَنَنهُ لِتَقَرَّأُهُ عَلَى النّاسِ عَلَىٰ مُكْثِ وَنَزَّلْنَهُ تَنزِيلاً ﴿ وَالْإِسراء: ١٠٦).

فهذا هو رسول الله على قد أمر بقراءة القرآن، فقرأه آناء الليل وأطراف النهار؛ وكان القرآن الكريم هو شُغله على قولاً وعملاً، وقد عُني صحابة رسول الله على بقراءة القرآن الكريم وتدبره منذ أن نزلت الآيات الأولى وحتى الآيات الأحيرة فيه، لا سيما وقد شملهم الأمر الإلهى في قوله تعالى: ﴿ وَرَبِّلِ ٱلْقُرْءَانَ تَرْبَيلاً ۞ ﴾ وقوله: ﴿ اَقْرَأُ بِالسّمِ رَبِّكَ ٱلّذِى كَلُونَ اللهِم وإلى عموم المسلمين الخطاب الرباني بأن يقرءوا القرآن ويتدبروه، إذ يقول تعالى: ﴿ أَفَلا يَتَدَبّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ ۚ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ ٱخْتِلَها كَثِيرًا ۞ ﴾ (النحرف: ٤٤)، ويقول: ﴿ وَإِنّهُ وَلَوْرَانً لَكُ وَلِقَوْمِكَ ۖ وَسَوْفَ وَسَوْفَ لَعَلَيْكُمْ مَنْ اللهِ وَإِنّهُ وَلِنَا جَعَلْنه وَرُوفَ الزحرف: ٣)، ويقول: ﴿ وَإِنّهُ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ وَسَوْفَ وَلَوْنَهُ وَلَا حَرِيبًا ﴾ (الزحرف: ٤٤)، ويقول: ﴿ وَإِنّهُ وَلِمْكُونَ ﴾ (الزحرف: ٤٤)، ويقول: ﴿ وَإِنّهُ وَلِمْكُونَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ وَسُوْفَ وَلَوْنَ فَى (الزحرف: ٤٤)، ويقول: ﴿ وَإِنّهُ وَلَا لَهُ وَلِمَالَهُ وَلَا عَربينًا وَلَا عَربينًا وَلَوْنَ وَلَا وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا كُولُونَ وَلَا عَربينًا وَلَا وَلَوْلَ مَا تَيْسَرُ مِنَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ (الزحرف: ٤٤)، ويقول: ﴿ وَإِنّهُ وَلَا اللهِ وَلَا عَلَى وَلِمُ وَلِي عَلَى اللهُ وَلِيفُونَ وَلَوْلَ مَلَ وَلَا وَلَوْلَ مَا تَيَسَرَّمُ مِنَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ (الزحرف: ٤٤)، ويقول: ﴿ وَالْمَلَى وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا اللهُ وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلِي وَلَا عَلَى اللهِ وَلَا عَلَا وَلَا وَلَا وَلَوْلَ مَا تَهَوْلَ وَلَا وَلَوْلَ مَلَا وَلَا وَلَا

وأمرنا الله تعالى بالتأدب مع القرآن حين يُثلى علينا، أن نَحشع له ونَرِقَ عنا سماعه يقول تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِكَ ٱلْقُرْءَانُ فَٱسْتَمِعُواْ لَهُ وَأُنصِتُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ ﴾ (الأعراف: ٢٠٤)

والله سبحانه وتعالى يشهد قراءتنا ويجازينا عليها حيرا، يقول تعالى: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا تَكُونُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلّا كُنّا عَلَيْكُرْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ مَا يَعْرُبُ عَن رَبِّكَ مِن مِثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَالِكَ وَلاَ أَكْبَرَ إِلّا فِي ٱلسَّمَآءِ وَلاَ أَصْغَرَ مِن ذَالِكَ وَلاَ أَكْبَرَ إِلاّ فِي كَتَسِ مُبِينٍ ﴾ (يونس: ٦١)، ويقول تبارك وتعالى أيضاً: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَٱسْتَعِذَ بِاللّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ (يونس: ٦١)، ويقول تبارك وتعالى أيضاً: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَٱسْتَعِذَ بِاللّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ (النحل: ٩٩ – ٩٩)

الأمسر بالاستعادة من الشيطان الرجيم عند الشروع فى قراءة القرآن إنما جاء لطهارة القلب من وساوس الشيطان وإفراغ العقل والبال لكلام الله تعالى، وجمع القلب بالكلية لقراءة القرآن حتى يصل نورُه المبين إلى القلب، وإلى الروح فيحييهما ويجلوهما؛ فالشيطان إذا حضر القراءة حصد الخير المترتب عليها، وصرف الثواب المرجو منها.

وإذا ما قرأ الإنسانُ القرآنَ بجوانحه وجوارحه وبقلبه وعقله فانه يدخل في الْمعية الإلهية ويجوب آمِناً في حرم القرآن الكريم، ويصلُ إلى الحسق من طريق الحق، ويهتدى إلى الصراط المستقيم: ﴿ إِنَّ هَلَذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصراط المستقيم: ﴿ إِنَّ هَلَذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصراط المستقيم: ﴿ إِنَّ هَلَذَا ٱلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بَالْاَحِرَةِ حَبَابًا مَّسْتُورًا ﴿ وَإِذَا قَرَأَتَ ٱلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْاَحِرَةِ حَبَابًا مَّسْتُورًا ﴿ وَإِذَا قَرَأَتَ الْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ بَالْاَحِرَةِ عَبَابًا مَسْتُورًا ﴿ وَإِذَا قَرَأَتَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكَ وَبَيْنَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مِنْ إِنَّ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّقُونَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللل

والقرآن شفاءٌ من كل داء جسمانى أو روحانى، والقرآن مُخلّص من كل مُكدِّر ومُنغِّص، يقول تعالى: ﴿ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمٍ مُّؤْمِيِينَ ﴾ (التوبة: ١٤)، ويقول: ﴿ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اللَّهِ أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ (الرعد: ٢٨) وكما أن القرآن ذِكرٌ فإنه مذكّر، يقرول تعالى: ﴿ طه ۞ مَآ أُنزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْءَانَ لِتَشْقَىٰ ۞ ﴾ (الضرقان: ٣٢)، ﴿ لِنُتُبِّتَ بِهِ مُؤَادَكَ ﴾ (الفرقان: ٣٢).

يقول أبو منصور الأزهري محمد بن أحمد: "جاء في التفسير أن كتب أهل الأديان مثل

التوراة والإنجيل والزبور، إنما يتلوها أهلها نظرًا ولا يحفظونها كأن يسردها أحدهم عن ظهر قلبه سرداً، ولأنحم لا يكادون يحفظونها من أولها إلى آخرها كما أنزل الله حفظًا، كما تحفظ هذه الأمة القرآن، ومن عجيب تيسير الله القرآن إحراؤه للذكر والمذاكرة بإقداره لمن لم ينسزل بلسانه، ومن لا يفهم معانيه أن يحفظه، كما يحفظه من نزل بلسانه من العرب وأمكنه أن يفهم تأويله، وأن يحفظه الأمي الذي لا يكتب ولا يتلو الكتب، والقارئ الرَّيِّضُ، والصغير والكبير والمعرب والفصيح والألكن "(١).

ذكــر الله تعــالي أن القرآن هو نعمة الله على البشر، وأن فيه الهدى والنور واليقين والسعادة والفوز في الدارين؛ وأن الله ما فَرَّط فيه من شيء ولا ترك أمراً فيه صلاح الإنسان إلا أنــزله فيه، وأن القرآن كتاب جامع لكل أصول العلوم بصنوفها المختلفة، بل إن القرآن نفســه كــتاب عــلم؛ وعلى قاعدته أُسِّست المعرفة الإسلامية، وبه قامت دولة الإسلام وسيسَـت الأمة الإسلامية ودبرت شئونها. وعلْم القرآن ليس علما تجريديًّا أو نظرياً يراد به التهويم أو التهويل أو عزل الناس عن الحياة، وإنما هو علمٌ مقرونٌ بالعمل لا ينفك عن الإيمان الراســخ والأحلاق السامية والقيم العالية والأهداف النبيلة ألبَّتَهَ، وكما ذكر الله تعالى فضل القرآن، كذلك نوَّه النبي على بالقيمة الأسمى لهذا الكتاب العظيم؛ عن عثمان بن عفان عن السنبي على قال: "خَيْرُكُم مَن تَعَلَّمَ الْقرآنَ وعلَّمَه" انفرد بإخراجه البحاري. وروى عبد الله بسن عمر عن النبي ﷺ أنه يقال لقارئ القرآن: "اقْرأ وارْقَ ورَتّل كما كُنتَ تُرتّل في الدنيا فِإِنَّ مَنْ زَلَتُكُ عَنْدُ آخَرُ آية تقرؤها" أخرجه أبو داود(٢)؛ وروى عقبة بن عامر عن النبي ﷺ - أنه قال: "لا يُعذّب الله قلباً وَعَى القرآن". وروى أنس عن النبي ﷺ أنه قال: "إن الله أهـــلين من الناس حملة القرآن هم أهل الله وخاصته" أخرجه الديلمي عن عقبة بن عامر. وروت عائشة رضى الله عنها، عن النبي ﷺ أنه قال: "من تعلم القرآن وحفظه، أدخله الله الجنة، وشفّعه في عشرة من أهل بيته كلَّ قد استوجب النار" رواه ابن ماحة في المقدمة.

ومن حطبة للنبي على "إن الحمد لله، أحمدُه وأستعينُه، نعوذ بالله من شرور أنفسنا، وسيئات أعمالنا؛ من يَهْد الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادى له؛ وأشهد أن لا إله إلا الله، وحسده لا شعريك له؛ إن أحسنَ الحديث كتابُ الله، قد أفلح من زيَّنه في قلبه،

<sup>(</sup>١) معاني القراءات ج١ ص٩١ ٩٢ عدّلنا كلمة "يحفظونه"، وشطبنا كلمة "منهم" في النص ليستقيم المعني.

<sup>(</sup>٢) حديث رقم ١٤٦٤ ج٤ ص٧٣، والترمذي في السنن (٢٥٠/٤)

وأدخله في الإسلام بعد الكفر، واختاره على ما سواه من أحاديث الناس، إنه أصدق الحديـــــث وأبلغه. أحبوا من أحب الله، وأحبوا الله من كل قلوبكم، ولا تَمَلَّـــوا كلامَ الله وذكـرَه، ولا تقسوا عليه قلوبكم، اعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً. اتقوا الله حق تقاته، وصــــدِّقوا صالح ما تعلمون بأفواهكم، وتحابوا بروح الله بينكم"(١). وقال ﷺ: "سَتَكُونُ فَتَنَّ " قيل: وَمَا الْمَحْرَجُ منْهَا؟ قَالَ: "كتَابُ اللَّه، فيه نَبَأُ مَا قَبْلَكُمْ وَخَبَرُ مَا بَعْدَكُمْ وَحُكْمُ مَا بَيْنَكُمْ "(٢). وأحرج سعيد بن منصور عن ابن مسعود قال: "من أراد العلم فعليه بالقرآن، فإن فيه علم الأولين والآخرين". قال البيهقي: يعني أصول العلم. ووصف الإمامُ على كرم الله وجهه القرآن بأنه: "نورٌ لا تُطفأ مصابيحه"(٢). عن الربيع بن سليمان قال: سمعت الشافعي يقسول: "من قرأ القرآن عظمت قيمته؛ ومن تفقه نبل قدره؛ ومن كُتُبَ الحديثُ قُويَتُ حجته؛ ومن تعلم اللغة رق طبعه؛ ومن تعلم الحساب جزل رأيه؛ ومن لم يصن نفسه لم ينفعه علمه"(٤). وقال الإمام الشافعي ﴿ أَيضًا: "جميع ما تقوله الأمة شرح للسنة، وجميع السينة شرح للقرآن". وأخرج أبو نعيم وغيره، عن عبد الرحمن بن زياد بن أنعم قال: قيل لموسيي الطِّيْكِيِّرُ: "يــا موسى إنما مثل كتاب أحمد في الكتب المنــزلة، بمنــزلة وعاء فيه لبنُّ، كـــلما مَخَضـــته أعطاك زبدًا"(٥)؛ وهذا وصفٌ عظيمٌ للقرآن العظيم؛ فهو كتابٌ لا تنتهي عجائبُه، ولا تنفد ذخائرُه.

القرآن هو سفير هذه اللغة إلى الآفاق، إلى الجزر النائية والبلاد القاصية والقارات المسترامية؛ هو حامعة القلوب، ورابطة الأخوة بين المسلمين، وهو عصمتهم من الانحراف والانحراف، وهو حَكَمهم وقاضيهم وناصحهم وزاجرهم وشفيعهم، ونورهم الذي يسعى

<sup>(</sup>١) كنز العمال ١٢٤/١٦، ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارمي في كتاب فضائل القرآن

<sup>(</sup>٣) لهج البلاغة تحقيق بشرح الإمام محمد عبده دار المعرفة ١٧٧/٢.

<sup>(</sup>٤) ابسن الجسوزى – جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن (٥١٠ – ٩٧هـــ) التبصرة . تحقيق طه عبد الرعوف سعد، وعمرو أحمد عطوة (الإسكندرية – دار ابن خلدون ج٢ – ص٢١٢).

<sup>(</sup>٥) السيوطى معترك الأقران ١٣/١ – ١٩

بين أيديهم وبأيماهم في الدنيا والآخرة، والنبي على هو مَثَلُ المسلمين الأعلى، وقدوتُهم المثلى في جميع شئون الدنيا والدين، وإذا كان القرآنُ هو معجزته القولية، فأخلاقه على معجزته العملية. ولن تضل هذه الأمة أو تذل أو تزول ما دام هذا القرآن فيها يتلى، وعلى سلوكها وعملها يهيمن، وفي كل شئون حياتها يُطبَّق ويُحكَم.

إن دراسة ما حاء بهذه الموسوعة عن القرآن الكريم يعنى دراسة خلاصة ما انتهت إليه البحوث والمحاولات الاستشراقية في مجال الدراسات القرآنية بشكل عام.

وإذا كان للمستشرقين جهودهم التي لا تنكر في خدمة البحث العلمي والاهتمام بالعلموم الإسلامي، وإذا كان لبعضهم فضل التنويه المنصف بقيم الإسلام والحضارة الإسلامية، فإن لهم أيضاً أخطاء وأغاليط، وخروجاً أحيانا كثيرة عن المنهج العلمي، ينبغي إظهارها والرد عليها وبخاصة فيما يتصل بالقرآن الكريم، والنبي على.

وإذا كان الرد على المستشرقين ومن لَفَّ لفيفَهم، يعتبر واحبا على المسلمين في كل وقات، فإنه في هذا العصر بالذات يعتبر من أوجب الواحبات عليهم، فقد أصبحت الكلمة والصورة في وقتنا الحاضر أبلغ خطرا من الأسلحة والجيوش الجرارة، وغَدَت أساليبُ الدعاية المدروسة أشد تأثيرا على الإنسان نفسه من الخُطب والمواعظ المسطحة والعبارات المجنحة، يستوى في ذلك الخاصة والعامة من الناس.

والقسرآن كتاب عالمي، سواء أكان في لغته الأصلية، اللغة العربية، أم في الترجمات المحتلفة التي ظهر فيها، أم في الدراسات التي كتبت وتكتب عنه، والتي تتفاوت قوة وضعفا، وإنصافا وإححافا، وسطحية وعمقا، وخطأ وصوابا؛ ومن الملاحظ أن ترجمات معاني القرآن المبكرة وكذلك الدراسات التي قامت عليها، والدراسات الإسلامية في الغرب بوجه عام قام بحسا علماء وباحثون غير مسلمين، وأغلبهم إن لم يكن كلهم، من رحال الدين اليهودي أو المسلمون، وأما دخول المسلمين في هذا الميدان فقد حاء متأخرا؛ وحتى ما يُقدمه المسلمون، سواء أكان في محال الترجمة أم في محال الدراسات والبحوث باللغات غير الإسلامية في معظمه، ينقصه الكثير من الصقل والحرارة الأدبية والدقة في التعبير.

إن تقديم الإسلام للغرب في حاجة إلى تعاون العلماء الأكفاء وتضافر الجهود المخلصة في سبيل تقديمه في صورته الحقيقية، وتولى الرد على المستشرقين ونقاد الإسلام من الغربيين بالمنهج نفسه الذي يفهمونه، وبالأسلوب الذي يرتضونه، وهذا ما حاولناه في هذه الدراسة، السي نرجو أن ننشرها باللغة الإنجليزية فيما بعد لتضاف إلى أعمال أخرى لنا قدمناها هذه اللغة في الرد على خصوم الإسلام ونقاد القرآن.

اعتمدنا في دراستنا هذه على دائرة المعارف الإسلامية باللغة الإنجليزية الصادرة عن دار بريل للنشر بليدن في ١٩١٣ - ١٩٣٨م، والطبعة الجديدة الصادرة عن الدار نفسها بالاشتراك مع دار لوزاك للنشر بلندن عام ١٩٦٠م.

يستغرق مدخسل القسرآن في دائرة المعارف الإسلامية اثنين وثلاثين صفحة بحجم الموسوعة؛ تشتمل كل صفحة منها على عمودين كبيرين تتراوح عدد أسطر العمود الواحد ما يين ٧٢-٧٤ سطرا.

والمقسال بقلم المستشرقين "أ.ت. ويلش" (A.T. WELSH)، و"ج.د. بيرسون" (J.D. PERSON)

وقبل أن نشرع في هذه الدراسة ينبغي أن نبين المنهج الذي اعتمدنا عليه في كتابتها.

and the second of the second o

### الخطة والمنهج

المنهج المذى اتبعناه فى هذا الكتاب يتلحص فى عرض كلام الكاتب أو تُقُوله وشواهده التى اعتمد عليها فى دراسته أولا؛ ثم إبراز أهم النقاط التى تخالفه و نعارضه فيها مشفوعة بالرد عليها وذلك عن طريقين:

الأول: يأتي في شكل تعقيب على دعوى الكاتب.

الثانى: فى شكل مداخلة، وذلك عندما نضطر إلى قطع سياق حديثه، لتوضيح كلامه أو إظهار ما أجمله أو عَمّى به على القارئ؛ ولهذا قد يبدو للقارئ أحيانا بعد المسافات بين السنقاط موضوع الدراسة، إلا أنه مع ذلك سوف يلاحظ بوضوح، فى الوقت نفسه، العلاقة العضوية الحية بين الموضوعات المختلفة التي نعالجها.

ومن حطتنا في هذا الكتاب أيضاً أننا قد نقدم للنقطة التي نتناولها بكلام مختصر نبين فيه وجهة نظر الإسلام قبل أن نعرض لآراء الكاتب. في هذه الدراسة نشير إلى كاتب المقال أحياناً باسمه وأحياناً أخرى بعبارة "زعم الكاتب"، أو "ادعى المستشرق" أو "قال المعارض".

وإذا كانت الإشارة إلى مؤلف آخر ورد ذكره فى النص فإننا نذكره باسمه تحديدا، حتى نميز بينه وبين كاتب المقال بالموسوعة.

ومما هـو حدير بالذكر أيضاً أن أنبه على أنى - ككاتب مسلم - قد استعملت على عبارات التنزيه لله سبحانه وتعالى، عند ذكر لفظ الحلالة، وكذلك صليت وسلمت على رسول الله عند ذكر اسمه الشريف تيمناً وتبركاً، واضعاً ذلك بين قوسين في حالة ما إذا كان الكلام نقلاً عن المستشرقين، وذلك تنبيهاً على أن ما بين القوسين من كلام ليس هو من كلامنا، ولا من صلب النص المترجم.

أما إذا ورد ذكر الاسمين الشريفين في ثنايا كلامي فقد استغنيت عن القوسين وأمضيت الكلام نسقاً واحداً متصلاً.

يشتمل مقال القرآن بالموسوعة الإسلامية على الموضوعات الرئيسة الآتية:

إ - القرآن (الأصل والمترادفات)

#### 1) ETYMOLOGY AND SYNONYMS

(أ) الاشتقاق والاستعمال القرآبي

**♦ DERIVATION AND KURANIC USAGE** 

♦ SYNONYMS IN THE KUR'ĀN

٧- محمد الله والقرآن

2) MUHAMMAD (PEACE BE UPON HIM) AND THE  $\underline{K}$ UR' $\bar{A}$ N

٣- تاريخ القرآن بعد عام ٦٣٢م

3) HISTORY OF THE KURAN AFTER 632

ويدور حول:

(أ) جمع القرآن

◆ THE COLLECTION OF THE KUR'ĀN

(ب) القراءات المتنوعة ومصاحف الصحابة

- ♦ VARIANT READINGS AND COMPANION CODICES (حــ) كتابة المصحف الإمام واعتماد القراءات
- ◆ ESTABLISHMENT OF THE CANONICAL TEXT AND READINGS

٤ - بنية القرآن

#### 4) STRUCTURE OF THE KUR'ĀN

ويتناول النقاط الآتية:

(أ) السور وأسماؤها

◆ THE SURAS AND THEIR NAMES

(ب) الآيات

**♦ THE VERSES** 

(ج) البسملة

♦ THE BASMALA

(د) الحروف المقطعة أو الغامضة

**◆** THE MYSTERIOUS LETTERS

٥- الحوادث والمناسبات التاريخية في القرآن

#### 5) CHRONOLOGY OF THE TEXT

ويشمل:

أ- الإشارات التاريخية في القرآن

HISTORICAL REFERENCES IN THE KUR'AN

ب- التأريخ الإسلامي المعتمد للقرآن

◆ TRADITIONAL MUSLIM DATING

ج- التأريخ الغربي الحديث للقرآن

**♦** MODERN WESTERN DATING

#### 6) LANGUAGE AND STYLE

٦- اللغة والأسلوب

تحت هذا العنوان تعالج الموضوعات الآتية :

أ- لغة القرآن

♦ LANGUAGE OF THE KUR'ĀN

ب- المفردات غير العربية في القرآن

**♦ FOREIGN VOCABULARIES** 

ج- الأسجاع والفواصل المتكررة في القرآن

**♦ RHYMES AND REFRAINS** 

د- الشكل التخطيطي والاعتبارات المتعددة (للأسجاع والفواصل القرآنية)

♦ SCHEMATIC FORMS AND MULTIPLE ACCOUNTS

٧- الأشكال الأدبية والموضوعات الرئيسة

#### 7) LITERARY FORMS AND MAJOR THEMES

ويندرج تحته:

أ-أقسام القرآن وما يتصل بها من أشكال أخرى

♦ OATHS AND RELATED FORMS

ب- آيات النظر في الأنفس وفي الآفاق

♦ SIGN PASSAGE

ج-آيات الأمر بصيغة "قل "

♦ SAY PASSAGES

د-الأمثال "في القرآن "

♦ NARRATIVES

هــ- آيات الأحكام

**♦** REGULATIONS

و - آيات العبادات والشعائر

♦ LITURGICAL FORMS

ز- موضوعات قرآنية أخرى

♦ OTHER KURANIC SUBJECTS

تناول الكاتب في هذا القسم بعض سمات السور المكية والسور المدنية مثلِ أوصاف الجنة والنار والحساب والعقاب وصفات الله وغير ذلك.

#### ٨ - القرآن في حياة المسلمين وفكرهم

# 8) THE KUR'AN IN MUSLIM LIFE AND THOUGHT هذه الموضوعات الثمانية وما اشتملت عليه من تفريعات كتبها أ. ت. ويلش، وقد ذيلها بقائمة من المصادر المهمة.

#### 9) TRANSLATION OF THE <u>K</u>UR'ÄN

٩ – ترجمة القرآن

ويبحث فيه:

أ- رأى علماء السلف في ترجمة القرآن

- ◆ THE ORTHODOX DOCTRINE OF THE TRANSLATION OF THE <u>K</u>UR'ĀN
  - ب- الترجمات واللغات التي ترجم إليها القرآن
- ◆ TRANSLATIONS OF THE <u>K</u>UR'ĀN INTO SPECIFIC LANGUAGES

وهـــذا الموضوع الأخير تولى كتابته المستشرق ج . د. بيرسون، وِهو آخر موضوع فرعى في الموسوعة تحت مادة القرآن، وهو أيضاً مذيل بقائمة من المصادر المهمة.

وسوف نتناول بالعرض والتحليل والنقد هذه الموضوعات التي ذكرناها منتهجين النسق نفسه في ترتيبها على ما هو عليه في الموسوعة؛ وللتيسير على القارئ جعلنا العناوين الرئيسية التي وضعها ويلش أبواباً وفصولاً، وحاولنا أن نقرب بينها من حيث حجم الباب والفيصل، ما أمكيننا إلى ذلك سبيلاً؛ سائلين المولى عز وجل التيسير والتوفيق بمنّه وفضله.

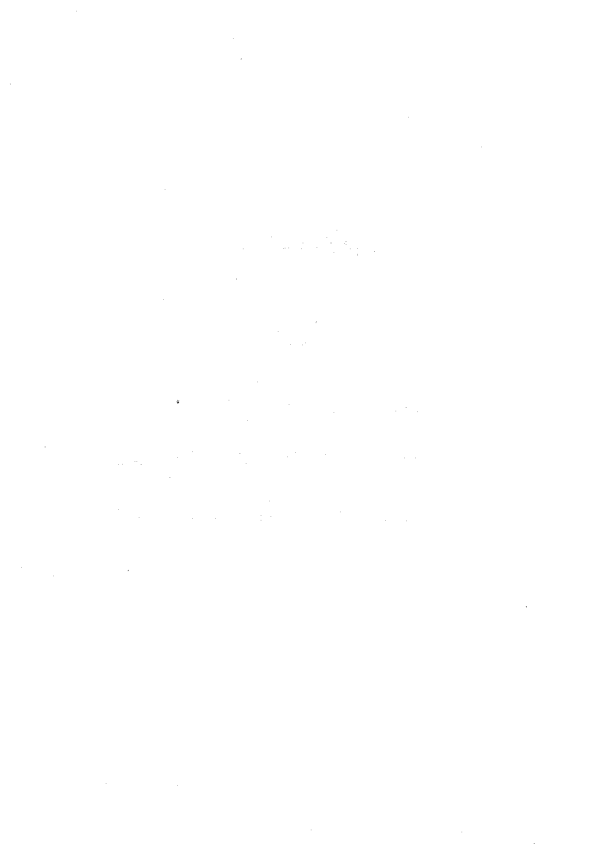
# الأستاذ الدكتور/ محمد محمَّد أبو ليلة

أسناذ مقارنت الأديان وأسناذ الدراسات الإسلامية باللغة الإلجليزية ومرئيس قسر اللغة الإلجليزية كلية اللغات والترجة - جامعة الأزهر

# الباب الأول

# القرآن الأصــل والمترادفـات

الفصل الأول ... الاشتقاق والاستعمال القرآني الفصل الثاني... المترادفـــات في القــرآن



# الفصــل الأول

# الاشتقاق والاستعمال القرآني

لاحسط الكاتب أن أقدم استخدام مؤيد بالشواهد للفظة "القرآن" قد أورده القرآن نفسه، حيث ظهر فيه حوالي السبعين مرة متضمناً معاني شتي.

يقول: أ. ت. ويلش: "إن معظم علماء الغرب قد قبلوا وجهة النظر التي طورها ف. اسكواللي، وآخرون، والتي تذهب إلى أن لفظ "القرآن" مأخوذ من الكلمة السريانية قريانـــا )Keryana التي تعني درساً في قراءة الكتاب المقدس كما هو مستعمل في الطقوس والشعائر النصرانية"؛ يؤيد الكماتب هذا الزعم بالإحالة إلى مخطوط سرياني قديم يرجع إلى القرن السادس الميلادي والموحدود ضمن مخطوطات المتحف البريطاني بلندن، إلحاقي رقم ١٤، (Keryana d-yom ba awata lection for the day of عنوان عنوان ٤٣٢) وهـــو تحت عنوان (supplications التي ترجمتها "فصول مقتبسة من الكتاب المقدس لقراءتما بغرض الدعاء أو الابتهال أثناء تأدية الطقوس النصرانية". ثم يتناول الكاتب رأى علماء اللغة المسلمين في معنى لفظة "قرآن" مقرراً أن جمهور علمائهم يُنصُّون ببساطة على أن اللفظة مشتقة من الفعل "قرأ" وأن كلتا وجهتي النظر، الغربية والإسلامية، الخاصتين بتحديد المعني اللغوي للفظة "قرآن" لها بعيض الشواهد التي تؤيدها في القرآن نفسه؛ ثم يضيف المستشرق إلى ذلك قوله: "إن الفعل "قرأ" لا يظهر في القرآن بهذه الكثرة نفسها التي يظهر بها الفعل "تلى" الذي يدل أيضاً على القــراءة؛ وتورد المخطوطات الكوفيــة القديمة لفظة "القران" بهذا الرسم هكذا بدون همزة، وهمي بهذا الشكل مشتقة من "قرن" لا من "قرأ"، وهي بهذا المعنى تكون مأخوذة من "ضم الشيء إلى الشيء" أي جمع بينهما، مما حَدًا ببعض الصحابة كقتادة وأبي عبيدة إلى القول بأن لفظة "قُران" مأخوذة من "قرن" بمعنى ضم وجمع، لأن "قرأ"، بمعنى "تلى".

يذكر الكاتب وجهة نظر أخرى كمقابل لتلك التي ذكرها فيقول إن حذف الهمزة يعتبر من سمات لَهجة أهل مكة والمصاحف الكوفية القديمة، وإن لفظ "القرآن" له علاقة وشييجة بالفعل "قرأ" في الاستعمال القرآن، وينتهى الكاتب إلى القول بأن أصح الأقوال في تقرير هذه المسألة تكمن في أن لفظ "القرآن" كان قد استحدث أصلاً في القرآن نفسه لستأدية مفهروم الكلمة السريانية "قريانا"، ولكنه أي لفظ "القرآن" قد أسند إلى صيغة

مصدر عربي يعني "قرآن"، على وزن "فعلان" المشتق من الفعل "قرأ"، ليكون منسجماً مع التراكيب القرآنية وحارياً على قواعد اللغة العربية.

وقــبل أن نعرض التفسير الإسلامي الصحيح لكلمة "القرآن"، التي هي عنوان كتاب الله تعــالى وأخــص أسمائــه وأشهرها، لا بد أن نبين الأحطاء التي تضمنها كلام الكاتب، والغرض الذي يهدف إلى تأسيسه في ذهن القارئ.

يـزعم ويـلش أولاً أن لفظة "القرآن" لا تعنى غير القرآن نفسه فى كل المواضع التي ذكرت فيها أيا كانت القرينة؛ وسوف نوضح خطأ الكاتب فى هذا الزعم، وحطأ استنتاجه كذلك. أمـا ما ذهب إليه اسكواللي- وأيَّدَه فيه معظم المستشرقين- من أن لفظة "قرآن" ما خوذة أصـلاً من الكلمة السريانية "قريانا"، فزَعمٌ حافٌ لا دليل عليه من قريب ولا من بعيـد، وهذا التفسير الغريب لم يخطر ببال أحد من أئمة علماء اللغة العربية، ولا ببال هؤلاء الذين عُنُوا يجمع مفردات القرآن وتفسيرها.

فالثبت الذي يقدمه لنا السيوطى للألفاظ المعربة في القرآن في كتابه "الإتقان في علوم القسرآن" (١) يخلو تماماً من هذه اللفظة؛ وقد راجعنا أيضاً كلَّ ما أتيح لنا من مصادر في هذا الباب، فلم نحد لها أيضاً أثراً ولا ظلاً؛ وهذا دليلٌ دامغ على أن كلمة "قرآن" عربية الأرومة والمحسند، وأن اللغة العربية لم تكن لتضيق بلفظة اتخذها الله تعالى عنواناً لكلامه القديم، واسماً لكتابه المعجز؛ وبالتالى فإن افتراض الكاتب واعتراضه لا مسوغ لهما.

إن الفعل "قرا" بمشتقاته المتنوعة يعد من أبرز الأفعال والمشتقات في اللغة العربية، ولكن الكاتب يتجاهل هذه الحقيقة، ويزعم مع جمهور المستشرقين أن عنوان كتاب المسيلمين منتحل من لغة أخرى، وينبغى أنْ يكون واضحاً أنّ وجود كلمة "قريانا" السريانية بمعناها المشار إليه آنفاً لا يعنى انتقالها إلى القرآن ألبتة، وإلا لَلْزِم أن يُعرِّفنَا المستشرقون متى، وكيف وصلت هذه الكلمة إلى القرآن؟ آخذين في الاعتبار أن كلمة "قريانا" السريانية تطلق كيم أشار الكاتب نفسه على مجموعة نصوص مقدسة استلت من كتاب أو كتب معروفية، وذلك لاستخدامها كأدعية وابتهالات دينية ضمن الطقوس الكنسية؛ مع أن كلمة "قرآن" تطلق على البعض كما يطلق تطلق على البعض كما يطلق

عسلى الكل. والقرآنُ ليس أدعيةً؛ وإنما هو كتابٌ جامعٌ يحتوى على أصول العلوم، وقواعد الإيمان، والأخلاق، والمعاملات، والتشريعات، وعلى السير والقصص، والمواعظ والأمثال، والأدعية والابتهالات، والنبوءات، وعلوم الآخرة من بعث وحساب وثواب وعقاب وجنة وناد. وناهم من أمور دينهم ونياهم.

سُمى القرآن بهذا الاسم، لأنه كتابٌ يُقرأ ويتميز على الكتب الأخرى، لكثرة ما يُقرأ، قرأه الله تعالى وعلَّمه رسولَ الله ﷺ: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ ﴿ عَلَّمَ ٱلْقُرْءَانَ ﴿ ﴾ (الرحمن: ١) وقرأه جريـلُ التَّكِ على مُحمد ﷺ: ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَى يُوحَىٰ ﴿ عَامَهُم شَدِيدُ ٱلْقُوىٰ ﴾ جريـلُ التَّكِ على مُحمد ﷺ: ﴿ إِنَّ هُو إِلَّا وَحَى يُوحَىٰ ﴾ عَلَمْهُ شَدِيدُ ٱلْقُوىٰ ﴾ (النحم: ٤- ٥)؛ وقولـه تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْنِهُ فَٱتَّبِعْ قُرْءَانَهُ ﴿ ﴿ يُنَا لَهُ وَعَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴿ ﴾ (القيامة: ١٨- ١٩) ومعنى " قُرْءَانَهُ و " في الآية أي قراءته، ومعنى " بَيَانَهُ و " أي تفسيره وإظهاره، كما مرت الإشارة إليه.

وقرأ النبي القرآن آية آية ( اقرآ بالشير ربك الذبي خَلَقَ ﴿ اَلْهِ الْمَانُ مِنْ عَلَقٍ وَرَبُكَ اللَّهِ عَلَمْ اللَّهِ عَلَمْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُحْرَمُ ﴾ (العلق: ١: ٥)، ﴿ وَرَبِّلِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وقرأ صحابة رسول الله الله القرآن وعُنُوا به عنايةً كبيرة، فقد حفظوه وضبطوه وضبطوه وقد عناية كبيرة، فقد حفظوه وضبطوه وتعسلموه وعسلموه وجمعوه في الصدور والسطور، وطبقوه في كل مجالات حياتهم المختلفة، يستوى في ذلك رجالهم ونساؤهم، وكهولهم وصبيالهم، عربيهم وعجميهم.

وعسندما اتسعت رقعة الإسلام اتسع حفاظه، ومعلموه، ومتعلموه أيضاً، وانتشرت بكسثرة دور تحفيظ القرآن، في البقاع الإسلامية كلها على ترامى أطرافها واحتلاف أحوائها وبيسئاتما ومدنياتما، وتعدد أجناسها. ومن معجزات القرآن أنه كان يُقرأ في لغته الأصلية في بلاد لم يكن لها عهد باللغة العربية.

لا يوحد كتاب في العالم قد عُني به أهله أكثر من القرآن؛ بل إن هناك كُتباً مقدسة تطبع بالملايين، وتترجم إلى لغات العالمين ولهجاتهم؛ بل ويدفع بها إلى الناس دون مقابل، في أفخم الطبعات وأجمل الإخراج، ومع هذا فإنها لا تجد من يقرؤها، وليس يقرأ منها غالبا إلا في مناسبة دينية أو لدراسة علمية بحتة، ولا يفوتنا أن نلفت النظر هنا إلى أن بعض هذه الكتب المقدسة قد فُقد بالكلية؛ ومنها ما بقى بعضه ودخله التحريف والتبديل.

وننتقل الآن إلى نقطة أخرى مهمة أثارها الكاتب في سياق حديثه عن لفظة "قرآن"؟ إذ يرعم أن المفهوم الإسلامي والمفهوم الاستشراقي لكلمة "قرآن" كلاهما له بعض الشواهد القرآنية الدي تؤيده، ولسنا ندرى كيف سوَّى المعارضُ بين المفهومين على الرغم من الاختلاف الواضح بينهما، هذا من جهة؛ ومن جهة أخرى أين هو هذا الدليل القرآني الذي يؤيد زعمه بأن لفظة "قرآن" سريانية الأصل؟ إن كلمة "قريانا" التي جاء بها الكاتب، والتي تختلف في شكلها وجرسها عن الكلمة العربية "قرآن" لا وجود لها في كتاب الله تعالى، وبالستالسي فإن القاعدة التي بني عليها المستشرقون تفسيرهم خارجة أصلاً عن نطاق النص، وليس لها به أدني تعلق، وكون كلمة "قرآن" تُقرأ بدون همز أو نبر إعمالاً للسان القرشي، أو للستخفيف حكما سنذكره بعدُ بشيء من التفصيل لا يعني ألها منقولة من السريانية - كما زعم الكاتب، إذ أن خُلُوها من الهمزة، والذي يجعلها قريبة في النطق، إلى حدٌ ما، من كلمة "قريانا"، لا يؤيد دعوى المستشرق في سريانيتها؛ بل إن نطقها مهموزة وغير مهموزة فيه إلى كونها جارية على أصول العربية، خاضعة للهجات العرب.

ذكر ويلش أن الفعل "قرأ" ورد ذكره في القرآن سبع عشرة مرة؛ كما أن كلمة "تليي" بمعني "قرأ" قد استعملت في القرآن أكثر من الفعل "قرأ"، وهذا صحيح من حيث المبدأ؛ ولكننا لا نوافقه في النتيجة التي يحاول تقريرها ويشرئب إليها، وهي أن كلمة "قرآن" مستعارة من اللغة السريانية، وذلك بحجة أن الفعل "تلي" يوجد في القرآن أكثر من الفعل "قرأ"؛ وفي الحقيقة فإن الكلمتين "تلي"، و"قرأ" تستعملان كمرادفين في القرآن، وإن كان هناك فرق دقيق بينهما لا يحصل إلا بمعرفة عميقة بأسرار اللغة وحس أهلها؛ ولكي نوضح ذلك نقول إن الفعل "تلي" يعني "قرأ بتتابع"، و"قرأ من نص أو كتاب"، وهي تفيد أيضاً القراءة بصوت مسموع على الغير، يقول عناسان ( قُلُ تَعَالَوْا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُكُمْ القراءة به ولا كتاب"، وهي تفيد أيضاً عليه الفيات تَتُلُوا مِن قَبْلِهِ مِن كِتَنْبٍ وَلا تَخَلُّهُ بِيَمِينِكَ "إذاً وأَلَ تَعَالَوْا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُكُمْ الْأَلُ الله الله الله الفيات الفيات الفيات الله الفيات الله الفيات الله الفيات الله الفيات الله الفيات الله الله الفيات الله الفيات الله الفيات الله الفيات الله الفيات الله الله الفيات الفيات

لَّارْتَابَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴿ وَلِلْكَ عَايَتُ ٱللَّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ ﴾ (البقرة: ٢٥٢)، ﴿ وَلَا يَتُ اللَّهِ مَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِ ﴾ (البقرة: ٢٥٢)، ﴿ وَلَا يَلْكَ عَايَتُ ٱللَّهِ مَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِ ﴾ (البقرة: ٢٥٦)، ﴿ وَاتَّلُ عَلَيْهِمْ نَبَأُ وَأَمْرِتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَأَنْ أَتْلُواْ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ (النمل: ٩١-٩٢)، ﴿ وَاتَّلُ عَلَيْهِمْ نَبَأُ الَّذِي عَاتَيْنَهُ عَايَتِنَا فَٱنسَلَحْ مِنْهَا ﴾ (الأعراف: ١٧٥)، ﴿ وَآتَلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن كِتَابِ اللَّذِي عَالَيْنَهُ عَالَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ عَلَى الْحَرَانِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّالَةُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّالَةُ الللَّهُ الللللللَّا الللَّا الللللللَّالِ الللللَّاللَّهُ الللللللَّالَ

بعد هذا نُذَكِّر القارئ بما سبق أن قلناه من أن كلمة "قرآن" عربية، صليبة وأرومة، وليست مستعارة من السريانية، كما يزعم الكاتب، وأنها لم تستحدث ألبَّتَّة، وإنما نزلت فيما نيزل من القرآن، وأن القرآن معروف باسمه هذا، من بداية التنزيل، وقلنا إن كلمة "قرآن" تطلق على كلام الله كله أو بعضه، فالآية الواحدة قرآن، والسورة الواحدة قرآن، ومجموع السور قرآن؛ وأن العبارة القرآنية "هَنذَا ٱلْقُرْءَانَ" كما في قوله تعالى: ﴿ نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَص بِمَآ أُوْحَيْنَآ إِلَيْكَ هَنذَا ٱلْقُرْءَانَ ﴾ ( يوسف : ٣) ، وقوله: ﴿ وَقَالَ أَلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَسْمَعُواْ لِمَنذَا ٱلْقُرْءَانِ وَٱلْغَوْاْ فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ ٢٦) ﴿ فصلت: ٢٦)، لا تتضمن الإشارة ألبَّتَهُ إلى "قرآن" آخر غير هذا القرآن، الذي هـ بين دفي المصحف، المنقـول إلينا بالتواتر، والمبثوث في الآفاق والمعروف لجميع المسلمين. وينبغي أن يكون واضحاً تمام الوضوح أن عبارة "هَنذَا ٱلْقُرْءَانَ"، التي تعلق بما الكاتـب، لم يستعملـها القرآن إلا في الإشمارة إلى كلام الله المنسزّل على محمد علي بخاصة، يقول تعالمي: ﴿ يَحْنُ نَقُصُ عَلَيْكَ أُحْسَنَ ٱلْقَصَص بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَنذَا ٱلْقُرْءَانَ ﴾ (يوسف: ٣)، ويقسول تعالىسى: ﴿ وَمَا كَانَ هَنذَا ٱلْقُرْءَانُ أَن يُفْتَرَىٰ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَنكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ ٱلْكِتَنبُ لَا رَيْبَ فِيهِ مِن رَّبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ ﴾ (يونس: ٣٧).

ومما يلحــق بكلام ويلش، ما زعمه المستشرقان بِلْ ووَات في مقدمتهما حول قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَعالى: ﴿ وَلَوْ

جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًّا لَقَالُواْ لَوْلَا فُصِلَتْ ءَايَئَهُ أَوَّ ءَاعْجَمِيٌّ وَعَرَبِيٌ ۖ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدَّى وَشَفَاءً ۗ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرٌّ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمًى ۚ أُولَتَهِكَ يُنَادُونَ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ ﴿ وَمُ اللَّهِمْ اللَّهِمْ اللَّهِمْ عَمَّى ۚ أُولَتَهِكَ يُنَادُونَ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ ﴿ وَهُ اللَّهِمْ اللَّهُ مِنْ مَكَانِ بَعِيدٍ ﴿ إِن اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهِمْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّلْمُلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّا الللَّالِمُ اللل

يقول المستشرقان بل ووات إن تعبير "قُرْءَنًا عَرَبِيًا" يتضمن الإشارة إلى وجود قرآن غير عربى، وهذا تفسير غريب وتوجيه بعيد لعبارة القرآن، ولا يوجد مسلم يمكن أن يقول بوجود قرآن غير عربى ألبَتَّة؛ وأين هو يا تُرى هذا القرآن غير العربى؟ وفي أى لغة يكون؟ والله تعالى يقول: ﴿ قُل لَيْنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنُ عَلَىٰ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَنذَا ٱلْقُرْءَانِ لاَ يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا ﴿ الإسراء: ٨٨)، فمثلية القرآن كمثلية مُنزّله تعالى مُمْتنعة في الواقع وفي التصور الصحيح.

والآيات التي تتحدث عن عربية القرآن إنما تعنى الإلزام والإعلان؛ إلزامٌ للعرب بأنه جاء بلغتهم وخاطبهم بلسائهم وهم يفهمون مراده، فوجب عليهم إذن تصديقه، وأما الإعلان ففي تقرير المولى بأنه أرسله بلسان عربي مبين، بلغ الكمال في لغته وفي لغات العالمين، وأن القرآن لا يوجد مثله، لا في العربية ولا في غيرها من اللغات، وما كان لمحمد العالمين، وأن القرآن لا يوجد مثله، لا في العربية ولا في غيرها من اللغات، وما كان لمحمد القرآن من دون الله، لأنه لا يمكن أن يُفتري أصلاً.

وتُلقى الآن مزيداً من الضوء على كلمة "قرآن" في أصلها اللغوى، احتلف العلماء في مفهوم الاسم، هل هو اسم علم حاص بكلام الله تعالى وغير مشتق من شيء أصلاً، أم أنه اسم مشتق من "القرى" تقول: "قريت الماء في الحوض" أي جمعته، وعليه يكون القرآن بمعنى المجموع.

يقول الراغب الأصفهاني (ت: ٢٥هـ / ١٠٣٣م): "وليس يقال ذلك لكل جمع، فلا يقال: قرأت القوم أي جمعتهم". والزركشي لا يمنع ذلك في أصل اللغة، وإن كان ممتنعاً في العُرف والاستعمال؛ لذلك توسع الهروي في تعريف الكلمة فقال: "كل شيء جمعته، فقد قرأته".

ويبين لنا أبو عبيدة السبب في إطلاق اسم "القرآن" على كلام الله تعالى بخاصة فيقول: "سمى القرآن بهذا اللفظ إما لأنه جمع السور بعضها إلى بعض ، وإما لأن القــرآن جمع معاً بين دفتيه أصناف العلوم كلها كما قال تعالى: ﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَابِ مِن شَيْءٍ ۗ ﴾ (الأنعام: ٣٨).

وقال عليه الصلاة والسلام: "ستكون فتن"؛ قيل: وما المحرج منها؟ قال: "كتاب الله فيه نبأ ما قبلكم وخبر ما بعدكم وحكم ما بينكم". (أحرجه الترمذي)

وأخرج أبو سعيد بن منصور عن ابن مسعود قال: "من أراد العلم فعليه بالقرآن، فإن فيه علم الأولين والآخرين". قال البيهقي "يعني أن القرآن يحتوى على أصول العلم".

وقد عَدَّ السيوطى وغيره أن من أكبر دلائل إعجاز القرآن إحاطته بالعلوم الجمة، وجمعه للمعارف التامة، واحتواءه على علوم لم يجمعها كتاب مِن قبله، ولا أحاط بعلمها أحد<sup>(۱)</sup>.

ويقول الراغب الأصفهاني في القرآن بمعنى الجمع، إنه حامع للمرة كتب الله تعالى التي أنزلها على الأنبياء السابقين؛ وذكر بعض العلماء من المتأخرين أن مادة "قرأ" و"قرآن" ليست بمعنى "جمع" استناداً إلى قوله تعالى: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا حَمْعَهُ، وَقُرْءَانَهُ، ﴿ فَعَاير بين الجمع والقرآن؛ وعليه تكون مادة "قرأ القرآن" بمعنى أظهره وبيّنه، والقارئ يُظهر القرآن ويُخرجه بحسب قواعد قراءته؛ وعلى الرغم من وجاهة هذا التوجيه للآية، فإن الجمع بين عبارتي "جَمْعَهُ، وَقُرْءَانَهُ، " في الآية له معنى خاص، وقرينة خاصة، لا تتسع لما رآه هذا الفريق من العلماء، فكلمة "جَمّعَهُ،" هنا، تفيد جمع القرآن بمعنى تثبيته في صدر النبي الله بطريقة إلهية بحتة، فيحفظه من أول مرة، لا بالتكرار والاستظهار، كما هي العادة في الحفظ بالنسبة لعامة البشر، وكلمة "قُرْءَانَهُ،" تعنى قراءته، كما مرّ بنا.

يذهب الإمام الشافعي الله على القرآن" القرآن" علم على كتاب الله تعالى كالتوراة والإنجيل وأنه هو ليس مهموزا، وكان الشافعي يهمز "قرءانه"، ولا يهمز "القرآن"، وكون "القرآن" اسم علم على كتاب الله تعالى، لا يمنع أن يكون له أصلٌ في اللغة، وكونه ليس مهموزا، لا يعني أن الأصل فيه أنه كذلك، أي غير مهموز.

<sup>(</sup>١) معترك الأقران ج١ ص٢٢.

قسال الزحساج: "إن ترك الهمزة في القرآن ليس أصلاً وإنما هو للتخفيف، نقلت حركة الهمزة إلى الحرف الساكن قبلها". (١)

وذهب بعض العلماء ومنهم الإمام الأشعرى إلى أن "القرآن" مشتق من "قرنت الشيء بالشيء إذا ضممته إليه"، سمى بذلك لقران السور والآيات والحروف فيه، وبهذا المعنى سمي الجمع بين الحج والعمرة "قراناً"، والتفريق بينهما "إفراداً"، وهذا القول فيه تكلف وبحافاة لمفردات اللغة ومراميها. ونشك في صحة إسناد مثل هذا القول إلى الإمام الأشعرى، وبينما يوافق القرطي الإمام الشافعي في أن القرآن غير مهموز، وهو الرأى السندى ضعفناه، يقدم القرطي تفسيراً آخر للفظ، فيقول: "إنه مأخوذ من القرائن، وذلك لأن آياته يصدق بعضها بعضاً ويدل بعضها على بعض "(٢).

هذا وصف صائب لطبيعة القرآن، ينفى العوج والتناقض عنه، ولكنه لا يصلح أسداً أن يكون هو معنى "القرآن" في اللغة، وقد ضعّف ابن عطية (ت: ٤١هـ/ ٢٤١م) أيضاً هذا الرأى (ت). بعد أن بيّنا بالأدلة الكثيرة اتفاق علماء المسلمين على أن لفظة "القرآن" عربية صرفة، وأن اختلاف العلماء حول أصلها ومفهومها اللغوى إنما هو اختلاف تنوع لا اختلاف تضاد، وألها مشتقة من الفعل "قرأ"، وأن الاسم المصدرى "قررآن" يقرأ أحياناً بدون همز للتخفيف. نذكر الآن المفهوم الشرعي المجمع عليه للقرآن الكريم.

يعـــرّف ابن حلدون (٧٣٢- ٨٠٨هــ/ ١٣٣٢ - ١٤٠٦م) القرآن بأنه: "كالأم الله المنـــزل على نبيه المكتوب بين دفتي المصحف. وهو متواتر بين الأمة"(٤).

وعرفه آخرون بأنه: "الكلام المعجز المنزل على النبي الله المكتوب في المصاحف، المنقول بالتواتر، المتعبد بتلاوته"(٥)، وهذا التعريف قد جمع خصائص القرآن من الوحي، والتنزيل، والتواتر، والتعبد بتلاوته. وكل هذا يؤكد إلهية المصدر الإلهي للقرآن، وكذلك

<sup>(</sup>١) الزركشي. البرهان ج١ ص ٢٧٦ وما بعدها، وانظر الخطيب البغدادي. تاريخ بغداد، ج٢ ص٦٦ القاهرة ١٣٤٩هـــ

<sup>(</sup>۲) الزركشي البرهان ج۱ ص ۲۷۷ ۲۷۹.

<sup>(</sup>٣) المقدمة ج٣ ص ١٠٢٨.

<sup>(</sup>٤) المقدمة ج٣ ص١٠٢٨.

<sup>(</sup>٥) الزرقاني – مناهل العرفان ج١ ص ١٨ وما بعدها.

العناية الشديدة التي أولاها الرسول ﷺ والمسلمون له، جيلًا بعد جيل.

ويعرف أبو بكر الباقلاني (ت: ٤٠٣هــ/١٠١م) القرآن بقوله: "ذكر العلماء أن الأصل في هذا (أى نبوة محمد في) هو أن تعلم أن القرآن الذي هو متلوّ محفوظٌ مرسوم في المصاحف، هو الذي حاء به النبي في، وأنه هو الذي تلاه على من في عصره ثلاثاً وعشرين سنة؛ والطريق إلى معرفة ذلك، هو النقل المتواتر الذي يقع عنده العلم الضروري به. وذلك أنه قام به في الموقف وكتب به إلى البلاد، وتحمله عنه إليها من تابعه؛ وأورده على غيره ممن لم يتابعه، حتى ظهر فيهم الظهور الذي لا يشتبه على أحد"(١).

ويعرف علماء الكلام القرآن بأنه: "الصفة القديمة المتعلقة بالكلمات الحكمية من أول الفاتحة إلى آخر سورة العلق"(٢).

ويقول ابن حزم (ت: ٥٥ هــ/١٠ ١م): "يتبين بالبراهين والمعجزات أن القرآن هـو عهــد الله إلينا، والذي ألزمنا الإقرار به، والعمل بما فيه، وصح بنقل الكافة الذي لا محال للشك فيه، أن هذا القرآن هو المكتوب في المصاحف، المشهور في الآفاق كلها"(٣). ويقول في تعريفه أيضاً: "القرآن وكلام الله كلاهما معني واحد، واللفظان مختلفان، والقرآن هو كلام الله ويحل على الحقيقة، بلا محاز"(١٤). ونقل ابن تيمية (ت: ٧٢٨هـ/ ١٣٢٧م) عن كتاب الفصول في الأصول لأبي الحسن محمد بن عبد الملك الكرحي، قول الشيخ أبي حامد الإسهرايين "مذهبي ومذهب الشافعي وفقهاء الأمصار، أن القرآن كلام الله غير محلوق، ومن قال مخلوق فهو كافر، والقرآن حمله جبريل الطيخ مسموعاً من الله تعالى، والسني سمعــه من جبريل الطيخ، والصحابة سمعوه من النبي على، وهو الذي نتلوه بألسنتنا وفيما بين الدفتين، وما في صدورنا مسموعاً ومكتوباً ومحفوظاً، وكل حرف منه كالباء والتساء، كله كلام الله غير مخلوق"(٥). وسوف يكون لنا كلام آخر في هذا الموضوع في والتساء، كله كلام الله غير مخلوق"(٥). وسوف يكون لنا كلام آخر في هذا الموضوع في

<sup>(</sup>١) إعجاز القرآن ص٣٩ .

<sup>(</sup>٢) إعجاز القرآن ص٣٩. وابن حزم. الفصل ج٣ ص١٦- ١٧، والزرقاني. مناهل العرفان. ج١ ص١٨وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) ابن حزم . الفصل ج٢ ص٧ وما بعدها .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.

<sup>(°)</sup> رسسائل وفستاوى. تحقيق محمد رشيد رضا ومحمد البلتاجي، ج ٣ ص١٦٢ وما بعدها. القاهرة. وهبة ١٤١٢هـــ/ ١٩٩٢م. وانظــر الإمسام السبخارى. خلق أفعال العباد ضمن عقائد السلف. تحقيق على سامى النشار وعمار الطالبي الإسكندرية ص ١١٨ وما بعدها، المعارف ١٩٧١م.

قرينة الرد على أصحاب دعوى خلق القرآن.

نتناول الآن مع ويلش مواضع لفظة "قرآن" وقرائنها في القرآن الكريم، وذلك لتحديد التاريخ الذي ذكرت فيه هذه اللفظة، وتحديد معناها أو معانيها الدقيقة في سياق القرآنية.

ورد لفظ "القرآن" هكذا معرفا بالألف واللام خمسين مرة في خمس وثلاثين سورة مسنها ثلاثا وعشرين مكية واثنتا عشرة مدنية. كما حاء ذكرها بدون أداة التعريف ثمان عشرة مرة في ثمان عشرة سورة ثلاث منها مدنية والباقية مكية وذلك على النحو التالى: "بقرآن"، "قرآن"، "قرآن"، "قرآن"، "قرآنا"، "قرآنه".

من هذا الثبت يتبين لنا أن لفظ "القرآن" قد ذُكر بضيغه المحتلفة في ثمان وثلاثين سورة مكية، وخمس عشرة مدنية، أى أن ورود لفظ "القرآن" في السور المكية، حاء أكثر منه في السور المدنية، وأن بعض هذه السور والآيات المكية تُعد من أوائل ما نـزل على رسول الله في ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ لاَ يُحْرِكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَوَوَلَا تَعْلَى: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ وَوَوَلَا تَعْلَى: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ اللهُ عَلَيْهُمُ ٱلْفُرْءَانُ لاَ يَسْجُدُونَ \* في ﴿ (القيامة: ٢١- ١٨)، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ اللهُ عَلَيْهُمُ ٱلْفُرْءَانُ لاَ يَسْجُدُونَ \* في ﴾ (الانشقاق: ٢١)، وقوله تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ قُرْءَانَ بَعِيدٌ في عَلَيْمُ ٱلْفُرْءَانُ لاَ يَسْجُدُونَ \* في ﴿ (الانشقاق: ٢١)، وقوله تعالى: ﴿ سَنُقْرِئُكَ فَلَا تَنسَىٰ في إِلّا مَا شَآءَ في لَوْحٍ مَّعَفُوظِ في ﴾ (البروج: ٢١- ٢١)، وقوله تعالى: ﴿ سَنُقْرِئُكَ فَلَا تَنسَىٰ في إِلّا مَا شَآءَ اللهُ أَن أَنْ اللهُ في لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ في ﴾ (القدر: ١)، وهي القرآن؛ وكذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ في ﴾ (القدر: ١)، وهي مكية أيضاً، والضمير في "أَنزَلْنَه" عائد على القرآن؛ وهذا محل إجماع بين علماء المسلمين.

إذا اتضح ذلك، نقول إن زعم المستشرق بأن تسمية "القرآن" إنما حاءت متأخرة في القرآن بعد أن أمر الله تعالى النبي الله أن يجهر بصلاته استناداً إلى قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّهُ وَلَيْلًا ﴿ وَيَتَلِّي اللَّهُ وَلَيْلًا ﴾ أَلُمْزُمِّلُ ﴾ قُمِ اللَّيْلَ إلا قَلِيلاً ﴾ أو زد عليه ورَيْلِ القُرْءَان تَرْتِيلاً ﴾ (المزمل: ١- ٤)، لا مُسوغ له ألبتّة؛ إذ لا علاقة بين الأمر بالصلاة وقراءة القرآن فيها على نحو ما وبقدر ما، وبين نرول "القرآن" نفسه وتسميته هذا الاسم. حتى لو سلمنا للمستشرق حدلاً بأن القرآن قد سُمى باسمه هذا في الوقت نفسه، الذي أمر فيه

النبي الله بالصلاة، أى بعد توالى الوحي عليه بمدة، فإن هذا لا يصلح أن يكون دليلاً، لا من بعيد ولا من قريب، على أن كلمة "قرآن" سريانية الأصل، وأن محمداً على أن الستعارها ليسمى بها كتاب الله تعالى. وقد ذكرنا من قبل أن القرآن معروف باسمه هذا منذ بداية التنزيل.

إن لفظـــة "قرآن" ليست من عمل محمد على، وإنما هي- ككل كلمة في القرآن-وحي من الله تعالى، والقرآن كلام الله، وهو ليس مخلوقًا، ولا هو من عمل مخلوق.

وللقرآن أسماء أخرى، تَتَبَّعَها الحرّاني فأوصلها إلى تسعة وتسعين اسما. وقال القاضى أبو المعالى عزيزى بن عبد الملك: "إن الله تعالى سمى "القرآن" بخمسة وخمسين اسما؛ على سبيل المثال: ﴿ بَيَانٌ ﴾ (آل عمران: ١٣٨)، ﴿ نُورًا مُبِينًا ﴾ (النساء: ١٧٤)، ﴿ كَلَنَمَ اللهِ ﴾ (التوبية: ٦)، ﴿ وَرَحْمَةٌ ﴾ (يونس:٥٠)، ﴿ بِٱلْوَحِي ﴾ (الأنبيياء: ٥٠)، ﴿ ذِكْرٌ ﴾ (الأنبيياء: ٥٠)، ﴿ بَلَغًا ﴾ (الأنبيياء: ٥٠)، ﴿ وَالْمَان: ١)، ﴿ وَرَحْمَةٌ ﴾ (الأنبيياء: ١٠٥)، ﴿ وَالْمَان: ١)، ﴿ وَالْمَانِينَ ﴾ (الدخان: ١).

ويذكر القاضى شهاب الدين إبراهيم بن عبد الله المظفرى (ت: ٦٣٢هـ/ ١٢٣٤م) في تاريخه أن الصحابة سموا "القرآن" "مصحفا"، بعد أن جمعوه في الصحف في خلافة أبي بكر.

ونمضى الآن فى دراسة موضوع "القرآن" كلفظ قرآنى، فنلقى مزيداً من الضوء على الآيات، التى بنى عليها المستشرق ويلش رأيه، بالنسبة للفعل "اقرأ"، الذى اشتق منه القررآن، والذى سبق أن قلنا إنه كان أول ما نرل من الوحي. يخبرنا الكرمانى فى شرح حديث "بدء الوحي" برواية البخارى، أن قوله تعالى: ﴿ آقراً ﴾ (العلق: ١)، تفيد العموم، ولا تخص قراءة شيء بعينه؛ ولذلك تعجب النبى ، وعارض جبريل ثلاث مرات سائلاً، أو مقرراً، ما أنا بقارئ؟! يعنى ماذا تريدنى أن أقراً، وما أنا بقارئ؛ أى أنه لا يعرف القراءة والكتابة، ولم يسلك سبيل التعلم ألبَّتة، فجاءت عبارة: "باتشم رَبِكَ" لتفيد أن اسم الله، ربه ومربيه، هي أداته فى القراءة والتعلم، وأن ما سيقرؤه هو من عند الله تعالى. وهذا دخلت القراءة فى القرآن، وحددت نوع المقروء (يعنى القرآن) وحددت كذلك من هو المنعلة لمن شاء أن

يصطفيه من البشر(١).

اتخد الكرمانى من عبارة "بِآسَمِ رَبِك" دليلا على أن البسملة من القرآن؛ ولكننا نرى أن هذا الاستدلال بعيد؛ فالبسملة بصيغتها المعروفة، غير مصرح بما في ابتداء آيات سسورة العلق التي نرل بما حبريل على رسول الله في في الغار، ولا في أحاديث بدء الوحي كذلك؛ ثم إن عبارة "بِآسَمِ رَبِك" تختلف عن عبارة "بِآسَمِ اللهِ"، التي تختص محمدا في بالخطاب التربوى التعليمي؛ ثم إن الآيات متصلة لم يتخللها شيء من حارجها، ولو أن النبي في قرأ البسملة مفتتحا بما قراءته لهذه الآيات، لكان قد بَلَغها للسيدة حديجة، ثم للصحابة من بعدها، وهو ما لم يحدث و لم يصلنا فيه علم.

نقل القرآن عن كفار مكة قولهم: ﴿ وَإِذَا تُتَّلِّي عَلَيْهِمْ ءَايَاتُنَا بَيِّنتٍ ۚ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَآءَنَا ٱثْتِ بِقُرْءَانٍ غَيْرِ هَنِذَآ أَوْ بَدِّلْهُ ۚ قُلْ مَا يَكُونَ لِيٓ أَنْ أَبَدِّلُهُۥ مِن تِلْقَآيِ نَفْسِيٓ ۖ إِنْ أُتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰٓ إِلَىٰ ۖ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ قُل لَّوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَا تَلُوْتُهُۥ ۖ عَلَيْكُمْ وَلَا أَدْرَنكُم بِهِ، " فَقَدْ لَبِثْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِن قَبْلِهِ، " أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ ﴿ (يونيس: ١٥-١٦) نرلت هذه الآيات في قريش عندما طلبوا منه قرآناً يوافق هواهم في الحلال والحرام، والعقيدة والعبادة، والمعاملات، والسلوك، وإذن اتخذوه ﷺ حليلاً ووافقوه وواصلوه؛ إلا أنَّ ردَّ الرسول ﷺ جاء حاسمًا ومفحماً: ﴿ مَا يَكُونَ ۖ لَيَّ أَنْ أَبَدِّلُهُۥ من تُلْقَانِي نَفْسِيَ ﴾ يعني أن الله تعالى هو منزل الكتاب، وصاحب الخطاب، والمتصرف في الوحي والرسالات، وإنما أنا مُتلق ومُبلِّغ، فإذا شاء الله تبديل القرآن استحابة لكم، بدَّلَه، فهو سبحانه وتعالى مطلق المشيئة. ليس في هذا الكلام أي إشارة إلى إمكان تبديل القرآن، وهذه الآية لا تعني أكثر من طريقة في الخطاب، ومنهج في الحجاج، وهو من باب قوله تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا ءَالْهَةُ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتَا ۚ ﴾ (الأنبياء: ٢٢)، إذ ليس فيه دليل ولا تقرير على إمكان وحود إلهين للكون، وإنما على العكس، فيه تأكيد استحالة وقوع ذلك، عن طريق ردِّ المحاطَب إلى النظر في النظام الكونيُّ المعجز الدالُّ على الوحدانية والقدرة والحكمة؛ ومن هذا أيضاً قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ لِلرَّحْمَىنِ وَلَدُّ فَأَنَا أُوَّلُ ٱلْعَسِدِينَ ﴿ ﴾

<sup>(</sup>١) الكرماني - شرح صحيح البحاري ج١ ص٣٤- ( المطبعة المصرية ١٩٣٣).

أكد الله تعالى أن القرآن هو كلامه، وأن محمداً ليس إلا مبلّغا عنه، ولا يتأتى له هذا ولا يتأتى اله هذا القرآن، ولو لم ينزل الله تعالى هذا الكتاب العزيز على محمد هذا ما كان للعرب أن يسمعوه، فقد كان الرسول يعيش بينهم أربعين سنة، هي سن الشبوبية، وتورة العقل، وقوة التطلع والطموح إلى الزعامة؛ لكن محمدا المنه من يدّع شيئا من ذلك، ولا عرف به ألبتّة، فلم يكتب شعراً حتى يُدوّن اسمُه في مصاف الشعراء الذين تبوءوا قمة الزعامة والنباهة في أقوامهم. ولم تُعرف لرسول الله الله كذلك خطبة، أو حكاية، أو أقصوصة، أو نحو ذلك مما يمكن أن يُتخذ دليلاً على أنه قد بَلغ بالقرآن إلى قمة تطوره الأدبى وإلى تمام نضحه الإبداعي شأنه في ذلك شأن سائر الأدباء والشعراء.

إن الله تعالى يؤكد أيضاً استحالة الإتيان بمثل القرآن من طريق البشر، في مثل هذه الآيات إذ يقول تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ هَلذَا ٱلْقُرْءَانُ أَن يُفْتَرَىٰ مِن دُونِ ٱللهِ وَلَلكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ ٱلْكِتَئِ لاَ رَيْبَ فِيهِ مِن رَّتِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ أُمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَنهُ قُلْ فَأْتُوا بِسُورَةٍ بِسُورَةٍ مِنْ يَدِيهِ وَتَفْصِيلَ ٱلْكِتَئِ لاَ رَيْبَ فِيهِ مِن رَّتِ ٱلْعَلمَينَ ﴿ أُمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَنهُ قُلْ فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ يُونِ اللهِ إِن كُنتُم صَلدِقِينَ ﴿ ﴾ (يونس: ٣٧- ٣٨)، ويقول مَن السَّرِيقِ اللهِ عَنْ القرآن ليس حديثاً أو كلاماً مما وَمُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ ويوسف: ١١١)؛ أي أن القرآن ليس حديثاً أو كلاماً مما هو في مقدور البشر؛ ويقول كذلك: ﴿ أُمْ يَقُولُونَ اَفْتَرَنهُ أَنْ فَلْ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورِ مِثْلِهِ عَنْ مَعْدور البشر؛ ويقول كذلك: ﴿ أُمْ يَقُولُونَ اَفْتَرَنهُ أَنْ فَلْ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ عَنْ مَعْدور البشر؛ ويقول كذلك: ﴿ أُمْ يَقُولُونَ اَ فَتَرَنهُ أَنْ فَلْ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ عَلْ مَعْدور البشر؛ ويقول كذلك: ﴿ أُمْ يَقُولُونَ الْمَرْدَلُهُ أَنْ فَالْ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ عَلْمُ وَلَا فَلَوْلُونَ الْمُ مَنْ وَلَا فَالْمَرَالُهُ الْمَالِدِي اللهِ فَيْ مَنْهُ وَلَوْلُونَ الْمَرْدُولُ الْمُ الْمُعْرَادِ الْمُ الْمُعْرِقِ الْمُ الْمُولُونَ الْمُ الْمُ اللّهُ الْمُ الْمُؤْلِ الْمُ الْمُؤْلُونَ الْمُ الْمُؤْلِدَ الْمُؤْلُونَ الْمُؤْلِدِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ اللْمُؤْلِ اللّهُ الْمُؤْلُونَ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِونَ الْمُؤْلُونَ الْمُؤْلِ اللهِ الْمُؤْلِ اللّهُ الْمُؤْلِ اللّهُ الْمُؤْلُونَ الْمُؤْلُونَ الْمُؤْلُونَ الْمُؤْلُونَ الْمُؤْلِ اللْمُؤْلِ اللّهُ الْمُؤْلِونَ الْمُؤْلُونَ الْمُؤْلُونَ الْمُؤْلُونَ الْمُؤْلِ الْمُؤْلُونَ الْمُؤْلِونَ الْمُؤْلِونَ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِونَ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِونَ الْمُؤْلِقُونُ الْمُؤْلِونَ الْلِلْمُؤْلِونُ الْمُؤْلِونَ الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلِونُ الْمُؤْلِونَ الْمُؤْلِونَ الْمُؤْلِونَ الْمُؤْلِونَ الْمُؤْلِونَ الْمُؤْلِونَ الْمُؤْلِونَ الْمُؤْلِونَ الْمُؤْلِونَ الْمُؤْلِونُ الْمُؤْلِونَ الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلُونَ الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلِ

مُفَتَرَيَّتِ وَآدَعُوا مَنِ آسْتَطَعْتُم مِن دُونِ آللهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ (هود: ١٣)، تَحَدَّاهِم الله بالإتيان بمثل سورة منه؛ أو عشر سور؛ أو بالإتيان بمثله كله، إن أمكنهم ذلك؛ مراعياً قدراهم المتنوعة، ومتوسعاً معهم في الخطاب، دفعاً للمعاذير، واضطراراً لهم إلى التسليم بصحة التنزيل، وذلك أن المفترَى أسهل، ووضع الباطل والمختلق على الاختيار أقرب؛ واللفظ إذا تبع المعنى الصحيح كان أصعب؛ ولهذا قيل: فلان يكتب كما يقال، وفلان يكتب كما يريد؛ وللأول فضل على الثانى، وبينهما شأو بعيد.

لم يستجب أحدٌ من أعداء الرسول في وأعداء القرآن قاعدة رسالته، للتحدي، ولو يمجرد المحاولة والشروع في معاناة القول؛ لقد اكتفوا بالتشنيع والتنقيص كقول الله حكاية عنهم : ﴿ إِنْ هَدَاۤ إِلّا إِفْكُ ٱقْتَرْبُهُ وَأَعَانَهُ، عَلَيْهِ قَوْمٌ ءَاحُرُونَ ﴾ (الفرقان : ٤) ، وقولهم: ﴿ أَسَطِيرُ ٱلْأَوْلِينِ ٱلْحَيْتَبَهَا فَهِي تُمْلَىٰ عَلَيْهِ بُحُرَةً وَأُصِيلاً ۞ ﴾ (الفرقان: ٥)، وقولهم: ﴿ إِنْ هَدَاۤ إِلّا سِحْرٌ يُوْتُرُ ۞ إِنْ هَدَاۤ إِلاَّ سِحْرٌ يُؤَثَرُ ۞ إِنْ هَدَاۤ إِلاَّ سِحْرٌ يُؤثَرُ ۞ إِنْ هَدَاۤ إِلاَّ عَلَيْهِ بُكَوَةً وَلَمْ المعاندين من وقولهم: ﴿ إِنْ هَدَا لَمْ يَرْجُوا عن دائرة المعاندين من كفار العرب، ومن أقوام الأنبياء السابقين الذين قالوا لأنبيائهم: ﴿ قُلُوبُنَا غُلُفُ ۖ ﴾ (البقرب، وقالوا: ﴿ قُلُوبُنَا فِيَ أَكِنَةٍ مِمّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي ءَاذَانِنا وَقُرُّ وَمِنُ بَيْنِنا وَبَيْنِكَ وَبَيْكِ (البقرب، وقولهم: ﴿ لاَ تَسْمَعُوا لِهِنذَا الْقُرْءَانِ وَالْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَعْلِبُونَ ۞ ﴾ (فصلت: ٥)، وقولهم: ﴿ لاَ تَسْمَعُوا لِهَنذَا ٱلْقُرْءَانِ وَالْغَوْا فِيهِ لَعَلَّمُ تَعْلِبُونَ ۞ ﴾ (فصلت: ٢٦)، وكما فعل قومُ نوحٍ مع نوح السَّخِ: ﴿ جَعَلُوا أَصَنِعَهُمْ فِي ءَاذَانِمْ وَاسْتَغَشُوا وَاسْتَكُمُوا أَسْتِكُمُوا أَسْتِكُمُوا أَسْتِكُمُوا أَسْتِكُمُوا أَسْتِكُمُوا أَسْتِكُمُوا أَسْتِكُمُوا أَسْتَكُمُوا أَسْتَكُمُوا أَسْتَكُمُوا أَسْتِكُمُوا أَسْتَعْشُوا فِي اللّهُ وَالْ أَنْ أَلَا وَاللّهُ فَلَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَالِوا لا اللّهُ وَاللّهُ وَلَالِوا اللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَالَهُ وَلَا اللّهُ وَلَالِوا لَلْهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَيْنَا فِي اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَعَلّمُ وَلَا لَهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَالِوا لَا الل

وأما عن موقف الكفار من طريقة نسزول القرآن واعتراضهم عليها، فيقول تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلاَ نُرِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ مُمَّلَةً وَحِدَةً ۚ كَذَٰ لِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ، فُوَادَكَ وَرَتَّلَنَهُ وَعِدَةً وَحِدَةً وَحِدَةً وَحِدَةً وَاللَّهِ لِللَّا يَعْفُوا لَوْلاً يَأْتُونَكَ بِمَثْلِ إِلاَّ حِنْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴿ ﴾ (الفرقان: ٣٦- ٣٣) ففي هذا دليل على أن كفار قريش كانوا يعرفون القرآن باسمه هذا منذ البداية، وألهم قالوا لو كان القرآن حقاً من عند الله لنسزل على محمد جملة واحدة، كالكتب السابقة التي سمعوا عنها، قال هذا ابن عباس.

ويمكن لنا أيضًا أن نقول إلهم أرادوا بطلبهم هذا، مجرد العناد والمكابرة والتشويش

على الرسول على أو إنهم اعتقدوا فى أنفسهم أن القرآن لو نسزل جملةً واحدة، لاستطاعوا أن يواجهوه مرة واحدة، وأن يجتمعوا له، وينتصروا من تَمَّ على رسول الله الله أما أن يستحدد التنزيل ويتواكب عليهم بالدعوة والرد والمعارضة، ويتحدد لذلك الإيمان فى قلوب أتباع محمد بتحدد نسزوله، ويُكسبه مؤيدين دائماً، فهذا ما لا يستطيعون صدَّه ولا ردَّه. كذلك يمكن أن يقال ربما فكر الكفار فى أنه لو نسزل القرآن جملة فى كسبا أو ألواح، لأمكنهم أن يتضافروا على اغتصابها وحرقها، كما حدث لبعض كتب الأنبياء السابقين.

ويسرُد الله تعالى على اعتراض الكافرين على طريقة نسزول القرآن بقوله بأنه إنما أنزله مُنجّماً، الآيات بعد الآيات، ليثبت به قلب محمد على، في وجه الأزمات والمعارضات والمضايقات، وأيضاً ليثبت به تلك الآيات في قلبه حفظاً، إذا لو أعطاه الله القرآن جملة، لصعب عليه حفظه، وشَعَل جميع وقته في قراءته واستظهاره، وشَعَلته العناية بضبط القرآن واستظهاره عن بناء الدولة، وتشكيل الأمة، ورعاية مصالح المسلمين، ولاحتاج النبي في تحصيل ذلك إلى معونة غيره، ممن يعرف القراءة والكتابة، وهذا يفتح باب الشبهة ويُوسّع للكفار ويُمهد لهم الطريق إلى القدح في القرآن، والطعن في النبي في ولأن ويُوسّع للكفار ويُمهد لهم الطريق إلى القدح في القرآن، والطعن في النبي في ولأن السني على كان يعلى من التنزيل أمياً، فناسب كذلك أن ينزل عليه القرآن منطوقاً، لا مكتوبًا، وأن ينشئ النوازل والحوادث، وأيضاً بحسب طاقة النبي في فإنه كان يعاني من التنزيل شدة، ولا يمكن أن يقال إنه كان بمقدور الله أن ينقش القرآن في قدرة الله قلب محمد في وذاكرته؛ فهذا بخلاف ما رتب الله عليه طبائع الأشياء؛ وإلا ففي قدرة الله أن يُدخل الجنة بلا تكليف، وأن يُنشئ الذرية بلا تزويج، وأن يُعَدّى بلا طعام، ويروي بلا شراب، ويشفى بلا دواء، وينضج بلا نار ... الخ. وحتى لو نقش الله القرآن في قلب محمد على ما انقطع بذلك لجاج المشركين، بل ربما ازدادوا عتوًا ونفورًا، وكبراً وصدوداً.

أشار ويلش فيما أشار إلى قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَهُ فَٱتَّبِعْ قُرْءَانَهُ وَهُم أَن اللهِ وَلَا اللهِ عَالَى هُو القارئ هو حبريل اللهِ ولكن الله تعالى هو القارئ للقرآن بنص هذه الآية. والصحيح أن القارئ هو حبريل الله ولكن الله أسند القراءة إلى نفسه، لتكون بمثابة الدليل على صدق حبريل فيما نقله عن الله فالقرآن كلام الله المسموع أولاً من حبريل؛ ثم من محمد؛ ثم من الصحابة على ثم من حاء

بعدهم من المؤمنين إلى يومنا هذا؛ وحتى قيام الساعة. وهذا تأكيد لحفظ الله للقرآن، فالله قد ائتمن عليه ملاكاً لا تعتوره الآفات البشرية من الوهم، والخطأ، والنسيان؛ ونبيا صادقًا كريمًا، ثابت القلب، صافي الذهن متحردًا من شواغل الدنيا وصوارفها، محتسباً وقته كله لله تعالى.

موقف آخر من مواقف الكفار ضد القرآن تحكيه هذه الآيات: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَن نُوْمِنَ بِهَاذَا ٱلْقُرْءَانِ وَلَا بِٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ (سبأ: ٣١) قالوا ذلك عن القرآن؛ والقرآن لم يكتمل نزوله بعد؛ إذ القرآن يطلق على الجزء، كما يطلق على الكل، وذلك كما أشرنا إليه آنفاً.

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَسْمَعُوا لِهِنَذَا ٱلْقُرْءَانِ وَٱلْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ ﴾ (فصلت: ٢٦)، دعوة إلى عدم توقير القرآن، وتحفيز للعامة على تعييبه وتحقير شأنه، ابتغاء الغلبة؛ وهذا الموقف في حد ذاته، يحكى ضعف الكفار وعجزهم عن معارضة القرآن، إذ لو أمكنهم ذلك، لجمعوا له قواهم، وجندوا من أجله طاقاقم الأدبية والفكرية، وشجعوا أهل العلم بينهم على معارضته وتحديه، ولم يلجؤا إلى هذه الوسيلة السلبية العبثية وهي صرف الناس عن الاستماع إليه، والتشويش عليه.

روى البحارى عسن ابسن عباس رضى الله عنهما: كان النبي الله عكة إذا صلى جهر بالقراءة، فكان المشركون يطردون عنه الناس، وقالوا: ﴿ لَا تَسْمَعُواْ لِمِنَذَا ٱلْقُرْءَانِ وَٱلْغُوّاْ فِيهِ لَعَلَكُمْ تَقْلِبُونَ ﴾ (فصلت: ٢٦)؛ وإذا أخفى قراءته لم يسمع ذلك من يشتهى أن يسمعه فأنرل الله تعالى: ﴿ وَلَا تَجْهَرْ بِصَلَاتِكَ وَلَا تَحُافِتْ بِهَا وَٱبْتَغِ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلاً ﴾ يسمعه فأنرل الله تعالى: ﴿ وَلَا تَجْهَرْ بِصَلَاتِكَ وَلا تَحُافِتْ بِهَا وَٱبْتَغِ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلاً ﴾ (الإسراء: ١١٠)(١). في هذا الحديث دلالة على معرفة قريش بالقرآن مبكرًا. وهناك أحبار كثيرة تفيد أن القرآن كان معروفاً هكذا باسمه، مسن بداية الوحي بين المسلميسن والكفار على حدًّ سواء.

ورَدَ ذِكُرُ الفعل "قرأ" الذي اشتق منه القرآن، بصيغ مختلفة، سبع عشرة مرة في الذكر الحكيم؛ اثنتا عشرة منها جاءت في قرينة قراءة القرآن بخاصة، على سبيل المشال:

<sup>(</sup>١) البخاري "خلق أفعال العباد بعقائد السلف" ص١٧٣٠.

قول منال: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَٱسْتَعِذْ بِٱللّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ النحل: ٩٨ المخاطَب هو رسول الله ﷺ والمأمور أُمِّتُه، أمروا بالاستعادة من الشيطان الرحيم عند قراءة القرآن، حتى لا يُفسد عليهم قراءةم بالإلقاء في روعهم، ﴿ وَإِذَا قَرَأُتَ ٱلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِمُ أُكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ بَيْنَكَ وَيَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورًا ﴿ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِمُ أُكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَقَرًا ﴿ وَمَدَهُ وَلَوْا عَلَى قُلُوبِمُ نَفُورًا ﴾ (الإسسراء: ٥٥ - ٤٦) القارئ للقرآن هنا، هو محمد على بعد أن سمعه من جبريل السَيْنَ وحفظه.

يقول تعالى: ﴿ سَنُقْرِئُكَ فَلَا تَنسَىٰ ﴿ إِلّا مَا شَآءَ ٱللّهُ ﴾ (الأعلى: ٦ - ٧) الخطاب لحمد هذا، وعده ربّه بأنه سيقرؤه القرآن بلسان جبريل التَّكِين، ويُحفِظه إياه فلا ينساه، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْءَانَهُ ﴿ ﴾ (القيامة: ١٧)، وقال سبحانه: ﴿ إِنَّا غَنُ نَرَّلْنَا ٱلذِّكْرُ وَإِنَّا لَهُ لَتَنفِظُونَ ﴿ ﴾ (الحجر: ٩). وأما الاستثناء في قوله تعالى: ﴿ إِلّا مَا شَآءَ ٱللّهُ ﴾ (الأعلى: ٧)، فقد يكون الإنساء لبعض آيات القرآن من الله بغرض النسخ مصداقاً لقوله تعالى: ﴿ مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِحَيْرٍ مِنْهَآ أُوْ مِثْلِهَآ ﴾ (البقرة: ٢٠١)، والنسخ والإنساء من عمل الله تعالى وتقديره، والقرآن كلام الله عز وجل وتنسزيله، وهو صاحب الأمر والنهى. وسوف نتناول هذه النقطة، في قرينة الحديث عن الناسخ والمنسوخ، في موضعه من هذا الكتاب إن شاء الله تعالى. وكما أمر الله نبيه بقراءة القرآن بلفظ (اقرأ)، أمره بقراءته كذلك بلفظ (رتّل)، قال تعالى: ﴿ وَرَتِل ٱلْقُرْءَانَ تَرْتِيلاً ﴿ وَرَتِل ٱلْقُرْءَانَ تَرْتِيلاً ﴿ وَرَتِل ٱلْقُرْءَانَ تَرْتِيلاً ﴾ (المزمل: ٤).

قلنا إن الترتيل معناه القراءة للغير، أو على الغير، بطريقة فيها تتابع وأناة. وقد أسند الله تعالى القراءة إلى نفسه بالفعل "رتِّل" كما فى قوله تعالى: ﴿ كَذَالِكَ لِنُتَبِّتَ بِهِم فُؤَادَكَ مُ وَرَبِّلْنَهُ تَرْتِيلاً ﴿ كَذَالِكَ لِنَتَبِيمِ وَالْمُقَصُود وَرَبِّلْنَهُ تَرْتِيلاً ﴿ كَمَا لَا لَلْمُ الترتيل إليه بضمير "نا" للتعظيم والمقصود رتلناه لك بلسان حبريل التَّلِيدة .

يقول تعالى: ﴿ قُلُ نَزَّلَهُ وُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن رَّبِكَ بِٱلْخَقِّ لِيُثَبِّتَ ٱلَّذِيرِ َ ءَامَنُواْ وَهُدًى وَبُشْرَكِ لِلْمُسْلِمِينَ ﴿ ﴾ (النحل: ١٠٢)، فهذه الآية واضحة فى أن جبريل، جاء بالقرآن من عند الله، لا من عند نفسه.

وردت كلمة (اقرءوا) بتوحيه الأمر للمسلمين بقراءة القرآن، في قوليه تعالى: ﴿ فَٱقْرَءُواْ مَا تَيَسَّرَ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ ۚ ﴾ (المزمل: ٢٠) أى في صلاتكم، وقد عَبَّر الله هنا بقراءة القرآن عن الصلاة لتلازمهما.

ونود أن نوضح بعد هذا العرض للآيات الخاصة بقراءة القرآن ومناقشتها، أنه على أى نحو ورد الأمر بالقراءة، وأياً كان المتحدث بالقرآن، الله تعالى، أو جبريل الكلا، أو محمد هذا القرآن كله كلام الله تعالى، لا شريك له فيه، كما لا شريك له في ملكه.

وهناك أيضاً آيات حاء فيها الفعل "قرأ" بهذه الصيغة، أو بصيغة أخرى مصحوباً بلفظة "كتاب" بمعنى "مكتوب" كما في قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَن نُؤْمِرَ لَكَ حَتَّىٰ تَفْجُرً لَلْاَ مَن اَلْأَرْضِ يَلْبُوعًا ﴿ أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِّن غُيلٍ وَعِنَبٍ فَتُفَجِّرَ الْأَنْهَرَ خِلَلَهَا تَفْحِيرًا ﴿ اللّهِ مَا اللّهِ وَالْمَلَتِكِكَةِ قَبِيلاً ﴿ أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتُ اللّهِ وَالْمَلَتِكِكَةِ قَبِيلاً ﴿ أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتُ اللّهِ وَالْمَلَتِكِكَةِ قَبِيلاً ﴿ أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِن زُخْرُفٍ أَوْ تَرْقَى فِي السّمَآءِ وَلَن نُؤْمِرَ لِرُقِيِّكَ حَتَىٰ تُنْزِلَ عَلَيْنَا كِتَبًا فَقْرَوْهُ أَنْ اللّهِ وَالْمَلْقِكَ حَتَىٰ تُنْزِلَ عَلَيْنَا كِتَبًا فَقْرَوْهُ أَنْ اللّهِ وَالْمَلْوَالِ مَا لَكُونَ لَكَ بَيْتُ اللّهُ وَالْمَلْقِكُونَ لَكَ عَلَيْنَا كِتَبًا فَقَرَوْهُ إِنّ اللّهِ مَا لَوْ مَنْ اللّهُ وَالْمَلْقِكُونَ اللّهُ وَالْمَلْقِ عَلَيْكَ عَتَى تُنْزِلَ عَلَيْنَا كِتَبًا فَقَرَوْهُ إِنّ اللّهُ وَالْمُ لَا لَهُ مَنْ عَلَيْكَ عَتَى اللّهُ وَالْمَلْقِ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْكَ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ وَالْمُ لَقُولُونُ اللّهُ وَالْمُ لَوْمِلَ عَلَيْكَ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ وَالْمُ لَوْمِرَى لَوْقِيكَ حَتَىٰ تُنْزِلَ عَلَيْكَ كِتَبًا فَقَوْلُوهُ اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ الْمُ لَكُونَ لَكُونَ اللّهُ الْمُلْكِيفُ فَيْكُونَ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّ

من هذه الآيات نتبين أن القوم كانوا أهل جدال وعناد، ولم يكونوا طلاب حقائق بالمرة. ولكن ينبغى أن نلاحظ أيضاً أن الذين سألوا الرسول فلى ليسوا هم كل الكفار، وإنما جماعة منهم فقط، وهم عُتبة وشيبة ابنى ربيعة، وأبو سفيان بن حرب، وأبسو البحترى، والوليد بن المغيرة، وأبو جهل بن هشام، وعبد الله بن أمية، وأمية بن خلف، والعاص بن وائل؛ وهؤلاء هم رءوس الكفر آنذاك، وكلام هؤلاء المجاهلين يخلو مسن الفكر والنظر، وهو وليد المكابرة والمهاترة، فهم قد حزموا سلفاً بعدم الإيمان، إذ قالوا له: "لن نؤمن لك" أى لن نصدقك فيما تقول، ولم يقولوا "لن نؤمن بك"؛ لأن الإيمان به يقتضى اتباعه لا مجرد تصديقه، فالقضية عنادية. وصراعهم مع محمد في كان من أحل الرياسة والزعامة فحسب؛ لقد تعنتوا بمطالبته أن يفجر لهم عين ماء حارية في الأرض الجدباء؛ أن تكون له حدائق غنّاء وزروع فيحاء، تنساب فيها مياه الألهار عذباً فسراتاً؛ أن يسقط عليهم السماء من فوقهم فلقاً فلقاً وقطعاً قطعاً كما أحبرهم بجسب زعمهم؛ أن يكون له بيت فحم من ذهب، شأن أهل الرياسات في الدنيا؛ أن يصعد إلى

السماء على سُلَّمٍ أمام أعينهم فيُحْضِر لكل واحد منهم كتاباً باسمه، يقول الله له فيه بخاصة آمن بمحمد واتبعه.

هذا هو المعنى المقصود فى الآية، وليس ما زعمه ويلش من ألهم طلبوا من رسول الله على كــتابــاً مقدساً كالتوراة والإنجيل، فالعرب لم يعرفوا تفصيلاً كيف أعطى الله موســـى التوراة، وعيسى الإنجيل، حتى يطالبوا محمداً بإحضار كتاب على هذا النحو؛ وثانيــاً: فإنــه ليس من المعهود فى الوحي، أن يصعد النبى إلى السماء على سُلم، لكى يتــلقى الكــتاب بيمينه من الله تعالى. إنَّ شأن المكابر أنه يحاول أن يخرج الرسالة عن طبيعتها، ويحول بين النبى وبين الناس.

ولكى يُقَوِّى المستشرق ويلش زعمه فى تحديد طبيعة الكتاب الذى طلبه المشركون من محمد الله أشار إلى قوله تعالى: ﴿ فَإِن كُنتَ فِي شَكِّ مِّمَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ فَسَئَلِ المشركون من محمد الله أشار إلى قوله تعالى: ﴿ فَإِن كُنتَ فِي شَكِّ مِّمَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ فَسَئَلِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّه الله الله الله الله الله وهو والعرب كذلك كانوا يعرفون كتب اليهود والنصارى، الذين هم أهل الكتاب؛ وهو أمر بعيدُ التصور والاحتمال. ولكى تتضح المسألة أكثر، نتكلم في معنى هذه الآية هنا باحتصار، إذ كثيرًا ما يرفعها الكتابيُّون القدماء، والحُدَّثُون منهم دائماً فى وجه المسلمين لمنهمة اعتقادهم فى تحريف اليهود والنصارى لكتبهم.

ونعرض الآن ما يقوله علماء المسلمين فيها:

ويقدم القاضى عبد الجبار (ت: ١٠٥ هـ - ١٠٢٤م) رأياً آخر في المسألة فيقدول: "المراد بعبارة "فَإِن كُنتَ في شَلَقِ" أي من شكّ بالفعل في ذلك، أي في صحة القرران على وجه الزجر؛ أو أنه تعالى قال ذلك لأهل الكتاب، الذين يجوز أن يسألهم

<sup>(</sup>١) ابسن عطيسة - المحسرر الوجيز . ج٧ ص ٢١٧-٢١٩، وأيضًا . ابن تيمية- الجسواب الصحيسح لمن بسدّل دين المسيح- ج١ ص ٣٤١ وما بعدها. السعودية، مطابع المحد.

غيرهـــم عما في الكتب من تصديق محمد ﷺ (١)، وهذا التوحيه الأحير فيه تكلف وبعدٌ عن مرامي الخطاب في الآية الكريمة".

ويسرى ابسن عطيسة أن الصواب في المسألة أن يقال إن الآية تخاطب النبي الله مباشرة. وتستوجه بالخطساب من خلاله، إلى كل من يشك أو يعارض، وهو توجيه حسن؛ ولسه شواهد تظاهره. وقال قوم آخرون هو على منوال قولك "إن كنت ابنى فبرَّن" وأنت لا تشك أنه ابنك، وإنما تستحثه على البرِّ بك.

وعلى أبو حيان على الآية بقوله إنّ "إنْ الشرطية" تقتضى تعليق شيء على شيء، ولا تستلزم تحقق وقوعه ولا إمكانه، بل قد يكون ذلك من باب المستحيل عقلياً كقولسه تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ لِلرَّحْمَنِ وَلَدٌ فَأَنَا أُوّلُ ٱلْعَنبِدِينَ ﴿ وَالزخرف: ٨١)؛ ومستحيل أن يكون لله ولد، وكذلك فإنه من المستحيل أن يشك محمد فيما أوحى إليه، ويقدم ابن عطية على ذلك مثلاً آخر من قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ ٱللّهُ يَنعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنّاسِ عَطية على ذلك مثلاً آخر من قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ ٱللّهُ يَنعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنّاسِ اللّه الله الله الله الله علم أن عيسى لم يقل ذلك، وهو برىء منه. ولذلك رُوى أن رسول الله على قال: لما نسزلت عليه هـــــذه الآية "أنا لا أشك ولا أسأل" (٢).

ويمكن أن يكون الشك المشار إليه في الآية، وتوجيه الرسول السابقة؛ الكتاب، حاصاً بمسائل معينة، أو حوادث مشتركة بين القرآن وبين الكتب السابقة؛ كأن يكون النبي على قد استكثر ما فعله اليهود بأنبيائهم، أو أخفوه هم والنصارى من كتبهم، أو احتلفوا فيه فيما بينهم، فأراد الله تعالى أن يتُبِّت قلب نبيه على بحذه الآية، التي أمر فيها أن يسألهم عن هذه الأمور الخاصة، ليرى من واقعهم، صدق ما قاله الله له في القرآن، ولذلك جاء بعده: "لقد جاءك الحق من ربك"؛ ولم يَرِد أن النبي على سأل أحداً من أهل الكتاب مما يدل على عدم وجود الشك في نفسه، أو وقوعه منه بالفعل. ومهما يكن الأمر، فإن في هذه الآية مدلولاً علمياً وتربوياً عظيم الأثر؛ فإنها تأمر بإزاحة الشيئ والوصول إلى اليقين بالسؤال والاستفسار، أو تأكيد اليقين بسؤال أهل العلم الشيئ والوصول إلى اليقين بالسؤال والاستفسار، أو تأكيد اليقين بسؤال أهل العلم

<sup>(</sup>١) تنسزية القرآن عن المطاعن، ص١٧٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرازق وابن جرير، وروى من طرق أخرى بالجتلاف يسير في العبارة. المحرر الوجيز. ج٧ ص٩ ٢١.

والعارفين، على وجه التقرير والإلزام، وتنهى أن يكون الاختلاف في الدين أو المعتقد حائلاً دون طلب المعرفة، وعلى ذلك فالآية تحمل رصيدًا نفسيًا هائلا في التقريب بين البشر، والتواصل معهم؛ دون أن يكون لها مدلول عقدي كما فهم المستشرقون.

إضافة إلى ما سبق ذكره، يشير ويلش إلى آيتي الإسراء: ﴿ أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ السَّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ ٱلَّيْلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدُ لِكَ عَسَىٰ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَّحْمُودًا ﴿ ٧٨ - ٧٩)، ثم يقول: "إن هاتين الآيتين تُمدّنا بمعلومة مهمة، إذ توضح لنا العلاقة بين الصلاة والقرآن، في الوقت الذي تَعيَّنَ واستَقر كلِّ منهما".

ونحسن إذ نوافق ويلش على أن فى الآية إشارة إلى العلاقة بين لفظ "القرآن" ومشروعية الصلاة، نخالفه تماماً فى الربط التاريخي بينهما؛ فالقرآن كان معروفاً باسمه منذ بداية الوحي، وقبل فرض الصلاة على المسلمين فى ليلة الإسراء والمعراج، كما أثبتنا من قبل.

ومن المفيد أن نعرف أن معنى "قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ" أى القرآن الذى يقرأ في صلاة الفجر أو بعد الصلاة، ومعنى "مَشْهُودًا" أى تحضره ملائكة الليل والنهار، كما جاء في الحديث الذى رواه البخارى في صحيحه وأحمد والترمذي والنسائي وابن ماجه(١).

ويستمر المستشرق ويلش في استعراض الآيات التي تحتوى على لفظة "القرآن" فيشير تحديداً إلى قوله تعالى: ﴿ طه ﴿ مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْفَىٰ ﴿ وَهُ اللّهُ المَلِكُ ٱلْحَقُ ۗ وَلا تَعْجَلُ بِٱلْقُرْءَانِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَىٰ إلَيْكَ وقول تعالى: ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إلَيْكَ نَفَرًا مِن وَوَل وَوَل تعالى: ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إلَيْكَ نَفَرًا مِن اللّهِ وَقُل رَّتِ زِدْنِي عِلْمًا ﴿ وَلَهُ الْمَلِكُ ٱلْحَقَاف : ٢٩)، وقول تعالى: ﴿ وَلَ أُوحِي إِلَى أَنّهُ الْجَنِّ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْءَانَ ﴾ (الأحقاف: ٢٩)، وإلى قوله تعالى: ﴿ وَلَ أُوحِي إِلَى أَنّهُ السّتَمَع نَفَرٌ مِنَ الجُنِّ فَقَالُواْ إِنّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا ﴾ (الجن: ١) وقوله تعالى: ﴿ إِنّا خَنُ نَزّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ تَنزِيلاً ﴿ وَلَا لَعَلَى: ﴿ وَلِلْ عَلَى اللّهُ مَن نَزّلُنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ تَنزِيلاً ﴾ (الإنسان: ٣٣)، ويعلق عليها بقوله: "في مجموعة كبيرة من عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ تَنزِيلاً ﴿ وَلَا لَانسان: ٣٣)، ويعلق عليها بقوله: "في مجموعة كبيرة من

<sup>(</sup>۱) انظر مختصر تفسير ابن كثير ج٢ ص٣٩١.

القرائن المختلفة، والتي يرجع تاريخها بحسب موضوعاتها، إلى الفترة الأخيرة من العهد المكي، والسنوات الأولى من العهد المدنى".

جاء ذكر "ألَّقُرْءَان" مقترناً بأداة التعريف وهو فى هذه المواضع كلها يحتوى على معنى مركب وهذا المعنى المركب بدوره يشتمل على عدة عناصر أنزلها الله على محمد على مركب وهذا المعنى المركب بدوره يشتمل على عدة عناصر أنزلها الله على محمد الناس من سورة الإسراء(۱)، تقضى بنزول القرآن منجماً ليتمكن الناس من حفظه و تدبره؛ وآية الفرقان (۳۲)(۲) تؤكد المعنى نفسه؛ فالقرآن نزل منجماً لتشبيت قلب محمد بتحدد النزول، ودوام الوصول أيضاً، فإن نزول القرآن منجما يساعد على تثبيت القرآن في قلبه على حفظاً وفقها وعملا ومنهجاً.

ويشير ويلش إلى قوله تعالى: ﴿ وَنُنْزِلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (الإسراء: ٨٢)، ثم يستنتج منها خطأً أن القرآن الذى عند الله، هو غير القرآن الذى عند محمد، والذى ادعى محمد أنه نسزل عليه؛ وهذا جهل بأسرار اللغة، ومرامى العبارات، وجهل بالقرائن المصاحبة للتعبير القرآن؛ وذلك لأن حرف الجر "من" الذى تعلق به الكاتب، ووقع في الخطأ بسببه، يصح أن يكون لابتداء الغاية؛ كما يصح أن يكون لبيان الجنس، كما قاله الأخفش وأبو البقاء العكبرى، وإن كان أبو حيان يذهب في تفسير الآية إلى أن "مِنَ" التي لبيان الجنس، لا تتقدم على المبهم الذى تبينه، وإنما تكون متأخرة عنه (").

وأنكر البعض أن تكون "مِنَ" في الآية السابقة للتبعيض، ولكن ليس للسبب الذي تخيله المستشرق، وإنما لسبب آخر، وهو أن هذا التعبير "مِنَ ٱلْقُرْءَانِ" قد يوهم بأن البعض الآخر من القرآن لا شفاء فيه. وقد أثار الملاحدة بالفعل مثل هذا الاعتراض على الآية، حيث قالوا: أليس يوجب ذلك أن بعض القرآن شفاء ورحمة، دون البعض الآخر؟"

وقد ردَّ عليهم القاضي عبد الجبار في ذلك بقوله: "إن الله ينزل من آيات القرآن

<sup>(</sup>١) ﴿ وَوُرْآناً فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأَهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْتُ وِنَزُّلْنَاهُ تَنسريلاً ﴾

<sup>(</sup>٢)﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلا نُزِّلَ عَلَيْهِ القُرْآنُ خُمْلَةً واحِدَةً كَذَٰلِكَ لِتُثَبِّتَ بِهِ فُؤَادَكَ ورَتَّلْناهُ تَرْتِيلاً﴾

<sup>(</sup>٣) تنزية القرآن عن المطاعن ص٢٣٢ .

ما يدعو إلى التمسك بالإيمان، الذي هو الشفاء من كل داء، ولا يجب ذلك في كل القرآن؛ وقول الله تبارك وتعالى أن بعضه شفاء، لا يعنى أن البعض الآخر لا يدل على أن سائره بخلافه"(١).

هذا بالنسبة للمؤمنين والمهيئين للإيمان، يشفيهم القرآن من مرض الكفر والكبر والعسناد وسائر الأمراض النفسية والاحتماعية؛ أما بالنسبة لغير المؤمنين، من المعاندين، فهسو وقسر في الآذان، وهسو عليهم عمًى، وحرج في صدورهم، واختلاط وخلل في عقولهم، ومرض في قلويهم، وحتم عليها.

يقول الله تعالى: ﴿ فَإِنَّمَا يَسَرْنَنهُ بِلِسَائِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ ٱلْمُتَّقِينِ وَتُنذِرَ بِهِ قَوْمًا لُدًّا ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَنهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًّا لَقَالُوا لَوْلَا لَدًّا ﴾ (مريم: ٧٩٧)، ويقول تبارك وتعالى: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَنهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًّا لَقَالُوا لَوْلَا فُصِلَتْ ءَايَئهُ وَ الله وَ عَرَي الله وَ لَلْذِينَ ءَامَنُوا هُدًى وَشِفَآءً وَاللّذِينَ لَا فُصِلَتْ ءَايَئهُ وَعَرَى الله وَ عَلَيْهِمْ عَمًى أَوْلَتِهِكَ يُنادَوْنَ مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ ﴿ وَفُو عَلَيْهِمْ عَمًى أَوْلَتِهِكَ يُنادَوْنَ مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ ﴾ وفصلت: ٤٤).

في هاتين الآيتين وَصْفٌ للقرآن كله بأنه شفاء وهدى للمؤمنين المتقين، وأنَّ فيهما أيضاً ردًّا على المستشرق، الذي يريد أن يضع تفسيرات غريبة للقرآن، لا يقرها عقل سليم ولا نقل صحيح.

إن نــزول القرآن منجماً من اللوح المحفوظ لا يعنى ألبَّةُ أن هناك "قرآناً أكبر" و"قــرآناً أصغر" أو "قرآناً عند الله" و"قرآناً عند محمد" كما توهم الكاتب؛ بل هناك "قرآن" واحد، هو الذى أنــزله الله على محمد، وهو مكتوب فى المصاحف المحفوظة فى الأمصــار الإسلامية، وفي صدور الحفاظ من أمته هي، لا فرق بين القرآن مقروءاً، أو مسموعاً، أو مكتوباً، والقرآن هو هو الذى في اللوح المحفوظ، وهو هو الذى نــزل به حبريل، لا تحريف فيه ولا تبديل.

يحاول ويلش أن يعمــق فكرته الخيالية في وجود قرآنين، فيشير إلى قوله تعالى: ﴿ وَأَنْ أَتْلُواْ ٱلْقُرْءَانَ ۗ فَمَنِ آهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِهِۦ ۗ وَمَن ضَلَّ فَقُلْ إِنَّمَا ۖ أَنَاْ مِنَ

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

ٱلْمُنذِرِينَ ﴿ وَالنَمَلَ: ٩٢)؛ يقول بأن هذه الآية، إشارة إلى القرآن الذي كان بحوزة محمد، أُمر أن يقرأه على الناس، بعد أن تلاه الله عليه، كما قال: ﴿ ذَالِكَ نَتْلُوهُ عَلَيْكَ مِنَ اللهُ عَلَيْهُ وَ اللهُ عَلَيْهُ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ مَنْ اللهُ عَلَيْكَ مِن نَبُا مُوسَىٰ اللهَ يَتِ وَٱلذِّكْرِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ (آل عمران: ٥٨)؛ ويقول تعالى: ﴿ نَتْلُواْ عَلَيْكَ مِن نَبُا مُوسَىٰ وَفِرْعُونَ لِالْحَمِيمِ اللهُ عَلَيْكَ مِن لَبُا مُوسَىٰ وَفِرْعُونَ اللهُ عَلَيْكَ مِن اللهُ عَلَيْكَ مِن لَبُا مُوسَىٰ عَن اللهُ عَلَيْكُ مِن اللهُ عَلَيْكَ مِن اللهُ عَلَيْهُ وَمُ اللهُ عَلَيْكَ مِن اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ مِن اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ مِن اللهُ عَلَيْكُ مِن اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ مِن اللهُ عَلَيْكُ عَلِيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُ

يعرض المستشرق بعد ذلك للجانب الطقسى أو التعبدى للقرآن، كما يسميه، فيقول إن هناك أكثر من دليل على وجود هذا النوع فى القرآن، على سبيل المثال، قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِعَ اللَّهُ وَأَنْصِتُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (الأعراف: ٢٠٤) أمروا بالإنصات عند سماع القرآن من الإمام فى الصلاة وفى غير الصلاة، تأدباً مع القرآن، وتأملاً، وتدبراً لمعانيه، سواء كان القارئ هو رسول الله الله الم غيره.

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْفُرْءَانُ لَا يَسْجُدُونَ ۗ ﴿ وَالْانشقاق: ٢١) قال ذلك تعجباً من صلابة قلوب الكافرين، فهم لا يسجدون إعظاماً لكلام الله، لا يسجدون عند سماعه، لا بجباههم، ولا بقلوبهم كبرا من عند أنفسهم؛ يقول ويلش: "إن أشد المعاني التي يحتملها لفظ (القرآن) قرباً من لفظ القرآن الذي هو عنوان كتاب المسلمين المقدس، يتجلى في قوله تعالى: ﴿ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًا فِي ٱلتَّوْرَئةِ وَٱلْإِنجِيلِ وَٱلْقُرْءَانِ ﴾ (التوبة: ١١١)."

ويضيف إلى ذلك قوله: "إن هذا البناء الذي تقدمه السورة ينبئ عن نظم القرآن في سلك واحد مع الكتب المقدسة المتقدمة عليه نزولاً، أو هو يفيد وضع القرآن في خط متوازٍ مع التوراة والإنجيل، هذا على الرغم من أن القرآن لم يكن قد اكتمل نزوله بعد، ولم يكن قد وضع في صورته النهائية كذلك إلا بعد وفاة محمد الله.".

إن مقصد الكاتب هنا غير كريم، وإن حاول تغليفه بالعبارات الفضفاضة غير محددة المعان، إنه يزعم بأن القرآن لم يكن معروفاً هذا الاسم قبل هذه الآية، تلك النقطة التي رددناها في نحره من قبل. ولكن يبدو أنه مُصِر عليها، متشبث ها؛ إنه يزعم بأن محمداً إنما

سَــمى القــرآن بهذا الاسم، ليضعه على قدم وساق، مع التوراة والإنجيل؛ وأن ذلك إنما حــدث بسبب تأثر محمد الكتابين؛ وهذا ضرب من الكاتب في عماية، ودليل على تمســكه المســتميت بالأصولية الاستشراقية، التي تزعم بأن محمداً انتحل القرآن من كتب اليهــود والنصارى، وهو أمر يرفضه المسلون جملة وتفصيلاً؛ بل ويكذبه التاريخ والمنهج العلمى السليم.

وكُون القرآن والتوراة والإنجيل تُذكر في سياق واحد في هذه السورة المدنية، لا يعين بحيال أن محمداً على تعمد بذلك إعلاء قيمة القرآن؛ فالقرآن كلام الله القديم، وقد أحسير الله في كلامه العزيز أن القرآن الكريم يسمو على كل ما حملته، أو انتحبته اللغات البشرية من علوم وآداب ونظم وبلاغة؛ ثم إن قرينة الآية مخالفة تماماً لما حاول المستشرق أن يؤسسه من دعوى؛ إذ أن الآية الكريمة تتحدث عن الجهاد، وعن وعد الله للمحاهدين؛ وليسس في الآية تنوية بالقرآن؛ وإنما فيها تنويه بالوعد الإلهي للمحاهدين بالجنة؛ والعجب كيل العجب، أنه يزعم أن لفظ "القرآن" في هذه الآية، قد اقترب من معني لفظ "قرآن" الكي هو عنوان كتاب الله، هكذا لمجرد أنه ذكر في سياق واحد مع التوراة والإنجيل؛ إن الكاتب يتكلم عن محرد أماني وأظانين وتخيلات عن كتاب حاء بالحق، وبالحق نيزل.

إن الكاتب محكوم في هذا الزعم بقالب فكرى جامد، وفرضية تخمينية هزيلة، وهي أن التوراة والإنجيل، هما وحدهما الكتابان المقدسان، وأن القرآن إنما هو تقليد لهما، أو اقتباس منهما؛ وسوف نرى عند تناولنا لموضوع ترجمة معاني القرآن، أن المترجمين الغربيين، بصفة عامة، قد انطلقوا من قاعدة هشة واحدة، وهي أن القرآن من وضع محمد في وأنه كتاب محرف، ومتناقض، وليس وحياً من عند الله، إلى درجة أن إبراهيم جيجر اليهودي الألماني، قد زعم أن محمدا في قد اطلع على التوراة، وكتب الأنبياء، وعلى التلمود، والمشناة في اللغات المحتلفة العبرية والآرامية كذلك، هذا على الرغم مما سبق أن قررناه أن النبي في كان أمياً. وأن هذه الكتب لم تكن قد تُرجمت بعد إلى العربية. وعلى فرض أن محمداً كان قارئاً وهسو ما لم يثبت ألبَتَة، فإن الكاتب يتجاهل الشواهد القرآنية

الكثيرة، التى قدمنا أمثلة كافية منها للتدليل على أن القرآن كان معروفاً منذ نسزوله بهذا الاسم للمسلمين ولمشركى مكة جميعاً؛ بل إنه كان معروفاً أيضًا للحن؛ فهم قد سمعوه وتأثروا به أبلغ التأثر، ووصفوه بقولهم: ﴿ قُرْءَانًا عَبَبًا ۞ يَهِّدِى إِلَى ٱلرُّشِّدِ ﴾ (الحن: ١-٢) وبقولهم كذلك: ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهُّدِى إِلَى النَّحِقِ وَإِلَىٰ طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ ۞ (الأحقاف: ٣٠)، ثم آمنوا به وصدقوه؛ بل ودعوا قومهم إلى الإيمان به وإلى تصديق الرسول على فقالوا: ﴿ يَنقَوْمَنَا أَجِيبُوا دَاعَى ٱللَّهِ وَءَامِنُوا بِهِ يَغْفِرُ لَكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ۞ وَمَن لاَ شَجِبُ دَاعَى ٱللَّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجَزِ فِي ٱلأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ مَ أُولِياً أَوْلَيَاكُ فِي ضَلَيلٍ مُبِينٍ ۞ ﴿ (الأحقاف: ٣٠))

وفي نماية الفصل لا يفوتنا أن ننبه على المغمز الاستشراقي في كلام ويلش، الذي دَسَّه في ثنايا كلامه، يقول: "إن القرآن لم يكتب في صورته النهائية، إلا بعد وفاة محمد في وإن كنا سنناقش هذه الدعوى في موضع آخر من هذا الكتاب إن شاء الله تعالى، إلا أنسا ننبه باختصار، أن القرآن الكريم قد كُتب على الورق، وسعف النخيل، واللخاف، والسرقاع، وغيرها، في حياة محمد في سجله كتّاب مخصوصون، عُرفوا بكُتّاب الوحى؛ كما كتبه بعضُ الصحابة ممن يجيد القراءة والكتابة لأنفسهم. وكان القرآن كله مجموعاً، ومحفوظاً، في حجرة نوم النبي في كذلك كان القرآن محفوظاً في صدور المسلمين، ومعفوظاً، في حجرة نوم النبي في كذلك كان القرآن محفوظاً في صدور المسلمين، رحالهم، ونساؤهم، وأطفالهم؛ وما بالك بكتاب لا تَتمُّ الصلاة إلا به، ولا يُدار الْحُكم إلا بمقتضاه، ولا تتم الأنكحة، والجنائز إلا بتلاوته.

# الفصل الثاني

## المترادفات في القرآن

يقــول ويلش إن لفظ "القرآن" والمصدر الذى اشتُق منه القرآن- كتاب المسلمين المقــدس- لا يمكن أن يُفهم فهماً كاملاً إلا إذا أحذنا في الاعتبار مدلولات بعض ألفاظ أخرى لها تعلق كبير بهذا اللفظ، وبخاصة الألفاظ مثل "آية"، "كتاب"، "سورة"، "ذكر"، "مـــثانى"، "حكمــة"، ونحوها. إذ أن لكل لفظ، من هذه الألفاظ، معناه المتميز أصلاً في القرآن؛ ولكن في بعض المواضع تأتى هذه المفردات في قرائن تقترب في معانيها من مفهوم "القرآن" كمصطلح؛ كما سيتضح فيما يلي:

## مفهوم لفظة "آية" في القرآن

بدأ الكاتب كلامه بمحاولة إرجاع لفظة "آية" إلى اللغة العبرية والسريانية، وكأن هاتين اللغتين هما أصل العربية، وأصل اللغة القرآنية؛ وإنه لغريب حقاً، أن يبحث الكاتب أولاً عن الكلمة في غير لغتها، مما يجعله يبدو، وكأنه يجزم بوجود أصل معروف للُغة العسرب، ومن ثم لمفردات القرآن، لا يعرفه أحد إلا هو وبعض المستشرقين، وهذا في حد ذاته ليس بالمنهج العلمي.

ويضيف ويسلش قائلاً: إن المعنى الأصلى لكلمة "آية" العربية، وأوث (ÔTH) العبرية، وآثا (ÂTHÂ) السريانية واحد. وتعنى هاتان الكلمتان علامة، ودلالة على بعض الأشياء الغيبية، كالحق أو الحقيقة. ولكن اشتقاق الكلمة غير معروف على وجه اليقين، وأنسه من الطبيعى حداً أن تكون لفظة "آية" مأخوذة من (أ-و-هس) (H-W-H)، والتي تتوافق مع الكلمة العبرية آوه. لكن فعل هذا الأصل لا وجود له في اللغة العربية، كما هو واضح في ذهن الكاتب، وبالتالي فإنه من الصعب ادعاء أن كلمة "آية" القرآنية مأخوذة من أيِّ من هاتين اللغتين.

ذكر المستشرق نفسه أن لفظة "آية" وردت في القرآن بصيغة المفرد والجمع حوالي د. مرة، ومعظمها يدور حول الآيات الكونية، التي تُثبِت وحود الله ووحدانيته، وقيامه بحاجات العباد، واستحقاقه وحده بالشكر والثناء.

وبمراجعة المواضع التي ذكرت فيها لفظة "آية" وجدنا أنها ذكرت في القرآن الكريم مرة، بالتحديد في ٦٠ سورة، تبدأ بسورة البقرة، وتنتهى بالبلد؛ وتتنوع هذه السور بين المكي والمدني.

ولتمام الفائدة نلفت إلى أن لفظة "آية" وردت هكذا مفردة ٨٤ مرة، وبالجمع "آيات" ١٤٨ مرة، ووردت بصيغة "آيتك" مرتين، و"آياتك" ٣ مرات، وبالمثنى "آيتين" مرة واحدة، و"آياتنا" ٩٢ مرة، و"آياتها" بعود الضمير إلى الله ٣٧ مرة، و"آياقها" بعود الضمير إلى السماء مرة واحدة، وبلفظ "آياتي" ١٤ مرة. وبالنظر في هذه الآيات نلاحظ ألها متعددة الدلالة فهي بمعنى "الآية من القرآن" وبمعنى "المعجزة التي هي بمثابة الدليل على صدق النبي وصحة دعوته"، وهي بمعنى "الآية الكونية أو الظاهرة الطبيعية المعجزة في تكوينها، وإحكام صنعتها، وفي اتساقها مع الغرض الذي حلقت من أحله"؛ و"الآية" بمعنى "العظة والاعتبار" كما في قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَبَإٍ فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَةٌ خَتَتَانِ عَن يَمِينِ وَشِمَالٍ مَنْ كُولُوا مِن رِّزْقِ رَبِّكُمْ وَاَشْكُرُوا لَهُمْ بَلْدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ غَفُورٌ ﴿ (سبأ: ١٥)، فيها إشارة ودعوة إلى الاعتبار، والتأمل في فضل الله وقدرته، وإلى تقييد النعمة بالشكر والثناء، والاستعانة بما على طاعة الله عز وجل.

 ءَامَنَتْ بِهِ، بَنُوٓا إِسۡرَءِيلَ وَأَنَا مِنَ ٱلۡمُسۡلِمِينَ ﴾ أخبره الله تعالى أنه سيُنجّيه ببدنه فقط، ليكون بدئه آية مستمرة، يراها الناس للاتعاظ والاعتبار.

و"الآيــة" تطــلق أيضاً ويراد بها الشيء التام في صنعه، وتركيبه، ومناسبته للغرض الذي خلق من أجله، وقيامه بهذا الغرض على أكمل وجه، وأتم غاية.

وكما لاحظ ويلش فإن الأغلب الأعم من هذه الآيات التي أشرنا إليها وحددنا مواضعها، تتحدث عن الآيات الكونية، التي نصبها الله تعالى دلائل على وجوده سبحانه وتعالى، وعلى قدرته، وتدبيره، وعنايته، وحكمته، ونفاذ أمره، ومضاء مشيئته. في هذه الآيات القرآنية دعا الله تعالى الناس إلى النظر في الآيات الكونية، والتفكر في عجائبها، للتوصل بحاكم العقل والفكر إلى الله الذي جاءت عنه الكتب، ودلت عليه الأنبياء، ودعت إلى الإيمان به، والقيام بشرعه، وحذرت من عصيان أوامره ومخالفة منهجه، فإن مصن زل عن منهج الله ضل واختل؛ ومن رحمة الله تعالى أن جعل الوحي والعقل ظهرين متعاونين، لا ضدين متعارضين متنازعين. ونلاحظ كذلك أن كثيراً من هذه الآيات تواترت وتضافرت على تثبيت نبوة محمد على وتأييد دعواه، وربط رسالته ومعجزاته برسالات الأنبياء السابقين ومعجزاقم.

يـزعم ويلش، إلى جانب ذلك، أن الآيات التى تتحدث عن المعجزات والخوارق، قد تَغَيَّر معناها فى أواخر العهد المكى، بل ربما حدث ذلك فى مطلع العهد المدنى، فأصبح لفظ "آية" مِن تَمَّ يعنى "طائفة من القرآن" بعد أن كان يعنى "المعجزة" قبل ذلك؛ ومن وجهـة نظـر هـذا المستشرق، فإن لفظ "آية" بمعناه الجديد إنما حدث (يعنى من جانب محمد)، كـرد فيعل معاكس لمطالب المشركين المتزايدة والمتكررة للنبى على بأن يأتي لهم بمعجزات وخوارق تؤيد دعواه.

يقــول ويلش إنه منذ هذه اللحظة تحول معنى لفظ "آية"، فصار يطلق على "الجزء المعـروف مـن القرآن" بعد أن كان يطلق على المعجزة والخارق فقط؛ هذا ضرب من الاعتساف، والإرجاف، والخيال، والخبال، وهو زعم ليس عليه دليل، لا من داخل النص القرآن، ولا من خارجه، لا بطريقة مباشرة، ولا بطريقة غير مباشرة؛ إن ويلش ينسج هنا على منوال التنصير، ضارباً بالمنهج العلمي عرض الحائط. إنه يطعن في معجزات محمد على منوال التنصير، ضارباً بالمنهج العلمي عرض الحائط. إنه يطعن في معجزات محمد الله

وينكرها، وهو مع ذلك يحاول عبثاً، أن ينتزع من القرآن بعض الشواهد، التي يتحيل ألها تؤيد دعواه، وتموه على قُرَّائه، وتغلف مقصده الحقيقي من وراء هذا الزعم اللدود.

إن لفظة "آيسة" لم يتحول عن معناه إلى معنى آحر، كما يزعم ويلش، وبخاصة للسبب الذي رآه، بل ظل هو هو في أصل اللغة، وفي استعمال علماء القرآن، يُعبَّر به عن الحسزء من القرآن، وعن المعجزة؛ وقد فات الكاتب ولا نلومه في ذلك أن لفظتي "معجزة"، و"خارق" لم يستعملهما القرآنُ ألبَّتة، وإنما استعمل مادهما فقط، وذلك لأن لفظة "آية" فيما نُقدر أدلً على تبات المعجزة، وعلى عمومها، وتناهيها في الإعجاز، وعلى استمرار أثرها في النفوس من لفظة "معجزة" وأيضاً لاشتمال لفظة "آية" على معنى الاستمرار، وطلب التأمل العقلى، خلاف لفظ "معجزة".

إن معجزات محمد على لم تنقطع ألبَّتَه، لا في حياته، ولا بعد مماته؛ فبقاء القرآن، وسلامته، وكذلك بقاء سنته، وأمته، من معجزاته الدائمة على.

يدعى ويلش بالإضافة إلى ما سبق "أن علماء المسلمين المتأخرين، قد فسروا كلمة "آية" بمعنى "الجزء من القرآن"، هذا مع أن حجم "الآية" غير محدد، والقرآن نفسه لم يقدم أي إشارة في هذا الصدد"؛ ولسنا نرى أيّ علاقة بين تحديد حجم "الآية"، ومعناها في القرآن؛ وعلى أن "الآية" بمعنى "الطائفة من القرآن"، قد وردت في الكتاب العزيز مقترنة بالوحي، والتنزيل، والتلاوة، مما يؤكد قدم اللفظة، وصدق معناها الذي وضعت له؛

قال تعالى: ﴿ يِلْكَ ءَايَتُ اللّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِ ۚ وَإِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ (البقرة: ٢٥٢). وقال ﷺ يُرِيدُ طُلْمًا والبقرة: ٢٥٢). وقال ﷺ يُرِيدُ طُلْمًا لِلْعَامِينَ ﴾ (آل عمران: ١٠٨)، وقال تعالى: ﴿ يَسَمَعْتَرَ ٱلجَيْنِ وَٱلإِنسِ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُ لِلْعَامِينَ ﴾ (آل عمران: ١٠٨)، وقال تعالى: ﴿ يَسَمَعْتَرَ ٱلجَيْنِ وَٱلإِنسِ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِنْكُمْ يَقُصُونَ عَلَيْكُمْ ءَايَنِي وَيُعذِرُونَكُرُ لِقَآءَ يَوْمِكُمْ هَعَذَا ۚ قَالُوا شَوِدُنَا عَلَىٰ أَنفُسِنا ۗ وَعَلَّمُ مُسَلَّ وَعَرَّمُهُ وَاللّهُ مِنْكُمْ مَنذَا وَاللّهُ مِنْكُمْ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَمَدُنَا عَلَىٰ اللّهُ مِنْكُمْ اللّهُ وَمَدُنَا عَنْ دِرَاسَتِهِمْ لَعَلَيْكِ اللّهُ وَمَدُنَا عَنْ دِرَاسَتِهِمْ لَعَلَيْكِ اللّهُ وَمَدُنَا عَنْ دِرَاسَتِهِمْ لَعَنْفِيلِينَ عَلَىٰ اللّهُ وَمَدُنَ عَنْ اللّهُ عَلَىٰ اللللهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللللهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللللهُ الللهُ اللّهُ عَلَىٰ الللهُ اللّهُ عَلَىٰ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ عَلَىٰ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُولُ اللّهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

أما عن طلب المشركين المعجزة من رسول الله على، فقد أخبرنا القرآن ألهم كانوا يطلبونها، لا بغرض الإيمان؛ بل للمكابرة والعناد؛ قال قوم موسى لموسى: ﴿ وَقَالُواْ مَهْمَا تَأْتِنَا بِهِ مِنْ ءَايَةٍ لِتَسْحَرَنَا بِهَا فَمَا خَنْ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ (الأعسراف: ١٣٢)، قسال تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَنَا أَن نُرْسِلَ بِاللّاَيَنتِ إِلّا أَن كَذَبَ بِهَا ٱلْأَوْلُونَ ۚ وَءَاتَيْنَا ثَمُودَ ٱلنَّاقَةَ مُبْصِرَةً فَظَلَمُواْ بِهَا ۚ وَمَا نُرْسِلُ بِاللّاَيْتِ إِلّا تَخْوِيفًا ﴾ (الإسراء: ٩٥). ويقول تعالى: ﴿ وَإِن يَرَوْا ءَايَةً يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ ﴾ (القمر: ٢)، شكك اليهود حتى في الغرض من الآية أو المعجزة، إذ جاءهم موسى، فجعلوا الغرض منها السحر، لا مجرد الهداية وتقديم الله الله الله الله يقول تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم مُوسَىٰ بِعَايَسِتِنَا بَيّنَت قِالُواْ مَا هَبِذَاۤ إِلّا سِحْرٌ مُفْتَرَى وَمَا الله سَعْرٌ مُفْتَرَى ﴿ (القصص: ٣٦)، ويقول تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم ءَايَنتُنَا مُبْصِرَةً قَالُواْ هَاذَا فِي عَالَيْنِ شَى ﴾ (القصص: ٣٦)، ويقول تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم ءَايَنتُنَا مُبْرِينٌ ﴾ (القصص: ٣٦)، عجزوا عن التفريق بين السحر مُبْصِرَةً قَالُواْ هَاذَا سِحْرٌ مُبْيِنَ ﴾ (النمل: ٣١) عجزوا عن التفريق بين السحر مُبْصِرَةً قَالُواْ هَاذَا سِحْرٌ مُبْيِنْ فِي (النمل: ٣١) عجزوا عن التفريق بين السحر

<sup>(</sup>١) الإمام البخاري- خلق أفعال العباد ضمن عقائد السلف ص١٩٦.

والمعجزة، وبين الرسول وعمل الساحر؛ ويقول عز وحل: ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ ءَايَتِي ٱلَّذِينَ يَتَكَبُّرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَإِن يَرَوْاْ كُلَّ ءَايَةٍ لَا يُؤْمِنُواْ بِمَا وَإِن يَرَوْاْ سَبِيلَ ٱلرُّشَٰدِ لَا يَتَخِذُوهُ سَبِيلًا وَإِن يَرَوْاْ سَبِيلَ ٱلنَّيِّ يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ كَذَّبُواْ بِعَايَنتِنَا وَكَانُواْ عَنهَا يَتَخِذُوهُ سَبِيلًا وَكَانُوا عَنهَا عَنهَا وَكَانُوا عَنهَا عَنهِ وَقَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوْلًا يُكَلِّمُنا عَنهِ اللَّهُ أَوْ تَأْتِينَا ءَايَةٌ كَذَلِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِثْلَ قَوْلِهِمْ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ قَدْ بَيّنًا ٱلْآيَتِ لِللَّهُ أَوْ تَأْتِينَا ءَايَةٌ كَذَلِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِثْلَ قَوْلِهِمْ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ قَدْ بَيّنًا ٱلْآيَتِ لِللّهُ وَلَيْ اللَّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ مَن اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ تَعَالَى فَى تربية كل عَصر وفى كل مِصر، وأيضا عن منهج الله تعالى فى تربية كل حيل مما يناسبه، وإلزام كل صنف من البشر بما يقطع حجته ويزيل عذره.

ونتساءل بعد هذا كله، هل تغنى المعجزات عن سفه أهل العمه والعمى، والختم، والطمس، والصمم، والرَّان؟ إن أكثرَ الناس مشاهدةً للمعجزاتِ كانوا هم أكثرَهم حجوداً وغباوة، وهم الذين قالوا من قبل: ﴿ أُرِنَا ٱللَّهَ جَهْرَةً ﴾ (النساء: ١٥٣)، وهم الذين علقوا إيمانهم على رؤية الله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَعمُوسَىٰ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَىٰ نَرَى ٱللَّهَ جَهْرَةً ﴾ (البقرة: ٥٥) ولنتأمل هذا الربط بين سؤال أهل الكتاب من العرب لمحمد وسؤال اليهود لموسى نبيهم الطيلا: ﴿ يَسْمَلُكَ أَهْلُ ٱلْكِتَبِ أَن تُنْزِلَ عَلَيْمٍ كِتَبًا مِن ٱلسَّمَآء فَقَد سَأَلُوا اليهود لموسى نبيهم الطيلا: ﴿ يَسْمَلُكَ أَهْلُ ٱلْكِتَبِ أَن تُنْزِلَ عَلَيْمٍ كِتَبًا مِن ٱلسَّمَآء فَقَد سَأَلُوا اليهود لموسى نبيهم الطيلا: ﴿ وَلَوْ أَنْنَا اللّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّعِقَةُ بِظُلْمِهِم ثُمُّ الْمَيْنَا فَيَنَا وَنَا اللّهَ جَهْرَةً وَالتَيْنَا مُوسَىٰ سُلْطَنَا مُبِينًا ﴿ وَلَوْ أَنْنَا وَلَكِنَ أَلِيْمُ ٱلْمَلَتِكَ وَالْمَهُمُ ٱلْمَوْقَ وَعَلَمُهُمُ الْمَيْنَا عَلَيْمٍ كُلُ شَيْءٍ قُبُلاً مَا ويقول تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنّنَا وَلَيْمُ ٱلْمَلْتِكَ أَوْمَلُ مَهُمُ الْمَوْقُ وَعَلَمُهُمُ الْمَوْقُ وَعَلَمُهُمُ الْمَانِيَا عَلَيْمٍ كُلُ شَيْءٍ قُبُلاً مَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلّا أَن يَشَآءَ اللّهُ وَلَيكِنَ أَحْمُهُمُ الْمَوْقُ وَالْانِعام: ١١٥) ويقول تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنّنَا وَلَيكِنَ أَحْمُومُ مَعْهَالُونَ ﴾ (الأنعام: ١١١).

(٨: ١١، ١٢) : (فخــرج الفريسيون وابتدءوا يحاورونه طالبين منه آية من السماء لكي يجربوه فتنهد بروحه وقال: لماذا يطلب هذا الجيل آية. الحق أقول لكم لن يعطى هذا الجيل آيـة)، يعـنى بهذا المعاندين منهم، وإلا فهو قد صنع معجزات كثيرة شأنه في ذلك شأن الأنبياء السابقين، والمعجزة من شواهد النبوة. وحتى في اللحظات الأخيرة من حياة المسيح التَّبِيِّلِاً، على ما في (إنجيل لوقا ٣٣: ٨ - ٩) سأله هيرودس مرارًا أن يصنع له آية يراها بنفســه فلم يجبه بشيء. ولما شفي أعمى بيت صيدًا: (أرسله إلى بيته قائلاً لا تدخل القرية ولا تقـل لأحد في القرية) (مرقس ٨: ٢٦)، فهو هنا يخفي بعض معجزاته، ويطلب ممن أجراها لهم، إخفاءها؛ ولكن ماذا تقول لمن يكيل بكيلين ويفضل أن يرى بإحدى العينين؟ وإضافة إلى ما سبق أن ذكرناه في إطلاق لفظ "آية" على "الطائفة من القرآن"، نشير إلى طريقة نزول القرآن؛ إذ فيها ذاها، دليل واضح يؤكد هذا المعنى، فقد نزل الوحى على رسول الله منجماً، أي في شكل مجموعة من الآيات، بحسب الحوادث والنوازل؛ وكان الصحابة يحفظونه كذلك، مقسماً إلى آيات. والقرآن نفسه مصرح بذلك، يقول تعالى:﴿ وَلَقَدْ أَنزَلْنَآ إِلَيْكَ ءَايَنتِ بَيِّنت ۗ ﴾ (البقرة: ٩٩)، ويقول تعالى:﴿ هُوَ ٱلَّذِيَّ أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَنبَ مِنْهُ ءَايَتٌ مُحْكَمَتُ هُنَّ أَمُّ ٱلْكِتَنب وَأَخْرُ مُتَشَبِهَت ﴿ ال عمران: ٧)، ويقسول تعسالي: ﴿ ذَالِكَ نَتْلُوهُ عَلَيْكَ مِنَ ٱلْأَيْتِ وَٱلذِّكْرِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ وَال عمران:٥٨)، ﴿ وَكَذَالِكَ أَنزَلْنَهُ ءَايَتِ بَيِّنَتِ وَأَنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يُرِيدُ ﴾ (الحج: ١٦)، ويقول تعمالى: ﴿ وَٱذْكُرْنَ مَا يُتْلَىٰ فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ وَٱلْحِكُمَةِ ۗ ﴾ (الأحزاب: ٣٤)، ويقول تعالى: ﴿ تِلْكَ ءَايَنتُ ٱللَّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ ۖ فَبِأَيِّ حَدِيثِ بَعْدَ ٱللَّهِ وَءَايَنتِهِ عَنُومِنُونَ ﴿ ﴾ (الجاثية: ٦) وهذه الآية مكية، ويقول تعالى: ﴿ وَإِذَا تُتُلَّىٰ عَلَيْهُمْ ءَايَىتُنَا بَيِّنَىتِ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ هَنذَا سِحْرٌ مُّبِينٌ ﴿ أبضًا مكية.

أَمَــا وقد استبان خطأ المستشرق ويلش في زعمه حول معنى لفظة "آية"، نعرض الآن لمفهوم اللفظ عند علماء المسلمين.

يطلق لفظ "آية" في اللغة على معان ثلاثة:

أولاً: يطلق هذا اللفظ ويراد به "الجماعة" بمعنى جماعة، أو مجموعة الحروف، قال أبو عمرو الشيباني "حرج القوم بآيتهم" أي بجماعتهم وجملتهم.

قال أبو بكر: سميت "الآية" من القرآن "آية" لأنما علامة لانقطاع كلام من كلام؛ وقال ابن حمزة "الآية" من القرآن، كأنما العلامة، التي يفضى منها إلى غيرها، كأنما الطريق المنصوبة للهداية، كما قال الشاعر: [إذا مضى علم منها بدا علم].

وفي حديث عثمان بن عفان في الجمع بين الأحتين بملك اليمين (أحَلَتْهما آية، وحَرَّمَتهما آية)، قال ابن الأثير: الآية المحلة، قول تعالى: ﴿ أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنُكُمْ ۚ ﴾ (النساء: ٣، ٢٤، ٣٦)، والآية المحرمة قوله: ﴿ وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْرَ ﴾ الأُخْتَيْنِ إِلّا مَا قَدْ سَلَفَ ﴾ (النساء: ٣).

ونقول إن "الآية" سميت بهذا أيضاً، لا لكونها علامة على الحلال والحرام وأمارة بين الله وعباده فحسب، بل إنها سميت كذلك، إشارة على إعجاز كلام الله تعالى. فكلام الله آيات وعجائب في لغات بني الإنسان، بارزة، ومميزة، ثابتة بحرفها ونصها، متحددة بمعانيها ومسراميها؛ والقرآن كله آية باقية على الأزمان، ليس له فيما عرفه الإنسان من آداب أو بلاغات مثال.

و"الآية" أيضاً بهذا المعنى تفيد "العبرة"-كما أشرنا إليه سلفاً ويؤيد ذلك قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْوَتِهِ ءَايَنتُ لِلسَّآبِلِينَ ﴿ أَى عظات وعبر؛ كيف انتصرت البراءة والصدق على الجقد والكذب؛ كيف عَزَّ المتوكلون، وذل الماكرون المحتالون، كيف قال الإحوة الأعداء: ﴿ أَقْتُلُوا يُوسُفَ أَو آطَرَحُوهُ أَرْضاً ﴾ أي تخلصوا منه، ﴿ يَخْلُ لَكُمْ وَجَهُ أَيِكُمْ ﴾، وكيف صاح خادم السيارة: ﴿ يَنبُشْرَىٰ هَنذَا عُلَنمٌ ﴾، وكيف قال عزين مصر: ﴿ أَتُتُونى بِهِ مَنْوَنهُ ﴾، وكيف قال الملك: ﴿ أَتُتُونى بِهِ مَنْوَنهُ ﴾، وكيف قال الملك: ﴿ وَيَتْ لَكَ الْمَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينُ أَمِينٌ ﴾ وقال له بعد أن كلّمه: ﴿ إِنكَ ٱلْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينُ أَمِينٌ ﴾ وكيف خرج وكيف غلبت الطاعة غلبة الشهوة، وتحول حبّ الأبدان إلى حب الدّيَّان، وكيف خرج يوسف من البئر المظلم، وبيع بالثمن البخس، مع الزهد فيه، ووصل إلى سدة العرش، ووادارة شئون الأرزاق، في بلد ليس له فيه نصير إلا رب العالمين!

ثانيًا: تكون "الآية"، بمعنى "العلامة"، كما في قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱبْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّهُمْ وَأُمَّهُمْ وَالْمَهُمْ وَالْمَهُمْ وَالْمَهُمْ وَالْمَهُمْ وَالْمَهُمُ وَالْمَهُمُ وَالْمَهُمُ وَالْمَهُمُ وَلَد اللهِ على على على على ولا من غير مني رجل، ولم يكن هذا في ولَد البَّنَّة. والآية في خلق عيسى على هذا النحو، ليكون دالاً على قدرة الله تعالى، وتصريفه وتنويعه في الخلق، لا ليكون برهاناً على ألوهية عيسى أو ربوبية أمه؛ لأن الميلاد، والموت، والتحول، والانتقال من حال إلى حال، ومن طور إلى طور، ومن وقت إلى وقت، والتغذى، والتداوى، والانفعال، والأمل، واليأس، كلها أمارات على الحدوث، ودلائل على الخلق والضعف؛ فعيسى وأمه بشرين على نخلق الله، بأمارة الصفات البشرية، التي جرت عليهما؛ يقولون "افعله بآية كذا" أي بعلامة كذا أو أمارته؛ وهي من الأسماء المضافة إلى الأفعال، كقول الشاعر:

#### بآية تقدمون الخيل شُعثا كأن على سنابكها مداما

عرفنا من هذا أن "الآية" تطلق ويراد منها "الوحدة" أو "الجزء من السورة" وسميت "آية" لأنها علامة، وأمارة على صدق من أتى بها، وعلى عجز المتحدى بها، وعلى تميزها؛ كما أن فيها دليلاً، على سلامة القرآن من التحريف، والتبديل، والزيادة، والنقصان، وأن لفظة "آية" أيضاً تطلق على "المعجزة" و"العبرة" و"المثل"، كما أوضحناه من قبل. وينبغى أن يكون واضحا فى أذهاننا، أن السورة من القرآن، تتألف من عدد معين من الآيات، وحدودها، معروف من طريق الشرع، لا من طريق الاجتهاد، ولا مجال للرأى، ولا للقياس فى ذلك؛ قاله على بن أحمد الواحدى (ت: ٤٦٨ هـ/١٠٧٥) للرأى، ولا للقياس فى ذلك؛ قاله على بن أحمد الواحدى (ت: ١٠٤٨ هـ/١٠٧٥) وعمود بن عمر الزمخشرى (ت: ٥٣٨ هـ/١٤٣) وناصر الدين بسن المنيسر (ت: ٣٦٣هـ/١٠٤٩)، حاء عن النبي على أن الفاتحة سبع آيات، وسورة المُلك ثلاثون آية، وصح هـ/١٤٩٩م)، حاء عن النبي على أن الفاتحة سبع آيات، وسورة المُلك ثلاثون آية، وصح القرآن الكريم، ومن الآيات طويل وقصير، وصدق الله تعالى إذ يقول: ﴿ كِتَبِ فُصِّلَتُ اللهُ مَن عمل الله تعالى الأيات بمقاديرها، هو من المنات عربينًا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ هَا و غيره، ومعنى "فُصِّل"، أى حدد وبين أحد وبين أحد وبين أحد

الشيئين من الآخر، حتى لا يكون بينهما فاصل أو فرجة؛ ومنه قيل "المفصل والمفاصل". (1) و هــــذا يتضح وبدون أدنى شك أن كلمة "آية"، قرآنية، وهي مستعملة في القرآن، بالمعاني التي ذكرناها؛ وأنه خلافاً لما ادعاه المستشرق ويلش، ليس لمتقدمي علماء المسلمين، ولا لمتأخريهم، دخل، في تحديد معناها، أو تحويلها من معني إلى معني آخر.

يتناول الكاتب هنا لفظة "كتاب" في القرآن الكريم؛ التي ذكرت فيه ٢٥٥ مرة بالمفرد (الكتاب، كتابئ، كتابكم، كتابكم، كتابنا، كتابه، كتابكم، كتابيه، ووح يرى أن هذا اللفظ يعد من أصعب الألفاظ القرآنية، من حيث التفسير، وأنه نادرًا ما يستعمل للإشارة إلى نوع من الكتابة اليومية؛ على سبيل المثال، فقد أطلق على الرسالة الموجهة من الملك سليمان التَّلِين، إلى بلقيس ملكة سبأ، كما في قوله تعالى: ﴿ آدْهَب بِرَكتني هَنذَا فَأَلْقِه إلْيَرِم ثُمَّ تَوَلَّ عَبْم فَانظُر مَاذَا وَلَيْ مَا الكتاب في هذا الموضع بمعني المكتوب ألَي كِتَت حَرِم في (النمل: ٢٨ - ٢٩) الكتاب في هذا الموضع بمعني المكتوب أياً كان حجمه، وكتاب سليمان هو رسالة ملكية، كتب بها إلى ملكة اليمن وأرسلها مع أحد جنوده المسخرة لخدمته من مملكة الطير وهو الهدهد الذي حملها وسافر بها من الشام إلى اليمن، حيث ألقي بها بين يدى بلقيس من كوة صغيرة في حجرة عرشها، ونص الرسالة: ﴿ إِنَّهُ مِن سُلَيْمَننَ وَإِنَّه وَ بِحامِة ، خف من كوة صغيرة في حجرة عرشها، ونص الرسالة: ﴿ إِنَّهُ مِن سُلَيْمَننَ وَإِنَّه وَالمَالُ التي على المدهد حملها ونقلها. وقد أطلق لفظ "كتاب" و"كتب" أيضاً، على الرسائل التي على المدهد حملها ونقلها. وقد أطلق لفظ "كتاب" و"كتب" أيضاً، على الرسائل التي بعث بها النبي على الم الملوك والرؤساء يدعوهم فيها إلى الإسلام (٢٠).

ووردت لفظة "كتاب" في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَبْتَغُونَ ٱلْكِتَبَ مِمَّا مَلَكَتْ أَيْمَننُكُمْ وَكَاتِبُوهُمْ إِنَّ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْرًا ﴾ (النور: ٣٣)، هذا أمر من الله للسادة أن يكاتبوا عبيدهم إذا طلبوا منهم الكتابة لتحرير أنفسهم من العبودية بالطرق والشروط المدونة في كتب الفقه؛ فلفظ "الكتاب" هنا يعني "المكاتبة"، أو "تسجيل عقد الحرية بين السيد والعبد"؛

<sup>(</sup>١) انظر الراغب الأصفهاني. مفردات ألفاظ القرآن الكريم ص ٦٣٨.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام - أبو محمد بن عبد الملك - السيرة النبوية بيروت - دار الجيل ، حـــ ٤ ص١٨٧ وما بعدها.

واستعملت الكلمة أيضاً في الإشارة إلى "سجل أعمال الإنسان في الدنيا التي سيحاسب عليها يوم القيامة"، يقول تعالى: ﴿ وَكُلِّ إِنسَنِ أَلزَمْنَاهُ طَتِرَهُ فِي عُنُقِهِ مَ وَخُرِّجُ لَهُ يَوْمَ اَلْقِيَامَةِ عَلَيْكَ حَسِيبًا فَي كُفَى بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا فَي كُورَا فَي الْقَرْأُ كِتَنبُكَ كُفَى بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا فَي الإسراء: ١٣- ١٤)، "الكتاب" هنا بمعنى "الصحيفة الخاصة بكل إنسان تكتب فيها أعماله وأقواله قليلها وكثيرها وتحفظ له حتى يعطاها يوم القيامة منشورة أي مفتوحة يقرؤها بنفسه حتى وإن كان أمياً بحضرة جميع الناس من كل الأمم والأحيال حتى تلزمه الحجة فلا يتذرع بالنسيان لطول الزمان، وتعاقب الحدثان، وتبدل الأحوال والهيئات، ومعالجة السكرات والممات، وطول الثواء في عالم البرزخ، وهول البعث والنشور والمطلع والحساب، يقول تعالى: ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِتَبُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمًا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَنوَيْلَتَنَا مَالِ هَنذَا ٱلْكِتَبُ لا يُعَادِرُ صَغِيرَةً وَلا كَبِيرةً إِلّا أَحْصَلها وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا " وَلا يَطْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا أَنَ فَي (الكهف: ٤٤).

"اَلْكِتَنَبُ" المشار إليه في الآية اسم جنس يطلق ويراد به "كتب الناس التي أحصاها الحفظة عليهم واحداً واحداً"؛ ويمكن أن تكون الإشارة كذلك إلى كتاب واحد تَضَمَّن صحائف أعمال البشر كما يُفْهم من قوله تعالى: ﴿ أَحْصَنهُ اللهُ وَنَسُوهُ ۚ ﴾ (المجادلة: ٦)، وقوله: ﴿ وَاللّهُ وَنَسُوهُ ۚ ﴾ (المجادلة: ٦)، وقوله: ﴿ وَاللّهُ وَنَسُوهُ ۚ ﴾ (المجادلة: ١٠)، وقوله في كتب لله يُضِلُ ربق وَلا يَنسَى ﴿ وَلا يَنسَى ﴾ (طه: ٥١ - ٥٢)

في هــذا الخطاب القرآني إشارة إلى "كتاب" جامع لأعمال الخلق هو بمثابة الأم أو المصدر لكل هذه الصحف.

يؤكد هذا قوله تعالى: ﴿ إِنَّا خَنُ ثُخِي ٱلْمُؤتَىٰ وَنَكُتُ مَا قَدَّمُواْ وَءَاثَىرَهُمْ ۚ وَكُلَّ شَيْءٍ أَخْصَيْنَهُ فِيَ إِمَامٍ مُّبِينٍ ﴾ (يس: ١٢)، وفيه إشارة إلى اللسوح المحفوظ؛ ومنسه قولسه تعالى: ﴿ وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبَّهَا وَوُضِعَ ٱلْكِتَبُ وَجِانَ ءَ بِٱلنَّبِيِّينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَقُضِى بَيْنَهُم بِأَلْحَقِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ (الزمر: ٦٩).

ونلاحظ أن الله تعالى قَدَّم الصغيرة في الأعمال على الكبيرة لأن الكلام في دقة الإحصاء وهو أنسب للقرينة، ومن اللافت في "آية الكهف" أن المجرمين لم يُرَكِّزُوا على

شدة العذاب بل ركزوا على دقة الحساب؛ تعجبوا من علم الله تعالى وشدة مراقبته لهم؟ وعبارة: ﴿ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِرًا ﴾ تُوحى بحضور كل ما عملوا فى أذهاهم وذواكرهم عسلى الرغم من آفات الحياة وعوارضها، وسكرات الموت وطول العهد ومشاهدة أهوال يوم القيامة.

يطلق "الكتاب" أيضاً على "ما كتب الله أزلاً من الحوادث المستقبلية"، قال تعالى: ﴿ وَإِن مِن قَرْيَةٍ إِلاّ نَحْنُ مُهّلِكُوهَا قَبْلَ يَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ أَوْ مُعَذِّبُوهَا عَذَابًا شَدِيدًا ۚ كَانَ ذَالِكَ فِي ٱلْكِتَابِ مَسْطُورًا ﴿ إِلا سَراء: ٨٥)، وكلمة "مَسْطُورًا" بعد ذكر "الكتاب" تأكيد على دقة علم الله تعالى وشموله، وعلى أن قلم القدرة قد حرى فعلاً بكل أنواع المقدورات؛ ومما هو حارٍ في معناه على هذا النحو قوله تعالى: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلّا هُو وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ ۚ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَةٍ فِي ظُلُمَتِ لَا تُعْلَمُ مَا فِي اللهِ فِي كِتَبِ مُّينِ ﴿ وَالْعَامِ: ٩٥)؛ فالله على الرغم من أنه لا تجرى عليه عوارض النسيان ولا يعتريه سهو أو وهم أو علمه، وعلى الرغم من أنه لا تجرى عليه عوارض النسيان ولا يعتريه سهو أو وهم أو عليط أو ضلالة قد سجل كل شيء في كتاب واضح وناطق مفصح.

وقد تكرر هذا المعنى في مواضع أحرى من القرآن؛ على سبيل المثال قوله تعالى: 
﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا تَتْلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانٍ وَلاَ تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلاَّ كُنَا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذَ 
تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْرُبُ عَن رَبِّكَ مِن مِثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلاَ فِي ٱلسَّمَآءِ وَلاَ أَصْغَرَ مِن ذَالِكَ 
تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْرُبُ عَن رَبِّكَ مِن مِثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلاَ فِي ٱلسَّمَآءِ وَلاَ أَصْغَرَ مِن ذَالِكَ 
وَلاَ أَكْبَرَ إِلاَّ فِي كِتَنْسٍ مُبِينٍ ﴿ ﴾ (يونس: ٦١)؛ وقوله تعالى: ﴿ وَمَا مِن دَآبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ إِلّا 
عَلَى ٱللّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا ۚ كُلُّ فِي كِتَنْسٍ مُبِينٍ ﴾ (هود: ٦)، 
عَلَى ٱللّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا ۚ كُلُّ فِي كِتَنْسٍ مُبِينٍ ﴿ ﴾ (هود: ٦)، 
و"الكتاب" في هذه الآيات هو سجل الله تعالى الحاوى لكل ما حلق الله مما كان وما هو 
كائن وما سوف يكون إلى قيام الساعة؛ هذا "الكتاب" موجود بالفعل، وهو مع الله تبارك 
وتعالى، على هذا إجماع المفسرين وأغلب جمهرة المستشرقين كما ذكر ويلش.

يؤكد جويدنجرن (GWIDENGERN) هذا المعنى فى كتابه (MUHAMMAD THE APOSTLE OF GOD AT HIS ACENSION (P. A. عمد هي ومعراجه" ( ۲۲ - ۱۵)؛ ويرى آرثر حيفرى. (القررآن JEFFERY) في مقاله "THE QURAN AS SCRIPTURE" (القررآن كتاب القرارات، كتاب القرارات، أنها إشارة إلى كتاب الإحصاء للشرق الأدنى القديم، كتاب القرارات، أو الأوامر، أو هي بمعنى السجل.

وبعد أن استعرض المستشرق ويلش لوجهتي النظر هاتين يقول بأنه "لا توجد أسانيد من القرآن نفسه لتأييد أي منهما"، ويزعم أيضاً أن ثمة مشكلات عويصة، تعترض أي تفسير حرفي لتلك الآيات التي ورد فيها ذكر كلمة "الكتاب"، إذ أنه يمكن أن تُحمل اللفظة في المواضع المختلفة في القرآن على ألها إشارات مجازية إلى علم الله وأحكامه؛ ويستمر الكاتب قائلاً: "إنه من الممكن تقديم تفسير آخر للكلمة قريب من هذا التفسير المذكور، وهو أن كلمة "كتاب"، يمكن أن تكون إشارة إلى الكتاب الإلهي الأم، الذي هو مصدر القرآن كما يتجلى من هذه الآيات: ﴿ هُوَ اللَّذِي َ أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَبِ مِنهُ ءَايَنتٌ مُحكَمَتُ هُنَّ أُمُ ٱلْكِتَبِ وَأَخَرُ مُتَشَيهِمَتُ ﴾ (آل عمران: ٧)؛ ﴿ يَمْحُواْ اللهُ مَا يَشَآءُ ويُتْبِتُ وَعِندَهُ أَمُ الْكِتَبِ لَلهُ مَا يَشَآءُ ويُتْبِتُ وَعِندَهُ أَمُ الْكِتَبِ لَدَيْنَا لَعَلِي كَتَبِ مَكْنُونِ اللهُ عَلَيْكَ الْكِتَبِ لَهُ لَهُ لَهُ اللهُ مَا يَشَآءُ ويُتُبِتُ وَعِندَهُ أَمُ الْكِتَبِ لَدَيْنَا لَعَلِي حَكِيمُ في وَإِنّهُ فِي أَمِ اللهُ عَلَيْكُ الْكِتَبِ لَدَيْنَا لَعَلِي حَكِيمُ في وَالزخرف: ٣- ٤)، ﴿ إِنّهُ لَهُ اللهُ مَا يَشَآءُ ويُتُبِ مَكْنُونِ اللهُ الْكَتَبِ لَدَيْنَا لَعَلِي حَكِيمُ في وَ(الرخرف: ٣- ٤)، ﴿ إِنّهُ لَقُونَانٌ تَجِيدُ فَي وَيَتَبِ مُكُنُونِ لَا يَمَسُمُهُ إِلّا الْمُطَهُرُونَ في و(الواقعة: ٧٧: ٣٩)، ﴿ بَلْ هُوَ قُرْءَانٌ تَجِيدُ في لَوْحٍ لَا يَمَسُمُ إِلّا المُطَهَرُونَ في و(الواقعة: ٧٧: ٩٧)، ﴿ بَلْ هُوَ قُرْءَانٌ تَجِيدُ في لَوْحٍ لَعَمْ اللهُ وَهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا عَلَالهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ الل

بعد أن استعرض الكاتب هذه الآيات بالنص أو بالإشارة، علق عليها بقوله: "إلها غامضة وليس فيها ولا في غيرها من آيات القرآن أي إشارة واضحة إلى هذا الكتاب، يعني القرآن أو الأصل والمثال الإلهي لكتاب المسلمين المقدس"؛ ويزعم المعارض كذلك أن لفظ "الكتاب" لم يتضمن هذا المعني ابتداء، أو أنه استمر كذلك حتى جاء المفسرون المتأخرون وحملوه عليه؛ ثم يقول: "وفي الأغلب الأعم استعملت لفظة "كتاب" في القرآن، يمعني الوحي الذي أنسزله الله على محمد الله على الأنبياء السابقين الذين بعثوا في أمم عاشت قبل الإسلام، ثم عاصرت هذه الأمم الإسلام فيما بعد كاليهود والنصاري الذين أطلق عليهم القرآن عبارة "أهل الكتاب".

See the Muslim World, (XL, 1950) pp. 47-50 (1)

هذا نلاحظ أن الكاتب قد اقتحم منطقةً حساسةً من عالم القرآن، دون حريطة أو معلومات صحيحة ودقيقة، تُبين له المعالم وتوضح له الغامض؛ ودون دليل يهديه للمقدمات الصحيحة والنتائج الصائبة، التي يمكن أن تترتب عليها. لقد ضل ويلش هنا في شعاب المسائل ومرامي القرائن القرآنية؛ ولكي نبرز الخطأ الذي وقع فيه لا بد أن نعود مرة أحرى إلى الآيات التي ذكرها أو أشار إليها في سياق مناقشته للفظة "كتاب" في القرآن.

بالنسبة لقول عنال: ﴿ إِنَّهُ لَقُرْءَانٌ كَرِمٌ ﴿ فِي كِتَبِ مُكْنُونِ ﴿ لاَ يَمَسُّهُ وَ إِلاّ الْمُطَهِّرُونَ ﴿ وَ اللَّوحِ الْحَفُوظِ، ومعنى المُمْطَهَّرُونَ ﴿ واللَّوحِ الْحَفُوظِ، ومعنى المُمُطَهِّرُونَ ﴿ واللَّوحِ الْحَفُوظِ، ومعنى الله كنون الله عند الله لا تصل إليه يد فتعبث به؛ وقد وصف الله تعالى القرآن بأنه مكنون لتعظيمه وإعلاء قيمت وأهميت كما في قول من تول عنى اللُّولُو مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وقيل هو اللَّم اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ

ق آیات سورة الواقعة السابقة، ردِّ علی کفار مکة، الذین زعموا أن هذا القرآن من تنزلات الشیاطین؛ فأخبر الله تعالی أن القرآن فی کتاب مکنون، شأنه شأن سائر الغیوب، التی استأثر الله بعلمها، ولا تُنزَّل إلا بأمره، وأنه لا يمسه إلا المطهرون؛ أما الشیاطین فإهم عنه معزولون، لا یصلون إلیه، ولا یقتربون منه، فضلاً عن أن یأتوا بمثله؛ یقول تعالی: ﴿ وَمَا تَنزَّلَتْ بِهِ ٱلشَّینطِینُ ﴿ وَمَا یَلْبَغِی هَمُمْ وَمَا یَستَطِیعُونَ ﴾ (الشعراء: ۲۱۰: ۲۱۲)، فالقرآن لا یمسه إلا المطهرون الله الملائکة وفی مقدمتهم حبریل علیه السلام، الذی نزل به؛ وفی الأرض فإنه ینبغی أن لا یمس القرآن من البشر إلا طاهر القلب، وطاهر العقل، وطاهر القصد والنية.

رَوى أبو داود في المراسيل من حديث الزهرى، في الكتاب الذي أمر النبي الله بكتابته لعمرو بن حزم "لا يمس القرآن إلا طاهر"، وفي هذه القرينة، ننبه على تناقض الكفار في أوصافهم للقرآن؛ فهم تارة يقولون إنه من إملاء الشياطين، وتارةً أحرى يقولون

<sup>(</sup>١) الراغب الأصفهاني . مفردات ألفاظ القرآن . ص ٧٢٧.

إنه أساطير الأولين اكتتبها محمد الله فهى تُملى عليه بكرة وأصيلاً، ومرة ثالثة يَدَّعون أن محمداً أخذه من رجل باليمامة يقال له الرحمنُ، ورابعةً يدَّعون أنه تلقاه من أعجمى كان يعمل حدَّاداً بمكة، ومرة يقولون عن محمد الله إنه ساحر، وأخرى إنه مسحور؛ وعلى الرغم من كل هذه الدعاوى، لم يستطع واحد منهم أن يُظهر المصدر البشرى الذي يدعيه للقرآن، أو يدل بصدق على المعلّم الذي أحذه منه محمد الله، وقد كان خصوم محمد الله بملكون المال والجاه والسلطان، كما كانت لهم الغلبة في مضمار البلاغة والبيان؛ ولكنهم اعتبروا مجرد الدعوى دليلا؛ وهذه هي آفة المكابرين الجاهلين في كل عصر وفي كل مصر.

ونتساءل لماذا المحتصت الشياطين محمداً بالقرآن؛ بالرغم من ألها لم تكن لها سبيل إليه، لا قبل النبوة ولا بعدها؛ وكيف يُملي الشيطانُ كلاماً كالقرآن، وهو الذي تُصب عليه اللعنات فيه؛ ومنه يَتَعلّم الناس مكائده، وحيله، وطرق مغالبته وصده، وعصيان أمره؛ كيف والاستعادة من الشيطان الرحيم واحبة قبل الشروع في قراءة القرآن الكريم؛ وأن من شعائر الحسلام، رحم الشيطان؛ وأن في كل شعيرة من شعائر الإسلام، تحقيراً له وإذلالاً؛ وكان النبي على يستعيذ بكلمات الله التامة من كل عين لامة، ومن كل شيطان وهامة (١).

ومن المفيد أن نشير في هذا الصدد إلى الافتراض، أو الزعم، الذى قدَّمه معارضوا القرآن، على عصر ابن كمونة اليهودى، الذى عاش في القرن السابع الهجرى يقول أهل الإفك، وهكذا افترض ابن كمونة: "لم لا يجوز أن يكون القرآن أنسزل على نبي آخر دعا محمداً أولاً إلى دينه، وإلى هذا الكتاب، فأخذه منه محمد، وقتله، فلا جَرَم لم يظهر اسم ذلك النبي، وبقى الكتاب في يد محمد؟"، يرد ابن كمونة على هذا الاحتمال، المستحيل عقلاً ونقلاً، بقوله: "إن كل عاقل لو رجع إلى نفسه وأنصف، علم أن هذا لم يقع؛ ثم إن في القرآن عدة مواضع تدل على أنه هذا هو المحتص به دون غيره، يَعْرف ذلك مَن تأمّل ما جاء فيه من حكاية أحوال النبي في وقته، ومع أزواجه، ومع المنافقين والكفار"("). هذا صحيح؛ ونضيف أن محمدا في لم يأت بالقرآن جملة واحدة، ولا قدَّمه إلى الناس، مجموعاً في كتاب؛ وإنما تلقاه مشافهة من حبريل الناسي، وفي مراحل زمنية متباعدة، أو متقاربة، وفي أماكن وإنما تلقاه مشافهة من حبريل الناسي، عدا الذي يأتي، ولا يعرفه إلا شخص واحد هو محمد فيه!! وأيُّ شخص هذا الذي يصلح أن يكون نبياً، ويؤتمن على كتاب من عند الله،

<sup>(</sup>١) البخاري . خلق أفعال العباد بعقائد السلف ص١٩٠ - ١٩٢ .

<sup>(</sup>٢) ابن كمونة . تنقيح الأبحاث في الملل الثلاثة . نشرة برلمان ط جامعة كاليفورنيا ١٩٦٧ ص ٧٠ –٧٣. إ

ولا يستطيع أن يحميه؟ أيُّ عاجر هذا؟ ثم لماذا احتص هذا النبي المزعوم محمداً دون بقية العرب، وأعياهم، ووجوههم؟

هل يعتقد عاقل أن ديناً كالإسلام، يقوم على الخطف، والاغتصاب، والقتل؛ وهو الدين الذي يُحَرِّم كل ذلك ويَضَعُ لمرتكبيه أفظعَ الحدود وأقساها؛ ناهيك بأن هذه الغارة المتخيلة، تتنافى مع أخلاق محمد الله وشخصيته. ولكن يبدو أن أعداء الإسلام، يهون عليهم ترك عقولهم عندما يتعاملون مع هذا الدين القويم.

يعرض علينا ابن كمونة اليهودى الذى أسلم وحَسُن إسلامه عجيبة أخرى من تُوهات القوم، إذ ينقل عن بعضهم قوله: إنه من المحتمل "أن محمداً طالع فى كُتُب من تَقدمه، أو سمعها، فانتخب أجودها، وضم البعض إلى البعض؛ أو أنه كان يترصد كلمات الناس، ويستقريها؛ فما وحده من كلمة رائقة، أو نكتة فائقة، نقّحه، وجمعه، ورتبه قرآناً"؛ واستشهد صاحب هذا الزعم، بما حرى من عبد الله بن أبي سرح(۱)، أحدُ كُتَّاب الوحي، عندما كان النبي على عليه آيات من سورة (المؤمنون: ١١: ١٤)، والتي يتحدث الله فيها عن مراحل حلق الإنسان، حتى إذا ما انتهى رسول الله الله الله قوله تعالى: ﴿ فَكَسَوْنَا ٱلْعِظْمَ خَمًا ثُمَّ أَنشَأُنهُ خَلِقًا ءَاخَرَ \* هج ابن سرح على الفور بهذه العبارة "فَتَبَارَكَ ٱللهُ أَحْسَنُ الله كمحمد الله الله الله الله على الفور بهذه العبارة "فَتَبَارَكَ ٱللهُ أَحْسَنُ الله يُوحَى

هذا الخبر صحيح لا شك فيه؛ ولكن أصح منه، أن القرآن يتلاقى مع الفطرة، وبخاصة عندما يتكلم القرآن عن الله تعالى، وعن عمله فى الخلق والإبداع؛ وأصح منه كذلك، أن ابن أبي سرح لو كان يستطيع آنذاك، أن يتلقى وحياً أو يكتب كلاماً مثل كلام الله تعالى؛ فلماذا لم يستمر فى تلقى الوحى، وكتابة ما يُوحَى إليه؟ لماذا وقف عند هذه الجملة و لم يتعداها؛ وكان المجال أمامه أفسح من الصحراء التي يعيش فيها؟ لماذا انقطع حبره عند هذه الدعوى؟ و لم يعرف عنه أحدٌ إلا هذه الجملة وهذه الحكاية، التي أثبتتها كتب الحديث؟ والتي

<sup>(</sup>۱) عسبد الله بن أبي سرح بن سعد بن الحارث العامري القرشى، أسلم وهاجر، وكانت له صحبة، وكتب للبي على المرادة ودعا ارتد وأسلم بعد ذلك وحسن إسلامه، ووُلِّى في خلافة عثمان، وبعد مقتله رضى الله عنه، اعتزل الناس والتزم العبادة، ودعا الله أن يتوفاه بعد الصلاة، فمات بعد تسليمه من صلاة الصبح. ذكره السهيلي.

<sup>(</sup>٢) انظر تنقيح الأبحاث في الملل الثلاث. ص ٧٠ - ٧٢.

ونرى أنه من المفيد أن نشير هنا إلى الحديث الذى رواه عكرمة أن عبد الله بن أبي سرح كان يكتب لرسول الله هي، ثم ارتد مشركًا، وصار إلى قريش فقال لهم: "إنى كنت أحرِّفُ محمداً حيث أريد، كان يُملِي عَلَيّ "عزيز حكيم"، فأقول: أو "عليم حكيم" ؟ فيقول نعم كلِّ صواب. وفي حديث آخر برواية السدى فيقول له النبي هي: "اكتب كذا" فيقول "أأكتب كذا"؟ فيقول: "اكتب كيف شئت"، ويقول اكتب "عليمًا حكيماً" فيقول أكتب "سميعاً بصيراً"؟ فيقول له: "اكتب كيف شئت". وفي الصحيح عن أنس رضى الله عنه أن نصرانياً (يقال إنه رجل من بني النجار) كان يكتب للنبي هي بعد ما أسلم، ثم ارتد، وكان يقول: "ما يدرى محمد إلا ما كتبت له".

ويقول القاضى عياض إن الصحيح في ذلك هو حديث عبد الله بن عزيز بن رقيع (التابعي) عن أنس؛ وليس في هذا الحديث عن أنس قولُ شئ من ذلك من قبل نفسه، إلا من حكايته عن النصراني؛ ولو كانت أى الحكاية - صحيحة لما كان فيها قدح، ولا توهيم للنبي فيما أوحى إليه، ولا حواز للنسيان، والغلط عليه والتحريف فيما بلغه، ولا طعن في نظم القرآن وأنه من عند الله؛ إذ ليس فيه - لو صح - أكثر من أن الكاتب قال له: "عليم حكيم"، أو كتبه فقال له النبي في "كذلك هو". فسبقه لسانه أو قلمه لكلمة أو كلمتين مما

<sup>(</sup>۱) انظر. الشفا بتعریف حقوق المصطفی. تحقیق محمد أمین علی و آخرین. ج۲ ص۳۰٦ ، ۳۰۷، عمان. مؤسسة علوم القرآن ، ودار الفیحاء ۱٤۰۷هـ ۱۹۸۸م

نُزّل على رسول الله على قبل إظهار الرسول لها. إذ كان ما تقدم مما أملاه الرسول يدل عليها، ويقتضى وقوعها بقوة قدرة الكاتب على الكلام، ومعرفته به، وجودة حسه وفطنته، كما يتفق ذلك للعارف إذا سمع البيت من الشعر أن يسبق إلى قافيته أو مبتدأ الكلام الحسن إلى ما يتم به، ولا يتفق ذلك في جملة الكلام، كما لا يتفق ذلك في آية ولا سورة".

ويمكن أن يُفهم هذا الاتفاق، لو صح وقوعه أصلاً، على أنه مما حاءت به القراءات المحتلفة للقرآن الكريم، والتي تأخذ حكم القرآن من حيث كونها وحياً(١).

ونمضى في استعراض الآيات التي أشار إليها ويلش في مناقشته للفظ "كتاب"، يقول تعالى: ﴿ بَلِّ هُوَ قُرْءَانٌ تَّجِيدٌ ۞ فِي لَوْحٍ مُّحْفُوظٍ ۞ ﴾ (البروج: ٢١-٢٢) اللوح المحفوظ هو الكتاب المكنون، المذكور في الآية الأجرى، أشار هنا إلى المادة التي كتب عليها القرآن، وهي "اللوح"، وجمعها "ألواح"، و"الكتاب" مصدر "كتب يكتب كتابة" وأصل "الكتابة" الجمع سميت كذلك، لجمعها الحروف؛ فاشتق "الكتاب" منه، لأنه يجمع أصنافاً من القصص، والآيات، والأحكام، والمواعظ، والأمثال، والأحبار، والعلوم، والمعارف؛ ويسمى المكتوب "كتاباً" على سبيل المحاز، كما في قوله: ﴿ فِي كِتَبِ مَّكَّنُونٍ ۞ ﴾ (الواقعة: ٧٨) ، و"الكتاب" إذن بمعنى "المكتوب" سواء كتب على ورق، أم أباطي، أم لخاف، أم على لوح، أم حجر؟ وقد عبر الله تعالى عن الكلام المكتوب الذي أنسزله على الأنبياء، مرة بالمفرد "كتاباً"، ومرة بالجمع "كتباً "، ومرة بـ " الصحف " ومرة بـ " اللوح " أو " الألواح ". يقــول تعالى : ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ فِي ٱلْأَلْوَاحِ مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْعِظَةً وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ (الأعراف : ١٤٥) والمكتوب له هو موسى عليه السلام؛ هذا مع أنه تعالى يسمى الوحي الذي أنرل على موسى أيضاً بـ "الكتاب"، و"التوراة" ، و"الفرقان"؛ و"اللوح" مادة كالورقة، لا يسمى "كتاباً" إلا إذا كتب عليه بالفعل؛ وقد اسْتَعْمل "القرآن" هذا الاسم، بالمعنى الأصلى له، في قوله تعالى: ﴿ وَحَمَلْنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلْوَحٍ وَدُسُرٍ ﴿ تَجْرِى بِأَعْيُنِنَا جَزَآءً لِّمَن كَانَ كُفِرَ ﴿ ﴾ (القمر: ١٣-١٤) والمحمول هو نوح الطِّيِّلاً، والدسر المسامير، و الجوى للسفينة.

تنطوى تحت هذه الطائفة من الآيات آية الزحرف أيضا: ﴿ وَإِنَّهُۥ فِي أُمِّ ٱلْكِتَنبِ لَدَيْنَا

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۳۰۸ – ۳۰۹.

لَعَلِيَّ حَكِيمٌ ﴾ (الزحرف: ٤)، والتي تشير هي الأحرى إلى الكتاب الأم والإمام الذي أُحدُ منه حبريل عليه السلام، ونـــزل به على النبي على التراحي كما ذكرنا من قبل.

ونأتى الآن إلى قول الله تعالى: ﴿ هُو ٱلَّذِى أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِكَتَبَ مِنْهُ ءَايَنتُ مُحَكَمَتُ هُنَ أُمُ ٱلْكِكَتَبِ وَأُخَرُ مُتَشَيهِ الله تعالى: ﴿ هُو ٱلَّذِى أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِكَتَبِ وَأُخَرُ مُتَشَيهِ الله الله عمران: ٧) هذه الآية قد أصابت المستشرق بشجًى فى حلقه، واعترضت بحرى نَفسه؛ إذ أنه لم يفهم عبارة "أم الكتاب" هنا، و"أم الكتاب" فى الآيات الأحرى؛ ومن ثم فقد وَهم وخلط فى توجيه العبارة.

ولتوضيح هذه المسألة نقول إن " أم الكتاب " في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُۥ فِي أُمِّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴿ وَانتسخ منه الكتاب الحيد؛ أما العبارة الواردة في سورة (آل عمران: ٧): ﴿ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِتَابِ ﴾ فتنص على أن من القرآن مُحكمٌ ومتشابه، وأن الآيات المحكمة – يعني الواضحة الثابتة المفهوم والحكم – إنما هي الأصل، أو الأم التي يُرجع إليها عند الاحتلاف، ويُرد إليها النص عند الالتباس، كما يقال المحكة أم القرى"؛ وذلك لما روى "أن الدنيا دُحيت من تحتها" و "أم الرأس لمحتمع الشعر"، إذ هو أحظر مكان؛ و "المجرة" يقال لها "أم النجوم".

قال الخليل بن أحمد: "وكل شيء يضم إليه سائر ما يليه، يسمى أُمًا"، و"الفاتحة" "أم الكتاب وأم القرآن" لاشتمالها على أصوله؛ وكل آيات المحكم هن أم القرآن؛ أراد الله تعالى أن يقول للمشككين في وحيه، أن محكم هذا الكتاب، وواضحه، هو الأصل، وهو المعيار؛ وأن آيات المحكم هي الأكثر، وأن المتشابه الذي يحتمل التأويل، وقد يثير الاختلاف، هو الأقل؛ والقرآن الكريم، وهو الكتاب المقروء، كهذا الكون المنظور، فيه الثابت المحكم، والمتغير المتقن؛ محكم القرآن ليس فيه فتور أو خلل، ومتشابهه ليس فيه عوج أو زلل، الحكم يُثبّت القلب، والمتشابه يثير العقل، ويستحثه على النظر، وإعمال الفكر، فيقوى الإيمان كما تقوى القرآن متمناهم وقراهم (غذاءهم)، كما يجد المتفلسفة والمتأملة مبتغاهم ومرقاهم. أما عبارة "أمّ الكتاب" الواردة في قوله تعالى: ﴿ يَمْحُواْ اللهُ مَا يَشَآءُ وَيُنْبِتُ وَعِندَهُۥ أُمُ ٱلْكِتَبِ ﴿ اللهِ العَدِيرِ، والقضاء والقدر؛ فـــ"أم (الرعد: ٣٩)، فهي خاصة بديوان الخلق والتقدير، والحكم والتدبير، والقضاء والقدر؛ فـــ"أم (لكتاب" تعني أم المكتوب في سابق علم الله تعالى وأصل تقديره.

بعد هذا العرض للآيات الخاصة بلفظة "كتاب"، وعبارة "أم الكتاب" في القرآن، والتعليق عليها؛ يتضح لنا أن القرآن استعملها في قرائن مختلفة، وفي التعبير عن معان متنوعة، تحددها القرائن، ومواقع الخطاب القرآني، ليس بينها أدني لبس أو خلط، ويتضح كذلك أن لفظ "كتاب"، يطلق أكثر ما يطلق في القرآن، على كتاب الله تعالى، الذي يتعبد المسلمون بتلاوته ويتبركون بحمله، وينرلون على حكمه.

### مفهوم لفظة "السورة" في القرآن

"السورة" كلمة قرآنية، ورد ذكرها تسع مرات بالمفرد، ومرة واحدة بالجمع في القرآن الكريم؛ هذا ما لاحظه ويلش؛ ونريد عليه أن مجموع السور التي تتضمن لفظة "سورة" ست؛ هي "البقرة"، و"التوبة"، و"يونس"، و"النور"، و"محمد"، و"هود"، كلها مدنية، إلا سورة "هود" فإتما مكية.

يزعم المستشرق أن لفظة "سورة"، مأخوذة من الكلمة السريانية , SURTA) يزعم المستشرق أن لفظة "سورة"، مأخوذة من نص مقدس"؛ وتدعيماً لهذا الحكم، الذي لا أساس له؛ يعطى ويلش تعريفاً مركباً، وغريباً لمعنى كلمة "سورة" في القرآن، فيقول إن معنى "السورة" في القرآن، هو الوجدة أو الجزء من الوحى، الذي يمكن أن يُترجم بالكتاب المقدس (SCRIPTURE)، أو الوحى (REVELATION).

وهذا التعريف غير صحيح؛ في "السورة" كي "الآية" جزء من الوحى، ولا يشار إليها بذاها على ألها الوحى، ولا يسميها المسلمون بمفردها القرآن، أو الكتاب المقدس؛ فالقرآن يحتوى على مائة وأربع عشرة سورة، تمثل في مجموعها القرآن، والقرآن نفسه يسمى وحياً، كما في قوله تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّهَا أَنْذِرُكُم بِاللّوَحِي ﴾ (الأنبياء: ٥٥) وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ هُوَ إِلّا هُوَيَ يُوحَى هُ (الأنبياء: ٥٥) وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ هُوَ إِلّا وَحَيّاً، وَمَا فَي وَلا يمكن بحال أن نسمى "السورة" بمفردها من القرآن "كتاباً" أو "وحياً"، وربما وَهَم الكاتب في معنى كلمة "أنرزل" أو "ينزل"، التي حاءت في مواضع كثيرة مقترنة بـ "القرآن"، وفي بعضها حاءت مقرونة بلفظة "السورة" فَفَهِم خطأً أن السورة يُمكن أن تسمى لذلك "كتاباً" و"وحياً" كـ "القرآن" تمامًا؛ إذ يقول الله تعالى: ﴿ مَحَذَرُ يُمكن أن تسمى لذلك "كتاباً" و"وحياً" كـ "القرآن" تمامًا؛ إذ يقول الله تعالى: ﴿ مَحَذَرُ مُنْ سورة التوبة مَنْ أَنُونَ أَنْ اللّوبة : ٢٤)، ومما يلفت النظر أن لفظ "سورة" ذكر في سورة التوبة أربع مرات (في الآيات ٢٤، ٨٦، ١٢٤، ١٢٧)، وتدور اللفظة في هذه المواضع الأربعة أربع مرات (في الآيات ٢٤، ٨، ١٢٤، ١٢٧)، وتدور اللفظة في هذه المواضع الأربعة أربع مرات (في الآيات ٢٤، ٨، ١٢٤)، وتما يلفت النظر اللفظة في هذه المواضع الأربعة

حول المنافقين؛ وذلك لشدة بأسهم، وخطرهم على المجتمع، فَهُم كانوا يخشون نسزول السورة من القرآن؛ لأنها تفضح أمرهم، وتكشف سرهم، فكأن السورة في شدتها وتأثيرها على المنافقين، قرآناً كاملاً. ومما يلاحظ أيضاً أن آيات وصف المنافقين، أكثر من الآيات التي يصف الله فيها الكفار والمؤمنين.

يقول الكاتب إن لفظة "سورة" قد استعملت في القرآن في قرائن مختلفة؛ فهي تطلق أحياناً ويراد بها "القرآن"، كما تطلق كذلك على "الكتاب"؛ ويستشهد ويلش على صحة كلامه، بما جاء في القرآن بشأن تحدى الخصوم من الكفار أن يأتوا بمثله، أو بشيء منه، كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ الكفار أن يأتوا بمثله، أو بشيء منه، كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ صَدوِينَ ﴾ (البقرة: عَدُونَ اللهِ إِن كُنتُمْ صَدوِينَ ﴾ (البقرة: ٣٢)؛ وقوله: ﴿ أَمْ يَقُولُونِ آللهِ إِن كُنتُمْ صَدوِينَ ﴾ (وونس: ٣٨)؛ وقوله: ﴿ أَمْ يَقُولُونِ آلَةُ إِن كُنتُمْ صَدوِينَ ﴾ (هود: ١٣).

وننبه هنا وفي هذا السياق على نقطة مهمة وهي أن لفظة "أنسزل" استعملت مع "السورة"، وأيضاً مع "الآيات"، وفي قرينة واحدة، كما جاء في قوله تعالى: ﴿ شُورَةٌ أَنزَلْنَهَا وَفَرَضْنَهَا وَأَنزَلْنَا فِيهَا ءَايَنت بَيِّنَنت ٍلَّعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ (النور: ١).

فالقرآن قد استعمل لفظ "أنرنا" مع كل من "السورة"، و"الآيات التي تشكل في مجموعها السورة"، ولا يُعقل القول بأن الآيات المشار إليها بلفظ "أنرنا" في قرينة السورة، يمكن أن تسمى بمفردها "كتاباً مقدساً" بحجة أن الله قد نص على إنرالها؛ والنقطة التي تخفى على الكاتب هنا، هي أن لفظة "أنرن" وما يجرى مجراها، إنما استعملت للتنبيه على معنى خاص، أو حكم خاص، حاءت به "السورة" أو "الآية"، وأراد الله تعالى تأكيده على هذا النحو.

ومن المفيد أن نذكر في هذه القرينة كذلك أن الضمير في "أنـزلناها" و"أنـزلناه"، راجع إلى "القرآن"، أو إلى "السورة"، ومعناه في الموضعين أنـزلنا حامله، أو حاملها؛ لأن القرآن لم ينـزل بنفسه؛ بل نـزل به حبريل عليه السلام.

يتخذ الكاتب من آيات التحدى بالقرآن المذكورة، دليلا يؤكد به زعمه، بأن "السورة" تطلق على القرآن كله، كما تطلق على بعضه؛ وهو بهذا يكون قد أوجد في الوهم علاقة بين كلمة "سورة" العربية، ومقابلها بالسريانية "سورتا"، والعَلاقة هي أن كلا من الكلمتين، يطلق على "الكتاب المقدس" كله أو بعضه؛ واحتهاد الكاتب هنا، في غير محله؛ والصلة بين نتيجته ومقدماته، مبتورة مقطوعة؛ فعبارة القرآن: (فأتوا بسورة مثله)، و (فأتوا بعشر سور، والصلة بين نتيجته ومقدماته، مبتورة مقطوعة؛ فعبارة القرآن: (فأتوا بسورة، والعشر سور، والقرآن، كله بمعني واحد، كما يحاول هو أن يفرضه؛ والصحيح أن الله تعالى قد تدرج مع العرب في التحدى؛ فقد تحداهم في البداية بكل القرآن: ﴿ قُل لَّينِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلَّحِنُ عَلَى العرب في التحدى؛ فقد تحداهم في البداية بكل القرآن: ﴿ قُل لَّينِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْحِنُ عَلَى أَن يَأْتُونَ بِعِنْلِهِ وَلَوْ كَارَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا ﴿ وَالإسراء: الله الآية التي أهمل ويلش الإشارة إليها، في هذا الصدد؛ لأها لا توافق مُدَّعاه تفيد بوضوح أن التحدى هنا بكل القرآن، لا بسورة، أو عشر سور منه فقط؛ وهذا في حد ذاته، بوضوح أن التحدى هنا بكل القرآن، لا بسورة، أو عشر سور منه فقط؛ وهذا في حد ذاته، إشارة واضحة إلى أن القرآن، لا بسورة، أو عشر سور منه فقط؛ وهذا في حد ذاته، إشارة واضحة إلى أن القرآن في مجموعه معجز، وفوق قُوَى البشر العقلية وقدراقم الإبداعية، كما أنه معجز في سوره وآياته.

انتقل الله تعالى من تحدى العرب، أن يأتوا بمثل القرآن، إلى تحديهم بالسورة، والعشر سور منه، حتى لا يقولون: قرآن جاء به محمد فى ثلاث وعشرين عاماً، يطالبنا أن نأتى به فى الوقت القصير؛ وبلغاؤنا وعباقرتنا، يقلقون ويضطربون، يهيمون ويطوفون، ويُطاف بهم، من أجل قصيدة تنشد، أو خطبة تلقى؛ ناهيك بما فى القرآن من علوم، ومعارف، ولطائف، وطرائف، وغرائب، وعجائب، تعجز البشسر لذلك؛ قسال الله لهسم: ﴿ قُلُ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ ﴾، أو ﴿ قُلُ فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِثْلِهِ ﴾، أى من حنسه؛ وقد فات الكاتب أن يلاحظ عود الضمير على "القرآن" كله، لا على "سورة"، أو "العشر سور"؛ إذ أثبت الله فى كلا الموضعين كلمة "مثله"، أى القرآن؛ ولم يقل مثلها، يعنى "السورة" أو "العشر سور". ومن التنزل فى التحدى، أن الله لم يحدد لهم حجم السورة، أو السور، التى طلب إليهم أن يأتوا بمثلها بل ترك لهم الاختيار، أن يختاروا ما يظنون أنه فى إمكالهم محاكاته.

ومن وَهُم الكاتب أيضاً أنه ربط بين الآيات التي تحدى الله فيها العرب أن يأتوا بمثل القرآن أو بعض سوره، وبين قوله تعالى: ﴿ قُلُ قُأْتُوا بِكِتَنبِ مِن عِنبِ اللهِ هُو أَهْدَىٰ مِنهُماۤ أَتَّبِعْهُ إِن كَنتُمْ صَدبِقِير ﴾ (القصص: ٩٤)؛ بل آية القصص ليس فيها تحدى للقائلين، بأن يأتوا بمثل القرآن؛ وإنما فيها رد عليهم في دعوى أن محمداً هي له يؤت مثل ما أوتى موسى، عليه السلام، من قبل، من الكتب والمعجزات؛ فرد الله تعالى عليهم، بأن أسلافهم قد كفروا بما أوتى موسى والحموه بالسحر، مرددين قولهم نفسه لحمد هي متخذين الموقف ذاته معه. ثم أمر الله نبيه هي أن يقول لهم: ائتوا بكتاب من عند الله هو أكثر هداية من القرآن والتوراة فأتبعه معكم؛ إن كانوا صادقين في دعواهم، وقادرين على تحقيق هذا الأمر؛ ولكنهم بلا أدني شك، لا يمكنهم ذلك؛ لأن الإنيان بكتاب من عند الله، يتطلب النبوة والرسالة والمعجزة؛ وصدق الله إذ يقول: ﴿ وَإِذَا جَآءَتُهُمْ ءَايَةٌ قَالُواْ لَن نُوْمِنَ حَتَى نُوْقَىٰ مِثْلُ مَآ أُونَى رُسُلُ ٱللهِ ٱللهُ اللهِ النبوة والرسالة والمعجزة؛ أعلَمُ حَيْثُ نَوْقَىٰ مِثْلُ مَآ أُونَى رُسُلُ ٱللهِ ٱلله الله عَمْدُونَ هَا لَهُ إِن الإنيان بكتاب من عند الله عند آلله وَعَدَابٌ شَدِيدٌ بِمَا كَانُوا وصدق الله إذ يقول: ﴿ وَإِذَا جَآءَتُهُمْ ءَايَةٌ قَالُواْ لَن نُوْمِنَ حَتَى نُوْقَىٰ مِثْلُ مَآ أُونَى رُسُلُ ٱللهِ ٱلله الله عَلَيْ عَلَى الله الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَيْهِ وَعَدَابٌ شَدِيدٌ الله عَلَا الله وعَدَابٌ شَدِيدٌ الله عَلَى مِنْ عَلَى الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَيْهِ وَعَدَابٌ مَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَى الله عَلَا الله الله عَلَا اله عَلَا الله عَلَا

إن الذين أجرموا في حق الأنبياء يشترطون على الله أن يعطيهم ما أعطاه للأنبياء، وهم لم يعملوا بعمل الأنبياء، لا السابقين، ولا المعاصرين لهم؛ ولو عملوا بعملهم واتبعوا طريقتهم لفازوا بالخير الذي معهم وحَظُوا بالسعادة في الدنيا، وبالجنة في الدار الآخرة، ولكنهم أَنفُوا أن يتبعوا الأنبياء، وطالبوا بالمساواة معهم كبراً وبطراً فأصاهم الصغار وهو الذل والعار في الدنيا، والعذاب الشديد والأبيد في الآخرة.

يضيف ويلش أنه لا توجد أى إشارة فى القرآن أجمع بتحديد حجم السورة، بالنسبة للوحى ككل، وفى الأغلب الأعم، فإن هذه السور، التى تشير إليها الآيات السابقة كانت أجزاء، أو أبعاضاً فقط، من السورة الحالية؛ وهذه قفزة غير مأمونة من الكاتب، ونسأل من الذى يقرر يا تُرى أن سوراً ما من القرآن، كانت تعتبر أجزاء من السورة الحالية، ثم فصلت عنها، وأصبحت سوراً بذواتها؟ وليت شعرى أين تلك الأجزاء، أو الآيات الأخرى؟ هل هي لا تزال باقية في المصحف، أم ألها سقطت منه؟

لنحيب على هذه الأسئلة ينبغى أن نتوقف قليلاً، لحين مناقشة آراء الكاتب في الناسخ والمنسوخ.

يمضى المؤلف في استعراض الألفاظ القرآنية؛ فيقول "إن الاستحدامات القرآنية لكلمة "قرآن"، "آية"، "كتاب"، "سورة" كلها تتفق أو تتقارب عند النقاط التالية:

وكتعليق على الآية الأولى، موضع الاستشهاد، نقول إن معنى "وما تكون في شأن" أى من شئون الحياة، أو الدين؛ "وما تتلوا منه" الضمير يعود إما على شأن، ويكون "منه" بمعنى فيه أو بسبب، أى وما تتلوا من قرآن في هذا الشأن، وبسببه وكانت حياته على كلها قرآنية، والقرآن حاكم، وموحه لكل شئون المسلمين الدينية والدنيوية؛ وإما أن يعود الضمير في "منه"، على القرآن، أى وما تتلوا من القرآن؛ وقد عرفنا أن القرآن، كالماء يطلق على الكل، وعلى الجزء؛ وهذه الآية دليل قاطع على ذلك، ولا متعلق للمستشرق بها ولا بآية البقرة (١٠٦).

أما لفظة "كتاب" فربما تعطى المعنى السابق نفسه، كما فى آية (٤٩) من سورة يونس، التي أشرنا إليها، وأوضحنا معناها؛ وليس فيها أن "الكتاب" و"السورة" و"الآية" بمعنى واحد؛ وليس فى الآية كذلك ما يفيد تداخل المعانى بين هذه الألفاظ، لا من قريب ولا من بعيد؛ بل لكل لفظ منها، معناه المحدد والواضح.

ثانيا- الألفاظ "قرآن" كما في سورة (سبأ: ٣١)(١)، و" كتاب " كما في (البقرة:  $^{(7)}$ )، و(الأنعام: ٩٢) $^{(7)}$ ، ٤٥١(٤)، و(الأعراف: ٢)(٥) تستعمل أحياناً بمعنى "الكتاب" المقدس " ؛ وكذلك " سورة " تستعمل أحياناً بالمعنى نفسه ؛ والحقيقة أن كلمة "كتاب"

<sup>(</sup>١)﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَن تُؤْمَنَ بِهَذَا القُرْآنِ وَلا بِالَّذِي بَيْنَ يَدَيْه ﴾

<sup>(</sup>٢)﴿وَلَمَّا جَاءَهُمْ كِتَابٌ مِّنْ عند اللَّه مُصَدِّقٌ لَّمَا مَعَهُمْ وكَانُوا مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَاءَهُم مَّا عَرَفُوا كَفَرُوا به فَلَغَنَّهُ اللَّهُ عَلَى الكَافَرِينَ﴾

<sup>(</sup>٣) ﴿وَهَذَا كَتَابٌ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ مُّصَدِّقُ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ﴾

<sup>(</sup>٤) ﴿ ثُمَّ آتَيْنَا مُوسَى الكتَابَ ﴾

<sup>(</sup>٥) ﴿ كَتَابٌ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلا يَكُن في صَدْرِكَ حَرَجٌ مِّنْهُ ﴾

قد استعملت في جميع المواضع، التي أشار إليها المستشرق، للتعبير عن "القرآن"، إلا في موضع واحد (الأنعام: ١٥٦) (١٠)؛ فإنه أي الكتاب بمعني "كتاب موسى أو عيسى عليهما السلام"؛ مع أنه في الآية السابقة عليها قد ورد لفظ "كتاب" إشارة إلى "القرآن" ﴿ وَهَنذَا كِتَابُ أُنزَلْنَكُ مُبَارَكٌ فَأَتَبعُوهُ وَآتَقُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ وَالْنعام: ١٥٥).

أما عن لفظة "سورة"، التي يقرر المستشرق ألها تأتي أحياناً، بمعنى "الكتاب المقدس"؛ فقد سبق أن ناقشناه فيها، وبيَّــنَّا المعنى الصحيح للَّفظة، كما في سورة النور التي استشهد بها، ولا داعي للتكرار.

ثالثاً في بعض المواضع، تستعمل لفظتي "السورة" و"الكتاب" في القرآن، بمعنى الوحى بصفة عامة، وأحياناً قد تشير إلى جزء، أو أجزاء مخصوصة منه، كما في قوله تعالى: ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ۚ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّلِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ (الإسراء: ٨٢)، وقد تناولناها بالمناقشة فيما سبق، ولا داعى لذكرها هنا.

وفى قول الله تعسالى: ﴿ وَٱلَّذِى أُوْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِتَبِ هُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ (فاطر: ٣١)، هذه الآية تعنى أن الذى أنسزله الله على محمد، هو من باب الخاص والعام، أى أن الذى نسزل من القرآن، هو من ضمن الكتاب الأم، الذى يضم القرآن كله، والذى هو عند الله.

رابعًا- وعلى أية حال، فإنه من المعتاد وجود تمييز بين هذه الألفاظ؛ قلفظ "كتاب" يراد به "كتاب الله"، عندما يشار به إلى الوحى بصفة عامة؛ هذا بينما يطلق لفظ "قرآن" على الوحى، والكلام الذى أنسزله الله على محمد حاصة، على سبيل المثال قوله تعسالى: ﴿ وَمَا كَانَ هَعْذَا ٱلْقُرْءَانُ أَن يُفْتَرَىٰ مِن دُونِ اللّهِ وَلَكِن تَصَدِيقَ ٱلّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ ٱلْكِتَبُ لاَ كَانَ هَعْذَا ٱلْقُرْءَانُ أَن يُفْتَرَىٰ مِن دُونِ اللّهِ وَلَكِن تَصَدِيقَ ٱلّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ ٱلْكِتَبُ لاَ كَانَ هَعْذَا ٱلْقُرْءَانُ أَن يُفْتَرَىٰ فِن دُونِ اللّهِ وَلَكِن تَصَدِيقَ الّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ ٱلْكِتَبُ لاَ كَانَ هَعْدَا القَرْآن، لأنه كلام الله؛ وهو وحده القادر على إنشاء نظمه، وإبداع معانيه، وإحكام تأثيره على النفوس"؛ وبالتالى فأصل دعوى الإتيان بمثل هذا القرآن، باطلة من الأساس. ولو تأثيره على النفوس"؛ وبالتالى فأصل دعوى الإتيان بمثل هذا القرآن، باطلة من الأساس. ولو أمكن لخيره ممن هو في طبقته من أهل الصنعة، أن يأتى أمكن لحمد كبشر أن يؤلف القرآن، لأمكن لخيره ممن هو في طبقته من أهل الصنعة، أن يأتى بمثله. وقد مرّ بنا أن الله تعالى تحدى البشر أن يأتوا بمثله فعجزوا، ومحمد على من عموم البشر، بمثله. وقد مرّ بنا أن الله تعالى تحدى البشر أن يأتوا بمثله فعجزوا، ومحمد على المنسر أن يأتوا بمثله فعجزوا، ومحمد الله من عموم البشر،

<sup>(</sup>١) ﴿أَن تَقُولُوا إِنَّمَا أُنزِلَ الكِتَابُ عَلَى طَائفَتَيْن مِن قَبْلنَا وإن كُنَّا عَن درَاسَتهمْ لَغَافلينَ﴾

وداخل في عموم التحدى. وهذا التحدى ثابت للبشر إلى قيام الساعة. وعبارة "هذا القرآن" في الآية، لا تقتصر في الإشارة على بعض القرآن؛ وهو الجزء الذي كان محمد الله قد تلقاه عن الله، وإنما تشير أيضاً إلى القرآن كله؛ وقد نوهنا فيما سبق أن لفظة "قرآن"، تطلق على الكل وعلى الجزء، وهو مما غاب عن الكاتب إدراكه.

ومن الجدير بالإشارة إليه هنا، أن معنى قوله تعالى: (وَتَفْصِيلُ ٱلْكِتَبِ) هو القرآن نفسه، فُصِّلُ أولاً تنجيماً وتنسزيلاً؛ ثم إقراء وتثبيتاً؛ وأحيراً تفسيراً وتبييناً، وعملاً وتطبيقاً؛ وينبغى ملاحظة قول الله تعالى: (وَتَفْصِيلُ ٱلْكِتَبِ)، إذ إنه لم يقُل "وتفصيل القرآن"، وهو الأوضح، وذلك تجنباً لتكرار كلمة "قرآن" في مثل هذه المساحة الضيقة، حفاظاً على جمال الأسلوب؛ وأيضاً فإن استخدام كلمة "كتاب"، بدلاً من "القرآن" أنسب للسياق، إذ أن عبارة (تَصديقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ) تشير إلى كتب الله السابقة، فناسب أن يأتى بعده بعبارة "وَتَفْصِيلُ ٱلْكِتَبِ" ولكن أنى للكاتب أن يصل إلى درجة الفقه في كلام الله تعالى، وإلى معرفة معانيه التامة وأسراره الجَمَّة.

يشير ويلش فى نهاية حديثه عن كلمة "كتاب" فى القرآن، إلى هذه الآية: ﴿ الرَّ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِتَنِ ٱلْمُبِينِ ۚ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرْءَنَا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ۚ ﴾ (يوسف: ١- ٢)؛ ليس فى الآية خصوص وعموم، وإنما فيها تلوين وتنويع فى الخطاب القرآنى، فآيات الكتاب المبين هى مجموع القرآن، وعددها (٦٢٣٦ آية بالعد الكوفى).

وقول الله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًا ﴾ لا يعنى بحال أنه كان يوحد قرآن أعجمى؛ وإنما معناه أن الله تعالى أنـزله بهذه اللغة، وهى أفصح اللغات، وأظهرها، وأوسعها، وأغذها، وأروقها، نـزل القرآن وهو أشرف الكتب وأكملها، على أشرف رسول، وهو محمد ، بسفارة أشرف الملائكة وتلقينه، حبريل العَيْنُ، وأنـزله في أشرف البقاع مكة والمدينة؛ وابتدأ نـزوله في أشرف ليلة هي ليلة القدر والتقدير؛ وأنـزله ابتداء في أشرف شهر هو شهر رمضان الكريم، الذي أفرده الله تعالى دون سائر الشهور بذكر اسمه صراحة في القرآن.

## ألفاظ خاصة أخرى، استعملها القرآن في التعبير عن الوحي

أشار ويلش بعد ذلك، إلى محموعة أحرى من أسماء القرآن الخاصة مثل:

۱- "ذَكَ مُنْ مَنْ الفعل "ذَكرى"، وثلاثتها مشتق من الفعل "ذَكر" ٢- مثاني

٣- حكمة

ثم تحدث بعد ذلك عن هذه الأسماء الثلاثة، باختصار؛ ولكننا سنعرض لها بشيء من التفصيل، لتوضيح أهمية هذه الأسماء القرآنية ومناسبتها.

### أولاً: الذكر

وردت كلمة "ذكر" بمادتها المتنوعة، في مواضع كثيرة من القرآن، وهي في مجموعها تتكلم عن القرآن، إما بلفظ "ذكر"، أو "تذكرة"، أو "ذكرى"؛ هكذا تخصيصاً وتنصيصاً كما سنبينه بالأمثلة، وإما بلفظ مشتق من الفعل "ذكر" مشفوعاً، أو مصاحباً للفظ القرآن، على سبيل المثال قوله تعالى: وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي ٱلْقُرْءَانِ وَحَدَهُ، وَلُواْ عَلَىٰ أَدْبَنرِهِمْ لُقُورًا ﴿ وَهُو رَبِ القرآن لَهُ وَلَوْ الله وهو رب القرآن فُورًا ﴿ وَهُو الله الله الكفار غيرةً على آلهتهم المزعومة، والقرآن كله دعوة إلى التوحيد، وتشنيع على الكفر والملاحدة. ومثله قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ ٱللهُ وَحَدَهُ ٱشْمَأَرَّتُ الله وَلَهُ وَلَا رَبِي الله وَلَهُ الزمر: ٥٤).

وقول الله لنساء النبي ﷺ ﴿ وَٱذْكُرْتَ مَا يُتْلَىٰ فِي بُيُوبِكُنَّ مِنْ ءَايَتِ ٱللهِ وَٱلْحِكَمَةِ ۚ ﴾ (الأحزاب: ٣٤)، وآيات الله هي القرآن، والحكمة هي السنة المبينة له قولاً وعملاً. وهي إحدى حناحي التشريع؛ ومنكرها، منكر للقرآن، خارج عن حظيرة الإيمان.

وقوله تعالى: ﴿ صَّ وَٱلْقُرْءَانِ ذِى ٱلذِّكْرِ ﴾ (ص: ١)، يقسم الله تعالى بالقرآن ذى الشرف العظيم، والشأن الخطير الجليل فى نفسه، لأنه كلام الله الذى يعلو ولا يُعلى عليه، وهو كذلك فى نفس تاليه، وسامعه، وفى نفس من يعمل به، ويلتزم بأحكامه. وسمى "القرآن" بـــ"الذكر" كذلك، لأنه يشتمل على ما يُذَكِّر الغافل، وينبه اللاهى بالله تعالى ويحفزه للعمل الصالح فى دينه ودنياه.

وقول عالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَكُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لَعَلّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ غَنْ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْفَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَنذَا الْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِمِ، والرسل، والملوك، وما (يوسف: ٢-٣). فالرسول في كان غافلاً عن تاريخ الأمم، والرسل، والملوك، وما حرى لهم؛ بمعنى أنه كان يجهل كل ذلك ولم تكن له دراية به حتى عَرَّفه الله تعالى بذلك كله، وجعله ممن يَذكُره أى القرآن فلا ينساه، ويعيده فلا ينقص منه ولا يزيد فيه: ﴿ سَنُقْرِئُكَ فَلا تَنسَى ﴿ إِلّا مَا شَآءَ الله ﴾ (الأعلى: ٢-٧)؛ ومن المفيد جداً أن ننبه على السر في اختيار الله لكلمة "غافل" في نفى المعرفة عن محمد، فنقول إن لفظة "غافل" تقابلها كلمتي "ذاكر"، "وناس"؛ ومن حكمة الله تعالى، ودقة القرآن أنه استعمل كلمة "غافل" دون "ناس"، وذلك لأن الكلمة الأولى تفيد بوضوح عدم علم محمد بما كان في الكتب السابقة بالمرة، وهو ما كان عليه النبي في بالفعل؛ وأما الكلمة الثانية "ناس"، فتفيد علماً سابقاً على النسيان؛ وهذا الوصف لا يصدق على محمد على .

ومن هذه الآيات قوله تعالى: ﴿ فَذَكِّرْ بِٱلْقُرْءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ ﴿ قَ ﴿ وَنَ ٤٥)؟ والعبارة هنا بمعنى الغفلة والنسيان معاً؛ جاء الفعل "اذْكُر" مقترناً بـــ"الكتاب" الذى هو "القرآن" في خمسة مواضع من الكتاب العزيز، في سسورة مريسم (١١، ١١، ٥١) ٥٥، ٥٦)، كذلك ورد بصيغة الأمر للجماعة، مصحوباً بلفظى "الكتاب"، و"الحكمة"، كما في سورة الأحزاب، وقد مر بنا. وجاءت الآية في سياق الحديث عن خلقيات الحياة الزوجية، وما ينبغي أن تتحلى به المرأة المسلمة من مؤهلات وفضائل.

كذلك جاءت الآية في سياق الحديث عن تحريف كتب الله السابقة على القرآن: ﴿ يُحَرِّفُونَ اللَّهِ عَن مَّوَاضِعِهِ وَنَسُوا حَظًّا مِّمًا ذُكِرُوا بِهِ فَ ﴾ (المائدة: ١٣). المشار إليهم هنا، هم اليهود والنصارى، حرفوا بعض كتب الأنبياء، ونسوا بعضها، فحاءت كتبهم مملوءة بالأغاليط، والأوهام، والتناقضات الكثيرة؛ لكثرة التبديل الذي أصابحا، والتحريف بالزيادة والنقصان الذي اعتورها، على تعاقب الأحيال والزمان، وصاروا لذلك فرقاً متناحرة، وأحزاباً متلاعنة، وطوائف متناكرة لا تجتمع أبداً.

في آيات كثيرة يدعو الله تعالى عبادَه إلى الذكر، وذكر الله، والخوف منه، والرحاء فيه؛ وذلك لأن الله تعالى يرفع مكانة الذكر والذاكرين والذاكرات، إلى

أعلى الدرجات، لأن من ذَكرَ الله تعالى، استحضر عظمته، ومن استحضر عظمته، حاف وأشفق، ومن حاف وأشفق، أدلج فبلغ المنسزل؛ كل شيء مترتب على ذكر الله تعالى، ولا يذكر الله ولا يستحضر عظمته، إلا من له قلب متعلق بالله ويعرف الله ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَذِكْرَى لِمَن كَانَ لَهُ وَقَلْبُ أُوّ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴿ وَنَا يَتَذَكِّرُ إِلّا مَن يُنِيبُ ﴾ (ق: ٣٧)، ﴿ وَمَا يَتَذَكِّرُ إِلّا مَن يُنِيبُ ﴾ (غافر: ١٣).

وجاء "الذكر" في قرينة "القرآن" في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هَنذَا ٱلْقُرْءَانِ لِيَذَكُّرُواْ وَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا نُفُورًا ﴾ (الإسراء: ٤١) أي ضمنا هذا القرآن، العظات والأوامر والنواهي والحجج والبيانات والعلوم والمعارف، لعلهم يتذكرون، فيعملون ها، وينزحرون.

ورد لفظ "الذكر" في القرآن، في اثنين وخمسين موضعاً؛ عشرون منها عن القرآن (آل عمران: ٥٨، يوسف: ١٠٤، الحجر: ٦- ٩، النحل: ٤٤، الأنبياء: ٢- ، الشعراء: ٥، يس: ١١، ٩٦، ص: ٨ - ٩٤ – ٨٧، فصلت: ٤١، الزحرف: ٥، القمر: ٥٦، القلم: ٥١ – ٥٦، التكوير: ٢٧)، والباقى جاء بمعنى "العلم والتذكر والاتعاظ".

ومن الجدير بالذكر أن نقول إن القرآن سمى "ذكرا" لأنه كتاب يذكر دائماً، كتاب ظاهر ومشهور، وحافظ ومحفوظ، فلا يبدل ولا يحرف، ولا يُطمس ولا يَخْفَى على أحد ذكْرُه، كما فى قوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرُ وَإِنَّا لَهُۥ لَحَنفِظُونَ ۞ ﴾ (الحجر: ٩).

والقرآن الآن هُوَ هُو، كما كان بالأمس أشهر كتاب، مقروءاً، ومكتوباً، ومدروساً، ومطبقا؛ إنه الكتاب الوحيد الذي تسمعه بالصوت الحي في كل قارات الدنيا؛ وهو الكتاب الوحيد، الأوسع انتشاراً وقراءة؛ صرف الله قلوب الملايين بحبه وتعاليمه؛ فهو يُقْرأ بلسانه العربي، الذي نـزل به في جميع الأصقاع والبقاع، وبألسنة أهل اللغات المختلفة. وإذا قارنا بين "القرآن" وبين "كتاب النصاري المقدس" مثلاً، وحدنا أن هذا الكتاب الأحير يطبع بالملايين، وفي أفحم الطبعات، ويترجم إلى جميع اللغات واللهجات، أكثر بكثير من القرآن؛ ولكنه كما وصفه أحد الكتاب المسيحيين (الكتاب الذي يطبع بالملايين، ولا يقرؤه إلا أقل القليل)؛ وصدق الله إذ يقول عن القرآن: ﴿ وَهَنذَا ذِكُرٌ مُّبَارَكُ أَنزَلْنَهُ ﴾ (الأنبياء: ٥٠)، ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْءَانَهُ وَهُ ﴾ (القيامة: ١٧).

"الذكر" كـــ"القرآن" يطلق على الكل، والجزء؛ أما إطلاقه على الكل، فظاهر من الآيات الكثيرة التي أشرنا إليها؛ وإما إطلاقه على الجـــزء، ففى قوله تعالى: ﴿ مَا يَأْتِيهِم مِن فِي مِن رَبِّهِم مُحْدَثٍ إِلاَّ ٱسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴾ (الأنبياء: ٢)، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا يَأْتِيهِم مِّن ذِكْرٍ مِّن ٱلرَّحْمَانِ مُحَدَثٍ إِلاَّ كَانُواْ عَنْهُ مُعْرِضِينَ ﴾ (الشعراء: ٥).

## ثانيا: المثاني

"المثانى" من الألفاظ<sup>(۱)</sup> القرآنية التي حذبت انتباه المستشرق ويلش ، وقد ورد هذا اللفظ في موضعين فقط من القرآن (الحجر: ۸۷، والزمر: ۲۳).

يقول المستشرق إن مفسرى القرآن قد تحيروا كثيراً فى تحديد معنى "مثانى"؛ وهذا فى نظره كان له مَردُودُه على الدراسات الاستشراقية، فقد انبرى المستشرقون المهتمون بالدراسات القرآنية لتقديم عدة معانى أحرى مختلفة للكلمة.

 <sup>(</sup>١) يكثر المستشرق من استعمال لفظة "مصطلح" للإشارة إلى الألفاظ القرآنية؛ ولكنا نستعمل "لفظ"، و "لفظة" و"كلمة"
 بدلا من "مصطلح" لأن المصطلح من وضع البشر؛ والقرآن كلام الله تعالى الخالص الذى لا وضع للبشر فيه ألبتة.

ولننظر أولاً فيما قاله علماء المسلمين في معنى اللفظ، ثم نعود فنذكر آراء المستشرقين فيه ثم نناقشها. نعم لقد اختلف علماء المسلمين فيما بينهم، في تحديد المراد بالكلمة؛ ولكنهم لم يتحيروا في فهمها، كما راق للكاتب أن يعبر عن هذا الاختلاف.

قال جمع من كبار الصحابة، منهم ابن عباس، وابن مسعود، وابن عمر، وجماعة من كبار التابعين، كمجاهد، وابن حبير، إن السبع المثانى فى قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَكَ سَبّعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ ﴾ (الحجر: ٨٧)، هى السبع الطُّول (البقرة ، آل عمران، النساء، المائدة، الأنعام، الأعراف، الأنفال والتوبة).

نلاحظ أن القائلين بهذا التوجيه قد اعتبروا "الأنفال" و"التوبة" سورة واحدة، ربما على تقدير أنه لم يفصل بينهما بالبسملة، شأن السور الأخرى، مع أنهما سورتان مستقلتان؛ هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى فإلهم لم يُبيِّنوا بصورة قطعية الحكمة في المختصاص هذه السور بهذا الفضل دون سائر السور.

وقول ابن عباس، إن صح الخبر عنه، أن فيها الأمثال، والخبر، والعبر، وأنه لم يُعْطاهُن أحد إلا النبي ﷺ، ليس قاطعاً ولا شافياً؛ فإن هذه الأوصاف تنطبق على سور أخرى كثيرة في القرآن؛ بل على القرآن كله.

هذا من وجه، ومن وجه آخر فإن السور الطوال يمكن أن تكون أكثر من سبعة، وإذا أخذنا سورة "الأنفال" على ألها سورة مستقلة، لكانت سورة "يونس" و"هود" و"يوسف" أطول منها بكثير؛ ولذلك عَدَّ ابن جبير سورة "يونس" بدلاً من "الأنفال" و"براءة"، وربما كان غرضه إزاحة مثل هذا اللبس. وننبه على أن هذه السبع الطوال، كانت من آخر ما نـزل من القرآن؛ وقد لاحظ أبو العالية ذلك، عندما قال السبع المثاني هي فاتحة الكتاب، وقد نـزلت هذه السورة (أي سورة الحجر)، وما نـزل من السبع المؤل الطوال شيء. وورد عن ابن عباس، وكثير من الصحابة، كعمر بن الخطاب، وعلى بن الطوال أي طالب، ما يؤيد قول أبي العاليـة، يعني أن المراد بالسبع المثاني، ليس هو السبع الطوال؛ وإنما آيات الحمد، أي سورة "الفاتحة" التي عَدَّها ابن عباس سبعاً بالبسملة، وعَدَّها غيره سبعاً بدو فيا.

وهذا التوجيه هو الصحيح لأنه مؤيد بالحديث، الذي رواه البخاري ومسلم في صحيحيهما، ومالك في الموطأ، عن أبي سعيد بن المعلى، وفيه أن رسول الله الله عن أبي بن كعب: ﴿ يِسْمِ اللهِ الرَّحْمَانِ الرَّحِيمِ ﴾ متى أكملت فاتحة الكتاب؟، فقال: (هي، وهي السبع المثاني، والقرآن العظيم الذي أُوتيتُ).

قيل فى تعليل تسمية "الفاتحة" بـــ "المثانى"، إنها سميت كذلك، لكونها تُشَى فى كل ركعة، يقرؤها الإمام والمأموم فى صلاة الجماعة، كما أنها تثنى فى كل صلاة، أى تقرأ مَثْنى باعتبار الركعتين، اللتين يفصل بينهما التشهد، وهى كذلك بالنسبة لصلاة الفحر؛ أما فى صلاة المغرب، فإنها تثنى فى الركعتين الأوليتين، ثم تقرأ مفردة فى الركعة الأحيرة.

وقيل سميت كذلك، لأنه يُثنى بها على الله تعالى؛ ولكن ابن عطية يستبعد ذلك من جهة التصريف، غير أن ابن حيان، والصواب في جانبه، يستدرك على ابن عطية، ويقول إن "مثانى" جمع "مُثنى" بضم الميم على "مُفعل" من الفعل الرباعي "أثنى" أى مقر بالثناء على الله تعالى؛ وعلى هذا فسورة "الفاتحة" هي سورة الثناء على الله؛ والحقيقة أنما كذلك. وسورة "الفاتحة" اختصار معجز للقرآن كله، وهي على قصرها، تتضمن من المعاني ما تعجز عن تسطيره الأقلام، وتنفد معه الأحبار والأوراق؛ وهي أم القرآن، وقد يسر الله حفظها على الناس، فحفظها الطفل، والمرأة، والكبير والصغير، والأمي والمتعلم، والعربي وغير العربي؛ ومن معاني "مثاني" أيضاً، أن أحكام القرآن تتكرر فيه غير مرة بأساليب متنوعة، ومعان متضاعفة، حتى أن من يقرأ شيئاً منها في موضع، كفاه. وتتضمن كلمة "مثاني" كذلك معني لطيفًا هو أن القرآن تثني قراءته وتضاعف، لأن قراءته أول مرة، تحببه إلى النفس، وترغب إليها معاودته، وقارئ القرآن لا يَملُه، ولا يتعجل الفراغ منه؛ وهذه في حد ذامًا من معجزات القرآن؛ فالقرآن "مثاني" بهذا المعني.

<sup>(</sup>١) انظر أيضًا – ابن عطية – المحرر الوجيز – ج١ ص٩٦ – ٩٧.

وفى ثنايا كلمة "مثانى" ما يفيد أن القرآن مثنوى، أو زوجى؛ من حيث عدد سوره (مائة وأربع عشرة سورة)؛ وهو "مثانى" أيضاً، لأنه يحض على الدنيا والدين، والدين والدولة، والروح والجسد، والعلم والعمل، وعلى الإيمان الظاهر والباطن، وعلى الحقيقة والشريعة، والعقائد والعبادات وعلى احتوائه على علوم الأولين والآخرين. فمعنى "مثانى" على توجيهنا هذا، ثنائى، وثنائية القرآن لا تقبل الفصل أو العذل.

أما عن كلمة "مثانى" من المنظور الغربي، فقد تعددت آراء المستشرقين فيها، إذ يعتقد البعض ألها مأخوذة من اللفظة العبرية ميشنا(MISHNAH) (التعاليم الشفهية اليهودية أو موضوعات مُعَدة للتعليم)، ونصوص الميشنا، غير مقدسة؛ وإنما هي نصوص تشريعية، تتضمن القوانين، والتقاليد، والمأثورات، والشعائر، والتعاليم السلوكية، والأحداث التاريخية لليهود، أو هي مأخوذة في زعمهم من الكلمة السريانية الآرامية، مثنيثا (MATHNITHA)

ولسنا ندرى ما هى العلاقة بين هذه الألفاظ الثلاثة (مثانى، وميشنا، ومثنيتا)، ولماذا هذا التحميل البعيد على العبارات، وفرض علاقات وهمية بين الكلمات، لمحرد ما قد يكون بينها من تشابه يسير في النطق؟!؛ والقرآن كلام الله، وليس كلام كُتَّــــاب الوحي، ولا الصحابة، ولا فقهاء الأمة، ولا هو من نتاج المدارس الفكرية المحتلفة التي تشكلت في الأحقاب، والمدد الطويلة، كما هو الحال بالنسبة للميشنا.

وقد أصاب بِلْ ووات إذ رفضا هذا التفسير الغريب لكلمة "مثابى"؛ حيث يريا أن كلمة "مثابى"؛ حيث يريا أن كلمة "مثابى" (الآرامية أو السريانية) إذا أطلقت على المعنى الذى تحمله أى من الكلمتين، فإنه لا يمكن أن تُفسِّر لنا معنى القرآن، المقترن ذكره بالسبع المثابى في الآية السابقة؛ ولا يمكن كذلك أن تفسر لنا هذه الكلمة وصف "المثابى" بألها: ﴿ مَثَانِي تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ اللّذِينَ كَذَلك أن تفسر لنا هذه الكلمة وصف المثابى" بألها: ﴿ مَثَانِي تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ اللّذِينَ عَنْشَوْنَ رَبَّهُمْ ﴾ (الزمر: ٣٣)، ذلك الوصف الذي لا توحى به الكلمة العبرية، أو الآرامية اليهودية؛ ويضيف وات قائلاً: "الشيء الوحيد الذي يمكن لأصحاب هذا التفسير أن يقدموه، هو تفسير العدد سبعة في الآية: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمُثَانِي وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ ﴾، هذا على زعم أن كلمة ميشنا يراد كما أيضًا ما تعنيه الآية".

مما لفت نظرنا هنا أن ويلش بينما يقرر أن مفسري المسلمين قد تحيروا في تحديد معنى كلمة "مثانى" يقرر هو من جانبه وباطمئنان صحة التفسير الغربي للكلمة؛ بل ويجعله هو الأصل، كما سنعرضه بشيء من التفصيل فيما يلى من الكلام، مع أن التفسير الإسلامي لكلمة "مثانى" مدعم بالأحاديث النبوية. وعلى الرغم من هذا، فإن المستشرق يرى أن التفسير الغربي لم يسلم من التأثر بنظيره الإسلامي، إذ أنه يبني قاعدته على معنى "التثنية أو التكرار"، الذي تتضمنه أيضاً كلمة "مثانى" المأخوذة من ثنى) (THANNA)(")؛ ولهذا فقد اعتبر ويلش أن أحسأن ترجمهة للكلمة، هي ترجمهة المستشرقين بدل ووات، ونصها (Repetitions)، وقبل أن نبين خطر هذه الترجمة، نود أن نذكر أن كلمة مثاني ترجمها أربري The oft repeated)، وترجمها محمد أسد هكذا فتوسين، تنبيهاً على ترجمها أربري (verses)؛ إلا أن المترجم الأخير قد وضع كلمة (verses) آيات بين قوسين، تنبيهاً على أن المراد بالسبع المثاني، هو آيات سورة "الفاتحة" وأكد المترجم ذلك بتعليق في الهامش، إذ ذكر أن هذا التفسير، يرجع إلى النبي من وقد سمى الله السورة أيضاً بـــ"أم القرآن" أو "أم الكتاب" وأضاف أن سورة "الفاتحة" تتضمن الخلقيات والإلهيات الإسلامية.

تُرجمت الكلمة أيضاً بــ (pairs) زوجى أو أزواج؛ ونرى أن من الأفضل ترجمتها بعبارة: (the often read verses)؛ ونبين الآن خطورة ترجمة وات وبالاشير للكلمة، وما يجرى بحراها. إن ترجمة "مثانى" بالكلمة الإنجليزية "repetitions" تعطى انطباعاً للقارئ الغربي ذى الثقافة المعادية للإسلام والقرآن، بأن القرآن يكرر نفسه، وأنه كتاب مُملِّ، ليس فيه جمال، ولا فكرة، ولا نظام، أو نسق؛ وكل هذه المعاني الخاطئة مترسخة للأسف في العقلية الغربية بوجه عام عن القرآن؛ وخطر آخر تتضمنه هذه الترجمة وهو أن القرآن لم يقدم حديداً، وأن ما يحتوى عليه القرآن، منتحل من كتب اليهود والنصارى، وأنه بالتالى يكرر ما في هذه الكتب، ولا يعدو أن يكون نسخة محرفة منها. وهذا من ثوابت الفكر الغربي، والموقف الغربي من القرآن الكريم، و لم لا، وبل ووات يستنتحسان من قوله

<sup>(</sup>١) (كتبت بالموسوعة خطأ (THANA) أى لوى الشيء؛ والصواب THANNA أى جعل الشيء الواحد اثنين أو أغاد الشيء بنفسه وكرره).

تعالى: ﴿ قُرْءَ انّا عَرَبِيًا ﴾ أنه كان هناك قرآن غير عربى، أخذ محمد منه، ونسج على منواله، بقصد أن ينشئ للعرب كتاباً جديدًا ومستقلاً عن كتب اليهود والنصارى، ويحتوى على تعاليم حاصة بالعرب، كتلك التعاليم الخاصة التي كانت لليهود والنصارى. هذا هو دائماً اتجاه سهم البوصلة في الدراسات الغربية عن القرآن والإسلام بصفة عامة؛ وسوف تمر بنا أمثلة أخرى لدعوى المستشرقين بأن محمدًا قد انتحل القرآن من كتب اليهود، والنصارى، وغير ذلك من المصادر.

نعود الآن فنصل كلامنا عن التفسير الاستشراقي العجيب لكلمة "مثاني"؛ لقد تمخضت محاولات الدارسين الغربيين للقرآن عن نظرية عجيبة في تفسير هذه الكلمة؛ هذه النظرية اهتبلها بل ووات وكثير من المستشرقين وتوقفوا عندها طويلاً وكأنها الحقيقة ظهرت لهم بعد جهد ولأي. تقول النظرية أن المراد بالسبع المثاني هي قصص العقوبات والتي نثبتها بترتيب بل ووات، مجردة من تعليقاقما عليها للاختصار؛ هذا ما لم تكن التعليقات ضرورية لتوضيح النص، فإننا نُشِتُها عندئذ كما هي:

(ي) قوم إبراهيم:

يصور القرآن إبراهيم على أنه كان حنيفاً مسلماً، وأنه جاهد فى سبيل دينه، وهجر أباه وأهل وطنه، انتصاراً للوحدانية وقد ذكرت آيات كثيرة فى القرآن أن قومه قد ألبوا عليه الجماهير، وحرضوا عليه الحاكم وطالبوا بتعذيبه حرقاً بالنار، إلا أن الله قد نجاه منها بمعجزة، ونصره على قومه؛ ويصور القرآن إبراهيم على أنه كان أمة قانتاً لله حنيفًا، ولم يك من المشركين، وأنه خليل لله تعالى، وأنه جمع إلى معرفة الله بالوحى، معرفته تعالى بالعقل والتفكير، والنظر والتدبر فى المخلوقات.

## (ك) قوم لوط:

أورد القرآن ذكر نبى الله لوط عليه السلام وبلاءه مع قومه وعقاب الله لهم على شذوذهم، وخروجهم عن منهج الله، بالممارسات الجنسية الشاذة، التي لم يسبقهم إليها أحد من العالمين. يقول بِل ووَات بأن القرآن لم يورد قصة إبراهيم ولوطاً معاً، ولم يربط

بينهما فى موضع واحد منها، مستنتجين من ذلك، أنه كانت توجد هناك قصة محلية من هذا النوع، وهي تلك التي اعتمد عليها محمد، وأفاد منها فى وضع القصة القرآنية حول إبراهيم ولوط. وفى آيات أخرى من القرآن يذكر لوط على أنه كان ممن آمن بإبراهيم، واتبعه، وهاجر معه فى سبيل الله؛ ويذكر القرآن عقوبة الله لقوم لوط ولزوجته، بالمطر الغزير المهلك، وبحجارة السحيل، عقوبة لهم على ممارسة الشذوذ الجنسي، الذى لم يكن له وجود قبلهم، كما جاء فى القرآن الكريم.

وهذه العقوبة، في حد ذاتما، تبين مدى خطورة الشذوذ الجنسي، والانحلال، على الأفراد، والمحتمعات؛ ومدى مقت الله للشعوب المنحلة الخارجة على منهج الله، المنتهكة لحدوده وقيمه.

يعلق ويلش على هذه القائمة بقوله إننا إذا اخترنا بعض هذه القصص، فسوف يتبين لنا أن المجموعة من (A&H) (أ، و) شاملة لحكايات أو مأثورات عربية قديمة، أضيفت إليها في الوقت نفسه بعض التفاصيل المستقاة من مصادر أخرى. وهذه القصة موجودة بالكتاب المقدس غير أنه لا يوجد ذكر للمدائن في هذا الكتاب؛ أما القصص المثيار إليها في مجموعة (D&E) (د، ها)، فهى قصص عربية، وليست مأخوذة من كتب العهد القديم، وقصة الفيل، وأصحاب الأحدود، تضم من وجهة نظر ويلش، وبل، ووات خيوطاً متناثرة مأخوذة من مصادر قديمة سابقة على القرآن، قد جُمعت هنا، لتصنع منها قصة قرآنية محددة، وهذا يعني أن هذه الآيات، وكذلك الطريقة التي استُخدمت فيها القصص، تشتمل على سبع قصص رئيسة؛ وهذه القصص في الحقيقة تضمنتها القائمة التالية:

يزعم ويلش أن قصص العقوبات السبعة- بحسب عده- إنما تمثل عنصراً أو

حزءًا منفصلاً بذاته في القرآن، ويُقوى هذا الزعم عند الكاتب ما يلاحظ في القرآن من ظهور هذه القصص معاً بشكل عام؛ وظهورها في القرآن في مجموعات؛ ولكن لا بد أن نلاحظ أن أبنية هذه المجموعات القصصية متنوعة فيما بينها، وأما القصص التي يزعم الكاتب أنها منتحلة من الكتاب المقدس، فيقول إنها مشفوعة ببعض التفصيلات التي كيَّفها محمدٌ لتتوافق مع حبراته، وحبرات أصحابه.

لم يستطع هؤلاء الكُتّاب إثبات هذا الأصل المزعوم الذي يغمزون به على القرآن، والواقع ألهم لَمَّا لاحظوا أن القرآن لا يوافق الكتب السابقة في كثير من القصص، اخترعوا القول بوجود مصدر، أو مصادر أحرى استقى منها محمد معلوماته، إلى جانب ما انتحله من كتب العهد القديم والجديد؛ وهذه دعوى لا دليل عليها، وهي لا تخرج عن دعوى مشركي مكة، الذين قالوا عن القرآن بأنه أساطير الأولين، اكتتبها محمد فهي تُمْلَى عليه بكرةً وأصيلاً.

إن مثــل هذا الزعم لا يتسق أبدًا مع حقيقة القرآن، أما زعم المستشرقين الجامد بأن القرآن من صُنْع محمد الله فرعم مجاف للحقيقة؛ ومن عادة المستشرقين ألهم كلما اعترضتهم مسألة تُكذّب دعواهم، حاولوا إيجاد التفسيرات الباطلة لها. ولسنا ندرى كيف حصر المستشرقون قصص القرآن في سبع فقط، مع ألها تتحاوز هذا العدد في الحقيقة؟! والمستشرقون بالطبع على استعداد لإيجاد المحرج من هذا المأزق أيضاً؛ إلهم يتعللون بأن القصص الأخرى ترجع كلها إلى هذه القصص السبع الرئيسة، وتنتهى إليها؛ وبهذا نجدهم يعللون إطلاق السبع المثاني، على قصص العقوبات السبع الكبار في القرآن؛ يقول بل ووات إن بعض الباحثين الغربيين كهوروفتز (HOROVITZ)، ترددوا في الأحذ بوجهة النظر هذه؛ وذلك لأن القرآن (الحجر: ٨٧)(١) قد فرق بين "المثاني" و"القرآن"؛ ثم يقولان في ردّهما على هذا الاستدراك، يعني أن آيات السبع المثاني التي تحكى ما حَلّ بالأمم السابقة من عذاب الله، كان لها وجود مستقل ومنفصل عن القرآن (١)، ثم أدبحت فيه فيما

<sup>(</sup>١) ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ ﴿ ﴿ ﴾ (الحجر: ٨٧)

<sup>(</sup>٢) انظر : مقدمة بِلُ وَوَاتْ عن القرآن ص١٣٤.

بَعْد؛ هذا الاجتهاد لا محل له من الصواب، بل هو الخطأ بعينه؛ وهو مرفوض جملة وتفصيلاً، فمحمد هي، لم يكن قصاصاً، ولا شأن له بصناعة القصة، و لم ينزل القرآن عليه هي، على هذا النحو، الذي يمكن أن يؤيد مثل هذا الافتراء، الذي يحاول أصحابه أن يُجعلوا القرآن عضين؛ إن القرآن كالجسد الحي تتصل أعضاؤه وأجزاؤه في انسجام تام وجمال عبقري متناهي؛ كيف والقرآن يضم القصص، والأمثال، والمواعظ، والأحكام، والآداب، والعقائد، والشرائع، والعبادات، والأخلاق، وينظمها جميعا في سلك واحد متين، وربط محكم رصين؛ ويعرضها في بناء يبلغ الغاية في الإتقان والإحكام؛ ثم إن هذه القصص القرآنية لها وظيفة خاصة تؤديها في إطار من التدبير الربابي والنظام الإلهي، وقد أنـــزلها الله تعالى على بلاغة القرآن، فليست هي في آياها مخالفة لآيات الأحكام، أو الأخلاق، والمعاملات والعبادات؛ بل إلها تجرى على النسق نفسه، وتحتوى على ذات الألق والعبق الذي ينتشر من بين ثناياها كما ينتشر من بين سائر ثنايا الكلم القرآبي بصفة عامة؟ ثم إن الكاتبين لم يبينا لنا، ولن يستطيعا إلى ذلك سبيلا ألبَّتُهُ، من أين جاء محمد ﷺ هذه القصص؟ وكيف ألها كانت مستقلة عن القرآن؟ ومتى دخلت على القرآن ومتى أدمجـت فيه؟ إن المستشرقين للأسف يُقطِّعان الكلام إرباً، ويعبثان بنسيج القرائن القرآنية، ويمزقان العلاقات اللفظية والمعنوية الحميمة في القرآن كل مُمزَّق، حتى يصلا إلى ما استَبقًا إلى تصوره وصمَّما على إثباته. إنهم لم يقرأوا الآية على وجهها و لم يفهمـوا المقصـود الصحيــح منــها.

إن قــول الله تعــالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ ﴿ ﴾ يعنى أن الله تعالى هو الذى أنــزلها على محمد ﴿ وهــو الذى أنــزل عليه القرآن أيضاً؛ وليست الواو الواقعة بين "ٱلْمَثَانِي" و "ٱلْقُرْءَان"، تفيد المغايرة في النوع؛ وإنما تنص على الفضل في الرتبة فقط وعلى الخصوصية. ومثاله أن أقول لآخر "أعطيتك السبع لآلئ والعقد العظيم"، فليس معناه أن "السبع لآلئ" غير "العقد العظيم" وإنما هو جزء منه نبهت عليه لفضل أو ميزة رأيتها فيها، في السبع لآلئ مع الاحتفاظ بالثناء على مجموع ما في

العقد. ولكل آية في القرآن فضلٌ خاص يذكر في إطار الفضل العام الذي يشتمل عليه.

إن القرآن كالجسد الواحد، تتصل أعضاؤه، وترتبط أجزاؤه بعضها ببعض، في انسجام تام، وجمال يسمو على كل جمال. وقد ذكرنا أن القرآن يحتوى على القصص والأمثال، والمواعظ، والأحكام، والآداب، والأخلاق، والعقائد، والشرائع. كل ذلك، وغيره، أورده القرآن في سياق وثيق، وربط دقيق، وبناء محكم متقن. ثم إن هذه القصص التي يزعم المستشرق ألها ململمة من هنا وهناك، ومقحمة في القرآن، لها وظيفة حاصة، تؤديها في إطار النظام القرآني العام، والتصميم الإلهي المحكم لهذا الكتاب المعجز. وليس يفوت القارئ الواعي، والدارس المنصف للقرآن الكريم، أن هذه الآيات تجرى على الدرجة نفسها من بلاغة القرآن، وألها تحمل الصبغة الإلهية ذاقما التي يتميز بها كلام الله من بلاغة القرآن، وألها تحمل الصبغة الإلهية ذاقما التي يتميز بها كلام الله من بلاغة القرآن، وألها تحمل الصبغة الإلهية ذاقما التي يتميز بها كلام الله من

وإذن فتفسير المستشرقين لقول الله تعالى: "سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِى" على أنها تعنى المماثلة فيما بينها، مرفوض؛ وقد أوضحنا أن هذه المماثلة، موجودة بين آيات القرآن كلها، سواءً من حيث المصدر، أم من حيث النص أم من حيث البناء اللغوى والأسلوب والبيان كذلك؛ فكل ما في القرآن قرآن، وكل ما يطلق عليه هذا الاسم هو كلام الله رب العالمين، لا اختلاف فيه؛ لأنه من عند الله، وليس من تأليف البشر، الذين تحكمهم عند الكتابة، الظروف والأحوال النفسية والجسدية والمؤثرات الاجتماعية والثقافية والبيئية التي يعيشون فيها ويتجاوبون معها بدرجات متفاوتة.

وقبل أن نغادر هذه النقطة، نود أن نلفت النظر إلى أمرٍ مُهِم، وهو أن المستشرقين ركزوا قصص القرآن في سبع فقط كما أشرنا إليه، وهي تلك التي أسموها بقصص العقوبات، لأمرٍ في أنفسهم؛ وأهملوا قصصاً أخرى كثيرة في القرآن، لها الأهمية نفسها من حيث منظومة التربية القرآنية والمنهج القرآني. فعلى سبيل المثال "قصة أصحاب الكهف"، و"قصة إبراهيم"، و"قصة يوسف"، وقصة "موسى والخضر"، و"قارون"، و"قصة سليمان والهدهد"، وغيرها، تلك القصص تتنوع في أسلوبها ومغزاها الخُلقي والقيمي.

#### ثالثا: الحكمة

"الحكمة" لفظة قرآنية أخرى، سمى الله بما كتابه الكريم لما تضمنه من حِكُم، ولأنه

في ذاته مُحْكم، لا احتلاف فيه يُحِل بنظامه ولا تناقض يعتريه فيذهب بجماله وجلاله.

ورد ذكر اللفظة في عدة مواضع في القرآن الكريم، على سبيل المشال لا الحسر، قول تعلى على على على على المشال لا الحسر، قول تعلى: ﴿ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِهِمْ وَيُوَكِّيْمِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ (آل عمسران: ١٦٤)، وقول تعالى: ﴿ وَأَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ اللهِ النساء: ١١٣)، وقوله تعالى: ﴿ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِهِم وَيُزَكِّهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَبَ وَٱلْحِكَمَة ﴾ (النساء: ٢١٣)، وقوله تعالى: ﴿ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِهِم وَيُزَكِّهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَنَبَ وَٱلْحِكَمَة ﴾ (الجمعة: ٢).

حاء ذكر "القرآن" مقروناً بـــ"الحكمة" في عدة مواضع من الكتاب العزيز. و"الحكمة" هي السنة، و"القرآن" أيضاً هو الحكمة العليا، التي تتولد منه جميع صنوف الحكم، وحكمة السنــة هي نفسها وليدة الحكمة القرآنية التي أنــزلها الله تعــالي على محمد ...

و"الحكمة" معناها وضع الشيء في موضعه، وفي وقته، ومناسبته؛ والمستعرض لآيات "الحكمة" في القرآن، يجد أن الله تعالى أنرلها على الأنبياء فيما أنرل عليهم من وحى، وما من حكمة في الوجود إلا عن أصل إلهي انبعثت، ومن فَم نَبِيِّ خرجت، والأنبياء هم الذين تعلموا الحكمة من الله وعلموها الناس.

ونلفت النظر بعد هذا إلى نقطة مهمة، وهي أن هناك أسماء أحرى كثيرة للقرآن، على سبيل المثال "التنسزيل"، و"الفرقان"، و"الروح"؛ نكتفي بالتنبيه عليها باحتصار، وذلك لضيق المقام، وأيضاً لأن الكاتب نفسه لم يعرض لها بالدراسة أو التعليق. ومعني "تنسزيل" أي نسزول القرآن بواسطة جبريل عليه السلام منحماً، وذلك من حيث الزمان، والمكان، والحوادث. وأما لفظة "الفرقان" فهي ترادف القرآن؛ ولكنها تزيد باعتبار الوصف، والجهل والعلم، والإيمان والكفر، والفضيلة والرذيلة. وأما "الروج" في باعتبار الوصف، عثابة الروح من الجسد، الجسد الإنسان، والجسد الكوني وأن القرآن يسرى كالروح في حفة ولطف إلى القلب والعقل، ويتشبث بمما فيحيهما.

# الباب الثاني محمد عَلِي والقرآن

الفصل الأول ... القرآن بين الوحي والتجربة البشرية

الفصل الثاني ... القرآن ودعوى الانتحال من كتب اليهود والنصاري



# الفصيل الأول

## القرآن بين الوحى والتجربة البشرية

هذا موضوع مهم من موضوعات البحث والعقيدة معاً. يقول المعارض: "إن كتاب المسلمين المقدس، والخبرة النبوية لمحمد على حد متصلين، إلى درجة أنه لا يمكن فه م أحدهما فهماً كاملاً دون فهم الآخر؛ إن العقيدة السُّنية أو الأصولية تقطع بأن الله هو المتحدث بالقرآن كله، وأن محمداً على هو المستقبل له، وحبريل هو الواسطة بين الله ومحمد في نقل الوحى؛ وذلك بغض النظر عن من يكون هو هذا الشخص الذي يجرى الكلام على لسانه، أو الذي يتوجه الخطاب إليه في القرآن".

هذا الكلام على صغر حجمه يحتوى على مغمزين خطيرين أو بِلُغَةٍ أكثر تحفظا، على إيهام وتشبيه:

أولا: لأن عبارة الكاتب "العقيدة السنية تجاه القرآن" توحى بأن هناك مذاهب أخرى، تعتقد في القرآن غير هذا المعنى، كما هو الحال بالنسبة للعقيدة المسيحية تجاه المسيح؛ حيث اتسعت خلافاهم، واحتدمت حول مفهوم طبيعة عيسى العلام، إلى درجة يستحيل معها التلاقي والاتفاق. إن المسلمين، على العكس، يُجمعون على أن القرآن هو كلام الله رب العالمين، نـزل به الروح الأمين، على قلب خير المرسلين؛ وأنه هو هو، الذي أنـزله الله، لا زيادة فيه ولا نقصان يعتريه، ولن يصيبه تبديل أو تحريف إلى يوم القيامة.

أما المغمز الثانى فى كلام المستشرق ويلش، فهو قوله بأن "القرآن والتجربة النبوية لمحمد حد متصلتين"؛ وأنه لا يمكن الفصل بينهما؛ هذا كلام صائب فى جملته وظاهره، ولكن لابد أن نكون حذرين فى تناوله؛ وذلك لأن محصلة العقيدة الاستشراقية، فى النهاية، تجزم بأن القرآن من كلام محمد؛ وأنه، أى القرآن، إنما يمثل ثمرة معاناة محمد النفسية، ويعكس الصراع والتطور النفسى له. وهذه الدعاوى وأمثالها قد رد عليها القرآن نفسه، وفندها بعض علماء المسلمين، وبينوا قمافتها، مما يغنينا عن استعراضها هنا.

يقول الكاتب إن نظرة تحليلية في القرآن، تفيد أن الموقف أعقد كثيرًا مما يتصور المسلمون الذين يحاولون تبسيط المسألة؛ إننا لا نصادف في الآيات أو الأجزاء التي يبدو

منها ألها أقدم نسرولاً في القرآن، أي من حيث كولها إشارة إلى شخص معين يتحدث بالقرآن، أو إلى مصدر واحد، يمكن أن يرد إليه القرآن كله! فلى بعض آيات منه، كآيات "سورة الشمس" و"سورة القارعة" على سبيل المثال لا نجد أي إشارة تفيد بأن هذا الكلام صادر عن إله؛ وفي مواضع أخرى من القرآن مثل "سورة التكوير" (١٠: ٢١) و"الانشقاق" (١٦: ٩١) و"سورة الليل" (١٤: ٢١)، يلوح أن محمداً هو الذي يتحدث بالقرآن. وفي أوائل الآيات المنسزلة، والتي ذكر فيها رب محمد، لم يصرح بلفظ الجلالة نصاً، وإنما أشير إليه بضمير الغائب، عادة بصيغة "ري" و"ربكم"، فعلى سبيل المشال: فورَرَبِ السَّمَآءِ وَالأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقِّ مِثْلُ مَا أَنكُمْ تَنطِقُونَ ﴿ وَرَبّكَ فَكَبْرُ ﴿ وَلَا الله مِاشرة، ودون (المدثر: ١: ٣). يستمر الكاتب في عرضه للآيات وتعليقه عليها فيقول إن في القرآن أيضاً وراسطة؛ واستشهد على ذلك بقوله تعالى: ﴿ يَتأَيُّهُا ٱلْمُؤْمِّلُ ﴿ قُورَالِ اللّهُ عَلِيلاً ﴿ وَرَبّلُ اللّهُ عَلِيلاً ﴿ وَرَبّلُ اللّهُ عَلَيلاً ﴾ وَوَرَبّلُ اللّهُ عَليلاً ﴿ وَرَبّلُ اللّهُ عَليلاً ﴾ أَلْمَرْمَلُ ﴿ وَاللّهُ عَليلاً ﴾ وقولاً ثقيلاً ﴾ وأو رَبّلُ القُرْمَانُ مَن تَرْبَيلاً أَلْمُؤُمِّلُ ﴾ وأو رَبّ عَلَيْهِ وَرَبّلِ القُرْمَانُ تَرْبَيلاً إلله في اللّه عَليلاً ﴿ وَلَا تَعْمَلُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُ قَوْلاً ثقِيلاً ﴾ وأو رَبّ عَلَيْهُ وَرَبّلِ القُرْمَانُ اللّهُ وَاللّهُ والأعلى: ٦ - ٧).

وهناك أيضاً آيات مكية متأخرة في النسزول، وآيات نسزلت في أول العهد المدين، تحكى أن الله يقرأ (الآيات، والقرآن، والكتاب)، على سبيل المثال قوله تعالى: ﴿ يَلْكَ ءَايَتُ اللّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ وَإِنّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَالبقرة : ٢٥٢) وقوله تعالى: ﴿ يَلْكَ ءَايَتُ اللّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ وَمَا ٱللّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعَلَمِينَ ﴾ (آل عمران: ١٠٨). وقوله تعالى: ﴿ إِنّا أَنزُلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴾ (القدر: ١)، وفي تلك الفترة نفسها نطالع في القرآن سلسلة من الآيات الأحرى التي لها من السلطان، ما جعلها تضع الله في مقام يسمو فيه بنفسه، عن رتبة الوحي المباشر إلى الأنبياء؛ بل إنه يرسل إليهم وحيه بواسطة الملائكة. هذا المعنى قد تأسس في نظر المستشرق من طريقين:

الأول : كون الرسالة تبلغ عن طريق وسطاء (Intermediaries). والثانى: كون الرسالة متصلة بطريقة ما بالكتاب.

وكلا المفهومين ظاهر في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللّهُ إِلّا وَحْيًا أَوْ مِن وَرَآيِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ، مَا يَشَآءُ ۚ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴿ وَكَذَالِكَ أُوْحَيْنَا وَرَآيٍ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ، مَا الْكِتَبُ وَلَا الْإِيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا جُدِي بِهِ، مَن إلَيْكَ رُوحًا مِن أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَذَرِي مَا الْكِتَبُ وَلَا الْإِيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا جُدِي بِهِ، مَن نَشَآءُ مِنْ عِبَادِنَا ۚ وَإِنَّكَ لَهُ لِي صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (الشورى: ٥٠- ٥٠)؛ مهمة هذه الروح - هكذا فهمها الكاتب ألها تعمل كوسيط في نقل الوحي؛ وهذا المعنى يتضح أكثر في قول الله: ﴿ وَإِنَّهُ لِتَنْفِلُ رَبِ الْعَالَمِينَ ﴾ (الشعراء: ١٩٢ - ١٩٥)؛ وقوله: ﴿ قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ اللّهُ اللهِ عَنِي مِلْكِ لِيتَكُونَ مِن اللّهُ عَنِي بِلْسَانٍ عَرَبَي مُبِينٍ ﴾ (الشعراء: ١٩٢ - ١٩٥)؛ وقوله: ﴿ قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ اللّهُ اللهُ مِن رَبِكَ بِالْمُسْلِمِينَ ﴾ (الشعراء: ١٩٢ - ١٩٥)؛ وقوله: ﴿ قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ اللّهُ اللهُ عَنِي مِن رَبِكَ بِالْمُسْلِمِينَ ﴾ (النحل: ١٠٥).

إن الآيات المدنية التي نزلت في أول العهد المدني وفي وقت مبكر منه، يظهر فيها-ولأول مرة- حبريل كوسيط عن الله، في نقل القرآن إلى النبي محمد؛ كما في قوله: ﴿ قُلْ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ مَزَّلَهُ مَ عَلَىٰ قَلْبِكَ بِإِذْنِ ٱللهِ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْرَ َ يَدَيْهِ وَهُدًى وَبُشْرَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (البقرة: ٩٧).

يزعم الكاتب أنه بناءً على اشتمال هذه الآية على عدد من المسائل المضمنة في الأحاديث، حدد المفسرون معنى الروح المذكور في الآيات السابقة، والتي هي أسبق نزولا، على ألها هي جبريل الله الله المفسرون للجبريل دور الوسيط في نقل الوحي، ومن أجل هذا بوَّؤوه مكانة عالية، منذ ابتدأت نبوة محمد هي؛ هذا على الرغم من أن جبريل وذلك عكس الاعتقاد العام للمسلمين لم تتحدد طبيعته ألبَّة في القرآن كواحد من الملائكة؛ أضف إلى ذلك أن الملائكة لم تظهر في القرآن على ألهم وسطاء في نقل الوحي. والآية التي يستشهد بها الكاتب على هذا، هي ﴿ يُنَزِّلُ ٱلْمَلَتَهِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أُمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ مَن أَنْ رُوزا أَنَهُ لاَ إِلَنهَ إِلاَّ أَناْ فَاتَقُونِ في ﴿ (النحل: ٢). وهذه هي أقرب آية في القرآن لتأكيد فرضية الكاتب من وجهة نظره؛ فالملائكة، إذن، ليسوا من حملة الوحي؛ بل إلهم يتكلمون في القرآن، كما يتكلم محمد، وإبراهيم، وغيرهم من الأنبياء عليهم السلام: ﴿ وَمَا نَتَنَزَّلُ إِلاَّ بِأُمْرِ رَبِكَ مُن هرميم: ٢٤)، الحقيقة أن الأمر بسيط، ولكن الكاتب هو الذي يريد أن يُعقده من خلال فرضياته وتخميناته.

وقبل أن نتولى الرد على هذه المزاعم المبتورة، نود أن نضع حطته ومادته في شكلٍ أشبَه بالقائمة. إنه تَتبَّع، بقدر مَا من التوسع، آيات القرآن؛ فوجدها كالتالى:

- ١. آيات تخلوا تماما من ذكر أي مصدر للقرآن؛ مع أنها فيما يبدوا متقدمة النرول.
  - ٢. آيات تخلوا كلية كذلك، حتى من مجرد الإشارة إلى أن كلام القرآن صادر عن الله.
    - ٣. آيات أخرى يَلُوح منها أن محمداً هو الذي يتحدث بالقرآن.
      - ٤. آيات مكية ذكرت رب محمد، ولكن بضمير الغائب.
      - ٥. آيات تفيد أن محمدا كان يتلقى الوحى مباشرة عن الله.
- ٦. آیات من أواحر ما نــزل بمكة، وأوائل ما نــزل بالمدینة، تقطع بأن الله نفسه هو الذی یقرأ (الآیات)، و(القرآن)، و(الكتاب).
- ٧. فى الوقت نفسه توجد آيات تنص على أن الله لا يوحى إلى بشر دون وسيط، وكتعليق سريع على هذه النقطة نلفت النظر إلى أن الكاتب قد فسر عبارة " رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا" بالملاك؛ وهذا خطأ؛ إذ المقصود بالروح هنا هو القرآن بخاصة؛ و"الروح" من أسماء "القرآن" نفسه؛ ثم إن الأوصاف التي لحقت بكلمة "روح" فى الآية توضح ذلك المعنى. ويقول ويلش إن الآية ٩٧ من سورة البقرة تصور حبريل لأول مرة كوسيط للوحى، وأنه بناءً على هذا، قد فسر علماء المسلمين "الروح" على أغا حبريل الذى صنفوه ضمن الملائكة.
- ٨. توجد آيات قرآنية تفيد أن الملائكة ليسوا من حملة الوحي (مريم: ١٧، ٦٤) وهذا
   يعزز القول بأن جبريل لم يكن له دور على الإطلاق فى نقل الوحي إلى النبي.

بعد أن استعرضنا شواهد الكاتب القرآنية، وفَهُمه لها، واستنتاجه الخاطئ منها، نناقشه الآن فيما ذهب إليه، وبني عليه من آراء:

أولاً: إن ملاحظته فيما يخص طبيعة الآيات، وموضوعاتها، صحيح بشكل عام، إذ أن هناك سورًا تخلوا من ذكر مصدر الوحى، وهو الله تعالى؛ وسوراً أخرى أسندت القرآن إلى الرسول في أو إلى حبريل المحلام كما توجد بعض الآيات التي تنص على أن الملائكة تكلمت بكلام ما في القرآن، شأن الشخصيات الأخرى التي حكى الله تعالى في القرآن كلامهم، هذا صحيح في جملته؛ ولكنّ خطأ الكاتب هنا، يكمن في التفسير، فهو يُحمّل

النصوص بما هو غريب عنها ومجلوب إليها، ويستنطقها بغير لغتها، ويدفع بما دفعاً إلى نتائج جد غريبة؛ فالقرآن ينقل كلام الملائكة من القرآن كما ينقل كلام الشخصيات الأخرى التي حكى الله تعالى كلامهم في القرآن؛ ولذلك نجد المستشرق مثلاً يتخذ من الآيات التي لم تذكر مصدر الوحي- من وجهة نظره هو- دليلا على عدم إلهية تلك الآيات؛ وبلا شك فإنه إذا اهتزت الثقة في بعض آيات القرآن، انسحب ذلك على القرآن كله؛ وهذا هو الغرض الذي يسعى إليه الكاتب بكل وضوح، مع أن القرآن، باعتباره وحياً من عند الله، كلُّ لا يتجزأ، أنــزله الله تعـــالي مفرقـــاً هكـــذا، ليُثَبِّــت به فـــؤاد النبي ﷺ:﴿ وَقُرْءَانًا فَرَقْنَهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى ٱلنَّاسِ عَلَىٰ مُكْثِ وَنَزَّلْنَهُ تَنزِيلًا ﴿ ﴿ الإسراء: ١٠٦ ﴾. وكان يكفي للفهم والتدليل، لو أنصف الكاتب، أن يعرف أن الله تعالي، قد ذكر أنه هو مَصدرُ القرآن ومُنْزِلُه، وأن محمدًا ﷺكان مجرد قارئ له؛ وأنه منذ البداية، كان مبلغاً للقرآن فحسب بنص هذه الآية، وآيات أخرى كثيرة، على سبيل المثال قوله تعالى: ﴿ يَتَأْتُمُا ٱلرَّسُولُ بَلِّغٌ مَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ ۖ وَإِن لَّمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُۥ ۚ ﴾(المائدة:٦٧)، وقوله تعالى: ﴿ أَتْلُ مَآ أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِتَنبِ ﴾(العنكبوت: ٥٠)، وقوله تعالى: ﴿ وَرَتِّلِ ٱلْقُرْءَانَ تَرْتِيلاً ﴾(المزمل: ٤)، وقد عرف المسلمون ذلك، وسلَّموا به واعتقدوه وآمنوا بأن كلُّ ما بين دفتي المصحف هو كلام الله تعالى، وأنه ليس من مطلب العقول المنصفة أن يكرر المؤلف لكتاب مثلاً، ولله المثل الأعلى، في كل جزء، وباب، وفقرة منه، أنه هو مؤلف هذا الكتاب لا غيره. ناهيك أن للقرآن نسقاً فريداً، وطبيعة حاصة، وروحاً إلهية ملازمة، تدل على أنه آيةً آيةً، وسورةً سورةً من عند الله تعالى؛ أضف إلى ذلك أن السورة التي استدل بما الكاتب الغربي على عدم ورود ذكر مصدر القرآن في القرآن، كلها تتحدث باللغة نفسها وبالطريقة ذاهًا عن الله تعالى، وعن موضوعات كثيرة في سور أخرى من القرآن، ذُكر فيها أن الله تعالى هو مصدر القرآن. ونتساءل هنا، هل في سورة الشمس كمثال أي دليل يخرجها عن كولها قرآناً؟ وهل شكك أحد في ذلك أبداً؟!!

أما عن قول الكاتب بأن القرآن قد أسند الكلام إلى محمد، أو إلى جبريل، عليهما السلام، في بعض الإشارات القرآنية؛ فهذا ليس معناه أن جبريل أو محمدًا هو واضع القرآن؛ لأن هذا معارض بالدليل الأعلى للقرآن نفسه. فالقرآن كله شاهد على كونه كلام الله، وأنه

هو منسزله، سبحانه وتعالى، هذه حقيقة الحقائق. ومعنى قول الله تعالى– الذي استشهد به الكاتب-:﴿ إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولِ كَرِيمِ ﴿ ﴾ (التكوير: ١٩)، إن هذا القرآن لتبليغ رسول "وهو جبريل" كريم، وقد أسند الله القول إلى جبريل، لأنه تلقى القرآن سماعًا من الله، وبلغه تلقينا ومشافهة لرسول الله على، فكأنه لبلاغه إياه بمثابة قوله؛ فهو المُظهر له حتى أنه لُولاه لما عرف أحدُّ القرآن، فَصَحت ثمة إضافته إليه، وقد ينسب كلام الغير إلى من تَحُمُّله أو نقله. كمن تحمل رسالةً من رسول، أو سفير؛ وذلك كثير الوقوع في العادة (١٠). ومما يدل على أن القرآن ليس من وضع غير الله، قوله تعالى بعده:﴿ وَمَا هُوَ عَلَى ٱلْغَيْبِ بِضَنِينِ 🚍 ﴾ (التكوير: ٢٤)، الضمير "هو" يعود على حبريل، والغيب هو القرآن، الذي كان غساً قبل أن يُعرِّفه الله به، ويُحمِّله إياه؛ ومعنى "بضنين" أي بممسك له وكاتم إياه، ثم إن كلمة رسول ذاتها، توحى بأن دور "جبريل" الطَّيْلُ، كان دور السفير المكلُّف لا المبدع الْمُؤلَّفَ، وأن الله أرسله بمذه الرسالة الخاتمة لا غير، فليس له إذن فضلَ إلا فضلَ النقُل والتلقين. أضف إلى ذلك دلالة مواقع الإشارة في الآيات التي بعدها: ﴿ وَمَا هُوَ بِقُولِ شَيْطُن رَّجِيمِ ، أي القرآن ليس من قول الشيطان الرحيم، أي المُبْعَد عن رحمة الله، المطرود من حضرة قدسه الأعلى؛ ومعنى كلام الله تعالى كما في هذه الآية أن الشيطان لا يقدر على حمل القرآن، ولا يستطيع تبليغه؛ فإن القرآن قاصم لظهور الشياطين. وإذا كان الله عبر هنا بلفظة "قول" التي قد يسهل على الحافي غير المنصف تحريفها عن معناها، فإن الله تعالى عبر عن ذلك بلفظة "تنــزل" في موضع آحر، والقرآن كالماس يُحَلِّى بعضُه بعضاً، يقول تعالى:﴿ وَمَا تَنَزَّلَتْ بِهِ ٱلشَّيَطِينُ ﴿ وَمَا يَنْبَغِي لَمُمْ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ إِنَّهُمْ عَنِ ٱلسَّمْعِ لَمَعْزُولُونَ ﴾ (الشعراء :٢١٠: ٢١٢)، وقولـــه تعالى: ﴿ فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ ١٤٥ ﴾ (التكوير:٢٦) يعنى أن جميع الطرق مسدودة أمامكم، إلا طريق التسليم بأن القرآن هو كلام الله بلغه ملاك كريم أمين غير متهم إلى رسول عظيم معصوم.

وفي هذه القرينة ننبه على لطيفة قرآنية تتحلى في قول الله تعالى: "بِقَوْلِ شَيْطُننِ" ولم يقل "بكلام شيطان" إذ أن هناك فرقاً بين الكلام والقول، فقد أجمع المسلمون على أن

<sup>(</sup>١) انظر : القاضي عبد الجبار وتنسزيه القرآن عن المطاعن ٤٥٢.

يقولوا "القرآن كلام الله"، ولا يقال "القرآن قول الله". يقول ابن جنى (ت: ٣٩٢هـ) في الخصائص في تعليل ذلك: "وذلك أن هذا موضع متحجر لا يمكن تحريفه، ولا يسوغ تبديل شيء من حروفه، فعبر لذلك عنه أى القرآن بالكلام الذي لا يكون إلا أصواتاً تامة مفيدة، وعبر به عن القول الذي لا يكون إلا أصواتاً غير مفيدة، وآراءً معتقدة"، ويقول: "واعلم أن "قلت" في كلام العرب إنما وقعت على أن تحكى بما، وإنما يحكى بعد القول ما كان كلاماً لا قولاً، ففرق بين الكلام والقول كما ترى"(1)

أما الآيات التي فهم منها الكاتب خطأً أن محمداً على هو المتحدث فيها، وأن القرآن المنال المنال من اختراعه وتلفيقه؛ فليست تعنى أن محمداً على كتب القرآن من عند نفسه، ولا أن هذه الآيات مقحمة على القرآن ألبتة؛ إذ عندما يقول الله—على سبيل المثال: ﴿ فَأَنذُرْتُكُرُ عَلَى اللّهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ الله الكلام، بل الكلام كلام الله تعالى، أحراه على لسان النبي الله الكافرين كما أحرى غيره في القرآن على لسان الأنبياء والملائكة والصالحين، بل وعلى ألسنة الكافرين المعاندين؛ وهذا أسلوب قرآني وأسلوب في الحديث أيضاً يعرفه البشر.

<sup>(</sup>١) الخصائص ج١ ص١٩-٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) الإتقان ج١ ص١٠١.

وللقاضى عبد الجبار المعتزلى أيضًا توجيه قيَّم لهذه الآية، إنه يؤكد، مع جماعة المفسرين، أن طلب العبادة والاستعانة لا يكون من الله لنفسه، ولكن معناه قولوا: ﴿إِيَّاكُ نَعْبُكُ ﴾؛ وخلو الصورة من الأمر فيه تقرب من الله تعالى لعباده وتقريب لهم (١). والآيات التي أشارت إلى الله بضمير الغائب مثل (ربك، وربكم، وربحم) ليس فيها ما يخرجها عن كونها قرآناً. وهذا من أساليب القرآن المعجزة، يُلوّن الله فيها الخطاب ويُنوع في الأساليب بحيث تنجذب إليه النفوس، فلا تَملّه، وتَهفُوا نحوه القلوب فلا تنصرف عنه.

ونلاحظ هنا أن الكاتب يقيس القرآن على منوال النقد الغربي، ويُحَكِّم فيه المعايير النقدية التي طُبّقت على كتب العهدين القديم والجديد في العصر الحديث، متجاهلاً الظروف والأوضاع المجتلفة لكلِّ من الكتابين؛ فالقرآن مثلا هو كلام الله، تلقاه محمدٌ عليُّ من ورحالًا، عربًا وغير عرب؛ ودانت به وأحاطته بكل رعاية وعناية؛ وأوسعته حفظا ودراية؛ عكس التوراة، وكتب الأنبياء، والأناجيل التي ضاعت أصولها، وفقدت أعيالها؛ ثم كُتب بعد ذلك ما استنقذ منها أو قريب منه، بأيد مختلفة، وفي أزمنة مختلفة، وفي أماكن متفرقة؛ وهذه الكتب، بوصفها الحالي، يمكن أن تخضع بسهولة، لمقياس النقد الحديث؛ بل إنه ينبغي عرضها على تلك الموازين النقدية؛ هذا صحيحٌ بالنسبة لهذه الكتب؛ ولكنه غير صحيح بالمرة بالنسبة للقرآن الذي حفظته الأمة، وتأسست به الملة، وقامت على قواعده الدولة، وحفظه العربي والعجمي في لغته الأم "العربية". وبالنسبة لتعليق الكاتب على الآيات التي تخبر بأن الله لم يكلم رسله مباشرة، يدل على أنه لم يفهم معناها؛ إذ أن كلمة "روح" في الآية، تعني القرآن، كما أشرنا إليه من قبل؛ وقد عبر الله عن "القرآن" بـــ"الروح" لأنه يصل إلى الأرواح، ويتحلل القلوب، وأيضا فإن فيه مناسبة للقرينة، إذ الكلام عن لطيف الاتصال بين الله تعالى وملائكته ورسله، عن طريق الوحي، أو الخطاب الرباني؛ فناسب أن يعبر عن "القرآن" بــــ"الروح" مراعاة للسياق اللفظي، والقرآن نفسه لا يَدَع لأحد مجالاً للشك في أنه كلام الله سبحانه وتعالى، وأنه نــزل على محمد على بسفارة جبريل الطِّيْلاً، والأحاديث كثيرة في تأكيد هذا المعنى وفي طريقة تَلقِّي محمدٌ ﷺ للقرآن وكيفيته، كلام كثيرٌ للعلماء لا يتسع المقام لذكره هنا تفصيلاً؛ ولكننا نكتفي هنا بتقديم بعض الأمثلة.

<sup>(</sup>١) القاضى عبد الجبار. تنزيه القرآن عن المطاعن ص٩.

قال الطيبي "لعل نــزول القرآن على النبى ﷺ، أن يتلقفه الملك من الله تعالى تلقفاً روحانياً أو يحفظه من اللوح المحفوظ، فينــزل به إلى الرسول ويلقيه إليه"(١).

وقال البيهقى في معنى قولسه: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَكُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَكُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ أى "إنا أسمعناه الملك وأفهمناه إياه وأنسزلناه بما سمع"؛ وكان جبريل الله يأتي إلى الرسول الله بالقرآن أحياناً، في مثل صلصلة الجرس لخفق أجنحته، ليكون أدعى إلى قميئته على بما يلقى إليه؛ أو أن ينفخ الملك في روعه؛ أو أن يأتيه ملك الروح، في صورة الرجل فيكلمه في اليقظة أو في المنام، فيعي عنه الرسول ما قال؛ أو أن يكلمه الله في اليقظة من وراء حجاب، أو بالكيفية التي يعلمها الله تعالى.

وهذا يتبين أنه لا تعارض ولا اختلاف بين الآيات التي تتحدث عن الطريقة التي يوحي هما الله إلى الأنبياء ويكلمهم من خلالها، وبين الآية التي تُنزّه الله تعالى عن المخاطبة بكيفية أو تَحيّز (٢). وعرفنا من أنواع التنزيل ومقامات الوحى أن الله يُلقي إلى الملاك بالكلام؛ ثم يلقيه الملاك إلى الرسول في. وقد يكلم الله الأنبياء من وراء حجاب، أو عن طريق النّفث في الروع، أو الفؤاد؛ وهذا يتبين ضعف رأى الكاتب، وتحافت ما توصل إليه من نتائج؛ بل لقد أثبتنا بالبراهين القاطعة، عكس ما قال إن الملائكة شهدت الوحى وأن جبريل بلغه عن الله منذ نسزل، بنص قوله تعالى: ﴿ آقَرَأُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلّذِي خَلَقَ ﴿ وَقُ القرآن شواهد كثيرة على ذلك منها، على سبيل المثال لا الحصر، قوله تعالى: ﴿ اَللهُ يَصْطِفِي مِنَ كُلِ أَمْنٍ ﴿ ) (القدر: ٤)، وقوله تعالى: ﴿ اللهُ يَصْطِفِي مِنَ أَلِ أَمْنٍ ﴾ (القدر: ٤)، وقوله تعالى: ﴿ اللهُ يَصْطِفِي مِنَ أَلِ أَمْنٍ ﴾ (القدر: ٤)، وقوله تعالى: ﴿ اللهُ يُصْطِفِي مِنَ أَلِ أَنبياء الله وأنبياء الله رسل إلى الناس.

<sup>(</sup>١) السيوطى: الإتقان ج١ ص١٦٦.

<sup>(</sup>٢) سيرة ابن هشام ج١ ص٢٢-٢٢١، والإتقان ج١ ص١٢٩- ١٣٠، والبخاري- خلق أفعال العباد بعقائد السلف-ص ١٨٧.

A Section of the Control of the Contro

en frankriger i de former fan de former De former fan de former fa

# الفصل الثاني

## القرآن

## ودعوى الانتحال من كتب اليهود والنصارى

قضية أحرى خطيرة يفجرها الكاتب؛ وهي دعوى أن محمدا ﷺ انتحل من كتب الأولين. وهذه دعوى قديمة قد أرجف بها المستشرقون وأو حفوا عليها بخيلهم ورجلهم(١)؛ ولكن الجديد إلى حد ما، في كلام الكاتب، أنه يحاول انتزاع أدلة من القرآن نفسه، يؤيد هِما زعمه بأن محمداً قد زَوَّر القرآن ولفَّقه من مصادر يهودية، ونصرانية، وعربية جاهلية وغير ذلك؛ لهذا السبب فإنه يفسر الآيات القرآنية تفسيراً غريباً وعجيباً ومريباً في الوقت نفسه. ومما يدل على سوء قصده، تلك العبارة الافتتاحية التي قدم بما لهذا الموضوع The) (Kur'an also speaks of Muhammad's human informants وترجمتها "إن القرآن أيضاً يتكلم عن معلمي محمد أو ملقنيه من البشر"، هكذا بهذه الصورة التقريرية الخادعة. وكأن هذا الأمر، من الحقائق المُسلّمة، يعني أن القرآن كِله أو بعضه من تعليم بشر. ينطلق الكاتب من هذه الجملة التمهيدية التمويهية ليقول إن القرآن يتكلم عن الذين لقنوا محمدا القرآن من البشر أولاً، في قرائن تتضمن الهامات وُجّهت لمحمد من قبَل خصومه، كما في قوله تعالى:﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَٰذَاۤ إِلَّاۤ إِفْكُ ٱفۡتَرَٰلُهُ وَأَعَانَهُۥ عَلَيْهِ قَوْمُ ءَاخَرُونَ مَنْ فَقَدْ جَآءُو ظُلْمًا وَزُورًا ﴿ وَقَالُوا أَسْطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ٱكْتَبَهَا فَهِي تُمْلَىٰ عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأُصِيلًا ﴿ ﴾ (الفرقان: ٤: ٥)، يعلق الكاتب على هذه الآية بما يثير العجب، وبما لم يرد البتة ببال أحد، قائلا: "لم ينكر القرآن أن قوماً آخرين قد أعانوا محمداً على كتابة

Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law; Oxford 1964, 10 ff (1)

ولنسنظ ما يقوله شاخت في الباب الثالث، وهو بعنوان "محمد والقرآن": "إن محمدا قد ظهر في مكة كمصلح ديني، وأنه احتج بشدة على كفار مكة من أهل مكة؛ واعتبروه كمجرد كاهن، أو عراف آخر، وأنه بسبب قوة شخصيته قد دعى إلى المدينة في عام ٢٦٢م، كحكم في نزاع قبلي بين أهل المدينة. وأنه كالنبي قد أصبح قائدا ومشرعا يحكم مجتمعا حديد اعلى أساس ديني. وأن محمدا قد اقتبس من اليهود في المدينة كثيرا من الأحكام. إن روايات جمع القرآن ملفقة لحقها الفقه وكذلك التشريعات الإسلامية منتحلة من القانون الروماني، والقانون البيزنطي، وقوانين الكسائس الشرقية، ومن التعاليم والقوال الأحبار، ومن القانون الساساني. كل هذه القوانين والتعاليم والقواعد (Schacht, An Introduction to Islam. P., 20-21. 34ff)

القرآن، وأن القرآن من أساطير الأولين طلب محمد كتابتها أو استنساحها، فكانت تُملى عليه أول النهار وآخره"؛ انظر كيف أخذ ويلش قول الخصوم، وهم كفار قريش، على أنه تقرير من الله الذى أنــزل القرآن، تقرير صريح واعتراف واضح منه تعالى بأن محمداً قد استعان بالبشر فى كتابة القرآن؛ ولسنا ندرى متى كان ذلك، ولا من هو يا تُرى الذى فعل ذلك؟

تجاهل الكاتب متعمدًا أو غير متعمد، قول الله تعالى في أول السورة: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِي نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ١٥ ﴾، و"الفرقان" من أسماء "القرآن"، و"نَزَّل" بمعنى "أنــزل منجماً، وعلى التراحي" و"العبد" هو "محمد ﷺ"، نبي الله الذي حقق صفة العبودية الكاملة لله تعالى، فاستحق أن يكون كاملا معصوما، يوحي إليه هذا القرآن الكامل في إعجازه. كذلك تجاهل ويلش قول الله بعده: ﴿ قُلْ أَنزَلُهُ ٱلَّذِي يَعْلَمُ ٱلسِّرِّ في ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلْأَرْضَ ۚ إِنَّهُ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ١ ﴿ (الفرقان: ٦)، حيث أثبت أنه تعالى هو منزل القرآن الكريم على عبده محمد ﷺ لا غيره، وقد حهل الكاتب أيضاً أن الكفار وصفوا القرآن بالتنسزيل كذلك في السورة نفسها: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمْلَةً وَاحِدَةً كَذَالِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فَوَادَكَ وَرَتَّلْنِهُ تَرْتِيلًا ﴿ ﴾ (الفرقان: ٣٢)، فهذا اعتراض ضمني منهم بأن القرآن منزل وأنحم سألوا فقط على سبيل التعنيت، لماذا لم ينزل القرآن جملة واحدة، كما نزلت الكتب قبله جملة واحدة، كالتوراة والإنجيل والزبور وغيرها من الكتب الإلهية، كما كانوا يسمعون من أهل الكتاب؛ فَرَدَّ الله عليهم بأنه أنهزله مفرقا، في ثلاث وعشرين سنة، بحسب الوقائع، والحوادث، ومتطلبات الدعوة، والدولة الإسلامية؛ وليثبت به قلب النبي على، وقلوب المؤمنين؛ وليثبت به أركان الدولة، ويحدد به معالم الأمة الإسلامية. وقد جمع الله تعالى للقرآن الصفتين معا. ففي الملأ الأعلى أنرله جملة واحدة من اللوح المحفوظ، إلى بيت العزة في السماء الدنيا؛ ثم أنرله بعد ذلك إلى الأرض منحما(١)؛ فتم بذلك للقرآن شرف النــزول جملة واحدة؛ ثم النزول مفرقا على قلب رسول الله هي؛ وليس يقل عن ذلك أهمية أن نذكر أن حياة

<sup>(</sup>۱) ابن کثیر (۲/۲۳٪).

اليهود، وكذلك النصارى كانت قلقة مضطربة، وكانوا مطاردين، ولم يتأت لهم استقرار، ولم تنشأ لهم دولة؛ بل لقد كانوا يعيشون مستعمرين محاصرين، فلم يكن من المناسب أن تنسزل عليهم الكتب منحمة، بخلاف القرآن، وبخلاف الأمة الإسلامية التي تم لها الاستقرار ونشأت لها دولة.

ونعود إلى ما زعمه ويلش فنتساءل كذلك كيف كان يكتب محمد ما يُملِّي عليه، والتاريخ والقرآن والسنة كلها تسجل أنه كان أمياً لا يعرف القراءة ولا الكتابة؛ ولم تكن هناك في مكة مدرسة، ولا جامعة، ولا حلقة، ولا إرسالية يتعلم فيها محمد؛ ولو وُجد شيء من ذلك في مكة لزاحمه عليه أو لاد الأغنياء والوجهاء من أهل مكة، الذين كانوا يسيطرون على كل شيء فيها؛ فقد صحت لهم المنافسة في قرض الشعر، والتَّبَاري في ارتجال الخطب، وعلى الزعامة، والرئاسة، وغير ذلك مما كان يعنيهم ويشغل بالهم؛ ثم إنه إذا كان هناك في مكة من يُعَلِّم الناس تعليماً خاصا يؤجر عليه، لَعَزَّ ذلك على محمد ليُتُّمه وفقره. ألم ترفضه مرضعات البوادي لهذا السبب؟ وهل كان في إمكان محمد ﷺ أن يستقلُّ وحده بالمعلمين والمدرسين والقصاصين وأهل السير، دون أثرياء مكة، ووجهاء قريش؟ كلاً والله ما هذا برأى؛ وهل كانت هذه الأساطير، التي يَدَّعون عليه أنه اكتتبها، في متناول يده وحده دون سائر الناس؟ وهل كانت تلك الأساطير مكتوبة أو محفوظة يرددها الناس كما كانوا يرددون التراث الشعبي مثلا؟ وهل عُدمت- يا تُري- تلك الأساطير المزعومة من يهتم بنقلها وانتحالها والتباهي بما في القوم؟ ولماذا لَعَمْرُو الحق، لم تكن هذه الأساطير تَلْقي رواجا بين العرب وتُروى كالشعر والخطب في سوق عكاظ؟!! ولماذا لم يُدُوِّهَا العرب كما دونوا المعلقات؟ لقد تناقض الكفار - الذين زُوّروا تلك التهمة ضـد محمد على - ذلك لمحمد في قولهم، وفي أوصافهم للقرآن ولمحمد الله على الله على الله على الله على الله على الله الله بالكذاب؛ وهو أمينهم وأصدقهم؛ وتارةً يتهمونه بالجنون وهو أكثرهم عقلا، وبالسحر وهو أبعدهم عنه، وبالشاعرية، والكهانة؛ وأحياناً أخرى يتعنتون معه يطلبون منه المستحيل، ولا يقبلون منه الممكن؛ وإنَّ من عَرَف حالهم وخَبَر دعاواهم، أيقن أنهم لم يكونوا يبحثون عن الحق المجرد، ولا يطلبون الصوابَ؛ وإنما قصدوا بفعلهم هذا إلى التعنت وعمدوا إلى التشهير؛ هذا مع أن للعرب أوصافاً أطلقوها على القرآن تعتبر دُررًا في ديوان حطبهم وأقوالهم؛ ثم إن بلغاءهم، بخلاف المستشرقين، قد اعتنقوا الإسلام فيما بعد، وآمنوا بالقرآن، وحضعوا لبلاغته، وتباروا في محاكات أسلوبه وصياغته حتى أشربته قلوهم، وتدارسته عقولهم، واتسمت به حياتهم، وانبعثت منه علومهم ومعارفهم وقيمهم وحضارتهم.

يعرض الكاتب بعد ذلك لقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُۥ يَشَرُّ أُ لِسَانِ ٱلَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِي وَهَانَذَا لِسَانً عَرَبِيٌّ مُّيِينً ۞ ﴾ (النحل: ١٠٣).

تعليق الكاتب على هذه الآية هو كتعليقه على الآية السابقة في البطلان؛ إذ أنه يزعم أن القرآن لم ينكر هذا الاتمام؛ بل إنه يضيف إلى ذلك أن القرآن يُصر فقط على أن الفاظه (أى القرآن) وعباراته لم تأت من معلم بشر، بمعنى أن المعانى كانت قد أُلقيت؛ أو اقترحت لمحمد؛ وهو الذى صاغها وصبها فى قوالبها اللغوية. وكما هو واضح، يعتمد الكاتب فى تفسيره هذا الغريب، على كلمة "لسان" التي هى بمعنى اللغة. هذا مع أن القرآن ينفى نفياً قطعياً، إمكان التفاهم بين محمد العربي الذى لا يعرف غير لغة العرب، وبين الشخص الذى يَدّعُون أنه كان يعلمه، وذلك لاحتلاف اللغتين، وليت شعرى كيف يستطيع الأعجمى، المغموز به، أن يصل إلى هذه الأفكار والمعانى الجمة والتامة والمتضاعفة في الحسن والرواء، والتي تصل إلى درجة الشمول والإحاطة بكل أنواع العلوم، وكيف لمثل هذا الرجل الأعجمى الغمر أن يظل مغموراً ويعيش مدحوراً ومطحونًا، ولديه كل هذه الأفكار والمعانى والأبنية، لشخص لا يعرفه ولا ينتفع به؟

إننا لكى نحصل على علم كعلم القرآن أو قريب منه، نحتاج إلى عقول علماء أهل الدنيا معاً إنسهم وحنهم، وليس إلى شخص واحد أعجمى اللسان، غلف البيان، لم يسحل له التاريخ أى شأن، ولا نعرف متى وُلد، ولا كيف عاش، ولا متى مات؛ بل إننا لا نعرف له اسما على وجه التدقيق؛ فقد قال البعض إن اسمه "يعيش"، وآخرون قالوا بل هو "جبر"، وفريق ثالث قال إن اسمه كان "بلعام"؛ وقال البعض إنه كان حداداً أو بياعاً وهكذا دواليك؛ ثم إن الآية واضحة في ردّ دعوى المشركين قديماً، والمستشرقين حديثاً، في أنه لم تكن هناك لغة مشتركة يتفاهم من خلالها

محمد مع هذا الحداد المغمور؛ قال الذين ادّعوا أن محمدا كان يزوره نعم قد يكون صحيحاً وأن النبي ﷺ زار شحصا ذا مهنة، وهذا من ضرورات العيش وقضاء المصالح بين الناس؛ ولكن هل قابل محمدٌ هذا الرجل وحده دون سائر أصحاب المهن الأحرى، ودون المحاويج، والضعاف الذين كان النبي على يجبر خواطرهم، ويمسح آثار الذل عنهم؟ وهل هناك أدلة على علم هذا الرجل وثقافته، حتى ننسج حوله هذه الأسطورة العجيبة؟ يقول الإمام أبو سعيد الدرامي (٢٨٠هـ) في كتابه "الرد على الجهمية": (... فنشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدًا عبده ورسوله اصطفاه لوحيه، وانتجبه لرسالته، واحتاره من خلقه لخلقه، فأنسزل عليه كلامه المُبين وكتابه العزيز الذي: ﴿ لاَّ يَأْتِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ - تَنزيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ، (فصلت: ٤٢)، ﴿ قُرْءَانًا عَربِيًّا غَيْرَ ذِي عِوْجٍ ﴾ (الزمر: ٢٨)، ﴿ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِدِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَمُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ﴾ (الإسراء: ٩)، فيه نبأ الأولين، وحبر الآخرين، لا تنقضي عبره، ولا تُفني عجائبه، غير مخلوق، ولا منسوب إلى مخلوق ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴾ (الشعراء:١٩٣-١٩٣) ﴿ وَإِنَّكِ لَتُلَقَّى ٱلْقُرْءَانَ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ (النمل: ١٦) من قال به صدق، ومن تمسك به هُدى إلى صراط مستقيم؛ ثم قال لنبيه على: ﴿ وَقُرْءَانًا فَرَقْنَكُ لِتَقْرَأُهُ مَكِي ٱلنَّاسِ عَلَىٰ مُكْتِ وَنَزَّلْنَكُ تَنزيلًا ﴿ إِلالسراء: ١٠٦)، فقرأه كما أمر، ودعا إليه سرًا وجهرًا؛ فلما سمع المشركون آيات مبينات قالوا ساحرٌ وكاهنٌ وشاعرٌ ومعلمٌ بحنونٌ ﴿ وَٱنطَلَقَ ٱلْمَلَأُ مِنْهُمْ أَنِ ٱمْشُواْ وَٱصْبِرُواْ عَلَىٰٓ ءَالِهَتِكُرُ ۖ إِنَّ هَنذَا لَشَىٰءٌ يُرَادُ ﴿ مَا سَمِعْبَنَا بِهَنَذَا فِي ٱلْمِلَّةِ ٱلْأَخِرَةِ إِنَّ هَنذَآ إِلَّا ٱخْتِلَقُّ ۞ ﴾ (ص: ٦- ٧)، وقالوا: ﴿ إِنّ هَـٰذَآ إِلَّا قَوْلُ ٱلْبَشَرِ ﴿ ﴾ (المِدتْر: ٢٥)،وقالوا: ﴿ لَوْ نَشَآءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَـٰذَآ ۚ إِنَّ هَـٰذَآ إِلَّا أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ (الأنفال: ٣١) وقالوا: ﴿ إِنْ هَنذَاۤ إِلَّاۤ إِفْكُ ٱفۡتَرَنهُ وَأَعَانَهُۥ عَلَيْهِ قَوْمُ ءَاخَرُونَ ﴾ (الفرقان: ٤)، وقالوا كذلك: ﴿ أَسْطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ٱكْتَبَّهَا فَهِيَ تُمْلَىٰ عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأُصِيلًا ﴿ ﴾ (الفرقان: ٥)، ﴿ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ، بَشَرٌّ ﴾ (النحل: ١٠٣) مخلوق بكلام مختلق. فكذَّب اللهُ ﷺ وَلَهم، وأبطل الله دعواهم، فقال تعالى: ﴿ فَقَدْ جَآءُو ظُلُّمُا وَزُورًا ﴾ (الفرقان: ٤)، وقال تعالى: ﴿ قُلْ أَنزَلَهُ ٱلَّذِي يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ فِي ٱلْسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضَ ۚ إِنَّهُ كَانَ

غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ (الفرقان:٦)، ﴿ قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ ٱلْقُدُس مِن رَّبِّكَ بِٱلْحَقِّ لِيُثَبِّتَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهُدِّي وَيُشْرَعُكَ لِلْمُسْلِمِينَ ﴿ ﴾ (النحل: ١٠٢)، وقال: ﴿ لِسَانِ ٱلَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌّ وَهَنذَا لِسَانً عَرَيٌّ مُّبِينً ۞ ﴿ (النحل: ١٠٣)؛ ثم بالغ في الدعوى فقال: ﴿ قُل لَّبِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْحِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَنذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ، وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴿ ﴾ (الإسراء: ٨٨). ثم نديمم جميعًا إلى أن يأتوا بمثله تخريصًا وتعلمًا<sup>(١)</sup> من الخطباء والشعراء وغيرهم، إن كانوا صادقين، فقال تبارك وتعالى: ﴿ قُلْ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ، مُفْتَرَيْتٍ وَآدَعُوا مَن آسْتَطَعْتُم مِن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدوِينَ ﴾ (هود: ١٣)، وائتوا بسورة مثله:﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَيْ عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلهِ، وَآدْعُواْ شُهَدَآءَكُم مِّن دُون ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَىدِقِينَ ﷺ فَإِن لَّمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَٱتَّقُواْ ٱلنَّارَ ٱلَّتِي وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ ۗ أُعِدَّتْ لِلْكَفِرِينَ ﴿ ﴾ (البقرة: ٢٣ - ٢٤)، فلم يقدر الجن والإنس، عربما وعجمها من عبدة الأوثان، وعلماء أهل الكتابين، أن يأتوا بسورة ولا ببعض سورة؛ ولو علموا ألهم قادرون عليها لدعوا شهداءهم إلى ذلك، وبذلوا فيها الرغائب والأموال وغيرها لخطبائهم وشعرائهم وأحبارهم وأساقفتهم وكهنتهم وسحرهم، أنَّ يأتوا بسورة مثلها تصديقًا لما ادعوا من الزور تكذيبًا بمحمد ﷺ، وأن يأتي المخلوق بمثل كلام الخالق، وكيف يقدر عليه، وقد قال الله تعالى: "وَلَن تَفْعُلُواْ" فلن تفعلوا إلى يوم القيامة؟ فكما أنه ﴿ لَيْسَ كُمِيلُهِ عَنْي م الشَّوري: ١١)، فليس ككلامه كلام "(١).

وقد فهم كثير من علماء الغرب ما للقرآن من عظمة وتفرد في اللغات الإنسانية، على سبيل المثال فقد نقل سنكس عن مسيوبارتلمي سنتيكير قولَه: "إن القرآن قد أبقى أجمل أثر للَّغة التي أنزل بها، ولم أر ما يشبه ذلك في جميع أدوار التاريخ الديني للعالم الإنساني، وهذا الأمر يفسر التأثير العظيم الذي أحدثه هذا الكتاب على العرب الذين اعتقدوا أن محمداً في معارفه الساذجة (البسيطة) لا يستطيع أن يؤلف بنفسه هذا الكتاب، وأنه لا بد أن يكون قد أملاه عليه حبريل من عند الله"

<sup>(</sup>١)(خرصَ وترخص أى كذب ورجل خراص أى كذاب، تخرص فلان على الباطل أي افتعله، ويجوز أن يكون الخراصون هم الذين إنما يظنون الشيء ولا يحقونه فيعملون بما لا يعلمون. وأصل الخرص التظني فيما لا يستيقنه. (لسان العرب- ج٧ ص٢١).

<sup>(</sup>٢) أحمد بن حنبل وابن قتيبة وعثمان الدارمي- عقائد السلف - ص ٢٥٦ - ٢٥٧.

إن كتب اليهود والنصارى وما هو موجود من كتب الأديان الأحرى لم تحدث من التأثير ما أحدثه القرآن ولم ولن تحذب إلى نفسها من الخلق ما جذبه القرآن إلى لغته من شي أجناس الأرض. إن قيم القرآن الأدبية والجمالية، والعلمية فائقة الحسن والتأثير، وتأثير القرآن على النفس البشرية باق وتام أبداً.

يستمر المستشرق ويلش في عرض موضوعه، فيقول: "إن هناك آيات مدنية متعددة تعطى الانطباع بأن محمدا كان يحاول همة ودأب أن يحصل على معلومات من كتب اليهود المقدسة، مستشهدا على ذلك بما جاء في آية: ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَبِ قَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مِّمَّا كُنتُمْ تَخُفُونَ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴿ ﴿ المائدة: ١٥)، فَهم ويلش من الفعل "تخفون" أن اليهود كانوا لم يُمَكَّنوا محمداً من كتبهم؛ ولقد فاته أن يفهم أن الآية لا تلوم اليهود، لأنهم أخفوا كتابهم عن محمد، ومنعوه أن ينقل منه؛ بل إن الآية تتحدث على طريقة الخطاب القرآني وتبين أن اليهود بدَّلوا وحرَّفوا كتبهم، وأحفوا منها وأظهروا، وأوَّلوا نصوصها على وفق أهوائهم ونوازعهم الطائفية والعنصرية؛ والآية تشير تحديدا إلى إخفائهم لآية الرجم، بالتحديد، كما جاء في الحديث الذي أخرجه ابن حرير وغيره؛ وفي الآية أن محمداً ﷺ بين لهم في القرآن أشياء كثيرة مما كانوا يتعمدون إخفاءها؛ ولم يَردْ أن محمداً سأل اليهود أن يُطلعوه على كتبهم ألبتةً؛ كيف وهو أمي لا يقرأ ولا يكتب؟ أضف إلى ذلك أن كتابهم كان بالعبرية، ولم يترجم منها شيء بعدُ إلى العربية كما هو معلوم لعلماء الأديان؛ وكيف يقرأ محمدٌ كتب النصاري ليفيد منها في كتابة القرآن، وهو الذي أنكر أصول النصرانية، كالتثليث، والصلب، وعقيدة الفداء والكفارة؟، وكيف يقرأ محمد كتب اليهود وهو يُحَاجّهم ويكشف أمرَهم تارةً بالوحي، وأخرى بسنته واجتهاده ﷺ. إن الله هو الذي طلب من اليهود على لسان محمد أن يأتوا بالتوراة إذا أمكنهم، وهذا من باب الإلزام والإفحام للخصم، حتى يُكُذَّب الله دعواهم في مسألة مخصوصة، تنازعوا فيها، وهي تحريم إسرائيل، وهو نبي الله يعقوب عليه السلام، أكل العرق، على نفسه، أو أكل وَلَد ما له عرق، وذلك لنَذر كان نذره، إن شفاه الله من عرْق النسا، الذي كان يزعجه ويقلقه ويؤرقه فلا ينام؛ فحرم اليهود ذلك على أنفسهم إتباعاً له، لا لنص ملزم في التوراة؟، والآية التي عليها مدار الحديث هي:﴿ كُلُّ ٱلطُّعَامِر كَانَ حِلاً لِّنِي إِسْرَاءِيلَ إِلَّا مَا حَرَّمَ إِسْرَاءِيلُ عَلَىٰ نَفْسِهِ، مِن قَبْلِ أَن تُنزَّلَ ٱلتَّوْرَنةُ قُلْ فَأْتُواْ

بِٱلتَّوْرَائِةِ فَٱتَّلُوهَا إِن كُنتُمْ صَدْقِينَ ﴾ (آل عمران: ٩٣). أما عن قوله تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِۦٓ إِذْ قَالُواْ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَىٰ بَشَرِ مِّن شَيْءٍ ۗ قُلْ مَنْ أَنزَلَ ٱلْكِكَتَبَ ٱلَّذِي جَآءَ بِهِۦ مُوسَىٰ نُورًا وَهُدًى لِلنَّاسُ ۚ تَجَعَلُونَهُۥ قَرَاطِيسَ تُبْدُونِهَا وَتَحْفُونَ كَثِيرًا ۗ وَعُلِّمْتُد مَّا لَمْ تَعْلَمُوا أَنتُمْ وَلَآ ءَابَآؤُكُم مُ قُل ٱللَّهُ مُنَمَ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ ﴿ وَهَنذَا كِتَنبُ أَنزَلْننهُ مُبَارَكُ مُصَدِّقُ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِتُنذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَا ۚ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْأَخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِهِۦ وَهُمْ عَلَىٰ صَلاتهمْ يُحَافظُونَ ﴾ (الأنعام: ٩١-٩٢)، فمعنى الكلام في هذا الموضع من القرآن أنهم إستنكروا أن الله أنزل وحياً، والمستنكرون هم اليهود؛ فأخبر الله تعالى أن هذا يتنافى مع صفته، وعظمته؛ وأحيرهم في صورة سؤال أن الذي أُنْزَلَ على موسى الكتابَ هو نفسه الذي أَنْزَلَ على محمد القرآن؛ وأَنْكُم إذا نفيتم نسبة القرآن إلى الله، وحب ضرورة أن تنفوا نسبة التوراة إليه تعالى؛ وهذا إلزام قرآبي لهم. وأحبر القرآن كذَّلُكِ أَهُم يُقَطُّعونَ التوراةُ قراطيس، أي أجزاء، وسجلات ينسخونها من الكتاب الذي كان بأيديهم، ويُحَرّفون المنقولَ ليوافق هواهم، وأحياناً يُبْقُون الكلام، ويحرفون المعاني حسب ما يرون، ثم يَدَّعُون بعد ذلك أن هذا من عند الله(١)؛ والكلام هنا عن فعل اليهود مع نبي الله موسى، ومع التوراة التي جاء بها، وليس مع محمد على، ولا مع القرآن؛ كما أنه لا يُفْهَم من كلمة "تبدونها"، التي تعلق بما الكاتب وضرب الهواء بجناحيه، أنهم أَبْدَوُا التوراة لمحمد ينقل منها ما شاء؛ بل إلهم كانوا يبدونها لأتباعهم هم أو للعامة منهم ونحو ذلك.

استشهد الكاتب على المسألة نفسها أيضًا بقول الله تعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكُتُبُونَ الْكِتَبَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَلذَا مِنْ عِندِ اللّهِ لِيَشْتُرُواْ بِهِ، ثَمَنًا قَلِيلاً فَوَيْلٌ لَّهُم مِمّا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَّهُم مِمّا يَكْسِبُونَ ﴿ ﴾ (البقرة: ٢٩)، هذه الآية تصب الويل على أحبار اليهود، لتلاعبهم بكلام الله تعالى، واتجارهم بالدين، فقد كان منهم فريق يتكسب بالوحى، يكتب كُتباً بيده، ثم يبيعها لبعض العرب أو غيرهم، على ألها كلام الله؛ وهي في الحقيقة كلامه هو، وذلك لأن التوراة كانت نسخة واحدة موضوعة تحت يد الكاهن الأكبر، لا تخرج للعامة أبدا؛ ولا يُمكن أحدٌ سواه من قراءها؛ فكان الأحبار يكتبون قليلا

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير . مختصر تفسير. جـــا ص٣٠٠ ، ٤٩٨ ، ٨٩٨.

من كلام الله الذي تعلقوه، مع شيء كثير (۱) من كلامهم الذي زوروه، زاعمين أن الكل هو كلامه عز وجل، فكذّهم الله. وربما كان هذا العمل في حد ذاته سببًا من أسباب تحريف التوارة وتحريف كتب أنبياء اليهود أيضاً، والبعد ها عن النص المتزّل من عند الله تعالى. ولسنا نستبعد أن مثل هذه النصوص، التي اختلط فيها كلام الله بغيره، من كلام البشر؛ قد بقيت كلها أو بعضها، واستُعملَت فيما بعد، في تجميع مادة كتب العهد القديم، التي هي بأيدي اليهود اليوم. وهذه الأعمال الخفية، لم تكن لتظهر بسهولة، لولا نرول القرآن الذي كشف عنها. وهما ينبغي التنبيه به أن الدراسات النقدية الحديثة تؤيد صدق كلام الله تعالى، بالنسبة لتحريف كتب اليهود والنصاري؛ إذ أثبتت بالأدلة النصية، والبراهين العقلية، وبالقرائن التاريخية أن أياد كثيرة، وليست يد واحدة، قد عملت في والبراهين العهد القديم؛ وأن هذه الكتب تحتوي على كتابات وإشارات إلى تواريخ متقدمة ومتباعدة حداً فيما بينها، كلها تؤكد على أن أكثر من يد قد تناولتها وتعاونت على كتابتها؛ وبالأدلة العلمية تأكّد أن هذه الكتب كانت قد وضّعت في تواريخ مختلفة، وف أماكن متفرقة.

يشير الكاتب بعد ذلك إلى الآيات (البقرة: ۲۷(۲)،۱٤۰(۲) و(آل عمران:۷۱(۱)،۱۷۱(۱))، و(المائدة: ۱۵(۱))؛ ثم يزعم أنه بقراءة هذه الآيات، يكون من السهل علينا أن نفهم أن محمداً قد تلقى قصصاً ومعلومات أحرى من مصادر متعددة، من بينها كتب اليهود والنصارى؛ وأن محمداً قد أعاد تشكيل هذه المعلومات، وصياغتها، وأدمجها في القرآن أثناء عملية الإلهام (القرآن عند الكاتب أصبح إلهاما وليس وحياً!)؛ يقول إن هذه النظرة تُعَد اليوم عند المسلمين غير أصولية، أو سلفية، ولكنها، على أى حال، ليست

<sup>(</sup>١) انظرر: "ابسن حرزم الأندلسي ونقده للتوراة وكتب اليهود الأعرى" (رسالة دكتوراه بالإنجليرية للدكتورة للدكتورة نورشيف عبد الرحيم رفعت- إكستر- انجلترا ١٩٨٨).

<sup>(</sup>٢) ﴿ أُولَا يَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴿ ﴿ ﴾.

<sup>(</sup>٣) ﴿ أَمْ تَقُولُونَ إِنَّ إِبْرَهِ عَمْ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَنقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطَ كَانُواْ هُودًا أَوْ نَصَرَىٰ ۚ قُلْ ءَأَنتُمْ أَعْلَمُ أَمِرَاللَّهُ وَمَنْ أَطْلَمُ مِنْ كَتْمَرَ شَهَدَةُ عِندَهُ. مِنَ اللَّهِ وَمَا لَلَّهُ بِغَنفِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ ﴿ ﴾.

<sup>(</sup>٤) ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَيَشْتُرُونَ بِهِ عَثَنَا قَلِيلاً أَوْلَتَبِكَ مَا يَأْكُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلَّا ٱلنَّارَ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ ٱللَّهُ عَذَا اللَّهُ اللهُ عَذَا اللهُ الل

<sup>(</sup>٥) ﴿ يَنَأَهْلَ ٱلْكِتَنبِ لِمَ تَلْبِسُونَ ٱلْحَقِّ بِٱلْبَطِلِ وَتَكْتُمُونَ ٱلْحَقَّ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾.

<sup>(</sup>٦) ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَبِ قَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مِمَّا كُنتُمْ تَخْفُونَ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَيَعْفُوا عَنَ كَثِيرٍ قَدْ جَآءَكُم مِنَ اللهِ نُورٌ وَكِنَتِ مُبِينٌ ﴿ إِنَّهُ لِللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ نُورٌ وَكِنَتِ مُبِينٌ ﴿ فَي ا

متعارضة مع بعض المسائل التي توجد في مجموعة الأحاديث، والمصادر الإسلامية الأخرى. وهذه الأصول المشتركة بين القرآن، وكتب اليهود والنصاري، قد حُتَّمَت طرح السؤال بين الباحثين عن طبيعة الصلة بين القرآن وهذه الكتب؛ واضح أن الكاتب يسير في خط متعرج، وكثير النتوء والمسارب. فزعمه بأن ما قيل حل أَحْذ محمد من كتب اليهود والنصاري يعد اليوم غير أصولي، يوحى بأنه كان أصولياً، وموضع تسليم من قبل، وهذا محض افتراء؛ فعقيدة المسلمين في القرآن هي هي، بالأمس، واليوم، وإلى قيام الساعة؛ ثم إن الأحاديث التي يحاول الكاتب أن ينتزع منها أدلة تؤكد، من وجهة نظره، انتحال القرآن من كتب سابقة؛ ليس فيها أن الرسول الله قد أخذ أيَّ شيء من القرآن من غير الله تعالى، حتى ولا من عند نفسه؛ فكلام رسول الله ﷺ غير كلام الله. ثم إن إشارة الكاتب إلى وجود موضوعات متشاهة بين القرآن وكتب اليهود والنصاري، أمر لا ينكره المسلمون، بل يعتقدونه ويعتمدونه ضمن الإطار العام لعقيدهم في وحدة مصدر الأديان والرسالات الإلهية، ولا يرون في ذلك غضاضة، ولكنهم لا يرون في الوقت نفسه أن في تلك المشابحات العليلة أي دلالة على أن محمداً ﷺ انتحل أي شيء، أو تأثر بأي شيء من خارج الوحي. والذي ينبغي معرفته كذلك، أن هذه الأشياء المتشابحة بين كتب الله الثلاث لا تعدو أن تكون قَصَصاً وحكاية لتاريخ الدعوة والأنبياء من لدن آدم حتى حاتم المرسلين محمد على أنزلها الله في القرآن محضة صافية غير مشوبة بما عَلْقَ بما في كتب اليهود من تحريف ومغالطات وطعن في شرف الأنبياء وعصمتهم.

إن موضوع الصلة بين القرآن وكتب اليهود والنصارى قد دُرِس وعُولج كثيراً من قبل المستشرقين والمسلمين؛ وأهم كتّاب تعرّض لهذا الموضوع من قبل المستشرقين، هو كتاب "أبراهام جيجر" اليهودى الألمانى، الذى اتسع حياله فصور النبي في وكأنه لم يكن له عمل البتة إلا النقل من كتب اليهود، التوراة، وكتب الأنبياء، والتلمود، والمشنا، والجمارا، كما أشرنا إليه من قبل. وقد بيّنا، في دراسة لنا، تمافت حيجر وسطحيته، مع ترجمة لكتابه (هل أحد عمد من كتب اليهود) إلى اللغة العربية، والتي نرجو أن ننشرها قريباً بإذن الله تعالى. ومن الكتب التي أفاضت في موضوع الانتحال المزعوم هذا، كتاب "ويلهلم رودلف"، (صلة القرآن باليهودية والنصرانية)، مترجم إلى العربية؛ وكتاب "هنرى دى كاسترى" (الإسلام سوانح وحواطر)، بترجمة فتحى زغلول باشا؛ حيث نقل عن

بعض النصارى قوله إن محمدا إنما كتب القرآن بإملاء سرجنوس لأنه كان أمياً محرداً من كل تربية"(١) ويشير كاسترى إلى كتاب آخر في نقد القرآن، هو كتاب "القس مراشق" (الرد على القرآن)(٢). أما كاسترى نفسه فيقول "إن القرآن يستولى على الأفكار، ويأخذ بمجامع القلوب، ولقد نــزل على محمد دليلا على صدق رسالته".

يذكر المستشرق ويلش أن هناك آيات مكية، وأخرى مدنيَّة أحدث نــزولاً، تتحــدث عن كتاب تدعوه كتاب الله، وتُحدِّد هؤلاء الذين نزل عليهم هذا الكتاب، كالرسل (البقـرة: ٣٠)، وذرية إبراهيم عليهم السلام (العنكبوت: ٢٧)، وبني إسرائيل (غافر: ٣٠)، وموسى الطَيِّلا (البقرة: ٣٠، ٨٧؛ والأنعام: ١٥٤)، يحيى أو يوحنا الطَيِّلا (مريم: ٢١)، السيد المسيح الطَيِّلا (مريم: ٣٠)، وغيرها من الأمور المشتركة بين القرآن وكتب العهدين القديم والجديد؛ والقرآن يُسمِّى اليهود والنصارى بأهل الكتاب، ويتحــدث عنهم بأنــهــم الذيـن "أوتوا الكتـاب" (البقــرة: ١٠١، ١٤٤، ١٤٥، ١٤٤ ويتحــدث عنهم بأنــهــم الذيـن "أوتوا الكتـاب" (البقــرة: ١٠١، ١٠، ١٠٠؛ النسـاء: ٤٧، ١٣٥)؛ وذكــرهم القــرآن كذلك بعبــارة: ﴿ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبُ ﴾ (البقرة: ١٢١، الأنعام: ٢٠، ١١٤؛ الرعد: ٣٦)، ولا بعبــارة: ﴿ ٱلَّذِينَ أُوتُوا الْحَتِبُ المذكورة قد نزلت على الأنبياء المعصومين، وإن جاءت بعيا أن هذه الكتب المذكورة قد نزلت على الأنبياء المعصومين، وإن جاءت بصيغة "آتيناهم" أو "أوتوا" إشارة إلى أقوام بعض الأنبياء، أو ذرياهم، مثل ذرية إبراهيم وبني إسرائيل...

ويرى الكاتب أن لفظ "الأميين" المذكور في القرآن ، والذي ناقشه كثيراً، إنما جاء ليشير إلى هؤلاء الذين لم يؤتوا كتاباً من قَبْل وهم العرب؛ وذلك في مقابل اليهود والنصارى، ومفرد "أميين" "أمى"، وقد أُطلِق اللفظُ الأخير على محمد في سورة (الأعسراف: ١٥٧)، لهذا السبب نفسه، أي لكون محمد لم يعط كتاباً، وليس لكونه عاجزاً عن القراءة والكتابة".

عجيب أمر المستشرق، وعجيب تفسيره وتعريفه لكلمة "أُمِّيِّ" كإشارة إلى محمد ﷺ بخاصة. إن المستشرق ويلش يزعم مع بعض الكُتَّاب الغربيين الآخرين، بأن القرآن لا يحتوى على أية إشارة تفيد أن محمداً كان أمِّياً، بمعنى أنه كان عاجزاً عن القراءة والكتابة.

<sup>(</sup>١) الإسلام سوانح وخواطر ، مطبعة الشعب ١٣٢٩ هـــ ١٩١١م، ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص٩٣.

ويتفسق بل ووات على الزعم بأن محمداً كان قارئاً كاتباً؛ شأنه في ذلك شأن تحار مكة، الذين كانت نسبة عدد المتعلمين فيهم لا بأس بها، هذا مع أن محمداً، لم يكن تاجراً، بالمعنى الدقيق للكلمة؛ ولم تكن التحارة لتملأ حياته في ولم يكن محمد معدوداً من كبار التحار؛ ولم يكن تجار مكة يُعدُّونه واحداً منهم أبداً، حتى عندما استعملته السيدة حديجة في التحارة، ورافق غلامها "ميسرة" في قافلة إلى الشام ومارس المهنة بالفعل. ثم إن القراءة والكتابة لم تكن ضرورية في هذه الأيام بالسبة للتحار، ولم تكن كذلك شرطاً لتأهيل التاجر، ولا ضرورة مفروضة على كل من أراد أن يغامر في أعمال التحارة؛ بل إنها ليست كذلك حتى في وقتنا الحاضر؛ إذ أن كثيراً من كبار التحار ومهرقم، لا يحسنون القراءة والكتابة. ولو أن محمداً كان يكتب ويقرأ، لنقل إلينا التاريخ ذلك، ولما أحفاه أصحاب محمد في فالعلم شرف ما بعده شرف، ومحمد في نفسه، هو الذي ارتفع بالعلم إلى درجة العبادة، وإلى حد جعل فيه العلم قاعدة الإيمان، وراعي العقيدة وحاميها، ومحمد فهو الذي حَتْ أتباعه على تعلم القراءة والكتابة وحَتْهم على تعليم أبنائهم وبناقم، وجعل العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة.

ونقول مرة أحرى إنه لو كان محمد الله قارئاً وكاتبا لَذَكرَ ذلك معاصروه، ولصار محمد الله في هذا الباب متميزاً؛ لندرة المتعلمين والقارئين والحاسبين بين قومه؛ ثم إنه ليس من الضرورى أن يكون محمد الله أمياً حتى تصح نبوته؛ وليست الأمية كذلك ضرورية في إثبات إعجاز القرآن، وفي التدليل على صدق رسالته الله معميع الأنبياء السابقين كانوا يقرأون ويكتبون؛ ناهيك بأن ما جاء في القرآن من علوم ومعارف، تتعدى قدرات أكبر العلماء وأبلغ البلغاء.

يقول بل ووات أيضاً: "إن المسلمين يعتقدون أن محمداً كان أمياً لا يقرأ ولا يكتب، وأن هذا يُعزّز القول بإعجاز القرآن، وذلك لكونه قد جاء به أُمِّي". ويزعم المستشرقين كذلك "لم تتفق كلمة علماء المسلمين الأوائل على أمية محمد؛ وكان مما اختلفوا حوله تطبيق كلمة "أُمِّي" الواردة في سورة (الأعراف: ١٥٧- ١٥٨)، على محمد الله عن عين قالوا إن كلمة "أُمِّي" تعنى غير قارئ وغير كاتب". وأشار بل ووات أيضاً إلى ما جاء في سورة (البقرة: ٧٨)، لتأكيد هذا المعنى ﴿ وَمِنْهُمْ أُمِينُونَ لا يَعْلَمُونَ ٱلْكِتَنبَ

إليهم في الآية كانوا قارئين كاتبين، ولم يكونوا أميين، غير ألهم كانوا يقرءون على نحو ما، مستدلين بهذا على أن محمداً كان قارئاً كاتباً، على نحو ما أيضاً، ويتمسكان بما ورد في الرواية الضعيفة من أن النبي من كتب بنفسه بعض الكلمات في وثيقة صلح الحديبية التي أبرِمَت عام ٦٢٨ ميلادية، بينه أبين وفد مكة الذي بعثوا به إليه. والكاتبان يدركان، بلا شك، ضعف هذه الرواية، ومعارضتها بروايات أحرى، أقوى وأثبت منها؛ ولكنهما يتجاهلان ذلك لأنه لا يخدم غرضهما.

يضيف بل ووات إلى هذه الرواية الضعيفة ما ورد أن النبي الله كان قد كتب كتاباً، فيما يبدو، بنفسه؛ ثم طواه وسلمه لقائد سريته إلى نَحْلة، قبل غزوة بدر بشهرين، طالباً منه ألا يقرأه إلا بعد مسيرة يومين، بعيداً عن المدينة. ولسنا نرى في هذا دليلاً على أن الرسول هو الذي كان قد كتب الكتاب بيده؛ ولو حدث ذلك لنقل إلينا صريحا ولتواتر العلم به، ولاحتفظ الصحابة بهذا الكتاب. إنه من الأحدر أن يقال إن الرسول قد أمر بكتابة الرسالة في سرية تامة لأنها تحمل معلومات تتصل بشئون الدولة العسكرية، وفَضَّل النبي في لذلك أن يسلمها بنفسه لقائد حملته؛ في هذا الوقت كان الرسول في يجمع حوله لفيفا من الكتّاب الذين يكتبون له.

ولمزيد التوضيح نذكر ما أورده السيوطى في (الدر المنثور) في تفسير (آية الأعراف: ١٥٧)، أن بعض السلف ومنهم الأعمش قالوا إن النبي لله لم يمت، إلا بعد أن عرف القراءة والكتابة، وهذا قول غريب، بل شاذ، إذ لم يكن رسول الله لله يتعلم من بشر ألبَّتَة، بل من الله تعالى، ويَظْهَر أن القائلين بهذا الكلام، وهو موقوف عليهم، ولا يصلح أن يكون حجة ألبَّتَة، رأوا أن معرفة القراءة والكتابة من كمالات النبوة، التي ينبغى أن لا تفوت النبي الله وهو الكامل المعصوم (١).

وهذا التوجيه غير مقبول وغير مقنع في الوقت نفسه؛ فإن تعلم القراءة والكتابة ليس شرفاً في حد ذاته، وإنما لِمَا يُؤدِّيان إليه من تحصيل العلوم والمعارف، وبما يُمكِّنان من نقلها إلى الغير، والنبي قد أعطاه الله تعالى علوم الأولين والآخرين، وقد انتشر علمه وهديه في في الآفاق؛ وأوجد أُممًا من العلماء في كل مجال من مجالات المعرفة الصالحة.

<sup>(</sup>١) حول الخلاف في موضوع أمية النبي ﷺ انظر : الزرقاني مناهل العرفان في علوم القرآن جــــ١ ص٣٦٥. -

لم يفت المستشرقَيْن أن يُعيدا قراءة روايات أحاديث بدء الوحي، لينتزعا منها دليلاً على ثقافة محمد ﷺ، فزعما، من وجه آخر، أنه بمراعاة الاعتبار العام للروايات ودلالاتما، وبناء على القصص المتشاهة بين القرآن والكتاب المقدس، وانطلاقاً أيضاً من تفسير كلمة "أمى" بمعنى عدم القدرة على القراءة والكتابة، يمكن أن يكون القول بأن محمداً لم يكن يقرأ ولا يكتب ولم يكن له اطلاع على كتب اليهود والنصاري صحيحًا ، وهذا على عكس ما زعمه ويلش وجمهور المستشرقين، كما ذكرناه مرارًا فيما سبق، لكن بل ووات، على الرغم من هذا، يعرضان رأياً آخر له أيضا خطورته في المسألة التي بين أيدينا؛ إذ يرعمـان "أن محمداً نعم كان أمياً حقاً، ولكنه كان مثقفاً واسع الثقافة، بصيراً بأحوال العالم من حوله؛ وعلماء التربية يقررون أنه ربما يوجد شخص متعلم يعرف القراءة والكتابة، وهو غيي مأفون، وآخر أُمِّي لا يعرف القراءة والكتابة، وهو على قدر عال من الثقافة، ويمتلك لديه ثروة هائلة من الآداب والمأثورات الشعبية، بل إن الذي يقرأ ويكتب ربما يُضَيِّع على نفسه فرصةَ تحصيل مثل تلك الآثار العظيمة وذلك لانشغاله بتعلم هذه الأشياء البسيطة؛ وسواءً كان محمدٌ أمياً أم متعلماً، فإنه كان، ولا شك، مثقفاً بثقافة عصره، وعلى المستوى الذي وصل إليه أهل مكة". يقول الكاتبان، وكألهما وَقَعَا على صيد ثمين، إن مثل هذه النقطة المهمة ينبغي أن تستعمل في الحجَاج والحوار مع المسلمين(١).

من هذا الكلام تتضع الأغراض التنصيرية من وراء الدراسات الاستشراقية بوجه عام، كما يتضح مقصد الكاتبين من محاولتيهما في الوصول إلى تلك النتيجة الخاطئة، وهي أن محمدا على كان قد وصل إلى المستوى العلمي والثقافي الذي يُمكّنه من كتابة القرآن؛ واعتبار القرآن انعكاسا لثقافة محمد وصدًى لتجاربه، تلك الثقافة التي جمع محمد أطرافها، في زعمهم، من مظان شتى، ومن مواد متفرقة ومتنوعة، منها ما هو مأخوذ من كتب اليهود والنصارى التي انتقلت إليه الطريقة نفسها التي انتقلت بها الآداب والمأثورات الشعبية نفسها بزعمهم. وهذا يكون قد تأكد من وجهة نظر المستشرقين أن الإسلام إنما هو خليط ومزيج ذكى لعناصر مختلفة ومتنوعة. والعجيب

<sup>(</sup>۱) بل ووات ص۳۷.

ألهم لم يفكروا لماذا كان محمد وحده هو القادر على حفظ التراث والمأثورات الشعبية، ونظمها في سلك واحد، سماه "القرآن"؛ ونسأل أيضا لماذا كان في مكة قرآن واحد، ومحمد واحد، ما دامت المسألة ترتكز على الجهود البشرية؟ إن هذا لأمر عُجاب. إن القرآن ليس ثقافة ولا مأثورات شعبية ولا اقتباسات من كتب ولا انعكاسات لبيئة أو ثقافة معينة، وإنما هو كلام الله رب العالمين. ليس القرآن تجميعاً لمواد غريبة متناقضة غير منسجمة؛ ولكنه كلام الله الذي لا عوج فيه، ولا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من حلفه؛ ليس لأحد في القرآن آية ولا جزء آية.

وأما زَعْمُ المستشرقين بأن القرآن لا يتضمن كلمة "أمّي" بمعنى انعدام القدرة على القراءة والكتابة فزعم متهافت وتحريف لألفاظ اللغة عن معانيها، وتخصيص لمعانى الألفاظ بلا مبرر، إذ أن المعنى الأول لكلمة "أمّي" هو عجز الشخص عن القراءة والكتابة؛ هذا أمر بديهى، ومن القواعد الأصولية المقررة أننا ينبغى ألا نخرج على ظاهر معنى اللفظة أو العبارة إلى غيره، إلا لضرورة توجب ذلك، شريطة أن تكون هذه الضرورة مؤيدة بالدليل. و"الأمي" بالمعنى الظاهر والمشهور مذكور فى القرآن بصورة واضحة. وأما قول اليهود ﴿ لَيْسَ عَلَيْنًا فِي ٱلْأُمْتِينَ سَبِيلٌ ﴾ (آل عمران: ٧٥)، فيمكن أن تكون بمعنى الأمية الكتابية أيضاً، وصَف بها اليهود العرب باعتبار واقعهم من هذه الحيثية؛ فقد كانوا أمة أمية، لا تحسب ولا تكتب، وكان اليهود يطلقون هذا الوصف على غيرهم من الأمم، إظهاراً لتفوقهم عليهم بالكتب الإلهية التي نـزلت عليهم، كما حكى عنهم القرآن قولهم وقول النصارى: ﴿ خَنُ أَبْنَتُواْ اللّهِ وَأُحِبّتُوهُهُ ﴾ (المائدة: ١٨)، وننبه على أن كلمة (Gentile)، التي يطلقها اليهود على الشعوب غير اليهودية، تأتى النسبة منها هكذا "أممي"، وليس "أمي"؛ وعلى الرغم من هذا فإنه ليس هناك مانع فى النسبة منها هكذا "أممي"، وليس "أمي"؛ وعلى الرغم من هذا فإنه ليس هناك مانع فى أن تحتمل الكلمة معانى كثيرة تحددها القرائن.

يدعي ويلش، علاوة على ما سبق، أن تسمية "القرآن" بـــ"الكتاب" و"الوحي" إنما ظهرت في السور المدنية؛ وذلك عندما دب النــزاع بين محمد واليهود في المدينة، وحدث التقاطع بينهما، ويئس محمد على من انحياز

اليهود لدينه، وقع هذا في وقت قريب من غزوة بدر (۱)؛ ونلاحظ أن كلام المستشرقين يخرج كثيراً على عرف البحث العلمي ومنهجه. إلهم يبنون أحياناً نتائج كثيرة غائمة على ظنيات وتخمينات واهمة وواهية؛ وليس هكذا تورد الإبل عند الكلام عن كتاب المسلمين الذي يحوطهم ويحوطونه ويحفظهم ويحفظهم ويحفظهم ويحفظهم ويحفظهم ويحفظهم ويحفظهم ويحفظونه. إن القرآن- منذ البداية- يعي ذاته ويدرك أبعاد نفسه، والنبي محمد في يعرف منذ بدء الوحي أن ما جاءه به حبريل الشككان وحيا من عند الله؛ وقد تكلمت آيات مكية كثيرة ومتقدمة في النسزول عن القرآن كياب" و"وحي" و"تنسزيل"، وأن المقاطعة أو النسزاع الذي حدث بين النبي واليهود أو غيرهم، لم يؤثر ألبتّة في بناء النص القرآن لا في الشكل ولا في المحتوى. وكون القرآن قد اتخذ مواقف مع اليهود، أو كشف نواياهم ومخططاهم، فإن هذا لا يعني أن محمداً في هو الذي سجل ذلك في القرآن وصاغه على هذا النحو. إن في القرآن آيات مدنية تمجد التاريخ اليبوي لليهود وآيات أخرى تذكر اليهود بعهودهم مع الله، وبما حاءهم به رسل الله، وبالمعجزات التي حرت لهم على أيدي أنبيائهم؛ فالقرآن كله ليس هجوماً على اليهود، ولا صدًى لمصادمات وقعت بينهم وبين محمد في كما يدعي هذا الكاتب وغيره من المستشرقين.

يزعم ويلش وأشياعه من المستشرقين، إضافة إلى ما سبق، بأن مواقف الصراع بين محمد واليهود جعلته يُغيِّر موقفه من كتبهم، إذ بعد أن وصفهم بألهم "أهل كتاب"، وبألهم "أوتوا الكتاب"، عاد فقال إلهم فقط "أوتُوا نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَبِ"، وليس الكتاب كله، مشيراً في هذا الصدد إلى قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَبِ مَنْ الْكِتَبِ اللَّهِ لِيَحْكُم بَيْنَهُمْ ثُمَّ يَتَوَلَّى فَرِيقٌ مِنْهُمْ وَهُم مُعْرِضُونَ ﴾ (آل عمران: ٢٣) في يُدّعَوِّنَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَبِ يَشْتُرُونَ الضَّلَلَةَ وَيُرِيدُونَ أَن تَضِلُوا ٱلسَّبِيلَ ﴾ ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَبِ يَشْتُرُونَ الضَّلَلَةَ وَيُرِيدُونَ أَن تَضِلُوا ٱلسَّبِيلَ ﴾ (النساء: ٤٤)، ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَبِ يُؤْمِنُونَ بِٱلْحِبْتِ وَٱلطَّعُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا هَتَوُلاَءِ أَهْدَىٰ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا سَبِيلاً ﴾ (النساء: ١٥) المراد "بالذين" في الآيات هم أحبار اليهود بخاصة، وليس كل اليهود؛ قال الله تعالى لعامة اليهود

<sup>(</sup>١) مقدمة بل ووات للقرآن ص٣٣.

ولغيرهم إن الأحبار قد حصَّلوا نصيباً من التوراة قد يكون حفظاً أو فهماً، و"من" في الآيات المذكورة إما ألها للتبعيض بمعنى أنَّ ما كان مع هؤلاء المشار إليهم من التوراة، لم يكن هو كل التوراة؛ وإما ألها للبيان بمعنى ألهم حصّلوا من حنس الكتب المنسزلة، أو من اللوح المحفوظ، التوراة التي حاء بها موسى، وهي في ذاتها نصيب عظيم (1)؛ ولنا أن نهم أيضًا عبارة "أوتُوا نصِيبًا مِنَ ٱلصِحتيب" على ألها إشارة كذلك إلى تحريف التوراة، وكتب النهود والنصارى، التي بأيديهم، يختلط فيها الإلهى بغير الإلهى.

يغور الكِياتِب في زعمه أكثر فأكثر، إذ يقول: إنه في أواخر العهد المكي وأوائل العهد المدنى، نقل إلينا القرآن أن محمداً كان قد تُحُدِّي بأن يأتي بكتاب يقرؤه الناس بأنفسهم، فعلى سبيل المثال، يقسول القرآن: ﴿ أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِّن زُخْرُفٍ أَوْ تَرْقَل في ٱلسَّمَآءِ وَلَن نُوْمِرَ لِرُقِيِّكَ حَتَّىٰ تُنَزِّلَ عَلَيْنَا كِتَنَّا نَقْرَؤُهُۥ ۚ قُلْ سُبْحَانَ رَق هَلْ كُنتُ إِلَّا بَشَرًا رَّسُولاً ﴾ (الإسراء: ٩٣)، يضرب الكاتب هنا في عماية بتجاهله للآيات القرآنية التي أشار إليها هو نفسه، والتي تتحدى الإنس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن، كله أو بعضه؛ وأن الله سبحانه وتعالى قال في مواضع كثيرة في القرآن إنه صرَّف في القرآن مِن كل مثل مُقنع، وأقام فيه من الأدلة الكثيرة الدامغة، كما أظهر المعجزات المتعددة والمتنوعة للناس؛ ولكنهم مع ذلك قد أصروا على الكفر؛ بل لم تزد المعجزات بعضهم إلا فجورًا وطغيانا، حتى لقد تركوا الممكن، وطلبوا المستحيل الذي لا يصلح دليلاً على صحة الكتَاب. والقرآن نفسه يُعَد أكبر دليل على صدق الذي جاء به، وهو محمد على بل وعلى صدقه في نفسه. قال الكافرون- في الآية نفسها التي أشار إليها المستشرق بطريقة تخدم غرضه- إلهم لن يؤمنوا حتى يفجر لهم محمد ينبوعاً في الصحراء، أو ينشئ لهم جنة حافلة بالنخيل والكروم تجرى خلالها الأنمار وتضطرب فيها العيون بالماء، أو أن يسقط عليهم السماء كسفاً أي قطعاً كما توعدهم، أو يأتي لهم بالله والملائكة قبيلًا، أو يبنى لنفسه بيتاً من زحرف، أو يرقى في السماء ويحضر لهم كتاباً من

<sup>(</sup>۱) الزمخشري. الكشاف ج۱ ص۱۸۱.

هناك يقرءونه بأنفسهم؛ هذه المعاجز لو أرادها الله بالطبع لتحققت ووقعت. ففى المعجزات دلالات على صدق الأنبياء، الذين أرسلهم الله تعالى وأيدهم بها، وأمر الناس أن يصدقوهم، وتوعدهم على تكذيبهم للأنبياء، ولكن المعجزات لا تأتى وفق الإرادات والشهوات؛ فالله يعلم أن الطالبين مشاغبون، ولن يهتدوا إذاً أبداً.

وأما لفظة "كتاب" في الآية التي يتعلق بها المستشرق، فليست تعنى "القرآن"؛ وإنما هي إشارة إلى كتاب خاص سأل المعارضون محمدا في أن يأتيهم به من السماء، يحمل اسم المعارضين، كل واحد منهم على حدة، ويخاطبه باسمه حصيصاً، كبطاقة دعوة خاصة به، تقول له يا فلان بن فلان أنت مَدْعُوَّ لتصديق محمد، والإيمان بالإسلام: ﴿ بَلْ يُرِيدُ كُلُ المَدِي مِنهُمْ أَن يُؤْتَىٰ صُحُفًا مُنشَرَةً ﴿ ) (المدثر: ٥٠)؛ ثم إن الذين طلبوا من محمد في هذه الأمور لا يُمثّلون إلا أنفسهم، وهم أعدى أعدائه، وأشدهم عصبية عليه، وحسداً له، كعبد الله بن أمية وعتبة وشيبة ابني ربيعة (١٠).

جاء ذلك منهم بعد أن أخفقوا في إغراء النبي المال، والجاه، والسلطان، ليتخلى عن دعوته، ويركن إليهم؛ ولم يكن هؤلاء المعاندون من أهل الدليل ولا ممن يقتنعون بالحجج والبراهين. لقد قالوا ذلك وغير ذلك عناداً وإباءً لا طلبًا للدليل ولا ممن (وقاًلوا لَوْلا نُزِل هَعَذَا ٱلْقُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنَ ٱلْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴿ وَقَالَ الزحرف: ٣١)، ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلا نُزِلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ مُمَّلَةً وَحِدةً ﴾ (الفرقان: ٣٣)؛ يمضى الكاتب في استعراضه للآيات فيشير إلى قوله تعالى: ﴿ أَن تَقُولُوا إِنَّمَا أُنزِلَ ٱلْكِتَبُ عَلَىٰ طَآبِفَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا وَلِكَ عَن دِرَاسَتِمْ لَغَنفِلِينَ ﴾ أَوْ تَقُولُوا لَوْ أَنَّ أُنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِتَبُ كُنَّا أَهْدَىٰ مِبْمَ ﴾ والأنعام: ٢٥١ - ٧٥٧)، الطائفتان المشار إليهما في الآية هما اليهود والنصارى، لأهُم كانوا يجاورون العرب، والعرب تعرفهم. يقول ويلش: "إن أتباع محمد قد اشتكوا من كانوا يجاورون العرب، والعرب تعرفهم. يقول ويلش: "إن أتباع محمد قد اشتكوا من عدم وجود كتاب لديهم، كهذا الذي لدى اليهود والنصارى"؛ والآية ليس فيها شكوى، وإنما فيها، لو أنصف الكاتب نفسه من نفسه، تَعَلُّل وتَحَلُّل. أراد ولا ما يشبه الشكوى؛ وإنما فيها، لو أنصف الكاتب نفسه من نفسه، تَعَلُّل وتَحَلُّل. أراد تعالى بذلك أن يقطع أعذار المتعللين منهم، ليقيم عليهم الحجة كما في قوله:﴿ وَلَوْلَا أَن

<sup>(</sup>١) ابن عطية المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز جـــ٩ ص١٩٦ – ١٩٨.

تُصِيبَهُم مُصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَيَقُولُواْ رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولاً فَنَتَبِعَ ءَايَسِكَ
وَنَكُورَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَالْقَصَصِ: ٤٧)، وقوله تعالى: ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ
لَبِسِ جَآءَهُمْ نَذِيرٌ لَّيَكُونُنَّ أَهْدَىٰ مِنْ إِحْدَى الْأُمْمِ ۚ ﴾ (فاطر: ٤٢)، وقوله تعالى: ﴿ أَن تَقُولَ نَفْسٌ يَنحَمْرَيَىٰ عَلَىٰ مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ اللَّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ السَّنخِرِينَ ﴾ أو تقول لَوْ أن تَقُولَ نَفْسٌ يَنحَمِّرَيَىٰ عَلَىٰ مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ اللَّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ السَّنخِرِينَ ﴾ أو تقلى: ﴿ يَتَأَهْلَ الْإِكْتَنبِ اللَّهُ هَدَائِي لَكُمْ عَلَىٰ فَرَقَةٍ مِنَ الرُّسُلِ أَن تَقُولُواْ مَا جَآءَنَا مِن بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ ۖ فَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَىٰ فَتْرَةٍ مِنَ الرُّسُلِ أَن تَقُولُواْ مَا جَآءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ ۖ فَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَىٰ فَتْرَةٍ مِنَ الرُّسُلِ أَن تَقُولُواْ مَا جَآءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ فَقَدْ جَآءَكُمْ بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (المائلة لذة : ١٩).

لما تعلل كفار مكة بأن كتب اليهود والنصارى لم تكن في متناول أيديهم، ولم يكن في إمكاهم بالتالي دراستها؛ لأنها كانت مكتوبة بغير لغتهم، قال الله فيهم:﴿ أَن تَقُولُواْ إِنَّمَآ أَنزِلَ ٱلْكِتَنبُ عَلَىٰ طَآبِفَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا وَإِن كُنَّا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَغَنفِلِينَ ، أَوْ تَقُولُواْ لَوْ أَنَّا أَنزلَ عَلَيْنَا ٱلْكِتَنبُ لَكُنَّا أَهْدَىٰ مِثْهُم ۚ فَقَدْ جَآءَكُم بَيِّنَةٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَهُدَّى وَرَحْمَةٌ ۚ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن كَذَّبَ بِعَايَىتِ ٱللَّهِ وَصَدَفَ عَنَّهَا أُسنَجْزى ٱلَّذِينَ يَصْدِفُونَ عَنْ ءَايَتِنَا سُوءَ ٱلْعَذَابِ بِمَا كَانُواْ يَصْدِفُونَ ﴿ ﴾ (الأنعام: ١٥٦ - ١٥٧)، ألزمهم الله بمذا أن يأخذوا بالقرآن ويعملوا بما فيه، وتَهَدَّدهم تعالى، على تركه، بأشد العذاب. ومعنى أن "تقولوا" لئلا تقولوا وتختلقوا الأعذار لتعنتكم، ومعنى "وإن كنا عن دراستهم لغافلين" أي ما كنا نفهم ما يقولون، لأنهم لا يتكلمون لغتنا، ونحن في غفلة وشغل مع ذلك عما هم فيه، من شأن الدين والكتب. ومعنى "كذب بآيات الله" أي كذّب بالقرآن؛ "وصدف عنها" أي صرف الناس عن اتباع آيات الله، وصدهم عن سبيل الهدى. هذه الآية واضحة في جهل العرب بكتب اليهود، وباختلافهم معهم في معنى اللسان؛ لكن المستشرقين يتشبثون بما يرون هم وإن صادم الحقيقة. وقد عرض لنا القرآن تخليط المعارضين القائلين:﴿ وَإِذَا قِيلَ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقٌّ وَالسَّاعَةُ لَا رَيْبَ فِيهَا قُلْتُم مَّا نَدْرِي مَا السَّاعَةُ إِن نَظَنُ إِلَّا ظَنَّا وَمَا خَنْنُ بِمُسْتَيْقِيبِنَ ﴾ (الجاثية: ٣٢)، وقال أيضاً عن عنساد الكافــرين: ﴿ وَلَوْ أَنَّنَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمُ ٱلْمَلَتِهِكَةَ وَكَلَّمَهُمُ ٱلْمُوْتَىٰ وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلاً مَّا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ إِلَّا أَن يَشَآءَ اللَّهُ وَلَكِنَّ أَكْثَرُهُمْ جَهْلُونَ ۞ ﴿ (الأنعام: ١١١)، ﴿ وَقَالُواْ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِي نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكُّرُ إِنَّكَ

لَمَجْنُونٌ ﴿ مَا تَأْتِينَا بِٱلْمَلَتِهِكَةِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ مَا نُنَزِّلُ ٱلْمَلَتِهِكَةَ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَمَا كَانُواْ إِذًا مُنظَرِينَ ﴿ إِلَّا مَكْتُهِ إِنَّا لَكُمْ خَيْفِظُونَ ﴾ (الحجر: ٦: ٩)، وأيضاً قُولُه: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ بِهِ عَنَّةٌ بَلْ جَآءَهُم بِٱلْحَقِّ وَأَكْثَرُهُم لِلْحَقِّ كَرِهُونَ ﴾ (المؤمنون: ٧٠) هذا هو المعنى الصحيح للآيات وهذا هو الغرض الصحيح منها.

وأما ما ادّعاه ويلش من أن محمداً قد بدأ يكتب القرآن، ويؤلف منه كتاباً، استجابة لتحديات حصومه من كفار مكة، فأمر غريب، وعجيب حقاً؛ فقد رأينا أنه ليس في أى من الآيات السابقة أو غيرها من الآيات أى إشارة إلى هذا المعنى ألبَّةً؛ وليس يَقِلُ عن هذا غرابةً، ما ادعاه الكاتب من "أن الغرض من تأسيس دولة قوية، وأمة مستقلة في المدينة، ومتميزة عن أهل الكتاب، كان أيضاً من الأسباب التي تكمن وراء كتابة القرآن حيث كان القصد من كتابته أن يكون بمثابة القانون والدستور للدولة الإسلامية الجديدة". إن القرآن إنما نسزل ليكون دستوراً، وفرقانا، ومعياراً، يُفرّق به المسلمون بين الحق والباطل، والنافع والضار، والخطأ والصواب، وليكون سلوكًا لهم، ومنهج حياة يلتزمون به، ومصدرًا للاعتقاد، والمعاملات، والعبادات، والأحلاق التي تقوم عليها حياقهم ويستمر بفضلها والعمل ها وجودهم.

السحرة وعمل الله تعالى، وبين دعوى الخلق ووعد الخالق؛ وهكذا يكون لفظ "الفرقان" خاصاً بالقرآن لأن التمييز، وتنصيب الأدلة والأعلام على الحق من أهم الخصائص التي تفرد بها القرآن. من هذا يتبين ضعف رأى الكاتب في التعلق بالآيات القرآنية. فلقد كان القرآن معروف اللمسلمين والكفار، وما كان محمد الله ليسكت هذا الوقت الطويل، منذ بداية دعوته حتى قُبيل غزوة بدر، وهو يتلقى من ربه الكلمات، والآيات، والسور، فلا يسمى "القرآن" كتاباً، كما يزعم ويلش؛ وليس من المعقول أن نتصور أن المسلمين كانوا يجهلون أن الله تعالى أنزل على محمد كتاباً، فيه الهدى والنور، والفرقان اسمه "القرآن".

يزعهم ويلش مرة أخرى "أن الدليل يؤكد أن محمداً كان قد فكر في جمع القرآن؛ إلا أن مسئولياته الضحمة كرجل دولة وقائد أمة كانت تتقدم وتتطور بسرعة هائلة، جعلته يرحل عن الدنيا دون أن يحقق الغرض ويكمل جمع القرآن". ويضيف المستشرق نفسه قائملاً "يبدو أنه من الصحيح أن محمداً كان قد ساهم في جمع القرآن، ووَجَّه إلى كتابته، كما هو مؤيَّد بنصوص الأحاديث، التي تخبرنا أنه كان يُملِي القرآن على كُتَّاب الوحي، ويعلمهم كيف يرتبون آيات الوحي وسوره. وأنه (أي محمد الله على كان أحياناً يضع آية جديدة في سياق سورة قديمة "(١).

ويذكر المستشرق أن النبي الله المناقة على الأغلب الأعم، بالكتابة الفعلية للقرآن وبالتحقيق العلمي له، بخاصة في المدينة المنورة، حيث كان قد اتخه كتّابها للوحي ليقوموا عنه بهذه المهام الشاقة؛ ولكنه ليس من الممتنع في نظهر المستشرق أن محمداً الله كان يكتب الوحي بنفسه في بعض الأحيان، ويُصر الكاتب على أن محمداً كان قادراً على القراءة والكتابة، ولم يكن أمياً ألبّتة؛ ونلاحظ هنا تردد الكاتب بين النفي والإثبات، فمحمد الله لم يكتب القرآن بنفسه، وهو في الوقت نفسه قد كتب بعض القرآن؛ إن المستشرق يتحير من العبارات والأساليب، التي تجعل القارئ الغربي يندفع إلى الشك لأول وهلة في القرآن، وبخاصة هؤلاء الذين ليست لهم معرفة تامة بهذا الكتاب؛ فتصوير محمد القرآن في حياته، وأنه ترك عملية الجمع كلها غالبًا للصحابة، وعملية بسبب ذلك من جمع القرآن في حياته، وأنه ترك عملية الجمع كلها غالبًا للصحابة، وعملية تحقيق النص القرآني بأكملها إلى كُتّاب الوحي، كل هذا كلامٌ يقطر افتراءً وتشكيكاً في

۱٤٢ - See Islamic Encyclopedia p. 404, d Bell and Montogomry Watt Introduction pp. 141 (۱) بنظر: البخارى. فضائل القرآن. الباب الثاني. حديث رقم ٢، أبو داود "الصلاة" ج٣ ص٢، ٩٥.

القرآن. وبنفس الرؤية المضطربة، ينظر ويلش إلى قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنَّ هَندُآ إِلَّآ القرآن. وبنفس الرؤية المضطربة، ينظر ويلش إلى قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنَّ هَندُا إِلَّا الْحَاتِبِ يَبِي هَنا، على رأى الخصوم، ويعتمد عليه اعتماداً جازماً، ويُهمل اعتقاد أهل العلم من المسلمين؛ بل ويهمل الدليل الإلهى الدامغ، ويُغفل رد القرآن نفسه على حصوم القرآن، وكأن الخصوم هم الطرف الأصدق في القضية، وهذا تحيز بلا شك ومصادمة الأصول البحث العلمي.

نقول لو أن محمداً كل كان قد كتب بعض آيات القرآن الكريم بيده الشريفة، لتسابق الصحابة إلى حفظها بعينها، وتوارثوها، ولبقيت مع ما بقى من آثاره كل ولكن شيئًا من ذلك لم يسجله كُتَّاب السيرة. ونحد من الواجب علينا، أن ننبه إلى عدم دقة الكاتب في استعمال كلمة (EDITING)، ومعناها التحقيق بالنسبة للقرآن، والتي توحى بأن كتَّاب الوحى من الصحابة كانوا يقومون بتنقيح النص، والتصرف فيه كما هو الحال بالنسبة لكتب اليهود والنصارى؛ وهذا شيء مستبعد تماماً بالنسبة للقرآن. لقد كان كتَّاب الوحى يكتبون ما يسمعون من رسول الله مباشرة؛ ثم يَطلب منهم الرسول، أن يقرءوا عليه ما كتبوا، ليستوثق من ضبطهم، ويتأكد من سلامة كتابة النص القرآني المكتوب من التحريف؛ هذا بالإضافة إلى أن القرآن كان محفوظاً في الصدور، من الكبار والصغار، والرحال والنساء من المسلمين، كما أشرنا إليه من قبل.

إن الكاتب محكوم هنا بعقيدته وحبرته النقدية للكتاب المقدس متجاهلاً للأسف الفروق الجوهرية بين الكتابين؛ فالقرآن، بعكس كتب اليهود والنصارى، قد حُفظت آياته لأول وهلة، وقد ثبت بالدليل القطعى بالنقل المتواتر أن الجمَّ الغفيرَ من المسلمين كانوا يحفظونه كله أو معظمه، في حياة النبي هي، وبعد مماته. ولقد انتشرت الكتاتيب، وانتشر المحفظون في كل مكان داخل الجزيرة العربية وخارجها؛ وقد كان القرآن مبثوثا في أيدى الناس دون تمييز، يحفظونه كما جاء به حبسريل عن الله، وكما بلَّغه محمد الله عن الله، وكما بلَّغه محمد على حبسريل التعلق بغير اختلاف، اللهم إلا فيما أَمْلته لهجاتُ القوم في طريقة الأداء مما تخصصت في عرضه كتب القراءات (١). هذا بخلاف التوراة وكتب الأنبياء والأناجيل التي

<sup>(</sup>١) انظسر محمد أبو ليلة- رسالة دكتوراة ( المملكة المتحدة – اكستر ١٩٨٤)، وكتاب تحت الطبع، وابن النديم كتاب الفهرست لبنان دار المعرفة ص٥٣.

فُقِدت أعيالها، وثبت بالأدلة اليقينية وضعية الموجود منها، إلا ما حفظ الله تعالى فيها من كلامه القديم ليكون دليلا على إلهية الأصل، وحجة للمسلمين على تحريف هذا الأصل.

ولقد أصبح من المُسلَّم به لدى النقاد الغربيين المحدَّثين أن التوراة الحالية مثلا ليست هي التي نــزلت على موسى النَّلِيُّ وأنه النَّلِيُّ لم يكتبها ألبَّة؛ وألها إنما كتبت بأيد مختلفة، وفي عصور مختلفة، وجهات مختلفة؛ هذا ما تؤكده النصوص الحالية لهذه الكتب؛ وليس حال الأناجيل في وضعها الحالي بأفضل من حال التوراة وسائر كتب اليهود. ولذلك كانت عملية كتابة الأناجيل وغيرها تحتاج إلى تنقيح وترقيع، وتعديل وتدقيق، ومراجعة ومعارضة، وحذف وإضافة، بحسب أحوال المخطوطات المختلفة والنصوص المتباينة والترجمات الكثيرة التي ولدّت منها هذه الكتب التي بين أيديهم، هذا مع ضرورة الأخذ في الاعتبار أنه لا يوجد إنجيل واحد في لغته الأصلية؛ والاختلافات الجوهرية بين الأناجيل تؤكد عدم سلامة الأصل الذي أحذت عنه. ناهيك بأن هذه الكتب لم يحفظها أهلها في صدورهم كما حفظ المسلمون كتاب ركمم، وأحاديث نبيهم أله. ونُذَكِّر عما قلناه في موضع آخر من هذا الكتاب بأن من وجوه إعجاز القرآن كونه آية باقية لا تعدم ما بقيت الدنيا مع تكفل الله بحفظه.

يزعم الكاتب بإصرار أن القرآن نفسه هو الذى يشهد بأن "القرآن" قد تعرض للتغيير معتمداً في ذلك على قوله تعالى: ﴿ مَا نَسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِحَيْرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا أَلَمْ تَعْلَمْ أَنْ اللّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (البقرة: ١٠١)، وقوله: ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا ءَايَةً مَّكَانَ ءَايَةٍ وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنزِّلُ قَالُوا إِنّما أَنتَ مُفْتَرٍ بَلِ أَكْثُرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا ءَايَةً مَكَانَ ءَايَةٍ وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنزِلُ قَالُوا إِنّما أَنتَ مُفْتَرٍ بَلِ أَكْثُرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴿ وَإِذَا بَدَالِنَا عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ (الحسج: ٢٥)؛ يدعى الكاتب يُلِقى الشَّيْطَنُ ثُمَّ مُحْكِمُ اللّهُ ءَايَتِهِم وَ وَاللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ (الحسج: ٢٥)؛ يدعى الكاتب أن هذه الآيات توحي بألها وضعت للرد على القام القرآن بالتغيير والتبديل، وأن القرآن يُقدم ثلاثة تفسيرات لهذه المسألة، يعني التحريف من وجهة نظره، وقيل إن هذه التفسيرات:

أولاً: أن محمداً نسي أجزاء من القرآن في بعض الأحيان.

ثانياً: أن الشيطان قد وضع أو أقحم شيئاً في ثنايا الوحي أثناء قراءة محمد.

وهذا تفسير بعيد، وهو تأويل وليس بتفسير؛ كما لاحظ ابن جرير الطبرى. إذ الأصح أن نأحذ "تمنى"، و"أمنيته" بمعناها الظاهر ولا نلجأ إلى المعنى البعيد، ومعنى "التمني" حديث النفس بما يكون وبما لا يكون؛ والتّمنّي: السؤال للرب في الحوائج. والتمني أن تشتهي حصول الأمر المرغوب فيه، وحديث النفس بذلك؛ وتقول "تَمنَّيْتُ الشيء" أي قدرته وأحببت أن يصير إلي، من "ألمني" أي القدر. يقال "مَنى الله لك ما يسرك" أي قدر لك ما يسرك، و"المني والممنية" الموت لأنه قُدر علينا. (١) وإذن فتفسير كلمة "تمنى" في الآية السابقة بمعنى تشهى حصول الشيء ورغب فيه أقرب لغوياً وأنسب دينياً من تفسيرها بعنى "قرأ" التي هي من المعانى المتأخرة ليتمنى، وعلى هذا النحو ينبغي تفسير قول تعالى: ﴿ وَمِنْهُمْ أُمِيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ آلُكِتَنِ إِلّا أَمَانَى ﴾ أي إلا كذبا وتظاهرا، أو العرب تقول "أنت إنما تمتني هذا القول" أي تختلقه؛ نعم قال أبو إسحاق إن معنى "إلا أماني" يعني إلا قراءة. وهو على هذا التفسير يعني أيضاً الكذب، لأن قراءةم لكتبهم غير مصحوبة بالعمل، يكذبون بهذا على أنفسهم وعلى الناس.

وبعد هذا التوضيح نقول إن معنى قوله تعالى: "إِلَّا إِذَا تَمَنَّى أَلَقَى ٱلشَّيْطَنُ فِي أَمْنِيَّتِهِ النَّ أَيِّ بِنِي كَانَ بِلا شَكَ يَتَمَى هذاية قومه، ويحرص على ذلك جهده، وفي القرآن آيات توضح ذلك؛ على سبيل المثال قوله تعالى لنبيه على: ﴿ فَلَا تَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْمَ مَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْمَ مَ اللهُ ال

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر ج۲، ص۰۰۰-۰۱

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ج١٥ ص٢٩٢، ٢٩٤

وينبغى أن ننبه على ملحوظة مهمة فى قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلاَ نَبِي إِلاَّ إِذَا تَمَنِّى أَلْقَى الشَّيْطِينُ فِى أَمْنِيَّتِهِ عَيْنَسَخُ اللَّهُ مَا يُلِقى الشَّيْطَنُ ثُمَّ مُحْكِمُ اللَّهُ عَالِيتِهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ وَالحج: ٥٧) وهو أن معنى الآية على توجيه المفسرين أن الشيطان فى القراءة أثناء قراءة النبى فله غير خاص بمحمد فله بل عام وشامل لجميع الرسل والأنبياء بنص الآية، على أن المفسرين أو المؤرخين لم يقدم لنا ولو مثلا واحداً على إلقاء الشيطان فى أمنيات الأنبياء والرسل السابقين، بل كادوا أن يخصوا محمداً فله بمن وحده من دون الأنبياء والرسل، وهذا التخصيص لا مبرر له ولا سند؛ أما إذا فسرنا "تمنى" بمعنى رغب وأراد فلن يكون ثمة بحال لهذا الإشكال، لأن جميع الأنبياء والرسل تمنوا الهداية لأقوامهم، وقد اعترض الشيطان أمنياهم، ولكن الله تعالى أزال ذلك بشرح الصدر، وتقوية العزم؛ وعلى هذا التوجيه يكون معنى قوله تعالى: ﴿ لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِى الشَّيْطَنُ فِتْنَةً لِلَّذِينِ فِي المُناقِم، والمنت الله المناق الم

<sup>(</sup>١) الزمخشري. أساس البلاغة ص٢٠٤.

ومما ينبغى ملاحظته أيضاً أنه لا يوحد تحديد لنوع ما ألقاه الشيطان في أمنيات الرسل في الآية؛ إذ لم ينص على أنه كلام محدد، أو أنه مجرد وساوس، على أن وساوس الشيطان إذا تمكنت من قلوب الأنبياء، وصاقبت (حاورت) الوحي في صدورهم أضعف ذلك الثقة فيهم؛ أما إذا كانت إلقاءات الشيطان مُحَرّد وساوس عارضة تلمع ثم تنطفئ وتنمحي، فإن ذلك حائز على الأنبياء؛ وهو من عوارض البشرية الملازمة لهم.

وعلى هذا لا نرى أن الآية رقم (٥٤) من سورة الحج لها تعلق من حيث المعنى بالآيات (٥٢- ٥٣) من السورة نفسها؛ وإذن فإن قوله تعالى: ﴿ وَلِيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمُ أَنَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ٱلْحَقُّ مِن رَبِّكَ فَيُؤْمِنُواْ بِهِ، فَتُحْبِتَ لَهُ وَلُوبُهُم أُ وَإِنَّ ٱللَّهُ لَهَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ٱلْحَقُ مِن رَبِّكَ فَيُؤْمِنُواْ بِهِ، فَتُحْبِتَ لَهُ وَلُوبُهُم أُ وَإِنَّ ٱللَّهُ لَهَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ السَّقِينِ النَّهِ لا ذَكر الحج: ٥٤) الكلام في هذه الآية مستأنف، ولا تعلق له بالآيتين السابقتين التي لا ذكر فيهما للقرآن. وقد قلنا فيما سبق إن معنى ﴿ ثُمَّ مُحْكِمُ ٱللَّهُ ءَايَنتِهِ، ﴾ أي بيناته، وسننه في فيهما للقرآن. وقد قلنا فيما سبق إن معنى ﴿ ثُمَّ مُحْكِمُ ٱللَّهُ ءَايَنتِهِ، ﴾ أي بيناته، وسننه في فيهما للقرآن. وقد قلنا فيما سبق إن معنى ﴿ ثُمَّ مُحْكِمُ ٱللَّهُ عَايَتِهِ، ﴾ أي بيناته، وسننه في فيهما للقرآن. وقد قلنا فيما سبق إن معنى ﴿ ثُمَّ مُحْكِمُ اللَّهُ عَايَنتِهِ، ﴾ أنه وهزيمة الباطل، وأشياعه.

أضف إلى ذلك أن الآيات من أول سورة الحج إلى الآية رقم (٥٣) من السورة نفسها لا تحتوي على أية إشارة عن القرآن الكريم، وأن الآيات من رقم (٣٩) إلى (٥٣) - وهى أقرب إلى موضوع الآيتين الخاصتين بالإلقاء (٥٣ - ٥٣) - كلها تتحدث عن صراع الأنبياء مع أقوامهم، وعن انتصار الحق فى النهاية جريا على سنة الله تعالى فى حلقه؛ وهذا يعزز وجهة نظرنا فى تفسير معنى إلقاء الشيطان فى أمنيات أنبياء الرحمن صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين. ويُلحق به أن سورة النجم التى زعم أن الرسول على كان يقرؤها وأن الشيطان ألقى فى قراءته مكية؛ وأن سورة الحج التى وردت فيها الآية السابقة، والتى فسرت على أنما خاصة بفقرات الغرانيق مدنية؛ وليس من المعقول أن الله تعالى يترك عباده فى وهم الغرانيق دون أن يصحح موقفهم أو يزيل اللبس الاعتقادى عنهم.

ولفظ "آية" في آية سورة البقرة فسر على أنه آية من القرآن، على أن القرآن لم يحدد لنا حجم الآيات أو الأجزاء التي بدلت بغيرها في القرآن الكريم (١).

هذه حزمة جافة العيدان من الدعاوى حددناها وصورناها من كلام الكاتب مع تصرف يسير للغاية؛ والآن نناقشه في منهجه ونتائجه فيما يختص بهذه الآيات:

<sup>(</sup>١) دائرة المعارف الإسلامية ص٤٠٤.

أولاً: دعواه بأن النبي الله كان قد شرع في كتابة القرآن، لكن مشاغل الدولة كانت قد حالت بينه وبين تحقيق هذا الغرض بصورة كاملة، وأنه إنما ترك المهمة برُمَّتها لكُتَّاب الوحى؛ كلام سقيم وغير مستقيم، فالنبي الله كان يحفظ القرآن الذي ينزل عليه، يصلى به ويحكم به، ويرتله، ويعلمه، ويدارسه، ويسمعه من غيره، ولم يشغله شيء البَّتَة عنه، لا الدولة ولا غيرها؛ بل إن القرآن كان هو دستور الدولة وقانون حاكمها ورعاياها. وكيف ينشغل النبي الله عن القرآن، وبالقرآن عُقِدت نبوته، وتمت عصمته، وجرت معجزته، وتأسست دولته، واشتهرت أخلاقه، وطارت دعوته في الخافقين، ودان الأبيض والأسود برسالته.

كان القرآن محفوظًا في حياته الله في في صدور الناس، ومكتوبًا على ما تسنى لهم من مواد، كالصحف والجريد والظرر (الحجارة الصغيرة المدورة، جمع "ظرار")، وفي اللحاف وعلى الخزف والحرير وقطع الأديم.

قال الحاكم فى المستدرك: "جُمع القرآن ثلاث مرات، مرة بحضرة النبى ها". وأورد فى ذلك حديثاً، أخرجه بسنده على شرط الشيخين عن زيد بن ثابت قال: "كنا عند رسول الله ها نؤلف القرآن من الرقاع ... الحديث)(١).

وقال الإمام أبو عبد الله الحارث بن أسد المحاسبي، في كتاب "فهم السنن": "كتابة القرآن ليست محدثة فإنه على كان يأمر بكتابته، ولكنه كان مفرقاً في الرقاع والأكتاف والعُسب، وإنما أمر الصديق بنسخها من مكان إلى مكان، وكان ذلك بمنزلة أوراق وجدت في بيت رسول الله على، فيها القرآن منتشر، فجمعها جامع، وربطها بخيط حتى لا يضيع منها شيء".

وقال محمد بن إسحاق في "الفهرست": "وكان القرآن مكتوباً بين يدى رسول الله الله في في اللحاف والعُسب وأكتاف الإبل"(٢). روى العياشي من كبار محدثي الإمامية في تفسيره قال على كرم الله وجهه: "إن رسول الله في أوصابي إذا واريته في حفرته،

<sup>(</sup>٢) الفهرست ص٤١.

أن لا أُخرج من بيتي حتى أؤلف كتاب الله (أى أجمعه) فإنه في حرائد النحل، وفي أكتاف الإبل"(١).

وروى على بن إبراهيم القمى، من ثقات محدثى الإمامية، فى تفسيره، عن أبى بكر الحضرمى، عن أبى عبد الله جعفر بن محمد رضى الله عنهم قال: "إن رسول الله الله قال لى "يَا عَلِي إِنّ القُرْآنَ خَلْفَ فَرَاشِي، فى الصَّحُف، والْحَرير، والقراطيس، فحُذُوهُ واجْمَعُوهُ، ولا تُضيِّعُوهُ كَمَا ضيَّعَتَ اليهودُ التَّوْرَاة". وانطلق عليٌ ، فجمعه فى ثوب أصفر، ثم حتم عليه".

والروايات كثيرة فى أن وضع الآيات فى مواضعها فى القرآن كان بأمره هذا، وأنما بتوقيفه هذا، وفي هذه الروايات ما يدل على أن آيات القرآن كتبت بين يديه وبأمره هذا (٢).

ومن هذا كله يتبين أن القرآن بأكمله قد كُتب بأمر النبي هي، وبحضرته وظل مكتوبا حتى جاء أبو بكر فجمعه الجمع الأول من المواد المذكورة المتفرقة إلى الصحف؛ ثم جاء عثمان فجمعه الجمع الثاني في المصحف الأم كما سنبينه. ولم يجمعه النبي في كتاب له دفتان، لأن الوحي كان لا يزال ينزل عليه؛ بل إن في جمع الصحابة للقرآن دليل على أنه كان مكتوباً على المواد التي ذكرناها سابقا؛ وإلا لما كان لجمعهم معني، إذ أن كلمة "جمع" في حد ذاتما تعني تجميع الأشياء المتفرقة وحصرها، ووضعها في مكان واحد، أو نظمها في سلك بعينه. وهذا ما تؤيده أحاديث جمع القرآن بصفة عامة، وتتواتر عليه الأدلة الكثيرة؛ وأولها وأعلاها جميعاً دليل القرآن؛ فقد تضمن القرآن الوعد الإلهي بحفظ هذا الكتاب: ﴿ إِنَّ غَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرُ وَإِنَّا لَهُ لَمُ خَنِيمٍ جَمِيلٍ ﴾ (الحجر: ٩)، ﴿ لاَ يَأْتِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ رَالقيامة: ١٧)، ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمّعهُ وَقُرْءَانَهُ وَلَا القرآن القيامة: ١٧).

واستشهاد المعارض بآية سورة البقرة ﴿ مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِحَنْيِرٍ مِّبُهَا أَوْ مِثْلِهَا ۚ ﴾ (البقرة: ١٠٦) على حدوث تغيير في القرآن، ضرب من التعميم والتعمية في آن واحد، فالآية أولاً تُسند عملية النسخ إلى الله تعالى، لا إلى محمد ؛ وإذن فلا دخل له ﷺ

<sup>(</sup>١) الزنجاني . تاريخ القرآن ص١٩ والزركشي . البرهان ج١ ص٢٣٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر : أبو عبد الله الزنجاني . تاريخ القرآن . ص ص٠٥ - ٥٠.

فى النسخ، أو الإنساء، كما لم يكن له دحل فى الوحى والتنسزيل؛ وهذا واضح فى الآية، إذ المتحدث هو الله، ويظاهر هذا المعنى ويؤكده ما أورده الله تعالى على لسسان النبى فى القسرآن: ﴿ وَإِذَا تُتَّلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَاتُنَا بَيِّنَتٍ ۚ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَآءَنَا ٱثْتِ بِقُرْءَانٍ غَيْرٍ هَنذَآ أَوْ بَدِلُهُ ۚ قُلْ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَبُدِلُهُ مِن تِلْقَآيِ نَفْسِى ۖ إِنْ أَتَّبِعُ إِلّا مَا يُومِ عَظِيمٍ فَى قُل لَوْ شَآءَ ٱللّهُ مَا تَلَوْتُهُ عَلَيْكُمْ وَلاَ أَدْرَنكُم بِهِ عَلَيْكُمْ وَلاَ أَدْرَنكُم بِهِ عَلَيْكُمْ فَكُرُا مِن قَبْلِهِ ۚ أَفَلا تَعْقِلُونَ فَى فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَعُ عَلَى اللهِ كَذِبًا فَقَدْ لَبِثْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِن قَبْلِهِ ۚ أَفَلا تَعْقِلُونَ ۚ فَى فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَعُ عَلَى اللهِ كَذِبًا فَقَدْ لَبِثْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِن قَبْلِهِ ۚ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ۚ فَهُ مَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَعُ عَلَى اللهِ كَذِبًا وَكُذَبُ عَلَيْكُمْ لَا يُعْفِرُونَ فَهُ وَيَعْ أَطْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَعُ عَلَى اللّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَبُ بِعَايَبِهِمْ أَلْ اللهُ عَلْمَ اللّهِ عَلْمَالُونَ فَى فَاعَنْ أَطْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَعُ عَلَى اللّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَبُ بِعَايَبِهِمْ أَلْهُ لَوْ شَآءَ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْكُمْ مَا يَلْتُونُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمَ اللهُ عَلَيْهُ لَهُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ لَهُ عَلَى اللهُ عَلْمَ الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْقُلُونَ لَا عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَى اللهِ عَلَى الللهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُولُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُولُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَ

فى هذا الموضع لما طلب الكفار من رسول الله أن يأتيهم بقرآن غير هذا القرآن الذى جاءهم به، أو يبدله، ويعدله، ليوافق هواهم، ويصادف رضاهم فى غير الحق، أمر الله تعالى نبيه هي أن يقول لهم إنه ليس له أن يتدخل، على أى نحو من الأنحاء، فى القرآن؛ بل إنه مُتبع لما يوحى إليه ومبلغ له. وقول الله تعالى على لسان رسوله هي: "مَا يَكُون بُي أَنْ أَبُدَلَهُ مِن تِلْقَآي نَفْسِى " ما يوحى بأن إمكان تبديل القرآن إنما هو لله تعالى، وليس لحمد هي؛ وفي هذا تأكيد للمعنى الذى قلناه، بعبارة أخرى أن النسخ فى القرآن لله تعالى، وهو يختلف عن التحريف تماما، فالتحريف من فعل البشر، وتقحمهم على كلام الله عز وجل، والقرآن بهذا ينفى التبديل عن القرآن: ﴿ وَلَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَتِ ٱللهِ وَلَقَدْ جَآءَكَ مِن نَبُلِي وَحِل، والقرآن بهذا ينفى التبديل عن القرآن: ﴿ وَلَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَتِ ٱللهِ وَلَقَدْ جَآءَكَ مِن نَبُلِي الله عن المور به، أمور به آخر، فأبدل أحدهما مكان الآخر، وكلاهما كلام الله تبارك وتعالى وحكمه (١).

والجمهور على أن النسخ يكون في الأحكام، والأوامر، والنواهي، والأحبار التي تتضمن ذلك؛ والنسخ يجيء بالرحمة، والتدرج بالعباد في التكاليف، ومراعاة أحوالهم، فربما أنــزل الله حكما ما، يصلح للجماعة المخاطبة به وقت التنــزيل، ثم يرفعه الله تعالى بعد ذلك لعدم الحاجة إليه؛ فالله تعالى مثلاً يُجرى اللبن في ثدى الأم، ليغذى وليدها، فإذا كبر الولد، وصار مستغنياً عن لبن أمه، رفع الله هذا اللبن وهكذا. ونقطة أحرى مهمة ينبغى معرفتها، وهي أن النسخ واقع في الموحى به، وليس في المثبت في أم الكتاب، والناسخ وهو

<sup>(</sup>۱) انظر: المحاسبي .العقل وفهم القرآن. تحقيق حسين القُوتلي بيروت . دار الكندى ودار الفكر ١٤٠٢هـــ ١٩٨٢م ص ٦٥ ، ص ٢٤٣.

الله تعالى قد راعى الظروف والأحوال والحاجات بالنسبة للمكلفين، كما راعاها فى تنزيل القرآن منجماً. وقد نَسَخ تعالى كذلك أحكاماً وتكاليف كانت على أمم سابقة، وذلك من باب التخفيف على المسلمين.

والناسخ والمنسوخ فى القرآن يعتبر من موضوعات القرآن ومن تعاليمه سبحانه وتعالى؛ والإيمان به واحب، كالإيمان بثبوت الأحكام القرآنية وثباتها، وبأن كل آية فى القرآن هى من كلام الله تعالى.

إن ما يشتمل عليه القرآن من ناسخ ومنسوخ معروف لأهل العلم من المسلمين؛ وهو قليل في كتاب الله. وقد ارتبط النسخ بوقت تنزل القرآن، أما بعد وفاته في فغير جائز على الإطلاق<sup>(۱)</sup>، ومن تحققت معرفته بالنسخ علم أن غالب ما وقع في القرآن من المنسأ، وأن من هذا النسخ ما يرجع لبيان الحكم المحمل، أُخِّرَ بيانه لوقت الحاجة؛ أو هو خطاب واحد توسطه خطاب آخر غيره؛ أو هو خصوص من عموم؛ أو حكم عام لخاص؛ أو لمداخلة معنى في معنى. وينبغى أن تعلم أن أنواع الخطاب في القرآن كثيرة ومتنوعة، وربما خلط بعض الناس في فهم النسخ، ونوع الخطاب، مقدراً من الأول ما هو من الأخير<sup>(۱)</sup>.

ومن المفيد أن نلفت النظر إلى ما فى قوله تعالى: ﴿ مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِحَيْرٍ مِّنْهَاۤ أَوْ مِثْلِهَاۤ ﴾ من سرِّ ينبغى ملاحظته، وهو أن الله تعالى لم يَقُل "ما ننسخ من القرآن" لأن القرآن لا يُنسخ، وإنما يُنسخ حكمٌ فى آية بحكمٍ آخر ما، وكلا الحُكْمَين يشملهما كلامه ﷺ كما أشرنا إليه فيما سبق. والقرآن ناسخٌ لما سبقه من كتب، ومُهيمنٌ عليها، وهو حاتمها ولا يأتى بعده ناسخ له أبدًا.

والنسخ ثابت بالقرآن، كما في الآية السابقة، وكما في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا بَدُّلْنَا آيَةً مَكَانَ آيَةً وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنزِّلُ ﴾ (النحل: ١٠١). والعلم بالناسخ والمنسوخ واحب على كل مفسر وعالم بكتاب الله متصدر للفتوى؛ ولا يجوز لأحد أن يفسر القرآن، أو أن يُفتى إلا بعد أن يلم بمذا العلم. وقد قال الإمام على كرم الله وجهه لأحد القُصّاص: "أتعرف الناسخ والمنسوخ" قال: "الله أعلم"، قال: "هَلَكْت وأهْلَكت"(٢).

<sup>(</sup>١) انظر: البرهان ٢/ ٤٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ٢ / ٤٤، ٤٤.

<sup>(</sup>٣) البرهان ٢ / ٢٨، ٢٩.

والكلام في الناسخ والمنسوخ جد واسع ومتشعب؛ وقد صنّف فيه جماعة من أهل العلم عظيمة (١). والنسخ بعلم الله تعالى الكلي، وليس فيه بَداء، ولا هو فيه دليل على نقص علمه سبحانه وتعالى؛ والمعترضون على النسخ من أهل الأديان، كاليهود والنصارى، لا يمكن أن يدللوا على استحالته عقلياً بطريقة حاسمة. وأضف إلى ذلك أن كتبهم تحمل أدلة كثيرة على جواز النسخ؛ وقد رد عليهم وناقشهم بعض أئمة المسلمين كابن حزم الأندلسي (١)، وغيرهم؛ والمقام لا يتسع للدخول في محيط هذا الموضوع الواسع، وفيما سُقناه كفاية.

ودعوى شخت وجولدزيهر بأن القول بالنسخ إنما استحدثه المتأخرون من الفقهاء، لإيجاد حلول لمشكلات ومعضلات فقهية، فقول جَدُّ مبتور؛ وقد بَيْنًا أن رأى الجمهور، بل الإجماع، على حواز وقوع النسخ في الأحكام.

#### قصـــة الغرانيــق

أشار الكاتب إلى قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَيْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَبِي إِلَّا إِذَا تَمَنَىٰ أَلْقَى الشَّيْطَنُ فَمَ مُحْكِمُ اللَّهُ ءَايَنتِهِ، أَوَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ أَلَقَهُ عَالَيتِهِ، أَوَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللَّهُ عَالَيْهِ الشَّيْطِنُ فَمَ مُحْكِمُ اللَّهُ ءَايَنتِهِ، أُواللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ فَي لِيَجْعَلَ مَا يُلِقِى الشَّيْطِنُ فِتْنَةً لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرضٌ وَالْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ أُوالِنَ الظَّلِمِينَ لَيْ لَيْ فَيُوْمِئُوا بِهِ فَتُحْبِتَ لَهُ لَيْ فِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ﴿ وَهَا اللَّهُ لَهُ الْحَقُ مِن رَبِكَ فَيُوْمِئُوا بِهِ فَتُحْبِتَ لَهُ لَيْ مِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ ﴾ (الحج - ٥٢ : ٥٤).

وأشار أيضا إلى حكاية الغرانيق (تلك الغرانيق العُلى وإن شفاعتهن لَتُرتجي)، وقال: إن هذه الآيات الخاصة بالغرانيق تعتبر موضع تسليم من الكُتَّاب الغربيين، الذين رأوا فيها دلائل تاريخية تُبعدها عن أن تكون وضعية أو ملفقة. ولكن ويلش على الرغم من هذا يعتبر القصة ملفقة، وهي في نظره من اختراع المفسرين، الذين ولدوها لتأييد نظريتهم في القول بالناسخ والمنسوخ.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه والموضع ، والفهرست ص٥٦. والإمام الغزالي. المستصفى من علم الأصول. ت: إبراهيم محمد رمضان بيروت دار الأرقم ج١، ص٣١٧ وما بعدها.

 <sup>(</sup>٢) انظر: كتابــه الفصل في الملل والنحل القاهرة، ط. صبيح الجزأين الأول والثاني، وكذلك رسالته في "الرد على ابن النغريلة اليهودي" ط. القاهرة بتحقيق عباس إحسان.

<sup>(</sup>٣) انظر: الشهرستاني الملل والنحل بمامش كتاب الفصل السابق، وانظر أيضًا، السيوطى، الإتقان ج١ ص٩٥ – ٧٧.

ويرى الكاتب أن الآيات (١: ٢٠) من سورة النجم، والتي قيل إن فقرة الغرانيق تخللتها، والآيات الأحيرة من هذه السورة، لا تمثل وحدة واحدة كما تُصور القصة، ثم إن آية السجدة التي يقال إنه على سجد عندها، وسجد معه المسلمون والمشركون، متباعدة في الذكر؛ ولا تبعد أن تكون نـزلت في المدينة وليس في مكة.

وفي هذه القرينة نشير إلى المستشرق "كيتي" حيث يرفض حكاية الغرانيق لضعف إسنادها. أما برتون، فيرى أنها من تلفيقات الفقهاء، كما أشرنا إليه من قبل؛ ولكي يتضح خطأ المستشرقين بجلاء نَذْكُر ما أورده المفسرون في سبب نــزول الآية؛ قالوا إن النبي ﷺ، وكان في رمضان في السنة الخامسة لنـــزول الوحي، لما رأى إعراض قومه عنه، وشق عليه ما رأى من مباعدتهم عما حاءهم به، تمني في نفسه أن يأتيهم من الله ما يقارب بينه وبين قومه، وذلك لحرصه ﷺ على إيمانهم؛ فجلس ذات يوم في ناد من أندية قريش، كثير أهله، وأحَب يومئذ أن لا يأتيه من الله شيء ينفرهم منه، وتمنى ذلك فأنــزل الله تعالى سورة النجم، حتى بلغ قوله: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّيْتَ وَٱلْعُزَّىٰ ﴿ وَمَنَوْهَ ٱلثَّالِئَةَ ٱلْأُخْرَىٰ ﴿ ﴾ أَلقى الشيطان على لسانه "تلك الغرانيق العلى منها الشفاعة ترتجى"؛ فلما سمعت قريش ذلك فرحوا ومضى رسمول الله ﷺ في قراءته، فقرأ السورة كلها فسحد وسحد المسلمون لسحوده وسحد جميع من في المسجد من المشركين، فلم يبق في المسجد مؤمن ولا كافر إلا سجد سوى الوليد بن المغيرة، وأبي أحيحة سعيد بن العاص؛ إذ أخذ كل منهما حفنة من التراب من البطحاء، ورفعاها إلى حبهتيهما، وسحدا عليها، وذلك لأنهما كانا شيخين كبيرين فلم يستطيعا السجود. وتفرقت قريش وقد سرهم ما سمعوا من محمد ﷺ، وقالوا قد ذكر محمد آلهينا بأحسن الذكر، فلما أمسى رسول الله على أتاه حبريل الكليلة فقال له: "ماذا صنعت، تلوتَ عِلَى الناس ما لم آتك به عن الله، وقُلتَ ما لم أقل"، فحزن رسول الله ﷺ حزناً شديداً، وخافِ من الله خوفاً عظيماً، حتى نـزل قوله: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَهِي إِلَّا إِذَا تَمَنَّىٰ أَلْقَى ٱلشَّيْطَنُ فِي أَمْنِيَّتِهِ - فَيَنسَخُ ٱللَّهُ مَا يُلْقِي ٱلشَّيْطَنُ ثُمَّ مُحْكِمُ اللَّهُ ءَايَنته عُواللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ ﴾ (الحج: ٥٢).

هذه القصة نقلها المؤرخون وكُتَّاب السيرة، واشتملت عليها كتب التفاسير، وتلقفها المستشرقون فيما بعد وكألها "الدنميت" الذي سيفجرون به القرآن؛ وللأسف نجد من المسلمين مَن يجزم بصحتها غافلاً عمَّا فيها من معارضةٍ لقانون الوحي ولعصمة جميع الأنبياء.

ومن المهم أن نعرف أن حديث الغرانيق حديث منكر من جهة الرواية، ومن جهة الدراية؛ لم يخرجه أحد من أصحاب الكتب الستة الصحيحة، ولا رواة ثقة بسند سليم متصل؛ بل رواه جماعة بأسانيد ضعيفة واهية مقطوعة أو موضوعة، لا أصل لها، "وإنما أولع به وبمثله المفسرون والمؤرخون المولعون بكل غريب، المتلقفون من الصحف كل صحيح وسقيم"(٢)

وكان ينبغي أن يعرف هؤلاء المفسرون أن الاستدلال على امتناع تدخل الشيطان في قراءة النبي أَوْلَى من محاولة تثبيت الرواية المتهافتة، والله تعالى يقول: ﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَنِ رَجِيمٍ ﴿ وَمَا يَلْبَغِى هُمُمْ وَمَا رَجِيمٍ ﴾ (التكوير: ٢٥) ويقول: ﴿ وَمَا تَنزَّلَتْ بِهِ ٱلشَّيَاطِينُ ﴿ وَمَا يَلْبَغِي هُمُمْ وَمَا

<sup>(</sup>۱) انظر: الفخر الرازى. مفاتيح الغيب تفسير سورة النجم. وإسماعيل حقى. روح البيان. بيروت دار إحياء التراث العربي ١٤٠٥–١٩٨٥م ج٦ ص٤٩٩، وج١٢ ص٥، ٥١.

<sup>(</sup>١) انظر القاضي عياض. الشفا ج٢ ص٢٨٩-٢٩٣.

يَسْتَطِيعُونَ ﴿ هَلَ أُنَبِئُكُمْ عَلَىٰ كُلِ أَفَاكُ أَثِيمِ ﴿ هَلَ أُنْبِئُكُمْ عَلَىٰ مَن تَنَزَّلُ الشَّيَطِينُ ﴾ (الشعراء: ٢٢١ – ٢٢٢).

إن القول بصحة حبر الغرانيق ينافى حفظ الله تعالى للقرآن وللنبى على: ﴿ إِنَّا خَمْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَكَنفِظُونَ ﴿ إِلَا حَجر: ٩)، والعجيب أن يقع هذا الإلقاء الشيطائى فى شهر رمضان، الذى تصفد فيه الشياطين، وفيه كان الرسول على يلتقى كثيراً بجبريل عليه السلام يدارسه القرآن.

والأعجب من ذلك أن الله تعالى ينفى في سورة النجم الكذب والضلالة عن رسوله ، ويُقسم على صدقه فيما بلغ عنه بالنجم إذا هوى، أي باحتلال النظام الكوبي المحكم كله؛ وأن القرآن وَحْي أوحاه الله تعالى إليه. ثم يشير المستشرق بعد ذلك، وهذا مهم حداً، إلى حادثة الإسراء أيضا.

إنه حسب رواية المفسرين، التي اعتمد عليها المستشرقون، فإن حكاية الغرانيق قد وقعت في السنة الخامسة من البعثة النبوية، مع أن السورة تتحدث عن معجزة الإسراء والمعراج، التي وقعت قبل ذلك، أي قبل الهجرة بعام؛ وبالتالي يكون زعمُ المستشرق موير (Muir) وأمثاله، المبنيّ على الروايات الضغيفة، بأن المهاجرين إلى الحبشة قد عادوا إلى مكة عندما سمعوا بالمصالحة بين محمد عليه وكفار قريش، زعماً لا أساس له؛ وحتى لو كان تاريخ وضع هذه الحكاية الملفقة متزامنا مع عودة المسلمين المهاجرين من الحبشة، لَمَا صَلُح ذلك أن يكون سبباً في حد ذاته لعودهم من الحبشة؛ وذلك لأن الروايات على اختلافها وهَجْنَتها، تقول بأن فترة المصالحة المزعومة كانت قصيرة، عاد بعدها الموقف على ما هو عليه بين النبي على والكفار؛ وما كان للأخبار في مقدور هذا الزمان أن تصل بهذه السرعة من مكة إلى الحبشة؛ وما كان للمسلمين المهاجرين أن يعودوا قبل أن يتحققوا من صحتها وسلامتها قبل عودهم؛ وكيف بالله يُصدقون أن النبي ﷺ قد تصالح مع قريش على حساب الدّين، الذي خرجوا بسببه عن الأوطان والأهل والديار، بعد أن عُذَّبُوا وأُوذوا في سبيل الله تعالى! الحقيقة ألهم عادوا عندما سمعوا بإسلام عمر بن الخطاب وإعلانه بالتحدي لقريش واستمراره في هذا التحدي. هذا هو الواقع وهذا هو الشيء المعقول والمقبول. ثم كيف يتمني الرسول ﷺ أن لا ينزل الله عليه شيئًا يفرق بينه وبين قومه

الكافرين؛ بالله متى اجتمع بهم رسول في ومتى هادهم، وهو الذى صك أسماعهم، وصدع فيهم بأمر الله تعالى، وهو القائل لعمه أبى طالب (يا عم، والله لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري على أن أترك هذا الأمر ما تركته حتى يُظهره الله، أو أهلك دونه)(١).

"وقد ثبت الحجة وأجمعت الأمة على عصمته الله ونسزاهته عن مثل هذه الرذيلة، إما من تمنيه أن ينسزل عليه مثل هذا من مدح آلهة غير الله تعالى وهو كفر، أو يسور (يتسلط) عليه الشيطان ويُشبّه عليه القرآن حتى يجعل فيه ما ليس منه، ويعتقد النبي الله أن من القرآن ما ليس منه حتى ينبهه جبريل عليه السلام، وذلك ممتنع في حقه الله أو يقول النبسي من قبل نفسه عمداً، وذلك كفر .. أو سهواً، وهو معصوم من هذا كله واستحالة جريان الكفر على قلب النبي الله أو لسانه لا عمداً، ولا سهواً .. أو أن يتشبه عليه ما يلقيه الملك مما يلقى الشيطان الويكون للشيطان عليه سبيل أو أن يتقول على الله تعالى عمداً، ولا سهواً ما لم ينسزل عليه ..."(٢)

ناهيك بما في الحكاية من تكلف في المواقف واحتلاف العبارات وغرابة؛ فحميع المشركين يسجدون إلا اثنين منهما، يقبضان حفنة من تراب، ويسجدان عليها لضعفهما، مع أن السَّحْدة جاءت في آخر السورة، وهم لا علم لمم بالسجود، وما كان لهم ليقلدوا محمدا في فيما لا يعلمون، وأن يغيروا خطتهم هكذا سريعاً لمحرد سماع بعض كلمات غير مفهومة تفصيلا؛ وهو أمر يتقل على النفوس، وبخاصة النفوس الموقرة بالحقد والغيظ؛ ومصادم كذلك لأحكام الطبائع والنفوس، وبخاصة العربية الجاهلية منها.

أضف إلى ذلك أن الحديث حَدُّ مُشْكِل، وليس له فى الصحاح أصل ولا فرع، ولم يُروه ثقة بسند متصل؛ وإنما أولع به المفسرون والمؤرخون، المتيمون بكل غريب، المفتنون بكل سقيم وصحيح دون تمييز كما أوضحناه. إن هذا الدين قد ابتلى بأهل الأهواء، والملاحدة، والزنادقة الذين حاولوا أن يصلوا إلى تحريف القرآن وهيهات. ذكر القاضى عياض قول أبى بكر البزار أن هذا الحديث لم يُرو عن النبى الله المسناد متصل؛ وإنما عُرف

<sup>(</sup>۱) ابن هشام سیرة ج۱ ص۲۶۰.

<sup>(</sup>۲) الشفا ج۲ ص۲۹۳–۲۹۶

وللإمام الرازي نظرات متعمقة ومستوعبة لشعاب هذه المسألة ذكرها في تفسيره "مفاتيح الغيب" في سياق تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَجِيٍّ إِلَّا إِنَا تَمَنَّىٰ أَلْقَى اَلشَّيْطَنُ فِي أَمْنِيَّتِهِ ﴾ الآيات (الحج: ٥٢: ٥٤). (٢)

وروى البحارى في صحيحه أن النبى الله قلم قرأ سورة النجم وسجد فيها المسلمون والمشركون والإنس والحن، ولم يذكر فيها حكاية الغرانيق. ورُوِى هذا الحديث من عدة طرق وليس فيه ذكر الغرانيق.

وإن كنا نتردد في قبول إمكان سجود المشركين مع رسول الله الله الله تعالى يقسول: ﴿ فَمَا لَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهُمُ ٱلْقُرْءَانُ لَا يَسَجُدُونَ \* ﴿ فَهَا لَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهُمُ ٱلْقُرْءَانُ لَا يَسَجُدُونَ \* ﴿ وَيَضِيفَ القاضى عياضَ أَن هذه القصة تستحيل نظراً وعرفاً لأن الكلام لو صحت روايته لكان بعيد الالتئام متناقضاً يمتزج فيه المدح بالذم، ضعيف النظم، مخلحل التركيب، ولما كان النبي الله ولا من بحضرته من المسلمين، وصناديد (شجعان) المشركين من يخفى عليه ذلك؛ وهذا لا يخفى على أدنى متأمل، فكيف بمن رجح حكمه واتسع في بأب البيان ومعرفة فصيح الكلام علمه!!

ويضيف القاضى عياض دليلاً عقلياً وتاريخياً على ضعف القصة ووضعها السقيم أنه من عادة المنافقين ومعاندى المشركين، وضعفة القلوب، والجهلة من المسلمين نفورهم لأول وهلة، وتخليط العدو على النبي في لأقل حادثة، وتعييرهم للمسلمين والشماتة عمم، الفينة بعد الفينة؛ وارتد من في قلبه مرض ممن أظهر الإسلام لأدنى شبهة؛ ولم يُحْكُ أنّ أحداً ارتد بعدُ تحت تأثير هذه الحكاية الضعيفة؛ ولو صح وقوع هذه الحكاية لوحدت

 <sup>(</sup>١) انظر: القاضى عياض الشفا ج٢، ص٢٩١-٢٩٢. وعبد الرحمن بن محمد بن مخلوف الثعالمي. تفسير الثعالمي الموسوم
 بالجواهر في تفسير القرآن. بيروت. مؤسسة الأعلمي للمطبوعات. بدون تاريخ . ج٣ ص٨٤ ، ٨٥.

<sup>(</sup>٢) انظر الفخر الرازي. مفاتيح الغيب ج٧، ص٢٩٨ وما بعدها. دار الغد/ القاهرة ١٩٩٩م

قريش بما على المسلمين الصولة (القهر)، ولأقامت بما اليهود عليهم الحجة، كما فعلوا مكابرةً في قصة الإسراء؛ حتى أن بعض ضعاف المسلمين ارتدوا.

وما جاءت به رواية الغرانيق الضعيفة يُعَدِّ أشد وقعاً وأثخن إيلاما لنفوس المؤمنين، فضلا على نفوس الضعاف المتشككين من حادثة الإسراء، ومع ذلك فإنه لم يرد في هذه الرواية ما ورد في رواية الإسراء أن أحداً ارتد. (١)

وقال ابن العربي (٤٦٨ - ٤٥٥ هـ) "إنه لــو جاز للشيطان أن يتمثل لرســول الله قد الله قله صورة أو صوتاً، ما أمناه على آية، ولا عرفنا منه باطلاً من حق. وإن الله قد عصم نبيه من الكفر والشرك فكيف يجريه الشـــيطان على لسانه"(٢). ونقول بالإضافة إلى هذا الكلام، كيف يجهل النبي في صوت حبريل، أو يشتبه عليه صوته بغيره، وبخاصة في شهر رمضان حيث كان حبريل يعارضه بالقرآن مرتين؛ وقد سمعه النبي في مراراً وتكراراً. ثم كيف يتصور عاقل أن النبي في يؤثر وصل قومه على وصل ربه. ومن الحسدير بالذكر أن نعرف أن النص الموضوع نفسه يحمل الدليل على بطلانه إذ أنه روى بعدة أشكال مختلفة؛ وهي على النحو التالى:

- ١- "تلك الغرانيق العُلَى وإن شفاعتهن لترتجي".
- ٣- "تلك الغرانيق العلى، وإن شفاعتها لتُرتجى ويروى لتُرتضى. (٣)
  - ٣- "الغرانيق العلى إن شفاعتهن ترتجي".
  - ٤- "إن شفاعتهن ترتجى" (بدون لفظة الغرانيق).
    - ۵- "إلها لهي الغرانيق العلي".
  - ٦- "وإنهن لهن الغرانيق العلى وإن شفاعتهن لهى التي ترتجى".

<sup>(</sup>١) الشفاج٢ ص٢٩٤-٢٩٥

<sup>(</sup>٢) أبو بكر محمد بن عبد الله المعروف بابن العربي. أحكام القرآن. تحقيق محمد على البحاوى. بيروت. دار المعــــرفة، ودار الجيل ١٤٠٧هـــ / ١٩٨٧م ج٢ ص١٢٩٩٠ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) الشفا جــ٢ ص٢٨٨ - ٢٩٨.

وهناك أشكال أحرى لهذه الكلمات المزعومة تغنى عنها هذه الستة؛ وهذا الاحتلاف في رسم هذه العبارات المعدودة والمحدودة، لأَكْبَرُ دليل على وضع هذه الحكاية. وأحيــراً نسأل أين هو حتى اسم "الغرانيق"، فيما يعرف من "أدب الفترة"، أو "الأدب الجاهلي"، شعره ونثره؛ إن الكلمة لا وجود لها في شعر العرب. ولا يعرف ألبَّتْه أن العرب سَمَّت آلهتها بهذا الاسم الغريب، كما لاحظ بحق الشيخ محمد عبده؛ ولم يُعرف أن العرب سمت الملائكة بالغرانيق كما زعم ابن الكلبي في روايته الضعيفة المردودة، ولا يمكن أن يخاطب القرآنُ العربُ بكلام غريب عليهم، وبخاصة ما يتصل بأكبر قضاياهم، وهي قضية الوثنية. يتبين من كل هذا أن حكاية الغرانيق مدسوسة على التفسير وعلى المحدثين، وهي من وضع زنديق مُدلس عدو للدين والأنبياء. يقول القاضي عياض: "ولا شك في إدحال بعض شياطين الإنس أو الحن هذا الحديث على بعض معفلي المحدثين ليلبس به على ضعفاء المسلمين"(١)؛ وللأسف فقد تلقفها بعض المفسرين وبعض المحدثين وبعض مَن ينتسبون إلى العلم وجعل يتحايل على تأويلها وإثباتها والتوفيق بينها وبين الآيات، والأحاديث الواردة حول عصمة النبي ﷺ فأساء بذلك إلى الدين وفتَح باباً للملحدين أن يشككوا في صحة القرآن وسلامة الإسلام. ومن هؤلاء ابن حجر العسقلاني حيث إنه قد دافع عنها وفند آراء القائلين ببطلانما وضعف آراءهم، وعضَّد الروايات الواردة بما<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١)الشفا ج٢ ص٢٩٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح الباري شرح صحيح البخاري ج٨، ص٤٣٩ ،٤٤٠ - ٤٤١ ، دار المعرفة– بيروت ١٩٦٠م.

# الباب الثالث تاريخ القرآن بعد سنة ٦٣٢م

نمهيد

الفصل الأول ... جمع القرآن

الفصل الثاني ... القراءات المتنوعة ومصاحف الصحابة

الفصل الثالث ... كتابة "المصحف الإمام" واعتماد القراءات

## 

### 

and the second of the second

#### تهيئلا

مُرَّ بِنا أَن القرآن كَان محفوظاً في الصدور والسطور في حياة النبي في وكان النبي يأمر بحفظه وتلاوته ويبشر بالأجر الجزيل عليه؛ وقد اتخذ في كل الوسائل الممكنة لضيط القرآن وحفظه، فاتخذ عدداً كبيراً من كُتَّاب الوحي، ولهي المسلمين عن أن يكتبوا شيئاً غير القرآن، حتى لا يختلط القرآن بغيره، أو يصيبه تحريف ما، علي أي نحو من الأنحاء. والأدلة على كتابة القرآن، والعناية به، كثيرة في القرآن، وفي حديث رسول الله في، وفي شواهد تاريخ الدعوة.

مهّد المستشرق بكلمة قبل الدخول فى تفاصيل الموضوع فقال: "إن تاريخ جمع القرآن بعد وفاة محمد، لا يزال غير واضح (طبعاً بالنسبة له). وإن إعداد النسخة الرسمية أو القانونية للقرآن، قد مَر بثلاث مراحل عبر تطورها، يصعب وضع تاريخ محدد لكل مرحلة منها. وإن الاعتقاد السائد بين المسلمين، هو أن القرآن كان محفوظاً، بطريقة شفهية، ثم كتب أثناء حياة السبي صلوات الله وسلامه عليه، أو بعد موته بقليل، عندما جُمِع ورُتِّب لأول مرة بواسطة الصحابة، ثم ظهرت النسخة الإمام أو المصحف الإمام فى عهد الخليفة عثمان بن عفان هيه"

يقول ويلش: "إن معظم المستشرقين يقباون النقاط الأساسية لما يقوله المسلمون حول جمع القرآن؛ ولكن يوجد الآن مشكلات أخرى تعترض وجهة النظر الإسلامية، هـذا، بالإضافة إلى الصعوبات المعتادة في تقييم المصادر الإسلامية، والتي نظمها علم مصطلح الحديث. ومن جانبنا فإننا نلاحظ أن مهمة إعادة كتابة تاريخ القرآن ليست سهلة؛ بل هي أكثر تعقيدا في الحقيقة، وذلك لأن المصادر القديمة تحتوى على آلاف من الأشكال النَّصِية المختلفة، والتي لا توجد في أي مخطوط يعرفه المستشرقون".

ثم يقول: "إن المسلمين المتأخرين، باستثناء القليل منهم، قد أظهروا اهتماماً يسيراً بمشكلة إعادة كتابة تاريخ المصحف". واعتبر الكاتب أن أهم المصادر الغربية في دراسة هذا الموضوع هو كتاب نولدك (Geschichte des Qorans). وبخاصة الجزء الثاني منه (۱۹۱۹)، والذي حققه ونقحه إف. اسكواللي، والجرء الثالسث (Die Geschichte des ورتزل Die Geschichte des)

<sup>(</sup>١) انظر : دائرة المعارف ص٤٠٤ عمود ب.

# الفصل الأول

### جمع القرآن

القرآن كتاب الله أنزله من عالم الغيب إلى عالم القلب، قلب جبريل التي فحفظه، ثم قلب رسول الله في فوعاه وتثبت به، ثم قلب المؤمنين بعد أن طهرها الرحمن بالإيمان وهيأها لحفظه؛ وإلى جانب القلوب الواعية حَفظ الله تبارك وتعالى القرآن كتابة في عهد النبي في مكان يُكتب بأمره في بأيدي الكتبة المؤمنين الذين اختارهم الله تعالى لكتابة وحيه على ما تَسنّى من مواد آنذاك، وحفظها لتكون ظهيرًا للقلوب والعقول التي كتب الله على صفحاتها آيات الذكر الحكيم، فصارت العناية بالنص القرآني مضاعفة، فقد سد بذلك جميع المنافذ في وجوه المحرفين المنحرفين عن منهج الله تعالى، المعادين لكلامه ورسله من أن تصل إليه أيديهم، أو تناله ألسنتهم بالتغيير أو التبديل أو بالإضافة والحذف، فالقرآن معصوم من ذلك إلى يوم القيامة.

ومن إعجاز القرآن كذلك عصمتُه من التحريف، وجمعُه بهذه الطرق المحتلفة حتى صار كتساباً بين دفتين، وانتشرت منه الآلاف بل الملايين من النسخ بين المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها، يُقرأ من الألواح ومن الأرواح في لغته الأصلية - اللغة العربية هذا على الرغم من أنه انتشر في بلاد كثيرة لا تتكلم العربية، فقد تحولت هذه الملايين التي تفوق الحصر - إلى اللغة العربية تتعلمها من أجل القرآن، وحبًّا فيه؛ بل لقد حفظت القرآن فكان هو مُعينها على تعلمها؛ ولقد حافظ المسلمون على كتاب ربمم حرصاً منهم أن يصيبهم ما أصاب الكتب الإلهية السابقة من تحريف أو تصحيف، واستوى في الحفاظ على القرآن المسلم المعتاد والخليفة الآمر الناهي والرجل والمرأة، بل والطفل الغرير.

وسوف نتناول في هذا الفصل عملية جمع القرآن من المواد المفرقة حتى صار كتاباً بين دفتين، مُفَنّدين في ذلك مزاعم المستشرقين ودعاوي العلمانيين من خصوم القرآن

إن أشهر الروايات أو "الحكايات"، كما يسميها المستشرق ويلش، التى تتحدث عن جمع القرآن فى كتاب رسمى، هى رواية البخارى التى تقرر أن أول جمع للقرآن كان فى عهد الخليفة الأول أبى بكر الصديق (٦٣٢- ٦٣٤)، يعنى ألها كُتبت بعد سنتين من وفـاة النبى هم، وقبل أن نعرض وجهة نظر الكاتب فى هذه المسألة ونناقشه فيها، من الضرورى أن نورد أهم الروايات الخاصة بطريقة جمع القرآن (١).

من هذه الروايات الواردة في طريقة جمع القرآن، كما في "كتاب المصاحف" لابن أبي داود، وغيره هي تلك التي رواها عبد الله قال حدثنا عمرو بن على بن بحر قال حدثنا أبو داود قال حدثنا إبراهيم بن سعد حدثنا الزهرى قال أحبرني عبيد بن السباق أن زيد بن ثابت حدثه، قال: أرسل إليَّ أبو بكر مقتل أهل اليمامة، وكان عنده عمر، فقال: إن هذا أتابي فقال إن القتل قد استحر بالقراء، وإني أخشى أن يستحر القتلُ بالقُرَّاء في سائر المواطن، فيذهبَ القرآن، وقد رأيت أن تَجمعوه، فقلت لعمر كيف تفعل شيئاً لم يفعله رسول الله ﷺ؛ فقال عمرُ هو والله خير؛ فلم يزل يراجعني في ذلك حتى شرح الله صدرى للذى شرح الله له صدره، ورأيت فيه الذى رأى؛ فقال أبو بكر إنك شاب (أو رجل) عاقل، وقد كنتَ تكتبُ الوحيَ لرسول الله ﷺ، لا نَتَّهمُك، فاكتبه. قال فوالله لو كَلفوني نقل جبل من الجبال ما كان بأثقل علَيَّ منه، فقلت لهما كيف تفعلان شيئاً لم يفعله رسول الله ﷺ؟ قال أبو بكر وعمر هو والله خير؛ فلم يزل أبو بكر، وعمر يراجعانني في ذلك، حتى شرح الله صدري للذي شرح له صدرهما، ورأيت فيه الـــذي فقدت آيةً كنتُ أسمع رسول الله على يقرأها: ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ (التوبة: ١٢٨) فالتمستُها فوجدتُها مع خزيمة بن ثابت فأثبتُها في سورتها. (قال أبو داود: اللحف-الحجارة الرقاق)(٢).

حدثنا أبو اليمان أحبرنا شعيب عن الزهري قال أحبرني بن السباق ثم أن زيد بن

<sup>(</sup>١) البخاري - فضائل القرآن ، باب ٣ ، ابن حجر - فتح الباري ٩ / ٩

<sup>(</sup>٢) ص ٢ ، ٧. وانظر أيضا السيوطي "الإتقان" ١٦٥/١-١٦٩

ثابت الأنصاري ﷺ وكان ممن يكتب الوحى قال أرسل إلى أبو بكر مقتل أهل اليمامة وعنده عمر فقال أبو بكر إن عمر أتاني فقال إن القتل قد استحر يوم اليمامة بالناس وإني أخشى أن يستحر القتل بالقراء في المواطن فيذهب كثير من القرآن إلا أن تجمعوه وإن لأرى أن تجمع القرآن قال أبو بكر قلت لعمر كيف أفعل شيئا لم يفعله رسول الله ﷺ فقال عمر هو والله حير فلم يزل عمر يراجعني فيه حتى شرح الله لذلك صدري ورأيت الذي رأى عمر قال زيد بن ثابت وعمر عنده حالس لا يتكلم فقال أبو بكر إنك رجل شاب عاقل ولا نتهمك كنت تكتب الوحى لرسول الله ﷺ فتتبع القرآن فاجمعه فوالله لو كلفين نقل جبل من الجبال ما كان أتقل على مما أمريى به من جمع القرآن قلت كيف تفعلان شيئًا لم يفعله رسول الله ﷺ فقال أبو بكر هو والله خير فلم أزل أراجعه حتى شرح الله صدري للذي شرح الله له صدر أبي بكر وعمر فقمت فتتبعت القرآن أجمعه من الرقاع والأكتاف والعسب وصدور الرجال حتى وجدت من سورة التوبة آيتين مع خزيمة الأنصاري لم أجدهما مع أحد غيره: ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَرِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴿ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُلْ حَسْبِي ٱللَّهُ لَآ إِلَهُ ۚ إِلَّا هُوَ ۚ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ ۗ وَهُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ ال القرآن ثم أبي بكر حيى توفاه الله ثم عمر حيى توفاه الله ثم حفصة بنت عمر.

حدثنا عبد الله قال حدثنا على بن حرب قال حدثنا جعفر بن عون عن إبراهيم ابن إسماعيل الأنصارى عن الزهرى عن عبيد بن السباق عن زيد بن ثابت قال دعاني أبو بكر فقال إنك رجل شاب كنت تكتب الوحى بين يدى رسول الله الجمع القرآن فاكتبه فوالله لو كلفوني نقل الجبال كان أيسر على من الذى كلفني فجعلت أتتبع القرآن من صدور الرجال ومن العسب ومن الرقاع ومن الأضلاع ففقدت آية كنت أسمعها من رسول الله الله المحدة اعدا أحد فوجدها عند رجل من الأنصار

<sup>(</sup>١) التوبة: ١٢٨– ١٢٩

(الأحزاب: ٢٣) ﴿ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَنهَدُواْ ٱللَّهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُم مَّن قَضَىٰ خَبَهُر وَمِنْهُم مَّن يَنتَظِرُ لَّ وَمَا بَدَّلُواْ تَبْدِيلاً ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله الصحف عند أبي بكر حتى مات، ثم عند عمر حتى مات ثم عند حفصة.

حدثنا عبد الله قال حدثنا محمد بن يحيى قال حدثنا عثمان بن عمر قال حدثنا يونس عن الزهري قال أحبرني ابن السباق عن زيد بن ثابت قال وحدثنا يعقوب بن إبراهيم قال حدثنا أبي عن ابن شهاب عن عبيد بن السباق أن زيد بن ثابت حدثه [وهذا حديث عثمان] قال أرسل إلى أبو بكر مقتل أهل اليمامة فأتيته وعنده عمر رهبه فقال أبو بكر إن عمر أتاني فقال: إن القتل قد استحر بأهل اليمامة من قُرَّاء القرآن وأنا أخشى أن يستحر القتل بالقراء في المواطن فيذهب كثير من القرآن لا يُوعَى (أي لا يُحفظ)، وإنى أرى أن تأمر بجمع القرآن فقلت لعمر: كيف أفعل شيئاً لم يفعله رسول الله ﷺ؟ فقال: هُوَ والله خير؛ فلم يزل يراجعني في ذلك حتى شرح الله لذلك صدري، ورأيت فيه الذي رأى عمر، قال زيد وعمر جالس عنده لا يتكلم فقال عمر: إنك شاب عاقل لا نتهمك وكنت تكتب الوحي لرسول الله ﷺ؟ فتتبع هذا القرآن فاجمعه. فوالله لو كلفوين نقل حبل من الجبال ما كان بأثقل عليّ مما كان أمرويي به من جمع القرآن قلت وكيف تفعلون شيئاً لم يفعله رسول الله ﷺ؟ و لم يزل أبو بكر يراجعني حتى شرح الله صدرى بالذي شرح له صدر أبي بكر وعمر فجمعت القرآن، أجمعه من الأكتاف والأقتاب والعسب وصدور الرجال حتى وجدت آخر سورة التوبة مع حزيمة بن ثابت الأنصارى لما (لم) أحدها مع أحد غيره ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴿ فَإِن تَوَلُّواْ فَقُلْ حَسْبَيَ ٱللَّهُ لَا إِلَنهَ إِلَّا هُوَ ۚ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ ۗ وَهُو رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ ﴾، قال يعقوب في حديثه فكانت الصحف عند أبي بكر حياته حتى مات ثم عند عمر حياته حتى مات؛ ثم عند حفصة بنت عمر رضى الله عنهما.

حدثنا عبد الله قال حدثنا عبد الله بن محمد بن النعمان قال حدثنا محمد قال حدثنا أبو جعفر عن الربيع عن أبي العالية ألهم جمعوا القرآن في مصحف في حلافة أبي بكر فكان رحال يكتبون ويملى عليهم أبي بن كعب فلما انتهوا إلى هذه الآية من سورة براءة: ﴿ وَإِذَا مَا أَنزِلَتْ سُورة تُظَرَ بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضٍ هَلَ يَرَنكُم مِّن أَحَدِ ثُمَّ سورة براءة: ﴿ وَإِذَا مَا أُنزِلَتْ سُورة تُظَرَ بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضٍ هَلَ يَرَنكُم مِّن أَحَدِ ثُمَّ السَرَفُوا صَرَف الله قُلُوبُهُم بِأَنَّمُ قَوْمٌ لا يَفقَهُونَ ﴿ ﴾ (١) فظنوا أن هذا آخر ما أُنزل من القرآن فقال أبيّ: إن رسول الله في قد أقرأن بعدهن آيتين: ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مِن أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَينتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴿ فَإِن تَوَلُّواْ فَقُلْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَينتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ ، قال فهذا آخر ما أُنزل من القرآن، فختم الأمر عما فتح به، لقول الله حل ثناؤه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولٌ إِلّا نُوحِيّ إِلَيْهِ أَنّهُ لا إِلَهُ إِلَّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلّهُ إِللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

حدثنا عبد الله قال حدثنا أبو الطاهر قال أخبرنا ابن وهب قال أخبرنى مالك عن ابن شهاب عن سالم وخارجة أن أبا بكر الصديق كان جمع القرآن في قراطيس وكان قد سأل زيد بن ثابت النظر في ذلك فأبي حتى استعان عليه بعُمر ففعل وكانت تلك الكتب عند أبي بكر حتى توفي ثم عند عمر حتى توفي ثم كانت عند حفصة زوج النبي في فأرسل إليها عثمان فأبت أن تدفعها إليه حتى عاهدها ليرديها إليها فبعثت بما إليه فنسخها عثمان في هذه المصاحف ثم ردها إليها فلم تزل عندها ، حتى أرسل مروان فأخذها فحرقها)(٢)؛ وذلك لأن المصاحف كانت قد نسخت وانتشرت.

يعلق ويلش على هذه الروايات بقوله إن المسلمين قبلوا هذه الروايات على ألها صحيحة تاريخياً، وأن ما فيها حق لا شك فيه، مع أن هناك مشكلات صعبة تحوط بما،

<sup>(</sup>١) التوبة: ١٢٧

<sup>(</sup>٢) الحسافظ أبي بكسر عسبد الله بن أبي داود سليمان بن الأشعث السجستاني (ت: ٣١٦هـ) كتاب المصاحف تحقيق الدكستور آرثسر جفرى ط أولى ١٣٥٥هـ ، ١٩٣٦م المطبعة الرحمانية ص ٥ - ٩، والزركشي. البسرهان في علوم القرآن ج1 /ص٢٣٢.

حيث توجد روايات أحرى في كتب الأحاديث المعتمدة تناقض موضوع هذا الحديث وهكذا فإن ويلش يرفض هذه الروايات ويعتبرها وضعية لأسباب قد تَوَهَّمها كما سنبينه.

يعوِّل الكاتب كثيراً على الاحتلاف بين الروايات في حديث "جمع القرآن" ودون بذل أي محاولة أو جهد للجمع بينهما، أو حتى قراءها قراءة نقدية في ظل واقع القرآن وحياة النبي في وحرص الصحابة الشديد على حفظ كتاب الله تعالى؛ أضف إلى ذلك أن الاحتلاف بين هذه الروايات احتلاف ظاهرى أو شكلى يمكن إزالته، على سبيل المثال فإن تفسير الرواية التي أخرجها ابن أبي داود من طريق الحسن أن عمر بن الخطاب سأل عن آية من كتاب الله، فقيل كانت مع فلان، قتل يوم اليمامة، فقال؛ إنّا لله، وأمر بجمع القرآن؛ فكان أول من جمعه. قال السيوطى إسناده منقطع، والمراد بقوله: أول من جمعه، أي أشار بجمعه (۱).

ومعنى منقطع الإسناد أى أنه موقوف على التابعي قولاً له أو فعلاً (٢)؛ وليس يطعن ذلك أو غيره في شدة اهتمام المسلمين بجمع القرآن، أو في أن أبا يكر رضى الله عنه كان أول من جمعه في صحف. وكون عمر يسأل عن آية، معناه أنه كان يعرفها، وإلا كيف يسأل عنها بالتحديد، ويُحاب عليها بالتحديد كذلك؛ هذا ما يجب ملاحظته. ويمكن أن يقال أيضاً إن سؤال عمر حاء أثناء جمع زيد للقرآن، حيث كان من هو أحد الثلاثة الموكلين بالمهمة موضع البحث، وإن سؤال عمر عن الآية كان من حيث كونما مكتوبة بحضرة النبي الله لا غير، وهذا تفسره الرواية التي أخرجها ابن أبي داود من طريق يحيى بن عبد الرحمن بن حاطب. قال: قَدِم عمر، فقال: "من كان تلقى من رسول الله الله شيئاً من القرآن فليأت به؛ وكانوا يكتبون ذلك في الصحف، والألواح، والعسب، وكان لا يقبل من أحد شيئاً حتى يشهد له شاهدان"(٢).

<sup>(</sup>١) السيوطي . الإتقان ١ / ١٦٦، ١٧٠.

<sup>(</sup>٢) السيوطي تدريب الزاوي تحقيق عبد الوهاب عبد اللطيف - القاهرة - حـــ١ ص١٩٤٠.

<sup>(</sup>٣) السيوطي - الإتقان ١٦٦/١ - ١٦٧

وهذا يدل على حيطة عمربن الخطاب وزيد بن ثابت الشديدتين بالقرآن حيث كانا لا يكتفيان بمجرد وجود الآية مكتوبة، حتى يشهد عليها من تلقاها سماعاً من رسول الله الله ولا ينبغى أن ننسى أن زيدًا كان يحفظ القرآن كله؛ ولهذا السبب تم الحتياره للقيام بجمع القرآن.

قال السحاوى في جمال القراء في طبيعة هذا الإشهاد: "يشهدان أن ذلك المكتوب كتب بين يدى رسول الله ، أو أنه من الوجوه التي نزل بما القرآن".

وقال أبو شامة (ت: ٥٩٥): "إن غرضهم أن لا يكتبوا إلا من عين ما كتب بين يدي النبي لله لا من مجرد الحفظ ". قال: "ولذلك قال زيد في آخر سورة التوبة، لم أجدها مع غيره، يمعنى أنه لم يجدها مكتوبة مع غيره، لأنه كان لا يكتفى بالحفظ دون الكتابة". وإلا لا يستطاع زيد شه وحده أن يمليه كله من حفظه؛ ومعنى هذا الكلام أن الشهادة كانت مُكلَّف لإثبات أن هذه الآية أو تلك كانت مما كتب في حضرة النبي هذا وهذا يعنى من حانب آخر أن الصحابة كانوا يُحْمعُون على أن القرآن قد كتب كله بين يديه في، وألهم احتهدوا غاية الاجتهاد في ألا ينال القرآن تحريف؛ ويعتبر حديث جمع أبي بكر للقرآن لأول مرة هو الأصل في الباب، الذي ينبغي أن ترد إليه جميع الأقوال، وتصحح عليه كل الروايات.

أخرج ابن أبى أشتة فى "المصاحف" عن الليث بن سعد، قال: "أول من جمع القرآن أبو بكر، وكتبه زيد، وكان الناس يأتون زيد بن ثابت، فكان لا يكتب آية إلا بشاهدي عدل ... " الحديث.

وقد مَرّ بنا قول الحارث المحاسبي أن النبي الله كتاب القرآن أولاً بأول وأنه كان يستوثق بنفسه من سلامة نقل كتّاب الوحي؛ وأن القرآن كان مكتوبًا في الرقاع والأكتاف والعسب؛ وأن أبا بكر هو الذي أمر بنسخه من هذه المواد المتفرقة إلى الصحف فصار مجموعا.

وفى موطأ ابن وهب عن مالك، عن ابن شهاب، عن سالم بن عبد الله، عن عمر قال: جمع أبو بكر القرآن فى قراطيس وكان سأل زيد بن ثابت فى ذلك فأبى حتى استعان بعمر ففعل(١).

<sup>(</sup>١) السيوطي. الإتقان. ص ١٦٨، والزركشي. البرهان ٢٣٣/١- ٢٤٠.

وفى مغازى موسى بن عقبة، عن ابن شهاب قال: "لما أصيب المسلمون باليمامة فزع أبو بكر، وحاف أن يذهب من القرآن طائفة، فأقبل الناس بما كان معهم وعندهم حتى جمع على عهد أبى بكر فى الورق، فكان أبو بكر أول من جمع القرآن فى الصحف.

ويقرر ابن حجر أن جمع أبي بكر للقرآن مؤيدٌ بالأحبار الصحيحة المترادفة(١).

وأما ما أورده ابن أبي أشتة في كتاب "المصاحف" وهو غريب حداً؛ (أن أول من جمع القرآن في مصحف، هو سالم مولى أبي حذيفة، أقسم ألا يرتدى برداء حتى يجمعه فجمعه ...) الحديث، قال السيوطى إسناده منقطع أيضاً، ومجمول على أنه كان أحد الجامعين بأمر أبي بكر، وربما كان سالم موكلاً بجمع المواد التي كتب عليها القرآن على سبيل المثال، فدخل في روع بعض الناس وَهُمْ في طبيعة دوره (٢٠)؛ فقالوا إنه أول من جَمع القرآن؛ ونقل ابن أبي أشتة هذا القول دون تمحيص؛ ومن الجدير بالإشارة إليه أن ابن أبي أشتة نقل إلينا رواية أنحرى أوثق من تلك الرواية الغريبة، وهي الصق بالحقيقة الثابتة حول جمع القرآن. هذه الرواية الأخيرة نقلها ابن أبي أشتة عن فقيه مصر، الليث بن سعد، تقول الرواية إن أول من جمع القرآن أبو بكر، وكتبه زيد، وكان الناس يأتون زيد بن ثابت، فكان لا يكتب آية إلا بشاهدي عدل "". ويشبه تلك الرواية ما ورد من أن علياً كان أول من جمع القرآن؛ ومعناها كسابقتها أن علياً تكان أبه محمع القرآن ومعناها كسابقتها أن علياً علياً من أنه حفظه بأكمله.

ومما نلفت النظر إليه أن ابن النديم قد أورد فى "الفهرست" هذا العنوان: (الجُمَّاع للقرآن على عهد النبي هي) – بمعنى حفاظه، وعَدَّ ابن النديم من هؤلاء الحُفَّاظ علي بن أبي طالب، وسعد بن عبيد بن النعمان بن عمرو بن زيد، وأبو الدرداء، ومعاذ بن حبل، وزيد بن ثابت، وأبي بن كعب.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه .

<sup>(</sup>٣) الإتقان ج ١، ص١٦٦-١٦٧.

وقد يكون جَمْع عَلِيِّ للقرآن، بمعنى كتابته فى صحف من حفظه، كأن يكون كتب نسخة بنفسه خاصة به؛ فقد أورد ابن النديم أيضًا عن على: "أنه رأى من الناس طيرة (۱) عند وفاة النبى فل فأقسم أنه لا يضع عن ظهره رداءه حتى يجمع القرآن، فجلس فى بيته ثلاثة أيام، حتى جمع القرآن؛ فهو أول مصحف جمع فيه القرآن من قلبه، وكان المصحف عند أهل جعفر؛ ورأيت أنا فى زماننا عن أبى يعلى حمزة الحسنى - رحمه الله - مصحفًا قد سقط منه أوراق بخط على بن أبى طالب يتوارثه بنو حسن على مر الزمان، "(۲).

إذا اعتمدنا هـــذه الرواية يكون الإمام عليّ إذن، هو أول من جمع القرآن، بمعنى أنه كتبه لنفسه من حفظه، ويكون جَمْعُه للقرآن في صحف، هو أول جمع بالنسبة لعليّ لا غير، وعلى أي حال، فإن هذا الخبر لا يعنى إطلاقًا أن القرآن لم يجمع في حياة النبي فقد مر بنا أن النبي صلى الله عليه وسلم أحبر أن القرآن المكتوب على الرقاع، واللخاف، والعظام، كان في الرداء في الحجرة التي كان النبي على ينام فيها.

ونقل ابن النديم أيضًا عن محمد بن إسحاق، أن محمد بن الحسين كان رجلاً حَمَّاعا للكتب؛ وقد وجد في حزانته مصحفًا بخط حالد بن أبي الهياج صاحب على رضي الله، ثم وصل هذا المصحف إلى أبي عبد الله بن حانى؛ وبقى هذا المصحف محفوظًا على الرغم من ضياع الكتب والوثائق المهمة والنادرة التي كانت في حزانة محمد بن الحسين (٣).

وقد أشرنا من قبل إلى أن لفظة "القرآن" تستعمل في معني "حفظ" وهي من قوله تعالى: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْءَانَهُ ﴿ ۚ قَرْأَنَهُ فَٱتَّبِعٌ قُرْءَانَهُ ﴿ ﴾ (القيامة: ١٧-١٨).

<sup>(</sup>١) الطيرة والطيرورة أي الخفة والطيش قال الكميت:

وحلمـــك عـــز إذا ما حلّمت وطـــــيرتك الصـــاب والحنظــــــــلَ (ابن منظور – لسان العرب – بيروت – دار صادر – ١٤١٠ – ١٩٩٠) ج٤ ص٥١٠ – ٥١٠ .

<sup>(</sup>٢) ابن الناءم - الفهرست . ص٤١ - ٤٢ .

<sup>(</sup>٣) الفهرست ، ص٦٠ - ٦١ .

وهذا المعنى وردت كلمة "جمع" في كلام عبد الله بن مسعود، قال: "من جمع القرآن فقد حمل أمراً عظيماً، وقد أدرجت النبوة بين جنبيه إلا أنه لا يوحى إليه" فجمع هنا بمعنى حفظ؛ ومنه قول السيوطى: "ظفرت بامرأة من الصحابيات جمعت القرآن" وهي، على ما أورد ابن سعد في الطبقات، "ورقة بنت عبد الله بن الحارث"، وكان رسول الله يزورها ويسميها الشهيدة، وقد حفظت القرآن كله، وأمرها النبي أن تؤم أهل بيتها في الصلاة (۱). وأما بخصوص ما قيل من أن عثمان هو الذي جمع القرآن؛ فصحيح لكن بشرطه، فعثمان على جمع القرآن لكن بمعنى مختلف عن جمع أبي بكر له. لقد كان جمعه بغرض تجميع المسلمين على قراءة واحدة، وكان جمع القرآن على عهد عثمان هو الخمع الثالث، وليس الجمع الأول.

روى البحارى عن أنس أن حذيفة بن اليمان قدم على عثمان، وكان يغازى أهل الشام في أرمينية وأذربيجان مع أهل العراق فأفزع حذيفة اختلافهم في القراءة، فقال لعثمان أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا اختلاف اليهود والنصارى؛ فأرسل عثمان إلى حفصة رضي الله عنها أن أرسلي إلينا الصحف ننسخها في المصاحف، ثم نردها إليك... الحديث؛ وشكّل عثمان جماعةً تقوم بذلك، ووضع لها منهج العمل(٢).

وهذا هو جمع عثمان بن عفان وما تميز به، إنه جمع قراءة، كما ذكرنا، لا جمع صحف فقط؛ فقد كان القرآن مجموعاً محفوظا عند حفصة بنت الخليفة عمر بن الخطاب ، في صحف كانت تسمى الربعة (٢)؛ وفي حديث البخارى المذكور، ما يفيد شيوع القرآن بين الناس، وحفظ الأطفال له، وعناية الأُمَّة كلها به، وينبغى ألا يفوتنا ملاحظة انزعاج الخليفة عثمان في ومبعوثه حذيفة بن اليمان، لتنازع الناس في طريقة كتابة القرآن وطريقة قراءقم له؛ وفي هذه القرينة نذكر أنه كم هو عجيب أن

<sup>(</sup>١) انظر الإتقان ٢٠٣/١ - ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) البخاري "فضائل القرآن"، والسيوطي "الإتقان" ١٦٩/١، والزركشي .البرهان ٢٣٦/١.

<sup>(</sup>۳) المصدر نفسه ۱۷۰.

يحفظ الأطفال، والصغار والنساء، والرجال، دستور الأمة الذي ينظم حياتها، ويَعُدُّها لآخرتها، على هذا النحو. إن الدستور الإسلامي ليس من احتراف الكبار ولا من عمل المتخصصين فحسب شأنه شأن سائر الدساتير الأخرى، بل هو دستورٌ متفردٌ ومتغلغلٌ.

وواضح من هذه الرواية وغيرها من الروايت الأخرى أن ظهور اللهجات والحروف في قراءة الناس للقرآن كانت قد اتسعت باتساع أعداد المسلمين، وباتساع البلدان الإسلامية في عصر الخليفة عثمان أكثر من اتساعها في عهد غيره من الخلفاء؛ فقد أخرج ابن أبي أشتة، من طريق أيوب عن أبي قلابة قال: حدثني رجل من بني عامر يقال له أنس بن مالك قال: "اختلفوا في القراءة على عهد عثمان حتى اقتتل الغلمان والمعلمون فبلغ ذلك عثمان بن عفان في فقال: عندى تكذبون به وتلحنون فيه، فمن نأى عنى كان أشد تكذيباً وأكثر منكم لحنا، يا أصحاب محمد اجتمعوا فاكتبوا للناس إماماً فاجتمعوا فكتبوا إذا اختلفوا وتدارءوا في آية قالوا هذه أقراها رسول الله في فلاناً، فيرسل إليه وهو على رأس ثلاث من المدينة ويقال له كيف أقرأك رسول الله آية كذا فيقول كذا وكذا، فيكتبوها، وقد تركوا لذلك مكاناً".

وفى رواية لابن أبى داود: "أن عدد الذى جمعهم عثمان لكتابة المصحف الإمام، كانوا اثنى عشر رجلاً من قريش والأنصار، وأن عثمان كان يتعاهدهم (أى يتابعهم في عملهم) وألهم كانوا يكتبون حسب العَرضة الأخيرة"، أى آخر مرة راجع فيها النبى القرآن على جبريل العراماً.

وقال ابن التين وغيره في الفرق بين جَمع عثمان، وجَمْع مَنْ قبله: "القرق بين جَمع عثمان، لخشية أن يذهب من القرآن شيء جمع أبي بكر كان لخشية أن يذهب من القرآن شيء بذهاب جملته، لأنه لم يكن مجموعاً، فجمعه في صحائف مرتباً لآيات سوره على ما وقفهم عليه النبي هي، وجَمْع عثمان كان لَمّا كُثُر الاختلاف في وجوه القراءة حتى قرءوا بلغاقم، لاتساع اللغات (اللهجات) فأدى ذلك بعضهم إلى تخطئة بعض، فخشى

<sup>(</sup>١) ابن أبي داود كتاب المصاحف ص٩ والسيوطي الاتقان ١ / ١٧٠ .

(أى عثمان) من تفاقم الأمر فى ذلك، فنسخ تلك الصحف فى مصحف واحد مرتباً لسوره، واقتصر من سائر اللغات على لغة قريش محتجاً بأنه نزل بلغتهم. وإن كان قد وسع فى قراءته بلغة غيرهم رفعاً للحرج والمشقة فى ابتداء الأمر. فرأى أن الحاجة إلى ذلك قد انتهت، فاقتصر على قراءة واحدة هى قراءة العرضة الأخيرة للقرآن؛ ثم إن القراءات الأخرى لم تكن واجبة ولا ملزمة وإنما نزلت للتيسير(۱). كان جمع عثمان إذا بغرض جَمْع الناس على قراءة واحدة حسماً لمادة الخلاف بينهم. وفى النص الذى سقناه أن الناس كانوا قد اختلفوا فى القراءة لا فى القرآن، لأهم كانوا يقرءون بالحروف المتعددة، وهى مما نزل به جبريل أيضاً لتيسير حفظ القرآن فى أول الأمر، وكان قصد عثمان هو جمع الناس على القراءة الثابتة عن رسول الله الله فى العرضة الأخيرة وجمعهم على مصحف واحد، لا تقديم فيه ولا تأخير، ولا منسوخ تلاوته مع مثبت، ولا تأويل على مصحف واحد، لا تقديم فيه ولا تأخير، ولا منسوخ تلاوته مع مثبت، ولا تأويل ولا تفسير، وذلك لأن بعض من كانوا يكتبون القرآن كانوا يثبتون أيضًا تفسير الآية بمامش صحفهم أو مصاحفهم، وذلك خشية دخول الفساد والشبهة على من يأتى بعدهم.

ويزيدنا المحاسبي بياناً في هذا الموضوع فيقول إنه لما خشي عثمان الفتنة عند احتلاف أهل العراق والشام في حروف القراءات؛ حمل الناس على قراءة واحدة بمعرفة من شهد التنزيل من المهاجرين والأنصار؛ فأما قبل ذلك فقد كانت المصاحف (أي مصاحف بعض الصحابة التي كتبوها لأنفسهم) مكتوبة بوجوه من القراءات المعلقات على الحروف السبعة التي نزل بها القرآن. وقد قال على: "لو وليت لعملت بالمصاحف عمل عثمان بها"(٢) وهو القائل أيضاً: "أعظم الناس في المصاحف أجراً، أبو بكر، رحمة الله على أبي بكر، أول من جمع كتاب الله"(١). وأحرج ابن أبي داود بسند صحيح عن سويد بن غفلة قال: قال على: "لا تقولوا في عثمان إلا خيراً. فوالله ما فعل الذي فعل سويد بن غفلة قال: قال على: "لا تقولون في هذه القراءة؟ فقد بلغني أن بعضهم في المصاحف إلا عن ملاً منا، قال ما تقولون في هذه القراءة؟ فقد بلغني أن بعضهم

<sup>(</sup>۱) ابـــن حرير الطبرى - حامع البيان فى تفسير القرآن ( بيروت - دار المعرفة ١٣٩٢هـــ ١٩٧٢م ) ج١ والسيوطى الإتقان ١٤٠/١ ١٤٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ١٧١ - ١٧٢.

<sup>(</sup>٣) البحاري . خلق أفعال العباد ضمن عقائد السلف ص ١٧٨ . والزرقاني . مناهل العرفان ٢٥٣/١.

يقول: إن قراءتي (وليس قرآن) حيرٌ من قراءتك، وهذا يكاد يكون كفراً (لأنه يؤدى إلى الكفر بشيء من القرآن نزل به حبريل) قلنا فما ترى؟ قال: أرى أن يجمع الناس على مصحف واحد فلا تكون فُرقة، ولا احتلاف، قلنا نعْمَ ما رأيت". وقال على كرم الله وجهه: "لا تقولوا كان عثمان حَرَّاق المصاحف"(أ) "وأما ما وردت به الروايات من أسماء متعددة بالنسبة لعملية جمع القرآن، فإنه يدل على أن عناية المسلمين قد بلغت الغاية القصوى بهذا الكتاب العظيم، الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من حلفه تنريل من حكيم حميد.

ولا عبرة بعد ذلك بما رُوى بطريق الآحاد، إذا تَضَمَّن ما يخالف الإجماع على حفظ القرآن وضبطه نصاً، وقراءة. وأما ما دُسَّ على عثمان، وتلقفته الألسن والأقلام من أنه حرق المصاحف، أو أنه أمر بحرقها بعد أن وضع المصحف الإمام، وأنه أبطل القراءات الأحرى بعد أن تبت قراءة واحدة منها، فهو افتراء وضلالة إذ لم يكن عثمان خليفة إلا والجزيرة العربية كلها مملوءة بالمسلمين، والمصاحف منتشرة، والمساحد آهلة بالعُبَّاد والحفَّاظ والقُراء، يُعلِّمون الصبيان والنساء؛ يَصْدُق هذا أيضاً على سائر حواضر الإسلام وقُراه ومحاله.

يتضح لنا من هذا أن جمع عثمان، وجمع أبي بكر قبله، كان معروفاً لكل الصحابة وكان موضع التسليم منهم. ولو كان غير أبي بكر جَمَع القرآن، بالمعنى الذي سقناه، لظهر ذلك واشتهر بين الصحابة، وإذن فالتوفيق بين الروايات، وإزاحة ما يوهم الاحتلاف بينها، هو السبيل الوحيد لإقرار المسألة؛ أما أن يتخذ البعض من الخلاف الظاهرى والفوارق الشكلية بين الروايات طريقاً إلى الطعن فيها بالكلية، وبالتالي التشكيك في سلامة النص القرآني، فهو أمر مستبعد نقلاً وعقلاً.

إن دعوى الكاتب إذن، بأن بعض المصادر الإسلامية تؤكد عدم وجود نسخة محموعة معتمدة للقرآن قبل عثمان، خطأ ناتج عن سوء قراءة وسوء فهم لهذه المصادر.

<sup>(</sup>١) السيوطى - الاتقان ١٧٠/١ - ١٧١.

أما المستشرقان كتابى وإسكواللي فيشككان في صحة رواية واقعة اليمامة التي كانت سببًا في جمع القرآن قائلين بأن عدد الذين استشهدوا في هذه الموقعة من الحفاظ الذين ذكرهم المصادر قليل، وهذا يعنى أن خبر واقعة اليمامة لا يصلح أن يكون سببا لانزعاج الخليفة عمر، ودعوته لجمع القرآن. ولذلك فإن اسكواللي يذكر أن الذين استشهدوا من الحفاظ من الصحابة في موقعة اليمامة كانوا اثنين فقط؛ هذا على الرغم من أن بعض المصادر تحدد عددهم بأربعمائة وخمسين من جملة من قتلوا في هذه الموقعة، وعددهم نحو الألف(١). وبينما تذكر بعض المصادر الأخرى أن عدد القراء الذين استشهدوا في هذه المعركة كانوا سبعين شهيدًا(١).

ومهما يكن الأمر فإنه ليس من المعقول أن نشكك في صحة الرواية لمحرد الشك، أو لجرد مقاضاة عصر وحيل باسم العقل، وباسم الشك العلمي، وليس من المعقول أيضاً أن تقوم قائمة الصحابة وفيهم رئيس الدولة الخليفة أبو بكر الصديق المعروف بحكمته ورزانته، ويشفقون هذا الإشفاق على القرآن، لمحرد قتل اثنين من الحفاظ، وأن يبلغ الحال بأبي بكر أن يقول (إن القتل قد استحر يوم اليمامة بقراء القرآن، وإنى أخشى أن يستحر القتل في المواطن، فيذهب كثير من القرآن أن يقول الكاتب إن واقعة اليمامة لا يمكن وحدها أن تشكل قاعدة أو خطة جمع القرآن، ولكنها ربما تفيد في معرفة أن بعض أجزاء من القرآن مما كتب في حياة محمد في وبقيت بعد وفاته في قد جُمعت في هذا الوقت.

وهذا خطأ بالطبع وتحاوز لظاهر النص، فمجموع الروايات التي نقلناها، وبالذات رواية البخارى، تقرر وبوضوح تام، أن القرآن كان مكتوباً على عهد رسول الله على مواد متفرقة؛ وأن هذه المواد قد استخدمت في الجمع الأول للقرآن على

<sup>(</sup>۱) الطبري "تاريخ الطبري"، حوادث سنتي ۱۱، ۱۲ والزركشي، البرهان ۲۳۳/۲.

<sup>(</sup>۲) الزرقاني . مناهل ۱ / ۲۵۰ .

<sup>(</sup>٣) البرهان ١ / ٢٣٢ .

يعلق الكاتب على ما ورد فى هذه الرواية الخاصة بتكليف زيد بن ثابت بمهمة جمع القرآن واختياره دون غيره لمجرد أنه كان كاتب وحى النبى هذا فيقول إن هذا التوصيف لمؤهلات زيد، قد أدى دوراً له مغزاه فى إخراج النص المعتمد أو الرسمى للقرآن. يحاول ويلش بهذا أن يقول إن الروايات الخاصة بمؤهلات زيد بن ثابت، إنما جاءت كمبرر لاختياره للقيام بمهمة جمع القرآن، وأنما قد وُضِعت أو لُفقت بغرض الترويج للنص.

ويزعم ويلش كذلك أن هناك من الأسباب والمبررات ما يجعلنا نشك في صحة هذه الرواية من وجهة نظر تاريخية، ويرى ويلش أن الغرض من وضع هذه الحكاية، في الأغلب الأعم، كان هو التعتيم على دور محمد الله والتعمية عليه في إعداد نص مكتوب للقرآن، يعنى بيـــده الشريفة وبخطه ، وهو ما ناقشناه فيه من قبل، هذا أوّلاً.

وأما ثانياً: يقول الكاتب فإن التقليل من دور عثمان بن عفان الله في كتابة نص رسمى للقرآن، يعنى أن عثمان كان هو أول من جمع القرآن، وهذا إصرار عجيب من ويلش وإهدار لقيمة الروايات الكثيرة التي تصادم رأيه في هذه المسألة.

وثالثاً: يرى الكاتب في هذه الرواية مجرد محاولة لإثبات أفضلية المصحف العثماني أو أولويته على المصاحف التي كتبت قبله، والمصاحف الأخرى التي كانت مصاحبة له. هذه اجتهادات ويلش، وليس يُلام أحدٌ على اجتهاده، وإنما يلام على إصراره بأن ما

<sup>(</sup>١) الإتقان ١/ ١٦٤

لديه هو الصواب، وأن ما عند غيره، هو بالضرورة، الخطأ، ويُلام المرء كذلك على إهمال قيمة الأدلة العلمية، وإهدار مدلولاتها من أجل تأييد نتائج وضعت مسبقًا.

إننا لا نشك في صحة روايات جمع القرآن، لأن الأدلة على صحتها كثيرة ومتضافرة؛ ووجود القرآن بنصه المنزل حتى اليوم حير شاهد على جهود المسلمين وجهادهم في حفظ القرآن. "والحقُّ يَدفَعُ تُرَّهات الباطل"(١).

ونعود مرةً أحرى إلى هذه النقطة لنلقى بعض الضوء على دور عثمان بن عفان في جمع القرآن. ذكرنا فيما سبق، أن القرآن كان مبثوثاً في الأمصار الإسلامية في الجزيرة العربية، ومصر، والبحرين، وعمان، واليمن، والعراق، وبلاد فارس، وغيرها.

وكانت المصاحف موجودة بكثرة في كل هذه البلاد؛ وكان القراء يملؤلها بأعداد لا يحصيها إلا الله تعالى (٢)؛ فلو قصد عثمان ما ادعوه، لما قدر عليه أصلاً؛ فقد كان في هذه البلدان عند موت الخليفة عمر رضي الله عنه، مائة ألف مصحف؛ وأما القول بأن عثمان جمع الناس على مصحف واحد، وأمر بحرق ما عداه من المصاحف، فباطل؛ إنما كتب عثمان المصحف الإمام، بإقرار من جميع الصحابة لسد الباب على المحرفين والمبطلين من أن يشككوا في القرآن، وأيضاً ليكون هذا المصحف بمثابة المحكم عند الخلاف والقاضى عند التنازع. وكانت القراءات المتعددة دائرة وسائرة بين المسلمين، وهي موجودة إلى اليوم، مضبوطة ومجموعة، وهي جزء من التنزيل؛ بل إن القراءات الشاذة قد وَحَدت من يَهتَم هما ويجمعها (٢)، حتى ما ينسب إلى الرافضة من الزعم بتحريف عثمان في للقرآن قد لا يكون صحيحاً. وعلى الرغم من أن الروافض ليسوا من فرق المسلمين، فإن هذا القول المنسوب إليهم يختاج إلى إعادة نظر؛ إذ يُصر بعض علماء الشيعة على تبرئتهم من الهام عثمان بتحريفه للمصحف، ويعلن بعض أعلام

<sup>(</sup>١) شطرة من بيت ذكره ابن جني في الخصائص ١ / ٣٣٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر : ابن حزم الفصل في الملل والنحل ٢ / ٧٩ .

<sup>(</sup>٣) الفصل ٢/ ٨٢ وما بعدها .

الشيعة اعتقادَهم في سلامة القرآن من التحريف بالزيادة أو النقصان وبأنه لم يتغير ألبَتَّةُ منذ نزل على محمد ﷺ

وإذاً فخبر حرق عثمان لبعض المصاحف يمكن فهمه على أنه كان يقصد به مصاحف خاصة لبعض الصحابة ممن رأوا الاستغناء عنها، فأمر عثمان عندئذ بحرقها إكراماً لكلام الله تعالى من أن تذروه الرياح، أو تدوسه الأقدام، أو يُمتهن على أى نحو من الأنحاء.

وهَبْ أن عثمان قد استطاع أن يحرق المصاحف فى موطن ما، فكيف بالمواطن الأخرى؟ وإذا كان عثمان قد استطاع حرق المصاحف، فهل كان يستطيع قتل الحفّاظ الذين حفظوا المصحف حرفاً حرفاً، وتعلموا قراءته وإعرابه وبلاغته وأحكامه ...الخ؟

ينبغى أن ننظر فيما ورد فى الرواية التى استشهد بها الكاتب، من أن عبد الله بن مسعود قد اعترض على فعل عثمان، وأنه أمر المسلمين فى الكوفة بإمساك مصاحفهم؛ وهذا صحيح جاءت به بعض الروايات عن ابن مسعود، وقد كان هذا العمل اجتهادا منه لا طعنا فى عمل عثمان، ولا بتهمة للقرآن؛ فقد ورد عنه أيضاً رجوعه عن ذلك، ودخوله فى الإجماع بشأن توحيد القراءة، وجمعها فى مصحف إمام (٢).

ودعوى أن مصحف عبد الله بن مسعود كان يختلف عن مصحف عثمان، فباطلة، إنما يضم مصحف عبد الله بن مسعود قراءته بلا شك، وقراءته بلا شك هي قراءة عاصم المشهورة عند جميع أهل الإسلام شرقاً وغرباً يقرأ بها المسلمون وهي مما صح تنزيله (ت: ٣١٦هـ) في صح تنزيله (ت). بل إننا لنقرأ في كتاب "المصاحف" لابن أبي داود (ت: ٣١٦هـ) في الجزء الأول منه، هذا العنوان "رضاء عبد الله بن مسعود لجمع عثمان المصاحف".

<sup>(</sup>۱) الطبرسي عملى الفضل بن الحسن مجمع البيان في تفسير القرآن تحقيق السيد هاشم المحلاتي والسيد فضل الله الطباطبائي بسيروت. دار المعسرفة ١٤٠٦هــــــ ١٩٨٦م ج١ ص١١٠، وقسارن بما أورده موسى جار الله في الوشيعة في نقسد عقسائد الشيعة. تحقيسق جماعة من كبار العلماء – القاهرة – مكتبة الكليات الأزهرية – 1٩٨٤ ص١١٦.

<sup>(</sup>٢) الإتقان ١/ ٢٠٤ ، وكتاب المصاحف لابن أبي داود ص١٦ ، ١٧ .

<sup>(</sup>٣) ابن حزم الفصل في الملل والنحل ٢ / ٧٩ .

ونقل بإسناده عن فلفلة الجعفى قال: "فزعت فيمن فزع إلى عبد الله (هو ابن مسعود) في المصاحف فدخلنا عليه فقال رجل من القوم إنّا لم نأتك زائرين، ولكنا حئنا حين راعنا هذا الخبر. فقال "إن القرآن أُنزِل على نبيكم من سبعة أبواب، على سبعة أحرف (أو حروف)؛ وإن الكتاب قبلكم كان يَنْزل (أو أنزل) من باب واحد على حرف واحد معناها واحد"(١).

ومعنى كلام ابن مسعود أن القرآن تتعدد قراءاته كما تتعدد أبواب إعجازه ومفاهيمه؛ ولأن القرآن إنما جاء ليخاطب الناس جميعاً على احتلاف ألسنتهم ولهجاهم فناسب أن تتعدد وحوه قراءته، وأما الكتب السابقة على القرآن فكانت لأقوام خاصة من ذوي اللسان الواحد لا تتعداهم أصلا. وها هو عبد الله بن مسعود يقرر أيضاً أن ما كان معه لم يكن قرآناً آخر، ولا وحياً غير الوحى الذي أنزل على محمد أن وإنما كان مجرد قراءة للقرآن نفسه قد تختلف في بعض الحروف يقول: "لقد أخذت من في (فم) رسول الله معن سورة، وإن زيدًا بن ثابت لصبي من الصبيان ... "(٢).

فقراءة زيد وقراءة عبد الله كلتاهما مُنزَّلَة؛ وفي كل رواية جاءت باحتجاج عبد الله بن مسعود عن عدم ضم عثمان له إلى لجنة جمع القرآن، ذكرت فيها عبارة "من في رسول الله"؛ ومعنى ذلك أن الاختلاف الواقع في القراءات كان لمزيد الحرص على القرآن وليس هو بالاختلاف حول القرآن، وكان عبد الله حد حريص، وحَرِيٌّ به أن يكون كذلك، على تحريد المصحف؛ ومن أقواله: "لا تخلطوا بكتاب الله ما ليس منه"، يقصد وضع أسماء السور وأرقامها، والإشارة إلى أجزاء القرآن في نص المصحف ").

<sup>(</sup>١) الحسافظ أبو بكر عبد الله بن أبي داود سليمان بن الأشعث السحستاني كتاب المضاحف. القاهرة - المطبعة الرحمانية

١٣٣٥هـ ١٩٣٦م ص١١٨٠
 (٢) المصدر نفسه ص١٥٥

<sup>(</sup>٣) كتاب المصاحف ١٣٨.

<sup>(</sup>٤) نفسه ١٣٦ - ٣٧.

قال العلماء إن القرآن نزل بلغة قريش، التي هي اللسان العربي المبين الذي أشار إليه القرآن. قال ابن عبد البر في التمهيد: "قول من قال- نزل بلغة قريش- معناه عندى الأغلب، لأن غير لغة قريش موجودة في جميع القراءات من تخفيف الهمزة ونحوها، وقريش لا تهمز "(۱) وقال الشيخ جمال الدين بن مالك: "أنزل الله القرآن بلغة الحجازيين إلا قليلاً".

وذكر ابن مالك من القرآن ما فيه بغير لهجة قريش. قال أبو شامة والباقلانى: "لأن اللهجة الحجازية كانت أفصح لهجات العرب وقريش أفصح العرب جميعاً وأدقها في احتيار لغتها وأصفى العرب طبيعة وسليقة"(٢). وكون القرآن يحتوى على بعض ألفاظ لغير قريش لا يعنى أنه لم ينزل بلسان قريش. وهكذا يكون حكم المستشرقين على الرواية بالوضع اعتساف وإحجاف وإهدار للأدلة وقرائن الأحوال؛ ولنا وقفة أخرى مع الكاتب عند تعرضه للغة القرآن الكريم.

يستمر ويلش في عرض رأى سكواللى فيقول: "إن الأسماء المعروضة في الروايتين للقيام بمهمة جمع القرآن لا يمكن أن يكون أصحابها هم الذين رشحهم عثمان"؛ ويتفق ويلش معنا في رفض دعوى أن عثمان قد أمر بحرق جميع النسخ الأخرى للقرآن؛ ويرى أنه من الصعب الاعتقاد بأن الاختلاف في قراءة القرآن في الصلاة، وتأثير ذلك على الغزاة كما في رواية حذيفة بن اليمان كان هو الدافع من وراء جمع عثمان للقرآن.

ويزعم ويلش: أن كل هذه العناصر المذكورة فى القصة إنما تشير من بعيد، إلى أنه كان للقصة وضع تاريخى لاحق؛ بعبارة أخرى أنما كانت محض روايات ملفقة؛ وأن إقحام حفصة فى موضوع جمع القرآن إنما يمثل عنصرًا ملفقا آخر فى رواية توثيق القرآن، إذ أنما أقحمت لمجرد الربط بين الروايات، وذلك لإيجاد علاقة بين هذه

<sup>(</sup>١) الإتقان ٢ / ١٠٣.

الروايات المختلفة لتقرير أن القرآن قد جُمع في عهد محمد ﷺ، وأبي بكر ﷺ، وبالتالي يتم التوصل إلى سلامة نقل القرآن بطريق السند المتصل كما يعتقد المسلمون.

ويزعم ويلش بالإضافة إلى ذلك، أن مصحف عثمان لم يكن بالنص الذي يخلو من الاختلاف والتنوع، حتى من حيث تناسق اللحن والشكل.

ويمضى ويلش في استعراض آراء المستشرقين فيقول: "إن معظم الباحثين الغربيين قد قبلوا عنصراً آخر في هذه الروايات؛ مُؤدّاه أن زيداً بن ثابت قد قام بدورٍ في وضع النص العثماني للقرآن، ولكن من الصعب تحديد طبيعة هذا الدور الذي قام به زيدٌ؛ على أن هناك روايات أخرى تعطى مزيداً من الاحتمالات(۱) في إمكان تحديد هذا الدور وطبيعته".

ويشتط برتون إلى حد اعتبار أن مجموع الروايات، الخاصة بجمع القرآن، من وضع الخيال، وأن دور زيد بن ثابت البارز في هذه العملية إنما احترع احتراعاً، لأنه كان يكتب وهو شاب للنبي في وأنه كان من أواخر من مات من الصحابة إذ مات حوالي (٢٥هـــ - ٢٦٥م) رضوان الله عليه (٢٠).

يلقى برتون بالكثير من الشكوك الخطيرة حول الدور الذى قام به زيد في جمع القرآن، وفي كتابة المصحف العثماني الذى يحلو للمستشرقين أن يطلقوا عليه (Official text) ، وتعني "النسخة الرسمية". يشير الكاتب بهذا إلى ما ورد عن عثمان في أنه حين عرض عليه المصحف قال: "أحسنتم وأجملتم، إن في القرآن لحناً ستقيمه العرب بألسنتها"(٣).

وإلى ما رواه عكرمة قال (لما كتبت المصحف عرضت على عثمان فوجد فيها حروفاً من اللحن): "لا تغيروها فإن العرب ستغيرها، أو قال ستعربها بألسنتها لو كان الكاتب من تُقيف، والمُمْلي من هُزيل لم توجد هذه الحروف".

<sup>(1)</sup> Burton. Collection of the Quran pp. 117ff. Ibid pp. 120, 228.

(۲) الموضع نفسه وانظر مصدره . ابن أبي داود . كتاب المصاحف . ص ۲۰ وما بعدها .

<sup>(</sup>٣) المصاحف ص٣٢ .

طار نُقّاد الإسلام بهاتين الروايتين الضعيفتين كل مطير، واستنتجوا منهما ما شاء لهما الخيال أن يستنتجوا؛ لقد رأوا فيهما اعترافاً من قبل عثمان نفسه بأن رسم المصحف العثماني ليس موضع ثقة، وأن الصحابة رضوان الله عليهم لم يجمعوا عليه، وأن ما تضمنه هذا المصحف لم يكن توقيفياً.

هذا مع أن الروايتين ضعيفتان من حيث الإسناد مضطربتان من حيث المتن. أما من حيث الإسناد، فقد قال الألوسى: "إن ذلك لم يصح عن عثمان أصلاً ولسنا ندرى من قاله ومن تحمله". وأما من جهة المتن، فإن فيهما تناقضاً إذ كيف يقول عثمان أولاً أحسنتم وأجملتم"؛ ثم يقول "إن في القرآن لحناً ستقيمه العرب بألسنتها"؛ على الرواية الأولى، وكيف يقر ذلك عثمان ذو النورين المعروف بقوة فراسته، وهو إمام الأمة ومقدمها في عمل المصحف الإمام. هذا مع أن الرواية الثانية تختلف عن الأولى في متنها، فقد زادت عليها في مواضع ونقصت عنها في أخرى، والموضوع واحد بعينه. ولا ينبغى أن يفوتنا أن ننبه على أن ابن أبي داود السجستاني لم يترك هذه الرواية دون تعليق، إذ يقول: "هذا عندى، يعنى بلغتها، وإلا لو كان لحن لا يجوز في كلام العرب عميعاً، لما استحاز أن يبعث به إلى قوم يقرءونه"(١).

ثم إننا قد ذكرنا أن عثمان كان يشرف بنفسه على هذا العمل الجليل، ولم يكن هو بالذي يترك الكُتَّابَ حتى يُكْمِلُوا كتابة المصحف دون أن يفطن لهذا اللحن المزعوم. على أننا واحدون رواية أخرى تؤكد شدة ضبط عثمان وحيطته في رسم المصحف "أخرج أبو عبيد عن عبد الرحمن بن هانيء، مولى عثمان بن عفان رضي الله عنه، قال - كنت عند عثمان وهم يعرضون المصاحف فأرسلني بكتف شاة إلى أبي بن على كعسب فيها ﴿ لَمَ \* يَتَسِن ﴾ (٢) وفيها ﴿ لَا تَبْدِيلَ لِلْخَلْق ﴾ (٢)، وفيها ﴿ لَمَ \* يَتَسِن ﴾ (٢) وفيها ﴿ لَمَ تَبْدِيلَ لِلْخَلْق ﴾ (٢)، وفيها ﴿ لَمَ تَبْدِيلَ لِلْخَلْق ﴾ (٢)، وفيها ﴿ لَمَ تَبْدِيلَ لِلْخَلْق ﴾ (٢)، وفيها ﴿ لَمَ تَبْدِيلَ لِلْخَلْق ﴾ (٢)،

<sup>(</sup>١) كتاب المصاحف ص٣٢ .

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) الروم: ٣٠.

أَمْهِلَهُمْ رُوَيْدًا ﴾ ، (١) فمحا أحد اللامين وكتب ﴿ لِحَلْقِ ٱللهِ ﴾ ، ومَحا ﴿فَأَمْهِلِ﴾ وكتب ﴿ فَمَهَل ﴾ وكتب ﴿ فَمَهَا الهاء.

قال ابن الأنبارى "فكيف يدعى عليه أنه رأى فساداً فأمضاه؟، وهو يوقف على ما يكتب، ويرفع الخلاف بين الناسخين فيه فيحكم بالحق ويلزمهم إثبات الصواب وتقييده"(٢).

ولو فرضنا صحة هاتين الروايتين لما حاز لأحد في ظل الظروف العامة للموضوع ككل، أن يستنتج منهما وجود خطاً في المصحف العثمانى؛ وذلك لأن كلمة "لحن" و"لحون"، تفيد قراءة، وقراءات، ولغة، ولغات، يقال "لحون العرب" يعنى لغاتما ولمحاتما.

وقول عثمان السابق، إن صح عنه، إنما يفيد أن القرآن قد اشتمل على شيء من غير لغة قريش، مما يشق على غير القرشى، قراءته، لكن عثمان أمضى ذلك الشيء لأن العرب يمكن أن يتدربوا عليه ويمهروا فيه وتلين به ألسنتهم مع كثرة التلاوة . ولزيادة التوضيح نعرض بعض الشواهد المهمة على صحة روايات جمع القرآن، وصحة موقف عثمان من كتابته قال في تفنيد بعض مزاعم خصومه: "... أما القرآن فمن عند الله إنما فيتكم (أن تعددوا في قراءته) لأبي خفت عليكم الاختلاف، فاقرءوا على أي حرف شئتم "(") فهذا إقرار من عثمان بصحة القراءات، وثبات القرآن مع جميعها. وهذا هو على بن أبي طالب ينهى عن سوء فهم ما أداة عثمان من خدمة حليلة لكتاب الله تعالى وللأمة المسلمة، أعنى جمع القرآن في قراءة واحدة إذ يقول: " فوالله ما فعل (أي عثمان) الذي فعل في المصاحف إلا على ملاً منا جميعاً".

ثُم يَروى عليٌّ عن عثمانَ أنه سألهم: "ما تقولون في هذه القراءة؟ فقد بلغني أنِ

<sup>(</sup>١) الطارق: ١٧

<sup>(</sup>٢) الزرقاني . مناهل العرفان في علوم القرآن ١ / ٣٨٦ .

<sup>(</sup>٣) كتاب المصاحف ص٣٦.

بعضهم يقول إن قراءتى خير من قراءتك، وهذا يكاد يكون كفراً قلنا فما ترى؟ قال نجمع الناس على مصحف واحد فلا تكون فرقة، ولا يكون اختلاف. قلنا نعم ما رأيت...."(١).

إن جمع عثمان للمصحف يعد من أجل الأعمال في تاريخ الإسلام؛ بل إنه لَيُعد مأثرته الأولى بين مآثره الكثيرة والعظيمة ...

جُمَع عثمان بن عفان كبار القراء، وأحضر الرَّبعة - أى المصحف أو الصحف التي كانت عند حفصة أم المؤمنين رضي الله عنها - وأمر بكتابة المصحف، وكان إذا الحتلف القراء في شيء من حيث التقديم والتأجير، أمهلهم عثمان حتى ينظر آخرهم عهداً بالعرضة الأخيرة فيكتبوه على قوله (٢).

ولزيادة التوضيح نقول إن الأمة قد أجمعت على صحة الرسم العثماني، وعلى ضرورة العمل به، فعن أشهب، سئل مالك: " هل يكتب المصحف على ما أخذته الناس من الهجاء؟. فقال: "لا، إلا على الكتبة الأولى."(٦)؛ ثم قال: "ولا مخالف له من علماء الأمة". وسئل مالك أيضا عن الحروف في القرآن الواو، والألف؛ أترى أن يُغيِّر من المصحف إذا وحد فيه كذلك؟ قال: "لا". قال أبو عمرو الداني: "يعني الواو في "أولوا"؛ وقال الإمام أحمد: "يحرم مخالفة مصحف الإمام في "واو، أو ياء، أو ألف، أو غير ذلك". وقال البيهقي في شعب الإيمان: "من كتب مصحفا فينبغي أن يحافظ على المحاء الذي كتبوا به هذه المصاحف، ولا يخالفهم فيه؛ ولا يغير مما كتبوا شيئا؛ فإلهم أكثر علما، وأصدق قلبا ولسانا، وأعظم أمانة منا؛ فلا ينبغي أن نظن بأنفسنا استدراكا عليهم."(٤) وسوف يكون لنا كلام آخر يضاف إلى هذا الكلام عند الحديث عن لغة عليهم."(٤)

<sup>(</sup>١) المصاحف ص٢٢.

<sup>(</sup>٢) نفسه ۲۰ .

<sup>(</sup>٣) رواه الدانى فى المقنع ص٥. (٤) الإتقان ١٤٦/٤، ١٤٧، والبرهان ٣٧٩/١.

القرآن. يزعم برتون ومعه المستشرق شخت أن علْمَى الحديث والفقه قد أثَّرا في عملية تزايد عدد الروايات كانت من صنع القرآن؛ كما يدَّعى أن هذه الروايات كانت من صنع المحدثين والفقهاء صنعوها بغرض تأييد ما ذهبوا إليه من القول بالناسخ والمنسوخ.

من خلال هذا الاستعراض التحليلي للروايات ظهر أن برتون لم يستطع أن يَسُوق الأدلة على صحة رأيه، كما أنه لم يسلك طريقة مقنعة في مناقشته للموضوع. وبالرغم من هذا فإنه مما يُحسب له أنه لم ينكر شخصية زيد بن ثابت نفسه كما فعل غيره من المستشرقين؛ ولو فعل لما استكثرنا عليه ذلك.

إن روايات جمع القرآن كلها يربطها خيط واحد رفيع ومتين وهذا الخيط ينتهى بنا إلى الحقيقة الصارمة، وهي أن القرآن قد كُتِب في حياة النبي هي، وأن كل وسائل الحفظ والضبط الممكنة قد استخدمت لتأمين النص القرآنى، وسلامة نقله، وأنه جمع في أول خلافة أبي بكر ثم في خلافة عثمان .

ونتساءل مع مولانا محمد على، كيف يستمر القرآن بدون ترتيب سواء بالنسبة للآيات أو بالنسبة للسور في حياة النبي هذا إن القرآن لم يكن يتلى فقط في الصلاة الجهرية والسرية، لكنه كان يحفظ في الصدور، ويكرر المرة بعد المرة خوفاً من التفلت والنسيان.

فإذا لم يكن القرآن بالترتيب الذي بين أيدينا الآن فكيف كان يُقرأ في الصلاة؟ وكيف كان يُحكَم في الأمور ويضمَّن في الخطب؟ إذا أمكن ذلك، وهو غير ممكن، إذن فكيف عبر الله عن القرآن بالكتاب؟ وقد كان أبو موسى وعبد الله بن مسعود وغيرهما يقرءونه آناء الليل وأطراف النهار، ويختمونه، ثم يعاودون قراءته من جديد وهكذا؛ وكان النبي على يقرؤه لهم ويسمعه منهم؛ وكان على يقرؤه بترتيبه الذي بين أيدينا؛ وكان الله يحدد السورة والآية في السورة للصحابة. وإن أيَّ خطأ يحدث في

قراءة القرآن، مهماً كان يسيراً، يُلاحَظ ويُصوب إذا ما أحدثه إمام الجماعة في الصلاة في آية ما، فإنه يجد ممن يصلون وراءه في الصفوف من ينبهه ويصوبه. هذا هو موقف المسلمين من القرآن حتى اليوم(١).

وذلك أن القرآن العظيم هو المعجزة الباقية والمبثوثة في العالمين لرسول الله هيء تقف عليها الأجيال جيلا بعد جيل عياناً لا خبراً، استماعاً لا سماعاً إلى يوم القيامة. لم يجبس القرآن في خزانة أو يلف في الأضابير أو يحصر في معبد؛ وإنما جعلت له الأرض كلها مسجداً ومعهداً؛ يُقرأ للدنيا كما يقرأ للآخرة. يقول هي: "ما من نبي من الأنبياء إلا وقد أعطي ما مثله آمن عليه البشر، وإنما كان الذي أوتيته وحياً أوحى الله إلي، فأرجو أن أكون أكثرهم تابعاً يوم القيامة" رواه الشيخان، عن أبي هريرة.

<sup>(1)</sup> Maulana Mohammad Ali The Religion of Islam UAR, p. 28f

an en la companya de la co

### الفصل الثاني

#### القراءات المتنوعة ومصاحف الصحابة

القراءات القرآنية مثل القرآن نفسه تنزيل من الله العزيز الحميد؛ نزل القرآن على سبعة أحرف لتيسير قراءته على الأمة كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلَ مِن مُدَّكِرِ ﴾ (القمر: ١٧).

عرّف الزركشي القرآن والقراءات بقوله: "(القرآن)، و(القراءات) حقيقتان متغايرتان. فالقرآن هو الوحي المُنزَّل على محمد الله للبيان والإعجاز، والقراءات المحتلاف الفاظ الوحي المذكور في كتابة الحروف أو كيفيتها؛ من تخفيف وتثقيل وغيرهما(). ولأن العرب كانوا يتكلمون بعدة لهجات، وبلغات متقاربة لكنها مختلفة من حيث الإمالة والنبر، أو الهمز، أو التليين والمد، وغير ذلك، فقد وسَّع الله لهم أن يقرءوا القرآن، كُلِّ حسب ما نشأ فيه ودرج عليه، إذ لو كان كُلِّف أحدهم ترك لغته التي ألفها واعتادها لشيق عليه ذلك؛ والقرآن لم يأت بالحرج والمشقة؛ بل إن الأمم الكثيرة التي دخلت في الإسلام بعد ذلك، وكانت تتكلم بلغاتما القومية التي تختلف عن العربية في تراكيبها القرآن ولا يزال الأمر كذلك حتى اليوم. والْمُسْلِم مكلفٌ بقراءة القرآن والتعبد به في لغته الأصلية؛ وقراءة القرآن، والنظر فيه عبادة. وفي حواز قراءة القرآن باللهجات المحتلفة دليل على عالمية الإسلام، وشمول دعوته وحاتميته.

روى الترمذى عن أبى بن كعب أن رسول الله الله القى حبريل فقال: "يا جبريل إلى بعثت إلى أمة أميين، منهم العجوز والشيخ الكبير، والغلام والجارية، والرجل الذى لم يقرأ كتاباً، فقال يا محمد إن القرآن أنزل على سبعة أحرف" رواه الترمذى، وقال حسن صحيح. وقد تلقى العرب القرآن سماعاً من رسول الله الله ومنهم الرجل الطاعن في السن والمرأة والكهل والطفل الذى يصعب عليه التحول عن لغته (٢)، فحاءت هذه

<sup>(</sup>١) الزركشي - البرهان جـــ١ ص٣١٣ وقارنه بما أورده السيوطي في الإتقان جـــ١ص٢٢٢ .

<sup>(</sup>۲) البرهان ۲/۲۷/۱.

الرحمة الإلهية كعلاج شاف وحض كاف على حفظ القرآن، وتأليف القلوب عليه. روى الحافظ أبو يعلى في مسنده الكبير أن عثمان قال يوماً وهو على المنبر: أُذَكِّرُ الله رجلاً سمع النبي على قال: "إن القرآن أنزل على سبعة أحرف كلها شاف كاف" لما قام، فقاموا حتى لم يحصوا، فشهدوا فقال عثمان: "وأنا أشهد معهم".

فهذا الجم الغفير من الصحابة قد شهد على أن القراءات السبعة منزلة ومعنى شاف، أى موافق للذوق ومتناسق مع الميول ورغائب القلوب ومعنى كاف<sup>(۱)</sup>، أى أن هذه الحروف تستوفى جميع لحون العرب ولهجاها؛ وتستوفي مخارج الحروف المختلفة. وفي حديث عمر بن الخطاب وهشام بن حكيم الذى رواه البخارى ومسلم، قال رسول الله بعد أن أقراً كلا منهما فقرأ عما تعلمه منه هذ "إن هذا القرآن أنزل على سبعة أحرف فاقرءوا ما تيسر منه" (٢)؛ لقد كان العربي يعتز بلغته ويلتصق بلهجته التي في حجرها نشأ وبلبنها غذى وترعرع وعن طريقها عبر عن نفسه وتواصل مع غيره.

يقول ابن مهدية من قصيدة له:

## ولا تاركاً لحني لأحسس لحنهــم \*\*\* ولو دار صرف الدهر حيث يدور

واللحن في البيت معناه اللغة أو اللهجة (٣) .

ويتساءل أبو عبد الله الشجرى متعجباً: "أرأيت إنساناً يتكلم بما ليس في لغته؟"(<sup>1)</sup> وهذا يدل إلى إعجاب كل قبيل بلغته وبلهجته، وبخاصة العرب الذين ضربوا المثل في الاعتزاز بلغتهم.

والعرب يطلقون اللغة وهم يعنون ما نعرفه نحن في عصرنا الحديث باللهجة أو اللحن. وهم لم يستعملوا كلمة لهجة بالمعنى الاصطلاحي على الرغم من وجودها في لغتهم (٥).

ولذلك جاءت كتبهم في هذا المحال تحمل هذه العناوين:

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه والموضع والزرقان مناهل ١/ ٣٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص١٤٧ وانظر أيضاً أرثرجفرى. مقدمتان فى علوم القرآن . وهما مقدمـــة كتــــاب المبابى ، ومقدمـــة ابن عطية. القاهرة الخانجي ١٩٥٤ ، ص٢١٨ – ٢١٩.

<sup>(</sup>٣) أبو الفتح عثمان بن حنى الخصائص تحقيق محمد على النجار القاهرة دار الكتب المصرية ١٣٧١ / ١٩٥٢/ ٢٣٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٥) انظر : ابن منظور لسان العرب مادة لهج.

كتاب اللغات لأبي عبيدة (ت ٢١٠هـ). كتاب اللغات للأصمعي (ت ٢١٣هـ). كتاب اللغات لأبي يزيد (ت ٢١٥هـ). كتاب اللغات لابن دريد (ت ٢٢١هـ).

وهكذا، ولا يوجد كتاب عربي قديم يتحذ من كلمة لهجة عنواناً له(١).

ونعود إلى حديث الأحرف السبعة فنقول إن حديث القراءات يعنى ليقرأ كل منكم بحسب لغته وطريقة أدائه التى لقنها طفلاً، واستقر عليها كبيراً. وهذا الحديث يجعل الأخذ بقراءة منا معينة دون غيرها أمراً اختياريا، أى أنه ليس واجباً أن نقرأ بكل الحروف، أو أن نلتزم بمحموعة السبع أو أن نُحرِّم قراءة بعينها مما تواترت روايته، ونُصر على الأخذ بواحدة منها دون غيرها. إذا اتضح هذا، نقول إنه ينبغى أن نتبع ولا نبتدع في اللحن والقراءة. حدث الأعمش عن حبيب عن أبي عبد الرحمن السلمى عن عبد الله بن مسعود إمام أهل الكوفة أنه قال: "اتبعوا ولا تبتدعوا فقد كفيتم"، يعني اتبعوا ما جاءكم عن القراء عن رسول الله في فإن الله قد كفاكم بما يسر لكم في القراءة ورفع عنكم الحرج والمشقة. وروى عنه أيضاً قوله: "جردوا القرآن ولا تُلبسوا به ما ليس منه"(١)، وحدثوا عن حذيفة فقل: "اتقوا الله يا معشر القراء، وخذوا طريق من كان قبلكم فوالله لئن استقمتم لقد سبقاً بعيداً ولئن تركتموهم يميناً وشمالاً لقد ضللتم ضلالاً بعيداً".

وفي هــذه الأقــوال وغيرها دلالــة واضحة على أن القراءات واردة عن

<sup>(</sup>١) ابن النديم الفهرست مصر المطبعة الرحمانية ١٣٤٨هـــ ص٨٥.

<sup>(</sup>٢) الحافظ أبو الخير محمد بن محمد الدمشقى الشهير بابن الجزرى (ت ٨٣٣هـــ) كتاب النشر في القراءات العشر . تحقيق محمد الصباغ . القاهرة . المكتبة التجارية الكبرى ج١ ص٣٣.

<sup>(</sup>٣) ابـــن مجاهد كتاب السبعة في القراءات ص ٤٦ – ٤٨ ، الإمام البخارى . خلق أفعال العباد . ضمن عقاـــئد السلف ص١٧٩ والسيوطي – الإنقان ١٣١/١ وما بعدها وعبده الراجحي – اللهجات العربية في القراءات القرآنية ص٨٣ وما بعدها.

رسول الله ﷺ، وأنه لا يجوز بالتالي الخروج عنها أو الابتداع فيها؛ وقد ذكرنا كلام ابن مسعود بشأن مصحف عثمان، الذي أشار إليه المستشرقون، وبيُّنًا أن معارضة ابن مسعود لمصحف عثمان قد قبلها المستشرقون واعتمدوا عليها دون تفنيد ودون قراءة لها في إطار السياق العام لروايات جمع المصحف. ويظهر من هذه الروايات أيضا كذب من زعم أن عبد الله بن مسعود كان يجيز قراءة القرآن بالمعنى، هذا محض افتراء<sup>(١)</sup>؛ قال أبو شامة في المرشد الوحيز عن بعض الشيوخ: "إن القرآن أنزل أولا بلسان قريش ومن جاورهم من العرب الفصحاء تم أبيح للعرب أن يقرءوه بلغاهم التي حرت عادهم باستعمالها على احتلافهم في الألفاظ والإعراب، ولم يكلُّف أحد منهم الانتقال عن لغته إلى لغة أخرى تحنبا للمشقة، ولما كان فيهم من الحمية، ولطلب تسهيل فهم المراد"(٢)؛ وأوضح بعض الشيوخ المسألة أكثر بقوله: "إن الإباحة المذكورة لم تقع بالتشهى (أي) بأن أحد وجوه الكلمة بمرادفها في لغته بل المرعى في ذلك السماع من النبي ها". يشير إلى ذلك قول كل من عمر وهشام في حديث الباب "أقـرأني النبي، الله الله وكان عبد الله بن مسعود مبعوث عمر بن الخطاب إلى الكوفة يقرئهم بقراءته التي تعلمها من رسول الله هم، فأحذ أهل الكوفة القراءة عنه قبل أن يجمع عثمان والصحابة الناس على حرف واحد، وأحذها عنه حلق كثير حتى بعد وفاته، لم تزل في صحابته من بعده يأخذها عنهم الناس كعلقمة بن قيس النجعي (ت: ١٦هـ)، والأسسود بن يسزيد (ت: ٧٤هـ)، ومسروق بن الأحدع (ت: ٦٣هـ)، وغيرهم (٤).

واستمرت قراءة عبد الله بن مسعود في الكوفة لفترة، ولكنها انحسرت من حيث انتشرت قراءة المصحف العثماني، إذ كان عثمان قد أرسل بأبي عبد الرحمن السلمي، واسمه عبد الله بن حبيب إلى الكوفة ليقرىء الناس فمكث فيهم يعلمهم القرآن أربعين سنة، وقد أشرنا إلى أن عثمان قد أرسل نسخة من المصحف الإمام إلى الكوفة.

ومما يدل على شيوع القراءة العثمانية ما رووه عن الأعمش قال: "أدركت أهل

<sup>(</sup>١) ابن الحزري كتاب النشر ص٣٢.

<sup>(</sup>۲) ص۲۱.

<sup>(</sup>٣) السيوطي- الإتقان ١٣١/١ وما بعدها، وعبده الراجحي - اللهجات العربية في القراءات القرآنية ص٨٣ وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) ابن مجاهد السبعة في القراءات ص ٤٦ ، ٦٧.

الكوفة وما قراءة زيد (يعني قراءة مصحف عثمان) فيهم إلا كقراءة عبد الله (ابن مسعود) فيكم اليوم، ما يقرأ بما إلا الرجل والرجلان" (١).

وما ساقوه من أحبار عن عبد الله بن مسعود بشأن موقفه من مصحف عثمان إنما فيه دليل على شدة تمسكه رضي الله عنه بقراءة تعلمها من رسول الله ﷺ لا غير؛ لأنه لم يكن قد وصل إلى علمه إجماع الصحابة على كتابة المصحف الإمام بحسب العرضة الأخيرة، أي قراءة النبي ﷺ على جبريل في آخر مرة قبل وفاته ﷺ؛ ولكنه لُمَّا عرف ذلك، رجع عن رأيه، ونزل على رأى جمهور الصحابة؛ وذلك الرأيُ الذي سانده الإلهام ولم يخرج ألبَّتُهَ عن إطار الوحي، والذي كان ترجمة عمليـــة لقوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَخُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَكَنفِظُونَ ﴿ ﴾ (الحجر: ٩). وليس يقدح تمسكه هذا في تواتر القرآن، ولا في صحة ما فعله عثمان ﷺ؛ وقد مَرَّ بنا كلام عبد الله بن مسعود في تحريم الابتداع في القراءة، وفي أن الخلاف بين المصاحف إنما كان خلافًا يسيرا، وأنه كله واردٌ عن رسول الله ﷺ وليس من فعل أحد غيره؛ ولكي تتضح المسألة أكثر،. نسوق هنا بعض الروايات التي بنوا عليها حكمهم، رووا أن شقيق بن سلمة قال: خطبنا عبد الله بن مسعود على المنبر فقال: "ومن يغلل يأت بما غل يوم القيامة؛ غُلُّوا مصاحفكم (أي أخفوها) حتى لا تحرقوها، وكيف تأمرونَني أن أقرأ على قراءة زيد بن ثابت، وقد قرأت من في رسول الله ﷺ مثله"؟ رواه النسائي وأبو عوانة وابن أبي داود. هذه الرواية فيها ما ينقضها من داخلها؛ بل إن فيها ما يؤيد القضية العامة التي بين أيدينا. أولاً: كيف يستشهد ابن مسعود بقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَغْلُلُ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ ٱلْقِيَنِمَةِ ﴾ (آل عمران: ١٦١) في غير موضعها، فالآية فيها ذم لا مدح، ولهي عن الغلول لا حث عليه، ومعنى الغلول، الخيانة، يقول الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِيِّ أَن يَغُلُّ ۚ وَمَن يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ ٱلْقِيَنِمَةِ ۚ ثُمَّ تُوَفَّى كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ ﴾.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ٦٧.

هذا أولاً؛ وأما ثانياً فإن قوله "وقد قرأت من في رسول الله هم مثله"، أو ما حاء في الرواية الأخرى: "أفأترك ما أحذت من في رسول الله هم "(١).

على أنه يمكن لنا أن نتساءل أيضاً كيف يأمر ابن مسعود الناس هكذا بالإطلاق أن يحتفظوا بمصاحفهم، وهو بعد، لم يطالعها جميعاً للتأكد من سلامتها، وبخاصة وأن ابن النديم يخبرنا أن محمدا بن إسحق رأى عدة مصاحف ذكر نساحها أنها مصحف ابن مسعود، ليس فيها مصحفين متفقين، وأكثرها في رق كثير النسخ(٢).

أضف إلى ذلك رجوع ابن مسعود عن رأيه، واعتناقه لإجماع الصحابة على سلامة مصحف عثمان رضي الله عنه مصدرا وكتابة؛ وما أورده صاحب "المبانى" من أن الصحابة كرهوا موقف ابن مسعود، على الرغم من إجماعهم على حودة ترتيله وحلاوة قراءته، وعتبوا عليه غضبه على عثمان وزيد بن ثابت رضى الله عنهم أجمعين، حتى لقد قيل إن عبد الله بن مسعود رجع عن رأيه وندم على ما قال واستحيا منه. روى أبو وائل هذه القصة ثم قال عقيبها، إن عبد الله استحيا مما قال، فقال: "ما أنا بخيرهم"، ثم نزل عن المنبر. وقالوا إن سبب عدم إثبات الفاتحة والمعوذتين في مصحفه كان بسبب شهرتما وحفظ الكبير والصغير، والرجال والنساء لها، ولما كان سبب كتابة المصحف هو الخوف عليه من الضياع، لم يكتبهما ابن مسعود لذلك، علماً بأنه وجد من بين من قرأ عليه من المنبور في مصحفه ".

<sup>(</sup>٢) الفهرست ص٤٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: حفرى مقدمتان في علوم القرآن ٩٣ ، ٩٤.

يقول ابن كثير: "مشهور عند كثير من القراء والفقهاء أن ابن مسعود كان لا يكتب المعوذتين في مصحفه فَلَعلَّه لم يسمعهما من النبي . و لم يتواتر عنده ثم رجع عن قوله ذلك إلى قول الجماعة فإن الصحابة رضوان الله عنهم أثبتوها في المصاحف الأئمة وأنفذوها إلى الآفاق".

وأما ما روى من أن ابن مسعود رفض أن يحرق مصحفه، فليس بقادح في إجماع الصحابة على قراءة المصحف العثماني التي أقر بصحتها ابن مسعود نفسه فيما بعد. ثم إن عثمان لم يأمر أحداً بحرق مصحفه أمر إلزام، ولا عاقب أحداً على مخالفة ذلك، وإلا لاحتفت جميع المصاحف من الأمصار الإسلامية؛ وهو ما لم يحدث ألبَّتَة؛ على أن ابن النديم (ت: ٣٧٧– ٩٨٧) حدث بأنه رأى مصحفاً، ينسب إلى ابن مسعود كتب منذ نحو من مئتي سنة فيه فاتحة الكتاب(1). كذلك يمكن توجيه اعتراض ابن مسعود وتمسكه بمصحفه على أنه كان في بداية الأمر، فلما تبين له إجماع الصحابة نزل عن رأيه إلى رأيهم كما أوضحناه من قبل. ورأى العلماء قراءة مصحفه سدًّا للذرائع، ولأنه كتب فيه أشياء لنفسه على سبيل التفسير(٢)؛ وما يقال بالنسبة لعبد الله بن مسعود يقال كذلك بالنسبة للصحابة الآخرين الذين ذكر المستشرقون أسماءهم وأشاروا إلى مصاحفهم والتي جمعها(١) المستشرق حفري، ونشرها في كتاب مستقل؛ هذا مع أن وجود مثل هذه المصاحف يدل من طريق قريب على اهتمام المسلمين بكتابة القرآن وتسجيل القراءات المتعددة له، وهو مما يحسب للمسلمين لا عليهم.

ونضيف إلى هذا أننا إذا جمعنا كل هذه الاختلافات الموجودة في المصاحف السابقة على مصحف عثمان لاستطعنا بسهولة ويُسْرٍ أن نوفق بينها وأن نستخلص منها جميعاً مصحف عثمان، وأما ما تضمنته هذه المصاحف من خلافات يسيرة فتُحمل على ألها قراءات مختلفة، حفظها أصحابها بعد أن سمعوها من رسول الله على بطريق الآحاد، أو ألها نتجت عن الاختلاف في طريقة الرسم والشكل والنقط، على أن القرآن كله كان محفوظاً

<sup>(</sup>١) الفهرست ص٤٠.

<sup>(</sup>٢) ابن عطية المحرر الوجيز ١ / ٤٨ .

<sup>(</sup>٣) انظــر : دائــرة المعـــارف الإســــلامية ( النص الإنجليزى ص٤٠٦ وأرثر حفرى . كتاب المصاحف لابن أبي داود السحستانى ص٥، وما بعدها وكتاب المبانى (كتب سنة ٤٥٠هـــ) لمؤلف بحهول نشره أرثرجفرى مع مقدمة ابن عطية ص٢٠ وما بعدها.

في الصدور وأنه كان يتلقى مشافهة، لا خلاف في ذلك عند أحد. لقد وضع العلماء ضوابط لقبول القراءة، من أهمها تواتر الرواية، وصحة السند، وموافقتها للعربية.

قال ابن عبد البر في معنى الحروف التي تنزل عليها القرآن: "إنها معان متفق مفهومها، مختلف مسموعها، لا يكون في شيء منها معنى وضده، ولا وجه يخالف معنى وجه خلافا ينفيه ويضاده؛ كالرحمة التي هي خلاف العذاب وضده."

وذكر أن أبى بن كعب كان يقرأ ﴿ كُلَّمَاۤ أَضَآءَ لَهُم مَّشَوْاْ فِيهِ ﴾ (البقرة: ٢٠) "مروا فيه"، "سعوا فيه"؛ وكان بين ابن مسعود يقرأ ﴿ لِلَّذِيرَ ـَ ءَامَنُواْ ٱنظُرُونَا ﴾ (الحديد: ١٣)، "أمهلونا"، "أخرونا".

قال الطحاوى: "وإنما كان ذلك رحصة، كما كان يتعسر على كثير منهم التلاوة بلفظ واحد لعدم علمهم بالكتابة، والضبط، وإتقان الحفظ، ثم نسخ بزوال العذر وتيسر الكتابة والحفظ"؛ وبه قال ابن عبد البر والباقلاني وآخرون.(١)

ومن أمثلة الخلاف بين المصاحف: "مَلِك ومَلِكِ"، و"يَخدعون ويُحَندِعُونِ"، و"أوصى ووصى" وغيره كثير في القراءات المشهورة. وقراءة ابن مسعود و"الذّكرَ وَالْأُنثَى " في قوله: ﴿ وَمَا خَلَقَ الذّكرَ وَالْأُنثَى ﴿ ﴾ بحذف عبارة "مَا خَلَقَ".

وقراءة ابن عباس : ﴿ وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكُ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ "صَالحة" غَصْبًا ﴾ بإبدال كلمة "وراء"، وبزيادة كلمة "صالحة"، وهي زيادة تفسيرية لا قرآنية، ونحو ذلك، مما رواه الثقات.

وقراءة ابن مسعود "كالصوف المنفوش" بدل ﴿كالعهن المنفوش﴾، (فناداه حبريل) بدل افغادته الملائكة"، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾ (آل عمران: ١٩) عند ابن مسعود (إن الحنيفية)، وقراءة سعد بن أبي وقاص: ﴿ وَلَهُ ٓ أَخُ أَوِّ أُخْتُ "من أم"﴾ (النساء: ١٢)، وقراءة عائشة وحفصة رضي الله عنها: ﴿ حَنفِظُواْ عَلَى ٱلصَّلُوَاتِ وَٱلصَّلُواةِ ٱلْوُسْطَىٰ "صلاة العصر"﴾ (البقرة: ٢٣٨) (١)، وقراءة ابن عباس: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُواْ فَضَلاً مِن رَبِّكُمْ "في مواسم الحج"﴾ (البقرة: ١٩٨). (أحرجه البحاري).

<sup>(</sup>١) السيوطي . الإتقان ١٣٤/١، ١٣٥

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ١ / ٢٢٧ - ٢٢٨.

أمثال هذه الزيادات أدرجها أصحابها على ألها تفسير للآية لا قراءة مختلفةً لها، ولذلك علق عمر بن الخطاب على الزيادة في قراءة ابن الزبير في قوله تعالى: ﴿ وَلْتَكُن مِنكُمْ أُمّةٌ يَدْعُونَ إِلَى النّجَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِاللّهُ على ما أصابهم ﴾ أُمّةٌ يَدْعُونَ إِلَى النّجَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِاللّه على ما أصابهم ﴾ (آل عمران: ١٠٤)، قائلا فما أدرى أكانت قراءته أم فسرّ. أخرجه سعيد بن منصور ابن الأنبارى وجزم الأخير بأنه تفسير. ويؤكد ذلك ما ورد عن الحسن أنه كان يقرأ: ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلّا وَارِدُهَا ﴾ "الورود: الدخول" (مريم: ٧١)، قال ابن الأنبارى قوله: "الورود الدخول"، تفسير من الحسن (وربما سمعه من النبي هي المعنى الورود، وغلط فيه بعض الرواة، فألحقه بالقرآن؛ ذكر ابن الجزرى في آخر كلامه (أهم) "ربما كانوا يُدْخلون التفسير في القراءة إيضاحاً وبياناً، لأهم محققون لما تلقوه عن النبي هي قرآناً، فهم آمنون من الالتباس وربما كان بعضهم يكتبه معه "(١). ولابن حيان في "البحر" أنه "إذا كانت القراءة كالفة لسواد المصحف فينبغي أن تحمل على التفسير "(٢). ولذلك فلم يرد عن أحد منهم أنه كان يصلى بهذه القراءة، ولا أن قراءته كانت معروفة لغيره، شائعة بين عموم المسلمين، هذا أمر ينبغي أن يكون واضحاً.

ولا يفوتنا أن ننبه كذلك على أنه لا يوجد دليل ألبَّتَة على أن مصحف عبد الله بن مسعود في ترتيب السور الخاص به كان قد وضع بعد ظهور المصحف العثماني كما يدعيه بعض المستشرقين (٢).

زعم حولدزيهر أن هذه الخلافات البسيطة بين المصاحف قد وُضعت بغرضٍ لاهوتى، أو كلامى، أو غير ذلك؛ يقول: "إن بعض هذه الاختلافات في القراءة ترجع أسبابها إلى الخوف من أن تنسب إلى الله ورسوله عبارات، قد يلاحظ فيها بعض أصحاب وجهات النظر الخاصة ما يمس الذات الإلهية العالية، أو ذات الرسول، أو مما قد يرى إنه غير لائق بهذا المقام، ولهذا تغيرت القراءات من هذه الناحية بسبب الأفكسار التنزيهية". ساق حولدزيهسر مثلاً على ذلك من قوله تعالى في بك

<sup>(</sup>١) الإتقان ١/٢١٦ .

<sup>(</sup>٢) دائرة المعارف الإسلامية ص٤٠٧.

<sup>(</sup>٣) انظر : عبده الراجحي . اللهجات ١٧٨ ودائرة المعارف الإسلامية ص٧٠٤ :

عَجِبْتَ وَيَسْخُرُونَ ﴿ ﴾ (الصافات: ١٢)(١). إذ قرأها عامة أهــل الكوفة وعامة قراء المدينة والبصرة، وهي قراءة ابن مسعود أيضا، ﴿ بَلْ عَجِبْتُ ﴾ بضم تاء عَجِبتُ، على معنى أن الله تعالى هو المتعجب.

وقرأ بعض قراء أهل الكوفة "بل عجبت" بفتح التاء في عجبت وهي على هذه القراءة الأخيرة، تنسب العجب إلى محمد هي، بمعنى بل عجبت أنت يا محمد، وأنحم يسخرون من القرآن. يزعم هذا المستشرق أن العلماء هم الذين اخترعوا هذه القراءة الأخيرة من عند أنفسهم فرارًا من إسناد العجب الذي يتضمن معنى الغفلة وقلة العلم، إلى الله تعالى .

هذا مع أن القراءتين واردتين عن رسول الله الله تعالى في السنة (٢)، فعلى سبيل بأحدهما؛ أضف إلى ذلك أن لفظ "العجب" نسب إلى الله تعالى في السنة (٣)، بمعنى أن المثال، قال رسول الله الله على المثل الله عن قوم يدخلون الجنة في السلاسل (٣)، بمعنى أن الله تعالى بجرهم إلى الجنة بالسلاسل، أى لَسلطفه تعالى، ورحمته بهم، فهو يُكُرِهُهم على عمل الطاعات الموصلة إلى الجنة؛ وقد أبطلنا دعوى الوضع في القراءات أصلاً، ودللنا عليه بما فيه الكفسياية. قال الحافظ أبو عمرو الداني في كتابه "جامع البيان وأئمة القراء" لا تعتمد في شيء من حروف القرآن على الأفشى في اللغة والأقيس في العربية؛ بل على الأثبت في الأثر، والأصح في الراوي؛ والرواية إذا ثبتت عندهم لا يردها قياس عربية ولا فشو لغة لأن القراءة سنة متبعة يلزم قبولهسسا والمصير إليها" (٤).

لم يفت المستشرقون أن يشيروا إلى بعض الزيادات الواردة في مصحف أبي بن كعب، حيث حاءت في بعض الأحبار أن عدد سور القرآن في مصحف أبيً، ست عشرة ومائة سورة؛ لأنه كتب في آخره سورتي الحفد<sup>(٥)</sup>، والخلع.

أخرج أبو عبيد عن ابن سيرين، قال كتب أبي بن كعب في مصحفه فاتحة الكتاب

<sup>(</sup>١) حولد زيهر" المذاهب الإسلامية في تفسير القرآن"- ترجمة على حسن عبد القادر. القاهرة مطبعة العلوم ١٩٤٤ ص ٢٠. (٢) الراجحي اللهجات ص ٢٠٢.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري- جهاد ١٤٤؛ سنن أبي داود- جهاد ١١٤؛ مسند أحمد ٣: ٢، ٣، ٦: ٤، ٤٨،

<sup>(</sup>٥) حَفَدَ حَفَدُ حَفَدًا وحَفَدَانًا واحتَفَد: حَفَّ فَى العَمَلُ وأَسرع. وحَفَّدَ يَحْفِدُ حَفَدًا : حَدَمُ قاله الأزهري الحَفَدُ فَى الحَدَمَةُ وَالعَمَلِ الحَفَةُ . انظر ابن منظور . لسان العرب . ج٣ ص١٥٣.

والمعوذتين، واللهم نستعينك، واللهم إياك نعبد؛ وتركهن ابن مسعود؛ وكتب عثمان منهن فاتحة الكتاب، والمعوذتين. ومن حديث عبد الله بن زُرير الغافقي قال: قال لي عبد الملك بن مروان: "لقد علمت ما حملك على حب أبي تراب (يعني علياً كرم الله وجهه)، إلا أغرابي حاف، فقلت: "والله لقد جمعت القرآن من قبل أن يجتمع أبواك، ولقد علمني على بن أبي طالب سورتين علمهما إياه رسول الله ما علمتهما أنت ولا أبوك، (اللهم إنا نستعينك ونستغفرك، ونُشِي عليك، ولا نكفرك، ونخلع ونترك من يفجرك، اللهم إياك نعبد، ولك نصلى ونسجد، وإليك نسعى ونحفد، نرجو رحمتك ونخشى عذابك، إن عذابك بالكفار ملحق)". (١)

وما قيل في المعوذتين بالنسبة لعبد الله بن مسعود يقال في الحفد والخلع اللتين كتبهما أبي بن كعب في مصحفه.

يقول ابن قتيبة في تأويل مُشْكِل القرآن "لا نقول إن أُبيًّا رحمة الله عليه أصاب وحده، وأخطأ المهاجرون والأنصار كلهم رضوان الله عليهم، ولكن نقول ذهب أُبيّ في دعاء القنوت إلى أنه من القرآن، لأنه رأى رسول الله الله عليه به في الصلاة دعاء دائماً، فظن أنه من القرآن، وأقام على ظنه، ومخالفة الصحابة"(٢).

وردَّ الباقلانى أيضاً نصَّىْ الحفد والخلع المثبتتان فى مصحف أُبَىّ؛ لأنه لم تقم الحجة بقرآنيتهما، بل هما ضرب من الدعاء، وألهما لو كانا قرآناً لنقل نقل القرآن وحصل العلم بصحتها؛ ونضيف إلى أن الفرق جد واضح بين الدعاء الذى ظن أبى أنه قرآن وبين القرآن؛ فالاحتلاف فى النظم والبلاغة؛ وفى الوقع والأثر الروحانيين فى القلب بين هذا الدعاء وبين أدعية القرآن المعروفة لنا.

يزعم برتون بجرأة مزرية أن مصاحف الصحابة إنما هي فكرة ملفقة لتبرير عمل عثمان، ومصحف عثمان مُلفَق أيضاً لإخفاء حقيقة أن محمداً هو الذي كان جمع القرآن وحققه وكتبه بنفسه. وقد قام بهذا التلفيق في نظره الفقهاء واللغويون(٣)، لقد قال برتون

<sup>(</sup>١) الإتقان ١/ ١٨٤ و ١٨٥وابن النديم : الفهرست ص٤٠ ، ٤١ .

<sup>(</sup>٣) انظر : دائرة المعارف الإسلامية ص٤٠٧ عمود B .

من قبل "الفقهاء والمحدثون"، وهو هنا يقول "المحدثون" "واللغويون"؛ ويغور المستشرق ونسيراً أكثر في هذا التيه إذ يتفق مع رفيقه برتون في القول بتلفيق فكرة المصاحف؛ ولكنه يخالفه في التعليل لهذا التلفيق الموهوم؛ فيزعم أن الفكرة من وراء القول بوجود مثل هذه المصاحف هي محاولة من قبل المسلمين لإثبات تاريخ قديم لجمع القرآن، وكتابة المصحف الذي لم يُكتب في نظره حتى القرن الثالث الهجري/التاسع الميلادي، وربما بعد ذلك. كلا الكاتبين لم يقدما، للأسف، أي دليل؛ بل لم يستطيعا أن يصبغا كلامهما بصبغة عقلية تحسنه للعقل الواعي، أو حتى يصبغاه بصبغة حيالية ممتعة؛ وإن دل كلامهما إلى شيء، فإنه يدل على تحاملهما على الإسلام والمسلمين؛ والتشكيك في أي عمل من شأنه أن يظهر عناية المسلمين بكتاب الله تعالى أو على ظهور المسلمين كقوة حضارية وعلمية في التاريخ.

وقد فطن ويلش لهذه المغالطة التي وقع فيها صاحباه، فأخذ على صاحبيه التوسع في الدعوى وإعواز الدليل(). هذه المزاعم تذكرنا بما زعمه منحانا، في مقال له عن "نقل القرآن" إذ زعم أن رواية جمع القرآن ليست تاريخية، ولا مؤيدة بالأدلة؛ وإنما هي حكايات جاءت بما الأحاديث عن طريق النقل الشفهي. وأن ما عند النصارى في مسألة جمع القرآن من أقوال هو الصحيح المؤيد بالشواهد التاريخية، وقد أجهد منحانا نفسه لإثبات ذلك من ناحيتين؛ الأولى تحميع حكايات إسلامية تنص على أن القرآن لم يجمع إلا في وقت متأخر جداً، بعد ٢٣٨ سنة من وفاة النبي الله النبي المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه النبي المناه المنا

نقل منحانا ما ورد من أن عبد الملك بن مروان كان يخاف الموت في شهر رمضان قائلاً في تعليل ذلك، فيه ولدت وفيه فطمت، وفيه جمعت القرآن وفيه احترت حليفة<sup>(٣)</sup>.

فَهِمَ منحانا خَطًّا ولم يراجع نفسه في الخِطَّأ أن كلمة "جَمعت" تعني كتبتِ

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٤٠٨ عمود A.

<sup>(</sup>٢) The Transmission of the Qur an" p. 28f" مقال أعددناه رداً عليه وهو بصدد النشر.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص٣٢.

المصحف بعد أن لم يكن مكتوباً، والمعنى الصحيح الذي لا يوجد غيره هو أن كلمة "جمعت القرآن" هنا تعنى "حفظت القرآن"، وكلمة "رمضان" فى الرواية تدل على هذا المعنى بوضوح تام، إذ كان مما يتفاءل به أن يُتِمَّ الإنسانُ حفظ القرآن أو يختمه فى شهر رمضان، ولا يمكن بحال أن تفسر كلمة "جمع" بغير هذا المعنى، فالقرآن كان مجموعاً بالفعل في مصاحف تعد بالملايين، ومحفوظاً فى صدور الملايين من الحُفَّاظ بالقطع؛ وكيف يُسوِّغ الكاتب لنفسه تجاهل كل هذه الروايات والحقائق فى مقابل قول لأحد المسلمين؛ عتى ولو افترضنا المستحيل وقلنا إن عبد الملك أراد بقوله ذلك المعنى الذى فهمه منجانا وبنى عليه رأيه الخطأ؛ ولكنه للأسف فإن منجانا ومن لفَّ لَفِيفَة، محكومون بنتيجة مسبقة، وعنصرية مستحكمة.

وبنفس الدرجة من اعتساف القول، اعتماد منحانا على ما ورد في بعض الأخبار الضعيفة من أن الحَجَّاج غَير في المصحف، كيف يستطيع الحجاج عمل ذلك داخل العراق وخارجه في البلدان التي لم يمتد إليها سلطانه؟، وأين كان العلماء والحفاظ من ذلك؟ وإذا كان الحجاج قد استطاع تغيير النص المكتوب؛ فهل كان يستطيع تغيير المحفوظ في الصدور؟ عجباً! بل إنه أشد في العجب شأنا أن الحجاج كان يحفظ القرآن؛ وكان كثير التلاوة له شديد العناية به.

نعم لقد ذكر ابن أبى داود فى المصاحف أن الحجاج غيَّر بعض الحروف أو العبارات المعدودة والتي كانت فى إطار القراءات القرآنية أيضاً، هذا إذا صح النقل<sup>(۱)</sup>.

وأبعد من ذلك عن الحقيقة وروح البحث العلمي أن يحكم منجانا بعدم وجود القرآن ككتاب لسبب بسيط جداً عنده، وهو أن المؤرخين النصارى لم يشيروا إليه في الوقت الذي أشاروا فيه إلى المسلمين أو الهاجريين (نسبة إلى أمهم هاجر) كما كانوا يسمونهم (٢).

<sup>(</sup>١) المصاحف ص ٤٩ – ٥٠

رم) The Transmission of the Qur an P. 33ff (٢) وأيضًا مقالته بدائرة معارف الدين والأنحلاق ج X ص

وكان الأُوْلَى بمنجانا، لو أراد الإنصاف، أن يرمي بَني دينه من النصاري بالجهل بالقرآن، أو بالتعصب عليه بإهمال ذكره، مع غزارة الأدلة على ذيوع أمر القرآن داحل الجزيرة وحارجها وذلك عن طريق الرسائل التي أرسلها النبي ﷺ إلى الرؤساء والملوك، وعن طريق اتصال المسلمين بإمبراطور الحبشة، وبالروم، وبالحروب والوفود والبعوث التي حرجت من عند رسول الله على، أو حضرت إلى مسجده على كوفد "نصارى بحران"؛ وعن طريق انتشار الكتاتيب والمعلمين في الأمصار، والتحوم الإسلامية، ثم عن طريق الترجمات القرآنية والجدل الديني فيما بعد؛ ولكن الكاتب يهدف من دراسته إلى شيء آخر غير طلب الحقيقة، لذلك فقد ولي ظهره لهذه الحقائق كلها. لقد تلقى المسلمون المصحف الإمام بالقبول، وأقبلوا عليه يقرءونه ويحفظونه ويعلمونه للناس في كل مكان. ولم يقرأ من المسلمين المصاحف الأحرى إلا المتخصصون من القراء والحفاظ، وكان المصحف العثماني هو القاعدة والأساس عند وقوع أي احتلاف؛ هذا ولم يمض طويل وقت على سيادة المصحف الإمام حتى تحول إليه أهل الكوفة، وتركوا قراءة عبد الله بن مسعود، بحيث صار لا يَقرأ بما إلا الرجل والرجلان، كما مر بنا؛ وأن أحداً من الصحابة لم يتابع ابن مسعود في عدم كتابة الفاتحة والمعوذتين في المصحف. هذا الأمر واضح؛ ولا يقبل التعتيم الذي يحاوله المستشرق ويلش وغيره من المستشرقين.

#### الفصل الثالث

#### كتابة "المصحف الإمام" واعتماد القراءات

يزعم الكاتب أنه منذ البداية كانت هناك احتلافات بين المصاحف الأئمة، ونسخ المصحف العثماني حتى في نسخة المدينة الأم كما أورده أبو عمر الداني (١٠٥٢/٤٤٤) في كتاب "المقنع". أما نحن المسلمين فلا نقبل أي رواية على علاقها، مهما كان راويها، إن للمصحف الإمام رسماً حاصاً، وإن حالف قواعد الخط والكتابة التي تقررت فيما بعد، والرسم ليس توقيفاً، وإنما إلهاما، وإلا لما احتلفت اللجنة التي شكَّلها عثمان في رسم كلمة "التابوت" هل يكتبونها بالتاء أم بالهاء؛ إذ رفعوا الأمر إلى عثمان، فأمر بكتابتها بالتاء؛ ولو كانت الكلمة واردة بهذا الرسم عن رسول الله الله الما توقف فيها زيد بسبب الاختلاف بين المصاحف في الرسم، كما ألحنا إليه.

ويرجع سبب الحتلاف المصاحف في الرسم إلى تنوع القراءات، وصوتيات اللغة واللهجات، وإجراء الوقف بحرى الوصل، أو العكس، أو إلى شكل الخط<sup>(۱)</sup>؛ ولنأحذ بعض الأمثلة من كتاب "المقنع" للدانى، وهو الذى أشار إليه الكاتب "كل ما في كتاب الله عز وجل من ذكر للكلمة في لفظ الواحد فهو بالهاء إلا حرفًا واحداً في قوله :﴿ وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ ٱلْحُسْنَىٰ ﴾ (الأعراف: ١٣٧)، فإن مصاحف أهل العراق اتفقت على رسمه بالتاء؛ فأما في: ﴿ وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلاً ۚ ﴾ (الأنعام: ١١٥). وفي: (يونس: ٣٣) ﴿ كَذَٰ لِكَ حَقَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى ٱلَّذِينِ فَسَقُوا أَنَّهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَقَ السورة نفسها: ﴿ وَكَذَٰ لِكَ حَقَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى ٱلَّذِينِ كَفَرُوا أَنَّهُمْ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ ﴿ وَفَ السورة نفسها: ﴿ وَكَذَٰ لِكَ حَقَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّهُمْ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ ﴿ وَعَالَمَتُ رَبِّكَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّهُمْ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ ﴿ وَعَلَى الله وَلَمْ الله الله وَلَا الله الله الله عنه على الله عنه على الله عنه على الله عنه والمواضع الأربعة تقرأ بالجمع والإفراد". وقال أيضاً: وحدت في مصاحف أهل المدينة والعراق ﴿ وَيَحْيَىٰ مَنْ حَى عَنْ بَيْنَةٍ ﴾ (الأنفال: ٢٤) بياء وحدت في مصاحف أهل المدينة والعراق ﴿ وَيَحْيَىٰ مَنْ حَى عَنْ بَيْنَةٍ ﴾ (الأنفال: ٢٤) بياء واحدة وذلك عندى على قراءة من أدغم (٢٠) قام مقام: ﴿ وَمَا عَمِلَتُهُ أَيْدِيهِمْ ﴾ (يس: ٣٥)".

<sup>(</sup>١) الداني . المقنع ٧٩ وعبد الوهاب حمودة. القراءات واللهجات القاهرة النهضة المصرية ١٣٦٨ – ١٩٤٨ ص١٠٤

<sup>(</sup>٢) الداني . المقنع ص٥٠ وأيضاً ابن أبي داود . كتاب المصاحف ص١٠٥ وما بعدها .

هذه أمثلة من الخلافات الكائنة بين المصاحف معروفة ومضبوطة ومخرجة، والمسلمون أنفسهم الذين يعتقدون في إلهية كل حرف من حروف القرآن، هم الذين رصدوها وتتبعوها ووعوها تماماً؛ ولم يجدوا حرجاً في نقلها وتخريجها.

وقول الكاتب بأن الرسم العثمان (١) كان غير واضح وأنه ترك للقارئ الحرية في أن يضبط قراءته بنفسه لنفسه فكلام غير معقول وغير مقبول على الإطلاق؛ وقد ذكرنا فيما سبق أن القرآن كان ولا يزال يؤخذ بالتلقى عن الشيوخ، ولا يعتمد فيه على الخط وحده. وبالتالى فزعم المستشرق بأن الأمر بالنسبة لوضع المصحف العثماني لم يكن قد استقر بعد، وأن الخلافات بين المصاحف العثمانية كانت تتسع أكثر فأكثر بمرور الوقت، وأن قراءات أخرى جديدة بدأت تظهر في العصر الأموى (١١ ١٣١هـ/٦٦٢ وأن قراءات أخرى جديدة بدأت تظهر في العصر الأموى (٤١ ١٣١هـ/٢٦٢ للحقائق. وأما عن القول بأن الحجاج بن يوسف قد غيَّر الشكل، وأن المصحف للحقائق. وأما عن القول بأن الحجاج بن يوسف قد غيَّر الشكل، وأن المصحف العثماني لم يكن منقوطاً ولا مشكولاً، فريما كان القصد من تركه هكذا هو بقاء الكلمة عمل العثماني لم يكن منقوطاً ولا مشكولاً، وقد جاء عن أبي علي الفارسي أنه قال "لما عمل أبو بكر بن السَّراج كتاب الخط والهجاء قال لي: اكتب كتابنا هذا. قلت له: نعم، إلا أي آخذ بآخر حرف منه، قال: وما هو؟ قلت قوله: "ومن عرف صواب اللفظ عرف صواب الخط"(٢)؛

وينبغى أن يكون واضحًا غاية الوضوح أن الرسم القرآن ليس توقيفيًا إذ القرآن لم ينسزل مكتوبًا من عند الله وإنما تلقاه الرسول على سماعا من حبريل ثم أملاه من حفظه على كُتّاب الوحي فكتبوه. وقد كان النبي أميا لا يستطيع أن يتبين رسم الكتابة. وقد ورد عنه أنه كان يطلب من كُتّاب الوحي أن يعيدوا عليه ما كتبوه ليتأكد من صحة ما كتبوه، ولو كان الرسم أو الخط القرآني مهما هذه الدرجة، لطلب النبي من كتاب الوحي أن يتفقوا على الخط أو الرسم، هذا توجيه؛ وتوجية آخر محتمل أن الرسم العثماني ثابت بطريق التوقيف، أو يكون الاحتلاف في القراءات كله توقيفي أيضاً وهذا هو السبب

<sup>(</sup>١) دائرة المعارف ص٤٠٨ .

<sup>(</sup>٢) الزركشي. البرهان ج١ ص٣٧٧.

في احتلاف المصاحف العثمانية فيما بينها، إذ يمكن إرجاعها في الأغلب إلى احتلاف القراءات المتلقاة عن النبي .

قال أبو عمرو الداني في المقنع "فإن سأل سائل عن السبب الموجب لاختلاف مرسوم هذه الحروف الزوائد في المصاحف ولت: السبب في ذلك عندنا أن أمير المؤمنين عثمان بن عفان، لما جمع القرآن في المصاحف ونسخها على صورة واحدة، وآثر في رسمها لغة قريش دون غيرها، مما لا يصح ولا يثبت، نظرًا للأمة، واحتياطًا على أهل الملة، وثبت عنده أن هذه الحروف من عند الله عز وجل كذلك منزلة، ومن رسول الله مسموعة، وعلم أن جمعها في مصحف واحد على تلك الحال غير متمكن إلا بإعادة الكلمة مرتين، وفي رسم ذلك كذلك من التخليط والتغيير للمرسوم ما لا خفاء به ففرقها في المصاحف لذلك، فجاءت مثبتة في بعضها، ومحذوفة في بعضها الآخر لكي تحفظها الأمة كما نزلت من عند الله عز وجل، وعلى ما سُمعت من رسول الله هذا سبب المتلاف مرسومها في مصاحف الأمصار(۱).

وقد قلنا في أكثر من مناسبة في هذا الكتاب إن حفظ القرآن لا يعتمد على الخط وحده، وإنما على حفظ القلوب أيضاً. يقول ابن الجزرى في كتابه "النشو في القراءات العشر": "إن الاعتماد في نقل القرآن على حفظ القلوب والصدور، لا على حفظ المصاحف والكتب، وهذه أشرف خصيصة من الله تعالى لهذه الأمة"(٢). واستشهد ابن الجزرى على ذلك بحديث مسلم (٣): "أنَّ رَسُولَ الله في قَالَ ذَاتَ يَوْمٍ فِي خُطْبَته ألا إِنَّ رَبِّي أَمَرني أَنْ أَعَلَمكُمْ مَا جَهِلْتُمْ مَمَّا عَلَمني يَوْمِي هَذَا كُلُّ مَال نَحَلتُهُ عَبْدًا حَلالً وَإِنِّي حَلَقْتُ عَبَادي حُنفاء كُلَّهُمْ وَإِنَّهُمْ أَتُنْهُمُ الشَّياطِينُ فَاجْتَالَتْهُمْ عَنْ دينهِمْ وَحَرَّمَت عَلَيْهِمْ مَا أَحْللًا وَإِنَّ اللَّهَ نَظَرَ إِلَى عَلَيْهِمْ مَا أَحْللًا وَإِنَّ اللَّهَ نَظَرَ إِلَى عَلَيْهِمْ مَا أَحْللًا وَإِنَّ اللَّهَ نَظَرَ إِلَى عَلَيْهِمْ مَا أَحْللُهُ الْمَاءُ تَقْرُونُهُ نَائمًا وَيَقْظَانَ وَإِنَّ اللَّهَ نَظَرَ إِلَى وَأَبْتَلِيكَ وَأَبْتَلِيكَ وَأَبْرَتُهُمْ أَنْ يُشْرِكُوا بِي مَا لَمْ أَنْزِلْ بِهِ سُلُطانًا وَإِنَّ اللَّهَ نَظَرَ إِلَى الْقَايَا مِنْ أَهْلِ الْكَتَابِ وَقَالَ إِلَى اللَّهَ نَظَرَ إِلَى الْمَاءُ تَقْرُونُهُ النَّيَابِ وَقَالَ إِلَى اللَّهَ المَّالَى وَإِنَّ اللَّهُ الْمَاءُ تَقْرُونُهُ اللَّهُ الْمَاءُ تَقُرُونُهُ اللَّهُ الْمَاءُ وَانَّ اللَّهُ عَلَيْكَ كَتَابًا لا يَعْسَلُهُ الْمَاءُ تَقْرُونُهُ اللَّهُ السَّعَوْرِجُهُمْ كَمَا أَمْرَتِي أَنْ أُحَرِقً قَوْرُقُهُ قَالَ اسْتَخْرِجُهُمْ كَمَا أَمْرَتِي أَنْ أُحُرِقً قَالَ اسْتَخْرِجُهُمْ كَمَا أَمْرَتِي أَنْ أَنْ أَلُولًا اللَّهُ قَالَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمَاءُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَاءُ وَالَّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُرَاقِي الللهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللهُ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) المقنع ١١٤

<sup>.7/1(</sup>٢)

<sup>(</sup>٣) النووي على مسلم ١ /١٩٨.

استخرَجُوكَ وَاغْزُهُمْ لَغْزِكَ وَأَنْفِقْ فَسَنُنْفِقَ عَلَيْكَ وَابْعَثْ جَيْشًا نَبْعَثْ خَمْسَةً مِثْلَهُ وَقَاتِلْ بِمَنْ أَطَاعَكَ مَنْ عَصَاكً" ثم قال ابن الجزرى: "فأحبر تعالى أن القرآن لا يحتاج في حفظه إلى صحيفة تغسل بالماء، بل يقرءونه في كل حال، كما جاء في صفة أمته "أناجيلهم في صدورهم"، وذلك بخلاف أهل الكتاب الذين لا يحفظونه، ولا يقرءونه كله إلا نظرًا، لا عن ظهر ، ولما خص الله تعالى بحفظه من شاء من أهله، أقام أئمةً ثقات تجردوا لتصحيحه وبذلوا أنفسهم في إتقانه، وتلقوه من النبي في حرفًا حرفا لم يهملوًا منه حركة ولا سكونا، ولا إثباتًا ولا حذفًا، ولا دخل عليهم في شيء منه شك ولا وهم، وكان منهم من حفظه كله، ومنهم من حفظ أكثره، ومنههم من حفظ بعضه؛ كل ذلك في زمن

وعندما بدأ احتلاط العرب بالعجم يؤثر على فصاحة اللغة ويزحف إلى ألسنة قُرَّاء القرآن؛ حتى لقد شق على بعض الناس أن يميزوا بعض الكلمات القرآنية غير المعجمة، هدى الله الخليفة، فأمر الحَجَّاجَ بأن يتولى عملية ضبط القرآن؛ فكلف الحجاجُ رجلين ليقوما بهذه المهمة هما: نصر بن عاصم الليثى، ويجيى بن يعمر العدواني من تلامذة أبي الأسود الدؤلى؛ ولقد كان الرجلان آيةً في العلم، والعمل، والصدق، والضبط، والأمانة، فقاما بهذه المهمة النبيلة حير قيام، وأراحا بذلك سواد قُرَّاء القرآن (٢).

وفي هذا دليل أكيد على أنه لا يوجد في عمل الحجاج ما يضاد صحة القرآن؛ وليس فيه كذلك ما يخرم الثقة في النص القرآني وليس في عمل الحجاج ألبَّتَة ما يوهم بأن القرآن لم يُجمع حتى هذا التاريخ أو أن الحجّاج عَيَّر في القرآن شيئا كما حلى للمستشرقين أن يرددوه.

أشار الكاتب بعد ذلك إلى قول بعض المسلمين بضرورة الأحذ بالقراءة التي توافق قواعد اللغة فقط<sup>(٣)</sup>؛ وقد مر بنا رفض العلماء لمثل هذا الرأى على أساس أن القراءة توقيفية وأن الأحذ بما واحب سواءً وافقت قواعد اللغة أم لم توافقها، المهم أن تكون

<sup>(</sup>١) النشر ١ /٦ والإمام البخاري - خلق أفعال العباد ٢ / ١٧٨ ضمن كتاب عقائد السلف .

<sup>(</sup>۲) ابـــن أبي داود كـــتاب المصـــاحف ۱۱۷ – ۱۱۸، ابن النلتم. الفهرست؛ ابن خلدون المقدمة ۳ /۱۰۲۸؛ والزركشي. الــــبرهان.جـــــ۱ص۳۷۶ وما بعدها؛ والسيوطي- الإتقان جــــ ۱ / ص ۲۲۲ وما بعدها. وانظر الزرقاني، مناهل العرفان. ۱ / ۲۰۲ - ۲۰۶.

<sup>(</sup>٣) انظر: دائرة المعارف الإسلامية ص٤٠٩.

صحت روايتها عن رسول الله على ونضيف إلى ما سبق ذكره قول أبي البقاء فى كتاب اللباب: "ذهب جماعة من أهل اللغة إلى كتابة الكلمة على لفظها إلا فى خط المصحف فإنهم اتبعوا فى ذلك ما وجدوه فى (المصحف) الإمام والعمل الأول"(١)

وينبغى أن يكون واضحا أن احتيار قراءة ما لم يكن عشوائيا أو متروكا لمجرد احتهادات الناس، هكذا بدون ضوابط؛ كلا فقد وضع العلماء قاعدة على أساسها يقبلون أو يرفضون القراءة فقالوا "إن كل قراءة وافقت أحد المصاحف العثمانية، ولو تقديراً ووافقت العربية، ولو بوجه، وصح إسنادها ولو كان عمن فوق العشرة من القراء، فهى القراءة الصحيحة التي لا يجوز ردها، ولا يحل إنكارها؛ بل هي من الأحرف السبعة التي نزل عليها القرآن"(")؛ ومهما يكن من أمر القراءات، فهي بمثابة اللهجات الكثيرة للغة الواحدة، أو هي بمثابة الفروع للأصل الواحد. والقراءة لا تقبل إلا بسند وتواتر كالأصل

<sup>(</sup>١) البرهان ١ / ٣٧٦

<sup>(</sup>٢) انظر الفهرست ص ٤٢-٥٠، وابن خلدون. المقدمة ٣/ ١٠٢٨، الزرقاني. مناهل ١ /٤١٦ – ٤١٨.

<sup>(</sup>٣) الزرقاني . مناهل ١/ ٤١٦ – ٤١٨ .

ق القرآن. وما لم يثبت إلا بطريق الآحاد فإنه مردود، وقد تعددت القراءات بتعدد الشيوخ الكبار ومن أخذ عنهم في الأعصار المختلفة والأمصار المتعددة حتى إذا ما حاء القرن الثالث الهجرى تصدى ابن مجاهد لضبط ما رواه الثقات من القراءات وتمييزه عن غيره. وكان أبو بكر بن مجاهد هو أول من اختار القراءات السبع واقتصر عليها. وتحديد ابن مجاهد للقراءات بسبع، كان بغرض التوفيق بين عدد القراءات وعدد اللغات والأحرف التي نزل هما القرآن كما في حديث: "ألزل القرآن على سبعة أحرف"(١). وفعلُ ابن مجاهد ليس ملزماً، بل لقد اتفق علماء السلف على أنه لا يتعين أن يقرأ هذه القراءات المعينة في جميع أمصار المسلمين بل لكل واحد ما اختار منها(١). فكر أبو محمد مكى بن أبي طالب(١): أن العلماء أحصوا في كتبهم أكثر من سبعين ممن هو أعلى رتبة، وأعظم مكانة من هؤلاء السبعة الذين احصاهم ابن مجاهد؛ بل لقد أهمل بعض المعنيين بالقراءات ذكر بعض هؤلاء القراء السبعة. وإن كثرة القراءات وتعددها وانتشار القراء ووفرقم، دليل واضح على ذيوع القرآن وانتشاره وعلى اهتمام المسلمين به إذ كان القرآن دائما موضع عناية العلماء ومشايخ الحفاظ والقراء، كما كان محل عناية المسلمين أبي عنال القرآن وتطبيقاً، عمثل وتطبيقاً، ومدارسة وتدبراً.

<sup>(</sup>١) انظر : مقدمة المحرر الوجيز لابن عطية ضمن "مقدمتان في علوم اَلْقَرآن" ص٢٦٥ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان للطبرسي ١٠٦/١ النشر في القراءات العشر ١٣٣/١ وأيضاً عبده الراجحي اللهجات ص٧٤، ٧٠.

<sup>(</sup>٣) النشر في القراءات العشر ١٣/١؛ والراجحي. القرآن واللهجات ٧٥؛ وعبد الصبور شاهين. القراءة القرآنية في ضوء علم اللغة الحديث. القاهرة . الخانجي ١٩٦٦ ص٧٠.

# الباب الرابع بنية القرآن

تمهيد

الفصل الأول ... السور وأسماؤها

الفصل الثاني ... الآيات

الفصل الثالث ... البسملة

الفصل الرابع... الحروف المقطعة

الفصل الخامس ... عناية المسلمين بالحروف المقطعة

## للهكينك

في هـــذا الــباب يتعرض الكاتب لأسماء السور وحجم الآيات القرآنية وموقعها من السمورة، وأيضًا للسمات الأدبية التي تميزها يقول "إنه على الرغم من ورود اسم "آية" في القرآن بالإفراد والجمع، إلا أنه ليس من الواضح، أن هذه اللفظة كانت تستعمل منذ البداية كإشارة إلى الجيزء المحدد من القرآن كما هو معروف اليوم، لقد كانت هذه الكلمة تعني المعجزة في بداية الأمر ثم استخدمت فيما بعد للدلالة على الآية من القرآن". يريد ويلش أن يقول إن محمدًا أو الصحابة قد نقلوا الكلمة من معناها الأول إلى معنى آخر بمدف تحديد معالم القرآن الكريم، وأن محمدًا أو أصحابه قد أخذوا المعنى الجديد للكلمة من كتب اليهود والنصاري. وتلاحظ هنا كما لاحظنا في كل موضوع تناولنا فيه كلام المستشرقين أن الكاتب دائمًا جد حريص على إرضاء غروره العنصري بجعل كُتُبه المقدسة هي المعيار، وهي الأصل الذي يقاس عليه. ويقول بعد ذلك متصلا "إن أول سورة في القرآن هي فاتحة الكتاب، المكونة من سبع آيات، وهي عبارة عن دعاء من العبد لربه، وباستثناء سورتي يوسف ونوح فإن معظـــم سور القرآن تبدو وكأنما مكونة من مقاطع أو أجزاء مختلفة، متنافرة وغير مترابطة ولا يجمعها عنوان واحد ومحدد ولا نسق موضوعي بعينه، وإن سورتي يوسف ونوح مركبتان من عناصر مختلفة جمعت من عدة سور أخرى؛ وإن بعض سور القرآن وبالتحديد الثلاثة الأخيرة منه تبدو وكأنها فقرات مقطوعة الصلة بباقي سور القرآن.

"Most of the Suras consist of several segments or periscopes that are only loosely connected often with little or no apparent connection of Thought". (The Encyclopaedia of Islam, vol. 2. p. 409, col. 8).

ويشمير ويلش في هذا الصدد إلى سقوط المعوذتين من مَصَاحف بعض الصحابة وإلى سورتي الفيل ولإيلاف قريش اللتان عدتا سورة واحدة في مصحف أُبَيّ.

إنــنا لا نتهم ويلش بالجهل أو الغفلة هنا وإنما نتهمه أكثر بالتعصب وذلك لأنه أخذ القـــول السابق فيما يخص مصحف أبى بن كعب من كتاب الإتقان للإمام السيوطى واقتصر عليه دون تفنيد أو اعتبار للروايات الأخرى الأشد وثوقًا من هذه الرواية التي اهتبل بها.

أضف إلى ذلك أن الإمام السيوطي قد أورد هذا الخبر في الكتاب نفسه وفي الموضع نفسه الذي اطلع عليه ويلش، لكن السيوطي قد استشهد على ردِّ خبر مصحف أبي بالحديث

الذى أخرجه الطبران من حديث أم هانئ، أن رسول الله على قال: "فَضَّل الله قريشًا بسبع..." الحديث؛ وفيه: "وإن الله أنزل فيهم سورة من القرآن لم يذكر فيها معهم غيرهم- الإيلاف قريش"(١).

وهَبْ أَنْ وَاحَدًا مَن الصحابة فعل ذلك في مصحفه الذي كتبه لنفسه بخاصة فهل يكون فعله حجة على جميع الصحابة وحرقًا لإجماعهم؟. إذ كانوا قد أجمعوا على اعتماد مصحف عثمان رضى الله عنه لا غير والذي فيه المعوذتان وسورتا الفيل ولإيلاف قريش كسورتين منفصلتين.

وزعهم ويلش كذلك أن سورتي العصر والكوثر قلقتان في موضعيهما من المصحف وبعبارته هو:

"Some short suras (e. g. C lll, CV llI,) seem to be isolated fragments; and it is not unlikely that some for the present Suras or parts of them were once joined with others. For instance, 'Ubayy b. Ka'b and other really authorities are reported to have regarded CV and CVI as a single Sura" (2)

ولسنا ندرى على أى أساس حَكَم ويلش بأن هاتين السورتين بالذات دون باقى السور القصار الأخرى قلقتان في موضعيهما؟ إنه ربما حكم هذا الحكم لَمّا لاحظ أن سورة العصر تشتمل على سطرين اثنين، وأنما تتوسط سورتين تشتمل كل منهما على أربعة سطور فحكم بظاهر المرسوم مع إهمال متعمد للحقائق المقررة. والكلام نفسه يقال في تعليل رأى المستشرق بالنسبة لسورة الكوثر التي تشتمل هي الأحرى على سطرين، وتتوسط كذلك سورتين رباعية السطور، وليستا هما جاريتين في موضعيهما على قاعدة ترتيب المصحف، من حيث عدد السطور أو الآيات؛ ولو أننا طبقنا قاعدة أن سور القرآن مرتبة بحسب الطول والقصر فقط، كما يحاول المستشرق ويلش أن يقول، لحكمنا أن سورًا كثيرة موضوعة، بناءً على منطقه هذا، في غير مواضعها؛ وكان من الأنسب على هذا المنطق الخاص به ألا توضع على منطقه هذا، في غير مواضعها؛ وكان من الأنسب على هذا المنطق الخاص به ألا توضع الفاتحة في أول المصحف، بل مع قصار السور أى في آخر المصحف.

en in the state of the

<sup>(</sup>١) الإتقان ج إ ص١٨٦.

<sup>(</sup>٢) دائرة المعارف الإسلامية ج٢. ص٩٠٩ وما بعدها.

لقد نبهنا مرارًا إلى أن ترتيب سور القرآن لم يكن اجتهاديًا؛ بل توقيفيًا، لا دخل للعقل ولا للمستهجية البشرية فيه؛ فللقرآن منهج ونسق خاصين به، بل إنني قد أغامر فأقول إن هذا السترتيب المعجز لسور القرآن يعتبر من قبيل المتشابه الذي يحتاج إلى إعمال الذهن للتوصل إلى العلاقات التي تجمع بين أجزاء القرآن من أوله إلى آخره والتي قد تبدو غير واضحة أحيانًا. ليس في القرآن خلل ألبَّة ولا عوج ولا اختلاف أبدا لا في ترتيب السور ولا في ترتيب الآيات.

لقد تكلم علماؤنا في مناسبة الآيات والسور القرآنية، وأفرده جماعة منهم بالتأليف ربما كان من أولهم أبو جعفر بن الزبير شيخ أبي حيان الذي ألف كتابًا سماه "البرهان في مناسبة تسرتيب سور القرآن"، وللشيخ برهان الدين البقاعي السوري (ت:٥٨٨هـ/١٤٨٠م)، كــتاب بعنوان "نظم الدرر في تناسب الآي والسور" كذلك ألف السيوطي كتاب "تناسق السدر في تناسب السور"؛ وكما تكلم بعض المفسرين في موضوع ترتيب السور والآيات يقول الفخر الرازي عند تفسيره لسورة البقرة على سبيل المثال:

"ومسن تأمل فى لطائف نظم هذه السورة، وفى بدائع ترتيبها، علم أن القرآن كما أنه معجز بحسب فصاحة ألفاظه، وشرف معانيه، فهو أيضًا معجز بسبب ترتيبه ونظم آياته، ولعل الذين قالوا: إنه معجز بسبب أسلوبه أرادوا ذلك، إلا أبى رأيت جمهور المفسرين معرضين عن هذه اللطائف غير منتبهين لهذه الأسرار، وليس الأمر في هذا الباب إلا كما قيل:

### وَالنَّحْمُ تَسْتَصْغِرُ الأَبْصَارُ صُورَتَه والذَّنْبُ للطَّرْفِ لاَ للنَّحْمِ في الصَّغَر

ويُعـرِّف السيوطي المناسبة بقوله هي في اللغة المشاكلة والمقاربة، ومرجعها في الآيات ونحوهـ إلى معـنى رابط بينهما، عام أو حاص، عقلى أو حسى أو حيالى، أو غير ذلك من أنـواع العلاقات أو التلازم الذهبي، كالسبب والمسبب والعلة والمعلول، والضدين، ونحوه". ويـبين فائدهَـ بقوله إنها: "جعل أجزاء الكلام بعضها آخذًا بأعناق بعض فيقوى بذلك الارتباط، ويصير التأليف حاله حال البناء المحكم المتلائم الأجزاء"(١).

أمسا الشيخ عز الدين بن عبد السلام فقد اعترض على القول بوجود مناسبة بين سور القرآن وآيه؛ واعتبر البحث في ذلك تكلفًا وذلك بحجة أن ارتباط الكلام لابد وأن يقع في أمر متحد مرتبط أوله بآخره، والقرآن قد نزل في نيف وعشرين سنة، وفي أحكام مختلفة، شرعت لأسسباب مختسلفة، وما كان كذلك لا يتأتى ربطه بعضه ببعض. " وقد رد الشيخ ولى الدين

<sup>(</sup>١) الإتقان حـــ٣ ص٣٢٣ – ٣٢٤.

الملوى على مثل هذا الاعتراض بقوله: "وفصل الخطاب ألها (أى السور والآيات) على حسب الوقائع تنزيلًا، وعلى حسب الحكمة ترتيبًا وتأصيلاً، فالمصحف على وفق اللوح المحفوظ، مرتبة سوره كلها وآياته بالتوقيف، كما أنزل جملة إلى بيت العزة؛ ومن المعجز البين أسلوبه ونظمه الباهر، والذى ينبغى فى كل آية أن يبحث أول كل شيء عن كولها مكملة لما قبلها أو مستقلة؛ ثم المستقبلة ما وجه مناسبتها لما قبلها؟ ففى ذلك علم جم وهكذا فى السور يطلب وجه اتصالها بما قبلها وما سبقت له (١).

وهنا ينبغى أن ننبه على أن قول العز بن عبد السلام بأن ترتيب السور والآيات ليس بينها مناسبة نظرًا لنرولها على التراحى واحتصاص كل منها بأحكام مستقلة فهو قول لا نوافقه عليه فإن القرآن مصدره واحد، وهو على الرغم من تراحى فترات نزوله كتاب واحد ونظم واحد، ومع هذا فليس هناك ما يؤيد رأى المستشرقين، في دعوى عدم ترابط سرور القرآن وآياته، إذ أن فحوى كلام العز بن عبد السلام: أن القرآن ليس كتابًا من صنف ما يؤلفه البشر، يعني أن له مقدمة، وموضوعًا، وحاتمة، وغير ذلك؛ وإنما هو كتاب إلهي له نظامه الخاص ونظمه المعجز وترتيبه الفريد؛ فالقرآن ينظم الآيات في سلسلة نظم العقد للحبات المشعة، فإنها مهما تباعدت في المسافات واحتلفت في الأحجام، تخضع لنظام جمالي واحد؛ أو هو كماء المحيط مهما تباعدت مسافاته اتحدت صفاته وسماته.

أما مقصد المستشرقين فهو ألهم على عكس ذلك، يزعمون أن القرآن لا تحمّع سورُه وآياتُه أيَّة رابطة أو مناسبة، وليس له نسق فكرى أو موضوعي متصل، وهم بذلك يريدون أن يصلوا إلى تأكيد وجهة نظرهم في بشرية القرآن وتعدد مصادره التي نقل عنها، وهذا فوق أنه يصادم عقيدة المسلمين في القرآن فإنه معارض بجميع الأدلة التي قدمناها وأسماها دليل القرآن نفسه.

إن زعم المستشرق ويلش بأن آيات القرآن لا يربطها نسق فكرى واحد، لا أساس له من الصحة؛ فآيات الذكر الحكيم متصلة، ومتواصلة فيما بينها، إنها بمثابة النحوم، لكل نجم نوره في نفسه، ونوره الذي يمتزج بنور غيره من النحوم الأخرى، فإذا أنت نظرت إلى مجموع

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه والموضع وانظر الأمثلة على ما قلناه في الإتقان وتفسير الفخر الرازي .

هذه النجوم وجدت كل واحد منها قائمًا بنفسه مستقلاً بذاته متميزًا بألقه، ولكنك إذا نظرت إلى ذلك السَّنَا اللانهائي الذي يضم مجموع أنوار هذه النجوم وجدتما كلها، وكأنما برزت من هذا اللجين المترامي الأطراف، وانبثقت من هذا الحيط النوراني المتدفق.

إنه من الجلى أنه لا توجد سورة من سور القرآن يمكن أن تكون عن القرآن بمعزل، وليس في القرآن ألبَّتَة تركيب اصطناعي، أو تصنيف بشرى ولا تجميع ولا تقطيع، بل وحدة وانسجام، وجمال وكمال، إن القرآن، كل القرآن صادرٌ عن الْمُنزِّل العظيم، ودالٌ على الله رب العالمين، الذي لا شريك له في ملكه ولا في كلمه؛ يقول تعالى:﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْتِلَىفًا كَثِيرًا ﴿ ﴿ النساء: ٨٢)؛ ويقول تبارك تعالى: ﴿ وَلَقَدْ حِفْنَهُم بِكِتَنْ فَصَّلْنَنهُ عَلَىٰ عِلْمٍ هُدًى وَرَحْمَةً لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ، ﴿ (الأعراف: ٥٢). ويقول تعالى: ﴿ فَلَنَقُصَّنَّ عَلَيْهِم بِعِلْمِ ۖ وَمَا كُنَّا غَآبِهِنَ ۞﴾ (الأعراف: ٧)؛ ويقول: ﴿ الْرَّ كِتَنَبُّ أُحْكِمَتْ ءَايَنتُهُۥ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ۞ ﴾ (هود: ١)، ومعنى "فُصِّلَت" أحكمت في صورتما ومعناها بمقياس دقيق، وتركيب بديع مناسب لما فصلت له مناسبة الثوب للبدن، والأعضاء للحسم، والفصل هو موضع المفصل، وبين كل فصلين وصل، ومما قيل شعرا في هذا المعنى: "وصلاً وفصلاً، وتجميعًا ومفترقًا، فتقًا ورتقًا وتأليفًا لإنسان"؛ ويقال: "عقد مفصل" أي جُعل بين كل لؤلؤتين خرزة (١)؛ ويقول تعالى: ﴿ بَلِّ هُوَ ءَايَتُ بَيِّنَتُ فِي صُدُور ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ ۚ وَمَا يَجْحَدُ بِعَايَتِنَآ إِلَّا ٱلظَّيلِمُونَ ۞ ﴾ (العنكبوت: ٤٩)؛ ويقـول: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِٱلذِّكْرِ لَمَّا جَآءَهُمْ ۖ وَإِنَّهُۥ لَكِتَنبُ عَزِيرٌ ۞ لًا يَأْتِيهِ ٱلْبَنطِلُ مِنْ بَيْن يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ عُ تَنزيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴿ ﴾ (فصلت: ٤١ - ٤٢).

<sup>(</sup>۱) انظر ابن كثير مختصر تفسير ۲/۲۱؛ الراغب الأصفهاني. المفردات ص٦٣٨، ٦٣٩؛ وابن منظور. لسان العرب ١١/ ٥٢١، ٥٢٠.

# الفصــل الأول السـور وأسماؤها

وأما بالنسبة لتعدد المصاحف واختلافها في ترتيب السور وأسمائها والتي أثارها الكاتب؛ فنقول إن هذا الاختلاف راجع إلى أن الصحابة كانوا يكتبون مصاحف خاصة بهم يرتبونها حسب السماع أو على ما رأوه حسناً، وكان ذلك قبل جمع القرآن في الصحف وقبل ظهور مصحف عثمان الذي التزم فيه ترتيب النبي على للسور إذ الإجماع والنصوص المترادفة على أن ترتيب الآيات في السور توقيفي (١)؛ وفي كتب الأحاديث الكثير من الشواهد على ذلك، على سبيل المثال، فقد أخرج أحمد وأبو داود والترمذي والنسائي وابن حبان والحاكم عن ابن عباس قَالَ: قُلْتُ لَعُثْمَانَ مَا حَمَلَكُمْ عَلَى أَنْ عَمَدْتُهُمْ إِلَى سُورَة الأَنْفَال وَهيَ منَ الْمَثَاني وَإِلَى سُورَة بَرَاءَةٌ وَهيَ منَ الْمئينَ فَقَرَنْتُمْ بَيْنَهُمَا وَلَمْ تَكْتُبُوا بَيْنَهُمَا سَطْرَ "بسْم اللَّه الرَّحْمَن الرَّحيم" فَوَضَعْتُمُوهَا في السَّبْع الطُّوال فَمَا حَمَلَكُمْ عَلَى ذَلِكَ قَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّه ﷺ ممَّا يَأْتِي عَلَيْهِ الزَّمَانُ وَهُوَ يُنْزَلُ عَلَيْه منَ السُّور ذَوَات الْعَدَد فَكَانَ إِذَا أَنْزِلَ عَلَيْه الشَّيْءُ دَعَا بَعْضَ مَنْ يَكْتُبُ لَهُ فَيَقُولُ ضَعُوا هَذه في السُّورَة الَّتِي يُذْكَرُ فيهَا كَذا وكَذَا، وَإِذَا أُنْزِلَت عَلَيه الآياتُ قال ضَعوا هَذه الآيَات في السُّورة التي يُذكَرُ فيهَا كَذَا وَكَذَا وَإِذَا أُنْزِلَتْ عَلَيْه الآيَةُ قَالَ ضَعُوا هَذه الآيَةَ في السُّورَة الَّتي يُذْكُرُ فيهَا كَذِا وَكَذَا، وَكَانَتْ سُورَةُ الأَنْفَالِ منْ أَوَائِل مَا نَزَلَ بِالْمَدينَة وَكَانَتْ سُورَةُ بَرَاءةٌ منْ أَوَاخِر مَا أُنْزِلَ منَ الْقُرْآن، قَالَ فَكَانَتْ قصُّتُهَا شَبِيهًا بقصَّتهَا فَظَنَنَّا أَنَّهَا منْهَا وَقُبضَ رَسُولُ اللَّه ﷺ، وَلَمْ يُبَيِّنْ لَنَا أَنَّهَا منْهَا فَمنْ أَجْل ذَلَكَ قَرَنْتُ بَيْنَهُمَا وَلَم أَكْتُب بَينَهما سَطْرَ ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ ووَضَعْتُهَا في السَّبْع الطُّوال "(٢) واضح من هذا الحديث أن النبي الله كان هو الذي يرتب الآيات في السورة ويبين كل شيء يختص بالقرآن إلا البسملة فيما يخص أول سورة براءة وأن عثمان لم يثبتها مخافة أن يكون قد ابتدع في كتاب الله ما ليس منه؛ ولو أن عثمان كان

<sup>(</sup>١) السيوطي. الإتقان ١٧٢/١. الزركشي. البرهان ١٤٥/١ وما بعدها وابن أبي داود. كتاب المصاحف. ص٣٦، ٣٢.

<sup>(</sup>٢) الإتقان ١٧٢/١ وابن أبي داود كتاب المصاحف ص٣١، ٣٢ وكلمة طول بمعنى طوال.

ممن يُعْمِل في القرآن عقلَه أو هواه لوضع البسملة في أول سورة براءة قياساً على جميع سور القرآن ولما وحد في ذلك حرجا ألبَّتَة؛ ولكنه التزم واتبع ولم يتأول، مما يدل على أن الأمر توقيفي لا احتهادي، ويمكن أن يقال هنا إنه كان أمر ترتيب القرآن موضع احتهاد وجرأة، لطرحها أو طرحها غيره من موضعها في سورة النمل، لأنها لم ترد في أول السورة كما هو الحال بالنسبة لسائر سور القرآن.

وقول النبي على: "ضعوا هؤلاء الآيات في السورة التي يذكر فيها كذا وكذا" فيه إشارة إلى أنه على لم يكن يعرف اسم السورة حتى يأتيه بها حبريل الله بدليل أنه عينها ببعض محتوياتما لا باسمها ، كما في الحديث الذي رواه مسلم عن عمر قال ما سألت النبي على عن شيء أكثر مما سألته عن الكلالة، حتى طعن بإصبعه في صدري وقال: يكفيك آية ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ ﴾ التي في آخر سورة النساء (الآية: ١٧٦)، فقد حدد النبي على هنا السورة باسمها لا ببعض محتوياتما، وقربها للسامع بالإشارة إلى موضعها في السورة على جهة التيسير.

ويمكن أن نقول إن ترك عثمان للبسملة في أول سورة براءة، يعتبر سنة، إذ وافقه على ذلك جميع الصحابة الذين لا يجتمعون على ضلالة، وأعمال الخلفاء الراشدين وأقوالهم داخلة في عموم سنة النبي بنص قوله: (عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين من بعدى) ولعل النبي لله لم يبينها لحكمة؛ وما كان لعثمان أن يضيف إلى القرآن ما ليس منه. قال البيهقي في المدخل: "كان القرآن على عهده الله مرتباً سوره وآياته على هذا الترتيب إلا الأنفال، وبراءة لحديث عثمان السابق (١).

وقد وردت الآثار بتعزيز هذه المسألة فقد روى مسلم قول النبي ﷺ: "اقرءوا الزهراوين، البقرة وآل عمران"، وكحديث سعيد بن حالد: "قرأ ﷺ بالسبع الطول في ركعة" رواه ابن أبي شيبة في مصنفه؛ وما رواه البحارى عن ابن مسعود أنه قال في بني إسرائيل، والكهف، ومريم، وطه، والأنبياء: "إنهن من العتاق الأول وهن من تلادى" أي ذعائرى وعتادى، حيث ذكر النبي ﷺ هذه السور نسقا كما هي في ترتيب المضحف، وورد أنه ﷺ سمى سورة الحمد بفاتحة الكتاب وهي كذلك موضوعة في أول المصحف.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ١٧٨

قال ابن الحصار: "ترتيب السور ووضع الآيات مواضعها إنما كان بالوحى" وقال الكرماني: "ترتيب السور هكذا هو عند الله في اللوح المحفوظ، على هذا الترتيب" (١).

ويمكن أن نفيد من حديث تحريب القرآن أى تقسيمه إلى أحزاب، الذى أحرحه أحمد وأبو داود عن أوس بن أبي أوس حذيفة الثقفى أن ترتيب السور والآيات كان توقيفياً (٢).

ومن مؤكدات ذلك تحدى القرآن للكفار أن يأتوا بسورة من مثله أو بعشر سور مفتريات؛ وهذا في حد ذاته يفيد تحديد السور وترتيبها أيضاً. ودلل السيوطى على أن ترتيب السور كان توقيفيًا بطريقة عقلية قال: "ومما يدل على أنه (أى القرآن) توقيفى كون الحواميم رتبت ولاءً، وكذا الطواسين، ولم ترتب المسبحات ولاءً، وفُصل بين وطسم في الشعراء، و وطسم القصص بوطس وطسن مع ألها أقصر منهما، ولو كان الترتيب الحتهادياً لذكرت المسبحات ولاء وأخرت وطسن في هي سورة النمل) عن القصص"؛ وهذا يعني أن جميع السور ترتيبها توقيفي إلا براءة والأنفال، وإليه مال السيوطى (٣).

وقول الزركشى في البرهان أن ترتيب سور القرآن لم يكن أمراً أوجبه الله تعالى بل كان أمراً راجعًا إلى احتهاد الصحابة واختيارهم، معارض بالأدلة الكثيرة التي قدمناها وهو معارض في الوقت نفسه لروح القرآن وطبيعة نزوله على النبي في به وأما قول الزركشى في تعليل رأيه هذا، أن المصحف لم يُكتب (يعني هذا الترتيب) في عهد النبي في لئلا يُفضي ذلك إلى تغييره في كل وقت، لأن الوحي كان لا يزال ينزل على النبي في و لم يكن قد اكتمل بعد. نقول إن هذا التوجيه يمكن أن يستشهد به على جمع القرآن في كتاب بعينه لا على ترتيب سوره وآياته.

وربما ظهر ذلك جليا إذا ذكرنا أن النبي على قد عارض جبريل بالقرآن أى قرأه كله عليه مرتين في شهر رمضان من السنة التي توفي فيها عليه ومعنى ذلك أن النبي على قد قرأ القرآن كما هو، وعلمه الصحابة بمذا الترتيب، الذي بين أيدينا؛ لكن بعضهم كانوا قد

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه جد ١ ص ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) السيوطي الإتقان جــ ١ ص١٧٨، ١٧٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص١٧١.

كتبوا لأنفسهم مصاحف التوموا فيها بترتيب النسزول، كالإمام على، إذ أن مصحفه يحتوى على الترتيب التالى: "اقرأ، ثم المدثر، ثم المزمل، وهكذا؛ وقع هذا من على وغيره قبل أن يُعرف الترتيب التوقيفي للقرآن؛ لكنه لما عرفه أحذ به مثل سائر الصحابة (١) رضوان الله عليهم. وبقيت المصاحف الأحرى مصحف عبد الله بن مسعود، ومصحف أبى، لمجرد البحث في تاريخ القرآن.

ومن المفيد نقل هذا الاعتراض والرد عليه وهو لصاحب مقدمة كتاب المبانى التحيف صح قولكم أن القرآن مرتب في اللوح المحفوظ على هذا الترتيب؟ وأن الصحابة لم ترتبه بأنفسها؟ ؛ وقد انتشرت الأخبار أن أول ما نزل على النبي الله ﴿ ٱقْرَأُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلّذِى خَلَقَ ﴿ وقوله: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلْمُدَّيْرُ ﴿ وقالوا: إننا وحدنا مصاحف عُتقاً مفرَّقة في البلاد منسوبة إلى عبد الله بن مسعود على خلاف هذا الترتيب الذي في أيدينا؛ فكيف يجوز مع هذا الخلاف الظاهر أن يُدَّعَى أن هذا الترتيب متفق عليه؟

قلنا: إنه قد روينا فيما تقدم عن ابن عباس أنه قال في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَبْرَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْفَدِرِ ﴿ ﴾، يعنى أن الله عز وحل أنزله جملة إلى سماء الدنيا، ثم كان ينيزل منها نحوماً السورة بعد السورة، والآية بعد الآية على حسب الحاجة إليه وإلى معرفة أحكامه، وتعليمه، وترتيبه، ومعرفة موضع كلماته وسوره. ومثال هذا في الشاهد أن تعلم المبتدئ، أنه يبتدئ بتلقينه من أول القرآن، وربما يبتدئ من آحره، وقد يبتدئ من وسطه سوراً متفرقة من القرآن على حسب رغبة المبتدئ، وحرصه واحتياجه إلى تعلمه ؛ ثم لا تأمره بأن يخفظ على هذا الترتيب الذي لُقّنه، بل تأمره أن يضع كل سورة منها في موضعها عند الحفظ والجمع والدراسة والتلاوة. كذلك كان جبريل الله ين ين عبل الآية يعد السورة بعد السورة على حسب الحاجة كما تقدم عن ابن عباس وأبي بن كعب. يدل على هذا الذي ذكرنا أن مصاحف كثيرة قد وجدت وهي متفقة غير مختلفة نجمد الله ومنه.

مصاحف ثلاثة: مصحفاً فيه قراءة ابن مسعود، ومصحفاً فيه قراءة أبيّ، ومصحفاً فيه

<sup>(</sup>١) الإتقان ١ / ١٧٦ والبخاري. خلق أفعال العباد ضمن عقائد السلف ص ٢٠٩.

قراءة زيد؛ فلم أحد في كل منها ما يخالف بعضها بعضاً" ثم يقول: "وهذه الحجج كلها نيرة دالة على صحة ما أنبأنا عنه، وبطلان ما ادعاه علينا المحالفون المعاندون".

ثم يتصدى الشيخ لدعوى مخالفة مصحف أبيّ، بقوله "إن هذا ربما كان بفعل فُسّاق المسلمين الذين ربما كتبوا مثل هذه المصاحف وقدموها إلى الرؤساء والكبار المولعين بكل غريب؛ وذلك بغرض التوصل إلى مالهم والانتفاع بتقريبهم إياهم "(1). وهذا الكلام من المحتمل وقوعه.

وقد ذكرنا من قبل أن أسماء سور القرآن توقيفية كذلك، كان ينزل بها حبريل على رسول الله على وقد استعرضنا بعض الأحاديث التي ذكر فيها النبي على بعض السور بغير "أسماء" كما يزعم المستشرق ويلش (٢٠). وقد تكلم العلماء في مناسبة اسم السورة مع الموضوع الذي تعالجه، فذكروا أن السورة ربما سميت باسم موضوع، أو حدث تكرر فيها؛ فالبقرة، على سبيل المثال، سميت هكذا لقرينة ذكر قصة البقرة فيها وعجيب حكمتها (٢٠)، وسميت سورة النساء بهذا الاسم لأنها تتحدث عن أحكام النساء بصفة عامة وعن المواريث وحظ النساء منها الذي أوجبه الله تعالى بعد أن لم يكن لهن في الميراث شيئا قبل الإسلام؛ والأنعام لما ورد فيها من أحكام الحيوان والذبائح؛ وكون السورة تحمل أكثر من اسم أو وصف فليس هذا دليلاً على أن هذه الأسماء من وضع الصحابة، وإلا فالقرآن نفسه يحمل أكثر من اسم، كما ذكرناه في موضعه.

يدعى المستشرق بعد ذلك أن حجم الآية غير معروف، وأن الآيات، مثل السور، تختلف فيما بينها من حيث الطول والقصر ومن حيث الأسلوب؛ فالآيات القصيرة، وهي السابقة من حيث التنسزيل، تكون مسجوعة، وذات إيقساع قد يصل حتى إلى درجة الميزان الشعرى في بعض المواضع، كما فسي قولم تعالى فسي سسورة المدتسر على سبيل المشال: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلمُدَّيِّرُ ﴿ قُمْ فَأَنذِرْ ﴾ وَرَبَّكَ فَكَيِّرْ ﴾ وَيْيَابَكَ فَطَهِّرْ ﴾ على سبيل المشال: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلمُدَّيِّرُ ﴾ قُمْ فَأَنذِرْ ﴾ وَرَبَّكَ فَكَيِّرْ ﴾ وَيُيَابَكَ فَطَهِّرْ ﴾

<sup>(</sup>١) أرثر حفرى. مقدمتان ص٤٦، ٧٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: دائرة المعارف ص٤١٠.

<sup>(</sup>٣) الزركشي. البرهان ١ / ٢٧٠.

and the contract of the contra

<sup>(</sup>۱) دائرة المعارف ٤١٠.

## الفصل الثاني الآيـات

يسزعم الكاتب نفسه أننا بناءً على التركيب الداخلى للقرآن، لا نستطيع أن نعرف منى تنتهى آية وتبدأ أخرى. ويقول إن بعض الآيات تنتهى بسجع غير منتظم أو شاذ وقد تأتى أحيانًا موزونة، وإن مقدار الآية غير موضح بالمخطوطات القديمة للمصحف وإلها تختلف فيما بينها بدرجة ما حي عندما يشار إلى لهايات الآيات فيها. وهدذا في نظر الكاتب ربما يعكس الاختلاف في عملية النقل الشفهى للقرآن، والتي تسرجع إلى التقسيمات الداخلية للنص في حياة النبي الله عيم عين ظهرت عدة اختلافات في تقسيم الآيات وترقيمها داخل الأمة الإسلامية. يقصد ويلش بذلك الطعن في صحة السنص القرآني وسلامته من التحريف مستشهدًا على ذلك بما ورد في بعض المصاحف مسن الاختلاف في حجم بعض الآيات كما في النسخة الهندية التي اعتمد عليها إمْ.

مشيرًا في هذا السياق إلى أن بعض المصاحف تحسب البسملة آية وبعضها لا تحسبها، فمصحف القاهرة يعد البسملة آية رقم ١ في سورة الفاتحة، هذا المصحف متضارب في عد الحروف المقطعة، إنه يعتبرها آيات مستقلة عدا ﴿ حمّ ﴿ عَسَقَ ﴿ ) اللَّتِينَ اعتبرتا آيتين، ثم يشير ويلش في هذا الصدد إلى حوستاف فلوحل (١٨٣٤م) الذي قدم نصًا للقرآن مخالفًا في ترتيب سوره وأرقام آياته للمصحف العثماني، ومخالفًا كذلك للمحاولات الاستشراقية السابقة في إعادة ترتيب المصحف. لقد غير فلوجل أرقام الآيات في أكثر من نصف السور تقريبًا ولم يعد البسملة والحروف المفرقة آيات مستقلة.

ومحاولـــة فلوجل هذه مرفوضة تماماً وهي لا تخدم بل تمدم. إنه يحاول التشكيك

في الـــترتيب التوقيفي للقرآن والذي استقر عليه إجماع الأمة. ولقد حاول السيد محمد الباقر أن ينشر كتاباً مماثلاً عنوانه "ترتيب سور القرآن الكريم حسب التبليغ الإلهي" وقــد اعترض عليه سماحة مفتي لبنان. وتشرت بحلة رابطة العالم الإسلامي نص خطابه إلى وزارة الأنباء.

ومما جاء في نص اعتراض دار الإفتاء اللبنانية أن الكتاب المشار إليه (يحتوى على مغايرات للحقيقة التاريخية والعلمية)(١).

وقد تبين بعض المترجمين الغربيين مثل بل، وآربرى، ترقيم فلوحل للآيات، وآخرون منهم تبنوا الترتيب الذى حرت عليه الطبعة المصرية للمصحف ولقد تخلى المستشرق الفرنسي ريجس بلاشير وهو من المتحمسين لفلوحل، عن ترتيب هذا الأخير لآيات القرآن الكريم(٢).

eng fra komite ett med komite konjut film film film et et. Et

the production of the March

<sup>(</sup>۱) مجلة رابطة العالم الإسلامي. العدد السادس السنة السادسة شعبان ۱۹۲۸/۷/۱۰/۱۳۸۸ أكتوبر ص۸٦ وانظر أيضًا: د. محمد صالح البُنداق. المستشرقون وترجمة القرآن. ص۱۱۲ - ۱۱۳. وقارن ترتيب فلوجل لآيات المصحف بما أورده صاحب مقدمة كتاب المباني ضمن "مقدمتان في علوم القرآن" ص ۸ - ۱۲ تحقيق آرثر جفري، (۲) محمد صالح البنداق المستشرقون وترجمة القرآن الكريم ۱۱۰.

### الفصل الثالث

#### البسملة

يناقش الكاتب بعد ذلك البسملة التي تتصدر كل سور القرآن إلا سورة براءة والتي تظهر أيضاً في سورة النمل كافتتاحية لرسالة سليمان عليه السلام إلى بلقيس ملكة سبأ مشيرًا إلى الاختلاف بين المترجمين في ترجمتها وإلى موقف المسلمين من الفاتحة، حيث اعتبر بعضهم البسملة كآية منزلة ووضعوها في مقدمة كل سورة من سور القرآن؛ مع أن أدلة القرآن نفسه تقرر غير ذلك. ويتتبع الكاتب ألفاظ البسملة في القرآن يحللها ويعللها حتى يصل إلى أن لفظي ﴿ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ لم يظهرا في القرآن إلا في وقت متأخر حداً، ثم يشير أيضاً إلى قوله تعالى: ﴿ قُلِ ٱدْعُوا ٱلله أَو ٱدْعُوا ٱلرَّحْمَن ﴾ (الإسراء: ١١٠) وإلى اعتراض وصف كفار مكة على لفظ "ٱلرَّحْمَن" كاسم لله: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱلسَّجُدُوا لِلرَّحْمَنِ وهو في الأصل أجبي، لا قالُوا وَمَا ٱلرَّحْمَنُ ﴾ (الفرقان: ٢٠). ويزعم أن لفظ "ٱلرَّحْمَن" وهو في الأصل أجبي، لا يظهر وحده في القرآن إلا نادراً حدًّا؛ وهو بهذا الوضع يفقد مغزاه كاسم عَلَمٍ على الله تعالى؛ لأنه مرتبط دائماً بالرحيم. أضف إلى ذلك أن الأصل العربي "رَحِمَ" يشكل دليلاً تحر على ظهور البسملة على مراحل متعاقبة (١٠).

بعـــد أن بينًا أهم مزاعم ويلش حول البسملة نقول إنه يحتوى على بعض الأخطاء التي نبينها فيما يلي:

أولاً: تعتبر الآية جزءاً من السورة، وبالتالى من القرآن؛ وهي معلومة ومحددة توقيفياً، ولا يدخل القياس في تحديد مقدارها ﴿ الْمَرَ ﴾ آية حيث وقعت من السور المفتتحة عما وهي ست "البقرة، آل عمران، العنكبوت، الروم، لقمان، السحدة" وكذلك ﴿ الْمَصَ ﴾ الأعراف آية، و ﴿ الْمَر ﴾ لم تُعَد آية، و ﴿ الرّ ﴾ ليست بآية في سورها الخمس، ﴿ طسمَ ﴾ الله في سورتيها (الشعراء، والقصص) و ﴿ طه ﴾ و ﴿ يسّ ﴾ آيتان، و ﴿ طسمَ ﴾ ليست بآية،

<sup>(</sup>١) دائرة المعارف الإسلامية ٤١٠

و ﴿ حَمَّ ﴾ في سورها كلها، ﴿ حَمَّ شَعْسَقَ شَ ﴾ الشورى آيتان، ﴿ كَهيعَصَ ﴾ مريم آية واحدة، و ﴿ صَ ﴾ و ﴿ قَ ﴾، و ﴿ نَ ﴾ ثلاثتها لم تعد آية، هذا مذهب الكوفيين، لم يعدوا شيئاً منها آية. ولو و كل الأمر إلى العقل والاختيار لما جاءت المسألة على هذا النحو.

ولما أحاز العقل أن تحسب ﴿ الْمَصِّ ﴾ والمشتملة على أربعة حروف آية، و﴿ الْمَرِ ﴾ المشتملة على العدد نفسه من الحروف ليست آية.

و (الر) ثلاثية الحروف ليست بآية، و طسم والتي تحتوى على العدد نفسه من المحروف تعد آية. وهكذا وأن آية الدين في سورة البقرة وهي أطول آية في القرآن تعد آية وكلمة (مُدها مُتَانِ ) (الرحمن: ٦٤) آية ليس للعقل ولا للاحتهاد إذن هنا بحال؛ وإنما هو التوقيف والتكليف. لذلك قال بعض العلماء "الصحيح ألها، أي الآية إنما تعلم بتوقيف من الشارع، لا مجال للقياس فيه كمعرفة السورة، فالآية طائفة حروف من القرآن علم بالتوقيف انقطاعها معني عن الكلام الذي بعدها في أول القرآن، وعن الكلام الذي قبلها في آخر القرآن وعن الكلام الذي بعدها في غيرهما، غير مشتمل على مثل ذلك"(١).

قال القاضى ابن العربى إن الفاتحة سبع آيات، وسورة الملك ثلاثون آية، وصح أنه قرأ العشر الآيات الخواتيم من سورة آل عمران. قال: "وتعديد الآية من مفصلات القرآن، ومن آياته طويل وقصير، ومنه ما ينقطع، ومنه ما ينتهى إلى تمام الكلام، ومنه ما يكون فى أثنائه كقوله تعالى: ﴿ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ على مذهب أهل المدينة، فإلهم يعدولها آية، وينبغى أن يعول فى ذلك على فعل السلف"(٢).

هذا الكلام حد واضح؛ وفيه رد على ما أثاره الكاتب حول الآيات من حيث حجمها وترتيبها، وحول البسملة كذلك، وكون بعض العلماء لا يعد البسملة آية لا ينفى كونها قرآناً منزلاً، ثم إن الإجماع على أنها جزء من القرآن وأنها ثابتة في مفتتح كل سورة إلا سورة براءة التي لم ينص عليها النبي في وتركت إما لكون السورتين اعتبرتا كالسورة الواحدة أو لأن سورة براءة جاءت برفع الأمان، والبسملة أمان، فلا مناسبة إذن للبسملة فتذكر في أولها؛ لكنها مع هذا جزء من القرآن، وآية من آياته؛ مَن تركها في

<sup>(</sup>١) الزركشي. البرهان. ٢٦٦/١- ٢٦٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ٢٦٨ وانظر: أيضاً مقدمة ابن عطية لتفسيره المحرر الوجيز في. مقدمتان ٢٨٧ – ٢٩٤.

الصلاة بطلت صلاته، وهى الفاصل بين السورتين، أجمع على ذلك المسلمون، سنة وشيعة "(۱) روى أبو داود وغيره عن أم سلمة أن النبي المحكان إذا قرأ قطع قراءته آية، آية، يقول: ﴿ يِسْمِ اللّهِ الرّحْمَنِ الرّحِيمِ ﴾، ثم يقسف ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾، ثم يقسف ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾، ثم يقسف ﴿ الرّحْمَنِ الرّحِيمِ ﴾، ثم يقف "(۲)؛ وكون بعض المصاحف غيرت في حجم بعض الآيات، فليس ذلك بحجة على القرآن إو لا يمس ذلك القرآن المحفوظ في الصدور المحاط ببالغ العناية والدراية. وقد يعلل لذلك بأن المعنى في الآيتين قد يتداخل، وقد تحل الآية الواحدة في مقطعين إذا فصل أحدهما عن الآخر أدى معنى من المعانى المحتملة دون الإضرار بأصل القرآن. هذا من قبيل الرسم القرآني لا غير؛ ولعل هؤلاء الذين قالوا إن البسملة بأصل القرآن. هذا من قبيل الرسم القرآني لا غير؛ ولعل هؤلاء الذين قالوا إن البسملة ليست آية فهموا من تكرارها في أول كل سورة ألها وضعت هكذا لمجرد الافتتاح؛ فهم مع ذلك لم ينكروا قرآنيتها؛ وهذا وهم منهم، لأن هناك آيات أخرى كثيرة تتكرر في القسرآن مثل: ﴿ فَيِأَيّ ءَالاّءِ رَبِّكُمَا تُكَذّبَانِ ﴾ ولا يقول أحدٌ ألها ليست قرآناً.

وأما عن صيغة ﴿ ٱلرَّحْمُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾، ودعوى الكاتب ألها دخلت القرآن متأخرة، وألها لم تكن معروفة لمحمد على في أول الوحي فليس فيه دليل على تلفيق البسملة أو انتحال بعض ألفاظها من مصدر آخر، فالبسملة عضو حي وحيوي من القرآن؛ وهي من مميزاته، وهي العلامة التي كان يعرف النبي على من خلالها أول السورة؛ وقول المالكية بألها لم تتواتر في جميع السور فهو محمول على الخطأ في الرأى، وقد يكون هذا القول قد نسب خطأ إلى المالكية؛ إذ البسملة موجودة في كل مصاحف الصحابة، ومن جاء بعدهم (٢).

وبالنسبة لعدد سور القرآن فقد استقر إجماع الأمة على أنها مائة وأربع عشرة سورة؛ ولا معول على الزيادة التي في مصحف أُبَي، فإنه قد وهُم في دعاء القنوت، فظنه قرآناً، حتى بلغ بعدد السور مائة وست عشرة؛ وبهذا يفسر النقص الذي في مصحف عبد الله بن مسعود أيضاً، لأنه وَهُمَ هو الآخر في المعوذتين فظنهما رُقيتان لا سورتان، ولا

<sup>(</sup>١) على الفضل بن الحسن الطبرسي. مجمع البيان في تفسير القرآن تحقيق السيد هاشم المجلاتي والسيد فضل الله الطباطبائي. بيروت دار المعرفة ١٤٠٦هـــ، ١٩٨٦م ١/ ١١٢.

<sup>(</sup>٢) الإتقان ٢/ ٢٤٣

<sup>(</sup>٣) الزرقاني. مناهل ١/ ٢٣٤.

عبرة كذلك بقول أحدهم إن عدد السور مائة وثلاث عشرة بجعل الأنفال وبراءة سورة واحدة؛ وغير ذلك مما هو أحادى المصدر موقوف على قائله وغير متواتر (١)؛ وفي هذه القرينة وامتداداً لنفس الخط الهجومي على القرآن ينبغى أن نشير إلى باترشا كرون، وكوك وكتاهما "الهاجريَّة" نسبة إلى السيدة هاجر أم النبي إسماعيل حد النبي محمد الله وهو كتاب إلحادي وهجومي غشوم.

يستنتج الكاتبان من الطريقة التي كتب بها القرآن في زعمهما أن القرآن قد "لُفّق" أو حُمع من عدة أعمال هاجرية مبكرة يمكن إثباتها من عدة طرق، من خلال الإسلام نفسه.

يشير الكاتبان إلى قوله تعالى: ﴿ اللّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ اَلْخَدِيثِ كِتَبًّا مُتَشَابِهًا مَثْانِي تَقْشَعِرُ مِنّهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ﴾ (الزُّمر؛ ٢٣). وإلى قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ الْمَثَانِي وَالْقُرْءَانَ الْعَظِيمَ ﴾ (الحجر: ٨٧). وقوله: ﴿ اللّذِينَ جَعَلُواْ الْقُرْءَانَ عِضِينَ ﴾ المَثَانِي وَالْقُرْءَانَ الْعَظِيمَ ﴾ (الحجر: ٩١). كذلك يشير الكاتبان إلى إنكار الكفار لبعض ما أوحبي إلى مُحمد الله (الرعد: ٣٦) ومن حانب آخر فقد كان هناك من المشركين من طالبوا بنزول القرآن (الرعد: ٣٦) وملا شك والذين طالبوا بتغيير الوحي يعني القرآن أو تبديله (يونس: ١٦) وبلا شك فإن ما قصده الكاتبان من هذا الاستعراض الخبيث، هو التشكيك في صحة القرآن والطعن فيه؛ وليس الدراسة العلمية بحال من الأحوال.

ومن المضحك أن كرون وكوك يأخذان رأى الحبر بت هالى Bet Hale حجة على القرآن، فهو في تقليدهما واجتهادهما، قد فرق بوضوح بين القرآن وسورة البقرة كمصدر للتشريع، ذكرها في معرض رده على قول المسلمين أن النصارى يعبدون الصليب ولم يأمرهم المسيح الله بذلك وليس في الإنجيل دعوة إليه ألبَّةً (٢).

ويشير كل من كرون وكوك إلى ليفوئد الذي ادّعي النقل عن الإمبراطور لِيُو أن الحجَّاج بن يوسف الثقفي قد أعدم الكتابات القديمة لأولاد هاجر، يعني المسلمين وكتَبَ

<sup>(</sup>۱) مجمد الدين الفيروزآبادى (ت ۸۱۰هـ). أسماء القرآن من بصائر ذوى التمييز في لطائف الكتاب العزيز. تحقيق محمد على النجار. بيروت. المكتبة العلمية حـــ ا ص٩٧ ومقدمة كتاب المبانى. أرثر حفرى مقدمتان في علوم القرآن ٩٠ - ٩٠. لمعــرفة عدد آى وحروف القرآن انظر: المصدر المذكور عاليه ص ٢٤٣، وما بعدها وحروفه ٣٠٠، ٢٩٠ حرفا والقرآن كله في عدَّ أهل مكة ٢٢١٠ آية ذكره الزعفراني عن عكرمة وعن مجاهد أنه ٣٠٠٢١.

كتابات أخرى من عند نفسه بثها في الأرجاء لتحل محلها(١).

هذا هو السبب الأول في عدم صحة القرآن في نظر الناقدين الناقمين، والسبب الثاني في إثبات عدم أصالة القرآن عندهما هو القرآن نفسه، فالشكل الأدبي للقرآن مُهلهل، وكذلك السياق والنسق القرآنيين للآيات غير مُحْكمين، ولا يربطه بهما نظام كلى عام، والقرآن كتاب غامض وغير منسق في لغته وموضوعاته، إنه يتحدث بطريقة مملة آلية بحردة من الروح والجاذبية Perfunctory، إنه باهت، ولا يجمع بين آياته أي رابط، إنه يكرر نفسه كثيراً ودون فائدة أو ضرورة؛ وهكذا يخلص الكاتبان المنحازان إلى القول بأن القرآن إنما هو نتاج مواد لفقتها أدمغة مختلفة، أو جمعتها الأيدي في وقت لاحق وفي ظروف حد غامضة، ثم يضيف كرون وكوك إلى هذا التعسف، الذي هو كاف في حد ذاته في التدليل على تحاملهما على القرآن، عنصراً حياليا آخر، إذ يزعمان أن تحقيق النص القرآني وتصنيف مادته كان ناقصاً وعاجزاً، وأنه بالنظر في مادة القرآن ندرك أن ظهور هذا الكتاب في التاريخ مادته مفاجئاً أو ينبغي أن يكون كذلك".

وتزعم باتریشا و کوك مرة أخرى أنه لیس هناك دلیل مباشر يتحدد بمقتضاه تاريخ كتابة القرآن (۲).

ويزعمان كذلك ومعهما لينج دون مبالاة، أن الخلفاء الأمويين، أو حتى الخلفاء الذين حاءوا بعدهم، هم الذين قننوا القرآن أو جعلوه كتاباً معتمداً. أما فيما يخص محمدا وأنشطته فكل ذلك حرافة، وأن محمداً لم يبشر بدين جديد هو الإسلام، وإنما ببدعة نصرانية أو يهودية (٢).

كل هذه المزاعم المحردة لا يقبلها عقل منصف، وما هي إلا افتراضات وضلالات لا أصل لها ولا سناد تعتمد عليه، وإنما هي فقط دلالات نفسية على حقد كُتَّابِها الدفين وضيقهم المرضى بالإسلام والقرآن والنبي في وأى فرقٍ يا تُرى على الرغم من امتداد القرون واتساع الحضارة وانتشار العمران وتقدم الإنسان بين هذا الكلام، وكلام الأعداء

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص١١، ١٩، ١٦٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص١٨.

<sup>(3)</sup> See Gerhard Endress, An introduction to Islam, Translated into English by Carole Hellen, 1988 pp.24 f& 92

الأولين في القرآن؛ لقد تشابحت قلوبهم في الكفر والإلحاد.

فلقد هاجم ابن الراوندى (٢٤٥ هـ - ٢٥٩ م) كتاب الله فقال "إن القرآن كلام غير حكيم وأن فيه تناقضاً وحطأ وكلاما يستحيل"(١) ويقول: "إن فصاحة أكثم بن صيفى تفوق فصاحة القرآن"(٢). وابن الراوندى من الزنادقة الغلاة الذين أفرزهم الملحدة المناهضة للإسلام وأهداف الزنادقة الغلاة معروفة، في الكيد لهذا الدين وأهله.

وهذه نَفئة من كلام زعمائهم، أبو ميمون القداح "إنى أضيق بدين محمد وليس عندى من حيش أحارب أهله به، وليس لدى مال، ولكنى في الحيلة طويل الباع بحيث إذا لقيت عوناً من أحد قلبت دين محمد رأساً على عقب "(٣).

المهم أن كلام أعداء القرآن واحد في كل عصر وفي كل مصر؛ وغرضهم كذلك واحد هو سحق الإسلام وتحويل المسلمين عن دينهم. ولكن هيهات - هيهات لما يحاولون.

ولابد هنا من الإشارة إلى دعوى المستشرق نولدكه بأن أجزاء من القرآن قد ضاعت، وهذا ما أرحف به دائمًا المستشرقون، فالمستشرق الألماني نولدكه يضع هذا العنوان الواضح في كتابه "تاريخ القرآن" "الوحي الذي نزل على محمد ولم يحفظ في

<sup>(</sup>٣) انظر: الحياط. الانتصار ص١٢ وأبو الفرج بن الجوزى – المنتظم في تاريخ الأمم حوادث ٢٩٨هـــ والإمام أحمد بن حنبل – الرد على الزنادقة والجهمية – ضمن عقائد السلف ص٥٣ وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) عبد الرحمن بدوى. تاريخ الإلحاد في الإسلام القاهرة مكتبة النهضة ١٩٤٥ ص١٢١ وعبد الله سلوم السمرائي الغالية في الحضارة الإسلامية. العراق. دار واسط للنشر بدون تاريخ ص١٨٢.

<sup>(</sup>١) انظسر: ابسن السنديم. الفهرست. الملحق ص ص ٤، ٥ وأبو المعالى الحسيني بيان الأديان ص ٤١، ٢ والنقل عن السمرائي ص ١٨٠.

القرآن" وهذا هو ما خرج به كاتب مادة القرآن بدائرة المعارف الإسلامية والذى نناقشه في هذا البحث إذ يقول: "إنه مما لا شك فيه أن هناك فقرات من القرآن قد ضاعت".

وهذا الزعم نفسه يكرره بألفاظ مختلفة كاتب مادة القرآن في دائرة المعارف البريطانية الذي يقول بأن (القرآن غير كامل الأجزاء)؛ والذي فتح الباب على مصراعيه لمثل هذه المزاعم وأعطى لأصحابها الفرصة للطعن في القرآن بالإضافة إلى مواقفهم المتشددة ضد الإسلام، ما ورد في بعض المصادر الإسلامية من روايات ضعيفة وأقوال غير محققة.

لقد ذهب علماء الشيعة وعامتهم للأسف هذا المذهب الباطل، فابن شاذان (ت: ٢٦هـ) وهو صاحب "الرضا" الطيخ، والشيعة تكثر النقل عنه، يضع هذا العنوان الفج "ذكر ما ذهب من القرآن"(١)؛ وهو العنوان الذي وجده المستشرقون معبراً عما في نفوسهم وموصلاً إلى أغراضهم تماما.

قال المحدث النووى فى كتاب "فصل الخطاب" فى أول المقدمة الثالثة منه، وهو يسرد أسماء القائلين بضياع حزء من القرآن ووقوع التبديل والتغيير فيه "وممن ذهب إلى هذا القول الثقة الشيخ الجليل الأقدم فضل بن شاذان فى مواضع من كتاب الإيضاح. ويظهر كتابه أن ضياع طائفة من القرآن من المسلمات عند العامة "(٢) يعنى العامة من الشيعة لا غيرهم.

ويحتج ابن شاذان لمذهبه بما جاء في الكتب من روايات ضعيفة وأقوال رديئة حول سقوط أجزاء من القرآن وضياعها، مما هو داخل في باب الإسرائيليات؛ فيروى أن عمر كان يرفض الآية إذا جاء بما رجل واحد سمعها من النبي في وكان يقبلها إذا جاء بما اثنان. وهذا كذب محض، فالقرآن كان محفوظاً في الصدور؛ وإنما كان عمر يطلب شهادة عدلين على القرآن المكتوب، من باب الحيطة، وإلا فالقرآن كان من الشيوع بحيث لا يمكن أن تنحرم الثقة فيه.

وادعى ابن شاذان على أهل السنة ألهم كانوا يقولون إن عثمان بن عفان قد وضع صحيفة فيها القرآن ليكتبوا منها فجاءت شاة فأكلتها، فذهب من القرآن ما كان في هذه

<sup>(</sup>١) انظر: أبو الفضل بن شاذان الأزدى النيسابورى كتاب الإيضاح بيروت. مؤسسة الأعلمي ١٤٠٢ – ١٩٨٢ ص١١٦ -- ١١٦

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر نفسه ص١١٢، ١١٣ وموسى جاد الله - الوشيعة في نقد عقائد الشيعة - ص١١٦.

الصحيفة. هذا الكلام من تلفيقات الزنادقة وفعل الملاحدة، أوردوه في موضع آخر مسنداً إلى السيدة عائشة التي زعموا أنها وضعت القرآن تحت السرير فجاءت داجن فأكلت الصحيفة فضاع ما فيها(١).

ثم إنه لم يكن مع عثمان صحف غير صحف حفصة التي كتب فيها القرآن على عهد أبى بكر، ثم طلبها عثمان منها عند كتابة المصحف الإمام، هذا و لم يرد بشألها شيء كهذا الذي يدعيه ابن شاذان ألبَّة، بل إنه من المعروف ألهم نسخوا منها ثم ردوها إليها(١) بأمر عثمان أبي وبقيت عندها حتى ماتت رضي الله عنها، فأرسل عثمان إلى عبد الله بن عمر في طلبها إليه فأخذها وأحرقها وفي رواية فعسلها غسلاً(١).

ثم أشار ابن شاذان إلى ما قيل من أن صدر سورة براءة قد ضاع ولذلك سقطت منه البسملة، وألها وسورة الأحزاب كانت قريبة من سورة البقرة في عدد آياتها فذهب مها مثل ما بقى في أيدينا؛ وأن سورة "لم يكن" أو "البيئة" كانت في حجم سورة البقرة.

وأن أبا موسى الأشعرى لَمَّا وَلاَه عمر بن الخطابُ البصرة حَمَعَ القرّاء، فكانوا الله ألله وحل، فقال لهم: "أنتم قراء أهل البصرة"، قالوا "نعم"، قال "والله لقد كنا نقرأ سورة على عهد رسول الله الله الله كنا نشبهها ببراءة تغليظاً وتشديداً فنسيناها، غير أنى أحفظ حرفاً واحداً منها أو حرفين (لو كان لابن آدم وادياً من ذهب لابتغى إليه ثالثاً، ولا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب، ويتوب الله على من تاب)"(أ)؛ وقد عد بعض العلماء للأسف مثل هذا الكلام قرآناً منسوحاً، فقتحوا من ثمّ باباً للشك في القرآن والطعن في مبدأ الإعجاز، وعدم إمكان المعارضة. وبمطالعة سريعة لما أورده البعض على أنه قرآن منسوخ يظهر الفرق الشاسع بين ما عدوه، خطأ، قرآنا، وبين القرآن المثبت في المصحف منسوخ يظهر الفرق الشاسع بين ما عدوه، خطأ، قرآنا، وبين القرآن المثبت في المصحف المستقر، والمجموع في الصدور، مع أن الفرق بين هذا المدعو قرآناً منسوحاً وبين القرآن وبين سائر كلام البشر، وهذا الموضوع يحتاج الذي هو كلام الله، هو كالفرق بين القرآن وبين سائر كلام البشر، وهذا الموضوع يحتاج منا إلى بعض البسط وبعض التحليل.

<sup>- (</sup>١) المصدر نفسه ١١٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: كتاب المصاحف ص٢٠.

<sup>(</sup>٣) مقدمتان في علوم القرآن ص٢٢.

<sup>(</sup>٤) ابن شاذان ص١١٤ ومقدمتان في علوم القرآن ص٨٤ – ٨٥.

يلاحظ أولاً على روايات القرآن المزعوم، الاضطراب، والوهن وضعف الرواة؛ هذا بالإضافة إلى الاختلاف الواقع بين هؤلاء الذين أسندت إليهم هذه الأقوال من الصحابة (١) ناهيك عن مخالفته في نفسه لإجماع المسلمين حول مفهوم القرآن وطبيعته.

ولننظر الآن إلى حديث أبى بن كعب ووادى الذهب الذى رواه الإمام أحمد فى مسنده (فى الجزء الخامس منه) عن أبى بن كعب قال رسول الله على: "إن الله أمرى أن أقرأ عليك القرآن قال فقرأ ﴿ لَمْ يَكُنِ اللَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَسِ ﴾ (سورة رقم ٩٨ فى المصحف وعدد آياها ثمان)، فقرأ فيها (لو أن ابن آدم سأل وادياً من مال فأعطيه لسأل ثانياً فلو سأل ثانياً وأعطيه لسأل ثالثاً، ولا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب، ويتوب الله على من تاب، وإن ذلك الدين القيم عند الله الحنيفية غير المشركة، ولا اليهودية، ولا النصرانية ومن يعمل خيراً فلن يكفره). وفي رواية البخارى (باب التفسير) أن النبي على قرأ عليه عنده سورة البينة فحسب فأما هذه الزيادة فليست عند البخارى.

وفى رواية الحاكم فى المستدرك "أن ذات الدين عند الله الحنيفية لا المشركة" وفى رواية "غير المشركة" بدلاً من عبارة المسند "وإن ذلك الدين القيم غير المشركة ولا اليهودية".

وفي حامع الأصول لابن الأثير الجزرى وردت الرواية بهذه الصيغة "إن الدين عند الله الحنيفية المسلمة، لا اليهودية ولا النصرانية ولا المجوسية" بإسقاط كلمة "المشركة" وزيادة كلمة "المجوسية" هذا بالإضافة إلى احتلاف العبارة في هذه النصوص، وننبه على أن عبارة (إن الدين عند الله الحنيفية المسلمة) موافقة لقراءة عبد الله بن مسعود لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّيرِ ـَ عِندَ ٱللهِ ٱلْإِسْلَيمُ ﴾. مما يدل على ألها جملة تفسيرية لمعنى كلمة "إسلام"؛ وليست قرآناً.

وهناك رواية أوردها صاحب المسند عن أبي واقد الليثي قال كنا نأتي النبي فلل فيحدثنا فقال ذات يوم إن الله عز وجل يقول: (إنا أنزلنا المال الإقام الصلاة وإيتاء الزكاة ولو كان الله واديان ولو كان له واديان المال الإطلاق) الأحب أن يكون له ثان، ولو كان له واديان

<sup>(</sup>٤) انظـــر مثلاً ابن شاذان ١٤ الذي اسند هذا القول إلى أبي موسى الأشعرى وقارنه بالرواية التي ساقها صاحب كتاب المبايي (مقدمتان في علوم القرآن ص٨٤ وغيره الذين أسندوها إلى أبي بن كعب.

لأحب أن يكون لهما ثالثاً. ولا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب ويتوب الله على من تاب).

وجاء الحديث في المسند (في الجزء السادس منه) بشكل آخر روى الإمام أحمد عن مسروق قال قلت لعائشة: هل كان رسول الله ﷺ يقول شيئاً إذا دحل البيت قالت: كان إذا دحل البيت تمثل "لو كان لابن آدم وادياً من مال لابتغى وادياً ثانياً، ولو كان له واديان لابتغي وأديًّا ثالثاً ولا يملأ فمه إلا التواب، وما جعلنا المال إلا لإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، ويتوب الله على من تاب"، قال الكرماني "لابتغي لهما ثالثاً" بزيادة "لهماً"؛ عجيبة هذه الرواية وعجيب شأها؛ هل ضاق القرآن بما فيه من حكم عالية حتى يتمثل رُسُولَ الله على هذا الكلام الذي ليس قرآناً ولا يرقى أن يكون كذلك؟ وأين كان دعاء دخول المنسزل الذي اعتاد النبي على أن يقرأه كلما دخل بيته؟ هل شغله مثل هذا الكلام عنه؟ هذه لمحة على طريق استعراض الأحاديث الخاصة بدعوى ضياع أجزاء من القرآن؟ ونعود مرة أخرى لنشير إلى رواية الإمام أحمد بإسناده عن جابر قال سئل جابر هل قال رسول الله ﷺ: (لو كان لابن آدم واد من نخل تمنى مثله حتى يتمنى أودية، لا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب). هذه الروايات وغيرها تختلف في عدد الكلمات ونوعها وفي عدد الأُودية وأنواعها وفي تحديد الشيء الذي لا يملؤه إلا التراب في ابن آدم فقد جاءت بمذَّه العبارات المحتلفة (ولا يملأ جوف ابن آدم) وفي رواية أخرى (ولا يسدُّ) مكان (ولا علاً).

وفى رواية (ولا يملأ عين ابن آدم) وفى غيرها (ولا يملأ نفس ابن آدم أيضاً)؛ وجاء الاختلاف أيضاً فى نوع الدين حيث حاء فى بعضها (الحنيفية) وفى أخرى (المجوسية).

وفى بعض الروايات (إن الدين) مكان (ذات الدين) وقد احتلفوا أيضاً فى تحديد نوع الوادى ففى بعضها هو (واد من الذهب) وفى أحرى (واد من مال)، وفى ثالثة (واد من النخل)، كذا التفاوت الكبير فى قيمة ما يشتمل عليه الوادى. وهكذا وهذا يتنافى مع

طبيعة القرآن الذي يقول الله فيه: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ ۚ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْتِلَفًا كَثِيرًا ﴿ ﴾ (النساء: ٨٢)(١).

نقول إن هذا الكلام الذي وردت به الروايات المحتلفة لو جمعناه بحيث شكلنا منه نصاً واحداً كان هذا النص متناقضاً مضطرباً، وقلقاً شاذاً، لا ينسجم في نفسه كالقرآن، ولا ينسجم في موضعه من سورة ﴿ لَمْ يَكُنِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ فالسورة يبدو عليها أنها تامة في معانيها ومبانيها، كاملة في موضوعها ابتداءً وانتهاءً، لا تحتاج إلى مزيد من الألفاظ أو المعاني.

هذا فضلاً عن أن الكلام الذي حاء بالحديث لا ينسجم مع المعاني الكلية للسورة؛ فموضوع إنزال المال، وموضوع الطمع الإنساني، كل هذا، لا موضع له في السورة ولا تمت بأدني سبب إلى موضوع السورة، ثم إن عبارة القرآن ﴿ وَذَلِكَ دِينُ ٱلْقَيِّمَةِ ﴾ أرقى وأنصع وأبين وأوقع من العبارات الملفقة (الحنيفية المسلمة غير المشركة) ذلك الكلام الذي يتفصد سذاحة، وهو إلى التفسير البسيط أقرب منه حتى إلى حديث رسول الله من إن عبارة (إنزال المال لإقام الصلاة) كما في إحدى الروايات "وإيتاء الزكاة" كما في الرواية الأخرى كلام ساذج فالمال لم ينسزله الله تعالى، وليس في القرآن شيء من ذلك ألبتة؛ والذي جاء في القرآن أن الله (يؤتي المال) والصواب أن الله ينسزل الممول لا المال، وأن السماء لا تمطر ذهباً ولا فضة كما قال عمر بن الخطاب عن، والمال إنما جعل لعمارة الحياة وإقامة الدنيا والدين معاً. وربما كان المال أكثر أهمية لإدارة شئون الدنيا، وأما الدين والصلاة فيقامان بالعمل الصالح لا بالمال؛ بل إن المال إذا تجرد صاحبه من التقوى يقعد به والصلاة فيقامان بالعمل الصالح لا بالمال؛ بل إن المال إذا تجرد صاحبه من التقوى يقعد به عن الصلاة وعن سائر الفروض والتكاليف الشرعية.

والشيء نفسه يقال بالنسبة للزكاة فالمال لم ينــزل ولم يؤت لإخراج الزكاة بل للعمل والاستثمار ثم إن إخراج الزكاة مترتب على نماء المال. والمال ينفق في جميع أنواع البر والقربات وفي قضاء المصالح والحاجات، وليس في إحراج الزكاة فقط وهذا هو أُبيُّ

<sup>(</sup>۱) أبو الفضل بن الحسن الطبرى مجمع البيان في تفسير القرآن ٢١/١. ومقدمتان في علوم القرآن ص٨٥. وعبد الوهاب حمودة القراءات واللهجات ٧٨، ٧٩.

نفسه يُسْأَل عن هذا الكلام فيقول: "فلا أدرى أشيء من القرآن هو أم لا" فهو لم يحققه(١).

وفى رواية أنس عن أبى قال: "كنا نرى هذا من القرآن حتى نزلت ألهاكم التكاثر" فهو هنا يقرر أن الأمر كان محمولاً على الظن عنده، وليس على اليقين وأنه غير رأيه بعد نزول سورة ﴿ أَلْهَاكُمُ ٱلتَّكَاثُرُ ﴾.

وربما ظن بعضهم أن هذا الكلام من القرآن لأن بعض معانيه جاءت في القرآن، على سبيل المثال، ذم الحرص والجشع، وربما سمعه بعضهم من النبي على عقيب قراءة سورة البينة، كما في حديث أبيّ، فظنوه منها أو حسبوه قرآناً، ولم يرجعوا في ذلك إلى الرسول على ليصححوا موقفهم وظلوا هكذا حتى نزلت سورة ﴿ أَلْهَاكُمُ ٱلتَّكَاثُرُ ﴾ على منوال القرآن فبان لهم أن ما ظنوه قرآناً ليس بقرآن (٢).

وأحيراً نقول إن تمنى الغنى لا يتعارض مع الدين ولا التقوى؛ بل إن المسلم مطالب أن يسعى ويجتهد في تحصيل المال ويتوسع في الثراء ما أمكنه؛ ولكن بالشروط والآداب التي حددها الإسلام في حالة الكسب وفي حالة الإنفاق، والإنسان القادر يعمل كخليفة عن الله ليحصل رزقه ويعين غير القادرين على تحصيل أرزاقهم ويكفيهم باجتهاده ذل المتربة والمسألة التي لا يمكنهم دفعها باجتهادهم. وقد لا تتوفر لديهم أسباب الاجتهاد في تحصيل وسائل العيش ألبتة.

وعلى هذا المحك نفسه نعرض ما يسمى بآية الرحم (الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما ألبَتَّةً) تسند الرواية التي حاءت هذه العبارات إلى زيد بن ثابت، وهو من هو في الحفظ والتثبت والثقة، يقول (كنا نقرأ آية الرحم) الخ وعن أبي أن سورة الأحزاب كانت تضاهى سورة البقرة، وهي أطول منها، وأن فيها أو في أواخرها "آية الرحم" ونص الآية على هذه الرواية (الشيخ والشيخة فارجموهما ألبَتَّة نكالاً من الله والله عزيز حكيم).

هذا مع أن سورة الأحزاب كاملة وتنتهي لهاية طبيعية شألها في ذلك شأن أي سورة

<sup>(</sup>١) ابن حجر العسقلاني فتح الباري ١١ / ٢١٣.

<sup>(</sup>۱) انظر: العيني على البحاري ٤٧/٢٣. النووى على مسلم ١٣٨/٧. ومقدمتان في علوم القرآن ٨٥ وعبد الوهاب حودة القراءات واللهجات ٧٨ وما بعدها.

أحرى من القرآن. ثم إن القول بأن آية الرجم كانت فى آخر السورة قول معلول وغير مقبول إذ تخلو السورة من ذكر الحدود، وتشتمل فقط على ذكر الآداب والأحلاق الخاصة بالنساء وعلى بعض الإشارات إلى قواعد الطلاق، ولو كانت هذه الآية جزءاً من هذه السورة لوضعت فى سياق الحديث عن آداب النساء، والعلاقة بين الرجل والمرأة فى وسط السورة أو أولها لا فى آخرها أو كانت قد ذكرت فى سورة النور التى فرض فيها حد الجلد للزاني والزانية.

أضف إلى هذا الخلل اللغوى البين الخطأ والاضطراب في النص المنقول من الآية المزعومة، فقد حاء في رواية السيارى من الشيعة عن أبي عبد الله هذه الزيادة (بما قضيا من الشهوة) وفي رواية الموطأ والمستدرك ومسدد وابن سعد عن عمر (الشيخ والشيخة فارجموهما ألبَّتَة)، وفي رواية أبي أمامة بن سهل أن حالته قالت "لقد أقرأنا رسول الله الله الرحم (الشيخ والشيخة فارجموهما ألبَّتَة بما قضيا من اللذة).

هذا الاضطراب الشديد في الروايات كفيل وحده بإسقاطها، هذا مع ملاحظة أن عبارة (بما قضيا من اللذة أو الشهوة) يبدو عليها ألها تفسيرية إلحاقية، ثم إن التلفظ بما هكذا غير لائق بمقام السيدة عائشة الدين، وأمير المؤمنين عمررضي الله عنهما؛ آخذين في الاعتبار أن العقوبة إنما شرعت لانتهاك العرف وتعدى حدود الله لا بسبب الشهوة أو اللذة في نفسها أخرج الحاكم وابن حرير وصححه أن عمر قال: لما نزلت (أى هذه الآية المنوعة) أتيت رسول الله في فقلت أكتبها، وفي نسخة كنز العمال "أكتبنيها". فكأنه المنوعومة) أتيت رسول الله في فقلت أكتبها، وفي نسخة كنز العمال "أكتبنيها في كره ذلك. وفي الإتقان بتخريج النسائي أن مروان قال لزيد بن ثابت ألا تكتبها في المصحف قال ألا ترى أن شابين اثنين يرجمان؟ وقد ذكرنا ذلك لعمر فقال أنا أكفيكم العمال "لا أستطيع"؛ وقال عمر: "ألا ترى أن الشيخ إذا زن ولم يحصن حلد، وإن الشاب إذا زني وقد أحصن رجم"؛ كيف بتردد عمر في هذا الشأن؛ ويكون تعليقه على الشاب إذا زني وقد أحصن رجم"؛ كيف بتردد عمر في هذا الشأن؛ ويكون تعليقه على الآية هكذا حسب الرواية؟ ثم كيف يرفض النبي في أن يمليها على عمر ليكتبها أو يأذن له في كتابتها مع أنه في كان حريصاً جد الحرص على كتابة ما ينسزل عليسه مسن الوحي؟ وكيف يجرؤ ابن الخطاب على الإدلاء بهذا التصريح الخطير بعسد أن لم يأذن له الوحى؟ وكيف يجرؤ ابن الخطاب على الإدلاء بهذا التصريح الخطير بعسد أن لم يأذن له

رسول الله على في كتابة الآية المزعومة فيقول حسبما أسندوه إليه (في الموطأ، والمستدرك) أنه قال قبل موته بأقل من عشرين يوماً: "لولا أن يقول الناس زاد عمر في كتاب الله لكتبتها" وبرواية الترمذي عن سعيد بن المسيب عن عمر "رجم رسول الله في ورجم أبو بكر ورجمت ولولا أني أكره أن أزيد في كتاب الله لكتبته في المصحف".

هذا مع أن القرآن كان قد استقر عليه الصحابة بالإجماع وكان عمر نفسه أحد الأعمدة المعدودة فى جمعه وحفظه. فهل كان عمر يعتقد فى قرآنيتها ومنعه الخوف فقط وهو الشجاع الجسور فى الله تعالى وفى الحق، أن يضمها لكلام الله فى المصحف؟ هذا غير معقول لو كان عمر يعتقد ذلك لعرضها على زيد بن ثابت أثناء جمع القرآن لا بعده، وكيف ينتظر خليفة المسلمين حتى يحضره الأحل فيصرح به مع أن روايات جمع القرآن تخلو من الإشارة إلى هذه الفقرة إلا ما كان من رواية النسائى المذكورة والتى لا ترقى إلى رتبة الدليل، هذا فضلاً عما تتضمنه من إنكار قرآنية آية الرجم.

وكلام عمر يفيد بوضوح أنه كان متيقناً أن آية الرحم لم تكن من كلام الله بدليل قوله نصاً "لولا أني أكره أن أزيد في كتاب الله لكتبته في المصحف". فآية الرحم إذن زائدة على كلام الله، وليست من كتاب الله بنص كلام عمر، وإذن فكيف توضع في المصحف؟، ثم إن كلمة "لولا أن يقول الناس" في الرواية الأولى و"لولا أني أكره أن أزيد في كتاب الله" في الرواية الثانية متناقض، ففي الأولى كانت حشية الناس هي المانع وفي الثانية على على كراهيته هو شخصياً للفعل أي أنه لم يبال بالناس، وهذا تناقض.

<sup>(</sup>١) انظر: كتابه النسخ في القرآن. دار الفكر. ١٣٨٣ - ١٩٦٣ جــ ١ ص ٢٨١ - ٢٨٢.

للتشريع الإسلامي، وليس كل ما سكت عنه القرآن ونطقت به السنة لا يؤخذ به ولا يثبت حكمه؟

على أنه يمكن أن يقال أيضًا في توجيه مثل هذه الروايات أن بعض الصحابة ربما سمع النبي على يقول قال الله تبارك وتعالى كذا، يقصد في الحديث القدسي مثلاً فظنوه قرآنا، وكان ذلك في أول الوحي وما قلناه في آية الرجم وآية "وادى الذهب" ينطبق أيضاً على ما جاءت به بعض الروايات الغريبة بشأن شهداء بئر معونة من الحفاظ في السنّة الرابعة من الهجرة، وحزن النبي على عليهم، وما وضع على ألسنتهم من هذا القول: "بلغوا عنا قومنا أنا قد لقينا ربنا فرضي عنا ورضينا عنه" رواه البخاري ومسلم في عدة مواضع باحتلاف في ألفاظ الحديث، وقال السهيلي في "الروض الأنف" عدَّ بعض العلماء أن مثل هذا الكلام كان قرآناً ثم نسخ. ولسنا ندري إذا كان هذا الكلام قرآناً لماذا نسخ؟ هل كان النسخ لأن قرآناً ثم نسخ. ولسنا ندري إذا كان عباس "فلا أدرى من القرآن هو أم راضياً عنهم و لم يعودوا هم راضين عن الله؟ قال ابن عباس "فلا أدرى من القرآن هو أم لا" نقول: مثل هذا الكلام فيه تشويش وتحويش على القرآن؛ ولولا أن الله تعالى تكفل بحفظه، واستقر ذلك في أذهان الأمة وقلوب المسلمين قروناً، لأضرت مثل هذه الروايات المثبوهة بالقرآن، ومن ثم بالإسلام والمسلمين.

روى عن عائشة قولها: "وكان فيما أنزل الله عشر رضعات معلومات يحرمن" ورد هذا الحديث بعبارات مختلفة وقد رده علماء أفذاذ كالحصاص<sup>(۲)</sup>، على سبيل المثال، وذلك لأسباب قوية ذكرها.

كيف يجوز ذلك والنص على العشر أو الخمس، أعنى الناسخ والمنسوخ كلاهما ليس له وحود في القرآن؟ وأهم من ذلك وأخطر على عصمة القرآن أن هذا الكلام يجيز

<sup>(</sup>١) انظر الطبرسي. مجمع البيان ١ / ١٨ - ٢٠، وابن شاذان كتاب الإيضاح ١١٢، ومصطفى زيد النسخ في القرآن ٢٨١/١.

<sup>(</sup>٢) انظر: كتاب الخصائص ٢ / ١٢٥.

النسخ بعد موت النبي الله ولا أحد من المسلمين يقول بذلك أبدًا، لأن الله وهو المشرع مو الذي ينسخ حكم نفسه أو أمره بحكم نفسه أو أمره؛ ولا يكون هذا إلا في حياة النبي الله الله الله الم يورد هذا الحديث غير عبد الله بن أبي بكر وهو وهم منه (١)؛ وهذا يكون الطحاوي قد اقتلع بقوة الدليل هذه المشكلة من أساسها.

وعند الحارث بن أسد المحاسبي "أن كلام الله الذي جاء بالحكم الأول هو كلامه، (لا غير) وواجب على العباد أن يؤمنوا به أنه حق وأنه من القرآن، من كفر به فهو كافر ومن آمن به فهو مؤمن وأن عليهم ألا يخرجوا جميعاً من حفظه، ولا يجوز له أن يسقط من القرآن، فلا يقرأ ولا يتلى، وإنما سقط فرض الآية، ولم يبطل النص. ولا يقول مؤمن: قد أبطل الله عز وجل الآيات التي كانت هذه الأحكام كلها فيها واجبات، فيكون كلاماً باطلاً. فالكلام الذي نسخ منه الحكم، والكلام الذي ثبت به الحكم الثاني كلام الله حق وصدق، لا باطل ولا كذب"(٢).

وفوق هذا كله، فإن مثل هذا الكلام ليس فيه نور القرآن ولا حلاوته ولا طلاوته، من طرق عدة، وباختلاف في العبارات والروايات، وليس في القرآن لا عشر رضعات، ولا خمس رضعات؛ ثم ما الداعي أن يعطى الحكم في القرآن ثم ينسخ، والنص نفسه محفوظ مع أن السنة لها القوة نفسها في التحليل والتحريم كالقرآن؟ ثم إن تحديد عدد الرضعات بعدد معين، من التفصيلات التي اختصت بها السنة وليس القرآن. ولو فتحنا الباب أمام مثل هذه الدعاوى لأدخل على القرآن ما ليس منه وخرج منه ما هو منه؛ على أنه لو كان مثل هذا الكلام قرآناً لأمكن معارضته والإتيان بمثله؛ وقد جعل الله ذلك ممتنعًا على الإنس والجن معا أو منفردين، يضاف إلى ذلك، أن آية الرضاعة المنسوبة إلى السيدة

777

 <sup>(</sup>۱) الطحاوى مشكل الآثار ٣/٣ والنووى على مسلم ٢٩/١٠.
 (۲) العقل أو فهم القرآن ص ص٣٦٧ - ٣٦٨.

عائشة لم تظهر في صُحُفها ولم تحفظ في مصحف أي من الصحابة كذلك(١)؛ ولو كانت قرآناً لما تركت أبداً؛ هذا مصع مراعاة أن التفصيل في قاعدة التحريم ليست من خصائص القرآن كما نوهنا فالله يقول: ﴿ وَأَخَوْاتُكُم مِّرَ } الرَّضَعَةِ ﴾، وللسُّنة أن تبين بعد ذلك كم رضعة تُحَرِّم.

ونحن مع صاحب "كشف الأسرار على أصول البزدوى" (ت: ٩٠٩هـ) كما أشرنا إليه توًا، في أن حديث عائشة غير صحيح، ولا أصل له؛ وبالتالي يُزال الإشكال أصلاً.

ومن المفيد أن نشير إلى رسالة "الهادى" إلى "الحق أبو الحسين يجيى بن الحسين بن القاسم بن إبراهيم الرسمي" (٢٢٠ - ٢٩٨ه ــ – ٩٩١ / ٢٩١٩م) التي هي بعنوان "الرد على من زعم أن القرآن قد ذهب بعضه" وهو ما اهتبله المستشرقون لتأييد دعواهم فى تحريف القرآن، فقد نقلوا رواية أنس شه بشأن الرجل الذى كان يكتب لرسول الله لمن أنه كان يكتب كلاماً من عند نفسه مكان كلام الله حسيما كان يتراءى له. لقد نقلوا من الرواية ما يخدم غرضهم فى دعوى التحريف؛ مع أن أصل الحديث يكذبهم ويدمغ باطلهم. وننقل هنا ما جاء فى كتب الحديث: "حدثنى محمد بن رافع، حدثنا أبو النضر، حدثنا سليمان (وهو ابن المغيرة) عن ثابت بن قيس، عن أنس بن مالك قال: كان منا رجل من بنى النجار قد قرأ البقرة وآل عمران وكان يكتب لرسول الله في فانطلق هارباً حتى لحق بأهل الكتاب، قال: فرفعوه، قالوا: كان هذا يكتب لحمد، فأعجبوا به، هما لبث أن قصم الله عنقه فيهم فحفروا له، فواروه، فأصبحت الأرض قد نبذته على وجهها، ثم عادوا فحفروا له، فواروه، فأصبحت الأرض قد نبذته على وجهها، ثم عادوا فحفروا له فواروه، فأصبحت الأرض قد نبذته على وجهها، ثم عادوا فحفروا له فواروه، فأصبحت الأرض قد نبذته على وجهها، ثم عادوا فحفروا له فواروه، فأصبحت الأرض قد نبذته على وجهها، ثم عادوا فحفروا له فواروه، فأصبحت الأرض قد نبذته على وجهها، فتركوه منبوذاً". (٢)

وعن حميد الطويل عن أنس أن رجلاً كان يكتب للنبي ﷺ، وكان قد قـــرأ سورة البقـــرة، وكان الرجل إذا قرأ البقرة وآل عمران جدًّ، فكان النبي ﷺ يملى عليه "غفوراً

<sup>(</sup>١) انظر: ابن أبي داود كتاب المصاحف ٨١ - ٨٨.

<sup>(</sup>۲) بالمتحف البريطاني في الملحق ۲۰٦ مخطوطات شرقية ۳۷۹۸ / ۲۰ الأوراق ۲۹ – ۷۳ . تاريخ الخطوط ۱۹۷۲ هـ. وانظر: فهرس معهد المخطوطات العربية وفؤاد سزكين تاريخ التراث العربي الهيئة المصرية العامة للكتاب ۱۹۷۸ / ۲۰ . (۳)صحيح مسلم كتاب (صفات المنافقين) رقم (۲۷۸۱) دار إحياء الكتب – جـــ ٤

رحيماً"، فيقول: أكتب "عليماً حكيماً"؟ فيقول له النبي على: "اكتب كيف شئت"، وعكس "عليماً حكيماً"، فيقول: أكتب "سميعاً بصيراً"؟ فيقول له النبي على: "اكتب ما شئت"؛ فارتد ذلك الرحل عن الإسلام، ولحق بالمشركين، فقال أنا أعلمكم بمحمد، إني كنت لأكتب كيف شئت؛ فمات ذلك الرحل فقال النبي : "إن الأرض لا تقبله"، قال أنس فحصدة أنه أتى الأرض التي مات فيها فوحده منبوذاً، فقال أبوطلحة ما بال هذا الرحل؟ قالوا دفناه مرارًا فلم تقبله الأرض (1).

وممن تحدوا القرآن ولم يُمهلوا الوليد بن يزيد، وكان يسمى بخليع بني مروان، قرأ دات يوم قوله تعالى: ﴿ وَٱسْتَفْتَحُواْ وَخَابَ كُلُّ جَبَّارٍ عَنِيدٍ ۞ مِّن وَرَآبِهِ، جَهَمُّ وَيُسْقَىٰ مِن مَّآءِ صَدِيدٍ ۞ ﴿ (إبراهيم: ١٥-١٦) ، فدعا بالمصحف فنصبه غرضًا للنشاب (النبال) وأقبل يرميه وهو يقول:

أَتُوعِدُ كُلَ جَبَارِ عَنيَسَدَ فَهَا أَنِا ذَاكَ جَبَارِ عَنَسَيَدَ إِذَا مَا جَئِتَ رَبِّكَ يُومَ حَشْرِ فَقَلَ يَا رَبِ خَرَقَّنَى الوليَسَد

وذكر محمد بن يزيد المبرد (النحوى) أن الوليد ألحد في شعر له، ذكر فيه النبي ﷺ أن الوحى لم يأته عن ربه كذب وأحزاه الله من ذلك الشعر.

تلعبب بالخلافة هاشمي بلا وحمي أتباه ولا كتباب فقل لله يمنعني طعمامي وقبل لله يمنعني شمرابي (٢) وهكذا صدق رسول الله على وصفه للقرآن "ما تحداه من جبار إلا قصمه الله".

<sup>(</sup>٢) المستعودي أبو الحسن على بن الحسين. مروج الذهب ومعادن الجوهر تحقيق محمد محى الدين عبد الحميد (بيروت المكتبة العصرية (١٤٠٨هــ – ١٩٨٨م) حسـ٣ ص٢٢٨ - ٢٢٩.

## الفصل الرابع

### الحروف المقطعة

بعد هذا نعود مرة أخرى إلى موضوع الحروف المقطعة ونظرة المستشرقين إليها. يقول ويسلش: "إن الستاريخ لم يسجل لنا أي اختلاف في طريقة النطق بالحروف المقطعة وإنه من الملاحظ ألها تستند على قاعدة صلبة من المعتقدات الإسلامية ومع هذا تبقى عدة تساؤلات غير مجاب عليها، ولكن يبدو أن مؤشر الدليل يتجه لتأييد لوث ونولدكه وإسكواللي، وألن جونسس في اعتبارهم الحروف المقطعة جزءً من الوحي، ويبدو أن رأى بل كذلك صائب في اعتبار الحروف والحُمل التمهيدية في القرآن جزءً من النسخ المنقحة التي كتبت في بداية العهد المستدني والتي أثبتت في أوائل السور في النسخ المكتوبة التي كان محمد الله يعدها بنفسه، وإنه ليس من غير المحتمل أن السور التي ذكرت فيها الحروف المفرقة كانت هي السور التي أعدها ليس من غير المحتمل أن السور التي ذكرت فيها الحروف المفرقة كانت هي السور التي أعدها الخروف لها أهميتها الكبرى في فهم تاريخ النص القرآني، وفي معرفة الترتيب الزمني لهذا النص المقدس، والذي له أهميته هو أيضًا في فهم معاني هذه الحروف نفسها"(۱).

هذه هى العبارات التى ختم بها الكاتب كلامه عن الحروف المقطعة. وسوف نتناول موضوع هذه الحروف بدراسة مفصلة هنا ثم نتبعها بالحديث عن مدى عناية المسلمين بدراسة هذه الحروف.

الحــروف المقطعــة من الأسرار العظيمة في القرآن، فقد اعتبرها الإمام على كرَّم الله وجهه، صفوة القرآن. وقال الشعبي: هي سر القرآن (٢٠).

يقـــول الباقلان: "وكثير من هذه السور- أى التى تبدأ بالحروف المقطعة- إذا تأملته فهو من أوله إلى آخره مبنيّ على لزوم حجة القرآن، والتنبيه على وجه معجزته"(٢).

قـــال ابن عباس: "هي أقسام قيل أقسم الله تعالى بمذه الحروف لشرفها وفضلها لأنما مباني كتبه المنـــزلة، وأسمائه الحسني وصفاته العليا"(<sup>2)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر: دائرة المعارف ص٤١٤.

<sup>(</sup>٢) الطبرسي. البيان ١٢٢/١.

<sup>(</sup>٣) محمد الخليلي الشافعي- فتاوى القاهرة مطبعة محمد أفندي شاهين ١٢٨٤ ص٢٧.

<sup>(</sup>٤) إعجاز القرآن. ص ٣٢ وما بعدها.

وعلى هذا يمكن أن نقول إن هذه الحروف المنبزلة يصح أن نعتبرها دلالات على السلغة الإلهية الأم التي علمها الله تعالى لآدم عليه السلام، والتي تفرعت عنها جميع اللغات في العلم العلم، وكما أن آدم هو أصل الجنس البشرى، الذي اختلف لونه ولسانه، ولكنه ينتمي إلى أصل واحد هو آدم؛ والحروف المقطعة وإن خفي عنا معناها، فإن كل حرف منها محمل بطاقة هائلة من المعانى الربانية والألطاف الروحانية، ولا يدركها، ولا يشعر كما إلا أولو النهى والبصائر؛ تسأتي هذه الحروف في ابتداء تسع وعشرين سورة من سور القرآن بعد الفاتحة، وتسمى هذه الحروف أحياناً، بأوائل السور، وأحياناً بفواتح السور، وأخرى بالحروف المقطعة؛ وذلك لأنها لا تأتي إلا في أوائل السور فقط؛ وقد عرفت هذه الحروف في اللغات الأوروبية، بصفة عامة، بالحروف الغامضة أو الملغزة؛ وهذا التعبير الأخير هو الذي اختاره الكاتب ويلش عنواناً لهذا الموضوع.

والحسروف المقطعة متنوعة بين الحرف، والخرفين، والثلاث، والأربع، والخمس؛ يقول ويلش "لأربعة عشر قرناً ظلت هذه الحروف موضع غموض وحيرة لعلماء المسلمين، إذ يرى بعض العلماء أن فيها اختصاراً لعبارات ما، على سبيل المثال "الرّ"، اختصار للرحمن، "المر" للرحيم، "حم" للرحمن الرحيم، "ص" صادي يا محمد، "يس" يا سيد المرسلين ... الخ.

وروى عكرمة وغيره عن ابن عباس أن "الرّ"، و"حم"، و"ن معاً رموز لقوله: "السرهن"، استعرض الكاتب آراء العلماء الاجتهادية في معنى هذه الحروف، كما أوردها السيوطى؛ واعتمد ويلش ما قرره الأخير بأن عِلْم هذه الحروف غير معروف حق المعرفة إلا لله تعالى. وسوف نستعرض هذه الآراء وغيرها مما لم يقف عليه الكاتب من أسرارها ومعانيها، أو ما رأى هو الاستغناء عنه على الرغم من أهميته للبحث.

ومن المفيد أن نشير هنا إلى أن فواتح السور قد كتبت على صورة الحروف أنفسها، لا على صورة النطق بها، فلم تكتب "الم" " صوتيا هكذا "نون" ولم تكتب "المر" بحسب نطقنا لها " ألف لام ميم" وقطعت ﴿ حمّ ﴿ عَسَقَ ﴿ ولله مناه الله واما لشهرتما وقراءتما توقيفًا.

<sup>(</sup>١) الإتقان ج٤ ص ١٥٨

يعرض المستشرق ويلش للكتاب المحدثين من المسلمين ليتعرف على آرائهم في تفسير الحسروف المقطعة ويقرر ألهم على الرغم من تسليمهم بما انتهى إليه السيوطى وجمهور علماء المسلمين من تفويض العلم الكامل بأسرار هذه الحروف إلى الله تعالى، فإلهم حاولوا اكتشاف أسرارها، فأمير على، كمثال على ذلك، يرى أن جميع هذه الحروف بمثابة النداء على النبي التاهيل له لتلقى ما يرد بعدها من الوحى.

وعملى النصوح الطاهر يزعم أن هناك علاقة عددية أو حسابية بين عدد آى السور المسبدوءة بالحروف المقطعة، وبين القيمة العددية لهذه الحروف؛ ولكى يصل هذا الأخير إلى غرضه نراه يتسور على القرآن ويستنتج أموراً غريبة وعجيبة لم تخف على المستشرق نفسه بل ولم تسلم من اعتراضه.

عسلى سسبيل المثال فإن الطاهر يدعي أن سورة الأعراف وهي رقم ٧ في المصحف وآياها تبلغ ٢٠٦ آيةً، كانت في الأصل تضم ١٦١ آيةً فقط؛ وذلك لأن هذا الرقم هو الذي يوافق القيمة العددية للحروف (أ ل م ص) المذكورة في بداية السورة (١ + ٣٠ + ٠٤ + ٩٠ + ١٠).

ولسنا ندرى على أيِّ أساس بني الطاهرُ زعمَه هذا؟ ومن أى طريق حلب هذا العار على نفسه، هذا فضلاً عن مصادمة آرائه للدين، الذى يفترض أنه يدين به، اللهم إلا إذا كان شيعياً غاليًا، أو بحائياً قالياً، أو أحمديا غاويا؛ ولقد أجمع العلماء على أن الأعراف من السور الطول وألها هكذا منذ نزلت، بالنسبة لعدد آياتها، وبالنسبة لترتيبها في المصحف، وليس في سورة الأعراف منسوخ ألبَّتةً. وعلى هذا الخط المعوج نفسه، راح هذا الكاتب يضم سورة لسورة وآيات لآيات حتى يجعلها صالحة لتأييد فكرته الرعناء في التوافق بين القيمة العددية للحروف، وعدد آيات السورة، وكما يذكر المستشرق، فإنه لم يستطع، ولو في حالة واحدة، أن يؤيد زعمه في اتفاق القيمة العددية للحروف مع العدد الحقيقي لآي أي سورة على ما هو موجود في المصحف الذي بين أيدينا.

ويرى المستشرق أن هذا دليل على النظرة العشوائية من قبل بعض الكتاب للحروف المقطعة، وتنكب الطريق لتفسيرها.

<sup>(1)</sup> راجع مصادر ويلش في آخر البحث.

إن الكاتب منصف في عَرْضِه وفي ردِّه هنا، ولكننا بتسليط بعض الضوء على ما بين السطور اكتشفنا أن الكاتب يريد أن يعطى القارئ انطباعا مؤداه أن القرآن كتاب طلاسم غيير مفهوم للمسلمين قديمهم وحديثهم؛ وهذا الفكرة في حد ذاها تمثل عصب الدراسات الاستشراقية بوجه عام؛ وأمر المستشرقين في هذا أغرب مما يُتعجب منه، فالقرآن قد أوجد أمة عظيمة وشكَّلها تشكيلاً فريداً، وقاد مسيرتما إلى القوة، والخير، والعدل، والمحد، والحضارة؛ ومن القرآن انبعثت علوم المسلمين ومعارفهم؛ وهذه الآيات الإلهية حكموا وسادوا، وتعلموا وعلموا، وأسسوا قواعد المنهج والعلوم التجريبية. ومهما يكن الأمر فإن الغموض الذي يحيط بالحروف المفرقة لا يترتب عليه ضياع تكليف شرعي، أو إسقاط قاعدة عَقَدية يكون الجهل ها ضاراً بالمكلّفين، أو مثارًا لتشككهم في الدين.

وهنا نتناول آراء المستشرقين ومن نهج نهجهم في طبيعة الحروف المقطعة وأسرارها؛ إن مقولــة المستشــرق "لــوث" في أن الحروف المقطعة قد تأثرت في أصل وضعها "بالكبالا" (التصوف اليهودي) يعد أكثر عشوائية ذهنية من مقالة الطاهر الآنفة الذكر، ما للقرآن والكــبالا؟؛ ما علاقة الحروف المقطعة باليهود، وأين يا تُرى هو الدليل على هذه الدعاوَى العريضة؟ إن هذه الحروف جزء من الوحي، ومعانيها المحددة كانت وستظَّل موضع خلاف بين علماء المسلمين؛ فهي من أسرار القرآن ومتشابهه، ولنا أن نجتهد في التعرف على معانيها؛ ولكننا لا نقطع أبداً بأن ما توصلنا إليه باجتهادنا أو توصل إليه غيرنا هو مراد الله تعالى منها على القطع؛ على أنه من اللافت للنظر حقاً، أن هذه الحروف موزعة على تسع وعشرين ســورةً، سبعاً وعشرين منها مكية، واثنين فقط مدنية، بخلاف ما زعم "لوث". هذه السور مـنها الطويــل، ومنها القصير، ومنها المتوسط؛ ومنها المذكور في أول القرآن والمذكور في وسلطه والمذكور في آخره؛ ومن العجيب أننا لم نجد أحداً من المسلمين ولا نقاد القرآن قَبْل لُـوتْ زَعَم هذا الزعم. وقد أنصف حقاً إف.إسكواللي في رفضه لرأى لوث ووصفه له بأنه عشوائي حداً. لكنه مع ذلك قد أثني على طريقته ومنهجه في البحث في كتابه "تاريخ الآداب المقطعة، والمبنى أساساً على رأى لوث السابق واعتبر إسكواللي بحق أن رأي نولدكه يحوطه الشك.

وعلى الرغم من هذا فإن إسكواللى يرى أن هذه الحروف لها معانى رمزية لا تزال لها صلة على نحو ما بتنقيح السور القرآنية التى تتصدرها، وإسكواللى، ولكنه هو الآخر مخطئ فى زعمه بأن الحروف لها علاقة ما بتنقيح السور القرآنية؛ إنه للأسف رفض الرأى الذى وصفه بالعشوائية؛ فى الوقت الذى تبنى هو رأياً أكثر عشوائية وأشد فحشًا منه، إنه للأسف أوسع فى الدعوى، وأمعن فى البعد عن الدليل. ترى من نقح القرآن وهو كلام الله المنزل بحروفه ومعانيه وترتيب سوره وآياته؟ ومتى وقع هذا التنقيح ومن هم الشهود عليه؟. إن هذا الزعم حد معن فى الغرابة، وهل تنقيح القرآن يتم بوضع مجموعة من الحروف الهجائية فى أوائل بعض السور لا كلها؛ هذه الحروف لا يقطع أحد من علماء المسلمين بحقيقة معانيها على وجه الدقة واليقين. ويفوض جمهور علماء الأمة علم معانيها إلى الله تعالى؟

كيف ساغ للمستشرق هذا الادعاء بالنسبة للقرآن؛ وكيف اعتبر أن تصدير بعض سور القرآن بالحروف المقطعة التي يزعم أنها غير مفهومة المعنى تنقيحًا؟ وما رأى المستشرق فى السور التي تخلو من مثل هذه الحروف؟ هل تركت غير منقحة؟ أم نقحت بطريقة أخرى لم يعرفها المستشرقون أو عرفوها ولم يفصحوا عنها؟!

لقد اطَّرح المستشرقون كل ما توصل إليه المسلمون باجتهادهم في فهم معاني الحروف المقطعة، وافترضوا هم مفاهيم من وحي حيالهم لا تَمُتُ إلى القرآن بأدني صلة. إلهم لم يقتنعوا بط بيعة التركيب القرآني الذي يقتضى نفسه من وجهة نظرنا على الأقل وجود الحروف المقطعة قبل الآية أو الآيات التي تليها، ولم يكتفوا كذلك بأقوال الصحابة أو بأقوال أهل العلم فيها؛ بل احترعوا تفسيرات من عند أنفسهم رضوا بها واستيقنتها أنفسهم ظلماً وعُتواً.

قال المستشرق بعد أن عَدَّد آراء المسلمين في تفسير معاني هذه الحروف، بأنما ليست جزءاً من القرآن وإنما هي رموز وإشارات حروفية إلى أصحاب تلك النسخ من القرآن، ومنذ أن قدم نولدكه هذا الزعم حاول عدد كبير من المستشرقين تدعيمه والتدليل عليه، فهم يقولون إن هذه الحروف إنما هي إشارات ورموز كانت تومئ إلى أسماء أصحاب هذه النسخ من المصاحف التي جمعها زيد بن ثابت فيما بعد واستعملها في إخراج نسخته التي كلف بجمعها، فمثلا "أل" رمز للزبير بن العوام، و"أل مر" للمغيرة (ابن شعبة)، و"حم" لعسبد الرحمن؛ ويزعم نولدكه بأن هذه الحروف المقطعة وجدت طريقها إلى القرآن بمحض الصدفة، بمعنى أغم ضموها إلى القرآن ظنا منهم أنما جزء من التنسزيل. هذا الرأى تبناه

هيرشفيلد ونشره في كتاب له. ولكن صاحب الرأى الأول- أعنى نولدكه- لم يلبث أن غير رأيسه وتسبني رأياً آخر بدلاً منه كما سنذكره فيما بعد، ولكن قبل أن نطرح الرأى الآخر مشفيلد، إلهما مشفوعًا بمحاولة صاحبه في التدليل عليه نود أن نبين قمافت رأى نولدكه وهيرشفيلد، إلهما يدعيان أن هذه الحروف يرمز بها إلى أسماء الأشخاص الذين كانوا يمتلكون المخطوطات التي اعتمد عليها زيد بن ثابت في جمع القرآن،

وهذا مردود لعدة أمور، منها:

أولاً: أن زيداً كان يجمع القرآن ليس من نسخ كاملة، وإنما من مواد مختلفة كالعظام والحسريد والسلحاف والقباطي... إلح؛ فأى ورقة أو أى حريدة أو أى عظمة يا ترى كانت تحمل هذه الحروف؟

ثانياً: إننالم نسمع عن شيء كهذا من قبل ولا قرأناه في المصادر التي بين أيدينا التي حملت إلينا التفاصيل المتصلة بجمع القرآن، حتى تلك الروايات الضعيفة التي أُولِع جامعوها بإثبات بعض الروايات الغريبة والمتناقضة لم تذكر شيئاً كذلك لا تصريحاً ولا تلميحاً.

ثالثاً: لماذا وضعت هذه الحروف في أوائل هذه السيور المعروفة بعينها وليس في غيرها؟ ولماذا كانت لهذا العدد من السور بالتحديد؟ ولماذا لم تأت في سورة متبالية وليسب متقطعة؟ رابعاً: وليس أقل أهمية من ذلك أن وضع الحروف المقطعة بميئاتما التي هي عليها لا يتطابق مع الأسماء التي اقترحها المستشرق؟ فمثلاً "الزبير" لا يرمز له بــــ"الر"، كذلك الحال بالنسبة للأسماء الأخرى التي حملها عليها، والحروف التي اقترحها لها، لذلك وجدنا ويلش يضع حرف (Z) بين قوسين هكذا بدلاً من حرف (R) الذي وضعه نولدكه وهيرشفيلد في يضع حرف "الر" ترمز إلى "الزبير"؛ ثم إن الأسماء التي اقترحها المستشرقون لم تكن معروفة بحيازة مصاحف. هذا في الوقت الذي أهمل فيه هؤلاء المستشرقون ذكر أشهر معروفة بحيازة مصاحف. هذا في الوقت الذي أهمل فيه هؤلاء المستشرقون ذكر أشهر المصحفيين والقرآنيين كعبد الله بن مسعود وعلي بن أبي طالب وأبي بن كعب وغيرهم.

خامساً: ليس من عادة العرب استعمال مثل هذه الطريقة في توثيق أشعارهم أو خطبهم. لقد تبين من هذا العرض عدم فاعلية سلاح الاستشراق في معركته ضد القرآن؛ لذا فقد فكر ويلش في أن يستعمل سلاحًا آخر غيره. وعلى الرغم من ضعف نظرية نولدكه، فإنحا للأسف قد وحدت ترحيباً كبيرًا في الأوساط الاستشراقية وظلت هي السائدة في الكتابات

الغربية لوقت طويل، ولقد تبنى هذا التفسير الخاطئ للحروف المقطعة هيرشفيلد . Hirschfeld في الكتاب (بحوث جديدة ص١٤١ – ١٤٣) (New Researches) إذ اعتبر كل حرف من هذه الحروف رمزاً لاسم الشخص الذي كان يمتلك المخطوطة، والعجيب مع ذلك أن المستشرقين يصرون على أن القرآن لم يكتب في حياة محمد على أي حال فقد لاحظ هيرشفيلد تحافت نظريته، والخلل الذي يكمن في جرثومتها عندما قال: "إننا إذا قلنا بأن هذه الحروف ترجع إلى محمد نفسه، وجب أن نسلم بأنه، أي محمد، لابد وأن يكون قد شارك بقسط كبير في ترتيب السور، وهذا يتناقض مع كل ما نعرف عن جمع القرآن".

لم يمسض وقت طويل على تفسير هيرشفيلد وتعليله الذي ضمنه كتاباً له، جتى أعلن أسيتاذه صاحب النظرية، أعنى نولدكه، تَحَلّيه عن زعمه في تفسير الحروف المقطعة، وتبنَّى موقفاً آخر مغايراً تماماً لرأيه الأول، وذلك عندما نشر O.Loth مقالمه عن الطبرى كمفسر (۱). ومسن وجهة نظر لوث، فإن هذه الحروف تظهر فقط في أواخر العهد المكي، وبداية العهد المدنى، عندما كان محمد يقترب من اليهودية. وفي بعض الحالات تضمنت بعض الآيسات القرآنية إشارات إلى الحروف المقطعة رموز كبالية Cabalistic Symbols؛ هذه الرموز ربما أخذت شكل كلمات وعبارات أساسية حقيقية، تصدرت بعض سور القرآن.

كان هـذا الرأى كافياً فى جعل نولدكه يتخلى عن نظريته بالنسبة لدلالة الحروف المفرقة أو صفتها، وقبول هذا الاعتقاد السائد والمدعم بالأدلة فى أن هذه الحروف تعد جزءا مسن الوحـى، وألها من ثم تحمل معانى خاصة هى أبعد بكثير من أن تكون معانى صوفية أو باطنية فقط.

فى هذه القرينة نقول إن الكبالا معناها فى العبرية التلقى أو التحصيل؛ وتعني اصطلاحاً محموع الفلسفة الصوفية والروجية لليهود. ولسنا نرى أي علاقة بين الكبالا وبين الحروف المقطعة.

<sup>.18, 81,</sup> P. 603 F ZD. MG XXXV ( \)

### الفصل الخامس

#### عناية علماء المسلمين بالحروف المقطعة

أعطى السلغويون العظام أهمية كبيرة للحروف فقد وضع الخليل بن أحمد وابن السسكيت والرازى كتباً في أسرارها وأهميتها (١١)؛ وابن حنى في سر صناعة الإعراب وابن الأنبارى له "زينة الفضلاء في الفرق بين الضاد والظاء" حققه رمضان عبد التواب في معنى الحروف.

لقد ذكرت هذه الحروف في أوائل تسع وعشرين سورة هي البقرة، وآل عمران، والأعراف، ويونس، وهود، ويوسف، والرعد، وإبراهيم، والحجر، ومريم، وطه، والشعراء، والسخدة، ويس، وص، والشعراء، والسخدة، والسخدة، ويس، وص، وغافسر، وحم (السخدة)، والشوري، والزخرف، والدخان، والجاثية، والأحقاف، و"ق"، و"ن" - كلها سبعة وسبعون حرفاً. الذي لم يتكرر منها حرفان "ك" و"ن"، والذي تكرر مسرتين أربعة "ع، ق، هم، ي"، والذي تكرر ثلاث مرات حرف واحد "ص"، والذي تكرر أربع مرات حرف واحد "ط"، والذي تكرر شمس مرات هو حرف واحد "س"، والذي تكرر سبع مرات حرف واحد "ر"، والذي تكرر سبع مرات حرف واحد "ح"، والذي تكرر سبع عشرة والذي تكرر شبع عشرة والذي تكرر شبع عشرة مرة حرفان الحرف "أ" والحرف "ل"، والذي تكرر سبع عشرة مرة حرفان الحرف "أ" والحرف "ل"، والذي تكرر سبع عشرة مرة حرفان الحرف "أ" والحرف "ل"، والذي تكرر سبع عشرة مرة حرفان الحرف "أ" والحرف "ل"، والذي تكرر سبع عشرة مرة حرفان الحرف "أ" والحرف "ل"، والذي تكرر سبع عشرة مرة حرف واحد "م".

والمنقوط منها ثلاثة: "ق، ن، ي"؛ وغير المنقوط أحد عشر: "أ، ح، ر، س، ص، ط، ع، ك، ل، م، هـــ".

مدار الكل نصف حروف المعجم أربعة عشر "أ، ح، ر، س، ص، ط، ع، ق، ك، ل، م، ن، هـ، ى"؛ وعدد سورها عدد حروف المعجم.

وتشتمل الحروف المقطعة على نصف الحروف المهموسة وهي "ص، ك، هـ، س، ح". ومن المجهورة تشتمل على نصفها: "أ، ل، م، ر، ع، ط، ق، ي، ن".

<sup>(</sup>۱) حول الحروف انظر. ثلاث كتب في الحروف للخليل بن أحمد وابن السكيت والرازى. تحقيق د. رمضان عبد التواب القاهرة والرياض. الخانجي والرفاعي ١٤٠٢ - ١٩٨٢.

ومن الشديدة نصفها: "أ، ل، م، ر، ك، هـ، ي، س،ح، ن"؛ ومن المستعلية نصفها وهي: "ق، ص، ط".

ومن المنجفضة نصفها "أ، ل، م، ر؛ ك، هـ، س، س، ح، ن".

ومن حروف القلقلة نصفها: "ق، ط".

ويلاحظ أن هذه الحروف من حيث العدد تضم، الواحدان، والثنائي، والثلاثي والرباعي والخماسي، وهي كالآتي على الترتيب:

ص، ق، ن.

طه طس، یسن حم، حم، حم، جم، حم، [۹]

الم- الم- الم - الم - الم - الم، الر- الر- الر- الر- الر، طسم، طسم [١٣]. والرباعي: المض، المر [٢].

والخماسي: ك هـ ي ع ص؛ ح م ع س ق.

سبعة من هذه الحروف المقطعة تعد آية وهي:

كهيعض، المص، ألم، طسم، ظه، يسن، حم.

ومجموعها في القرآن ثمان عشرة آية.

وستة من هذه الحروف آية: المر، الر، طس، ص، ق، ن.

وواحدة فقط من هذه المجموعة تعد آيتان وهي حم، عسق؛ وعند الرازي أنه يمكن تخريج كلام مفهوم ومعلوم من هذه الحروف<sup>(۱)</sup>. وعدد الحروف المقطعة ٦٩٣ حرفاً. وقد استنتج بعضهم من هذا العدد مدة بقاء الأمة الإسلامية (۱)؛ ولكن مثل هذا الكلام لا طائل تحته، ولا دليل عليه، و لم يُعطِ القرآن ولا السنة قيمةً لمثل هذه الشطحات؛ وقد استعمل بعض الشعراء هذه الحروف المقطعة في أشعارهم من هذا قول شريح:

يذكرني حميماً والرمسح شماجر فهلا تلاحم والرمح شاجر (٢)

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الرازى تفسير أول سورة البقرة ج١ والمصدر السابق ص١٥٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ١٥٩.

<sup>(</sup>٣) ابن منظور. لسان العرب ج١ ص٣٨ وج٣ ص٦٥٣.

وأنشد أبو عبيدة:

إذا اجتمعوا على ألف وواو ويساء هماج بينهموا قتال(١)

ومن المفيند ذكره فى قرينة الحروف المقطعة، الإشارة إلى ما أثاره خصوم اللغة العربية فى تركيا، بشأن الحروف العربية التي كانت مستخدمة فى الكتابة باللغة التركية فى تركيا.

ففى هذا البلد المسلم مثلاً ثار حدل حول الأبجدية، إذ ادعى أعداء اللغة العربية ألها غيير صالحة للتقدم، وأن طريقة كتابة حروفها صعبة، وألها بالتالى، هى السبب في أمية الفسلاح التركى وتأخره؛ ناسين كما يقول الأمير شكيب أرسلان أن سبب تأخر الفلاح هيو الظلم الاجتماعي هو الظلم الاجتماعي هو سبب تأخير بعتمعات المسلمين جميعاً، وليس المجتمع التركى وحده. ورد أنصار اللَّغة العسربية بألها أوفق من اللغة التركية وغيرها، فإن شكل حروفها يمكن للبصر أن يميزه بسهولة وذلك . محرد وقوع العين عليها، ثم إلها مريحة للناظر، وأصح للنظر عند القراءة والكتابة من الحروف اللاتينية.

وأخيرًا نقول إن للحروف المقطعة في القرآن الكريم أسرارا ومعاني، لا يعرفها على الوجه الأكمل سوى الله تعالى، وهذه الحروف ليست مجموعة من الحروف الجامدة ضم بعضها إلى بعض لغير معنى، ولغير غاية، إلها ليست شكلاً بلا جوهر أو رسماً بلا معلم. إن القسرآن الكريم، كتابُ علم من أوله إلى آخره، والحروف المقطعة، التي وضعت على هذا السنحو في أوائل بعض السور لها معان كسائر آيات القرآن بلا شك؛ ولو ألها وضعت كرمز صامت، أو شكل خالٍ من المعنى لما تنوعت من الحرف إلى الحرفين، إلى الثلاثة، والأربعة، والخمسة، ولما لازمت أوائل السور التي أنزلها الله تعالى فيما أنزل من القرآن، ولما أعطى الله تعالى فيما أنزل من القرآن، ولما أي يعض الإشارات إلى معانيها في الآيات التي تليها، وتَرك للعقل أن يبحث ويتأمل، وما ذلك إلاً لأن القرآن قد استهدف العقل الغافل فنبهه واستثاره ليتفكر ويستدبر في القرآن ومادته من حروف و كلمات ومعان، وبيان ونظم، وفي الكون ومادته، من سماء وأرض وألهار ومعادن وزروع وإنسان وحيوان، وطير، وهام.

<sup>(</sup>١) نسسبه المبرد في المقتضب لأبي النحم (٣٧/١) ونسبه صاحب مجاز القرآن لكعب بن جرير (انظر: لسان العرب مادة حمر).

<sup>(</sup>۲) انظـــر: لوثروبُ ستودارد. حاضر العالم الإسلامي. ترجمة عجاج نويهض. مع تعليقات لأمير البيان شكيب أرسلان بيروت. دار الفكر ۱۳۹۶ – ۱۹۷۲ حــــ۲ ص۳۹۲.

# الباب الخامس الحوادث والمناسبات التاريخية في النص القرآني

تمهيــــد

الفصل الأول ... الإشارات القرآنية في القرآن الفصل الثاني ... التأريخ الإسلامي المعتمد للقرآن الفصل الثالث ... التأريخ الغربي الحديث لسور القرآن وآياته

PROPERTY OF THE PROPERTY OF TH

Real Edge, Mary Sea Delta

Constitution of the second of the constitution of the constitution of the second of th

### للهكينك

في هسذا الموضوع من البحث يستعرض الكاتب سلسلة الأحداث التاريخية والتسلسل السزمي لآيات القرآن كما وردت في الكتاب العزيز نصًا أو إشارة وكما فهمها علماء الإسلام والمستشرقون.

يقول ويلش: "هذا الموضوع صعب وشائك ولا يمكن أن نخرج منه بقائمة مفصلة ودقيقة لأوقات النزول، وتواريخ الآيات والسور وذلك لأن القرآن ليس كتاب تاريخ أو سجلاً يوميًا للأحداث التي شاهدت نزوله". هذا الجانب من العلم التفصيلي يطلب من السُّنة لا من القرآن، إذ يكمن اهتمام القرآن في الجوادث نفسها التي تؤثر في البشر وبالأفعال والأقوال البشرية التي تؤثر في التاريخ بمعناه الدقيق.

توجد في القرآن إشارات عامة أو خاصة إلى أحداث تاريخية معروفة سواء كانت قد وقعت في الماضي، أو في حاضر القرآن، ولكن يظل القرآن مع هذا، كتاب عقيدة وشريعة، وقواعد وسلوك، وأخلاق ومعاملات، ودستور واجتماع، واقتصاد وعلاقات وصلات إنسانية على مستوى الجماعة المؤمنة والدولة الإسلامية الكبرى، وكذلك على مستوى الإنسانية كلها والمحتمع الدولي بأكمله؛ وذلك لأن القرآن يتوجه بخطابه ودعوته إلى عموم البشر من حيث البلاغ، وإلى عموم جماعة المؤمنين من حيث التكليف.

ليس في القرآن تلك التفاصيل التاريخية المذكورة في كتب اليهود، والتي جعلتها لا تعدو غالباً أن تكون كتباً قومية أو سحلاً يوميًا لشعب معين، تحمل تواريخه، وأسماء قبائله وتحركاتهم في حلِّهم وترْحالِهم وحُروهم وصراعاتهم؛ أراد اليهود الذين كتبوا هذه الكتب أن يجعلوا تاريخ اليهود كله، تاريخا دينيا يحصر اهتمام الله فيهم وحدهم، وتصور الله تعالى أنه لا يقيم أي علاقة بعلياده إلا على أساس علاقتهم باليهود ... إلخ؛ ولما كانت كتب اليهود كذلك فإنما عندما خضعت للفحص النقدي والمراجعة التاريخية ظهرت فيها الأخطاء والمخالفات والتناقضات العديدة. ولقد أخطأ المستشرقون خطأ ذريعًا عندما استعملوا المعايير النقدية التي طبقوها على كتب العهد القديم، والعهد الجديد نفسها، على القرآن؛ متجاهلين كل هذه الخصائص التي تميز القرآن عن جميع هذه الكتب، والتي ألحنا إليها هنا وهناك في ثنايا هذا الكتاب.

 وتعزيت وتسليت على مُكْتُ ﴿ وَقُرْءَانَا فَرَقْتَهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى ٱلنَّاسِ عَلَىٰ مُكْتُ وَنَزَّلْنَهُ تَنزيلاً ﴿ ﴾ (الإسراء: ١٠٦)، ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلاَ نُزِلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ مُمْلَةً وَاحِدَةً ۚ كَذَالِكَ لِنُتَبِّتَ بِهِ. وَالْإسراء: ١٠٦)، ﴿ وَمَعَنَى لَنْبُتَ بِهِ فَوَادِكُ أَى نَقُويه بِهِ، أَو نَمَكَنَ فُوادَكُ أَن نَقُويه بِهِ، أَو نَمَكَنَ اللَّهِ قَالِكَ فَلا يَتَفَلَّتُ مِنه.

ولكن ينبغى أن نعرف أن القرآن ليس كتاب مناسبات، وأن آياته لا ترتبط بأحوال محمد النفسية والعملية، أو بظروف الدعوة وبموقف الرسول في من المشركين أو من المجتمع الجاهلي بأسره كما يحاول أن يقرره المستشرقون. القرآن ليس كتاب مناسبات أو وقائع بل هو كلام الله القديم الدى حاء لإصلاح الإنسان وصلاح العالم، وهو أوسع من أن تحده مناسبة أو يحيط به ظرف، فكل المناسبات والظروف والأحوال تنتهى، والقرآن باق أبداً ما بقيت السماوات والأرض، حَكَم عَدُل وشاهد أمين على التاريخ والإنسان معاً، إنه إذن ليس من عمل محمد، ولا هو صورة نفسية له في ولا صدى للبيئة التي عاش فيها في الله وليس هو منتج ثقافي ولا مرآة عصر أو مصر بعينه، كما يزعم المستشرقون والمتخررون من المسلمين؛ ممن وهموا ألهم يجددون، وهم في الحقيقة مقلدون دوارون في فلك الغربيين.

اهتم المسلمون، لا محالة، برصد بعض المناسبات القرآنية ودراستها، وتكلم علماؤهم عما نزل من القرآن بمكة ابتداء ووسطا وانتهاء، وما نزل بالمدينة، وما نزل بمكة وله حكم المدني والعكس، وما نزل بمكة في أهل المدينة، والعكس، وما نزل بالجحفة، وما نزل ببيت المقدس، وما نزل بالطائف، وما نزل بالمدينة، وما نزل ليلاً وما نزل نهارًا، وما نزل صيفاً، وما نزل شتاء، وما نزل والنبي في فراشه، أو في أسفاره وتكلموا كذلك في ترتيب السور، وعن أسباب النول العامة والخاصة، وعن أول ما نزل وآحر ما نزل من القرآن، وهكذا(٢).

<sup>(</sup>١) انظــر عــلى سبيل المثال أ. منجانا "القرآن" في دائرة معارّف الدين والأخلاق ٥٣٩/٠١. يزعم هذا المستشرق أن القرآن ما هو إلا انعكاس لحالات الحب والبغض وسائر الانفعالات الحادة التي كان يعاني منها محمد.

<sup>(</sup>٢) أنظر عَــلى سبيل المثال أ. منجانا "القرآن" في دائرة معارف الدين والأخلاق ١٠ /٣٩٥. يزعم هذا المستشرق أن القررآن مــا هو إلا انعكاس لحالات الحب والبغض وسائر الانفعالات الحادة التي كان يعانى منها محمد. انظر في ذلك السيوطي الإنقان ٢٠٠١، وما بعدها.

## الفصل الأول

### الإشارات التاريخية في القرآن

بعده هذا التمهيد ننتقل إلى ما قاله الكاتب في هذا الموضوع، يقرر ويلش: "أن القسرآن يتجاوب باطراد وثبات، وفي حالات كثيرة بوضوح مع الموقف التاريخي لمحمد يمده بالشجاعة في أوقات المحنة والإضطهاد، يجيب على أسئلة أتباعه وخصومه على السواء، يعلق على حوادث معاصرة، يقدم العقائد والقواعد الأساسية للجماعة المسلمة؛ والسي لم تظهر في القرآن وفق نظام التسلسل التاريخي للأحداث أو التشريعات، وإنما في أوقات متراخية وعلى مراحل غير واضحة دائمًا (من حيث ظرفها الزمني). إذ أن هناك تعارض وعدم اتساق ظاهرين، في عرض مجموعة العقائد، ومجموعة التشريعات القرآنية كلستيهما؛ على أن العقائد والتشريعات تغير وتبدل أحياناً في القرآن، وذلك لمجرد المحاراة لموقف حديد، لذا وجب أن نعرف التواريخ التقريبية أو الأوضاع التاريخية لبعض الآيات، أو على الأقل معرفة التسلسل الزمني لآيات أخرى إذا كان فهمها فهما كاملاً أمرًا ممكناً"

إن هذه المشكلة، أى مشكلة التعرف على تواريخ الآيات أدركها علماء المسلمين المستقدمين وأولوها أهمية كبرى وتكلموا فيها فى القرون القليلة الأولى؛ من بداية الإسلام حستى ظهر واستقر ذلك النظام الصارم (إلى حد بعيد) لتاريخ القرآن وحصل على موافقة أو رضا الأصولية".

ويستمر ويلش في عرض وجهة نظره قائلاً: "يرجع الفضل في تطوير هذه الدراسة في العصر الحديث إلى الباحثين الغربيين الذين لم يستطيعوا بدورهم أن يصلوا من خلال دراساقم إلى درجة الإجماع في وضع نسق تاريخي ثابت للقرآن أو حتى إلى احتمالات يمكن معها وضع مثل هذا النسق".

نتفق مع الكاتب في هـــذا التقرير، بشــكل عام؛ إذ أننـــا لا يمكن أن نتجـــاهل ما قام به المستشرقون من جهود في جمع المخطوطات وتصنيفها أو تحقيقها ودراستها، ولا

دورهم كذلك في البحث في تاريخ القرآن، ولكننا نتحفظ على هذا الكلام من حيث النتائج التي يسعى ويلش إلى تقريرها من خلال هذه المقدمات. وقد تكلمنا ببعض التفصيل عسن طبيعة القرآن، في موضع آخر من هذا الكتاب؛ وقلنا إنه ليس كتاباً تاريخياً، وإنه يختلف عن كتب اليهود والنصارى التي اهتمت بالتأريخ ورصد الوقائع التاريخية التي ثبت خطؤها بالدراسة والبحث في العصر الوسيط على أيدى علماء الدين المقارن المسلمين وعلى أيدى المفكرين الأحرار في الغرب في العصر الحديث.

حقاً إن في القرآن إشارات تاريخية، على سبيل المثال، الحرب بين الروم والفرس، قصص الأنبياء وأحبار الأمم السابقة، اضطهاد المسلمين في مكة، موقف قريش من الدعوة، وطعنهم في القرآن والرسول في الحديث عن الهجرة، تحويل القبلة من بيت الله الحرام بمكة، غزوة بدر، غزوة الأحزاب، موقعة حنين وغير ذلك.

كما يتضمن القرآن إشارات تاريخية أخرى كثيرة تتعلق بالنبي أو بالدعوة أو بالأمة الإسلامية وشئولها المحتلفة. ومثل هذه الحوادث وبخاصة ما وقع منها قبل الهجرة، أى في العهد المكي يصعب إن لم يتعذر وضع تاريخ محدد لها؛ إلا أن هذه الأحداث لم تقصد لذاتها، وإنما لما وراءها من عبر ونذر، ولما تنطق من عظمة منشئ الدول ومزيلها، ومقلب التاريخ، ومصرف الأحوال.

#### الفصل الثاني

#### التأريخ الإسلامي المعتمد للقرآن

يستعرض الكاتب بعد ذلك وجهة النظر الإسلامية في التأريخ للآيات، مدعياً أن عدداً من الآيات القرآنية، قد وظف لتأييد حوادث خاصة في حياة النبي هي، وبخاصة فيما يتصل بحياته في مكه على سبيل المثال سورة "عبس وتولى" فإنحا نزلت عندما كان النبي هي يدعه كبار المشركين، وجاءه آنذاك ابن أم مكتوم يريد أن يتعلم من الرسول في فأعرض عنه هُنيهة، حرصاً على استمالة قلوب المدعوين من الكفار. وسورة "ألم نشرح"، على ألها إشارة إلى حادثة شق صدره في التي يعتبرها الكاتب أسطورة، وأول سورة الإسراء أو بني إسرائيل التي تحمل الإشارة إلى حادثة تاريخية مهمة هي حادثة الإسراء والمعراج.

وآيــة الجادلة أو المحاورة نزلت في واقعة خاصة بحولة بنت ثعلبة، وزوجها أوس بن الصامت (۱). يعتبر الكاتب أن تحميل مثل هذه الحوادث على القرآن غير واقعي، ويزعم أن أقــوال عــلماء أسباب النــزول فيها متعارضة، على سبيل المثال في تحديد أول الآيات وآخــرها نزولاً، إذ أن بعضهم يقول: "إن أول ما نزل من القرآن هي الآيات الأولى من ســورة ﴿ أَقْرَأُ ﴾ وبعضهم يقول إلها هي ﴿ يَتَأَيُّ اللَّمُدّثِرُ ﴾ مع أن إجماع المسلمين على أن "اقرأ" هي أول ما نزل من القرآن؛ على أنه يمكن أن يكون قصد القائلين بأن سورة المدثر هي أول ما نزل يعني بالأمر بالتبليغ، لأن اقرأ لم يطلب فيها من النبي على من القراءة (۲).

يزعم الكاتب أيضًا أن بعض الحوادث القرآنية ربما كان لها قيمة تاريخية، ولكن مع هذا ينبغى أن نشك فيما يحاك حولها من تفصيلات، ولقد اختلطت (هذا من وجهة نظره هــو لا غير) الحوادث التي لها قيمة تاريخية أو شبه تاريخية بالحوادث الخيالية أو الأسطورية بدرجة لا يمكن التمييز بينها.

ويقول: "ولأن المسلمين يعتقدون أن القرآن هو مصدر التشريع الأول فقد قام اعتقادهم هذا بدور مهم في ترتيب الآيات والسور زمنياً، وبخاصة عندما قال الفقهاء بنظرية الناسخ والمنسوخ. وكمثال جوهري على ذلك، ما جاء في السورة الخامسة

<sup>(</sup>١) انظر: السيوطي. أسباب النزول ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: الزركشي. البرهان ١ / ١٩٣ والسيوطي. الاتقان ١ / ٢٥ – ٢٧.

(المائدة: ٩٠) بخصوص الخمر: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِنَّمَا ٱلْخُمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنصَابُ وَٱلْأَرْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ فَٱجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾، والتي تكلمت بلهجة حادة عن الخمر ومن ثم قررت تحريمها. ولقد فسرها العلماء على ألها ناسخة للآية ٢١٩ من السورة الثانية (البقرة): ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَرِ ِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ قُلُ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَفِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكُبُرُ مِن نَفْعِهِمَا أَ﴾، والآية ٣٤ من السورة الرابعة النساء: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقْرَبُواْ ٱلصَّلُوةَ وَأَنتُمْ شُكْرَىٰ حَتَّىٰ تَعْلَمُواْ مَا تَقُولُونَ ﴾؛ "فكان منادى رسول الله ﷺ إذا أقام الصلاة نادى أن لا يقربن الصلاة سكران"(١).

ولقد نسج الفقهاء والمفسرون على نظرية النسخ كثيراً من مسائلهم مع أن النسخ لا دليل عليه؛ ولم يذكر في القــرآن إلا في موضع واحد: ﴿ مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِنْهَآ أَوْ مِثْلِهَا ۚ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ (البقرة: ١٠٦).

ولقد ازدادت عملية الترتيب الزمني للقرآن تعقيداً عندما زعم علماء المسلمين أن السور الحالية كانت هي الوحدات الأصلية للوحي، يعني أنه باستثناء بعض الآيات في السور؛ كانت كل سورة قد نزلت مرة واحدة وفي فترة وجيزة بعد نهاية السورة السابقة عليها(٢). هذا الادعاء ساعد على تصنيف السور إلى مكية ومدنية (أى ما نزل قبل الهجرة وما نزل بعدها)". وهنا نتوقف مع الكاتب هنيهة لننشر السر الذي طواه في كلامه بالنسبة للناسخ والمنسوخ في آيات الخمر)، والخمر مأخوذ من خمر إذا ستر ومنه قوله على: "خمروا الآنية وأوكوا الأسقية" الحديث أخرجه البخاري ومسلم واللفظ للبخاري؛ ومنه خمار المرأة وهو ساترها والخمر ما واراك من شحر ونحوه.

ويقال دحل فلان في غمار الناس وخمارهم، يعنى استتر وحفى مكانه. وهي خمر لأفا تستر وتغطى على عقل الإنسان وحكمته، وعلى فضائله ومصالحه. وكل ما أسكر وأشر على العقل، وأحرج الإنسان عن سواء الفطرة، محرم شرعًا؛ قال الله الكل مسكو

<sup>(</sup>١) انظر: أبو جعفر النحاس. الناسخ والمنسوخ. القاهرة الأنوار المحمدية ص٥٥ وما بعدها. والمحاسبي. العقل وفهم القرآن ٥٦ - ٤٥٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: دائرة المعارف ٤١٦.

خر وكل خمر حرام وما أسكر كثيره فقليله حرام" رواه أصحاب السنن.

وروى مسلم "كل مسكر خمر وكل خمر حوام" وقد بين ابن عطية التدرج الزمنى في تحريم الخمر "وروى أن آية البقرة هي أول آية تتطرق إلى تحريم الخمر ثم جاءت الآية الرابعة من سورة النساء ﴿ لاَ تَقْرَبُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنتُمْ سُكَوَىٰ ﴾، ثم آية سورة المائدة: ﴿ إِنَّمَا ٱلخُمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْكُم رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطِينِ فَاجْتَنِبُوهُ ﴾ الآية، فقال رسول الله ها عقيبها "حرمت الخمر"()؛ وعن عثمان بن عفان عن أبيه: ﴿ يَشَعُلُونَكَ عَن ِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ ﴾ قال: نسختها آية ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقْرَبُواْ ٱلصَّلُوةَ وَأَنتُمْ سُكَرَىٰ ﴾ يعنى لا تقربوا المساجد وأنتم على هذه الحالة ثم أنزل: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لاَ تَقْرَبُواْ ٱلصَّلُوةَ وَأَنتُمْ سُكَرَىٰ ﴾ يعنى لا شكرىٰ ﴾ (النحل: ١٧)، ثم نزلت: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّمَا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ

ومن حديث عمر "اللهم بَيِّن لنا في الخمر"، فنــزلت: ﴿ يَسْفَلُونَكَ عَرِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ ﴾ فقُرِئت عليه، فقال: "اللهم بين لنا في الخمر بياناً شافياً فإنما تذهب العقل والمال فنــزلت "﴿إِنَّمَا اَلْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ فَهَلْ أَنتُم مُنتَهُونَ ﴾، فقال عمر: انتهينا". بعد أن ساق النحاس هذا وغيره قال "فهذا يدل أن الآية ناسخة"(٢).

ألا يكفي أن يعرف المسلمون المكي والمدين، وما نزل بين مكة والمدينة، وما نزل

<sup>(</sup>١) ابن عطية. المحرر الوجيز ٢ / ٢٣١، ٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) الناسخ والمنسوخ ٥٥ – ٤٧.

غـارًا وما نزل ليلاً، وما نزل صيفاً وما نزل شتاءً، وما نزل أولاً وما نزل وسطاً، وآخرًا؛ وأسماء من نزل فيهم القرآن، رحالاً ونساءً، وكذلك الآيات المكية في السورة المدنية، والآيات المدنية في السورة المكية؛ وليس يقدح في ذلك كون بعض الصحابة كابن عباس وغيره، اختلفوا في تحديد أماكن نزول بعض السور هل هي مكية أو مدنية؟.

ومسن بعض الأمثلة، التي سنطرحها هنا مع التعليق عليها، يتبين مبالغة الكاتب في تفسير الاحتلاف بين الصحابة والعلماء في وجهات النظر فيما يخص تأريخ القرآن.

روى عسن أبي هريرة بإسناد حيد أن سورة الفاتحة نزلت بالمدينة؛ وقال غيره إلها نسزلت بمكة. وقد أزاح العلماء هذا الاحتلاف بقولهم إلها نزلت مرتين لشرفها، مرة بمكة ومسرة بالمدينة، وزعم النحاس أن سورة النساء مكية؛ وهذا غير صحيح؛ لأنه لا يلزم من نسزول آية أو آيات من سورة طويلة نزل معظمها بالمدينة أن تكون بأكملها مكية. وقد رجّح العلماء أن ما نزل بعد الهجرة فهو مدني. ويقول السيوطي إن من راجع أسباب نزول آيات سورة النساء تأكد له ذلك؛ ومن البراهين على نزول سورة النساء بالمدينة ما أحرجه البخارى عن عائشة قالت: "ما نزلت سورة البقرة والنساء إلا وأنا عنده"، ودخول عائشة عسليه كان بعد الهجرة اتفاقًا، وقيل: إن سورة النساء نزلت عند الهجرة "(١)؛ والخلاف في تحديد مكان نزول الآية، لا يعدو أن يكون بمثابة رأيين، وردا عن ابن عباس يرجح الموافق منهما لباقي الآثار، وبالتالي يزول الخلاف.

أشار الكاتب إلى الاحتلاف اليسير الواقع بين المصاحف في ترتيب السور؛ وقد تكلمنا عنه باستفاضة في موضع سابق، فليراجع هناك.

<sup>(</sup>١) انظر: الإتقان ١ / ٣١.

### الفصل الثالث

### التأريخ الغربي الحديث لسور القرآن وآياته

يقسول ويلش: منذ منتصف القرن التاسع عشر والباحثون الغربيون يطبقون طرقاً نقديسة على القرآن تختلف فيما بينها في الدرجة. وقد توصلوا من خلال هذه الدراسات السيقدية إلى نظم أو ترتيبات زمنية مقترحة، منها هذا الترتيب الذي يمكن أن يطلق عليه "المدرسة ذات الأربع فترات" الذي أسسه المستشرق جوستاف-ويل في كتابه:

(Historisch - Kritische Einleilung in der Koran) (1844 - 1878)

حيث استخدم ويل ثلاثة معايير في وضع ترتيب زمني لسور القرآن (١٠):

أولاً- الإشارات التاريخية لحوادث عرفت من مصادر أخرى.

ثانياً- طبيعة الوحى الذي يعكس موقف محمد ومبادئه الصغيرة.

ثالثاً- المظهر أو الشكل الخارجي للوحي(٢).

وينسبغى أن يلاحسظ أن أهم ما ساهم به جوستاف ويل فى تطوير هذا الموضوع وإبرازه هو تقسيمه للسور المكية إلى ثلاث مجموعات؛ وهكذا قد استكمل عدد الأربعة عهود التي تم فيها نزول القرآن من وجهة نظره.

وقبل أن نعرض قائمة حوستاف ويل، والتي تابعه فيها نولدكه، فيما يخص التقسيم الثلاثي لسور العهد المكي، ينبغي أن نلفت النظر إلى أن هذا التقسيم قد اقترحه أبو القاسم محمد بن حبيب النيسابوري حيث يقول في كتابه "التنبيه إلى فضل علوم القرآن": "من أشرف علوم القرآن علم نزوله وجهاته وترتيب ما نزل بمكة ابتداء، ووسطا، وانتهاء، وترتيب ما نزل بالمدينة كذلك، ثم ما نزل بمكة وحكمه مدنى، وما نزل بالمدينة وحكمه مكي، وما نزل بمكة في أهل المدينة، وما نزل بالمدينة في أهل مكة، ثم ما يشبه نزول المكي في المدني، وما يشبه نزول المدنى في المكي ..." وذكر النيسابوري خمسةً وعشرين وجها،

<sup>(</sup>١) انظر: جوستاف ويل. النقد التاريخي للقرآن ص٤٥ والنقل عن مادة قرآن. دائرة المعارف الإسلامية: ٤١٦

<sup>(</sup>۲) انظر کتابه ص٤٥ وما بعدها.

ثم قال: "من لم يعرفها ويميز بينها لم يحل له أن يتكلم في كتاب الله تعالى"(١) يتبين من هذا أن حوستاف ويل ونولدكه لم يأتيا بجديد في هذا الصدد؛ أمَّا القائمة فهي كالتالي:

أولاً- من بداية الدعوة حتى وقت الهجرة إلى الحبشة حوالي سنة ١٦٥م.

ثانياً - عودة محمد الله من الطائف حوالي ٢٠٢٠م.

ثالثاً - والهجرة النبوية إلى المدينة في سبتمبر ٦٢٢م.

هذا الترتيب الزمني الذي قدمه حوستاف \_ ويل، تبناه كل من ثيودور \_ نولدكه في سنة ١٨٦٠م، وإف إسكواللي في ١٩٠٩م، في كتابيهما عن القرآن، مع إدحال شيء من التعديل عليه (٢)؛ فقد رتب ويل السور المكية المبكرة، والتي لاحظ أن آياتها تميل إلى القصر وتتميز بجمال الحرس والوقع، وألها في نظره تشبه سجع الكهان، ويتقدمها عادة قسم، واللغة كما قيل تتميز بالصور الخيالية والقوى التأثيرية.

ولقد اعتمد ويل على أقوال علماء الإسلام في حكمه على الآيات المكية كما بيناه في المسئال السابق، حيث جمع السور التي من هذا النوع، وضمها معاً ورتبها ترتيباً زمنياً، راعسى فيسه الترتيب الإسلامي فيما يخص سورة اقرأ، والمدتر، ثم المزمل، بشكل عام؛ ثم عسرض بعد ذلك السور رقم ٢٠١١، ١١، ٥٣ إلخ هذا الترتيب؛ على أن نولدكه يتفق معسه في الأولى والثانيسة (اقرأ و المدثر)، لكنه يخالفه في ترتيب السور الأحرى هكذا رقم ١١١، ١٠، ١، ١، إلخ فهو هنا قد وضع السورة رقم ١٠، بعد السورة رقم ١١١، والسورة رقم ١٠، بعد السورة رقم ١٠، في الترتيب؛ وهكذا دواليك. وعلى سبيل المقارنة نشير إلى تسرتيب عكرمة والحسن بن أبي الحسن الذي جاء على هذا النحو: اقرأ، ن، المزمل، المدثر، تبت يدا الخ، وسورة لإيلاف قريش، على سبيل المثال، تأخذ في ترتيب حوستاف ويل رقم ٢٨ عند عكرمة والحسن بن أبي الحسن الذي المثرا.

<sup>(</sup>١) الزركشي. البرهان في علوم القرآن ١٩٢/١

 <sup>(</sup>۲) انظر: مقدمة بلاشير على ترجمته الفرنسية للقرآن Le Coran في عام ۱۹۶۹ – ۱۹۰۰ ص٦٦ وويلش بدائرة المعارف الإسلامية ص٤١٦.

<sup>(</sup>٣) انظــر: الســيوطى. الإنقـــان ١ / ٢٥ - ٢٧ ومقدمــتان في علوم القرآن ص٨ – ١٦ وقارن بما ساقه ويلش عن حوستاف ويل في دائرة المعارف الإسلامية ص٤١٦.

أما سور الفترة الثانية أو المرحلة المكية المتوسطة فتتميز سورها بأنها أطول من سور الفسترة الأولى، ومع كونها تميل إلى الشكل النثري في تركيبها فإنها لا تخلو تماماً من القيم الشمعرية. يعتسبر ويل أن سور هذه الفترة تقف وسطاً بين سور المرحلة الأولى والمرحلة الثالسثة من العهد المكي، وهي تتميز أيضاً بالحديث عن الله وصفاته وبخاصة صفة الرحمة (الرحمن الرحيم)، وبالوصف الحي للجنة والنار، وقصص العذاب التي كتبت بطريقة بارزة كالكتابة بحروف مائلة أو في جمل اعتراضية (۱).

وأما سور الفترة الثالثة من فترات العهد المكى حسب تقسيم جوستاف ويل فإلها أطسول من حيث الحجم وأكثر نثرية من حيث الشكل، من آيات الفترتين السابقتين، أضسف إلى ذلك أن "القوة الشعرية" قد اختفت منها تماماً، وفي هذه السور يتخذ الوحى شكل الحديث أو الموعظة، وتتكرر قصص الأنبياء، وقصص العقوبات في هذه السور بتفاصيل أطول كثيراً مما هي في غيرها. ويضيف "نولدكه" بطريقة تأكيدية إلى هذا القول عملية تغيير الألفاظ والمصطلحات في هذه السور مع الاحتفاظ بالشكل نفسه بين سور آخر العهد المكي وسور العهد المدنى(٢).

لا ضير في أن يجتهد الباحثون الغربيون من أحل وضع ثبت تاريخي مفصل، ما أمكن، لسور القرآن الكريم. وإذا كان المسلمون أنفسهم لم يحاولوا هذا الشيء نفسه بهذا الشكل المحدد، فإلهم ربما رأوا أن القرآن لا يخضع في نزوله بالضرورة للحوادث التاريخية، ولكن مكمن الخطورة في محاولة المستشرقين يتمثل في الإيحاء تصريحاً أو تلميحاً بأن القرآن خاضع لحوادث التاريخ، وأنه من ثم مرآة للحياة العربية وترجمان عن شحصية محمد النبي في الذي هو في اعتقادهم مؤلف القرآن، وصاحبه، وهذا غير معقول وغير مقبول بالمرة. وقد سقط في هذه الهوة كُتَّابٌ مسلمون للأسف في طور مراهقتهم الفكرية كالدكتور طه حسرين مثلاً كما يتحلى في كتابه "في الشعر الحاهلي" الذي نرى أنه طبق الشك فيه على الشعر الجاهلي فيه، محاولاً أن يُسقط أدب فترة كاملة من حساب

<sup>(</sup>١) انظر دائرة المعارف ص٤١٦ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) انظر على سبيل المثال السور ٧، ٧٢، ٣٥، ٣٧، ٢٨، ١٧، ٢٠، ١١، ١١، ١١، ١١.

<sup>(</sup>٣) أحـــدث كتاب طه حسين هذا سخط واعتراض علماء مصر ومن أبرز من رد عليه مصطفى صادق الرافعي في كتابه تحت راية القرآن. القاهرة. المكتبة النجارية ١٣٨٣ - ١٩٦٣

التاريخ لا لشيء إلا ليكون مُجَدِّدًا، غفر الله له.

وزَعْهم المستشرق "ويل" بأن العهد المكى تتميز آياته بالسجع، ليس صحيحاً؛ والصحيح أن السجع إنما هو طريقة من طرق الأداء القرآبي بشكل عام؛ والقرآن نزل بلغة العرب، وعلى عُرفهم في اللغة وعادقم في التذوق الأدبى، حتى لقد كان الفصيح منهم لا يكون كلامه كله مسجوعاً، لما في ذلك من أمارات التكلف والاستكراه؛ لاستماع طول الكلام، فلم يرد كله مسجوعاً جرياً منهم على عُرفهم في الطبيعة الغالبة من كلامهم. و لم يخل القرآن كذلك من السجع لأنه بحسن في بعض الكلام(١).

وقد تحفيط بعض العلماء في إطلاق هذه التسمية أعنى "سجع" على القرآن فسموها "فواصل" تفاديا لتسمية الفواصل القرآنية بالأسجاع. قال الرماني في إعجاز القسرآن إن الأشعرية يمنعون أن يقال: في القرآن سجع؛ وفرقوا بين السجع والفاصلة، بأن السجع هسو الذي يقصد في نفسه، ثم يحال المعنى عليه، والفواصل هي التي تُتُبع المعانى، وغلط الخفاجيُّ الأشعرية في هذا القول في كتابه "سر الفصاحة"، وذلك لأن ما يمكن أن يقال في السبحع، يقال أيضًا في الفواصل، وعلى أية حال فالتكلف في كلا الاثنين عيبٌ، والقرآن خيال مسن كل عيب. وواضح أن حجة الرافضين لتسمية ما في القرآن من توافق آخر الكلمات سبحعاً، هو رغبتهم في تنزيه القرآن عن الوصف اللاحق بغيره من الكلام المروى عن الكهان (٢).

ولما ألف السيوطى كتابه الضخم "معترك الأقران فى إعجاز القرآن" ضمنه وحوه الإعجاز فى الكتاب العزيز، وكان أول وجه للإعجاز ذكره السيوطى، "هو كثرة علوم القرآن ومعارفه التي لم يجمعها كتاب واحد قط؛ والوجه الثانى: كونه محفوظاً ضد الزيادة والنقصان ممنوعاً من التبديل والتغيير على تطاول الأزمان، بخلاف سائر الكتب المقدسة. والثالث من وجوه الإعجاز في القرآن: الذي هو من صميم موضوعنا "حسن تأليفه والتئام كسلمه وفصاحتها، ووجوه إيجازه وبلاغته الخارقة لعادة العرب، الذين هم فرسان الكلام

<sup>(</sup>١) السيوطى. معترَك الأقرَان في إعجاز القرآن بيروت. دار الكتب العلمية ١٤٠٨هـــ / ١٩٦٨ / ٢٦٪.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ١ /٢٦ وأيضاً الباقلاني. إعجاز القرآن ص٧٥.

وأرباب هذا الشأن، فحاء نظمه العجيب وأسلوبه الغريب، مخالفًا لأساليب كلام العرب ومنهاج نظمها ونثرها، الذي حرت عليه، ووقفت عليه مقاطع آياته، وانتهت إليه فواصل كلماته، ولم يوجد قبله ولا بعده نظير له"(١).

وعسلى أى حال فإن هناك على خريطة الدراسات الاستشراقية لموضوع الترتيب السرمني للقرآن ثلاثة أنظمة تاريخية أخرى طرحها المستشرقون على امتداد العشر سنوات الأخسيرة مسن القرن التاسع عشر على سبيل المثال؛ حرم وكتابه "محمد ١٨٩٢ – ١٨٩٥م" "كالسير ولسيم مويسر في كتاب "القرآن، كتابته وتعاليمه" ١٨٤٧ – ١٨٩٦م". ثم "بل" و"وات" اللذان درسا القرآن آية آيةً ليكتشفا أن ما توصلت إليه الدراسات الغربية القديمة، فيما يخص حدولة القرآن زمنيًا، كانت غير كافية؛ وإنَّ وضْع السورِ في هذه الجداول، يعد أكستر تعقيداً، وذلك لأن النص القرآني كان قد خضع لتغييرات كثيرة في زعمهما. هذه الستغييرات السي تعرض لها القرآن حدثت بواقع الرغبة في توسيع النص، أو تغيير مواضع بعض الآيات بغرض وضع مادة جديدة، تراعي الإيقاع أو الجرس في النص القرآني... إلخ.

ويــزعم المستشــرق "بل" أن عملية تحقيق النص القرآنى قد أقحمت وثائق نصية مكتوبة أخرى في القرآن، تم ذلك أثناء حياة محمد الله وبإشرافه، ومع أتنا نختلف مع "بل" و"وات" في احـــتهاداهما غير الصائبة في دعوى إقحام نصوص حديدة على النص القرآنى بغــرض تطويله أو توسيعه؛ فإننا نلاحظ ألهما لم يأتيا بجديد ولا أمكنهما كذلك، وضع ثبت تاريخي لسور القرآن.

ولذلك فقد أساء فهمها الكتّاب اللاحقون؛ بل تحاهلوهما، وربما رجع ذلك إلى مسلحوظات "بل" بالذات وتعليقاته الكثيرة على ترجمته للقرآن التي لم تنشر بعد، والتي لم تخد حتى من العلماء من يقدمها أو يعرف ما بها. وعلى أى حال فإن وات يختلف مع بل في حكمه بأن القرآن مفكك السور والآيات وأنه يعوزه الترابط(٢).

ومــن الأخطاء الشنيعة التي وقع فيها "بل" تسرعه في استبعاد بعض الآيات أو

<sup>(</sup>١) انظر: معترك الأقران ١ /١٢، ٢٢، ودائرة المعارف الإسلامية ٤١٧.

<sup>(</sup>٢) الكتاب ٢/ ٢٥ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) انظر: دائرة المعارف. ٤١٧ – ٤١٨.

الفقرات القرآنية التى لم تخضع لمعياره، بحجه ألها كانت "مسودات" أو "كتابات أو "كتابات أو "كتابات أو "كتابات أو القرآن بطريق الخطأ، هذا حكم متعسف ليس عليه دليل ولا يقسله العقل السليم. وقد تكلمنا من قبل عن تشدد الصحابة في جمع المصحف وتجميع مواده من الصحف والصدور، واتفاقهم جميعًا على سلامة هذا الجمع، وليس من الهين أن يدعسى الكاتب أن ذلك الخطأ قد ارتكب في حياة النبي في إذ كان الرسول في يحفظ ما يوحسى إليه، ثم يدعو بالكتبة ويملى عليهم، ثم يطلب منهم أن يقرءوا عليه ما أملاه عليهم ليستأكد مسن سلامة النقل، ثم ما يلبث المنسزل من الآيات أن يجد مكانه الآمن في صدور الرحال من حفظة القرآن.

بالإضافة إلى ما ذكرناه نلفت النظر أيضا إلى أن بلُ قد أخطأ في فهم بعض السور، أو الأشكال الأدبية في القرآن كما سنذكره فيما بعد. وعلى الرغم من هذا فإن "ويلش" يعتب "بلل " رائدًا في هذا الحقل من الدراسة وذلك بسبب محاولته أن يتعرف على كل المواضع التي يمكن القول بانقطاع السياق فيها في النص القرآني.

وهــذا ليس صحيحا على الجملة فإن معظم ما عينـــه بِلْ من المواضع المقترحة كأمشـلة على انقطاع السياق في القرآن كنص، ليست حقيقية؛ أو على الأقل، فإنها غير نمائية في حكمها؛ وأن بعض هذه الفرضيات التي قدَّمها بِلْ لا يمكن تحصيلها أو إثباتها عن طريق البحوث المستقبلية، ومع هذا فقد وحد من يؤيد النتائج الهشة التي توصل إليها هذا المستشــرق مــن أمثال ك. وحْتنْ دُونْك في كتابه (الصوم في القرآن) ليدن ١٩٦٨ (١)، وولتش في كتابه "الله والآلهة الأحرى"(٢).

ويقول ويلش إن هناك مواضع كثيرة للاختلاف، نختلف فيها مع بِلْ وإسكواللي؛ ولكنا الشطيع أن نقرر مع قليل من الشك أنه يمكن القول بأن بِلْ مصيبٌ في استنتاجه، الله الله الله، وهو أن القرآن يضم مقطوعات أو آيات - نزلت في تواريخ مختلفة

<sup>(</sup>١) انظر: الدائرة ٤١٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: كتاب وحتن دونك ص٤٧ - ٨١. انظر: دائرة المعارف ص٤١٨.

جُمِعَت ووُضعت معاً لتكوِّن السور بوضعها الحالى في المصحف، وبغض النظر عن الدافع من وراء هذا القول، فإن المسلمين لم ينكروا وجود آيات مدنية في سور مكية أو العكس، كما قرره العلماء المهتمون بالقرآن وعلومه. ونكرر أنه ليس من خطة القرآن قط الالتزام بالترتيب الزمني للآيات والسور، فالآية أو السورة، وإن نزلت في وقت معين، وفي مناسبة بعينها؛ فإن موضوعها بلا شك يتعدى الوقت والمناسبة الخاصة التي نزلت من أجلها، إنما تغطى بخطاها ومفهومها ودعوقها، الزمن كله، وتستغرق جميع المناسبات إلى يوم الدين.

عسلى أن بسل، وبعد أن استعرض محاولات مُوير، وجريم، وهيرشفيلد، وريجيس بلاشير، اعترف أنه من الممكن الشك في إمكانية ترتيب كامل للقرآن بحسب النسزول() وأنسه أفضل ما يمكن التوصل إليه من قرار بشأن وضع ترتيب تاريخي للقرآن هو عرض مسادئ عامسة، ووضع تصور يمكن أن يدمج فيه نظم القرآن. ويقول بل إنه في غياب المسرجعية الستاريخية للأحداث، فإن الأسلوب يمكن أن يكون معياراً مفيداً لتحديد تاريخ تقسريي، لكنه يعود فيعترف بأن هذا المعيار ضعب استعماله، ويبدو أن بل لم يقتنع بعدم حدوى محاولته في التعرف على ترتيب تاريخي لسور القرآن من جهة الأسلوب، فذهب ينظر من جهة تركيب الجمرا، ولكنه هنا أيضا لم يجد الطريق معبراً على طول الخط، إذ أن الحمل القسرآنية تشتمل على متماثلات، ومتغايرات، يمكن أن تقود إلى نتائج خاطئة. وينسبغي أن نعسرف أن القرآن كتاب فريد ليس من تأليف بشر يمكن أن نتبع أسلوبه، وجملسه، ومضامينه لنتعرف من خلالها على تاريخ كل عمل وظروفه على حدة، في ضوء حيساة صاحبه وأحواله. إن القرآن كالمجرة يبدو في نفسه كلاً منسجماً، وإن كان يحوى أمزاءً في داخله، كل جزء منها لم يميزه في محيطه اللحيني المترامي.

والعجيب أن بِلْ بالرغم من هذا الإخفاق الذي مُنِيَ به يعود فيجازف بالقول بأن الآيات الأولى لسورتي العلى وسورة القلم ليست مما نزل فى الوقت الذي يقول به المسلمون، أي فى أول فترات نزول الوحى، يقول: "إن طريقة الحديث فى هاتين السورتين

<sup>(</sup>١) مقدمة بلُ ووات ص١٠٣.

تَتَفَق أكثر مع المفهوم اللاحق لبعثة النبي أكثر ما تتفق مع التصورات البدائية لمحمد، حيث إنه لم يكن عنده في البداية أية فكرة عن الملائكة".

يقول عبد الرحمن بدوى في الرد على هذا الكلام: "هذا خطأ محض؛ لأن عقيدة الألوهية قبل الإسلام كانت تتركز حول الملائكة"(١). من الواضح أن بل، الطلاقاً من العقيدة الاستشراقية في أن القرآن من وضع محمد شي يستكثر أن يكون أول الوحي الذي حاء به النبي شي دعوة إلى العلم وتمجيداً للسان (اقرأ)، والقلم (علم بالقلم) وربط الدعوة إلى العلم بالنظر في أهل الخلق، خلق الإنسان وهذه الآيات نفسها تثبت عالمية الإسلام منذ البداية، فالآيات الأولى تخاطب الإنسان وتدعوه إلى القلم والنظر وتربطه بالمربى الأعلى ﴿ آقرَأُ بِالشِمِرَيَاكَ ﴾.

حاول المستشرقون أن يشككوا في التقسيم الإسلامي المعروف للسور القرآنية، أعنى إلى مكى ومدني؛ فهم يزعمون أن هناك عدة أحداث ووقائع وصراعات يمكن بمعرفتها إعادة ترتيب القرآن، من سلسلة هذه الحوادث، على سبيل المثال، فإلهم يعدون غزوة بدر (أو الجهاد)، دعوة محمد لمقاطعة اليهود، وهكذا؛ ومن الواضح الجلي أن المستشرقين يغرضون دائما إلى إحضاع النص القرآني لأحوال محمد وصراعاته ومواقفه، وكأن القرآن هو التصوير الأدبي والانعكاس المباشر لحياته ومواقفه النفسية والعملية؛ وقد بينا بكل وضوح عَوَار هذا المذهب من قبل ولا داعي لتكراره هنا.

<sup>(</sup>١) عبد الرحمن بدوى- دفاع عن القرآن ضد منتقديه القاهرة، الدار العالمية للكتب والنشر- ١٩٩٩ ض١٢٥- ١٢٦٠.

# الباب السادس لغة القرآن وأسلوبه

الفصل الأول ... لغة القرآن

الفصل الثاني ... الألفاظ الأعجمية في القرآن

الفصل الثالث ... الأسجاع والفواصل المتكررة في القرآن

الفصل الرابع ... الشكل التخطيطي للقرآن والقصص التي يتضمنها



# الفصل الأول لغة القـرآن

ينتقل الكاتب إلى موضوع آخر شديد الأهمية والحساسية في آن واحد، ألا وهو لغة القرآن وأسلوبه. ولغةُ القرآن هنا تعني اللهجة العربية التي كُتب بما القرآن، جريًا على عادة علماء اللغة الأقدمين في تسمية اللهجة أو اللحن لغة؛ وأسلوب القرآن يعني طريقته ومنهجه في سَوْق الكلام، ونظم العبارات، وتركيب الألفاظ، واختيار المعاني المناسبة للموضوع. يعتقد المسلمون جميعاً اعتقاداً جازما أن القرآن نزل بلسان عربي مبين، وأن لغة القرآن وأسلوبه ومعانيه ومبانيه معجزةٌ كالقرآن في علومه ومعارفه، وفي الآثار التي يُحْدثها في النفس ويثيرها في الضمير، إنه ليس في مقدور البشر الإتيان، بمثل هذا الكتاب كله أو بعضه؛ وقد تحداهم الله تعالى جماعات، أو فرادي، إنساً وجناً أن يأتوا بمثله فسمعوا التحدي وتكرر عليهم النداء به والدعوة إليه، فلم ينهضوا إلى تحقيقه، وهم أهل الفصاحة وأهل البيان والاستثارة وأبناء اللغة، وفيهم أساطين البلاغة وفطاحل الشعراء والخطباء والحكماء، من العرب ومن الوثنيين واليهود والنصاري العرب على السواء ممن مهروا بالعربية وأبدعوا فيها شعرًا ونثرًا وقد عرف الجميع بما فيهم الجن القرآن فاستسهلوا حرب النبي الله والتشهير به ومكايدته، وضحوا بالدماء والثروات، و لم يلجأوا إلى قبول التحدي، أو حتى يفتحوا له باباً أو يبدءوا فيه لمحرد المحاولة؛ بل إن مَنْ حاطر منهم بادّعاء النبوة ومحاكاة كتاب الله كمسيلمة الكذاب، لم يكن معروفاً بينهم بالبلاغة، أو مشتهراً عندهم بالإبداع الأدبي، ولم يَعُدُّوا هذا الذي قاله إلا أضحوكات وهزليات كلها رثاثة وغثاثة؛ ولقد قال أبو بكر الصديق بالفطرة لأصحاب مسيلمة الكذاب عندما سمع هذيانه: "وَيْحَكُمْ أين يُذهب بعقولكم؟ إن هذا كلاماً لا يخرج من إلَ" يعني من إله أو رب"(١). فكيف يكون هذا وحيا أو إلهاما؟". قال أبو بكر ذلك بفطرته، ومن وحي حسه اللغوى والديني. يقول الباقلاني "وصاحب العقل لا يشتبه عليه سخف كلام مسيلمة"(٢).

۱) انظر ابن تیمیة، رسائل وفتاوی تحقیق محمد رشید رضا ومحمد البلتاجی. القاهرة. مکتبة وهبة ۱۶۱۲هـــ ۱۹۹۲ج۳ ص۱۷۲ – ۱۷۲.

<sup>(</sup>٢) الباقلاني إعجاز القرآن ص١٧٤.

وبمراجعة بسيطة واستعراض سريع لما خرج من هذا المتنبئ الكذاب من روث وحبث نتبين أنه كان صريع هوس وضحية لوث، وأنه لو كان ما هذى به مسيلمة بليغاً لكان ذلك كافيًا في التدليل على انحطاط اللغة العربية وتأخرها وتأخر أهلها، وبوارهم اللغوي والفكري؛ ولو أن العرب كانوا قد استجادوا ما قاله الكذاب لجمعوه وكتبوه في الأباطي، وعلقوه في حوف الكعبة مع ما استجادوه وعلقوه من قصائد كبار شعرائهم، فكتبوه وعلقوه بالكعبة ولكن مسيلمة لم يجد لكلامه تالياً ولا راويًا ولولا أن بعض المسلمين سجله ليكون آية على مصير المدعين لما اهتم به أحد ولما سمع به حاضر وباد من العالمين.

وكما يقول مصطفى صادق الرافعى فى نقد أحد الكتاب المعاصرين له: "وتلك سُنّة لن تخطئها فى أعداء الإسلام إذا أنت استعرضتهم وميزهم فلا تتبدل ولا تتغير، ولولا ذلك لما هلكوا وبقى الدين، ولا ذهبت كتبهم وبقى القرآن"(١).

يشير ويلش إلى قول علماء المسلمين بأن القرآن مكتوب باللغة التى كان النبى التحكلمها، يعنى لسان قريش أو لهجتها، والتى كانت هى اللغة التقليدية الممتازة لكتابة الشعر على عصر محمد في وأن الشعر كان قد تملك ناصية اللغة الصافية والراقية، لغة البدو أو الأعراب، ولتدعيم وجهة النظر هذه تأسست النظرية التى هى لاهوتية أو عقائدية أكثر منها لغوية، حول القرآن، والتى تقرر بوضوح أن القرآن نزل بلسان عربى مبين (٢).

هذا اللسان العربي المبين فُسِّر على أنه لسان قريش، ويقصد المستشرق من هذا أن يشكك في طبيعة اللهجة التي كُتِب بها القرآن، وفي كونها لهجة قريش وهو ما حاول تأسيسه المستشرقون الذين ساهموا في الدراسات القرآنية بوجه عام، ولقد بني هؤلاء تشكيكهم على روايات أوردها المفسرون وكُتاب علوم القرآن؛ والتي جاء فيها أن هذا القرآن الكريم لم يقتصر على لهجة قريش فحسب، وإنما دخلت في لغته لهجات عربية أيضًا.

فابن النقيب يصرح بأن القرآن قد "احتوى على جميع لغات العرب وأنه نزل فيه

<sup>(</sup>١) تحت راية القرآن. القاهرة. المكتبة التجارية الكبرى ١٣٨٣هـ – ١٩٦٣م، ص٢٦٢.

<sup>(</sup>٢) انظر (النحل: ١٠٣، الشعراء: ١٩٥، فصلت: ٤٤).

بلغات غيرهم من الروم والفرس والحبشة شيء كثير "(١)؛ وبالنسبة للمفردات غير العربية في القرآن، فإننا سنعالجها قريباً في هذه الدراسة وبحسب موقعها في ترتيب المستشرق ويلش للموضوعات.

ينبغى أن يكون واضحًا أن أساس لغة القرآن هى لغة قريش وأهل منطقة الحجاز وهى أنقى وأرقى، وأصفى وأوفى من جميع لغات العرب؛ وقد كانت هذه اللغة أكثر انتشاراً من لغات العرب أو لهجاتهم جميعاً؛ كما أنما كانت هى اللغة التي يتكلم بها النبى هذه كان هي يعرف سائر لغات العرب الأحرى كما وردت به الآثار.

يقول القاضي عياض إن النبي الله أوتي جوامع الكلم وخص ببدائع الحكم، وعلم السنة العرب، فكان يخاطب كل أمة منها بلسانها، ويحاورها بلغتها، ويباريها في منسزع بلاغتها، حتى كان كثير من أصحابه يسألونه في غير موطن عن شرح كلامه، وتفسير قول... وينقل لنا القاضي عياض نص كتاب رسول الله الله الله همذان "قبيلة يمنية "إن لكم فراعها ووهاطها وعزازها تأكلون علافها، وترعون عضاءها، لنا من دفئهم وصرامهم ما سلموا بالميثاق والأمانة، ولهم من الصدقة الثلب والتاب والفصيل، والفارض الداجن، والكبش الحواري، وعليهم فيها الصالغ والقارح ..."، وقوله لله لنه النهم بارك لهم في محضها ومحضها ومذقها، وابعث راعيها في الدثر، وافجر له الثمد، وبارك لهم في المال والولد. من أقام الصلاة كان مسلماً، ومن آتى الزكاة الثمن عسناً، ومن شهد أن لا إله إلا الله كان محلماً، لكم يا بني نهد ودائع الشريك، ووضائع الملك، لا تُلطط في الزكاة، ولا تلحد في الحياة، ولا تتثاقل عن الصلاة."(٢)

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) فسراعها: ما ارتفع عن الأرض. هاطها: الأرض المطمئة. عزازها: ما خَتُنُنَ وجمد منها. علافها: ما تأكله الماشية. عفاءها: ما ليس لأحد فيه ملك. الدفء: نتاج الابل وألبالها. والأظهر أنه كناية عن النعام. صرامهم: نخيلهم. سلموا: استسلموا. بالميثاق: الإسلام. الثلث: المحرم المثلثة: الهرم من الإبل. الناب: أنثى الإبل التي طال نابها. الفصيل: ولد الإبل السندي فصل عسن أمه. الفرض: المسن من الإبل أو البقرة. المداجن: ما يألف البيوت ولا يذهب إلى المرعى. الكبش الحواري: الذي يتخذ من جلده نطع (فراشاً) أو الجلد الأحمر وقبل الأبيض. الصالغ: ما دخل في السنة السادسة من البقر والغسنم. القارح: ما دخل من الخيل في السنة الخامسة. فهد: قبيلة باليمن أرسلت وفدها الى رسول الله في برئاسة طهفة النهدى. محضها: لبنها الذي لم يخالط الماء. مخضها: ما خض من لبنها وأخذ زبدة. مذقها: ما خلط من لبنها بالماء. المدثر: المال الكثير. الشمد: الماء القليل. ودائع: جمع وديع أي العهد والميثاق. وضائع: الوظائف. تلطط: تمنع. تلحد: تميل. انظر الشفا: 17/1، 170، 170.

فقد ورد عن عثمان أنه قال للرهط القرشيين الثلاثة الذين انتديمم لكتابة القرآن وهم: زيد بن ثابت، وسعيد بن العاص، وعبد الرحمن بن الحارث بن هشام، وعبد الله بن الزبير. ألهم "إذا اختلفوا مع زيد بن ثابت في شيء من القرآن أن يكتبوه بلسان قريش فإنما نزل بلسائم ففعلوا"(٢).

ومن رواية ابن التين ندرك أن عثمان كان قد اقتصر في جمع القرآن من سائر اللغات، على لغة قريش، محتجاً على ذلك بأنه نزل بلغتهم. وإن كان قد وسَّعَ في قراءته بلغة غيرهم، رفعاً للحرج والمشقة في ابتداء الأمر فرأى أن الحاجة إلى ذلك قد انتهت، فاقتصر على لغة واحدة هي لغة قريش "(٢).

ووردت روایات أخرى فیها أقوال لعثمان، تقضى بأن القرآن نزل على وجوه لحون أو لهجات أخرى في القرآن<sup>(۱)</sup>.

وذكر أبو منصور محمد بن أحمد الأزهرى (ت: ٣٧٠هـ) في التهذيب قولاً آخر مؤداه أن القرآن نزل على سبع لغات وبعضه نزل بلغة قريش، وبعضه بلغة هذيل، وبعضه بلغة غيم وبعضه بلغة أزد وربيعة وبعض منه بلغة هوازن وسعد بن بكر وكذلك سائر اللغات. وعزز الأزهرى ذلك محتجاً عليه بقول عثمان حين أمر الرهط الثلاثة بكتب المصاحف: "وما اختلفتم أنتم وزيد فاكتبوه بلغة قريش، فإن أكثر ما نزل بلساهم". اختاره الأزهرى وصححه البيهقى في شعب الإيمان (٥) ولما اختلف كتاب المصحف في كلمة "تابوت" هو "ألتابوه" أو "التابوت" احتكموا إلى عثمان شه فقال: اكتبوها

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن عطية على المحرر الوحير ٢٧٧.

<sup>(</sup>٢) انظـــر السيوطى. الإتقان ١ / ١٦٩ وابن أبي داود. كتاب المصاحف ص١٩ وانظر: أيضاً مناقشتنا لهذه الرواية وردنا على المستشرقين في الباب الأول من رسالتنا للدكتوراه المشار إليها سابقاً.

<sup>(</sup>٣) الإتقان ١٧١/١.

<sup>(</sup>٤) الزركشي. البرهان في علوم القرآن ٢١٧/١.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه ١ / ٢١٨.

"التابوت" فإنما نزل القرآن على لسان قريش (١). وهذا في حد ذاته يدل على كون الكلمة عربية في أصل وضعها.

وكلام عثمان الذى جاءت به هذه الرواية يفيد أن معظم القرآن، لا كله، نزل بلغة قريش بخلاف الرواية الأولى التي أوردناها عنه، والتي تقرر أن القرآن كله نزل بلهجة قريش، الشيء نفسه يؤكده ابن قتيبة وغيره ممن قالوا إن القرآن لم ينزل إلا بهذه اللغة لقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ هُمْ أَنَ ﴿ إبراهيم: ٤) وقد أسندوا أيضاً قولاً ثالثاً إلى عثمان وهو قوله: "نزل القرآن بلغة مضر"(٢).

وهذه الرواية الأخيرة، معارضة بما سبق أن ذكرناه من قول عثمان إن القرآن "نزل بلغة قريش" وهي أقوى لأنما من رواية ثقاة أهل المدينة.

وقال فريق آخر من العلماء: "أصل ذلك أن لغة القرآن وقاعدته لسان قريش، ثم بنو سعد لأن النبي استرضع فيهم، ونشأ وترعرع وهو مخالط في اللسان لهم، وهذيلاً، وثقيفاً، وحزاعة وأسداً أو ضبة وحلفاءها لقرهم من مكة وتكرارهم عليها"؛ وقد ذكرنا أن النبي كان يعرف لغات العرب ويخاطبهم ويحاورهم بها، وضربنا على ذلك الأمثال. وفي الإتقان للإمام السيوطي باب بعنوان "فيما وقع (أي في القرآن) بغير لغة الحجاز"(") ومن الثبت الذي قدمه السيوطي(أ) يمكن أن نستخلص أن في القرآن ألفاظاً من جميع لغات العرب، لذلك كان الجميع يفهم ما في القرآن. ومن القراء من ذكروا ذلك أيضاً في معرض شرح حديث "أنزل القرآن على سبعة أحرف". لكنهم اختلفوا في تحديد معني السبع المشار إليها في هذا الحديث كما اختلفوا في تعيين السبعة حروف ما هي؟ وهل هي لحجات أم قراءات؟ وباستعراض ما اعتبره بعض العلماء من الحروف السبعة، واستعراض ورايات الباب نحد أنفسنا مطمئنسين إلى القول بأن القرآن لم ينص على لهجة بعينها لا لهجة قريش ولا غيرها(").

<sup>(</sup>١) أبو عمرو بن سعيد الدابي (ت ٤٤٤هـ) "المقنع في معرفة مرسوم مصاحف أهل الأمصار مع كتاب النقط" تحقيق محمد أحمد دهمان. دمشق. دار الفكر ط١٠٤٠ ص٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر نفسه ص٢١٩.

<sup>(</sup>٣) انظر السيوطى . الإتقان: ٢ /٨٩ – ١٠٤، ٢٢٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ١٩، ٢٠.

<sup>(</sup>٥) الإتقان ١ / ٢٥٦.

بل لقد أطلق القرآنُ القول في وصف لغة القرآن بأنها "بلسان عربي مبين"؛ ومن التضييق أن نقول إن اللسان العربي المبين هو لهجة قريش، أو بالتعبير القديم لغة قريش؛ مع ملاحظة أن القرآن قد استعمل لفظة "لسان"، ولم يستعمل لفظة "لغة" التي هي يمعني اللهجة في تعبيراتنا الحديثة. واللسان يعني مجموع هذه اللهجات، والتي كان يعرفها العرب على الحتلاف قبائلهم.

وقد ساهمت كل اللغات أو اللهجات العربية وأكثرها نصيبًا لغة قريش في تشكيل ألفاظ القرآن ومفرداته التي جاءت في أحسن أسلوب وأسمى بيان وأحكم بناءً. وإضافة إلى ذلك يمكن أن نقول إن عبارة: ﴿ بِلِسَانٍ عَرَبَيٍ مُّبِينٍ ﴾ وصف للقرآن على معنى التركيب الإلهى له الذي ميزه عن سائر أنظمة كلام البشر وتراكيبه. وليس وصفًا للغة العربية نفسها.

ناهيك بأن اللهجات العربية كانت مستعملة في شئون الحياة العامة أيضًا إلى جانب اللغة الواحدة التي كانت تجمع العرب جميعًا على الأدب والشعر والحكمة، ولم يكن الأدب والإبداع الأدبي في الجزيرة العربية مقصوراً على شعراء قريش وحطبائها وحدهم؛ فالشاعر العربي كان يكتب للعرب جميعًا، وكذلك الخطيب وصاحب الأقاصيص كلهم لهج هذه اللغة الواحدة وأسمع وأمتع قومه ها.

والذى نريد أن يعرفه الكاتب الغربي وغيره من المستشرقين هو أن القرآن يمثل ذروة البيان في اللغة العربية، وأنه جاء للعرب بما يفهمون، وخاطبهم بما يعرفون وبه يحسون سواء على وجه التفصيل أو الإجمال أو التقريب، أو التمثيل، وأن لغة القرآن عربية فائقة ورائقة. وأن النبي في كان يتكلم بهذا اللسيان المبين وأنه لم يكن يتكلم لهجة محلية إلا مع أهلها، كما ذكرنا من قبل، و لم يكن في كذلك يتكلم بلغة مخلطة أو مهجورة، وأن الصحابة لم يكونوا بالذين يخطئون في إعراب الكلمات كما زعم ويلش بل إنهم على العكس من ذلك تمامًا فإنهم يعتبرون حجة في اللغة وقولهم هو القول الفصل عند الاختلاف على شيء منها.

يذكر الكاتب أن نظرية (هكذا يسميها) "اللسان العربي المبين" كإشارة إلى لهجة قريش قد هاجمها كارل فولرز في سلسلة من المقالات المدعومة بالأدلة والتي ظهرت ابتداء من ١٨٩٤م ميلادية وانتهت بعمله الكلاسيكي:

"Volkssprache und Schriftsprache im alten Arabien (1906)"

ق هذه البحوث ادعى فولرز أن محمداً وكان يقرأ الأجزاء الأولى من القرآن في بداية الوحى بلهجة عربية عامية، وبدون إعراب، وهكذا حالف محمد بين القرآن وبين الشعر الذي كان يكتب بالعربية الفصحى الممتازة، وبالتالى فإن القرآن الذي بين أيدينا الآن ليس هو القرآن الذي كان يقرؤه محمد؛ بل هو من صنع اللغويين وتلفيقاهم، ومن صنع اللاحقين لهم، كذلك فعل هؤلاء الذين حالوا كتابة الوحى باللغة العربية الفصحى، بالطبع ليضمنوا له البقاء ويخلعوا عليه أزهى رواء، ويمضى فولرز في زعمه قُدُماً فيقول "إن اللغة الأصلية التي نزل بها القرآن بقيت فقط في بعض الأشكال أو الأنواع الإملائية الغريبة والقليلة كحذف الألف، على سبيل المثال، من بعض الكلمات أو زيادها عليها والتي بقيت في القراءات الشاذة"!!.

عجيب أمر فولرز إنه يجعل من نفسه قاضيًا ومحاميًا في قضية لا يعرفها، ولا يلم بحا ولا بلغتها، إلماما كافيا. ويبدو أن هذا المستشرق مغرم بقلب الحقائق، فمحمد لله خير من نطق بالضاد وتربى بين أعزة أهلها وتغرب طفلاً في سبيلها، يتكلم العامية ولا يفقه فصحى العربية !!. والوحى المتحدى به والذي عرف قدره الكافرون به ودانوا لفصاحته كان مكتوبًا باللغة العامية !!. وأن اللغويين الذين كانوا لا هم لهم إلا معرفة القواعد ودراستها هم الذين يكتبون القرآن بالفصحى في زعم هذا المستشرق فولرز وأي عربي يا ترى كان أفصح من محمد بن عبد الله؟ وبماذا تحدى الله العرب، إنساً وجناً أن يأتوا بمثل هذا القرآن؟ هل كان الله يتحداهم أن يأتوا بقرآن عامي؟ وماذا يقول الكاتب في هذه الأعمال التي تضم أدلةً كالتلال والجبال؛ منها الأدلة العقلية والنقلية المتواترة بلا انقطاع في سمو لغة القرآن وإعجاز القرآن في معانيه ومراميه، في نظمه وبلاغته، في علومه ومعارفه التي لا تنفد على كثرة الرد.

وهل في العجب من مجال أوسع من أن يجعل فولرز القراءات الشاذة هي أصل القرآن؟ مع أن العلماء قد اختلفوا في شألها اختلافاً كبيراً واعتبروها رواية آحاد لا يؤخذ ها ولا يحكم بقرآنيتها، وفي هذه القرينة لا يفوتنا أن نسأل فولرز، أيُّ لغة عامية كانت تستعمل في مكة؟ والعرب لم يكونوا يعرفون ما نسميه نحن في عصرنا الحديث بالعامية التي روّج لها الاستعمار وأجناده في بلادنا، لضرب اللغة العربية والوحدة اللغوية بين العرب

للتفريق بينهم وعزلهم عن ماضيهم، وتمهيد لفرض اللغات الغربية والنماذج الغربية عليهم.

ولكي نستوفى ردَّنا على مزاعم فولرز لا ينبغى أن نغفل التنبيه على ما قاله بالنسبة للرسم العثماني وعلى الطريقة الإملائية التي تميز بها. أفرد هذا الموضوع بالتصنيف جماعة من المسلمين، من المتقدمين، ومن المتأخرين منهم أبو عمرو الداني، وأبو العباس المراكشي المعروف بابن البنا (٧٢١هـــ)، ألف الأخير كتابا سماه "عنوان الدليل في مرسوم خط التنسزيل"؛ بين فيه أن الأحرف التي كُتب بها القرآن، إنما اختلف حالها في الخط بحسب اختلاف أحوال معاني كلماتها. ويفهم من كلام ابن أبي أشتة على ما نقله السيوطى في الإتقان أن آدم كان هو أول من وضع الخط العربي والرسم الإملائي الذي استعمل في كتابة المصحف.

وأخرج ابن أبى أشتة من طريق عكرمة عن أبى عباس قال: "أول من وضع الكتاب العربى إسماعيل، وضع الكتاب كله على لفظه ومنطقه، ثم جعله كتابا واحدا، مثل الموصول، حتى فرق بينه ولده من بعده. وذهب ابن فارس إلى أن الخط توقيفي، لقوله تعالى: ﴿ أَلَّذِي عَلَّمَ بِٱلْقَلَمِ ﴿ عَلَّمَ ٱلْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾ (العلق: ٤- ٥). وقوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهُ عَلَمْ اللَّهُ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾ (القلم: ١- ٢)

قال: "إن هذه الحروف داخلة في الأسماء التي علم الله تعالى آدم" (١)

ويخبرنا السيوطى أنه ألف كتابا مفردا فى الأبجدية (٢) ، من المعروف أن حط المصحف الإمام قد حالف الحروف الهجائية فى بعض الحروف. وقد اتفق علماء الأمة على ضرورة الالتزام بالرسم العثماني فى كتابة المصحف، وعدم الأحذ بما استحدثه الناس فى طريقة الكتابة.

ومن أمثلة ما احتص به المصحف الإمام من الرسم، حذف الألف من ياء النداء نسحو: ﴿ يَتَأَيُّمُا ٱلنَّاسُ ﴾، ﴿ يَتَعَادَمُ ﴾، ﴿ يَتَرَبُ ﴾، ﴿ يَتَعَادُمُ ﴾، ﴿ يَتَعَادُمُ ﴾، ﴿ يَتَعَادُمُ ﴾، ﴿ وَيَعَادُمُ ﴾، ﴿ خَلَتِهِفَ ﴾، ﴿ خَلَتَهِفَ ﴾، ﴿ خَلَتَهِفَ ﴾، ﴿ خَلَتَهِفَ ﴾، ﴿ خَلَتَهِفَ ﴾، ﴿ خَلَتُهُ مَ وَتَحَذَفُ الأَلف من ﴿ مَلِكِ ﴾، و﴿ ذَرِّيَّةً ضِعَفًا ﴾.

<sup>(</sup>١) كتاب فقه اللغة، والإتقان ٤ / ١٤٨،

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١٤٩.

ويمكن أن يكون الاختلاف بالحذف كحذف الواو مسن: ﴿ وَيَدْعُ ﴾، و﴿ وَيَمْعُ ﴾، ﴿ سَنَدْعُ ٱلزَّبَانِيَةَ ﴾، وهذا الحذف له سرّه؛ وهو كما يقول المراكشي فيه تنبيه على سرعة وقوع الفعل وسهولته على الفاعل، وشدة وقوع المنفعل المتأثر به في الوحود، أما ﴿ وَيَدُّعُ ٱلْإِنسَنُ بِٱلشَّرِ دُعَآءَهُ بِٱلْخُير ﴾ فيدل على أنه سهل عليه، ويسارع فيه كما يسارع في الخير؛ بل إثبات الشر إليه من جهة ذاته أقرب إليه من الخير. وأما ﴿ وَيَمْحُ ٱللَّهُ ٱلْبَاطِلَ ﴾ فللإشارة إلى سرعة ذهابه، واضمحلاله، كما في قوله تعالى : ﴿ وَقُلْ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَيطِلُ \* إِنَّ ٱلْبَيطِلَ كَانَ زَهُوقًا ﴿ ﴿ وَالْإِسراء: ٨١)، و "زهق" معناه اضمحل بسرعة؛ وأما قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَدْعُ ٱلدَّاعِ إِلَىٰ شَيْءِ نُكُرٍ ﴾ ففيه إشارة إلى سرعة الدعاء عند شدة الخوف والاضطراب، وسرعة إجابة المدعوين؛ وحذفت الواو من ﴿ سَنَدُعُ ٱلزَّبَانِيَةَ ﴾ فللإشارة إلى سرعة الاستجابة من قبل الله تعالى وسرعة تنفيذ أمر الله من جهة الزبانية، أي ملائكة العذاب، وشدة البطــش؛ وزيــدت ألف بعــد الواو، كما في: ﴿ مُّلَقُواْ رَبُّمْ ﴾، و﴿ أَوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ﴾، و﴿ تَفْتَوُّا ﴾، و﴿ مِائَةَ ﴾، و﴿ مِائَتَيْنَ ﴾، و﴿ ٱلظُّنُونَا ﴾، و﴿ ٱلرَّسُولَا ﴾ ، ﴿ وَجَانَيْءَ ﴾، و﴿ نَبِّعُ ﴾؛ قال المراكشي: زيدت هذه الأحرف في هذه الكلمات: ﴿ وَجَانِيٓءَ ﴾، و﴿ نَبِّيُّ ﴾ ونحوها، للتهويل والتفخيم، والتهديد، والوعيد؛ كما زيدت في ﴿ بِأَيْبِهِ ﴾ في قوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّمَاءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْبِهِ ﴾ تعظيما لقوة الله تعالى التي بني بما السماء التي لا تشابهها قوة (١).

وتكتب ألف الصلاة في المصحف "واواً" للتفحيم وتكتب كذلك في ﴿ ٱلصَّلَوٰةَ ﴾، كما زيدت في ﴿ ٱلزَّكُوٰةَ ﴾، و﴿ ٱلْحَيَوٰقِ ﴾، ﴿ ٱلرَّبُواْ ﴾ بشرط أن تكون غير مضافات (٢).

بَيْنًا بالأمثلة الواضحة ما يختص به الرسم العثماني فى المصحف الإمام، وبينا أنه توقيفى لا سبيل إلى الخروج عنه؛ وأنه ليس مجرد اختلاف فى الرسم الهجائي فحسب؛ بل إنه يحمل بعض المعانى والإشارات بحسب القرائن والمناسبات.

<sup>(</sup>١) الإتقان ٤/٩٤: ١٥١

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١٥٤

بعد هذا التوضيح ننظر في دعوى أخرى أثارها المستشرق "فولرز" ضمن مزاعمه بالنسبة لمرسوم المصحف الإمام ، إذ يقول إن عملية الزيادة أو النقصان بالنسبة لبعض الحروف في بعض كلمات القرآن الكريم تظهر فقط في القراءة الشاذة فإنه قول سطحي محاف للحقيقة فإن هناك بعض الكلمات بالرسم العثماني جاءت موافقة لقراءة شاذة (أى غير متواترة) من ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْبَقَرَ تَشَبَهُ عَلَيْنَا ﴾ (البقرة: ٧٠)، ﴿ أَوَكُلَّ عَيْمَ مَن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْبَقَرَ تَشَبَهُ عَلَيْنَا ﴾ (البقرة: ٩٠)، ﴿ وَكُلَّ عَيْمَهُ وَلِيقٌ مِنْهُم ﴾ (البقرة: ١٠٠)، ﴿ فَلَقَتَلُوكُمْ ﴾ (النساء: ٩٠)، ﴿ وَكُلَّ إِنْسَانِ أَلْزَمْنَاهُ طَبِرَهُ فِي عُنُقِهِ مَ ﴾ (الإسراء: ٣٠)، ﴿ تُسَقِط عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا ﴾ (مريم: ٢٥)، ﴿ وَفِصَلُهُ فِي عَامَيْنِ ﴾ (لقمان: ٢٠)، ﴿ عَلِيهُمْ ثِيَابُ سُندُسٍ خُضَرٌ وَإِسْتَبَرَقٌ ﴾ (الإنسان: ٢١) ﴿ حَلِيهُمْ ثِيَابُ سُندُسٍ خُضَرٌ وَإِسْتَبَرَقٌ ﴾ (الإنسان: ٢١) ﴿ حَلَيْهُمْ ثِيَابُ سُندُسٍ خُضَرٌ وَإِسْتَبَرَقٌ ﴾ (الإنسان: ٢١) ﴿ حَلَيْهُمْ ثِيَابُ سُندُسٍ خُضَرٌ وَإِسْتَبَرَقٌ ﴾ (الإنسان: ٢١) ﴿ حَلِيهُمْ ثِيَابُ سُندُسٍ خُضَرٌ وَإِسْتَبَرَقٌ ﴾ (الإنسان: ٢١) ﴿ حَلَيْهُمْ ثِيَابُ سُندُسٍ خُضَرٌ وَإِسْتَبَرَقٌ ﴾ (الإنسان: ٢١) ﴿ حَلَيْهُمْ ثِيَابُ سُندُسٍ خُضَرٌ وَإِسْتَبَرَقٌ ﴾

وقد قدمنا أمثلة كثيرة لهذه الاختلافات في رسم المصحف العثماني، وإذن فإن القراءة الشاذة ليست هي وحدها التي حفظت لنا هذه الاختلافات الإملائية في رسم الكلمة القرآنية في المصحف الإمام، كما زعم الكاتب المذكور.

إن رأي فولرز فيه مجازفة شديدة وتحرؤ على العلم عجيب وتعنت في قلب الحقائق مريب، وعدوان على التاريخ صارخ، ولسنا نأبه بمن لا يحترم للبحث العلمي أصوله ومناهجه. وعلى أي حال فقد أدرك معاصرو فولرز من المستشرقين المعنيين بالدراسات القرآنية تفاهة آرائه وتحردها من الدليل، ومن حسن التعليل وعلى الرغم من ألها قد قوبلت بمناقشات كثيرة فإلها لم تصادف تأييداً داخل ألمانيا نفسها، ولكنها للأسف قد وحدت بعض التأييد خارج حدود ألمانيا، ووراء كل زاعق ناعق.

هذا باستثناء بعض المقالات التي كتبها بول كال (Paul Kahle) الذي تمخض احتهاده عن دعوى أخرى عجيبة هي أن القرآن كان يقرأ دون التزام بالإعراب حتى القرن الثاني للهجرة، وهذا عنده دليل على أن القرآن كان يقرأ بالعامية، ولكن نظرية كال قد أخفقت تماما كنظرية سلفه فولرز حتى في إقناع الكتاب الغربيين أنفسهم.

إن مناقشة نظرية فولرز جاءت بشكل تفصيلي في استعراض د. حيتر، ونولدكه وقد حازت للأسف على قبول الباحثين الغربيين بشكل عام، حيث زعم إسكواللي أن لغة

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۱۵۸

القرآن لم تكن مستعملة من أى من القبائل العربية ولكنها كانت إلى حد ما صناعية ملفقة Hochsprache مفهومة فقط لأهل منطقة الحجاز، ومن ناحية أخرى فإنه مما أصبح موضع اتفاق أن اللغة العربية الفصحى أو العربية "الكلاسيكية" المستعملة على عصر محمد للله لم تكن هي لغة الشعراء أو اللهجة أو اللغة الخاصة بقبيلة ما بعينها، ولكنها كانت لغة أدبية حالصة تستعملها جميع القبائل. ولسنا ندرى ما هو المانع يا تُرى من وجود هذه اللغة العربية الفصحى الممتازة على عهد محمد في ووجود اللهجات المتعددة الأحرى التي تختص بما كل قبيلة على حدة؟ كما أوضحنا من قبل.

وما أرى هؤلاء المستشرقين يرمون إلا في عماية، لا يفرقون بين ذهب وحطب ولا نضار ولا غبار، والله لو ألهم يكتبون هذه المعلومات ويقررون هذه النتائج في أمر يهمهم أو يخدم ثقافتهم وحضارهم لما قبل العامة فضلاً عن أهل العلم منهم ذلك ولردوه عليهم ولرموهم بالجهل والسذاحة والفحاحة.

أما عن إعراب القرآن فقد بدأت حركة الإعراب في القرآن بتنقيط المصحف على يد أبي الأسود الدؤلي<sup>(۱)</sup> "وإن حس العرب بالإعراب وإكرامهم له دعاهم أن يضبطوا بالنقط آخر الكلمات في القرآن حين يكتبونه وإن ممارسة النحاة لهذا الضبط هدقم إلى كشف علل الإعراب فكان علم النحو".

أشار "عبد العال سالم مكرم" في دراسته عن علم النحو والقرآن إلى رأى كارل فولرز الذي زعم فيه "أن القرآن قد نزل في الأصل بلهجة محلية (التعبير الأكثر دقة "عامية") من اللهجات العربية وأنه لم يكن معرباً ثم أدخل الإعراب عليه على وفق قواعد لغة الشعر" كما نقلنا ذلك عنه (٢).

<sup>(</sup>١) انظر الفهرست ص ص ٦٠ – ٦٥ وطه الراوى. الخليل بن أحمد مقال بمجلة الرسالة. السنة الحادية عشر. ص٥٥٠ وعبد العال سالم مكرم. القرآن وأثره في الدراسات النحوية – القاهرة. دار المعارف ١٩٦٨ ص٢٦٧ وأيضاً محمد خلف الله أحمد. الثقافة الإسلامية والحياة المعاصرة (مجموعة بحوث مقدمة إلى مؤتمر برنستون للثقافة الإسلامية. القاهرة. مكتبة النهضة المصرية ص٣٢٨.

<sup>(</sup>٢) عبد العال سالم مكرم. القرآن وأثره في الدراسات النحوية – ص٢٦٧.

يكونوا يلتزمون بالإعراب في قراءتهم للقرآن في بادئ الأمر ثم روعي ذلك نزولا على قواعد النطق المضبوطة في الشعر التي دونها علم النحو فيما بعد<sup>(۱)</sup>.

على عكس ما يزعمه كال، ومن لهج لهجه من المستشرقين يقول "فيوهان فك" "لقد احتفظت العربية الفصحى في ظاهرة التصرف في الإعراب بسمة من أقدم السمات اللغوية التي فقدها جميع اللغات السامية". وإن أشعار عرب البادية من قبل العهد الإسلامي ومن بعده ترينا علامات الإعراب مطردة، كاملة السلطان".

ويقول أيضًا والنقل عن مكرم: "أما أن أقدم أثر من آثار النثر العربي وهو القرآن-وقد حافظ أيضًا على غاية التصرف الإعرابي فهذا أمر إن لم يكن من الوضوح والجلاء بدرجة الشعر الذي لا تترك أساليب العروض والقافية مجالاً للشك في إعراب كلماته، إلا أن موقع كلام القرآن الاحتيارية لا تترك أثرًا للشك فيه كذلك"(٢).

نعم إن هناك أحاديث وآثارًا تحض على تعلم إعراب القرآن منها ما رواه أبو هريرة عن رسول الله على: "أعربوا القرآن" وهذا الحديث يقرر أن عملية إعراب القرآن بالمعنى الذى فهمه المستشرِقَين فولرز وكال كانت مبكرة ومواكبة لنرول القرآن وتعنى كذلك أن الإعراب قديم في العربية وإلا لما فهم المحاطبون معناه، ولما سألوا عنه رسول الله على ولو كانوا قد فعلوا ذلك لوصل إلينا.

وقال عمر بن الخطاب "تعلموا إعراب القرآن كما تتعلمون حفظه" وأخرج من حديث ابن عمر مرفوعاً: "من قرأ القرآن فأعربه، كان له بكل حرف عشرون حسنة، ومن قرأه بغير إعراب كان له بكل حرف عشر حسنات".

يقول السيوطى فى الإتقان "المراد بإعرابه معرفة معانى ألفاظه وليس المراد به الإعراب المصطلح عليه عند النحاة وهو ما يقابل اللحن، لأن القراءة مع فقده ليست قراءة ولا ثواب فيها (٥٠) ومعنى الإعراب هنا الإبانة والتوضيح وهو ضد الهجنة والعجمة أى

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) المصدر تفسه: ٢٦٨.

<sup>(</sup>٣) نص الحديث (أعربوا القرآن واتبعوا غرائبه) كنـــز العمال ٢٧٨١، ٢٨٠٦ ، ٢٨٧٢، مشكاة الأنوار: ٢١٦٥.

<sup>(</sup>٤) كتاب الزينة في الألفاظ الإسلامية ١١٧ - ١١٨.

<sup>(</sup>٥) السيوطى الإتقان ٢ / ٥.

استغلاق الكلام وصعوبة فهمه. وقد كان بعض العرب يستجيد اللحن من نسائه، يقول مالك بن أسماء:

منطق صَائب وتَلْحنُ أَحْيَا . نا وأَحْلَى الحديثِ ما كَانَ لَحْنَا<sup>(۱)</sup> . ومعنى الإعراب المقصود مرة أخرى هو الإفصاح، روى عَن أبى بكر الصديق الله أنه قال: "قريش هم أوسط العرب في العرب داراً، وأحسنهُم جواراً وأعربهم ألْسنَة "(٢).

قال الأزهرى من أئمة اللغة "الإعراب والتعريب معناهما واحد، وهو الإبانة يقال أعرب عنه لسانه، وعرّب أى أبان وأفصح عما فى نفسه وأعرب عن الشخص أى تولى البيان عنه وعرب عنه أى تكلم بحجته، روى عن النبى قلق قوله: "الثيب تعرب عن نفسها" أى تفصح. وفى حديث آخر "الثيب يعرب عنها لسائها، والبكر تستأمر فى نفسها". وفى الحديث "فإنما كان يعرب عما فى قلبه لسائه". ومنه حديث التّيمى: "كانوا يستحبون أن يلقنوا الصبى حين يعرب أن يقول: لا إله إلا الله سبع مرات"، ومعنى حين يعرب أى ينطق ويتكلم. وفى حديث السقيفة: "أعربهم أحساباً" أى أبينهم وأوضحهم. وأعرب الكلام وأعرب به أى بينه، أنشد أبو زياد:

وإني لأكنى عن قدور بغيرها وأعرب أحيانا بما فأصارح وقال عقال وعرَّبه كأعربه؛ وأعرب بحجته أى أظهرها لم يتق أحداً فيها، قال الكميت شاعر آل البيت:

وحدنا لكم، في آل حــم، آية أن أولها منــا تَقي معــرب

التَّقِي الذي يتوقى ويحذر ويتذرع بالتقية؛ والمعرّب الذي يصدع بالحـــق ولا يتوقى حصومه. والخطاب في هذا البيت لبني هاشم حين ظهروا على بني أمية.

ومن بيت للحولاني ... (كمقالة التمتام ليس بمُعربٍ) (٢) و "عرّب منطقه" بتشديد الراء أي هذَّبه وأحلاه من اللحن.

<sup>(</sup>١) الجاحظ. البيان والتبيين. تحقيق عبد السلام هارون. القاهرة ١ / ٨٢.

<sup>(</sup>۲) ابن منظور. لسان العرب. مادة عرب ۱ / ۸۸۰ وانظر: أيضاً المسائل الحلافية فى النحو للعيرى محفوظ بدار الكتب المصرية رقم ۱۲ والنقل عن عبد العال مكرم ۲٦٨ والجرجانى الشافية. ضنمن ثلاث رسائل فى إعجاز القرآن ص ١٣٦– ١٣٧. (٣) لسان العرب ۱ / ۸۹۹.

والإعراب- الذي هو النحو- إنما هو الإبانة عن المعانى بالألفاظ؛ وأعرب كلامه إذا استعمل فيه قواعد النحو، ولم يلحن في الإعراب؛ ومن الكلام "معرب ومبني"؛ والإعراب كعلم قد ظهر فيما بعد. وليس يعني ظهور علم النحو- ومنه الإعراب- في مرحلة متأخرة، حلو القرآن واللغة العربية منه. إن اللغة العربية سليقة ولم يكن بين العرب من يلحن فيها، يمعني الخطأ في نطق الألفاظ والعبارات، ولم يكن لأحد منهم لهجة عامية وأخرى فصحى، كتلك اللهجات العامية أو العمياء التي انطلقت شرارتما فيما بعد، عند احتكاك العرب بغير العرب، إذ أن العرب لم تعرف اللحن إلا بعد دخول الموالي في الإسلام، وتأثر بعض المخالطين لهم من العرب بلكنتهم ولحوثهم؛ أزداد ذلك مع اتساع الفتوحات الإسلامية ودخول الكثير من غير العرب في الإسلام، واندماجهم مع العرب(١٠)؛ وبخاصة استعمالهم للغة العربية التي هي لغة القرآن والسنة، مما جعل وضع علم النحو ضرورة للحفاظ على صفاء اللغة كلغة. أما القرآن فكان يقرأ هكذا تلقينا، سواء قبل وضع علم النحو والإعراب أم بعده (٢٠)؛ وكان الصحابة رضوان الله عليهم يعرفون غريب القرآن عن طريق إعرابه.

ودعوى المستشرقين ومن تأثر بهم من بنى قومنا، أن الصحابة كانوا يلحنون فى القرآن، ولا يهتدون لإعرابه فى عهد النبى هذا، دعوى حاهلة وباطلة قال: عمر وأبو بكر "حفظ إعراب القرآن أحب إلينا من حفظ بعض حروفه" (قد تكلم العلماء فى إعراب القرآن، ووضعوا فيه آثاراً عظيمة أهمها "إعراب القرآن" للزجاج (ت: ٣١١هـ)، و"إعراب القرآن" للنحاس (ت: ٣٣٨هـ)، و"إعراب القرآن" لابن حالويه؛ ومما ينبغى معرفته أيضا أن كون القرآن كان مجرداً من النقط والشكل، لا يدل على الجهل بالإعراب ولا بالقرآن أبداً.

إن علماء المسلمين كما حثوا على إعراب القرآن لمعرفة معانيه وللتوصل إلى أسراره المذكورة، حثوا أيضا على تجويد القرآن، وتجويد كتابته، وتفخيم خطه لإظهار حلالته وسموه، شكلا وموضوعاً.

قال البيهقي: "من آداب القرآن أن يفحم، فيكتب مفرحا بأحسن خط، فلا يصغر ولا تقرمط حروفه (أى لا يقارب بينها)، ولا يخلط به ما ليس منه ...".

وقال النووى: "نقط المصحف وشكله مستحب، لأنه صيانة له من اللحن والتحريف".

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين حـــ١ ص٢١.

<sup>(</sup>٢) رسائل وفتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ٣ / ١٨٨ نفسه يقول ابن تيمية "والمكتوب في مصاحف هو كلام الله القرآن العربي الذي أنزل على نبيه ﷺ سواء كتب ونَقُط ولفظ أو بغير شكل".

<sup>(</sup>٣) انظر ابن الجزرى. كتاب النشر في القراءات العُشر ١ /٣٢.

وقد منع الدّاني أن ينقط المصحف بالسواد لأنه يغير رسم الكلمة؛ ولم يستجز كذلك جمع قراءات شتى في مصحف واحد بألوان مختلفة، لأنه من أعظم التخليط والتغيير للمرسوم.

وقال الجرجاني إنه من المذموم كتابة تفسير كلمات القرآن بين أسطره. (١) وهذا يبين مدى عناية المسلمين بالقرآن من الجهتين، الصوتية والإملائية.

روى عن ابن عباس أن النبي الله كان يقرأ القرآن على جبريل الله في كل عام مرة قال فقرأ عليه القرآن في العام الذي قبض فيه النبي الله مرتين فشهد عبد الله بن مسعود ما نسخ منه وما بدل فقراءة عبد الله الأخيرة اختلفت لذلك أما سائر الصحابة فقد كتبوا في هذه المصاحف ما تحققوا أنه قرآن، وما علموه استوفي شروط النقل عن النبي .

لذلك اختلفت المصاحف بعض الاختلاف إذ لو سقطت العرضة الأخيرة لم تختلف المصاحف. يقول السيوطى بأن القراءات التي تواترت عن عثمان وعن ابن مسعود وأبي وغيرهم من الصحابة لم يكن بينهم فيها إلا الخلاف اليسير المحفوظ بين القراء. ثم إن الصحابة لما كتبوا المصاحف جردوها من النقط والشكل ليحمله المعنى، ما لم يكن في العرضة الأخيرة. فعلوا ذلك لتكون دلالة الخط الواحد على كلا اللفظين المنقولين المسموعين المتلوين شبيها بدلالة اللفيظ الواحد على كلا المعنيين المعقولين المفهومين. لأن الصحابة تلقوا القرآن لفظاً ومعنى عن النبي في وما كانوا ليسقطوا شيئاً منه ألبَتَهُ أنه .

<sup>(</sup>١) الإتقان ٤/ ١٦٢، ١٩٠.

<sup>(</sup>٢) الإتقان ١ / ٣٣.

<sup>A Month of the Control of t</sup> 

#### الفصل الثاني

#### الألفاظ الأعجمية في القرآن

على سبيل التمهيد لهذا لموضوع، نقول:

يرجع الكلام في موضوع القرآن والألفاظ الأعجمية إلى القرن الأول الهجري، السابع الميلادي حيث اختلف الفقهاء والمفسرون وعلماء اللغة حول هذه المسألة فقال فريق منهم بناء على الآيات الصريحة في القرآن بأنه لا يوجد ألفاظ غير عربية في الكتاب الكريم؛ من هؤلاء العلماء الفقيه الأصولي الإمام محمد بن إدريس الشافعي (٢٠٤ هـ/ ١٨٨م)، وإمام فقه اللغة أبو عبيدة (٢١٠هـ/ ٢٨٥م)، والمفسر والمؤرخ الكبير ابن جرير الطبري (٢١٠هـ/ ٢٩٢٩م)، والفقيه الأشعرى والمتكلم أبو بكر بن الطبب الباقلاني صاحب كتاب المجاز القرآن وكتاب التمهيد، واللغوى الأشهر ابن فارس صاحب معجم مقاييس اللغة (٣٩٥هـ/ ١٠٠٥م) بني هؤلاء العلماء رفضهم لوجود ألفاظ أعجمية في مقاييس اللغة (٣٩٥هـ/ ١٠٠٥م) بني هؤلاء العلماء رفضهم لوجود ألفاظ أعجمية في القرآن على قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَكُ قُرْءَانًا القرآن على قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَكُ قُرْءَانًا القرآن على قوله على وعربي في القرآن.

وقد استنكر أبو عبيدة بشدة أن يكون في القرآن العربي ألفاظاً غير عربية يقول: "إنما أنزل القرآن بلسان عربي مبين، فمن زعم أنه فيه غير العربية فقد أعظم القول، ومن زعم أنه كذا بالنَّبَطِيَّة فقد أكبر القول"، كما شدد الإمام الشافعي النكير على القائلين بذلك، كما علل ابن فارس رفضه لمقولة وجود ألفاظ أعجمية في القرآن بسعة اللغة العربية واكتفائها بذاتما عن أي لغة أحرى، وبعدم معرفة العرب باللغات فكيف إذن يأتيهم القرآن بما لا يفهمون دون ما ضرورة. وأما الفريق القائل بوجود بعض الألفاظ الأعجمية في القرآن فإنه يعتمد على وجود ألفاظ يبدو على ظاهرها أنما غير عربية.

ربما التقطتها العرب فى بعض أسفارها من أهل اللغات الأخرى أو بحكم احتكاكها بغير العرب على أي نحو، ثم تبنتها واستعملتها فى لغتها قبل نزول القرآن، فأصبحت من ثَم عربية؛ ومن هؤلاء القائلين بالألفاظ الأعجمية ابن عباس (ت: ٦٨٨هــ/٦٨٨م)، وأبو موسى الأشعرى (ت: ٢٤هــ/ ٢٦٢م).

<sup>(</sup>١) الإتقان ١/٥٠١

وقد قدم هؤلاء العلماء قائمة بالألفاظ التي عدوها أعجمية في القرآن. ومما يثير العجب أن ابن عباس وعكرمة و أبو موسى الأشعرى لم يكونوا يعرفون لغةً غير العربية، ولم يُعرف عنهم ألهم درسوا لغات أحرى، ولا مانع عندنا أن يكونوا قد سألوا في ذلك من يعرف هذه اللغات التي ذكروها.

أما بالنسبة للمستشرقين، فقد عُني بالكتابة في هذا الموضوع دفوراك: "حول الكلمة الأجنبية في القرآن" صدر في فيينا ١٨٨٥، و"مساهمة حول مشكلة الكلمات الأجنبية في القرآن" ميونخ ١٨٨٤؛ وس. فرانكل: "المفردات العربية القديمة الأصلية والمحولة عن الأصل في القرآن" ليدن ١٨٨٠؛ "الكلمات الأجنبية الآرامية في اللغة العربية" ليدن ١٨٨٦. "الخليط في القرآن" بحلة (Z D M G) ٥٦، ١٧؛ وحريم "حول العربية" ليدن ١٨٨٦. "الخليط في القرآن" بحنوب الجزيرة العربية في القرآن" كم ١٦، ١٦، ١٩١٢، آرثر حيفرى: "الكلمات الأجنبية في القرآن" نشره المعهد الشرقي بارود ١/ ١٩٢٨. وأ. منحانا: "التأثير السرياني على أسلوب القرآن" نشره رينالدز في عام ١٩٢٧؛

ومما يلفت النظر في عنوان مقالة منحانا أنه استعمل كلمة "أسلوب القرآن" بدلاً من ألفاظ القرآن، وهذا يعنى أن القرآن لم يكتف فيه باستخدام ألفاظ غير عربية بل دخله أيضاً أساليب غير عربية؛ وهذا الكلام لا مبرر له ولا شاهد عليه يؤيده، فالقرآن كلام الله تعالى وليس من صنع البشر ولا من أساليبهم.

تناول ويلش في هذا الموضع دعوى أن القرآن يحتوى على ألفاظ غير عربية وهذه دعوى قديمة قدم القرآن نفسه، فهي من الدعاوى التي أثارها حصوم الإسلام الأولين ضد القرآن الكريم وسجلها الكتاب العزيز مصحوبة بالرد عليها يقول تعالى: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ وَرَءَانًا أَعْجَمِيًّا لَقَالُوا لَوْلاً فُصِّلَتْ ءَايَنتُهُ أَعْجَمِيٌّ وَعَرَدَةٌ ﴾ (فصلت: ٤٤).

يقول ابن عطية في التعليق على هذه الآية: إنها نزلت بسبب تخليط قريش في أقوالهم من أجل الحروف التي وقعت في القرآن وهي مما عرب من كلام العجم كالسجين، والإستبرق ونحوه فقال ولو جعلنا هذا القرآن أعجميا لا يبين لقالوا واعترضوا لولا بينت آياته (٢).

Control of the Control of

<sup>(</sup>۱) عبدالرحمن بدوى . دفاع عن القرآن ص ۱٤٦،١٤٥

<sup>(</sup>۲) المحرر الوجيز ۱۲٥/۱۳.

يفهم من عبارة ابن عطية أنه كان ممن يجزم بوجود ألفاظ أعجمية في القرآن الكريم، هذا أولاً، وأما ثانيًا فإن قول حصوم القرآن بأن بعض كلماته أعجمية لا دليل عليه، وذلك لألهم لم يكونوا من أهل اللغات، ولا لهم اطلاع على آداب الأغيار حتى يكونوا مؤهلين لإطلاق مثل هذا الحكم، ولا كان محمد كذلك ممن يعرف لغات أجنبية حتى توجه له مثل هذه التهمة، إن هناك أدلة من الشعر العربي على وجود مثل هذه الألفاظ التي تعلقوا بما في اللغة العربية فلماذا إذن لم يوجهوا الاعتراض نفسه للشعراء الذين استعملوها قبل نزول القرآن، إذا كانت المسألة مسألة غيرة على اللغة أو ادعاء عدم فهم بعض مفردات القرآن؟

واضح من كلام ابن عطية ومن الإحصاء الذي قدمه السيوطي في الإتقان أن القرآن، إذا صحت دعوى الأخذ من لغات أخرى، إنما استعمل ألفاظًا، مجرد ألفاظ، من بعض اللغات غير العربية والتي كانت مستعملة بلا شك بين العرب، ولو اعتمدنا ما سجله علماء المسلمين أنفسهم من ألفاظ غير عربية لما تجاوزت هذه الألفاظ المائة. وهذه نسبة ضئيلة جدًا إذا قورنت بمجموع ألفاظ القرآن البالغة ٩٧٤٣٩ لفظة. وقد بالغ المستشرقون كثيرًا في الحكم على كثير من ألفاظ القرآن بأنها أعجمية، وذلك لمجرد وجود تشابه حرفي أو صوتي بين بعض ألفاظ القرآن وألفاظ لغات أخرى، حتى لقد جعلوا كلمة الإسلام نفسها آرامية مشتقة (Taryumic Aramico) والتي تعني في أصل وضعها السلام أو تحقيق السلام. كما زعموا أن محمدًا لحرصه على تميز رسالته عن اليهودية والنصرانية قد أعطى للكلمة معنى آخر، قالوا ذلك انطلاقا من دعوى أعجمية بعض ألفاظ القرآن التي روج لها خصــوم الوحي بمــكة، ورد القرآن عليهم في ذلك كما مر بنا؛ ولأن بعض الروايات جاءت بأقوال لبعض الصحابة تفيد وجود بعض ألفاظ غير عربية في القرآن، احتهد علماء المسلمين في دراسة مفردات الكتاب العزيز وتتبع غرائبها ومصادرها سواء من حيث لهجات العرب أو من حيث لغات الشعوب غير العربية فقد ألف السيوطي كتابًا بعنوان "المهذب فيما وقع في القرآن من المعرب" احتصره في كتابه "**الإتقان في علوم** القرآن"(١).

ومن قبله كتب أبو حاتم الرازى كتاب "الزينة فى الألفاظ الإسلامية"، وألف الجواليقى كتاب "المعرّب". وقد استفاد السيوطى من هذين الكتابين كثيرًا فى "الإتقان"؛

<sup>(</sup>۱) انظر ۲/۲۲ – ۱۵۰.

وألف الراغب الأصفهاني كتاب "المفردات"؛ كذلك ألف العلماء في غريب القرآن ويقصد بغريب القرآن تلك الألفاظ أو التراكيب التي تحتاج إلى إعمال الذهن والغوص على المعنى البعيد، كما حاء في الحديث عن أبي هريرة: "أعربوا القرآن، والتمسوا غرائبه"؛ ومن أشهر المؤلفين في ألفاظ غريب القرآن أبو عبيدة والعُزيزي الذي عكف على تأليف كتابه مع شيحه، ابن الأنباري خمس عشرة سنة (۱).

بدأ الكاتب حديثه بالإشارة إلى آراء العلماء المسلمين في موضوع اشتمال القرآن على ألفاظ غير عربية، حيث انقسم علماء المسلمين في هذا الصدد إلى فريقين: الأول ينكر إنكارًا حازمًا أن يكون في القرآن ألفاظ غير عربية، ومنهم الإمام الشافعي الذي ينتصر للغة العربية ويعتبرها أوسع اللغات التي لا يمكن أن يحيط بها إلا نبي مرسل، ويقول "إن القرآن يدل على أنه ليس فيه من غير لغة العرب وأن القائلين بهذا وحدوا من يتلقّفه عنهم"(٢).

ومن هذا الفريق أبو عبيدة والقاضى أبو بكر وابن فارس، وشاهدُ هؤلاء العلماء على عربية القرآن الخالصة قوله تعالى: ﴿ قُرْءَانًا عَرَبِيًا ﴾ (يوسف: ٢) وغيرها من الآيات التي أشرنا إليها في مواضع أحرى من هذا البحث ولا داعى لتكرارها.

شدد هؤلاء العلماء في النكير على من قال إن في القرآن ألفاظًا أعجمية، ووحّه ابن حرير ما ورد عن ابن عباس وغيره من ردّ بعض ألفاظ القرآن إلى أصول فارسية أو حبشية أو نبطية أو نحوها بأن هذا إنما وقع فيه الاتفاق بين اللغات، فتكلمت بلفظه بعض الشعوب.

وعلل غير الطبري اشتراك بعض اللغات في بعض الألفاظ مع العربية بأن العرب العاربة التي نزل القرآن بلغتهم كانوا يحتكون ببعض الشعوب غير العربية في أشعارهم وربما خالطوا بعضهم فعلقوا من لغاقم ألفاظًا غيروا بعضها بالنقص من حروفها واستعملتها في أشعارها ومحاوراتها حتى حرت مجرى العربي الفصيح، ووقع بها البيان، وعلى هذا الحد نزل القرآن.

وفريق ثالث يقول إن كل ألفاظ القرآن عربية صرفة ولكن ربما غابت بعض

<sup>(</sup>١) السيوطي. الإتقان ٣/٢ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) انظر: الرسالة ٢٦- ٢٧.

معانيها أو بعض أصولها عن بعض العلماء فابن عباس وهو من هو في تفسير القرآن قد خفى عليه معنى بعض الكلمات مثل "فاطر" و"فاتح" كما خفيت كلمة "أبًا" عن عمر بن الخطاب الخطاب الم

نقول إن ابن عباس وعمر بن الخطاب ربما تطلبا معنى زائدًا في اللفظة لكنهما كانا يعرفان بلا شك المعنى اللغوى العام للكلمة والذى يعرفه أهل اللغة. وفي قرينة هذا الكلام بحد من المفيد أن نشير إلى قول ابن حنى في تفسير قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ يَنمُوسَى إِمّا أَن تُلْقِي بَعْد من المفيد أن نشير إلى قول ابن حنى في تفسير قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ يَنمُوسَى إِمّا أَن تُلْقِي وَإِمّا أَن نَكُونَ ثَخْنُ ٱلمُلْقِينَ ﴾ (الأعراف: ١١٥) إنا نعلم أن السحرة لم يكونوا أهل لسان (أى أهل بلاغة) فنذهب بحم هذا المذهب "أى في البلاغة لقولهم "إما أن تلقي" بدلاً من "إما أن نلقي"، ثم قال "بأن جميع ما ورد في القرآن حكاية عن أهل اللسان غير العربي لم تجر على لغة المعجم إنما هو معرب عن معانيهم وليس بحقيقة ألفاظهم (١٠). ويعلل لم تجر على لغة المعجم إنما هو معرب عن معانيهم وليس بحقيقة ألفاظهم (١٠). وقولسه: القائلون بوجود ألفاظ غير عربية في القرآن الكريم بقولهم إن ذلك لا يصادم قوله تعالى: ﴿ وَمُولِ جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًا ﴾ (يوسف: ٢) وقوله: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًا ﴾ (ووسف: ٢) وقوله: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًا ﴾ (النحل: ١٩٥)، وقوله: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًا وَهُولِكُ لأن وجود كلمات قَلَولًا لُولًا فُصِلَتَ ءَايَعَةُ أَو لفظتين عربيتين فيها. يسيرة غير عربية في القرآن لا يجعله غير عربي، كما أن القصيدة الفارسية لا تخرج عن كولها كذلك لوجود لفظة أو لفظتين عربيتين فيها.

ولقد ذهب بعض العلماء إلى أوسع من ذلك حيث يقول ميسرة التابعى الجليل فيما أخرجه ابن جرير أن "في القرآن من كل لسان". وروى مثـلَ هذا الكلام ابنُ جبير ووهبُ بن منبه، وحجة هذين الأخيرين أن القرآن قد حوى علوم الأولين والآخرين وأخبار كل شيء، وكان ولابد أن تقع فيه الإشارة إلى أنواع اللغات والألسن لتتم له هذه الإحاطة؛ لذلك اختير له من كل لغة أعذبها وأخفها وأقربها إلى استعمالات العرب.

وصرح ابن النقيب بأن اشتمال القرآن على ألفاظ غير عربية يعتبر من خصائصه التي تميزه على سائر الكتب المنسزلة حيث كانت هذه الكتب تنسزل بلغة واحدة هي لغة المحاطبين لكن القرآن قد احتوى على جميع لهجات العرب ولغات غير العرب كالروم والفرس والأحباش وغيرهم.

ونرى أن أصحاب هذا الرأى قد توسعوا وبالغوا فيه فجعلوا القرآن معرضًا للغات وهو مالاً نتفق معهم فيه، فالقرآن إذا عرض على غير العرب لم يفهموه و لم يستطيعوا أن

<sup>(</sup>١) السيوطى (ت ٩٩١١هـــ) معترك الأقران في إعجاز القرآن ١٠/١.

يتبينوا حتى معانى بعض ألفاظه بما فيها تلك الألفاظ التى يدعى أنها غير عربية. وكون القرآن حاويًا لكل شيء لا يستدعى اشتماله على ألفاظ غير عربية وإلا لوجب أن يضم أيضًا ألفاظًا هندية وصينية وغيرها مما قد يعد بالآلاف من لغات العالم ولهجاته.

ثم إن اللفظ القرآن في بعض الحالات يعتبر لفظ متحولا بمعنى أنه يحمل معنى جديدا ويعطى مفهوما جديدا بحسب السياق في الآية أو مجموعة الآيات.

إن هذا الأمر على فرض وقوعه لا يحتاج في نظرنا إلى مثل هذه التعليلات فالله أعلسم حيث يجعل رسالته، وحيث يختسار لغسة هذه الرسالة. ويذهب الخوئي أيضاً إلى وجود ألفاظ غير عربية في القرآن، ويرد على القائلين بأن الألفاظ الأعجمية ليست في فصاحة الألفاظ العربية، قائلاً بأنه إذا اجتمع فصحاء العالم ورغبوا في أن يستبدلوا لفظ "إشتبرق" بكلمة أخرى لكاعوا وما استطاعوا؛ وذلك لأنه ألطف في موضعه وأخف وأرق في أذن سامعه. وليس في لغة العرب ما يقوم مقام لفظه، ولو عبرنا عنه بالكلمات بدل اللفظ الواحد ذهبت عنه الفصاحة جملة، لأن الثياب المصنوعة من الحرير عرفها العرب من الفرس. ولم يكونوا يعرفوها ولا يصنعوها ولا وضعوا للديباج الثخين اسما، وإنما عربوا ما سمعوا من العجم، واستغنوا به عن الوضع لقلة وجوده عندهم وندرة حريانه على ألسنتهم (١٠). ومن المهم أن نلفت النظر إلى أن كلمة "إستبرق" اسم لمادة معينة في قوله تعلى: ﴿ وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴿ وَلَاللهُ على ما هي عليه في أصلها كدلالة على نوع خاص من الحرير وهذا لا يعني خلو العربية من مثلها.

وبعد أن استعرض أبو عبيد القاسم بن سلام أقرال العلماء في المسألة توسط في الأمر فقال إن هذه الأحرف أصولها أعجمية كما قال الفقهاء (يعني بعضهم)، لكنها وقعت للعرب فعربتها بألسنتها، وحولتها عن ألفاظ العجم إلى ألفاظها، فصارت عربية، ثم نزل القرآن وقد اختلطت هذه الحروف بكلام العرب، فمن قال إلها عربية فهو صادق ومن قال أعجمية فصادق أحذ هذا القول الجواليقي في "المعرب"، وابن الجوزي في "المعرب"، وابن الجوزي في "المعرب"، وآخرون غيرهم (٢).

<sup>(</sup>٢) السيوطي. الإتقان ٢/١٠٨.

على أنه يمكن القول بالإضافة إلى ما سبق، أن هذه الألفاظ المشتركة بين العربية وبعض اللغات الأخرى من غير العربية إنما حاءت من اللغة الأولى التي علمها الله تعالى لآدم الطبية كما في قوله تعالى: ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلَّهَا ﴾ (البقرة: ٣١) يتضح هذا غاية الوضوح إذا عرفنا أن الألفاظ العربية في القرآن والتي قال البعض بأعجميتها كلها أسماء أو أشخاص، وإنه من المحتمل والمعقول أيضًا أن تكون هذه الأسماء أو الألفاظ عربية في الأصل ثم انتقلت منها إلى هذه اللغات ثم عادت فيما بعد إلى أصلها.

والعجيب أن بعض الروايات ترد علينا بالحكاية عن توقف ابن عباس في معنى لفظة ما. وفي الوقت نفسه تجيء روايات أحرى عنه بتفسير هذه اللفظة بعينها، ومسائل نافع بن الأزرق خير شاهد على ذلك.

وقبل أن نأحذ أمثلة من هذه الألفاظ التي قيل بألها أعجمية نحب أن نذكر أن علماء المسلمين قد وصلوا بهذه الألفاظ إلى نحو مائة وتسع عشرة كلمة، وقد عدها الزركشي خمسة وعشرين لفظاً، وأمَّا اللغات التي جاءت منها هذه الألفاظ فهي اليونانية، والفارسية، والعبرية، والأمهرية، والهندية، والقبطية؛ وعدّ السيوطي مائة وتسع عشرة كلمة؛ ولكن المستشرق ويلش يصل بها إلى مائتين وخمسة وسبعين لفظاً!

نستعرض الآن بعض الألفاظ التي يقال أنها أعجمية. ثم نبين بالدليل وجودها في اللغة العربية قبل نزول القرآن واستعمال الشعراء و الأدباء لها.

لفظة "آية" على سبيل المثال التي ردها المستشرق إلى أصل غير عربي كما مر بنا استعملها النابغة الذبياني في شعره، يقول من قصيدة له.

وكلمة "حناناً" تعرفها العرب؛ استعملها ورقة بن نوفل بمعني "البركة أو الرمز

<sup>(</sup>١) الشاطبي. الموافقات ٤٩/٢ ، ٥٠.

<sup>(</sup>٢) شميخ رضي الدين بن الحسن الأشترا باذى النحوى (ت: ٦٨٦) شرح شافية ابن الحاجب. مع شرح شواهده لعبد القسادر البغدادى صاحب حزانة الأدب تحقيق محمد نور الحسن ومحمد الزفزاف ومحمد محى الدين عبد الحميد دار الفكر ١٣٩٥ - ١٩٧٥ ص ١٠٨٠.

الطيب"؛ حدَّث ابن إسحق عن هشام عن عروة عن أبيه قال: "كان ورقة بن نوفل يمر ببلال وهو يعذب، ويقول أحد، أحد، فيقول "أحد" والله يا بلال ثم يقبل على أمية بن خلف، ومن يصنع ذلك به من بني جمح فيقول، أحلف بالله لئن قتلتموه على هذا لأتّخذنه حنانا"(١).

وليس يُعترض على ذلك بأن ورقة كان نصرانيًا وربما كان يعرف لغة غير العربية فأحذ منها هذه اللفظة إذ أنه لم يرد ألبَّتَه أن ورقة كان يعرف لغة غير اللغة العربية. وعلى فرض معرفته، وهو افتراض بعيد للغة غير عربية، فإن ذلك لم يشتهر عنه ثم إنه كان يتكلم مع عرب لا يفهمون غير لغتهم والمرء إنما يتكلم ليفهم، واللغة إذا لم تستعمل ماتت واندثرت، سواءً بالنسبة للفرد أو الأمة.

والحنان هو العطف والرحمة قال عكرمة "وحنانا من لدنا" أى رحمة من عندنا؛ وقال مجاهد هو تعظيم من الله على. حنانك حنانيك والعرب تقول "وحنانك يا رب وحنانيك" وهما لغتان من حنانيك. قال الكميت:

حنانيك رب الناس من أن يغري كما غرهم شرب الحياة المنضب وقال أبو عبيدة ﴿ وَحَنَانًا مِّن لَّدُنّا ﴾ أى رحمة من لدنا؛ وأنشد لامرئ القيس:

ويمنحها بنو شمجي بن جَرْم معيزهم حنانك ذا الحنــــان

ومن شعر الطرماح أو طرفة بن العبد:

ويؤذيهم على فتاء سين حسانك يا ذا الحسان أبا منذر أفنيت فاستبق بعضنا حنانيك بعض الشر أهون من بعض (٢)

والوارد منها عن ابن عباس روايتان قال فى إحداهما لا أدرى؛ وفى الأخرى ألها بمعنى الرحمة. وأوردوا عنه أنه كان يقول: "كل القرران أَعْلَمُ الْ أربعًا ﴿غِسْلِينِ ﴾ (٢) و﴿ وَحَنَانًا ﴾ (٤) و﴿ أَوَّاهُ ﴾ (٥) ، و﴿ أَلرَّقِيمِ ﴾ (٢) . وتَوفُّف ابن عباس فى معانى هذه الكلمات ربما كان فى أول الأمر، وربما كان ذلك احتياطًا زائدًا منه لئلا يقع فى محظور أو يقول

<sup>(</sup>١) سيرة ابن هشام ١ / ٢٧٧ ومعنى قول ورقة "لأتخذنه حنانًا" أي لأتبركن بقبره إذا مات شهيدًا .

<sup>(</sup>٢) ابن أبي حاتم. كتاب الزينة ١ / ١٢١.

<sup>(</sup>٣) الحاقة: ٣٦.

<sup>(</sup>٤) مريم: ١٣.

<sup>(</sup>٥) التوبة: ١١٤، هود: ٧٥.

<sup>(</sup>٦) الكهف: ٩.

شيئا بخلاف مراد الله تبارك وتعالى كما ذكرنا من قبل، هذا مع أنه فسرها على ما جاء في إحدى الروايتين وينبغى أن نأخذ في الاعتبار أن توقُف ابن عباس فيها ليس معناه أن الكلمة غير عربية؛ فقد أورد ابن الصلاح في مقدمت بإسناده عن على كرم الله وجهه أنه سئل عن معنى "الحنان المنان"، فقال الحنان من يُقْبِلُ على من أعرض عنه، والمنان الذي يبدأ بالنوال"(١) وأثبت علماء اللغة أن للفظة "حنان" وجود في اللغة العربية والسريانية والعربية الجنوبية القديمة(١).

كلمة "تحت" قالوا هي بالنبطية بمعني بطني؛ ولما وحدوا الكلمة بهذا المعني تنطبق أكثر على الآية ﴿ فَنَادَنهَا مِن تَحْتِهَا ﴾ أى من داخل بطنها تكلفوا القول بأن الكلمة نبطية وقالوا أن الذي ناداها هو عيسى النبي وهو في بطنها، وبالتالي صرفوا هذا الكلام عن جبريل النبي، ومن هنا قالوا إن مريم لم تكن نبية و لم يخاطبها جبريل وفي هذا تكلف أيضا. ففي السورة نفسها أن جبريل كما كان يخاطب الأنبياء بالوحي، تَمَثّل لمريم بشرا سوياً وكلَّمَها وبَشَّرها وراجَعته وطَمْأها؛ ثم إن كلمة "تحت" إذا فسرت ببطن لا يستقيم المعنى، الذ لم يعرف أن المسيح تكلم وهو في بطن أمه، والذي يثبته له القرآن وكذلك السنة هو معجزة الكلام في المهد، لا في البطن. ومما تفيد معرفته في هذه القرينة، أن النصاري لا يعتقدون في أن المسيح تكلم في المهد، كما جاء في القرآن، ويقولون إنه لا يوجد شئ يثبت ذلك في كتبهم، مع أن كتبهم لا تحتوى إلا على القليل من حياة المسيح النبي، وهذا القليل لا يمكن أن يثبت في حد ذاته الوجود التاريخي للمسيح، لذلك فقد شكك كثير من الكتاب الغربيين في وجود السيد المسيح النبي.

وهذا ما يقرره ابن عباس. ثم إن كلمة "تحت" لا تفيد غير الجهة التي هي أسفل والمنادى الذي كان ينادى على مريم أنه كان إما هو الملاك جبريل والذي كان في مكان أخفض من مكافحا<sup>(٦)</sup> أو كان عيسى المنهج هو الذي ناداها يطمئنها، وهذا غير ممتنع وقوعه قبل معجزة المهد إذ أن إشارة مريم، عند تعيير أهلها لها، كانت إلى عيسى، وفي كلام عيسى في المهد ما يوحى بأن حادثة مماثلة قد وقعت للطفل، وقد كانت مريم متأكدة أنه عندما أشارت لهم إليه انه سينطق ببراءها كما نطق بتسليتها.

أما كلمة ﴿ قِطَّنَا ﴾ (ص: ١٦) فقد عدها القاسم أبو عبيد بن سلام نبطية وهي

<sup>(</sup>١) انظر ص٤٤٥. وانظر ابن عطية المحرر الوجيز ٣٧/٩ والإتقان ٨٥/١ وديوان طرفة قافية الضاد.

<sup>(</sup>٢) انظر عبد الصبور شاهين القراءات القرآنية ص٥١.

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز ٩/٧٥٧.

عربية استشهد عليها ابن عباس بقول الأعشى شعرًا:

ولا الملك النعمان يوم لقيته بنعمته يعطى القطوط ويطلق (١)

فقد حاءت الكلمة بصيغة الجمع في شعر الأعشى ومعنى ذلك أها عربية أصيلة.

وكلمة "سنا" في قوله تعالى: ﴿ يَكَادُ سَنَا بَرَقِهِ مِيدُهُ بِٱلْأَبْصَىٰرِ ﴿ وَالنَّورِ: ٤٣)، قال ابن عباس هي في العربية بمعنى الضوء واستشهد على ذلك بشعر أبي سفيان بن الحارث:

يدعو إلى الحق لا يبغى به حولاً يجلو بضوء سناه داجى الظلم<sup>(۲)</sup> وعلى الرغم من هذا فقد عَدّها ابن حجر في منظومته من الألفاظ غير العربية<sup>(۳)</sup>.

وكلمة ﴿ ٱلْيَمِ ﴾ قال ابن الجوزي معناها بالزنجية موجع وقال شيزلة هو بمذا المعنى في العبرانية، وقال ابن عباس هي عربية مستشهدًا بقول الشاعر:

نام من كان حليا من ألم وبقيت الليل طولاً لم أنم (١)

وكلمة ﴿ وَزَرَ ﴾ في قوله تعالى: ﴿ كُلًّا لَا وَزَرَ ﴾ (القيامة: ١١) عربية ليس إلا، استشهد ابن عباس على عربيتها بقول الشاعر:

ما في السماء من الرحمن مرتمد إلا إليه وما في الأرض من وزر

والوزر الملحأ على أي نحو كان؛ قال ابن الجوزي في فنون الأفنان من المعرب لفظه.

وقال الواسطى معنى ﴿ رَمْزًا ﴾ في قوله تعالى: ﴿ قَالَ ءَايَتُكَ أَلّا تُحَكِّمَ النَّاسَ بُلَنَهُ أَيّامٍ إِلّا رَمْزًا أَ ﴾ (آل عمران: ٤١) تحريك الشفتين بالعبرية (٥)؛ وذكر عن ابن عباس أنه معنى الإيماء في العسريية، وهو أدق تأدية في اللغة العربية في المعنى، لأن الإشارة تكون بالشفتين وباليد ونحرو ذلك، بحسب اصطلاح الناس وتعارفهم فيما بينهم؛ ولعل الواسطى تكلّف رد الكلمة إلى العبرية، لأنها جاءت في الحديث عن نبى الله زكريا الذي كان يعمل بين اليهود، فظن لذلك أن الكلمة عبرية.

ومن الألف اظ التي قيل فيها أيضاً أنّها غير عربية ﴿ وَإِنْ ﴾ (٢)

<sup>(</sup>١) ديوان الأعشى قافية القاف وكتاب الزينة ٦٣.

<sup>(</sup>٢) الزينة ٦٣.

<sup>(</sup>٣) الإتقان ٢/١١٣

<sup>(</sup>٤) كتاب الزينة ٦٤.

<sup>(</sup>٥) ابن الجوزى. فنون الأفنان ص١١.

<sup>(</sup>٦) الرحمن: ٤٤

و﴿ ءَانِيَةٍ ﴾ (١) و﴿ إِنَّلَهُ ﴾ (٢).

ذكر أبو القاسم أن لفظ "إناه" معناه الشيء الذى انتهى حره وقال ابن عباس اللفظة عربية بمعنى كل ما انتهى طبخه وحره واستدل عليه من شعر العرب بقول النابغة:

و يخضب لحية غدرت و حانت بأحمر من نجيع الجسون آن (٣)

وكلمة "القسط" و"قسطاس" التي أوردها السيوطى بين الكلمات التي قيل إنما أعجمية، وقال إن معناها العدل بالرومية (٤)؛ نرى أنما عربية وقد استعملها أبو طالب قبل الإسلام في شعر له (٥) وفي هذه القرينة نذكر أن فولر (Vollers) قد اقترح أن الكلمة مأخوذة من أصل يوناني، وهما مشتقان من كلمة "dikartes" (Mingana) وقترح منحانا (Mingana) أنما مشتقة من الكلمة اليونانية "extes" بمعنى مكيال؛ وقد حطًا عبد الرحمن بدوي هذين المستشرقين فيما ذهبا إليه وقال الأصح هو أن الكلمتين مشتقتان من الأصل اللاتيني (Justitia or Justus) (العادل أو العدالة) (١٠).

وهكذا يقال في هذه الألفاظ التي يقال أنها غير عربية مثل "درست" و"نور" مثل على أنه يمكن أن نفسر هذا التشابه بين بعض الألفاظ القرآنية والألفاظ الأعجمية، بأن هذه الألفاظ ربما وصلت إلى اللغة العربية من وقت طويل حتى استحالت بالتقادم والشيوع والاستعمال عربية وإذًا فقول القرآن عن نفسه أنه نزل بلسان عربي مُبين صادق كل الصدق. وحَقيقٌ على كل دارس منصف، أن لا يقول في القرآن غير ما قال القرآن في لغته وعن نفسه.

ويمكن كذلك أن يقال إن ما فى القرآن مما يظن أعجميته قد يكون مما تشابه فى اللغات كما يقع التشابه بين المخلوقات، ويجب أن يكون واضحًا هنا أن القرآن لم ينقل فقرات وتراكيب أو أساليب لغة أخرى؛ وإنما نقل مجرد ألفاظ إذا صح ذلك؛ وقد رأينا أن هذه الألفاظ كلها يمكن بسهولة أن ترد إلى مصدرها فى اللغة العربية وأن الذين قالوا أن فى القرآن من كل اللغات ربما قصدوا بذلك اللهجات العربية وقد بينا أن العرب يسمون اللهجة باسم اللغة.

وربما كان قول القرآن ﴿ ءَاعْجُمِيٌّ وَعَرَبِيٌّ ﴾، وقول بعضهم بأن في القرآن أعجمي

<sup>(</sup>١) الغاشية: ٥

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٥٣

<sup>(</sup>٢) ديوان النابغة قافية النون.

<sup>(</sup>٣) الإتقان ٢/١١٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: سيرة ابن هشام ٢٢٦/١، ٢٤٩.

<sup>(</sup>٥) دفاع عن القرآن ١٤٧–١٤٨

أله عنوا بذلك أن القرآن كان يشتمل على الغريب غير المفهوم بداهة على سبيل المثال فإن كلمة تحت استعملت في مواضع أخرى في القرآن، وليس في سورة مريم فقط وهي في كل هذه المواضع تحمل معنى يخالف معنى الكلمة في النبطيسة. ثم إن علماء اللغسات الذين لاحظوا هذا التماثل الحرفي أو الصوتي بين الكلمتين لم يقدموا لنا دليلا على حواز استعارة العربية لهذه الكلمة أو تلك، وتبقى نقطة أخرى مهمسة ينبغي أن لا تفوتنا وغن على طريق الخروج من هذا الموضوع وهي أنه، كيف يجوز لنا أن نفسر كلمة "تحت" بمعنيين مختلفين، وهما مذكورتان في آية واحدة وسياق واحد وقرينسة واحدة: ﴿ فَنَادَنْهَا مِن مُعْتَمَا أَلَا مُحَنِي قَدْ جَعَلَ رَبُكِ مَن قَدْ يَا فَن الله وسرع عَدَى الله واحدة وسياق واحد وقرينسة واحدة:

وكلم قل استعمال كلمة "عير" قالوا هي الخمار في العبرية؛ وهي في العربية الجُمَل، والقرآن أدق في استعمال كلمة "عير" إذ استعملها بمعني الجُمَل، وهو ما يناسب الإسرائيليين البَدُو الرُّحَّل؛ أما كلمة "عير" فخطأ تاريخي لأن "الحمار" حيوان حضرى، وليس هو من حيوانات الصحراء(١)؛ ومنها تاريخي لأن "الحمار" حيوان حضرى، وليس هو من حيوانات الصحراء(١)؛ ومنها "لتيمم"، وأطلق اليم على الجهة والناحية؛ واليمة بمعني الناحية، وربما سمى النيل باليم له لذا المعني لأن المصريين كانوا يسكنون على ضفافه، ويؤمونه أي يقصدونه الما المنيل ودارت حوله؛ ولعل ذلك مما اتفقت في حرسه أو بعض حروفه بعض اللغات الإنسانية فكلم قلم العربية تعني برثك الجمال، أو المكان الذي تُبرك فيه الجمال؛ وكلمة والعربية، وهي لو كتبت حسب رسمها الصوتي بالحروف العربية، تعني عبودية أو ضغط، يقال خلع نير الاستعمار؛ وكلمة "jop" "حُب" بضم الجيم القحطانية تعني "بئر" في العربية، ولكنها تعني "وظيفة" بالإنجليزية؛ وكلمة "fan" قان"

الأخرى.

 $(1, \dots, n) = \{1, 2, \dots, n \in \mathbb{N} \mid 1 \leq n \leq n \}$ 

and the second

تعنى في العربية زائل أو مُنتَه، وفي الإنجليزية تعنى صوتيا "مروحة"؛ وكلمة "kill" "كِلْ" معناها في الإنجليزية "أقتل"، وفي العربية "فوض أمرك إلى الله" وهذا كثير لو تُتبع في اللغات

<sup>(</sup>١) ابن حيان. البحر المحيط حــه ص٣٢٦.

<sup>(</sup>۲) الراغب. مفردات ۸۹۳.

### الفصل الثالث

## الأسجاع والفواصل المتكررة في القرآن

تعرض ويلش هنا لنهايات الآيات القرآنية أو مقاطعها لما لها من وظيفة حيوية في إبراز الشكل الخارجي للعبارة القرآنية، وهذه الظاهرة كما لاحظ الكاتب بحق من الخصائص المميزة للأسلوب القرآني، وهي ترتبط ارتباطاً وثيقاً بطبيعة القرآن الشفهية والاستعمال الشعائري أو النسكي، للقرآن. إن أواخر الآيات تأتي دائماً مسجوعة. ويضيف الكاتب "إنه لا توجد أي محاولة من جهة (واضع القرآن) لالتزام الصفة الشعرية من الوزن والقافية، فبعض قصار السور، ومقاطع من السور الطول تحتوى بقدر كاف على سجع متصل، هذا في حالة عدم مراعاة حركات الإعراب عند نطق الكلمات التي تتفق أواخر حروفها". يعني الكاتب بهذا أنه إذا سُكِّنَت أواخر هذه الكلمات كما هو الحال عند قراءة سورة الكوثر مثلاً على هذا النحو: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكُوْتُر ۚ ۞ فَصَلَّ لِرَبِّكَ وَٱنْحُرْ ١ إِنَّ شَانِعَكَ هُوَ ٱلْأَبْتُرْ ١ إِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عندئذ السجع، أما إذا أحرينا فيها عملية الإعراب وقرأناها هكذا: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكُوْتُرَ ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱخْرُ ﴿ إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ ٱلْأَبْتُرُ ﴿ ﴾ بفتح الراء الأولى وتسكين الثانية وضم الثالثة اختفي هذا السيجع. وكما في سورة الإحلاص: ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أُجَدُّ ۞ ٱللَّهُ ٱلصَّمَدُ ۞ لَمْ يَلَدُ وَلَمْ يُولَدُ ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ و كُفُوا أَحَدٌ ﴿ إِنهَ لَو نطقنا الكلمات أحدٌ، الصمدُ، وأحدُ الأحيرة جرياً على القاعدة السابقة لاختفى السجع أيضًا.

ويلاحظ الكاتب أيضاً أن معظم أسجاع القرآن تختم بـــ"إين" أو "أوُن" كما في "نستعين"، "وعالمون" أو "عالمين" و "يحافظون" بالتبادل.

وتتبع الكاتب ويلش أشكال السجع في الكلمات القرآنية فوجد أنَّ معظمها يسير على النحو الذي أشرنا إليه توا، ثم إن منه ما ينتهي بالجرس "ان" وهو ما يتكرر في سورة

آيتين آيتين كما فى سورة الرحمن: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَيْنَ مِن صَلْصَىلِ كَٱلْفَخَّارِ ﴿ وَخَلَقَ ٱلْجَآنَّ مِن مَّارِجٍ مِّن نَّارٍ ﴿ مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ ﴿ بَيْنَهُمَا بَرْزَحٌ لَا يَبْغِيَانِ ﴿ فَبِأَيِّ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ (١٩: ٢١)؛

ويعتبر الكاتب عبارة "فَيَأِيّ ءَالآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ " التي يتكرر بعضها عقب العدد نفسه من الآيات، أو أقل، أو أكثر، "بالقرار" أو "الجملة المترددة"، ومن هذا النوع عبارة: ﴿ وَيُلِّ يَوْمَبِنِ لِللَّمُكَذِّبِينَ ﴾ التي تكررت بالطريقة نفسها تقريباً في سورة المرسلات. ويرى أن هذه الجملة المترددة ليس لها إلا صلة ضئيلة، بالمعنى المذكور في الآيات الأحرى، إلى حد أنه من الصعب أن نحكم بأن الآية التالية يجب أن تقرأ كمقدمة أو كنتيجة لما سبقها.

بعد هذا التلحيص الموجز لكلام المستشرق ويلش نعرض باحتصار شديد أيضاً لآراء علماء المسلمين حتى نوضح ما أبحمه، ونصحح ما أحطاً فيه أو ضل في شعابه ووهم في شكل أو جوهر خطابه.

قال السيوطى في تعريف الفاصلة: "الفاصلة كلمة آخر الآية كقافية الشعر، وقرينة السجع"(١).

وقال أبو عثمان الداني (ت: ٤٤٤هـ) "كلمة آخر الجملة".

وقال القاضى أبو بكر: "الفواصل حروف متشابكة في المقاطع يقع بها إفهام المعانى".

وذكر الجعبرى (إبراهيم بن عمر ت: ٧٣٢هـ) أن الفواصل تعرف بطريقين توقيفي وسماعي، أما الأول فما ثبت أن النبي الله وقف عليه فهذا بالتحقيق فاصلة، وأما الثاني ففيما وصله النبي الله دائماً، وما وقف عليه مرة ووصله أخرى جاز أن يكون الوقف فيه لتعريف الفاصلة، أو لتعريف الوقف التام أو للاستراحة.

وأما القياس فما ألحق من المحتمل غير المنصوص بالمنصوص لمناسبة<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) الإتقان ١ / ٢٩٠.

<sup>(</sup>٢) للصدر نفسه ٢٩١.

وأما السجع فمعناه عند أهل اللغة "موالاة الكلام على حد واحد" (١) وقال أبن دريد: سجعت الحمامة أي ردَّدَت صوها وانشد.

طربتَ فأبكتك الحمام السواجع تميل بها صحوًا غصونَّ نوائع ومعنى "نوائع" موائل<sup>(٢)</sup>.

اعترض القاضى أبو بكر الباقلانى على القائلين بالسجع فى القرآن محتجاً عليهم بأنه لو كان القرآن سجعاً لكان غير خارج عن أساليب كلام العرب ولو كان مثلها ومعدوداً فيها لم يقع بذلك إعجاز، ولو جاز أن يقال القرآن سجع معجز لجاز لهم أن يقولوا هو شعر معجز، كيف والسجع كان من صناعة الكهان وقد نفاه الله تعالى هو والشعر عن النبى في وعن القرآن، وقد رده النبى في ولم يستحسنه من القوم إذ قال: "أسجع الجاهلية" في رواية أحرى.

يقول الباقلاني "إن الذي يعتبره هؤلاء سجعاً ليس بسجع. وإنما هو شيء على مثاله، لأن السجع من الكلام يكون فيه المعنى تابعاً للفظ الذي يؤدي السجع، والقرآن ليس كذلك لأن اللفظ يقع فيه تابعاً للمعنى "(").

ويضيف الباقلاني إنه لو كان الذي في القرآن سجعاً لكان مذموماً مرذولاً لأن السجع له منهج مرتب محفوظ وطريق مضبوط إذا أحل به المتحدث احتل كلامه واعتل حديثه، وجانب الفصاحة، ويكون حينئذ خروج عن قاعدة السجع كخروج الشعر على حكم الوزن والقافية.

والْمُراجِع لما يعتبر سجعاً في القرآن من وجهة نظر القاضي يجده كلاماً متقارب الفواصل، متقارب المقاطع، بعضها يمتد حتى يتضاعف طوله إلى درجة تجعل الفاصلة موافقة للوزن الأول بعد كلام طويل وهذا غير مقبول عند السجاعين، ولا هو محمود منهم. ثم يرد القاضى على المعارضين استشهادهم بأن القرآن يقدم موسى على هارون في موضع ويقدم الثاني على الأول في موضع آخر مراعاة للسجع وتساوى مقاطع

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ٢٩٢، ٣٩٣ والتاج ٥/٥٧ والجمهرة ٩٣/٢ والباقلاني إعجاز القرآن ٨٣.

<sup>(</sup>٢) السيوطي الإتقان ١ / ٢٩٣.

<sup>(</sup>٣) الباقلاني إعجاز القرآن ٨٣، ٨٤.

الكلام. فيقول "إن إعادة ذكر القصة الواحدة بألفاظ مختلفة، تؤدى معنى واحداً من الأمر الصعب الذي تظهر به الفصاحة وتتبين به البلاغة "(١).

وغن مع الباقلابي في حرصه على تفرد القرآن في المفاهيم والأساليب وفي الشكل وعلى إبعاد أي فكرة قد توحي بصناعته أو التقدم عليه في القيمة الأدبية أو المماثلة لــه؛ وننفي مع القاضي أن يكون الله تعالى قد ذكر موسى أولاً في موضع، وهارون سابقاً عليه في موضع آحر بغرض المحافظة على وضع السجع من الكلام فقط؛ ولكننا لا يمكن أن ننفي السجع عن القرآن، أو نثبته ونسميه بغير اسمه، لأن السجع من ذحائر اللغة العربية وسماها الصوتية، وهو دليل على سعة هذه اللغة ووفرة ألفاظها وتضاعف مفرداها؛ ثم إنه لا تكاد لغة من لغات العالم تُهمل هذا الجانب الجمالي الظاهري في الكلام تحت أي اعتبار؟ فالسجع منه ما هو محمود ومنه ما هو مذموم، يُحمد السجع إذا أدى المعنى ولم يجئ متكلفاً، ولا مبالغاً فيه، أو مقصودا لذاته؛ ويُذم إذا كان لجرد التلاعب بالألفاظ أو التشدق بالعبارات؛ وإذا كان القرآن قد نفي عن نفسه أن يكون من قبيل كلام الكهان، وأن النبي لله لم يطب له سماع كلام الذين خاطبوه بشأن الطفل القتيل لما فيه من سجع، وأنه الله شبهه بسجع الكهان، فليس معنى هذا أن السجع كله مذموم وأن ذمه يكون هكذا مقصودًا لذاته على الإطلاق؛ وإنه لمن الرشد أن لا نعمم اعتراض النبي على المتكلمين بالسجع بحضرته إذ قد يكون السبب خاصًا بمؤلاء المتحدثين ويكون اعتراضه عليه السلام بسبب عدم وضوحهم وعدم مراعاتهم لمقتضى الحال أو لتشرفهم بحضرة النبي على. وأيًّا كان الأمر فإن الفواصل السَّجَعِية في القرآن من تمام جمال كلام الله تعالى، وقد نوع الله عز وجل في لهاياتها ومقاديرها بطريقة إعجازية جعلت السجع محموداً، بل تكاد الطريقة القرآنية في استعمال السجع تختلف عما تواضع العرب عليه واستنوه في كلامهم ولقد كان السجع القرآبي ولا يزال عاملاً مهما من عوامل حفظ القرآن الكريم، وتيسير ذكره، وتحبيب قراءته إلى القلوب وسماعه إلى الآذان والوجدان.

<sup>(</sup>١) الباقلان. إعجاز القرآن ٨٧.

قال أهل البديع: أحسن السجع ونحوه ما تساوت قرائنه، (اقرأ الطور: ١- ٢)، ويليه ما طالت قرينته الثانية (النجم: ١- ٢ والحاقة: ٣ : ٣٢).

وقال ابن الأثير: الأحسن في الثانية المساواة؛ وإلا فأطول قليلا؛ وفي الثالثة أن تكون أطول.

وقال بعضهم أحسن السجع ما كان قصيرا لدلالته على قوة المنشئ، وأقله كلمتان نحو قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلْمُدَّيْرُ ۞ قَمْ فَأَنذِرْ ۞ وَرَبَّكَ فَكَبِّرْ ۞ وَيُبَابَكَ فَطَهَرْ ۞ وَالرُّبِّرَ فَاهَجُرْ ۞ وَلاَ تَمْنُن تَسْتَكْبُرُ ۞ وَلِرَبِكَ فَأَصْبِرْ ۞ ﴾؛ ﴿ وَالْمُرْسَلَتِ عُرْفًا ۞ فَالْمُلْقِينَةِ وَرُوا ۞ فَالْمُنْ فَلَقْ وَقَا ۞ فَالْمُلْقِينَةِ وَكُرًا ۞ عُذْرًا أَوْ فَالْعَنصِفَة عِصْفًا ۞ وَالنَّيْمِرَةِ فَشَرًا ۞ فَالْفَدِقَة ۞ فَالْمُلْقِينَة وَكُرًا ۞ عُذْرًا أَوْ فَالْعَنصِفَة ﴿ وَالدَّرِينَة وَرُوا ۞ فَالْمُنونِينَة وَوَرًا ۞ فَالْمُنونِينَة مُنْرًا ۞ فَالْمُورِينَة فَدُحًا ۞ فَالْمُعِيرَة صُبْحًا ۞ فَالْمُورِينَة قَدْحًا ۞ فَالْمُعِيرَة صُبْحًا ۞ فَالْمُورِينَة قَدْحًا ۞ فَالْمُعِيرَة صُبْحًا ۞ فَالْمُورِينَة قَدْحًا ۞ فَالْمُعِيرَة صَبْحًا ۞ فَالْمُورِينَة فَدُحًا ۞ فَالْمُعِيرَة صَبْحًا ۞ فَالْمُورِينَة قَدْحًا ۞ فَالْمُعِيرَة صَبْحًا ۞ فَالْمُورِينَة فَدُحًا ۞ فَالْمُعِيرَة صَبْحًا ۞ فَالْمُورِينَة فَدُحًا ۞ فَالْمُعِيرَة وَمَا بِينَهِما متوسط كآيات بهم عَمِّا ۞ ﴾؛ والطويل ما زاد عن العشر كمعظم الآيات؛ وما بينهما متوسط كآيات سورة القمر. وكل هذا أخذوه من القرآن وقاسوه عليه.

أما عن تقديم هارون على موسى فى بعض المواضع فسببه والله أعلم أن السحرة أرادوا أن يقولوا لفرعون إن الله هو الذى رَبَّى موسى، لا أنت؛ بدليل مساواة هارون أخيه له فى الأدب والقيام بواجب الحق، وفى حسن السمت؛ وهارون لم يدخل قصرك، ولم يَدرج فى عشك؛ هذا من ناحية؛ ومن ناحية أخرى، فإنك يا فرعون قد ركزت فى عدائك وتعديك على موسى فاقمته بعمل السحر، وتعلم السحر وتعليمه؛ ولسنا نرى نحن فى فعله إلا قوة الله تعالى، تتحدى قوى البشر، وتبطل ما تعلمناه واعتمدنا عليه من سحر مصطنع، أخضعنا لك به رقاب العباد، وزينا لهم به أقوالك وأفعالك حتى قلت أنا ربكم الأعلى، وما علمت لكم من إله غيري.

وقد أخضعنا الله لقوته التي ظهرت على يد هارون الذى لم تحسن به ظناً وأهملته فى كل أحاديثك، وعلى يد موسى الذى صورته ساحراً قديراً ماهراً ينازعك الملك والسلطان فناسب لذلك تقديم هارون على موسى فى هذا الموضع بالذات.

وقد يكون السحرة أرادوا تكريم هارون فى موقف من مواقف التحدى بين المؤمنين من جانب وفرعون وحاشيته من جانب آخر.

وذكر الزمخشرى في الكشاف القديم أن الفواصل لا تكون جميلة لمجرد الإتقان اللفظي في أواحر الكلمات، لكنها تكون كذلك ببقاء المعاني على سردها، حسب المنهج الذي يقتضيه حسن النظم والتئامه، أما إذا أهملت المعاني وانصب الاهتمام على الألفاظ فقط فلا يكون ذلك من ضروب البلاغة في شيء (۱).

ولذلك يقول الزمخشرى إن تغيير نسق الكلام لا يكون لمراعاة السجعة؛ وإنما يكون التغيير لها ولشيء غيرها يصاحبها، وقد يكون الأحير هو المراد لذاته وهو ما ذكره أيضاً ابن الصائغ، الذى يقول: "إن التقسيم في ﴿ وَبِاللّا حَرَةِ هُمْ يُوقِئُونَ ۞ ﴾ (البقرة: ٤) ليس لمحرد الفاصلة بل لرعاية الاختصاص"(٢).

ونلاحظ أن الفواصل قد تُبنى على الوقف مع عدم إعمال عوامل الإعراب وهو ما أشرنا إليه من قبل، ولهذا ساغ مقابلة المرفوع بالمحرور وبالعكس كما في قوله: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَاهُم مِن طِينٍ لَازِبٍ ۞ ﴾ (الصافات: ١١) مع قوله قبلها: ﴿ دُحُورًا ۗ وَلَهُمْ عَذَابٌ وَاصِبُ۞ ﴾، ﴿ إِلَّا مَنْ خَطِفَ ٱلْخَطَفَة فَأَتْبَعَهُ رشِهَا بُ ثَاقِبٌ ۞ ﴾.

ومن أنواع السجع، وهو كثير في القرآن، حتم الفواصل بحروف المد واللين في الحاق النون؛ قال سيبويه وحكمة ذلك، وجود التمكن من التطريب عند قراءة القرآن؛ والتطريب عند قراءة القرآن أعْوَن على حفظه والتأثر به. وإن الممعن في قراءة المشايخ من أصحاب الأصوات الحسنة يحس وكأن الله تعالى، قد وضع شيئا من إعجاز القرآن في أصواهم، فهم يستولون به على الألباب بمجرد قراءهم؛ ويمكن أن نسمى هذا بالإعجاز الصوي أو النغمي للقرآن الكريم؛ وقد كان النبي الله يجب أن يسمع القرآن الكريم من غيره ربما لهذا السبب؛ كما أثني على الصحابة الذين مهروا بقراءة القرآن الكريم وجودوا في أدائه، وزينوه تطريبا وتثويبا (أي طربوا ورجعوا فيه) (٢).

وحروف الفواصل إما متماثلة كما في قوله: ﴿ وَٱلطُّورِ ۞ وَكِتَبِ مَسْطُورٍ ۞ فِي رَقِّ مَسْطُورٍ ۞ فِي رَقِّ مَسْطُورٍ ۞ وَٱلسَّقْفِ ٱلْمَرْفُوعِ ۞ وَٱلْبَحْرِ ٱلْمُسْجُورِ ۞ ﴾ (الطور: ١: ٦).

<sup>(</sup>١) الإتقان ١ / ٣١٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ١ / ٣١٤.

<sup>(</sup>٣) انظر بحثنا عن القرآن الكريم بجريدة "المسلمون" الدولية الصادرة في لندن عام ١٩٨٦ صفحة الدراسة.

وإما متقاربة كما في آيات سورة الفاتِحة: ﴿ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ وفي سورة ق: ﴿ قُ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْمَحِيدِ ﴾.

قال الإمام فحر الدين وغيره إن فواصل القرآن كلها منحصرة في هذين النوعين أعيى المتماثلة والمتقاربة(١).

أما بالنسبة لأحكام الآى أو السبب الذى من أجله جاء التسجيع فى أواحر الكلمات فإن شمس الدين ابن الصائغ الحنبلى المعروف بابن الغرس (ت: ٧٧٦هـ) قد ألف فيه كتاباً سماه "إحكام الراى فى أحكام الآى" ذكره حاجى خليفة فى كشف الظنون، وأخذ منه السيوطى فى الإتقان (٢). ومن خلال هذا الكتاب الأحير اطلعنا على أقوال ابن الغرس.

يرى الشيخ ابن الصائغ أن مخالفة أصول اللغة من زيادة حرف أو حذف ياء الفع لل غير المجزوم أو تقديم العامل على المعمول، أو إيراد أحد القسمين غير مطابق للآخر في القرآن، لا بد له من مناسبة أو علة، هذا أمر تتطلبه اللغة العربية وقد تتبع ابن الصائغ مثل هذه الأحكام في القرآن فوجدها نيفاً وأربعين حكماً.

على سبيل المثال لا الحصر، تقديم المعمول على العامل فى قوله: ﴿ أَهْتَوُلآءِ إِنَّاكُرُ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ﴿ ﴾ (سبأ: ٤٠) أو على معمول آخر الأصل فيه التقديم كما فى قول. ه: ﴿ لِنُرِيَكَ مِنْ ءَايَنتِنَا ٱلْكُبْرَى ﴿ ﴾ (طه: ٣٣) إذا أُعْربت "الكبرى" مفعولاً "لنرى".

أو تقليم حبر كان على اسمها، نحو: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَكُفُوا أَحَدُا ﴿ وَالإحلاص: ٤). تقليم المتأخر في الزمان على المتقدم فيه، مثاله: ﴿ فَلِلَّهِ ٱلْاَحْرَةُ وَٱلْأُولَىٰ ﴾ (النحم: ٢٥). حاءت لمناسبة السجعات قبلها وبعدها ومنها تقديم الضمير على ما يفسره مثاله: ﴿ فَأُوْجَسَ فِي نَفْسِهِ عَنِيفَةً مُوسَىٰ ﴿ وَهُ ﴾ (طه: ٦٧).

حذف ياء المنقوص المعرف، نحو: ﴿ ٱلْكَبِيرُ ٱلْمُتَعَالِ ﴾ (الرعد: ٩)؛ ﴿ يَوْمَ ٱلتَّنَادِ ﴾ (غافر: ٣٢).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ٢١٤/١، ٣١٥.

<sup>(7) 1/197,7.7.</sup> 

حذف ياء الفعل غير المحزوم كما في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّيْلِ إِذَا يَسْرِ ﴾ (الفحر: ٤). حذف ياء الإضافـــة كما في قوله تعالى: ﴿ فَكَيْفَ كَانَ عَذَالِي وَنُذُرِ ۞ ﴾ (القمر: ١٦)؛ ﴿ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ ۞ ﴾ (الرعد: ٣٢).

زيادة حرف المد مثل: ﴿ ٱلطُّنُونَا ﴾ (الأحزاب: ١٠)، ﴿ ٱلرَّسُولَا ﴾ (الأحزاب: ٢٦)؛ ﴿ ٱلسَّبِيلا ﴾ الأحزاب: ٢٦)؛ ﴿ ٱلسَّبِيلا ﴾ الأحزاب: ٢٧)، وصرف ما لا ينصرف نحو: ﴿ قَوَارِيرًا ﴿ قَوَارِيرًا ﴾ (الإنسان: ١٥- ١٦)؛ وإيثار تأنيث اسم الجنس كقوله تعالى: ﴿ أَعْجَازُ نَخْلٍ مُنقَعِرٍ ﴾ (الحاقة: ٧).

إيثار أغرب اللفظتين في قوله تعالى: ﴿ قِسْمَةٌ ضِيرَى ﴾ (النحم: ٢٢) و لم يقل حائرة، وقوله: ﴿ لَيُنْبَذَنَ فِي ٱلْخُطَمَةِ ﴾ (الهمزة: ٤)، و لم يقل النار أو جهنم أو سقر أو لظى أو هاوية مثلاً، كما ذكر ذلك في سور أحرى لمناسبة الفواصل والأسجاع.

ومنه الاستغناء بالإفراد عن التثنية نحو قوله تعالى: ﴿ فَلَا يُخْرِجُنّكُما مِنَ ٱلْجَنّةِ فَتَشْقَى ﴾ (طه: ١١٧) والمقصود فتشقيا؛ والكلام لآدم وحواء وهما في الشقاء في الدنيا شريكان؛ ولكننا نقول بالنسبة لهذه النقطة الأخيرة إن الجمع بين آدم وحواء في الخروج من الجنة متساو في الخروج عن النعيم وحياة الراحة والخلود إلى حياة التعب والمشاق وإفراد آدم بالشقاء في قوله "فتشقى" معنى أكبر من مراعاة السجعة، والمعنى المقصود من وجهة نظرنا أن آدم لما سمع لحواء وتأثر بقولها وأكل من الشجرة كان عليه أن يتحمل عبء العمل الشاق وحده في الدنيا، هذا بالإضافة إلى أن الله كلف الرجل بالمغامرة وتحمل الصعاب والمشاق في سبيل توفير ضرورات الحياة فشقاء العمل لتحصيل الرزق مسئولية آدم لذا ناسب أن يقول "فتشقى" وليس فتشقيا، وإن كانت حواء تشقى مع آدم من لون آخر لكن هذا هو المعنى المراد والله أعلم بالصواب.

ومنه الاستغناء بالتثنية عن الإفراد كقوله تعالى: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَنْتَانِ ﴾ (الرحمن: ٤٦)، قال الفراء "جنة واحدة وثناها لأحل الفاصلة"؛ وهذا التوجيه يحيك فى صدرى منه شيء؛ إذ لا يمكن جعل الشيء الواحد اثنين من أجل الفاصلة، هذا سبب واه وكيف والمتحدث هو رب العالمين، إن المقصود هنا "جنتان" وقد أكد القرآن هذا

العدد في الآيات التالية التي اتصل فيها الحديث عن أوصاف جنتين لا جنة واحدة ﴿ وَمِن دُونِهُمَا جَنَّتَانِ ﴾ ﴿ مُدْهَامَّتَانِ ﴾ ﴿ مُدْهَامَّتَانِ ﴾ ﴿ مُدْهَامَّتَانِ ﴾ ﴿ فطحدیث کله فی سورة الرحمن عن جنتین وجنتین دون الجنتین.

ولولا أن الله فصّل في وصف الجنتين بما يتناسب مع أوصاف جنة الخلد، لقلنا أن إحدى الجنتين تكون في الدنيا إذ في هذه الدار جنة من لم يدخلها لا يدخل جنة الخلد، وهي جنة الرضا ونعيم الحب لذات الله والإخلاص في العمل الذي أمر به رب العالمين، وهناك جنة البرزخ وهكذا، ولأمر ما تنّى الله تعالى الجنة هنا في قرينة ذكر الرحمن والتذكير بآلائه ونعمائه وأيضاً في قرينة الخوف من مقامه: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَعَمائه وأيضاً في قرينة الخوف من مقامه: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِهِ عَنتين تقابلان الرحات ويتحفهم بجنتين تقابلان الخوف والرجاء هما الجناحان الموصلان إلى حضرة القدس وإلى النعيم المقيم. وليس معنى "مقام ربه" أن لله مقاماً وموضعاً كما للعبد، وإنما هو مقام طاعته وموضع حرمته.

على أن هناك لطيفة يمكن أن نتعرف بها على السبب الذى من أجله قال الله في سورة الرحمن ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَنْتَانِ ﴿ وَفَى سورة النازعات: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَنِ اللهُ وَى مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْمُوَىٰ ﴿ فَإِنَّ الْجُنَّةُ هِيَ الْمَأْوَىٰ ﴾ (٤٠- ٤١)، نقول ليس السبب في الإفراد هنا والتثنية هناك، هو مجرد التزام السجع فقط؛ ولكننا إذا أمعنا النظر في الآيتين وفي السياق الذي ذكرت فيه كل آية، اتضح لنا السبب، فآية النازعات أفردت الخنة، لأن الآية التي قبلها أفردت النار ﴿ فَإِنَّ ٱلْجَعِمَ هِيَ ٱلْمَأْوَىٰ ﴾.

أما قولسه تعالى: ﴿ يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيمٍ ءَانٍ ﴿ ﴾ (الرحمن: ٤٤) فإن فيه ما يوحي بالاثنينية فجهنم شيء والحميم الآن، أي الماء المشتعل، شيء آخر. وإن كانا من جنس واحد، والغرض منهما واحد لذلك ناسب أن يقول جنتان وهما أيضاً من جنس واحد وذلك للمقابلة بين "حَمِيمٍ ءَانٍ " و"جَنَّتَانٍ".

أضف إلى ذلك ظهور كلمة "زوجان" أو ما في معناها في أغلب آيات السورة

على سبيل المثال "الشمس والقمر"، "النجم والشجر"، "فاكهة والنحل"، و"الحب ذو العصف والريحان"، "الإنسان والجان"، "صلصال كالفحار ومارج من نار"، "المشرقين والمغربين"، "البحرين"، "السماوات والأرض"، "الثقلان"، "الجن والإنس"، "شواظ من نار ونحاس"، "النواصى والأقدام"، "حنتان ذوات أفنان"، "عينان تجريان"، "من كل فاكهة زوجان"، "وجني الجنتين دان"، "الياقوت والمرجان"، "اللؤلؤ والمرجان".

هذه الصيغة الثنائية اللغوية التي تتميز ها "سورة الرحمن" قد أحدثت ثنائية عقلية ووحدانية مماثلة في الإنسان نفسه، ملكت عليه فكره واستبدت بمشاعره، وحعلته يتصور الأضداد والمتقابلات والمتعادلات، والمتكاملات في هذا الوجود، جعلته يفقه سر الاثنينية الوجودية، والاثنينية في الحَلق والحُلق، ويستبطن قدرة الله وحكمته في هذه المخلوقات؛ وفي طريقة إيجاد الكائنات والقدرة على التنويع في الحادثات، ودلالة الكل على الخالق المدير تبارك وتعالى. إن ذلك كله إنما يتحلى بأكبر قسط وأوفاه في السر المعنوى الذي أودعه الله تعالى في الأبنية والتراكيب القرآنية، وبما نفخ الله فيها من روحه، حتى سمت جمالاً، وفاقت حلالاً، وتمت كمالاً؛ ولا ننسى أن هناك في القرآن بعض المحاورات أو القصص التي تكاد تخلو من السجع أو إيقاع الفواصل، ومع هذا وصلت إلى الكمال اللفظي والمعنوي وبلغت الدرجة نفسها من التأثير والقوة.

وكلامنا هذا يتفق في جوهره مع ما ذكره ابن قتيبة في اعتراضه على توجيه الفراء المذكور(١).

على أن ابن الصائغ قد نقل عن الفراء أيضاً أن الله أراد "جنات" فأطلق الاثنين على الجمع لأجل الفاصلة لكن يرد على ذلك ما أوردناه في الرد على قوله بالجنة الواحدة.

ومن أنواع الفواصل ما أثبت فيه "ها" السكت كقوله تعالى: ﴿ مَاۤ أُغْنَىٰ عَنِى مَالِيَهُ ۚ ﴾ (الحاقة: ٢٨ – ٢٩).

300 A 100 (14) 10 地區的實施

<sup>(</sup>١) انظر: الإتقاد ١ / ٢٩٩.

والجمع بين المحرورات: ﴿ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ لَكُمْ عَلَيْمًا بِهِ عَبِيعًا ﴾ (الإسراء: ٦٩) فإن الأحسن الفصل بينها، إلا أن مراعاة الفاصلة اقتضت عدمه وتأخير "تبيعًا". ومعنى "تبيعًا" أى ناصراً يتتبعنا فيمنعكم أو ينتصر لكم منا (٢). لابد إذن أن هناك معنى يتجاوز في سموه محرد مراعاة الجمال الظاهرى للعبارة القرآنية، ولعل ابن الصائغ وَهَم في الآية، فلم يفطن للضمير "نا" الفاصل بين حرفي الجر "على" والياء في "به".

ثم إن في المتابعة بين ذكر عبارة "لكم" و"علينا"وتأخير "به" العائد على النصير المُتَوَهَّم، بلاغة ما بعدها بلاغة؛ إذ أنه يحمل في طيّاته ما يناسب الكلام في موقف التحدى، والمقارنة بين قوة الله، والقوة المزعومة لغير الله؛ وأيضاً فإن في تأخير حرف الجر ومتعلقه ما فيه من اللفت إلى ضآلة شأن كل ما عدا الله تعالى، ولذلك ذكره تعالى بالضمير أيضاً؛ وشدد في تنكير أمره.

ومن أنواع الفواصل أيضاً تغيير بنية الكلمة كما فى قوله: ﴿ وَطُورِ سِينِينَ ۞ ﴾ (التين: ١). والأصل سينا أو سيناء (٢). على أن هذا قد يكون اسماً آخر للجبل نفسه أو هو مما كانت تسميه به بعض القبائل أو الشعوب المحيطة به. وعلى أية حال فهذا من مشكل القرآن؛ ذكره الأخفش وقال: ﴿ وَطُورِ سِينِينَ ۞ ﴾ واحدها السنينة (٤).

وأحيراً نقول إن القرآن يحتوى على ما اصْطُلِحَ على تسميته بالسجع؛ إلا أن استعمال هذه الأسحاع في القرآن لم يكن هو الغاية في حد ذاته، وجمال القرآن لم يأت لكون الكثير من آياته حاءت مسجوعة؛ ولكن جماله ينبثق من كونه كلام رب العالمين، زيّن السماء الدنيا بزينة الكواكب، وأودع فيه من الأسرار الكثيرة اللغوية، والبيانية، والعلمية كما أودع في هذا الكون من أسرار ومعاجز؛ ونظمه الذي نظم السماوات سبعاً طباقاً، ما ترى فيها من تفاوت فارجع البصر هل ترى من فطور، ثم ارجع البصر كرتين ينقلب إليك البصر خاسئاً وهو حسير، طبق بنفسك ذات المنهاج

 <sup>(</sup>١) كتبت هذه الآية خطأ في الإتقان هكذا: ﴿ثُم لا تجد لك به علينا تبيعاً ﴾، والصواب كما في المصحف: ﴿ ثُمَّ لا تَجدُوا لَكُمْ
 عَلْيْنَا بِهِ. فَيِعًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْنَا لِهِ عَلَيْنَا تَبِيعاً ﴾ ، والصواب كما في المصحف: ﴿ ثُمَّ لا تَجدُوا لَكُمْ

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ١ / ٣٠١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ١ / ٣٠١.

<sup>(</sup>٤) انظر: معانى القرآن. بيروت. عالم الكتب ١٤٠٥هــ – ١٩٨٥م جـــ٢ ص٧٤٠ وابن حيان البحر المحيط ٨ / ٤٩٠.

وقلب بصرك وبصيرتك في القرآن ثم أمعن فيه النظر ثانية وثالثة، وفكر هل ترى فيه من حلل، أو تَطلع منه على علة أو زلة. ليس جمال القرآن إذاً في الأسجاع أو الأوزان التي تمثل القشرة أو الغلاف الخارجي للقرآن فحسب، وإنما في الروح التي تتخلل ثناياه تخللاً طبيعياً لا تكلف فيه (۱). إن كل كلمة في القرآن تعرج بروحك إلى الجمال الإلهي الذي انبقت عنه وتنزلت من عنده، وتسمو بسرك إلى ربك، فتطلع هناك من أقرب الحضرات على محالس أنوار القدس الأعلى في مملكة الآيات النورانية ذات الجلال الأبدى والكمال السرمدي.

إن جمال القرآن جمال روحاني، ومعرفي لَدُنِّي، وحسنه حسن إلهي عُلوي، يسمو على كل أنواع الجمال؛ إنه أسمى من الأسجاع، وأدق من الأوزان الشعرية، وأروع من المحسنات البديعية، وأوقع في النفس من فعل القواف، وأنصع في الناظرين من الدرر الخواف. إنه أرق من النسيم، وآنَقُ من رُوَاء السَّوْسَن، وأَصْفَى من ماء السماء، وأنفذُ تأثيراً من شَذًا الريحان، وأجلى في الأبصار والبصائر من نور البدر التمام؛ وفوق كل ذلك ودونه، فإن القرآن يحتوى على ذلك الجمال الإلهي الخالد والسر السرمدي الباقي، الذي يعانقه ولا يفارقه، ويلازمه ولا يخاصمه. ولو أن الأسحاع تأتي بهذا الإبداع، لجاز أن يقاس القرآن بأسجاع خطباء العرب وكُهالها، أو بتخليطات الأنبياء الأدعياء الكذبة كمسيلمة الكذاب، وكهؤلاء الذين كانوا يقلدون السجاعين، فيرصفون كلامًا طنانًا يتوهمون أنه آية في الصنعة وغاية في البدعة وأنه من جنس ما جاء به محمد بن عبد الله فما كان لهم إلا الهوان على مر الزمان، وما كان لكلامهم من حظ غير النسيان؛ لقد ذهب كل كلامهم الأحوف وبقى القرآن آيةً في الكلام، ومعجزةً في عالم اللغات، وإماما في العلوم والآداب، والأخلاق والمعاملات، وفي السياسة والاجتماع وهاد الأهل الدنيا إلى الحياة الطيبة لأهل الدنيا الحافلة بالأمن والأمان والقيم الفاضلة الراسخة، وبالسعادة الدائمة في الحياة الآخرة.

<sup>(</sup>١) أنظر: للجرجاني دلائل الإعجاز ص٣٧.

#### الفصل الرابع

#### الشكل التخطيطي للقرآن والقصص التي يتضمنها

بعد أن ناقش ويلش الفاصلة أو الجملة المتكررة في القرآن كما عرضناه وحللناه، يتناول هنا النظام الداخلي للنص القرآني، وقصص الأنبياء في الكتاب فيلاحظ عليها ما يلي:

أولاً - تكرار بعض الجمل بعينها مما أجراه القرآن على ألسنة الأنبياء.

ثانياً - تكرار هذه القصص في السور المختلفة ببعض الاختلافات بالزيادة أو النقصان.

من النوع الأول يشير ويلش إلى القصص الخمس التي تدور موضوعاتها حول عقاب الله لبعض الأمم الماضية، كما وردت في سورة الشعراء، حيث يستعمل القرآن في المواضع الخمسة الجملة التمهيدية نفسها، إلى جانب الفواصل أو المقاطع المسجوعة: ﴿ إِذْ قَالَ هُمْ أَخُوهُمْ نُوحٌ أَلاَ تَتَّقُونَ ۚ إِنَّ لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ ۚ فَي فَاتَقُوا الله وَأَطِيعُونِ فَي وَمَآ أَشْنَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ أَن أَجْرِى إِلاَّ عَلَىٰ رَبِ الْعَلْمِينَ فَي ﴾ (الشعراء: ١٠٦: ١٠٩)، والفرق الوحيد في الأربع صيغ الباقية يتمثل في أشخاص هؤلاء الذين تَوجه إليهم الخطاب الأيكة.

وكتعليق سريع على هذه النقطة نقول إنه لا ضير فى تكرار جمل بعينها على ألسنة الأنبياء، فدعوات الأنبياء كلها واحدة وبخاصة دعوقهم إلى الله، وإلى الوحدانية وأصول الاعتقادات والنبوات وإرشاد الناس إلى التقوى ومكارم الأخلاق وتعريف النبى بنفسه وبمنهجه كمبلغ عن الله، وغايته ومقصده، وبتحرده وإحلاصه، فمنهج يتفق فيه جميع الأنبياء ولهذا جاء كلامهم بالعبارات نفسها تقريباً.

يشير الكاتب بعد ذلك إلى سورة (الأعراف) ويقول إن نظاماً حديداً قد ظهر هنا في إيراد القصة إذ أن حوالى ثلثى العبارات أو المعلومات التي أحريت على لسان نوح التي قد أجراها القرآن هي نفسها على لسان هود: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ فَقَالَ يَنقُومِ قَد أَجراها القرآن هي نفسها على لسان هود: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ فَقَالَ يَنقُومِ اللهُ مَا لَكُم مِّنْ إِلَيْهِ غَيْرُهُۥ ٓ إِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ قَالَ ٱلْمَلَا مِن قَوْمِهِ مَا لَكُم مِّنْ إِلَيْهِ غَيْرُهُۥ ٓ إِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ قَالَ ٱلْمَلَا مِن قَوْمِهِ مَا لَكُم مِنْ إِلَيْهِ غَيْرُهُۥ ٓ إِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ قَالَ ٱلْمَلا أُمِن قَوْمِهِ مَا اللهُ مَا لَكُم مِنْ إِلَيْهِ غَيْرُهُۥ ٓ إِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ قَالَ ٱلْمَلا أُمِن قَوْمِهِ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ قَالَ اللّهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَيْهِ غَيْرُهُۥ ٓ إِنِي اللهِ عَلَيْهُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ قَالَ اللّهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَيْهِ عَيْرُهُۥ ٓ إِنِي اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَيْهِ عَيْرُهُ مِنْ إِلَيْهِ عَيْرَالِهُ عَلَيْهُ مِنْ إِلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهِ عَلَيْهُ مِنْ إِلَيْهِ عَيْرُهُ مِنْ إِلَاهٍ عَلَيْهُ مِنْ إِلَى اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ إِلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهِ عَلَيْهُ مِنْ إِلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ إِلَاهُ عَلَيْهُ مِنْ إِلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عِيمٍ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ إِلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ إِلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْمِ اللّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِنْ إِلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ إِلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى الْعَلِيْمِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ع

ولقد تكرر هذا الكلام نفسه مع الأنبياء صالح، ولوط وشعيب، وإلى حانب هذا توجد محموعات أحرى لروايات متوازية أو متساوية في القرآن تحتوى على نمط معين من هذين النمطين للشكل التخطيطي للقرآن.

إن اتساع مدى التكرار بين هذه القصص المتقاربة أو المتشاهة أمر له دلالاته المهمة في فهم طبيعة هذه القصص وهدفها، بمعنى أن الله لم يقصد هذه القصص الإحبار عن أحداث تاريخية.

وهناك ظاهرة أخرى تفهم من هذه المجموعة من قصص العقاب الإلهى للأمم السابقة، وهذه الظاهرة تتمثل في التطور المعقد للأحداث الكثيرة في العلاقة المتغيرة التي تجمع بينها وبين أحداث القصص الأحرى في القرآن الكريم؛ حيث توجد قصص أحرى كثيرة تتكرر بصور مختلفة في سورتين أو أكثر من القرآن. والعجيب أن المستشرقين بلي ووات يتفقان مع ويلش في تسمية هذه المجموعة "بقصص العقوبات أو العقاب" وكأن العقاب فيها مقصود لذاته لتحويف الناس وإرهاهم، وكأنما لا تحتوى على أي شيء آخر سوى ألها تروى ما حل بالأقوام الماضية من عقاب الله؛ وجهل هؤلاء الثلاثة أو تجاهلوا الغرض الحقيقي من وراء حكاية هذه القصص في القرآن الكريم؛ وكأني هم يُلمحون إلى ما صرح به غيرهم من المنصرين وبعض المستشرقين، وهو أن الإسلام يصور الله على أنه اله حبار، وقهار، محب للقتل والترويع والانتقام، بخلاف ما تُصوره به النصرانية من الحبة والرحمة والفداء؛ وقد فندنا هذه المزاعم في بحث آخر لنا؛ والمقام هنا يضيق عن التوسع في هذا الموضوع.

أما المقصد الأسمى لقيص أحوال الأمم السابقة وما نزل هم من عقاب الله تعالى،

فهو مقصد تربوى تعليمى. والقصة من أسس الدعوة فى المنهج القرآنى؛ وكل قصة فى القرآن تحتوى على علاج نفسى قوى ومؤثّر، لأمراض نفسية واحتماعية ودينية خطيرة، يعانى منها الإنسان أى إنسان فى أى مكان وأى زمان.

أشار الكاتب بعد ذلك إلى قصص نوح، وهود، وصالح، ولوط، وإبراهيم، وحكاية زيارة الملائكة له، وقصة آدم وخلق الكون، وسقوط إبليس، وحكاية يجيى أو يوحنا، والمسبح عيسى بن مريم عليهما السلام، وقصة ميلادهما الإعجازي، وإلى قصة شعيب همى موسى الطبيخ الذى قيل إنه جثرو Jethro، وقصة موسى وهارون التي جاء ذكرها فى مواضع متفرقة فى القرآن وباختلافات متفاوتة فى العبارة؛ يعتبر الكاتب أن بعض هذه القصص تاريخية، أى ألها تحتوى على أحداث ووقائع لها وجود تاريخي، هذا بينما يوجد نوع آخر من النص القرآن لا يراد به أكثر من مجرد السرد التاريخي، وقد أشرنا إليه بالفعل فى مقدمة هذه المسألة. يقول ويلش: " إن مجموعة القصص غير التاريخية (كتبت خطأ بالموسوعة (The non historical groups) والصواب (The historical groups)؛ هذه المجموعة تمثل أو تحمل الطابع نفسه الذى أسماه بل "عصر القرآن"؛ بينما تمثل القصص أو الأخبار التاريخية "فترة الكتاب أو الكتابة"، تلك الفترة التي نزى أن قصصاً ما، قد جمعت فيها وضُم بعضها إلى بعض لتشكل فى مجموعها رواية طويلة ذات حلقات إخبارية، لتؤسس هى بدورها بداية نشأة التاريخ الديني للمسلمين؛ والذى يرجع فى بدايته إلى بعن المادية خلق الكون وظهور الخليقة".

قبل مناقشة هذا الكلام يتبغى أن يكون واضحاً فى الأذهان أن قصص الأنبياء فى القرآن، سواء منها القصيرة أو الطويلة، المقصود منها العبرة وإبراز دور القدوة الطيبة وأهميتها، وحكاية التاريخ الدينى للعالم، كما جاءت فى القرآن المعرفة الأكيدة والمتواصلة لقصة الصراع بين الخير والشر، والإيمان والكفر، والحق والباطل، والشك واليقين والهدى والضلال، والتواضع والاستكبار، كما ألها تظهر قوة الحق وصلابته فى مواجهة الباطل وأهله ودور الأنبياء وأتباعهم فى التصدى للباطل والانتصار للحق.

 ويقوى في مواجهة الباطل وأهله، وحتى يعرف أنه ليس وحيدا في ساحة الدفاع عن الحق والدفاع عن الخلق. ولكي يعرف أيضاً أنَّ النبوةَ لا ترتبط بالقومية، ولا تنعزل عن التيار العام والمتدفق للفضل الإلهي الذي يؤتيه الله لمن شاء من عباده.

وفي هذه القرينة نقول إن هذه القصص القرآنية تحتوى على دروس وعظات كثيرة تفيد في معالجة القضايا الحاضرة والمتحددة للبشرية، كما ألها تصل الماضى بالحاضر وتربط بين الأحيال الحاضرة والغابرة برباط ديني وحضارى عظيمين متينين.

وليست هذه القصص ملفقة أو مصممة لتأدية هذا الغرض النفسي البحت، كما يزعم المستشرقون، كَالَّا فالأنبياء المذكورون في القرآن لهم وجودهم التاريخي وأماكن عملهم معروفة وأصول دعواهم معلومة وليس يشك في ذلك إلا ملحد كافر بالدين، وإذا كان القرآن قد ركز على الجوانب الخلقية في حياة الأنبياء فهذا ليس معناه إهمال الجانب التاريخي أو الحوادث التاريخية في حياهم وحياة أممهم. وينبغي أن نلاحظ نقطة أحرى مهمة وهي أن هذا التقارب الشديد الذي قد يصل إلى حد التماثل التام في عبارات بعض الأنبياء لا يدل على الخلط أو التكرار أو إجراء الكلام نفسه على ألسنة شخصيات مختلفة مما قد يوهم أها من صنع الخيال، هذا غير جائز ألبَّة، فإن تكرار القصة بعينها في القرآن الكريم، مرة مختصرة ومرة موسعة، ومرة منشورة وأحرى مطوية له غرضه التعليمي والتهذيبــي والتذوقي هذا إلى حانب الغرض التاريخي. إن هذا التكرار أشبه بتكرار الصباح بعد المساء وبتعاقب الفصول المحتلفة الصيف والشتاء والربيع والخريف، وكتكرار نور القمر وضوء الشمس على العيون الناظرة. ووجه الحق لقد اعتبر القرآن في هذا اللون من القصص أذواق المحاطبين المحتلفة وطباعهم المتباينة وقواهم ومداركهم العقلية والنفسية المتفاوتة فيما يبنها، فقدم لكل ما ينشده، ويؤثره ويتأثر به، ويؤثر فيه قيل لمحمد بن سعيد ما هذا الترديد للقصص في القرآن؟ قال: "ليكون لمن قرأ ما تيسر منه حظ في الاعتبار "<sup>(١)</sup>.

فمن الناس من يفضل القصة القصيرة ومنهم المغرم بالأحداث الطويلة والمتشعبة، ثم إن القصص القرآن قد توزع في سور كثيرة وذلك حتى يجد من يقرأ بعض القرآن

<sup>(</sup>١) ابن عطية المحرر الوجيز ١ / ١٥.

النموذج القرآنى كاملاً فيما قرأ القصة، والأمر والنهى، والترغيب والترهيب، والدعوة وما ذكر لأول مرة وما ثنى الله ذكره. وهكذا. قيل لجعفر بن محمد الصادق لم صار الشعر والخطب يمل ما أعيد منها، والقرآن لا يمل؟ فقال: لأن القرآن حجة على أهل الدهر الثانى كما أنه حجة على أهل الدهر الأول، فكل طائفة تتلقاه غضاً جديدًا ولأن كل امرئ في نفسه متى أعاده وفكر فيه، تلقى منه في كل مرة علوماً غضة، وليس هذا كله في الشعر والخطب"(١).

يزعم بل بأن فترة نزول القرآن، ويعنى هما العهد المكى، حاءت القصص فيها غير تاريخية، وذلك لأن محمداً، من وجهة نظره، لم يكن قد احتك باليهود بعد وأخذ عنهم، وهذا زعم باطل؛ فسورة يوسف، وهى من أطول قصص القرآن وأبلغها، مكية إلا الآيات (١، ٢، ٣، ٧) فمدنية؛ وسورة مريم مكية وتحمل قصة العذراء ويجيى والمسيح وإبراهيم؛ وسورة طه وفيها قصة موسى مفصلة هى أيضاً مكية؛ والشعراء، والنمل، والقصص كلها سور مكيات، وكلها تحمل تفاصيل دقيقة عن أنبياء الرحمن عليهم السلام.

وزعم بل أيضاً بالنسبة لما أسماه بــ "فترة الكتاب" يعنى تسمية القرآن "كتاباً"؛ أنه إنما كان تقليدا لليهود وكتبهم كما ذكرناه في قرينة لحديث عن أسماء القرآن وأبطاناه بالدليل. ويزعم هذا الكاتب أيضاً أن محمداً قد جمع هذه القصص القصيرة التي كتبت في العهد المكي وشكل منها هذه القصص الطوال بغرض صنع بداية لتاريخ فقهي أو ديني متميز للمسلمين يبتدئ من أول الخليقة.

لقد أخطأ الكاتب هنا وأساء في الوقت نفسه؛ لم يكن جمع القصص من عمل محمد ولا من أغراضه ألبَتَّهُ، وإن قصص القرآن قصيرها وطويلها، وحي منزل من عند الله تعالى، وما كان محمد ألبَتَّهُ بالمؤرخ ولا بالقصاص ولا بالراوية لقصص الآخرين.

ليس في هذا الكلام حديد إلا في الشكل والرواء، أما جوهره فقديم. قاله خصوم القرآن، كما سجله القرآن نفسه، وقاله بعض اليهود والنصارى من بعد كما نقله علماء المسلمين كابن حزم الأندلسي، وابن تيمية، وابن كمونة والسموأل بن عدى كما سيتبينه القارئ في مواضعه من هذا البحث (٢).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه والموضع.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

تلقى رسول الله همده القصص من الله تعالى على فترات وحسب قياسات وتقديرات إلهية بحتة. وهذا أمر واضح في القرآن نفسه، وتتميز قصص القرآن بالإمتاع والإشباع وإثارة العقل في غير سرف وإطلاق للفكر دون شطط، ولقد أورد القرآن قصص الأنبياء مصفاة من العكر والقذر اللذين علقا كما في كتب اليهود نتيجة التحريف الذي أصاكها والتبديل الذي شوهها وحدش طابعها الإلهي.

القرآن ليس كتاباً تاريخياً يُعنى فقط بما يُعنى به المؤرخون من أحداث ووقائع وأسباب ومسببات ومقدمات ونتائج، ولكنه مع ذلك إذا قدم معلومات تاريخية قدمها صحيحة وفاصلة ومَن أصدق من الله قيلاً،

﴿ غَنْ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَآ أُوْحَيْنَآ إِلَيْكَ هَبِذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَتْلِهِ لَمِنَ ٱلْغَنْفِلِينَ ﴾ (يوسف: ٣).

﴿ ذَالِكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكَ ۗ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُوٓا أَمْرَهُمْ وَهُمْ يَمْكُرُونَ ﴿ ﴾ (يوسف: ١٠٢).

﴿ ذَالِكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكَ ۚ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَقْلَامَهُمْ أَيُّهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَخْتَصِمُونَ ﴿ ﴾ (آل عمران: ٤٤).

﴿ فَأَقْصُصِ ٱلْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ١٧٦).

فالقصص القرآني وحي من عند الله تعالى حق، حاء بحق من عند الحق لتأسيس الحق والعدل على الأرض.

#### الباب السابع

## الأشكال الأدبية والموضوعات الرئيسة للقرآن

تمهيــــد

الفصل الأول ... صيغ القسم في القرآن

الفصل الثاني ... آيات الإعجاز العلمي في القرآن

الفصل الثالث ... آيات الأمر بصيغة "قل"

الفصل الرابع ... الأمشال في القرآن

الفصل الخامس ... آيات الأحكام في القرآن

الفصل السادس ... آيات العبادات والشعائر

الفصل السابع ... موضوعات قرآنية أخرى

# للهيئلا

نقول في التمهيد لكلام المستشرق ويلش في هذا الموضوع إن للقرآن نظامه الخاص وتركيبه المنفرد، وأساليبه العجيبة وموضوعاته الرائعة والمتنوعة وإنما يعرف قيمة القرآن وفضله من كثر فيه إمعانه وازدادت فيه معارفه، واتسع علمه، وتثقف بالعربية لسانه، وفهم مذاهب العرب ولهجاهما ومواقع كلامها ورموزها وإشاراتها، وافتناهما في الأساليب، وما اختص الله به لغتها دون جميع لغات العالمين من فضل، فإنه ليس في جميع لغات الأمم، أمة أوتيت من العارضة (قوة الكلام والقدرة على تنقيحه) والبيان، واتساع المجال، ما أوتيته العرب خصيصي من الله لما أرهصه (أثبت به) من الرسول في وأراده من إقامة الدليل على نبوته بالكتاب، فجعله علما، كما جعل علم كل نبي من المرسلين من أشبه الأمور بما في زمانه المبعوث فيه (١).

وكتاب المسلمين قاطع وكلمتهم متفقة على أن القرآن معجز؛ وأنه بعد أن تحدى الله تعالى به الإنس والجن فعجزوا، ولا يزالون، لا يمكن لأحد من البشر أن يأتي بمثله ولا جذله. تأليف القرآن ونظمه مستحيل من العباد كاستحالة الجواهر أن تصير أعراضاً، أو الأعراض جواهراً، كان القرآن ولا يزال هو دليل نبوة محمد هلى ومصدر دعوته، وكان النبي على يعلن أن الله خصه بهذا القرآن وأظهر ذلك لقومه واضحاً، وأن جبريل الله كان ينسزل عليه به وذلك معلوم ضرورة، ولا يمكن لأحد دفعه، وهذا غاية التحدى في المعنى، وفيه حث واستثارة على إظهار معارضته إن كانت مقدورة لأحد، وأيضاً فإن النبي الدعى النبوة ودعا الناس إلى تصديقه، ونبذ ما هم عليه من دين ألفوه وعادات اعتادوها وآثروها، ومن ادعى ذلك ودعا إليه الناس وجب بحكم العقل والمنطق أن يقدم لهم دليلاً على صحة دعواه حتى يفحصوه ويتأملوه، قبلوه أو ردوه، وكان القرآن هو حجة النبي هو دليله الدائم والباقي، وقد تحداهم به ودعاهم إلى معارضته لا خائفاً من بلغائهم ولا

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة. تأويل مشكل القرآن تحقيق السيد أحمد صقر. القاهرة. دار التراث ١٣٩٣ – ١٩٧٣ ص١١.

متحفظاً من استنهاض همم فصحائهم مع أن العرب أهل تَحَدِّ وعصبية، فلم يعارض القرآنُ أحدٌ منهم، ولو عارض هذا الكتاب معارض لنُقل إلينا كما نُقلَ القرآن نفسه، وكما نقلت مواقف الكفار وأقوالهم ضد رسول الله ﷺ بل كما نقل إلينا كلام مسيلمة والأسود العنسي وطليحة مع ركاكته وسحافته، وقصوره البالغ عن مواجهة القرآن فضلاً عن معارضته، ولا يمكن أن يقال إن القادرين على المعارضة من العرب كانوا قد امتنعوا منها حوفاً على أنفسهم من بطش محمد وأتباعه، فإن العرب لم يكونوا يخافون أحدًا أو يُخْفُون عداءهم حوفا من أحد؛ بل لقد واجهوا محمداً وطاردوه وعذبوا أتباعه وشردوا بمم؛ كما لا يمكن أن يقال إن الذين كانوا أهلاً لمعارضة القرآن قد تواطئوا مع محمد، فهذا افتراض ساقط لم يصل إلينا مثله، فإن العرب جميعاً عامهم وحاصهم قد تواطنوا لا مع محمد ﷺ بل ضده، ولم تجتمع العرب جميعاً على شيء ألبَّتَهُ كما احتمعوا على عداوة محمد على ومناهضته والطعن فيما جاء به عن الله. ولقد كان البلغاء والفصحاء العرب أكثر من أن يحصوا كالأعشى الكبير وهو من الطبقة الأولى ومثله ممن مات على كفره، وكعب بن زهير وهو في آخر العمر وهو في الطبقة الثانية وقد أسلم واتبع محمدًا ﷺ بعد عداوة لدود ولجاجة عنود؛ ولقد كان لبيد والنابغة الجعدى من أهل الطبقة الثالثة، وقد أسلموا بعد زمن طويل، ولو تواطأ هؤلاء الأقربون مع محمد ﷺ فكيف بفضحاء العرب الآخرين المنبثين في الأنحاء المحتلفة والأرجاء المتعددة؛ بل كيف يتأتى ذلك من بلغاء اليهود و شعراء النصرانية المناوئين(١).

ثم لأي شيء كان تواطؤهم، ألمال محمد الفقير؟ أم لقوته التي لم تكن لتحمى أصحابه المعذبين في مكة.؟ أم لأهم وجدوا أن في القرآن ما أعجبهم وأطرهم وألزمهم الحجة وألجأهم إلى التسليم فسكتوا(٢) وكتموا وهل يسمى ذلك تواطأ مع محمد أم تواطأ

<sup>(</sup>١) انظر : أبو سليمان حمد بن محمد بن إبراهيم الخطابي (٣١٩ – ٣٨٨هـــ) بيان إعجاز القرآن ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن. دار المعارف ١٩٥٦ ص٣٠.

<sup>(</sup>٢) في ثنايا كلامنا تخللت عبارات من كلام الشيخ محمد بن الحسن الطبرسي ت: ٦٠١هـــ النجف ١٣٩٩هــ- ١٩٧٩م ص ٢٦٩ وما بعدها.

مع النفس من أجل الحق وتوطينا لها على الصدق؟! وإذا قيل إلهم لم يعارضوه لرأى كان أقوى في نفوسهم وأحدى لهم في تقديرهم وهو مناجزهم إياه الحرب والسعي في هلاكه ليستريحوا منه، وكراهة منهم للدخول معه في حوار يقتضى طول الكلام فيتمادى الزمان وتكثر دعاوى الفريقين، ويخفى موضع الفضل بين الكلامين؛ أو ربما اشتد النزاع وانحاز المحكمون فرأوا لهذا أن يجهزوا عليه وعلى دعوته بالقوة التي كانت في أيديهم، نقول ما هذا برأى يمكن أن يصدر عنهم أو يُتنخيل منهم، فقد تحداهم القرآن لا أن يأتوا بمثله كله وإنما ببعضه، حتى ولو بسورة منه، فاحتصر لهم الطريق وقرب لهم الهدف، بل لقد تحداهم الله بما يستثير حماستهم ويلهب عصبيتهم فلم ينتهضوا المدف، بل لقد تحداهم وخطباؤهم وخطباؤهم إذا استثيروا أتوا بالبدائع والروائع، وكان ذلك منهم طبعاً وخليقة؛ ولقد بلغ شعراء شعر النقائض في ذلك الشأو البعيد وحازوا فيه قصب السبق.

ذكر أبو حيان التوحيدي أن أبندار الفارسي سئل عن موضع الإعجاز في القرآن فقال: "هذه مسألة فيها حيف على المعنى وذلك أنه شبيه بقولكم موضع الإنسان من الإنسان، بل متى أشرت إلى جملته فقدت حقيقته ودللت على ذاته، كذلك القرآن لشرفه لا يشار إلى شيء منه إلا وكان ذلك المعنى آية في نفسه، ومعجزة لمُحاوله، وأهدى لقائله، وليس في طاقة البشر الإحاطة بأغراض الله في كتابه، ولذلك حارت العقول، وتاهت البصائر عنده "(١).

تحادل الجبائى وهو من علماء النظر مع ابن الراوندى الزنديق<sup>(۲)</sup> فى نظم القرآن وأسلوب القرآن وليس فى هذا فقط سر إعجاز القرآن من حيث النظم والأسلوب، والسبب فى تركيز الجبائى على هذه المعانى فقط هو أنه اعتبر حال المحاطب، فهو لا يقدر

<sup>(</sup>١) السيوطي معترك الأقران في إعجاز القرآن ١ /١٠، ١١، وانظر : الجرجاني دلائل الإعجاز ص٣٧ والزرقاني مناهل العرفان في علوم القرآن ٢/ ٣٥٥.

<sup>(</sup>٢) توفى ابن الراوندى على أرجح الأقوال سنة ٢٩٣ هـ ويتوقع أنه من أصل فارسى، ولد في أوائل القرن الثالث الهجرى ونشأ في بغداد، وكان من أتباع بشر بن المعتمر في أول أمره وكان مثله معتزليًا، ولكنه لما أظهر كفرياته طردته المعتزلة فلجأ إلى الشيعة فلم يجد فيهم ظهرًا يحميـــه أو نصيرًا يؤيه فانتهى أمره إلى الزندقة والإلحاد مقتفيًا أثر ابن عيسى الوراق الزنديق. لجأ هذا الكافر إلى ابن لاوى اليهودى وألف بمشورته كتبه التي يطعن فيها في الإسلام والقرآن ويروج فيها لإلحاده. يقال إن الفاقة والشعور بالمهانة كانا من وراء إلحاده.

على أن يدعى في المعارضة أكثر من محاكاة القشرة الخارجيسية للقرآن أما ما حواه القرآن من علوم ومعارف فليس يستطيعها إنسان ألبتّة، بل ولا مجموع العالمين، في الأولين والآخرين. ومع هذا فقد أعلن الزنديق ابن الراوندي عجزه وسلم بإعجاز القرآن كما صرح به للجبائي(). وإذا صح هذا الخبر فإن القول باحتمال توبته ورجوعه يصبح ممكنًا، ولكنه على أي حال فإن ابن الراوندي كان مريضًا عقليًا، ومصابًا بأزمة نفسية حادة أفقدته الثقة في نفسه، وبالتالي في دينه، فراح يطعن في القرآن والنبي في والأنبياء ويجدف على الله بكلام ككلام الممرورين، وهكذا ينبغي أن نأخذ كتاباته على ألها أعراضُ أمراضٍ ليس فيها علم يستفاد، ولا فكر يستجاد، هذا مع ما قيل من أنه فزع من دعواه، وعاد لدينه الذي قلاه، ومات على الإيمان بإعجاز القرآن؛ وقد زعموا أيضًا أن ابن المقفع حاول معارضة القرآن وعاناه مدة ثم استحيا من إظهار ما لفقه فمزَّقه. وقد رُمي ابن المقفع كذلك في دينه وأتهم في عقيدته، وأيا كان الأمر فهذه هي أثاره، "كليلة ودمنة" والأدب الكبير والأدب الصغير خذها فاقرأها وأمعن النظر فيها وتأملها، ثم انظر في القرآن، وقارن، فسوف تجدها لا تصل في بلاغتها وفصاحتها إلى ما تصل إليه ذبالة شمعة تحت ضوء الشمس الساطعة في رائعة النهار بالنسبة للقرآن.

ولقد زعم بعض المرحفين أن أبا الطيب المتنبئ (ت: ٣٥٤هـ) قد حاول معارضة القرآن؛ ونحن لم نطلع للمتنبي على كلامٍ فى معارضة القرآن لا شعراً ولا نثراً، أما عن ادعاء أبي الطيب النبوة فهو أمر محتمل، إذ أن له أشعاراً تدل على رقة دينه، وتحرؤه على الأنبياء، على سبيل المثال قوله فى مدح سيف الدولة:

إن كان مثلك كان أو هو كائن فبرئت حينئذ من الإسلام

ولقد اجتمع للمتنبي مع ضعف الوازع الديني وحودُه في بيئة كانت تتلاطم فيها الأفكار الطائفية للشيعة القرامطة، والإسماعيلية، وآراء الفلاسفة والملاحدة، هذا فضلا عن التيارات السياسية. (٢)

وقيل أيضاً أن أبا العلاء المعرى (ت: ٤٤٩هـ)، قد حاول ذلك، ولكن لا يوجد لدينا دليل يؤكده. ومن المفيد في هذه القرينة، أن نقتبس كلام مصطفى صادق الرافعي، بشأن تحدى القرآن لخصوم القرآن الذي يقول فيه: "المعارضة نصف الحق وإن هي لم تكن حقًا لألها تبينه وتجلوه وتقطع عنه الألسنة وتنفى عنه الظنة، ومن هنا يظهر لك السر المعجز الغريب البالغ منتهى الدقة في القرآن الكريم، فإن هذا الكتاب من دون الكتب السماوية والأرضية هو وحده الذي انفرد بتحدى الخلق وإثبات هذا التحدى فيه ؟ وبذلك قرر أسمى قواعد الحق الإنساني ووضع الأساس الدستورى الحر لإيجاد المعارضة وحمايتها، وأقام البرهان لمن آمنوا على من كفروا، وكان العجز عنه حجة دامغة معها من القوة كالذي مع الحجة الأحرى في إعجازه، فسما بالحجتين جميعًا وذلك هـو من القوة كالذي مع الحجة الأحرى في إعجازه، فسما بالحجتين جميعًا وذلك هـو معركة الآراء، ولا الخطأ إلا اندحار فيها لا أقل ولا أكثر ؟ وهذا وحده يقوم الميزان العقلى في هذه الإنسانية"(١).

ويقول ابن قتيبة في تحليل مفهوم البلاغة القرآنية: "والخطيب إذا ارتجل كلامًا في نكاح أو حمّالة (دية، أو غرامة) أو تحريض، أو صُلح، أو ما أشبه ذلك، لم يأت به من واد واحد؛ بل يفتن، فيختصر تارة، إرادة التخفيف، ويطيل تارة، إرادة الإفهام، ويكرر أخرى، إرادة التوكيد، ويخفى بعض معانيه، حتى يغمض على أكثر السامعين، ويكشف بعضها حتى يفهمه بعض الأعجمين، ويشير إلى الشيء، ويكنى عن الشيء؛ وتكون عنايته بالكلام على حسب الحال وقدر الحفل، وكثرة الحشد وجلالة اللقاء. ثم لا يأتى بالكلام كله مهذبًا كل التهذيب، ومصفى كل التصفية. بل تجده يمزج ويشوب (يخلط) ليدل بالناقص على الوافر، وبالغث على الثمين، ولو جعله كله نجرًا (لونًا) واحدًا لبحسه بهاءه وسلبه ماءه. ومثال ذلك الشهاب من القبس تُبْرزه للشعاع، والكوكبان يقترنان، فينقص النوران، والسبّخاب (القلادة) ينظم بالياقوت والمرجان والعقيق والعقيان ولا يحمل كله

<sup>(</sup>١) تحت راية القرآن ص٢١٣.

حنسًا واحدا من الرفيع الثمين، ولا النفيس المصون "(١).

بعد هذه المقدمة اللازمة نعود إلي ويلش لنرى كيف عرض هذا الموضوع وكيف عالجه، يقول إن طبيعة ترتيب القرآن وطريقته تجعل من الصعب علينا أن نضع أشكاله الأدبية في نظام محدد، أو نصنفه موضُوعيًا من حيث المواد الرئيسة التي يتضمنها، وأى محاولة لتصنيف أجزاء القرآن بحسب المعيار الفني المتعارف عليه للأشكال الأدبية يعني الأسطورة، الخرافة، الرواية الملحمة، القصة القصيرة، المثل أو الحكاية .. الخ، سوف تنهار سريعًا. أمثلة قليلة يمكن أن نعرضها هنا، ولكنها في مجموعها لا تمثل إلا نسبة ضئيلة من النص القرآن، لأن هذه النماذج كانت قد استعملت إلى حد كبير حدًا لتعزيز أسلوب القرآن ودعوته، وبالتالي فهي كأشكال أو موضوعات متميزة في تركيبها وسياقها، لها مغزى ضئيل. وفي سياق حديثه عن النص القرآني يشير الكاتب بعد ذلك إلى المستشرقين بلْ، ووات اللذان يقولان – ما دام القرآن قد نفي عن محمد أن يكون شاعرًا، وما دامت رسالة محمد ش كني هي نقل تعاليم الله لمعاصريه (في الحقيقة لهم ولغيرهم إلى قيام الساعة) ينبغي علينا أن نبحث عن أشكال تعليمية وعظية أكثر منها شعرية أو فنية في الشرآن.

نتوقف هنا لنقول شيئًا بالنسبة لكلام ويلش ومن أخذ عنهم وتأثر بهم، إنه يزعم أن تصنيف القرآن موضوعيًا أمر صعب؛ وهذا باطل. نعم إن للقرآن أسلوبه الخالص ومنهجه الخاص الذي يميزه عن الكتب الأحرى والذي يجعله بحق معجزًا، ولكن هذا الأسلوب وهذا المنهج القرآني له في الوقت نفسه، نظامه المحكم والصارم وإن بدا أنه لا يخضع لقاعدة الوحدة الفنية للشكل الأدبي المعتاد للبشر، وذلك لسبب بسيط هو أن القرآن ليس تأليفًا بشريًا ولا عملاً إنسانيًا ألبَّتَة حتى يخضع الخضوع التام للقواعد والمعايير الأدبية الإنسانية المتعارف عليها، ومع ذلك فإنه يمكن أن تصنف موضوعات القرآن القرآن المسانية المتعارف عليها، ومع ذلك فإنه يمكن أن تصنف موضوعات القرآن

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة. تأويل مشكل القرآن ص١٢، ١٣ وأيضًا الباقلاني. إعجاز القرآن ١٣١.

تصنيفًا موضوعيًا بسهولة، والقرآن في عصرنا الحاضر يدرس من هذه الناحية تحت ما يسمى بـــ "التفسير الموضوعي" فهناك آيات تتحدث عن الله، ذاته وصفاته، ووحدانيته، وعجائبه في الكون، عن الإيمان والكفر، والنفاق، وعن أركان الإسلام الصلاة، والزكاة، والصوم، والحج، وسائر الفروض والتكاليف الشرعية؛ وفيه آيات تتحدث عن الإعجاز العلمي، وعن مكانة العلم والعلماء، كما أنه يشتمل على آيات التدبر والتأمل والنظر، والأخلاق والفضائل، والمعاملات، والبيع والشراء والتحارة، ويتضمن القرآن كذلك آيات حول القرآن نفسه نزوله وأحكامه وفي الكتب السابقة وأهل الكتاب والكفار والمشركين والمنافقين وفي حياة الرسول ﷺ؛ ودعوته وهجرته وعن الجهاد ومنهج الدعوة إلى الله وعن السلام والحرب، والأحوة الإنسانية والأحوة الإيمانية وعن الزواج والطلاق والعدة، والنفقة وتربية الأولاد، وعن المرأة والأسرة وما يتعلق بهما. عن قصة الخلق وقصص الأنبياء وفيه كذلك الأمثال والقصص والمواعظ والآيات التي تتحدث عن الخير والشر، والشك واليقين والخوف والرجاء، وعن الحياة، والموت، والبعث والحساب والعقاب، والجنة والنار؛ بل وعن أحاديث القلوب، وخلجات النفوس، عن المخلصين والمنافقين، والطائعين والعصاة والأتقياء والفسقة ... إلخ.

وبالنسبة لما يقوله بِلُ بخصوص طبيعة القرآن فإننا نوافقه فى أن القرآن قد نفى أن يكون محمد شاعرًا، ولكنا نختلف معه فيما ذهب إليه من أن طبيعة القرآن تعليمية وليست أدبية ولا فنية بحتة فى أشكالها المختلفة، نقول إن هذا تعميم فى الحكم وهو خطأ منهجي كبير؛ إذ أنه يجرد القرآن من أعظم وجه من وجوه إعجازه وأجلاه، وهو الشكل الأدبي والتركيب الإبداعي العجيب، وهو أمر مرفوض عقلاً واعتقادًا.

### الفصل الأول

### صيغ القَسَم في القرآن

يتناول المستشرق ويلش موضوع الأقسام في القرآن وهو من الموضوعات المهمة والحساسة، وقبل أن نعرض لآرائه، نقدم نبذة مختصرة للأقسام القرآنية تكون بمثابة القاعدة والمعيار للمناقشة. اهتمت كتب التفسير بهذا الموضوع في المواضع والقرائن المتفرقة التي ذكرت فيها الأقسام، وقد أفرده الإمام ابن القيم الحنبلي (ت: ١٥٧هـــ) بمؤلف سماه "التبيان في أقسام القرآن".

وينبغي أن نعرف أن القصد من "القَسَم" في القرآن هو تحقيق الخبر وتوكيده، والأقسام تختلف في صيغها ومواضعها في القرآن الكريم، وكما سنري فإنما ليست قاصرة على السور القصيرة ولا السورة المنسزلة في بداية الوحي. والقَسَم لا يكون إلا باسم معظم أو بشيء عَظَّمه الخالق تبارك وتعالى ودل على نفسه به فيكون القسم من ثم تأكيدًا للكلام وعقدًا للبر والصلة بين الحالف والمحلوف له، وحرصًا من الله على هداية خلقه بكل سبيل لأن من حلف لك وهو أقوى منك وأجل وأعظم وهو مالك رقبتك، ومنه مُبتداك ومنتهاك، فقد عظم قدرك ورفعك فوق مكانتك. وإن في القسم كذلك تنبيه على فضل المقسم به، وحطر المقسم عليه فقد أقسم الله تعالى بنفســه في سبعــة مواضع من القرآن، قولــه تعالى: ﴿ قُلَّ إِي وَرَبِيَّ إِنَّهُۥ لَحَقٌّ ﴾ (يونس: ٥٣) ويونس ليست سورة قصيرة ولا هي من أوائل ما نزل من القرآن وهذا مما يحسن التنبيه عليه لتعلقه بزعم الكاتب، كما سنرى قريبًا، وقوله: ﴿ قُلْ بَلَىٰ وَرَتِي لَتُبْعَثُنَّ ﴾ (التغابن: ٧) وهذه السورة كلها مدنية؛ والْمُقْسَم عليه في السورتين هو البعث أو المعاد؛ وهو أمر واضح كل الوضوح، وقوله: ﴿ فَوَرَبُّكَ لَنَحْشُرَنُّهُمْ وَٱلشَّيَطِينَ ثُمَّ لَنُحْضِرَنُّهُمْ حَوْلَ جَهَنَّم حِثِيًّا ﴿ ﴾ (مريم: ٦٨) وهذه السورة مكية ولكنها ليست من أوائل ما نزل من القرآن أيضًا، وهي واضحة من حيث الموضوع الذي هو الحشر والإعادة الذي ينازع فيه الكفار والملاحدة في كل عصر وفي كل مصر، وقوله تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهمْ حَرَجًا مِّمًا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴿ ﴿ النساء: ٦٥) وهذه السورة كلها مدنية، وقوله تعالى:﴿ فَلَآ أُقْسِمُ بِرَبِّ ٱلْمُشَرِقِ وَٱلْتَغَرِبِ إِنَّا لَقَىٰدِرُونَ ﴿ عَلَىٰ أَن نُبَدِّلَ خَيْرًا مِّنْهُمْ

وَمَا غَنْ بِمَسْبُوقِينَ ﴿ ﴾ (المعارج: ٤٠ - ٤١) ثم إن تعبير "قصص العقوبات" الذي احتاره المعارض تعبير انحيازي، إذ أنه يوحي للقارئ بأن قصص القرآن إنما جاءت للتحويف والردع وهذا في حد ذاته يصور الإسلام على أنه دين العنف والقسوة وهذا محض افتراء وجهل بالقرآن وبرسالة الإسلام جملة.

ونضيف إلى هذه الأقسام السبعة قوله تعالى: ﴿ فَوَرَتِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقِّ مِثْلَ مَا أَنْكُمْ تَنطِقُونَ ﴾ (الذاريات: ٣٣) وقد ضم بعضهم ما تضمن لفظ الشهادة في القرآن لهذه الأقسام؛ كما جاء في قوله تعالى: ﴿ وَٱللّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ لَكَلَابُورَ ﴾ لهذه الأقسام؛ كما جاء في قوله تعالى: ﴿ وَٱللّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ لَكَلَابُورَ ﴾ (المنافقون: ١) (١) وذلك لأن الشهادة إنما سبقت لتوكيد الخبر وهو عمل القسم، لذا سمى قسمًا، وهذه الأقسام انعقدت بذات الله تعالى في ستة مواضع منها توجه القسم لرسول الله وفي السابعة جاء القسم مباشرة من الله تعالى. والمقسوم عليه في ستة مواضع هو البعث والنشور، وواحد منها لتأكيد نبوة محمد ﴿ وصرورة قبول حكمه والنزول على قضائه (كما في النساء: ٦٥) وباقي صور القسم الأخرى، أقسم الله عز وجل فيها بمخلوقاته، ويجب أن يكون معلوماً أن لله أن يعظم ما شاء ومن شاء من حلقه وأن يقسم بما شاء منها ولكن ليس لأحد من البشر أن يقسم بغير الله تعالى كما قال الحسن ﴿ وقال ابن أبي الأصبع في "أسوار من المفواتح" في تعليل القسم بالمحلوقات، "القسم بالمصنوعات يستلزم القسم بالصانع".

يقول ابن عطية أن الله أقسم ببعض مخلوقاته (تنبيها منه وتشريفا، وليكون ذلك سبب النظر فيها والاعتبار بما وذلك يؤول إلى التوحيد والمعرفة بحقوق الله تعالى<sup>(٢)</sup>.

قال أبو القاسم القشيري: القسم بالشيء لا يخرج عن وجهين إما لفضيلة أو لمنفعة فالفضيلة كقوله: ﴿ وَالتِّينِ ﴿ وَالتِّينِ ﴾؛ والمنفعة نحو قوله: ﴿ وَالتِّينِ وَ وَهَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالمَصْلِلَةُ قَدْ تُوجِدَانُ مَّ عَلَى السَّيء الشَّيء والفضيلة قد توجدان معًا في الشيء المقسم به نفسه كما في القسم بالطور وهو الجبل المعروف فقد اجتمعت فيه الفضيلة والمنفعة معًا أقسم الله به لفضله على الجبال فهو مهبط وحى الله، ولأن له دورًا في حفظ توازن الأرض والاحتواء على بعض المعادن والمواد النافعة، ونلفت النظر هنا إلى نقطة مهمة وهي أن القسم

<sup>(</sup>١) السيوطي. الإتقان. ٤ / ٤٦.

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز فى تفسير الكتاب العزيز ٤٧/١٤.

قد يكون مطويًا في الكلام معلومًا من قرينة الخطاب كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلَّا وَاللهُ اللهُ وَ الكلام لتدل على القسم كما في: ﴿ لَتُبْلَوُنَ فِي أَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ ﴾ (آل عمران: ١٨٦).

يتضح من هذا أن الله تعالى يقسم إما بذاته لإثبات غرض عظيم الشأن كالبعث والجزاء وإما بإحدى مخلوقاته لعظم قدرها وعظيم فائدتها. وأن الله تعالى لم يقسم في القرآن بحياة أحد من عباده إلا بحياة نبيه محمد الله وذلك لإظهار فضله وتعريف الناس بقدره عند الله تعالى ومكانته لديه عز وحل يقول سبحانه وتعالى: ﴿ لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكْرَتِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ (الحجر: ٧٢)، ومعنى لعمرك أي وحياتك وعمرك في هذه الدنيا، ومعنى السكرة الضلالة والحيرة، ويعمهون، أي يترددون عميًا لاهين.

ومن لطائف القسم قوله تعالى : ﴿ وَٱلضَّحَىٰ ﴿ وَٱلْضَّحَىٰ ﴿ وَٱلْمَعْنِ ﴾ وَالصّحى: ١: ٣) أقسم بآيتين عظيمتين من خلقه وأمعن فى مطابقة هذا القسم لواقع عالم رسول الله ﷺ الداخلى فعبر تعالى بالضحى والليل يعنى ببداية النور وطلعة الليل بنور الوحى الذى احتبس ثم البحس وهو نور الوحى الذى عاد ظهوره للبي ﷺ بعد فترة واحتباس، وحيرة والتباس، حتى قال أعداؤه شامتين ودَعَ محمدًا ربُّه، فأقسم الله تعالى بإشراق نور الصبح اللائح بعد ظلمة الليل الدامس، على نور الوحى الذى عاود البي ﷺ بعد انقطاع وفترة. وكما هو واضح فإن أدوات القسم تتنوع بين الواو والفاء والتاء (١) وبين صيغ "لا أقسم"، وأساليب توجيه اللوم وصب الويل والثبور كما أشار إليه الكاتب نفسه.

بعد أن أوضحنا موضوع الأقسام القرآنية من الوجهة الإسلامية، نرى الآن ماذا يقول المستشرق ويلش فيها؛ يزعم ويلش أن هذه الأقسام لا تظهر إلا في السور القصار، والتي نزلت في بدء الوحى، أو في مرحلة قريبة من هذا التوقيت، بوجه خاص، ويرى كذلك أن هذه الأقسام من الغموض بحيث يصعب التوصل إلى معرفة معانيها أو كشف غوامضها وأسرارها، لهذا غامر الكاتب بالمنهج العلمي فادعي ألها سجع كسجع الكهان الذي كانت العرب تلهج به. ونُذكر القارئ بما سبق أن قلناه سابقًا من أن السور التي فيها : أقسام تتنوع في الطول والقصر، وفي أوقات ومواطن النسزول وألها واضحة المعاني ليس فيها غموض ولا تسجيع ولا شيء ألبَّقة مما يشبه سجع الكهان، بل ولا يوجد شيء في القرآن كله من هذا النوع؛ كما أوضحناه في موضعه وقرينته.

<sup>(</sup>١) الإتقان ٤/ ١٥.

يختتم المؤلف كلامه عن الأقسام القرآنية بقوله: "في الحقيقة أن القرآن نفسه يؤكد أن محمدًا كان قد الهم بأنه كاهن (Sooth Sayar)، وهذا يجعلنا نقترح أن معاصريه قد رأوا أن هناك مشابحة بين ما قاله وما قد سمعوه هم من الكهان "(۱). ونسأل أين هم هؤلاء القائلين بأن القرآن كهانة وما هي أسماؤهم ومؤهلاتهم؟ وماذا عما قاله غيرهم في إعجاز القرآن ومخالفته لمعهود ما يصدر عنه الكهان والرجاز والسجاعون والشعراء والخطباء؟ - لماذا اعتمد الكاتب شهادة الطاعنين رغم الجهالة التي تحوطها وتحوطهم، وأغفل شهادة فحول اللغة والبيان المعاصرين للرسول في بتبريز القرآن على كل ما عداه مما أنتجته عقول البشر في كل زمان ومكان؟؟ وماذا عن شهادة هذا الناقد الحبر الوليد بن المغيرة عندما التقى برسول الله في وسمع منه بعض آيات من القرآن فقال فيما قال: "فوالله ما فيكم رجل أعلم بالشعر منى، لا برجزه ولا بقصيده، ولا بأشعار الجن، والله ما يشبه الذي يقول شيئًا من هذا، ووالله إن لقوله الذي يقول لحلاوة، وإن عليه لطلاوة، وإنه لمثمر أعلاه، مغدق أسفله، وإنه ليعلو ولا يعلى عليه، وإنه ليحظم ما تحته "(۲). هذا هو قول الناقد العربي البصير، في القرآن وهو بحق صدق كله.

نعم إن الوليد لما أحس بغضب قومه عاد فقال لهم على ما حكاه القرآن "إن هذا إلا سحر يؤثر إن هذا إلا قول البشر"، بالله عليك هل يستطيع السحرة معاناة الشعر وتدبيج النشر الصالح وهم بمنأى عن الناس، لا يأنسون إليهم، بل إلى الشياطين؟ ولا يكتبون إن هم كتبوا إلا طلاسم وألغازًا، وأحاجى لا تقرأ بل ولا يطلع عليها غيرهم، فكلام السحرة وتعاويذهم يطلب لها الخلوات والخرائب والمواضع النجسة. وهذه كتب السحرة لا يزال بعضها يتداول إلى اليوم فهل يروق لعاقل أن ينسب شيئًا منها إلى القرآن؟ وهل يمكن لأحد أن يشتبه عليه الوحى الذي حاء به محمد بقول الكاهن أو الساحر؟ أضف إلى ذلك أن السحرة لا يعملون إلا للتكسب والارتزاق؛ هذا هو داؤهم ودأهم وديدهم، كما حكاه القرآن عنهم، وهو بلا شك واقعهم بالأمس واليوم: ﴿ فَلَمَّا جَآءَ ٱلسَّحَرَةُ قَالُوا لِفِرْعَوْنَ أَيِنٌ لَنَا لأَجْرًا إِن كُنًا خَنُ بلا شك واقعهم بالأمس واليوم: ﴿ فَلَمَّا جَآءَ ٱلسَّحَرَةُ قَالُوا لِفِرْعَوْنَ أَيِنٌ لَنَا لأَجْرًا إِن كُنًا خَنُ

إن السحرة يسعون دائمًا إلى الكسب الحرام وإلى تقويض العمران والتفريق بين الأزواج والخلان، والتسلط على الأموال والأنفس والثمرات، فهل وحد واحد عيبًا من هذه العيوب أو رذيلة من هذه الرذائل في شخص محمد الله وهل طلب محمد على ما دعا الناس إليه أحرًا؟ وبعد ذلك كله فإن القرآن لا يحتوى إلا على ما يطهر النفوس ويصفى القلوب والضمائر، ويقوى الإيمان ويدعو إلى التمسك بالفضائل ومكارم الأخلاق.

<sup>. (</sup>١) دائسرة المعارف الإسلامية ص٤٢١ وانظر كتابنا. محمد بين الحقيقة والافتراء في الرد على الكاتب اليهودي الفرنسي مكسيم رودينسون. القاهرة – دار النشر للحامعات ١٩٩٩م.

<sup>(</sup>٢) الإتقان ٢/ ٥.

#### الفصل الثاني

#### آيات الإعجاز العلمي في القرآن

لاحظ ويلش أن هناك آيات مكية تتحدث عن آيات الله في الكون، في السماء والأرض، وفي الإنسان، والحيوان، والعقل والفكر والنظر، وعن بعض الظواهر الطبيعية، كالشمس والقمر والنار والرعد والبرق والزلزال والمطر والسحاب والماء وعن الجبال والأنمار والزرع والطير والحيوان الح، وعن احتلاف الليل والنهار وحريان الريح، وعن حلق الإنسان ومراحل حلقه وعن اللقاح والتكاثر. والأمثلة على ذلك كثيرة بل تكاد تستغرق معظم آيات القرآن يقول تعالى:﴿ فَلْيَنظُرِ ٱلْإِنسَانُ إِلَى طَعَامِهِ ۚ ﴿ أَنَّا صَبَبْنَا ٱلْمَآءَ صَبًا ﴿ ثُمَّ شَقَقْنَا ٱلْأَرْضَ شَقًّا ﴿ فَأَنْبَتْنَا فِيهَا حَبًّا ﴿ وَعِنَبًا وَقَضْبًا ﴿ وَزَيْتُونًا وَخَلاً وَحَدَآبِقَ غُلْبًا ﴾ وَفَكِهَةً وَأَبًّا ﴾ مَّتَنعًا لَكُرْ وَلأَنْعَنمِكُرْ ﴾ (عبس: ٢٤ : ٣٧)، ﴿ أَلَمْرُ خَعْعَل لَّهُ مَيْنَيْن ﴿ وَلِسَانًا وَشَفَتَيْنِ ﴾ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجْدَيْن ﴿ ﴾ (البلد: ٨ : ١٠)، هذه لغةً إلهية سامية يدعو الله ما عباده إليه عن طريق التأمل والتفكر في هذه المحلوقات التي تحمل الدلائل والبراهين الكافية والشافية على وجوده ووحدانيته وعظمته وأزليته وأبديته وقيوميته؛﴿ ٱنظُرُوٓا إِلَىٰ ثُمَرهِۦٓ إِذَآ أَثْمَرَ وَيَنْعِهِۦٓ ۚ ﴾ (الأنعام: ٩٩)، ﴿ أَوَلَمْ يَرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَنَّ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ كَانَتَا رَتْقًا فَفَتَقْنَهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَي أَفَلَا يُؤْمِنُونَ وَجَعَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَن تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبُلًا لَعَلَهُمْ يَهْتَدُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَاءَ سَقْفًا تَحْفُوظًا ۗ وَهُمْ عَنْ ءَايَتِهَا مُعْرضُونَ ﴿ وَهُو ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ ۗ كُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴿ ﴿ وَالْأَنبِياء: ٣٠: ٣٣)، ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَأَسْتَمِعُواْ لَهُرَ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَن تَخَلُّقُواْ ذُبَابًا وَلَو آجْتَمَعُوا لَهُ ۗ وَإِن يَسْلُبُهُمُ ٱلذُّبَابُ شَيُّنَا لا يَسْتَنقِذُوهُ مِنَّهُ فَعَفَ ٱلطَّالِبُ وَٱلْمَطْلُوبُ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَىٰ مِن سُلَلَةٍ مِن طِينِ ، ثُمَّ جَعَلْنهُ نُطْفَةً فِي قَرَارِ مَّكِينِ ، ثُمَّ خَلَقْنَا ٱلنَّطْفَة عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْغَةَ عِظْنَمًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظْبَمَ لَحُمًّا ثُمَّ أَنشَأْنَهُ خَلْقًا ءَاخَرَ ۗ

فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴿ ثُمَّ إِنَّكُم بَعْدَ ذَالِكَ لَمَيْتُونَ ﴿ ﴾ (المؤمنون:١٢: ١٥)، ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ عَلَيْ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَتَّ فِيهِمَا مِن دَابَّةٍ وَهُو عَلَىٰ جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَآءُ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللّ (الشورى: ٢٩)، ﴿ وَءَايُةٌ مُّكُمُ ٱلَّيلُ نَسْلَحُ مِنْهُ ٱلنَّهَارُ فَإِذَا هُم مُّظَّلِّمُونَ ﴿ ﴾ (يـس: ٣٧)، ﴿ أُولَمْ يَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضَ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنقِبَةٌ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ۚ كَانُوا أَشَدّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَأَثَارُواْ ٱلْأَرْضَ وَعَرُوهَا أَكُثَرُ مِمَّا عَرُوهَا وَجَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَتِ فَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ۞ ﴾ (الروم: ٩) ﴿ فَسُبْحَينَ ٱللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴿ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَعَشِيًّا وَجِينَ تُظْهِرُونَ ﴿ شَخْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيْتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيْتَ مِنَ ٱلْحَى وَمُحِي ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ وَكَذَالِكَ تَخْرَجُونِ ﴾ ومِنْ ءَايَسِهِ -أَنْ خَلَقَكُم مِن تُرَابِ ثُمَّ إِذَا أَنتُم يَشَرُّ تَنتَشِرُونَ ۞ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ۚ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِن أَنفُسِكُمْ أَزْوَ جَا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مُّودَّةً وَرَحْمَةً ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَايَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ۚ وَمِنْ ءَايَنتِهِ خَلْقُ ٱلسَّمَنوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفُ أَلْسِنَتِكُمْ وَأَلْوَانِكُرْ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيَنتِ لِلْعَلِمِينَ ٢ وَمِنْ ءَايَىتِهِ - مَنَامُكُم بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱبْتِغَآ وَكُم مِّن فَصْلِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكِ لَأَيَسِ لِّقَوْمِ يَسْمَعُونَ وَمِنْ ءَايَىتِهِ عُرِيكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنَزِّلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَيُحْي بِهِ ٱلْأَرْض بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَايَسِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ (الروم: ١٧ - ٢٤)، ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَنوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيِّهُمَا لَعِيِينَ ﴿ ﴾ (الدحان: ٣٨)؛ ﴿ فَلْيَنظُرِ ٱلْإِنسَانُ مِمَّ خُلِقَ ﴿ خُلِقَ مِن مَّآءِ دَافِقِ ٢ يَخُرُجُ مِنْ بَيْنِ ٱلصُّلْبِ وَٱلتَّرْآبِبِ ١ ﴿ (الطارق: ٥: ٧)، ﴿ وَٱلسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلرَّجْعِ ﴿ وَٱلْأَرْضِ ذَاتِ ٱلصَّدْعِ ﴿ إِنَّهُ لَقَوْلٌ فَصَلٌّ ﴿ وَمَا هُو بِٱلْهَزُلِ ﴿ ﴾ (الطارق: ١١: ١٤)؛ ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلْإِنسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِكَ ٱلْكَرِيْدِ ۞ ٱلَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّنكَ فَعَدَلَكُ ﴾ في أَى صُورَةٍ مَّا شَآءَ رَكَّبَكَ ﴾ (الانفطار: ١٠ ٨٠) (١)

توقف الكاتب عند هذا الحد؛ أعنى بحرد الرصد لبعض آيات الأنفس والآفاق دون أن يُنَوِّه بعظمة الإسلام في حانب احترام العقل، والحض على التفكير والتدبر والبحث

and the first of the second of

<sup>(</sup>١) وانظــر أيضًا الآيات الروم ٢٨، ٤٦، ٥١؛ غافر ٦١، ٦٤، ٨٢، فصلت: ٩: ١١، ٣٣، الشورى: ١٠: ١٢، ٣١: ٣٣ الزخرف: ١١ – ١٣ سبأ ٩؛ النبأ ٦ : ١٦؛ النجل ٣ : ١٧.

والاكتشاف؛ وهو مما تميز به القرآن الكريم عن جميع الكتب المقدسة في العالم.

و لم يلفت نظره كذلك تلك الحقائق العلمية الباهرة التي جاءت في القرآن، وعرفها المسلمون إجمالا، أو على سبيل التعريف، وذلك قبل أن يتوصل إليها العلماء المحدثون منذ وقت يُعد بالعقود، وليس بالقرون، على سبيل المثال المراحل التي يمر بها الحيوان المنوي من النطفة، إلى المضغة، إلى العلقة، إلى تكوين العظام، إلى كسوة العظام لحما، ثم نفخ الروح فيه، وطروء الحياة عليه، وانفصال الأرض عن السماء، ووصف السماء بألها ذات الرجع، والأرض بألها ذات الصدع، يعني التشققات التي تكون تحت مياه المحيطات والبحار وتمتد بعشرات، بل بمئات الآلاف من الأمتار، ويصل عمقها إلى مسافة تتراوح ما بين الستين إلى المائة والخمسين من الكيلو مترات، وكيف تتصل هذه الصدوع بعضها ببعض برغم تباعدها وتشابكها، وكألها صدع واحد متمدد ومنتشر؛ ولذلك عبر عنها الله تعالى بالمفرد (الصدع) و لم يقل "والأرض ذات الصدوع" ولولا هذه الصدوع لما صلحت الحياة على الأرض ولما ثبتت الكرة الأرضية.

هذه الحقائق العلمية التى جاء بها القرآن لأكبرُ برهان، وأدمغُ حجة على صدق النبي وعلى أن القرآن كتابُ الله تعالى، إذ كيف يتأتى لحُمد أو لأي بشر في زمانه، بل وبعد زمانه، أن يُظهر هذه الحقائق العلمية الباهرة التى احتاجت من الإنسان أن يدرس ويتعلم ويجرب ويخترع الآلات وينفق الأموال الطائلة لكي يصل إلى اكتشافها؛ ونضيف أن القرآن لو كان من صنع محمد لاستطاع من هو مثله أو من هو قريب منه أن يأتي بمثل هذا القرآن؛ وهذا لم يحدث ألبته، وانطلاقاً من الحقائق القرآنية، والأوامر الإلهية بالنظر والتدبر في الملكوتات في عالم المادة وفي عالم الروح، انطلق المسلمون إلى التعلم وإلى النظر حتى ساروا أئمة في العلوم الدينية والعلوم الإنسانية وفي العلوم التطبيقية، سواءً بسواء، لم يكتفوا بعلومهم بل رحلوا إلى مختلف البقاع لتحصيل علوم الأمم الأخرى، كما استحلب حلفاؤهم المخطوطات المختلفة في سائر العلوم وفي الفلسفة وفي غير ذلك.

وقد أعطى المسلمون للعالم فى جميع صنوف المعرفة أضعاف ما أخذوه من بعض الأمم؛ وهذه الحقيقة عادت اليوم من المسلّمات بين علماء الشرق والغرب؛ فعلى سبيل المثال، يقول "جوستاف لوبون" الذى ألف كتاباً كبير الحجم بعنوان "حضارة العرب"

"ويعزى إلى بيكون- على العموم- أنه أول من أقام التجربة، والملاحظة، اللتين هما أساس المناهج العلمية الحديثة، مقام الأستاذ؛ ولكنه يجب أن تعترف قبل كل شيء بأن ذلك كله من عمل العرب وحدهم".

ويقول همبولد: "إن ما قام على التحربة والملاحظة هو أرفع درجة في العلوم أن العرب ارتفعوا في علومهم إلى هذه الدرجة التي كان يشغلها القدماء"(١)

يقول المفكر الفرنسي المسلم حرينييه، الذي كان عضوا بمجلس النواب الفرنسي، عن سبب إسلامه: "إني تتبعت كل الآيات القرآنية التي لها ارتباط بالعلوم الطبية والصحية والطبيعية والتي درستها من صغري وأعلمها حيداً، فوحدت هذه الآيات منطبقة كل الانطباق على معارفنا الحديثة، فأسلمت لأني تيقنت أن محمداً ألى أتى بالحق الصراح من قبل ألف سنة، من قبل أن يكون معلم أو مدرس من البشر؛ ولو أن كل صاحب فن من الفنون أو علم من العلوم قارن كل الآيات القرآنية المرتبطة بما تعلم حيداً، كما قارنت أنا... لأسلم بلا شك، إن كان عاقلاً حالياً من الأغراض". (٢)

ويقول الفنان الفرنسي ألفونس إيتنين دينيه ١٨٦١م: "إن العرب هم الذين يرجع إليه الفضل على سادات أوربا وفرسانها في القرون الوسطى، في تعديل عاداقم الخشنة، وتلطيفها، ثم تعليمهم رقة العاطفة وتهذيب نفوسهم... ويخطئ من يظن أن هذا راجع إلى المسيحية وحدها، على الرغم مما فيها من المزايا والفضل، ثم يقول إلهم يفخرون بالعالم "بستور" الفرنسي، ويجعلونه درة في تاج الحضارة الحديثة ولكن فاقم أن حابر بن حيان، وأبو بكر الرازي لا يقلان عنه في مرتبة العلماء والمفكرين، فهما المؤسسان الحقيقيان لعلم الكيمياء بفضل ما كشفاه من طرق التقطير، ومن الكحول، ومن حمض الكيريتيك"(٢)

ويقول باسنتا كومر بوس Basenta Coomar Base ف كتابه "Muhammadism" "المحمدية" المحمدية "(٤): "لم يكن هناك محال لأي تزييف أو حداع يمليه

<sup>(</sup>١) أوربا والاسلام ص ١٤٦- ١٤٧

<sup>(</sup>٢) السيد محمود سالم. محلة المنار- محلد ١٤ ص٥١٨، والنقل عن عبد الحليم محمود . أورب والإسلام. (القاهرة دار المعارف ١٩٩٣) ص ٨٧، ٨٨.

<sup>(</sup>٣) أوربا والإسلام. للإمام الدكتور الشيخ عبد الحليم محمود.

<sup>(</sup>٤) (كالكانام ١٩٣١ ص٤)

الشعور الديني ليدخل على القرآن ما ليس منه ألبتة. وإن القرآن ليتميز بهذا عن سائر الكتب الدينية المهمة في العصور القديمة. وإنه لشيء مستغرق بالغرابة أن شخصا أمينا لا يستطيع أن يقرأ أو يكتب يُمكنه أن يكتب أعظم كتاب في اللغة الإنسانية".

ويؤكد ما سبق "هاري جاي لورد مان" في كتابه "نحو فهم صحيح للإسلام"- نيويورك- ١٩٤٨ اص٣: "إن المعلومات الصحيحة في القرآن والنبوءات الصادقة التي يحتوي عليها بما لا يدع مجالا للشك أن محمدا لم يكن ليتوصل إليها نفسه. ولو كان القرآن من وضع محمد لاستطاع غيره من البشر أن ينافسه في ذلك وهو شيء لم يحدث"(١)

إذا تأملنا هذه الآيات وغيرها كثير مما هو مثلها، من حيث الموضوع والغاية، وقسمناها إلى مجموعات بحسب موضوعاتما نلاحظ ألها تأتي أحيانًا إما مسبوقة بعبارات تمهيدية كما في سورة النحل (٤٧) ، ٦٥، ٦٧)؛ أو تختم بسلسلة من الآيات، وربما تواردت عدة آيات قرآنية على وصف معجزة كونية واحدة بالدعــوة إلى التفكر والتدبر كما في (سمورة النحل مثلاً الآيتين ١٠، ١٣) وقد تأتي على هذه الأنحاء: ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَةً لِّقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ۞ ﴾(النحل: ١١)، أو ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاَيَةً لِّقَوْمِ يَذَّكُّرُونَ ﴾ (النحل: ١٣)، وأحيانًا تبدأ بصيغة " أَفْلَم" كقولـــه تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَنظُرُوٓا إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوجٍ ١٠٥ (ق: ٦)، وكلمة "آية" ترد بمعنى آية قرآنية وآية كونية، وقد بينا معنى اللفظة بالمفهوم الأول في قرينة حديثنا عن القرآن، والآية هنا بمعنى الظاهرة أو الخلق العجيب أو الصنع الإلهي المعجز، فالقرآن معجز بآياته من حيث المعاني والكلمات، والكون معجز بظواهره الطبيعية وأسراره الكونية من حيث التسوية والإيجاد إن القرآن في أصل تركيبه معجز باهر وفي ما تنطوي عليه آياته معجزات كثيرة ذاخرة ومتحددة. وقد درس العلماء المسلمون الأوائل موضوع الإعجاز العلمي في هذا الكتاب المبين فركزوا أولاً على جانب الإعجاز اللغوى، وقد أبدع في هذا الجانب المفسرون، والبلاغيون كالباقلاني والجرجاني والزمخشري، وبمُضي الأيام والسنين، وعكوف المسلمين على دراسة القرآن، والتمعن في أسراره تكشفت لهم وجوه جديدة من الإعجاز حتى أن أبا بكر بن العربي يرى أن في القرآن معجزات بعدد آياته مضروبة في

<sup>(1)</sup> Islam, An Introduction. Begum Aisha Bawany Wakf, Karachi Bakistan.

أربع، لأن كل آية عنده لها حدّ ومطلع وظاهر وباطن.

وقد تكلم السيوطى في كتابه "معترك الأقران" في الباب الأول منه فذكر أن القرآن يحتوى على ثلاثين نوعًا من الإعجاز العلمي، وقد قرر السيوطى والشاطبي في "الموافقات" أن الإعجاز في القرآن لا يقتصر على الجوانب البلاغية أو اللغوية فحسب، وإنما يشتمل أيضاً على الجوانب العلمية الأحرى، يعني العلوم التي كانت سائدة على عصرهم.

وذكر كلاهما أن في القرآن مسائل طبية وإشارات هندسية، وجبر وحساب وعدد، وفلك، وتجارة، وجزارة، وطبخ وحياكة، وصباغة. كما أنه يشتمل على كثير من علوم الأوائل، يعنون بذلك علوم اليونان تلك العلوم التي لم تكن ترجمت إلى اللغة العربية إلا بعد قرون من نزول القرآن، وعلى الرغم من هذا فإن الشاطبي يقرر أن القرآن لم يخاطب العرب بغير ما كانوا يفهمونه من المعارف البسيطة فهم أمة أمية لا إلمام لها بالعلوم المتعمقة والفلسفات المتشعبة. وإننا لنعجب من كلام هذا الإمام الأصولي الكبير وهو من علماء الأندلس التي كانت منارة أوربا والعالم كله في العلوم والحضارة كيف يقول الإمام إن القرآن لم يجئ للعرب بغير ما يفهمونه؛ والقرآن إنما جاء بأصول العلوم كلها، وبقاعدة العلم الركينة من البحث والنظر والمنهج العلمي، وقد جاء للعالم كله، وليس للعرب وحدهم؛ بل لقد جاء لكل زمان، وليس لزمان بعينة، ولكل مكان، وليس لمكان بذاته.

ولا يفوتنا أن ننوه هنا بالبحوث القيمة الكثيرة التي قدمها علماء مسلمون وغير مسلمين عن الإعجاز العلمي للقرآن الكريم، وقد استمعت إلى أمثلة كثيرة منها في مؤتمر الإعجاز العلمي للقرآن، وفي المؤتمر الكبير الذي عقد بمدينة باندونج بإندونسيا في صيف ١٩٩٤. وهناك لجنة حاصة بالإعجاز العلمي في القرآن ضمن لجان رابطة العالم الإسلامي، ولجنة مصرية للإعجاز العلمي بالقاهرة تضم أساتذة في جَميع التحصصات، وتنظم هذه الجمعية محاضرات نصف شهرية، تقدم الجديد في موضوع الإعجاز العلمي للقرآن الكريم، وتعمل على طبعه ونشره، وقد منحت شهادات جامعية أيضا في هذا الجال.

And Make I was a Dark to higher the Army green and the Army and

### الفصل الثالث

#### آيات الأمر بصيغة "قل"

هذا حانب من البحث حيد؛ تتبع فيه ويلش الآيات القرآنية التي افتتحت بصيغة فعل الأمر "قل" أو "قولوا" الخ، وهي منتشرة في ثنايا القرآن كله، وآيات هذا النوع تأتي إما بتقرير أمرٍ ما، من خلال عبارات قصيرة، أو ببيان مسألة ما بيانًا قاطعًا؛ وأحيانا تأتي بالأمر للرسول أن أن يقدم الإجابة على سؤال وجه بالفعل إليه أو يحتمل أن يوجه إليه، على سبيل المثال قوله تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَةِ قُلْم هِي مَوقِيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَجِ ﴾ على سبيل المثال قوله تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَةِ قُلْم هِي مَوقِيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَجِ في الْكَلَلَةِ في النساء: ١٧٦)، وقوله: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ مَنْ أَمْ رَبَق وَما أُوتِيتُه مِنَ ٱلْمِلْمِ لِلاَّ قَلِيلاً ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱللَّهُ يُعْتِيكُم وَلاَ يَنفَعُهُم وَيَقُولُونَ هَتَوُلاَعَ شُفَعَتُونَا الرُوحَ مِنْ أَمْ رِبَق وَما أُوتِيتُه مِنَ ٱلْمِلْمِ لِلاَ قَلِيلاً ﴿ وَلاَ يَنفَعُهُم وَيَقُولُونَ هَتَوُلاَءِ شُفَعَتُونَا تعالى: ﴿ وَيَعْبَلُونَكَ مَنْ أُمْ رِبَق وَما أُوتِيتُهُم مِنَ ٱلْمِلْمُ وَلاَ يَنفَعُهُم وَيَقُولُونَ هَتَوُلاَءِ شُفَعَتُونَا تعالى: ﴿ وَيَعْبَلُونَكَ مَنْ ٱلسَّاعَةِ قُلْ إِنْ مَا لاَ يَعْلَمُ هُمْ وَلاَ يَنفَعُهُم وَيَقُولُونَ هَرَينَا عَلَى عَمَّا عَنالَى عَلَى السَّاعَةِ قُلْ إِنْ الله عَلَى السَّاعَةِ قُلْ إِنْ الله عَلَى السَّاعَةِ قُلْ إِنْمَا عِلْهُ عَلَى السَّاعَةِ قُلْ إِنْمَا عِلْهُ عَلَى السَاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَلَها ﴿ وَلَا المَالِ والحرام بطريقة مباشرة. وهكذا الحال بالنسبة لمجموع آيات "قل" التي نزلت بالتشريع دائمًا، وأعطت الإجابة على الأسئلة الخاصة بالحلال والحرام بطريقة مباشرة.

وينبغى أن يكون واضحًا أن الكلام الذى يعقب فعل الأمر "قل" إنما هو كلام الله تعالى وإنْ أُمر محمد بقوله وأجراه الله على لسانه، فلا محل إذا لتوهم الكاتب بأنه من كلام محمد الله على الله على آيات (٢٠ : ٢٨) من سورة الجن.

وقد زعم كاتب مجهول على شبكة المعلومات الدولية أن الفعل "قل" إلحاقي؛ أضافه المسلمون ليوهموا أن القرآن وحي، وليس من عمل محمد هذا؛ ويلاحظ أن الأمر بعبارة "قل" أو "قولا أو "قلن" أو "قولى" يأتي في القرآن أيضا مشفوعا بالتوجيه إلى السلوك الفاضل، أو الأمر بلزومه إن كان موجودًا بالفعل: ﴿ وَقُلْنَ قَوْلاً مُّعْرُوفًا ﴿ وَالْحزاب: ٣٢)، ﴿ فَلَا تَقُل الْمُمَا قَوْلاً كَرْضَنّ عَنْهُمُ

<sup>(</sup>١) وعن صيغة "قل" في القرآن انظر أيضًا البقرة ٢١٧، ٢١٩، ٢٢٢.

آبْتِغَآءَ رَحُمَةٍ مِّن رَّبِكَ تَرْجُوهَا فَقُل لَّمُمْ قَوْلاً مَّيْسُورًا ﴿ وَالْإِسْرَاءَ ١٨)، ﴿ فَالِمَا الْمُعْمَا فَلُو الْمُحْمِرِ اللَّهُ الْمُعْمَا فَلُو الْمُحْمِرِ صَوْمًا فَلَن أُكِمِمَ الْمُعْمَا ﴾ (الحجرات: ١٤)، ﴿ فَقُولاً لَهُ الْمَعَا اللَّهُ وَلَا لَيْهِمُ الْمِعْمَا فَلُو اللَّهُ وَلَا الْمُعْمَا اللَّهُ وَلَا يَعْمُا وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا يَتَعْمُلُوا اللَّهُ فَالِ اللَّهُ وَلَا يَعْمُلُوا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا يَتَعْمُلُوا اللهُ عَلْمُونَ وَلَى اللَّهُ وَلَا يَتَحْدَ اللَّهُ وَلَا يَتَحْدُ اللَّهُ فَالِ اللَّهُ وَلَا يَتَعْمُلُوا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا يَتَعْمُلُوا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا يَسَعِمُوا اللهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا يَتَعْمُلُوا اللهُ عَمُولُوا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا يَشْعِرُانَ عَمُوان اللهُ فَالِ اللهُ وَلَا يَشْعُدُوا اللهُ عَمُوان اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ عَمُوان اللهُ عَمُوان اللهُ عَمُولُوا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ عَمُوان اللهُ عَمُوان اللهُ وَلَا اللهُ عَمُوان اللهُ عَمُولُوا اللهُ عَمُوان اللهُ عَمُولُوا اللهُ عَمُوان اللهُ عَمُولُوا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا عَلَا اللهُ عَمُولُوا اللهُ عَمُولُوا اللهُ عَمُولُوا اللهُ عَمُولُوا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمُولُوا اللهُ عَمُولُوا اللهُ ا

كل هذه الصيغ والأشكال، سواء حاءت مباشرة عن الله أم حرت على لسان النبى الله أو وردت كأمر أو كإحابة عن سؤال؛ كل ذلك هو كلام الله تبارك وتعالى، وكله قرآن، لا شك ألبتة في شيء من هذا.

يقول الإمام البيهقى: "والإيمان بالقرآن يتشعب شعبًا: فأولها وأهمها أنه: بأنه كلام الله تبارك وتعالى وليس هو كلام محمد على، ولا من وضعه ولا من وضع جبريل اللهم؛ وثانيها: الاعتراف بأن القرآن معجزة النظم لو اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثله أو ببعض ما يماثله لم يقدروا عليه أبدا؛ والثالثة: اعتقاد أن جميع القرآن الذي توفي النبي على عنه هو الذي في مصاحف المسلمين لم يفت منه شيء، ولم يَضِع بنسيان ناس، ولا ضلال صحيفة، ولا موت قارئ، ولا كتمان كاتم، ولم يُحرَّف منه شيء، ولم يزد فيه حرف، ولم ينقص منه حرف".

وعن عثمان بن عفان الله قال: "لو أن قلوبنا طهرت، لما شبعنا من كلام الله تعالى". وعن على بن أبي طالب شه قال: "ما حكّمتُ مخلوقًا إنما حكمت القرآن".

وعن ابن عباس الله على على حنازة فقال رجل: اللهم رب القرآن العظيم اغفر له؛ فقال ابن عباس: "تكلتك أمك! إن القرآن منه. إن القرآن منه" (٢).

<sup>(</sup>١) الإمـــام أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقي. شعب الإيمان. تحقيق أبي هاجر محمد السعيد بسيـــوني زغلـــول بيروت-دار الكتب العلمية ط أولى ١٤١٠هـــ ١٩٩٠م ١ /١٨٥٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

# الفصل الرابع الأمثال في القرآن

الأمثال من الوسائل القرآنية فى إيصال التعاليم الإلهية والدروس الربانية إلى قلوب المخاطبين بالقرآن، وتجسيد المعانى اللطيفة المراد غرسها فى النفوس أو تقريبها للأذهان. وقبل أن نعرض لكلام الكاتب فى هذا الصدد، نود أن نعرف المثال أو المثل ما هو!

أصل الْمَثَل من المثول يعنى الانتصاب والاستواء؛ والممثل، المصور على مثال غيره. يقال مثُل الشيء، أي انتصب أو تصور؛ ومنه قوله الله المعدة من النار "(۱)، والتمثال الشيء المصور على هيئة مخصوصة، سمى كذلك لأنه يتمثل للعين أو يمثل شيئًا ما ويكون على مثاله، فهو ليس أصلاً، أو يقال تَمثَّل كذا أى تصوره فى ذهنه، أو ظهر له على شكل كذا؛ قال تعالى: ﴿ فَتَمَثَّلُ لَهَا بَشَرًا سَوِيًا ﴿ وَ جاءها (مريم: ۱۷) أى بدا لها الملاك جبريل الني كذلك على هذه الصورة البشرية، ولو جاءها على أصل خلقته الملائكية لما تحملت رؤيته، وتمثل البيت من الشعر أى أنشده فى موقف يشسسبه الموقف الذى قبل فيه هذا البيت. وامتثل لكذا أى حضع له، وامتثل مثال فلان، احتذى حذوه، والتزم طريقه وسلكها وتبعها فلم يحد عنها(٢).

ومَثَل الشيء صفته قاله الجوهري وقال ابن سيدة وقوله عز وحل: ﴿ مَّثَلُ ٱلْجُنَّةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُتَّقُونَ ﴾ (محمد: ١٥) أي صفتها، وقد تعني خبرها وحكايتها أو تمثيلها.

ومَثُل يَمثُل يعنى زال عن موضعه، وبمعنى ذهب أيضًا، ومَثَل بالرجل يُمثل مثلاً ومُثُلة، كلاهما نَكُل به، وهو المُثْلَة والمُثَلة بفتح الثاء وتسكينها؛ وهى فى قوله تعالىي: ﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلسَّيِئَةِ قَبْلَ ٱلْحَسَنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ ٱلْمَثْلَتُ ﴾ (الرعد: ٦) ومعناها يستعجلونك بالعقاب الذى تمددناهم به وتوعدناهم عليه ولم نعاجلهم به، وقد علموا ما نزل من عقوباتنا بالأمم الخالية فلم يعتبروا بهم، وكأن المثل مأخوذ من المثل لأنه إذا شَّنع في عقوبته جعله مثلاً وعلمًا.

ومنه مَثَّل بفلانَ أى عبث بحثته وشوهها؛ وفي الحديث أن رسول الله ﷺ: "نَهى أن يُمَثَّل بالدواب وأنْ تؤكل الممثولُ بها" (٢٠). وامتثل منه اقتص، والمثال القصاص.

والْمثال الفراش في الحديث أنه دخل على سعد وفي البيت مثال رَثُّ أي فراش

<sup>(</sup>١) الترمذي . أدب ١٣ وهو بلفظ "من سره أن يتمثل له الرجال قيامًا..." الحديث

 <sup>(</sup>٢) ومنه شعرًا: رَباع لها مُذْ أورق العــود عنــده تَ خُمَاشاتُ ذَخْــلِ ما يراد امتثالها قاله ذُو الرمة في وصف الحمار والأتن [ لسان العرب ٢١١ / ٢١٤].

<sup>(</sup>٣) الحديث بتغيير لفظي يسير ابن ماجة – ذبائح وفي مسند أحمد (٢) –٩٨ -١٣٧-١٥٦.

خَلِقٌ قديم. وروى عن أم موسى، أم ولد الحسن بن على، قالت زَوَّ جَ على بن أبي طالب شابين وابنى منهما فاشترى لكل واحد منهما مثالين، أى فراشين من الصوف الملونة، وفى حديث عكرمة: أن رجلاً من أهل الجنة كان مستلقيًا على مُثْلُه أى فرشه جمع فراش(١).

والأَمْثل يعبر به عن الشخص الشبيه بالأفاضل، والأقرب إلى الخير، وأماثل القوم كناية عن خيارهم ومنه قوله تعالسي: ﴿ إِذْ يَقُولُ أَمَثَلُهُمْ طَرِيقَةً إِن لَبِثْتُمْ إِلَّا يَوْمًا ﴿ كَناية عن خيارهم ومنه قوله تعالسي: ﴿ إِذْ يَقُولُ أَمْثَلُهُمْ طَرِيقَةً إِن لَبِثْتُمْ إِلَّا يَوْمًا ﴾ (طه: ٣٣). والطريقة المثلى أي الطريق الأفضل والسلوك الأقوم.

"والْمَثل عبارة عن قول في شيء يشبه قولاً في شيء آخر بينهما مشابحة ليبين أحدهما الآخر، وبصورة أوضح "(٢).

قال الزمخشرى :"التمثيل إنما يصار إليه لكشف المعانى، وإدناء المتوهم من الشاهد، فإن كان المتمثل له عظيمًا، كان المتمثل به مثله، وإن كان حقيرًا كان المتمثل به كذلك".

وعند الأصفهاني أنّ ضرب الأمثال عند العرب يؤدى دورًا مهماً "في إبراز خفيات الدقائق، ورفع الأستار عن الحقائق، إنما تريك المتحيل في صورة المتحقق، والمتوهم في معرض المتيقن، والغائب كأنه مشاهد، وفي ضرب الأمثال تبكيت للخصم الشديد الخصومة، وقمع لسورة الحامح الأبي، فإنه- أي المثل- يؤثر في القلوب ما لا يؤثر في وصف الشيء في نفسه، ولذلك أكثر الله تعالى من ذكره في كتابه، وفي سائر كتبه تعالى؛ ومن سور الإنجيل سورة تسمى سورة الأمثال، وفشت- أي الأمثال- في كلام النبي الله وكلام النبياء"(").

ونلفت النظر هنا إلى حطأ وقع في كلام الأصفهاني، في قوله: "إن في الإنجيل سورة تسمى سورة الأمثال"؛ وهذا ليس صحيحًا فكتاب الأمثال من كتب العهد القلم، وهو منسوب إلى سليمان الحكيم، أو هكذا ينسب إليه، وعلى الرغم من هذا فإن العلامة الأصبهاني لم يخطئ كثيرًا وربما كان الصواب معه إذ يمكن أن يكون قد عني أن الأناجيل تحتوى على كثير من الأمثال ولعله أشار بالتحديد إلى الإصحاح الثالث عشر من إنجيل متى الذي كلم فيه المسيح تلامذته بأمثال كما ورد في الإصحاح نفسه.

ونعود إلى سياقنا الأول فنقول الأمثال من خصائص القرآن ومن أهم وسائله في تعليم الدين والتبصير بعواقب الأمور وفي تحليل نفسية الإنسان وطبيعة المجتمع، وحركة التاريخ الديني والإنساني؛ وقد ورد ذكر المثل في القرآن في قوله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأُمْثِلُ نَضَرّبُهَا لِلنّاسُ وَمَا

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ١١ / ٦١٥- ٢١٦.

<sup>(</sup>٢) الراغب الأصفهاني. مفردات : ٧٥٩.

<sup>(</sup>٣) الإتقان في علوم القرآن ٣٩/٤.

يَعْقِلُهَآ إِلَّا ٱلْعَلِمُونَ ﴿ ﴾ (العنكبوت: ٤٣)، وفي قوله: ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَنذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ (الزمر: ٢٧).

وسوف تمر بنا آيات كثيرة يظهر فيها المثل القصير، والمثل الطويل، والمثل الواقعي، والمثل ممكن الوقوع، والمثل التاريخي، والمثل التعليمي التربوي، والمنتزع من البيئة، والمثل المفرد، والمركب، والبسيط والمعقد في تركيبه والمثل الظاهر الصريح، والكامن المستور الذي لم يصرح فيه باسم المثل، وهكذا.

أخرج البيهقى عن أبى هريرة شه قال: قال رسول الله شه :"إن القرآن نزل على خمسة أوجه : حلال، وحرام، ومحكم، ومتشابه، وأمثال، فاعملوا بالحلال، واجتنبوا الحوام، واتبعوا المحكم، وأمنوا بالمتشابه، واعتبروا بالأمثال".

ينص هذا الحديث على أن القرآن جاء بالشريعة الوافية، وأن فيه المحكم المفهوم بذاته، والمتشابه الذي يحتاج إلى العلم الراسخ والاجتهاد الخالص والتوسع في الفهم والإدراك لتحصيل معناه والوقوف عند حده (۱). يقول أبو الحسن الماوردي (على بن محمد بن حبيب ٥٠٤هـ). من أعظهم علم القرآن علم أمثاله، والناس في غفلة عنه لاشتغالهم بالأمثال (أي بالحانب الأدبي، والحكائي فيها) وإغفالهم المُثلات (يعني العبر والعواقب)، والمثل بلا ممثل كالفرس بلا لجام، والناقة بلا زمام) (۱). وقد شدد الإمام الشافعي في في وحوب تعلم الأمثال على المحتهد (۱).

بعد هذا التعريف الوافي بالمثل، ننظر فيما كتبه ويلش عن أمثال القرآن فنحده ينوه سلفًا بالأمثال الكثيرة في القرآن الكريم ويذكر أن لفظة "مثل" تستعمل هنا بمعناها العام لتضم أى نوع من القصص والحوادث الحقيقية أو الخيالية، وعلى هذا الأساس فإنه يمكن اعتبار أجزاء كثيرة من القرآن أمثالاً، وعلى الرغم من وجود إشارات تاريخية متعددة ضمن هذه الحوادث فإن معظم الأمثال القرآنية تعتبر نسحاً مكررة من القصص السائدة التي يمكن أن تُصادف في ثقافات شعوب الشرق الأدنى، والتي تبناها القرآن ليعزز بها نظرته للعالم ويثري بها تعاليمه الدينية؛ ويذهب الكاتب إلى أبعد من ذلك فيقول إن العديد من الأساطير والأفكار الأسطورية لها وجود واضح في القرآن، فعلى سبيل المثال، مسألة خلق العالم في ستة أيام، والعرش الذي من فوقه يُحكم الكون، قد ذكرت عدة مرات في هذا الكتاب أي القرآن- من هذه الآيات قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ آللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ

<sup>(</sup>١) الإتقان ٤ / ٣٨، والبرهان ١/٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه والموضع.

<sup>(</sup>٣) نفسه.

ٱلسَّمَنوَاتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يُغْشِى ٱلَّيْلَ ٱلنَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيثًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَٱلنَّجُومَ مُسَخَّرَتٍ بِأَمْرِهِ ۚ أَلَا لَهُ ٱلْخُلُقُ وَٱلْأَمْرُ ۚ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَٱلنَّجُومَ مُسَخَّرَتٍ بِأَمْرِهِ ۚ أَلَا لَهُ ٱلْخُلُقُ وَٱلْأَمْرُ ۚ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ (الأعراف: ٥٥).

﴿ اَللَّهُ لَآ إِلَنَهَ إِلَّا هُوَ اَلْحَىُ الْقَيُّومُ ۚ لَا تَأْخُذُهُ، سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ۚ لَهُ، مَا فِي اَلسَّمَوَّتِ وَمَا فِي اللَّمْوَتِ وَمَا فِي اللَّمْوَتِ وَمَا فِي اللَّمْوَتِ وَمَا خَلْفَهُمْ أَوْلَا يُحِيطُونَ الْأَرْضِ مِنْ عِلْمِهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ۖ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ أَوْسِيهُ ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضَ ۖ وَلَا يَتُودُهُ وَفَظُهُمَا ۚ وَهُوَ الْعَلِي لُوسَيْهُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ۗ وَلَا يَتُودُهُ وَفَظُهُمَا ۚ وَهُوَ الْعَلِي اللَّهُ السَّمَوَةِ وَالْعَلِيمُ ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا مِنْ عِلْمِهِمْ ﴿ وَلَا يَتُودُهُ وَمِا خَلْفُهُمَا اللَّهُ وَالْعَلِي اللَّهُ وَالْعَلِي اللَّهُ وَالْمَالِقُونَ وَالْعَلَى اللَّهُ مَا مَا عَلَيْهُ وَالْعَلَى اللَّهُ وَالْعَلَيْمُ اللَّهُ مَا مُؤْمِنَا اللَّهُ وَالْمَالَ فَا اللَّهُ مِنْ عِلْمِهِمْ اللَّهُ وَالْعَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا مُؤْمِنَا أَوْمُوا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مِنْ عِلْمِهِمْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مُوالِلَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ عَلَيْهُ وَاللَّهُ مُنْ عَلَيْمُ اللَّهُ مِنْ عَلَيْهُ اللَّهُ مِنْ عَلَيْمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ عِلْمُ مِنْ عَلَيْمُ اللَّهُ مِنْ عِلْمُونَ اللَّهُ مِنْ عَلَيْمُ فَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ عَلَى مِنْ عِلْمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ عَلَيْمُ فَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ عَلَيْمُ لَهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ عَلَى مُنْ اللَّالَّا لَهُ عَلَيْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ أَلَا عُلْمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَا اللَّهُ مِنْ أَلْمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ أَمْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ أَنْ الللَّهُ مِنْ أَلَا الللَّهُ مُنْ أَمْ الللَّهُ مِنْ اللّهُ ا

﴿ فَإِن تَوَلُّواْ فَقُلْ حَسْبِيَ ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ۚ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ ۚ وَهُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ (التوبة: ٢٩).

﴿ اللَّهُ الَّذِى رَفَعَ السَّمَنوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ وَسَخْرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ بَجْرِى لأَجَلٍ مُسَمَّى أَيُدَبِرُ الْأَمْرَ يُفَصِّلُ الْآيَنتِ لَعَلَّكُم بِلِقَآءِ رَبِّكُمْ تُوقِنُونَ ۞ ﴾ (الرعد: ٢).

﴿ ٱلرَّحْمَانُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ١٠٠٠ (طه: ٥).

نلاحظ أن الكاتب أراد بطول تحليقه حول آيات العرش وكأنه - وهو كذلك - يريد أن يقول إن تصوير الله حالسًا على عرش يفعل كذا وكذا شأن ملوك الأرض حرافة أو أسطورة؛ وهذا تعسف من الكاتب في الحكم على شيء لم يفهمه، فضلاً عن أن يحسه.

إن آية الكرسى هي أعظم آية في القرآن، وهي ملاك القرآن وسنامه، وفيها أسرار أيغني وتُربي وتَحْفَظ وتشفي، وترقِّى؛ والمسلمون إذ يعتقدون في أن لله عرشًا، وأنه، سبحانه وتعالى، على العرش استوى، فإنحم لا يُشبِّهون، ولا يُكيِّفون، ولا يُمتِّلون ولا يُعطِّلون؛ تعالى الله عن كل ذلك علوًا كبيرًا: ﴿ لَيْسَ كَمِقِلِهِ عَلَى السّعِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ الشّورى: ١١) قال الإمام مالك لما سئل عن الاستواء: "الاستواء معلوم، والكيف مجهول، والإيمان به واحب، والسؤال عنه بدعة "(١).

على العكس تمامًا من كلام ويلش؛ لقد جاء القرآن سيفًا مسلطًا على الأساطير والخرافات والأوهام والترهات التي غطت على العقل، وجَمّدت طاقة الفكر عند الإنسان؛ لقد جاء القرآن بالوحدانية المطلقة وبعقيدة التوحيد الصرف، وبتنزيه الذات الإلهية عن

<sup>(</sup>۱) انظر ابن عطية. المحرر الوجيز ٤/١، وأيضًا أبو الحسن الأشعرى (٣٢٤هـ/ ٩٣٩م) الإبانة عن أصول الديانة تحقيق فوقية حسين. القاهرة. دار الأنصار ١٣٩٧هـ - ١١٦٧ / ١١٦ والإمام أحمد بن حنبل كتاب الرد على الزنادقة والجهمية هي ٩٢ – ٩٤ والإمام أبو سعيد الدارمي. كتاب الرد على الجهمية ص٢٦٣. والإمام عثمان بن سعيد الدارمي كتاب الرد على المريسي العنيد ص٣٨١.

مشاكمة الحوادث، كما قرر القرآن عصمة الأنبياء، وسلامة الكتاب العزيز من التحربف، وحاء القرآن كذلك بالقول الفصل في عملية الخلق والتدبير، والقضاء والتقدير، فقد احترم الإسلام العقل فخاطبه بأرقى لغة، وحاوره بأبلغ أسلوب وأعمقه، وجادله بالتي هي أحسن وحاجه بالبراهين، ولم يكلفه المستحيل ولم يقبل منه الشطح الباطل أو التعطيل الكاذب أو الاستغراق في الخيال والأوهام والبعد عن الواقع المعاش. لقد جعل الإسلام استنباط العقل السليم دليلاً صالحاً وبرهانًا واضحًا وحجة قاطعة إلى جانب الوحى، كما جعل العقل مناط التكليف ومدار الثواب والعقاب. فمن أين يا تُرى تأتى تلك الخرافات إلى القرآن؟ وأين موضعها يا تُرى من كتاب اعْتَبَر العلمَ آيته والعقلَ قاعدته وحجته وأعلن أن طلب العلم فريضة، وساوى بين مداد العلماء ودماء الشهداء، وحذر من اتباع الظن أو القول بغير علم أو التصديق دون برهان أو التسليم بشيء دون حجة.

إن هذا الموضوع واسع لا يمكن أن تستوفيه هذه الدراسة ولكننا سوف نقدم فيه قولاً مختصراً نرد به على الكاتب، ونبين للقارئ كذلك خطأه فيما ذهب إليه؛ إننا لن نحتج على الكاتب بما جاء فى كتبهم اليهودية والنصرانية من تجسيد وتشبيه وصل إلى حد إثبات الجسم والجهة والمساحة والذراع والإصبع، والعين والحدقة، والنقلة والحركة لله تعالى، وإلى تمثيل الله بالشيخ العجوز، وبالنار الحطوم وغير ذلك مما تكتظ به كتب اليهود، ولن نحتج عليه كذلك بما ورد فى كتب النصارى من تثليث الذات الواحدة أى جعل الله ثلاثة، أب وابن وروح قدس، ولا بخرافة التحسد، وابن الله الوحيد، ولا بما يعتقدون من نزول الله وتحسده وتحمله للسب واللعن والبصق، وبموته على الصليب ثم قيامته من بين الأموات وأكله وشربه بعد قيامته ثم صعوده وحلوسه على يمين الرب(١)، وغير ذلك الأنماط الخرافية والأسطورية القديمة قيامته ثم صعوده والعرش والتدبير نقوله أيضًا بالنسبة لقصص الأنبياء وقصة الطوفان والخلق، ومعصية إبليس وطرده من الجنة وفى خروج آدم وحواء منها، تلك القصص التي أشار إليها ومعصية إبليس وطرده من الجنة وفى خروج آدم وحواء منها، تلك القصص التي أشار إليها ويلش نفسه.

من بين ما اعتبره المعارض من قبيل الخرافات قذف الشياطين التي حاولت استراق السمع كما جاء في قوله تعالى: ﴿ وَحَفِظْنَنهَا مِن كُلِّ شَيْطُن رَّجِيمٍ ﴾ إلا مَن السّترَق السّمَع فَأَتْبَعَهُ، شِهَابٌ مُّينٌ ﴾ (الحجر: ١٧ - ١٨) بشأن ضرب الشياطين.

إذ يعتبر أن هذا العمل حرافة؛ هذا مع أن العلم الحديث قد أثبت حركة النيازك وسقوطها وانفجار بعض الكواكب في الفضاء، وعلى أية حال فإن الله سبحانه وتعالى قد

<sup>(</sup>۱) انظـــر ابن حزم كتاب الفصل الجزئين الأول والثانى وكتابنا "النصرانية من وجهة النظر الإسلامية" بالإنجليزية، رسالة دكتوراة بالإنجليزية، إكستر ، انجلترا ١٩٨٤، والقرآن والأناجيل للمؤلف. دار الفلاح. القاهرة. ١٩٩٨م

رتب لكل فعل يتحاوز مداه أو يخرج عن مداره لونًا من رد الفعل يكون له بمثابة العقوبة أو الحاجز والمانع ضد الخروج عن المنهج أو التمرد على النظام.

أشار الكاتب إلى سورة يوسف التين والتي ورد فيها أطول قصة في القرآن- قصة يوسف التين حيث تستغرق القصة الآيات (١: ١٠١) من السورة، والتي يمكن أن يطلق عليها "قصة قصيرة" وهي أكثر قصص القرآن شبهًا بما أورده الكتاب المقدس عن يوسف التين هذا صحيح على وجه الإجمال إلا أننا نرفض زعم الكاتب بأن "القصة تحتوى على دليل يبين أما خضعت للتعديل أو التغيير، وأن الكلام الذي في أول السورة يبدو عليه وكأنه مقدمتان منفصلتان للسورة"(١).

يقصد الكاتب بهذا أن الآيات من قوله تعالى: ﴿ الرَّ تِلْكَ ءَايَنتُ ٱلْكِتَنبِ ٱلْمُبِينِ ۞ ﴾ الله قوله: ﴿ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ لَمِنَ ٱلْغَنفِلِينَ ۞ ﴾ تعتبر مقدمة أولى للسورة؛ وأن القصة الحقيقية أو الأصلية تبدأ من قوله تعالىيى: ﴿ لّقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْوَتِهِ ءَ اَيَنتُ لِلسَّآبِلِينَ ۞ ﴾ من الآية السابقة إلى الآية (١٠١) من السورة وحتى نهاية القصة. وهذا زعمُ من يصر على اكتشاف أخطاء ومخالفات في القرآن بأية طريقة كانت، فإن لم يجدها في الواقع توهمها في الخيال، ولو أن القرآن كان نصًا بحهولاً لا نعلم عنه شيئًا ألبيَّة ثم اكتشفناه وأخضعناه للفحص والتحليل العلميين أو حتى عرضناه للفرض والتحمين؛ لربما ساغ مثل هذا الافتراض الذي تخيله الكاتب من عند نفسه ثم نسبه إلى القرآن؛ ولكن القرآن لحسن الحظ كتابٌ منقولٌ نقلَ تواتر، محفوظٌ حفظًا إلهيًا وإنسانيًا بالغ العناية؛ وجميع المخطوطات التي لدينا، وكل الحفاظ وعلماء القرآن والقراءات يُحمعون على أن سورة يوسف تامة وكاملة كما هي موجودة الآن في المصحف لم يدخل عليها ما ليس منها؛ ،وكذلك لم يسقط منها شئ ألبتة، كما أن السياق القرآني ذاته وتسلسُل أحداث ليس منها؛ ،وكذلك لم يسقط منها شئ ألبتة، كما أن السياق القرآني ذاته وتسلسُل أحداث القصة يرفضان رياضة التحمين هذه التي يمارسها ويلش؛ هذا مع وجوب العلم بأن السورة أو القصة القرآنية ليست رواية إنسانية بمعني أنه لا بد أن يكون لها مقدمة وحاتمة وعقدة وحبكة بالضوابط نفسها، والمعاير النقدية والأدبية البشرية.

وينبغى أن نراعى أننا لا نقول "مقدمة سورة البقرة"، وإنما نقول "افتتاحية" أو "مفتتح" أو "أول السورة" وهكذا، ولو كان المسلمون هم الذين يضعون ويرفعون ويثبتون ويمحون في القرآن لأثبتوا البسملة في أول براءة (سورة التوبة)، ولما وضعوها في سورة النمل، ثم إن سورة طه والقصص تقدم قصة موسى بالطريقة نفسها التي قدم بما القرآن قصة يوسف عليهم أجمعين السلام، فلماذا حص ويلش سورة يوسف بالذات بهذا التفسير التحمين؟!!

<sup>(</sup>١) الصــحيح أن سورة يوسف لا تتحدث كلها عن قصة يوسف بل إن القصة تستغرق ١٠١ من مجموع آيات السورة البالغة ١١١ آية.

يستمر المستشرق ويلش في استعراضه لأمثال القرآن أو قصصه، فيشير إلى ما جاء عن النبين يجيى وعيسى عليهما السلام، وبخاصة قصة الميلاد والبشارة وكلام جبريل النيلا، ما يلفت النظر إلى أن هذه المشابحة تتجلى بين حكاية القرآن وحكاية إنجيل لوقا بوجه خاص، وقد أثبتنا في بحث آخر لنا بشرية المسيح النيلا، من خلال الألفاظ والعبارات المتشابحة بين القرآن وإنجيل لوقا، وليس من غرضنا هنا الدخول في هذه التفاصيل، ولكننا نقول إن الكاتب الذي لم يستطع لا هو ولا أحد من المستشرقين أن يثبتوا أن محمدًا في قد تلقى شيئًا من كتبهم، أو أن كتبهم هذه كانت قد ترجمت إلى العربية حتى بعد وفاته في. وتمشيا مع خطه المعوج، يزعم المستشرق أن نقاط الخلاف بين القرآن وكتب النصارى تتضمن أدلةً على تطور الأفكار في القرآن؛ كيف يصح ذلك مع أن العبارات التي يشير إليها ويلش هنا خرساء لا تعبر عن هذا تمامًا، وكل الأدلة التي أهمل ذكرها تأخذ بخناقه وتكذبه. إن التطور في أي عمل أدبي يأتي على مراحل ولابد، هذه المراحل يجب أن تكون محددة ومعلومة، فأين يا ترى هذه الأدلة التي تبرهن على وحود هذه المراحل التي مرت بها قصتي يوحنا والمسيح في القرآن؟ وكيف ينفرد الكاتب بهذه المعلومات الخطيرة التي لم تصل إلى علم أحد من العالمين بالقرآن ولا خطرت على قلب خصم آخر معاند للكتاب العزيز. هذا على أن القرآن لا يحتوى على أذكار متطورة، ولكنه يحتوى على مبادئ وتعاليم إلهية ثابتة.

وأما ما وُجد في القرآن مشاها من قريب أو من بعيد لما يسمونه بإنجيل الصبوة أو الأناجيل الشفهية غير المعتمدة من الكنيسة، فليس يصلح أن يكون حجة لهم؛ بل هو في حقيقة الأمر حجة عليهم، فإذا كانوا لم يستطيعوا أن يثبتوا أن محمدًا الله الطلع على كتبهم القانونية المعتمدة فكيف يمكنهم أن يثبتوا أن محمدًا الله قد طالع هذه الكتب التي كانت مطاردة منهم ومجهولة من العامة والخاصة من بينهم؟ ونسألهم في إطار هذه القرينة لم لا تكون مثل هذه الأناجيل هي الأقرب إلى إنجيل المسيح من الأناجيل التي بين أيديكم؟ وعلى أي أساس يا ترى كان رفضكم لها؟ إن ما فيها مما يوافق القرآن هو بلا شك أثر من آثار الوحي السابق الذي جاء به المسيح الله وأبقاه الله تعالى ليكون حجة للمسلمين عليهم، فموضوعات كخدمة مريم في المعبد وطريقة تربيتها كما جاءت في القرآن حق لا مرية فيه أن كلامًا لمسيح في المهد إحبارًا بوحي لا شك في ذلك، وهو غير موجود عندكم وهل تنكرون أن كلامًا كثيرًا مما قاله المسيح قد فقد وضاع، وأن الأناجيل الحالية لم تحتفظ من أقواله الملي المسلمة نسب المسيح تحتم عليكم قبول ما قلناه، وهو ما انتهت إليه دراسات نقاد الكتاب المقدس في الغرب؛ ناهيك عن الإشارة إلى سقوط سلسلة النسب المزعومة هذه من بعض الأناجيل.

على هذا المحك يجب أن نعرض الدعاوى، وبهذا المعيار ينبغى أن نقيس الكلام ونصدر الأحكام، ولكننا لضيق المقام نكتفى في هذا المحال بما قلناه وأوضحناه سواءً بالنسبة لقصص الأنبياء والشخصيات وغيرهم من الفصص الأخرى الواردة القرآن الكريم، وفي كتب اليهود والنصارى.

بعد أن فندنا مزاعم ويلش حول القصص القرآبي، نسوق هنا بعض الأمثلة للقصص والأمثال وما يجرى محرى المثل الواردة ذكرها في القرآن الكريم.

فمن أمثلة القرآن، قصة أصحاب الأيكة، وقصة أصحاب الكهف، وقصة الرحلين الله الله الكهف وأيضًا قصة الله الله والمنافق الكهف وأيضًا قصة أصحاب الجنة كما في سورة القلم.

﴿ مَثْلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَآءَتْ مَا حَوْلَهُ، ذَهَبَ ٱللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُمَىتٍ لا يُبْصِرُونَ ﴾ (البقرة: ١٧)،

﴿ وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي يَنْعِقُ عِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآءً وَبِندَآءً ۖ صُمَّ بُكُمُ عُمْيٌ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴿ وَالْفَرَةِ: ١٧١)،

﴿ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أُمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّأَتُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمُ ﴿ وَاللَّهُ وَلِلللللْكُولُولُولُولُهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَسَالَتْ أُودِيَةٌ بِقَدَرِهَا فَآحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ زَبَدًا رَّابِيًا ۚ وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ٱبْتِغَآءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَنعٍ زَبَدٌ مِثْلُهُ ۚ كَذَالِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحَقَّ وَٱلْبَطِلَ ۚ فَأَمَّا ٱللَّهُ اللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ ٱلزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَآءً ۖ وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي ٱلْأَرْضِ ۚ كَذَالِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ الزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَآءً ۖ وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي ٱلْأَرْضِ ۚ كَذَالِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ (الرعد: ١٧)؛ مثل إلهي مضروب في حقيقة الكلمة الطيبة والكلمة الخبيثة.

﴿ وَٱلْبَلَدُ ٱلطَّيِّبُ عَنْرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذْنِ رَبِهِ مَ وَٱلَّذِى خَبُثَ لَا يَخْرُجُ إِلَّا نَكِدًا أَ كَذَالِكَ نُصَرِّفُ ٱلْأَيْدِ لِقَوْمِ يَشْكُرُونَ ﴿ ﴾ (الأعراف: ٥٨). مَثل على أهمية الأصل وحسن النية أو الخبث وسوء الطوية.

﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً عَبْدًا مُمْلُوكًا لا يَقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَمَن رَّزَقْنَهُ مِنَّا رِزْقًا حَسَنًا فَهُوَ يُنفِقُ مِنْهُ سِرًّا وَجَهْرًا ﴾ (النحل: ٧٥)؛ ﴿ مَثَلُ مَا يُنفِقُونَ فِي هَنذِهِ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا كَمَثُلِ رِيح

فِيهَا صِرُّ أَصَابَتْ حَرْثَ قَوْمِ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ فَأَهْلَكَتُهُ ۚ وَمَا ظَلَمَهُمُ اللَّهُ وَلَكِنْ أَنفُسَهُمْ يَظَلِمُونَ فِيهَا صِرُّ أَصَابَتْ حَرْثَ قَوْمِ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ فَأَهْلَكَتُهُ ۚ وَمَا ظَلَمَهُمُ اللَّهُ وَلَكِنْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ فَيهَ وَ السَّرِكُ والمصالح والمضار المترتبة على كلِّ. والمنفق فيما حرم محروم، وماله الذي ينفقه في هذه الحياة الدنيا، على مظاهر الحياة الدينية هو الريح الضارة التي ستدمر كل ما لديه، تملكه هو نفسه في النهاية.

عقد جعفر بن شمس الخلافة في كتاب الآداب بابًا في "ألفاظ من القرآن جارية مجرى المثل" نأخذ منها على سبيل المثال: ﴿ لَيْسَ لَهَا مِن دُونِ ٱللَّهِ كَاشِفَةٌ ﴿ النحم: ٥٨).

﴿ لَن تَنَالُواْ ٱلْبِرَّ حَتَّىٰ تُنفِقُواْ مِمَّا تُحِبُّونَ ۚ ﴾ (آل عمران: ٩٢).

﴿ ٱلْنَانَ حَصْحَصَ ٱلْحَقُّ ﴾ (يوسف: ٥١).

﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَنَسِي خَلْقَهُ رُ قَالَ مَن يُحْي ٱلْعِظَنمَ وَهِيَ رَمِيمٌ ﴿ ﴾ (يس: ٧٨).

﴿ قُضِيَ ٱلْأُمُّرُ ٱلَّذِي فِيهِ تَسْتَفْتِيَانِ ﴾ (يوسف: ٤١).

﴿ أَلَيْسَ ٱلصُّبْحُ بِقَرِيبٍ ﴾ (هود: ٨١).

﴿ لِكُلِّ نَبَلٍ مُسْتَقَرٌّ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ (الأنعام: ٦٧).

﴿ قُلْ كُلِّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِهِ ﴾ (الإسراء: ٨٤).

﴿ مَا عَلَى ٱلْمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلٍ ۗ ﴾ (التوبة: ٩١).

﴿ وَلَوْ عَلِمَ ٱللَّهُ فِيهِمْ خَيْرًا لَّاسْمَعَهُمْ ۖ ﴾ (الأنفال: ٣٣) وهكذا(١).

فالأمثال كما هو واضح، وسيلة قرآنية في نقل رسالة الله تعالى إلى عباده، وأداة ربانية لتربية نفوسهم وتمذيب طباعهم، وتصفية أعمالهم ونياتهم لله عز وحل، وهدايتهم إلى طريق الحق والرشاد.

<sup>(</sup>١) الإتقان ٢/٢٢/٥٤.

n de la grifia de la grifia de la companione de la companione de la companione de la companione de la companion La companione de la compa

and the second of the second

the first of the control of the cont

the second of the second

and the state of t

and the following the state of

and the second of the second of the second

#### الفصل الخامس

# آيات الأحكام في القرآن

انتقل الكاتب إلى موضوع آخر حساس من موضوعات القرآن، هو آيات الأوامر والنواهي، وآيات الأخلاق والسلوك؛ وهذا الموضوع يمثل مع الآيات الحاصة بالاعتقاد محموعة من التكاليف والتعاليم الخلقية والقيمية متميزة تتوزعها الآيات القرآنية كالأمر بالإيمان وبإقامة الصلاة وأداء الزكاة والصيام والحج، وباقي الفروض الدينية التي تَعَاقب نزولها في تاريخ الدعوة؛ ومن وجهة نظر ويلش، فإن هذه الوصايا والتعاليم الخلقية لا تمثل نظامًا خلقيًا متكاملاً في كل شيء يحتوى على ما يهم المحتمع ويعالج قضاياه كلها؛ وهذا فهم قاصر لحرف القرآن وروحه معًا؛ وذلك لأن القرآن هو مصدر المسلمين علومهم وسلوكهم، دنيا ودين، وأنه جامعٌ لكل محاسن الأخلاق وفضائل الأعمال، وأن الفروض الدينية في الإسلام لا تنفصل أبدًا عن المبادئ الخلقية والأعمال السلوكية، إذ أن كل فرض يأمرنا الله بأدائه إنما يحمل قيمة خلقية وتربوية واجتماعية سامية لا بد من ظهور أثرها على العابد وعلى أهله ومجتمعه وإلا لما كان لعبادته معني أي معني.

إذا تبين هذا عرفنا أن التكاليف الشرعية والتعاليم الخلقية مما يحتوى عليه القرآن لها نظامها الحاص الذي يتبع نظام القرآن العام ويتسق معه تمامًا، وليس من المستساغ إذن أن يزعم المستشرق ويلش بأن التكاليف الشرعية والتعاليم الخلقية لا يجمعها نظام ولا يشدها رباط واحد، وأنما لا تمثل في نفسها نظامًا متكاملاً، فعلى العكس من ذلك تماما فإن آيات القرآن كلها يتصل بعضها ببعض، وآيات الأخلاق والسلوك في القرآن الكريم أكثر من أن تحصى ولنكتفي هنا في إعطاء بعض الأمثلة يقسول تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ اللَّهِ أَن تَقُولُوا مَا لاَ تَفْعَلُونَ ﴿ وَلَا يَعْدَلُوا مَا لاَ تَفْعَلُونَ ﴾ والرياء، وقوله تعالى: ﴿ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى اللَّهِ أَن تَعُولُوا أَمَا لاَ تَفْعَلُونَ فَي عن النفاق والرياء، وقوله تعالى: ﴿ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ الذام المرء نفسه بالعدل حتى عَلَى أَلا تَعْدِلُوا هُو أَقْرَبُ لِلتَّقُوى أَن الله والسلوك في القسرآن أكثر من أن تحصى وأوسع من أن تُستقصَى ويكفينا منها ما يضيء الطريق للتعرف على غيرها: ﴿ أَدْفَعْ بِأَلِّي

هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةً كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَدَاوَةً كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّا الللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا اللَّالَّا اللَّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ الل

﴿ اَدْفَعْ بِالَّذِي هِيَ أَحْسَنُ ٱلسَّيِّعَةَ ۚ خَنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ ﴿ ﴾ (المؤمنون: ٩٦).

﴿ قُلْ تَعَالُواْ أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلّا تُعْرِكُواْ بِهِ شَيَّا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا وَلَا تَقْتُلُواْ أَوْلَلَدَكُم مِّنَ إِمْلَقِ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلاَ تَقْرَبُواْ الْفَوَ حِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلاَ تَقْتُلُواْ النَّفْسِ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلاّ بِالْحَقِ ذَالِكُرْ وَصَّلَكُم بِهِ لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ فَ وَمَا بَطَنَ وَلاَ تَقْرَبُواْ مَالَ الْيَتِيمِ إِلاّ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ حَتَىٰ يَبْلُغَ أَشُدَهُ وَأُونُواْ الْكَيْلُ وَالْمِيرَانَ بِالْقِسْطِ وَلاَ تَقْرَبُواْ مَالَ الْيَتِيمِ إِلاّ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ حَتَىٰ يَبْلُغَ أَشُدَهُ وَأُونُواْ الْكَيْلُ وَالْمِيرَانَ بِالْقِسْطِ وَلاَ تَقْرَبُواْ مَالَ الْيَتِيمِ إِلاّ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ حَتَىٰ يَبْلُغَ أَشُدَهُ وَأُونُواْ الْكَيْلُ وَالْمِيرَانَ بِالْقِسْطِ لاَ لاَيْكُمْ وَالْمَالِلَّ وَسُعَهَا أَوْلُواْ قُلْوَ كَانَ ذَا قُرْبَى وَبِعَهْدِ اللّهِ أُونُوااً ذَالِكُمْ وَصَاكُم بِهِ عَلَى مَا اللّهُ اللّهِ أَوْلُوا السَّبُلَ وَصَلَكُم بِهِ عَلَيْكُمْ وَصَاكُم بِهِ عَلَيْكُمْ وَصَالِكُمْ وَصَاكُم بِهِ اللّهُ وَلَوْ اللّهُ وَلَوْلًا السَّبُلُ وَالْمُ اللّهُ وَصَالَكُمْ بِهِ عَلَيْكُمْ وَصَالُولُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللللمُ الللّهُ اللللللمُ الللللمُ اللللمُلْمُ الللمُ اللمُلْمُ الللمُ الللمُ اللمُ الللمُ اللللمُ الللمُ الللمُ الللمُ اللللمُ اللللم

﴿ اللّٰذِينَ يُنفِقُونَ فِي السَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَالْكَظِينِ الْفَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللّهُ مُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴿ وَ الْمَحْسِنِينَ ﴿ وَ الْمَحْسِنِينَ ﴿ وَ الْمَحْسِنِينَ ﴿ وَ الْمَحْسِنِينَ ﴾ (الأعراف: ١٩٩)، ﴿ وَلاَ تَقْرَبُواْ الزِّنَ الْمَالَّةُ وَالْمُرْفِوَةُ وَالْمُرْفِوَةُ وَالْمُرْفِقَ وَالْمُرْفِوَةُ وَالْمُرْفِقِ وَالْمُرْفِقِ وَالْمُرْفِقِ وَالْمُواْ الزِّنَ الْمُوفِقُ وَ الْإسراء: ٣٣)، ﴿ وَلاَ تَقْتُلُواْ النَّفُسُ الَّتِي حَرَّمَ اللّهُ إِلاَّ بِالْحَقِقُ ﴾ (الإسراء: ٣٣)، ﴿ وَقَضَىٰ رَبُكَ أَلاَ تَعْبُدُواْ إِلاَّ إِنَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا اللّهُ إِلّا بِالْحَقِقُ ﴾ (الإسراء: ٣٣)، ﴿ وَقَضَىٰ رَبُكَ أَلاَ تَعْبُدُواْ إِلاَّ إِنَّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا الْمَا يَبْلُغُنَّ عِندَكَ الْحَبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا رَبُكَ أَلاَ تَعْبُدُواْ إِلّا إِلَاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا أَإِمَا يَبْلُغُنَّ عِندَكَ اللّهُ وَالْمُومُ اللّهُ مِن الرّحْمَةِ وَالْمُولُونِ وَلَا تَمْرُونَ وَلَا لَكُمَا أَفُولُ رَبِ الرّحْمَةُ مُا كَمَا رَبَيَانِي صَغِيرًا ﴿ وَالْمُولُونِ وَ وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذَٰلِ مِنَ الرّحْمَةِ وَاصْطَيْرُ وَقُلُ رَبِ الرّحْمَةُ مُا كَمَا رَبَيَانِي صَغِيرًا ﴿ وَالْمُولُونِ وَ وَالْمُولُونَ فَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا كَالُوهُمْ أَو وَزَنُوهُمْ مَعُنْسُونَ ﴿ وَلِلّا اللّهُ الْمُعْفِينَ فَي اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللللللهُ الل

أحكام وتعاليم تثقاصر دونها كلمات البشر.

#### الفصل السادس

#### آيات العبادات والشعائر

ينتقل المستشرق ويلش بعد استعراضه لآيات الأحكام إلى نقطة أخرى في هذا

الباب، وهي الخاصة بآيات العبادات والشعائر الدينية في القرآن الكريم فيقول: "بينما يقرأ القرآن كله بطريقة طقسية شعائرية فإنه توجد أجزاء خاصة منه تتميز بالصيغة الطقسية (أي تلك التي تقرأ في الطقوس والتراتيل الدينية وسورة الفاتحة بالذات من بين سور القرآن - هي التي ينطبق عليها هذا الوصف الطقس إلى حد بعيد، حيث إلها تستخدم في كل صلاة، وهي تشتمل على سبع آيات، وتقرأ مرتين على الأقل في كل صلاة، هل كانت سورة الفاتحة جزءً من القرآن على عهد محمد (ه) أم لا؟ هذا أمر لا يمكن القطع به، إن الصلاة بمعنى الدعاء تبدو في غير موضعها في نص، كسورة الفاتحة إذ أن الله لا يتحدث معه آخرون في النص نفسه؛

مَوْلَننَا فَأَنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ الْبَقْرَةَ: ٢٨٦)

وهكذا يصف ويلش القرآن وبخاصة سورة الفاتحة بأنه كتاب طقوس وتراتيل دينية؛ وهذا وصف كنسي لا يليق بالقرآن؛ فالقرآن ليس فيه طقوس ولا شعائر، فالقرآن كما أنه كتاب يتعبد بتلاوته فإنه كتاب يتعبد بالعمل به كذلك، وهو يقرأ في الصلاة وغير الصلاة كما أنه ليس كتاب عبادة فحسب بل إنه أيضًا كتاب عقائد ومعاملات وأحلاق وسياسة واجتماع واقتصاد...إلخ.

وإذا كان القرآن هو عماد الصلاة، والصلاة هي عماد الدين فإن القرآن والصلاة هما عمادا الحياة الإسلامية وجوهر وجود الإنسان المسلم في هذا الكون.

وأما تشكيك الكاتب في أن سورة الفاتحة كانت جزءًا من القرآن على عهد لنبي هي فليس له محل وليس عليه دليل، بل إنه خارج عن حدود الاقناع الشعبي، الفاتحة أو سورة الحمد بضعة من القرآن، وهي معروفة بأنها فاتحة الكتاب؛ وقد انعقد

إجماع المسلمين على قرآنية سورة الفاتحة، وبأنه لا تقبل ألبَّتَة في الإسلام صلاةً بغير قراءة سورة الفاتحة. (١) بل إلها لفضلها قد نزلت مرتين على رسول على وجمهور المسلمين على ألها هي المرادة بقول على تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَانَ المسلمين على ألها هي المرادة بقول على السبع المثاني؛ وهي من القرآن العظيم سميت بذلك العظيم على (الحجر: ٨٧)، فهي السبع المثاني؛ وهي من القرآن العظيم سميت بذلك لألها تثنى في كل ركعة. ولألها مثنوية الغرض، من حيث الها تقرأ للدنيا كما تقرأ الله المنابية العرض، من حيث الها تقرأ للدنيا كما تقرأ الله المنابية المنابعة المنابعة

وزعم ويلش بوجود شخصين يتحدثان أحدهما إلى الآخر في سورة الفاتحة أضعف من أن يحدم قضيته أو يؤيد دعواه ودعوى المستشرقين في بشرية القرآن، وفي تعدد مصادره، لقد قلنا مرارًا في هذا البحث أن القرآن كله كلام الله وأنه ليس لبشر ولا لملك فيه كلام ألبَّتَه لا حرف ولا لفظ ولا عبارة، وهذا صحيح عندما يسند فيه الكلام أحيانًا إلى الملك أو النبي أو الأشخاص المحكى عنهم في القرآن.

إن ويلش يشكك هنا في أصالة سورة الفاتحة، وفي آيات العبادات والشعائر في القرآن كما يشكك في القرآن كله: إن آفة الدارس الغربي والمثقف الغربي تتجلى في نكران الآخر والتشكيك في قيمة ما لديه من علوم وحضارة وفي اعتبار النموذج الغربي هو الأفضل وهو المحك والمعيار لكل ما عداه من النماذج الأحرى.

يمضى ويلش في هذا الاتجاه فيستعرض بعض آيات الدعاء والرجاء وآيات التنزيه للذات الإلهية عن مشابحة الحوادث فيعتبر بعضها، كآية الكرسى على سبيل المثال، خرافة، كما أنه يزعم أن صيغ الأدعية القرآنية يختلط فيها كلام الله تعالى بكلام البشر، وقد بينا خطأ هذه المقولة الواهية في أكثر من موضع في هذا الكتاب.

البشر، وقد بينا خطا هذه المفوله الواهيه في اكثر من موضح في معه العلم.
فسورة الفاتحة وحدها هي التي يجب قراءتها في كل صلاة، والقرآن يتضمن الكثير من الأدعية بصفة عامة؛ والدعاء في الإسلام مخ العبادة وقد أمر الله تعالى عباده أن يدعوه ووعدهم بالاستجابة.

يدَعُوهُ وَوَعَدَهُمْ بَالْاسْتَجَابُهُ.
ويتضمن القرآن دعوات دعا كِمَا أنبياء الله كما ورد عن يوسف النَّلِيَّ: ﴿ رَبُّ قَدْ
ءَاتَيْتَنِى مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِى مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثُ فَاطِرَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَنتَ وَلِيِّ فِي ٱلدُّنْيَ
وَٱلْاَخِرُةِ ۚ تَوَفِّنِي مُسْلِمًا وَأَلْحِقْفِي بِٱلصَّلِحِينَ ۞ ﴿ (يوسف: ١٠١)، هذا دعاءٌ قدم ل

<sup>(</sup>١) انظر ابن عطية، المحرر الوجيز ١/ ٩٦.

يوسف بالإقرار بالخالقية والولاية لله عز وحل وبقطع الأسرار عن الأغيار؛ وبأنه لا يعرف له وليًا في الدارين إلا هو سبحانه وتعالى؛ وقيل في الآية: إنه لما علم نبى الله يوسف أنه ليس بعد الكمال إلا الزوال، سأل الله تعالى أن يتوفاه؛ وقيل: من أمارات الاشتياق تمنى الموث على بساط الغوافى؛ لم يتمنَّ يوسف الموت عندما ألقى به في غيابة الجب، ولم يقل توفنى مسلمًا، كَذَلك، عندما بيع كالعبيد أو عندما حبس في السحن بضع سنين؛ لكنه لما ثم له المملك، واستقام له الأمر، ولقى الأهل ورفعهم معه على العرش، اشتاق للقاء الله فقال: ﴿ تَوَفَّني مُسْلِمًا وَأَلْحِقْنِي بِٱلصَّلِحِينَ ﴾ (١)، لأنه ليس بعد الكمال إلا الزوال والارتحال؛

وقال سليمان الله: ﴿ رَبُّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ بِعْمَتَكَ ٱلَّتِي أَنْعُمْتَ عَلَى وَعَلَىٰ وَالِدَكَ وَأَنْ أَعْمَلَ صَلِحًا تَرْضَلهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ (النمل: ١٩) جاء هـ ذا الدعاء على لسان نبى الله سليمان الطَّيْلا؛ وكان دعاء أمرأة فرعون: ﴿ رَبِ ٱبْنِ لِي عِندَكَ بَيْتًا فِي ٱلْجَنَّةِ وَخَيْنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَخَيْنِي مِنَ الْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ (التحريم: ١١)

فالدعاء إذن طريقة من طرق الاتصال بالله تعالى، وتخاطبته عز وجل في السر والعلن، واللجوء إليه عند نزول الحاجة أو المصيبة أو المرضى أفي غنك الاضطراب النفسى، واستحكام اليأس، وعند قلة ذات اليد.

يقول تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَتِى فَإِنَى قَرِيثٌ ۖ أُحِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ (البقرة: ١٨٦)

﴿ وَلا تُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَيْحِهَا وَآدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ۚ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّرَ . ٱلْمُحْسِنِينَ ٢٥ ﴾ (الأعراف: ٥٦).

<sup>(</sup>١) الإمام عبد الكريم القشيري. لطائف الإشارات : القاهرة. الهيئة العامة للكتاب ١٩٨١ ١ /٢١٠.

1 0 0 C

## الفصل السابع

## موضوعات قرآنية أخرى

وفى فقرة صغيرة فى هذا الباب أشار ويلش إلى موضوعات أخرى يحتوى عليها القرآن مثل آيات التعزية والتسلية لقلب محمد الله تعالى له ولدينه وأمته، حتى صبر لحكم الله وفاز أخيرًا بنصره ورضاه.

ويشير الكاتب كذلك إلى ما جاء فى القرآن من آيات تتحدث عن الموت وعن يوم القيامة وتصوير القرآن للحياة الآخرة ومواقف الحساب والعقاب ومشاهد الجنة والنار، وتلك الآيات تخاطب المؤمنين بخاصة والناس كافة بمثل هذه الصيغ: ﴿ يَتَأْيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامُنُوا ﴾ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَنُ ﴾ ... إلح.

حقًا لقد تكلم القرآن عن الدار الآخرة كما تكلم عن الدار الدنيا وبنفس التأكيدات والإلزامات والحجج البينات، بل إن الحديث عن الآخرة قد ارتبط ارتباطًا وثيقًا وملازمًا بالحديث عن شئون الدنيا في السياق القرآني وذلك لأن الناس بطبيعتهم ميالون إلى حب الدنيا والانهماك في ملاذها ومتعها، وقليل ما هم هؤلاء الذين يؤثرون الآخرة على الدنيا والباقي على الفاني والرخيص العاجل ذي القيمة الآجل. لقد أنكرت اليهودية الوضعية الحياة الآخرة وجهل اليهود بالتالي البعث والنشور والحساب والعقاب والجنة والنار، وآثروا الحياة الدنيا على الآخرة، والآخرة حيرٌ وأبقي. وصاروا يهتبلون الحياة المادية فهم كما وصفهم الله : ﴿ وَلَتَجدَهُمْ أَحْرَص النَّاسِ عَلَىٰ حَيَوْقٍ وَمِنَ اللَّذِين الْمُرْكُواْ المادية فهم كما وصفهم الله : ﴿ وَلَتَجدَهُمْ أَحْرَص الْعَادِ أَن النَّاسِ عَلَىٰ حَيَوْقٍ وَمِنَ اللَّذِين الْمُرْكُواْ .

وفى كتب اليهود ما يدل على "أن الناس كالعشب، إذا ماتوا نسوا" كما في (المزمور ١٣٠١: ١٣ - ١٦)، "كما يترأف الأب على البنين يترأف الرب على حائفيه لأنه يعرف جبلتنا يذكر أننا تراب نحن. الإنسان مثل العشب أيامه كزهر الحقل كذلك يزهر

لأن ريحًا تعبر عليه فلا يكون ولا يعرف موضعه بعد"(۱). وحاء في سفر أيوب (١٠٤) تعبر عليه فلا يكون ولا يعرف موضعه بعد"(١٤) وشبعان تعبًا؛ يخرج كالزهر ثم ينحسم ويبرح كالظل ولا يقف. إن للشجرة رجاء إن قطعت تخلف أيضًا ولا تعدم خبرًا عيبها. ولو قصدم في الأرض أصلها ومات في التراب جزعها، فمن رائحة الماء تفرخ وتنبت فروعًا كالغرس. أما الرجل فيموت ويبلي. الإنسان يسلم الروح فأين هو؛ قد تنفد المياه من البحيرة، والنهر ينشف ويجف. والإنسان يضطجع ولا يقوم. ولا يستيقظون حتى لا تبقى السماوات ولا ينتبهون من نومهم".

وحتى عندما اتضحت فكرة البعث عند بعض طوائف اليهود كالربانيين الذين عرفوا باعتقادهم فى البعث فإلهم قد ربطوا البعث عادة بوقت ظهور المسيح المنتظر، مما يجعله أقرب فى مفهومه إلى بعث مادي من نوع خاص على هذه الأرض منه إلى البعث بمعناه القرآنى؛ وأحيانًا ما يقصر اليهود البعث، أى العودة إلى الحياة مرة أحرى، على الصالحين دون الأشرار، أو على اليهود دون غيرهم وهم يعتقدون أيضًا بما يمكن أن نسميه بالبعث القومي وليس بعث الأشخاص (٢) بالمعنى الذي يعرفه المسلم.

ومن بعد اليهود جاء النصارى فأثبتوا البعث لكنهم قصروه على البعث الروحانى لا الجسمانى وأنكروا النعيم والعذاب الحسيين على الرغم مما فى كتبهم من بعض العبارات المي تؤكد هذه المعانى (٢) التي جاء بها الإسلام.

كذلك أنكر الفلاسفة الماديون والحسيون البعث والنشور فلم يروا وراء هذا العالم المحسوس عالًا آخر، ولا بعد هذه الحياة الواقعة حياة أخرى. وكان الدهريون يرددون ما قاله القرآن عنهم، ﴿ وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَخَيّا وَمَا يَهْلِكُنَآ إِلَّا ٱلدَّهْرُ ﴾ قاله القرآن عنهم، ﴿ وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَخَيّا وَمَا يَهْلِكُنَآ إِلَّا ٱلدَّهْرُ ﴾ (الجاثية: ٢٤) والدهر هنا بمعنى الزمان.

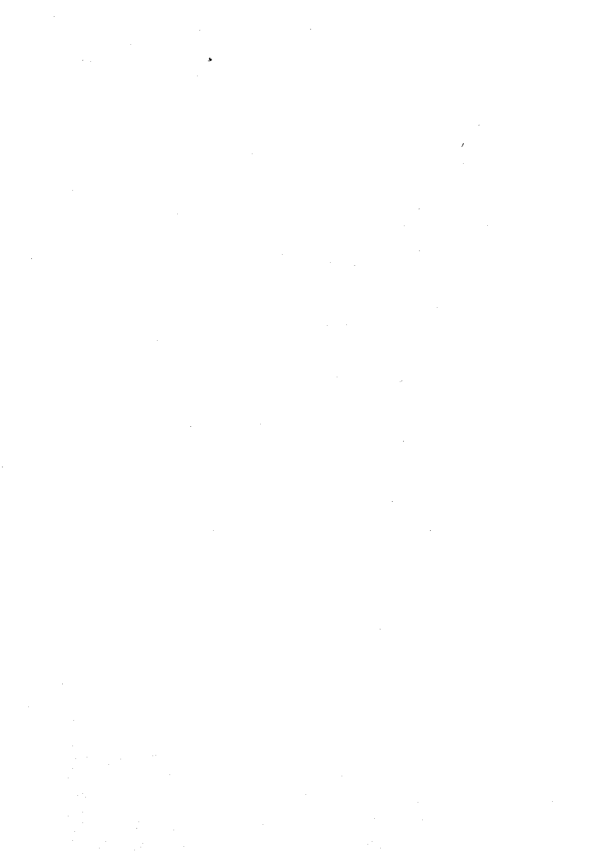
(3) See The Zondervan Pictorial Encyclopaedia of the Bible Vol., 5 pp. 70 ff.

<sup>(1)</sup> See Nurshif Rifaat, Ibn Hazm on Jews and Judaism, (ph. l). Exeter Vniversity, England 1988. p: 267.

<sup>(2)</sup> See A. M. Hyamson and A. M. Silbermann Ced.) Vallentines Jewish Encyclopaedia (London, Shapiro, Valentine & Co, 1938) p. 551.

وقد أنكر البعث والحياة الآخرة أصحاب الديانات المادية والملل الوثنية كغبّاد الأوثان وعبّاد الظواهر الطبيعية والأسلاف والطواطم. من أجل ذلك جاء الحديث عن الآخرة معادلاً للحديث عن الدنيا وموازيًا له تقريبا في السياق القرآن، وجاءت كذلك آيات القرآن الخاصة بما وراء الحياة الحاضرة جَد مُفصّلات وغاية في البيان والإيضاح. فإذا تكلم القرآن عن الغيب مثلاً صوره لك وكأنه عالم الشهود، وإذا تكلم عن الجنة جعَلْت تحس وجودها وتتنسم ريحها وتتصور رواءها وبهاءها وتتمثل حسنها وجمالها؛ وإذا تكلم القرآن من ناحية أخرى عن النار خلت نفسك تحس بلظاها وتلمس حرها وأذاها حتى التكاد نارها تشوى جلدة وجهك وتنال لحمك وعظمك وتجعل دمك يجرى في عروقك كأنه المهل أو الحميم الآن. ولقد رد القرآن من خلال هذه الأوصاف والمشاهد الحياة الآخرة إلى وعي الناس وإدراكهم وقرب منهم ما غاب عنهم وألزمهم الحجة فيما أنكرته عقولهم وغفلت عنه قلوبهم، وجحدته نفوسهم؛ ولقد جعل القرآن المعجز عالم الشهادة وعالم الغيب سواءً في حس المؤمن الصادق فصار المؤمن الحق يعمل لدنياه، كأنه يعيش فيها أبداً، ويعمل لدنياه، كأنه سيموت غداً، ويتحول عنها.

الباب الثامن القـــرآن في حياة المسلمين وفكرهم



#### الباب الثامن

## القرآن في حياة المسلمين وفكرهم(')

يرى ويلش أن القرآن بالنسبة للمسلمين، يعتبر شيئا أبعد بكثير جداً من أن يكون بحرد كتاب مقدس، أو نص أدبي ديني، بالمفهوم الغربي المعتاد؛ ولكننا مع هذا لا نوافقه أَلبَّتَةً على أن اهتمام المسلمين، بالقرآن جعلهم يكتفون بتناقله شفهيا فَحسْب طوال حياة النبي الله الله الله الله الله عنه الكاتب كان يتناقل شفهياً وكتابياً بعناية وضبط بالغين. وقد سبق أن عرضنا لهذه الدعوى، وناقشناه وعارضناه فيها بالدليل الدامغ، وأثبتنا للقارئ بكل وضوح سلامة النص القرآني من كل دحيل، واستحالة تحريفه بأي وجه من وجوه التحريف والتبديل؛ فقد كان مكتوبا محفوظا في صدور المسلمين، كبارًا وصغارًا، نساء ورجالًا، في حياته ، ومحفوظاً عملياً كذلك في أخلاقه ، وأخلاق أصحابه الأولين الذين كانوا قرآنيين سمتا وسلوكًا؛ فقد اهتموا بالقرآن، وجعلوا فيه وجدهم ووكدهم، وضبطوا حياهم على أحكامه، وترنموا به ليلهم ونهارهم، قرءوه مراراً في صلواهم وعباداقم، وتلوه سرأ وجهراً في جماعة أو مع أنفسهم، وحكَّموه في قضاياهم، وفي خصوماتهم، ومناكحهم، وجنائزهم، وتعليمهم، ومدارساتهم، ومحاوراتهم؛ وقدموا في كل ما كتبوه دليلَ القرآن على دليل العقل؛ وينبغي أن يكون معلوما أن كون الصحابة تلقوا القرآن واهتموا به وجفظوه لا يعني مطلقاً أن القرآن لم يكن مكتوبا ولا مجموعا في الصحف؛ هذا ما لا يتصوره عاقل.

إن جميع المنافذ إلى الطعن في جمع القرآن مسدودة في وحه الكاتب، وفي وحه المستشرقين والمستغربين من المسلمين؛ وقد أثبتنا أن المصحف كان مكتوبا على صحف، وأباطئ، وعظام، وحلود، وحريد نخل، وعلى الأحجار المستدقة المستطيلة، وغيرها، في حيّاة النبي الله ثم نقل إلى الصحف في عهد أبي بكر، ثم ضبطت الكتابة والقراءة على مثال قراءته في العرضة الأعيرة في مصحف عثمان؛ هذا من المقرر الثابت.

<sup>﴿</sup> ١) هذا الموضوع لا يحتمل التقسيم إلى فصول كالأبواب السابقة، لظرا لوحدة موضوعه.

ينتقل الكاتب بعد ذلك إلى موضوع آخر له أهميته وأثره في التاريخ الإسلامي، وفي تشكيل العقلية الجدلية أو الفلسفية عند المسلمين، ذلك هو موضوع "تأثير القرآن في علم الكلام الإسلامي وتوجيهه له"؛ والقرآن في الحقيقة وواقع الأمر يمثل قاعدة الاعتقاد والتشريع والأخلاق الإسلامية ومصدرها؛ وهو كذلك يمثل القاعدة والسناد للعقلية الإسلامية، وهو ينبوع العلوم والمعارف الإسلامية، وأسُّ حضارة العرب والمسلمين ورأسها.

فالعرب لم يكونوا من أهل الجدل ولا من أهل الفلسفة والنظر، ولم تقم بينهم كذلك مدارس فكرية ولا مداهب عقائدية، ولا تيارات سياسية، ولا خصومات عقلية مذهبية قائمة على البحث والتفكر والتقعيد والتنظير، والرد والمعارضة. ولقد استمر العرب على هذا الحال حتى حاء القرآن فأعاد صياغة العقلية العربية، ورأب صدعها، وعدَّل اتجاهها، ووسع آفاقها، وجَبُر عجزَها، وفتح أمامها عوالم جديدة، وأمدُها بفيوضات من العلوم والآداب لم تكن تعرفها، ولا تُصَوّب النظر إليها، ولا تبلغها مطيها. لقد أوحد القرآن لنفسه المؤيدين له والمعارضين؛ وبَيْن التأييد والمعارضة، تتفتح أزهار الأفكار وتنطلق الآراء من أكمامها، وتتلاقح العقول وتفيض العلوم وتبرز المعارف. وتاريخ الفكر الإنسابي كله لا يعدو أن يكون كذلك تاريخاً للاحتكاك بين المؤيد والمعارض، بين المؤمن المسلم والجاحد الشاك، بين الباحث الوقاف على الحق والملحد المندفع إلى الإلحاد والكفر، مع اللحاجة إلى غير مدى وعلى غير هدى. القرآن هو مصدر علم الكلام الإسلامي ومركز عصبه؛ وإذا رحنا نتلمس مصادر أخرى لهذا العلم المهم، والذي ولَّد هو بدوره علوماً أحرى مهمة كذلك، كنا كمن يبحث عن اللآلئ في رمال الصحراء وعن النحيل في قاع المحيط . القرآن هو أصل علم الكلام، وهو أيضا أهم موضوعاته؛ فالمتكلمون قد أمعنوا فيما احتوى عليه القرآن من العقائد والنبوات، ومن الوحدانية والتَّنـزيه المطلق للذات، وصفات الله تعالى، والنبوة، وعصمة الأنبياء، والوحي، وطرق الخطاب الإلهي، والقضاء والقدر، والخير والشر، والحبر والاحتيار، والكبائر والصغائر، والثواب والعقاب؛ إلى آحر ما هنالك من الموضوعات التي جاء بها القرآن. لم يجد علماء الكلام مندوحة في أن يبحثوا في الأصل ذاته- أعنى القرآن- وذلك باعتبار تعلقه بصفة الكلام فاحتلفوا لما نظروا، هل لله صفات، وهل الصفات بمعنى الذات؛ أم هى زائدة عليها؛ وهل هى ملازمة أم مفارقة؟ وهل كلام الله قليم؟ وهل القرآن باعتباره كلام الله مخلوق أم غير مخلوق؟ وكان أول من قال " القرآن مخلوق" هو الجعد بن درهم، مؤدب مروان بن الحكم آخر حلفاء بنى أمية، وكان زنديقًا فاحش الرأى قبيح اللسان، وصاحبه الجهم بن صفوان، وهو من الزنادقة أيضًا، وقد أثارت آراؤه الفتنة بين المسلمين، في خلافة الرشيد، حتى قتله حالدُ القسري، بأمر هشام بن عبد الملك عام ١١٨ه ويرجع تاريخ القول بنحلق القرآن أصلاً إلى بأمر هشام بن عبد الملك عام ١١٨ه إن التوراة مخلوقة، فالقرآن كذلك مخلوق "(١). لبيد بن الأعصم اليهودي الذي كان يقول: "إن التوراة مخلوقة، فالقرآن كذلك مخلوق "(١). وأول من عُرِفَ بالقول بأن كلام الله تعالى قديم، هو عبد الله بن سعيد بن كلاب؛

أيضًا، وقد أثارت آراؤه الفتنة بين المسلمين، في خلافة الرشيد، حتى قتله حالدُ القسري، بأمر هشام بن عبد الملك عام ١١٨هـ؛ ويرجع تاريخ القول ببحلق القرآن أصلاً إلى لبيد بن الأعصم اليهودى الذى كان يقول: "إن التوراة مخلوقة، فالقرآن كذلك مخلوق"(١). وأول من عُرِفَ بالقول بأن كلام الله تعالى قديم، هو عبد الله بن سعيد بن كلاب؛ ثم افترق أصحابه، فمنهم من قال كلامُ الله معنى واحداً قائماً بذات الله تعالى، ومعنى القرآن كله وكتب الأنبياء السابقين هو ذلك المعنى الواحد الذى لا يتعدد ولا يتبعض؛ وهذا كلام فاسد، لا يقوم عليه دليل نقلي أو عقلي؛ إذا كان كلام الله واحداً كما يزعم الكافر، فكيف إذن صار بعضه توراةً، والبعض الآخر صحفاً وزبور ومزامير وإنجيلاً وقرآناً؟ وكيف تنوع فيه الخطاب بين الأمر والنهى، والجواز والوجوب، والصلاة والزكاة والصوم والحج، والأفعال والصفات، وأوصاف الجنة والنار، والتقوى والنفاق، والكفر

والصوم والحج، والافعال والصفات، واوصاف الجنة والنار، والتقوى والنفاق، والكفر والإيمان، والزواج والطلاق، والمتعة والنفقة، والمدح والقدح، والوعد والوعيد، والثواب والعقاب، والقصة والمثال، والناسخ، والمحكم والمتشابه (٢٠). إن اعتقاد السلف في القرآن أنه كلام الله، وما يسمعة الناس بآذاهم، ويقرءونه بأصواقهم، ويكتبونه بأيديهم في قراطيسهم وبأحبارهم، وما بين اللوحين كلام الله تعالى، وكلام الله غير مخلوق.

والله سبحانه وتعالى يقـول: ﴿ بَلَ هُوَ قُرْءَانٌ مَّجِيدٌ ﴿ فِي لَوْحٍ مِّحَفُوطٍ ﴾ (البروج: ٢١-٢٢). فرق الله تعالى بين القرآن واللوح، وهكذا فالقرطاس، واللوح الذي يُكتب عليه القرآن، والمداد الذي يكتب به، كلها أدوات مخلوقة كائنة في زمان ومكان معينين. وكذلك صوت قارئ القرآن هو مخلوق، وصادر عنه من فمه وحنجرته ورئته. ويتضح هذا من قول رسول الله "زينوا القرآن بأصواتكم". فنسب الأصوات إلينا لا

<sup>(</sup>١) انظر مصطفى صادق الرافعى . إعجاز القرآن والبلاغة النبوية دار الفكر العربى ١٩٢٦ ص١٤٣ . (٢) انظر : الإمام بن تيمية . رسائل وفتاوى . ط. الرياض ص٢٨/٣ ، ٢٩ .

القرآن؛، وهذا التفريق له معناه، إذ القرآن كلام البارئ، والصوت صوت القارئ؛ ومنه قول أبي موسى الأشعري لرسول الله ، وكان قد استمع ذات ليلة إليه وهو يقرأ القرآن في بيته، وأبو موسى لا يدرى، فلما أحبره النبي الله قال: "لو علمت أنك تسمع (أي قراءتي للقرآن لحبرته لك تحبيرا". أي زينته واحتهدت في تحويده والتغني به(١). أما القرآن نظمه، ونُقطه وحروفه، فكلام الله غير مخلوق؛ هذا هو اعتقاد المسلمين في القرآن،كما لاحظ الكاتب بحق. كان علماء الكلام- وهذا أمر طبيعي حداً- قد بدءوا يناقشون مسألة طبيعة القرآن، هل هو قديم باعتباره كلام الله تعالى الذي نزل به حبريل على محمد الله على عمد الله على الم هو مخلوق، باعتبار دخوله عالم الكون والفساد؟ بدأ ذلك النقاش، إبان حلافة هارون الرشيد، واشتد الحدل فيه، في خلافة المأمون العباسي وبعده، حيث أعلــن المأمــون في ٢١٢ هــ/ ٨٣٣م، تحت تأثير آراء المعتزلة الذين قالوا بأن القرآن مخلوق، وليس قديما؛ وكان هدف المأمون من وراء هذا التصريح، في الأغلب، سياسياً لا دينياً. ولذلك فقد صار مجالا للحدل الشديد، إذ هبُّ الفقهاء، على عكس ما قَدّر المأمون ودبّر؛ فأنكروا القول بخلق القرآن، وقادوا حملة حامية ضده، وصلت إلى حد تكفير كل من قال بخلق القرآن؛ هذا مع أن المسألة لم تَعْدُ أن تكون نقاشاً عقلياً، وعملاً فكريا، لا يذهب ألبَّتَهَ بعقيدة معتقديه.

بدأت المحنة منذ عام ٢١٨ هـ / ٨٣٣ م، واستمرت عشرين عاماً، وكان بطلها ومجاهدها الأول من العلماء، هو الإمام أحمد بن حنبل رضى الله عنه؛ فقد وقف فى وجه الخصوم لم ينحن، ولم ينثن وقد انفض الناس عنه، حوفا أو تقية؛ وقد عبر الإمام أحمد عن هذا بقوله، رواية عن ابنه عبد الله: "الحمد لله الذى جعل فى كل زمان فترة من الرسل، بقايا من أهل العلم، يَدْعون من ضل إلى الهدى، ويصبرون منهم على الأذى، يحيون بكتاب الله الموتى، ويبصرون بنور الله أهل العمى، فكم من قتيل لإبليس قد أحيوه، وكم من ضال تائه قد هدوه، فما أحسن أثرهم على الناس وأقبح أثر الناس عليهم، ينفون عن كتاب الله تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين، الذين عقدوا ألوية البدعة،

وأطلقوا عقال الفتنة، فهم مختلفون في الكتاب، مخالفون للكتاب، مجمعون على مفارقة

(۱) المصدر نفسه ۲۹ ، ۳۰ .

الكتاب، يقولون على الله، وفي الله، وفي كتاب الله بغير علم، يتكلمون بالمتشابه من الكلام، ويخدعون جهال الناس بما يشبهون عليهم ... "(1). في هذه الأثناء كان القول بخلق القرآن حتماً مقضياً، فَرَضَته السياسة العليا للخلافة، فقد أوجبت أن يعترف به كلً من يعمل في الخلافة، أو يتصل بما بسبب، وكان خصوم العقيدة السلفية، يُروِّجون الفكرة بأن الله لم يتكلم؛ وكان أهل السنة يصفون هؤلاء بالجهمية.

يقول الإمام أحمد بن حنبل في معنى قوله تعالى: ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴾ (النجم: ١) "إن قريشًا قالوا: إن القرآن شعر؛ وقالوا: أساطير الأولين؛ وقالوا: أضغاث أحلام؛ وقالوا تقولًه محمد من تلقاء نفسه؛ وقالوا: تعلمه من غيره؛ فأقسم الله تعالى بالنجم إذا هوى، يعنى القرآن الجزء إذا نزل، أو الكوكب إذا سقط، فقال: ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴾ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُر ﴾، يعنى محمدًا، ﴿ وَمَا غَوَىٰ ﴾ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْهُوَىٰ ﴾ يقول: إن محمدًا لم يقل هذا القرآن من تلقاء نفسه: ﴿ إِنْ هُوَ ﴾ يعنى: ما القرآن، ﴿ إِلَّا وَحَى يُوحَىٰ ﴾، فأبطل الله أن يكون القرآن شيئًا غير الوحى، لقوله: ﴿ إِنْ هُوَ ﴾، تقول: ما هو ﴿ إِلَّا وَحَى يُوحَىٰ ﴾؛ ثم قال: ﴿ عَامَّهُ لَهُ مَه عَمدًا جبريلُ فَلَى بأمر الله تعالى، وهو: ﴿ شَدِيدُ ٱلْقُوىٰ ﴿ وُمِرَّةٍ فَاسَمَى اللهُ القرآنَ وحيًا، و لم فَاسَمَى اللهُ القرآنَ وحيًا، و لم فَاسَمَة خَلَقا أو مخلوقاً أن من كلقا أو مخلوقاً أن مؤلون مؤلوقاً أن مؤلون القرآن مؤلون القرآن مؤلون القرآن مؤلون القرآن مؤلون القرآن مؤلونا أن مؤلون القرآن مؤلون مؤل

وردًّا على اعتراض الجهم بن صفوان فى تعلقه بلفظة (شيء) باعتبارها إشارة إلى كل مخلوق، وما دام الله قد خلق كل شيء، فالقرآن مخلوق باعتباره داخل فى عموم الأشياء المخلوقة؛ قال: فلم لا يكون القرآن مع الأشياء المخلوقة، وقد أقررتم - أى أنتم أهل السنة - أنه شيء. يقول الإمام أحمد: "فلعمري، لقد ادعى أمرًا أمكنه فيه الدعوى، ولبس على الناس بما ادعى، فقلنا: إن الله فى القرآن لم يسم كلامه شيئًا، إنما سمى شيئًا الذى كان يقوله، ألم تسمع إلى قوله تبارك وتعالى: ﴿ إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَآ أَرَدُننهُ أَن نَقُولَ لَهُ رُكُن فَيكُونُ ﴾ (النحل: ١٠)؛ فالشيء ليس هو قوله؛ إنما الشيء الذى كان بقوله؛

<sup>(</sup>١) الرد على الزنادقة والجهمية ضمن كتاب عقائد السلف ص٥٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق

وفى آية أخرى: ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ، وَإِذَا أَرَادَ شَيَّا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴿ يَسَى الْمَالِمِ وَاللَّهِ اللَّهِ على عاد قوم هوداللَّهِ : ﴿ تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِأُمْرِ رَبِّهَا ﴾ (الأحقاف: ٢٥)، وقد أتت تلك الريح على أشياء لم تدمرها، منازلهم، ومساكنهم، ولم تدمرها، وقال: ﴿ تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ ﴾، فكذلك إذا قال: ﴿ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ (الأنعام: ٢٠١) لا يعني نفسه، ولا علمه، ولا كلامه مع الأشياء المخلوقة (١٠). وإلا لجاز أن نقول: إن القرآن دمرته هذه الريح باعتباره شيء على قولهم السقيم المرذول.

قال أبو حامد الإسفراين: "مذهبي ومذهب الشافعي وفقهاء الأمصار أن القرآن كلام الله غير مخلوق، ومن قال مخلوق فهو كافر، والقرآن حمله جبريل مسموعًا من الله، والنبي سمعه منه، والصحابة سمعوه من رسول الله في وهو الذي نتلوه نحن بألسنتنا، وفيما بين الدفتين، وما في صدورناً مسموعاً ومكتوباً ومحفوظاً، وكل حرف منه، كالباء، والتاء، كله كلام الله غير مخلوق؛ ومن قال "مخلوق" فهو كافر، عليه لعائن الله والناس أجمعين" (١)؛ وعند الحنابلة أن القرآن كلام الله غير مخلوق، وكلام له حرف، وهو منسزل من السماء، والمكتوب في المصحف كلام قديم، وكذا المقروء والمسموع، ولا فرق بين القراءة والمقروء. ونقول إضافة إلى ذلك إن القرآن لو كان حادثا غير قديم لأمكن للإنسان الحادث أن يأتي بمثله، وهو ما نفاه القرآن نفسه عن القرآن. وذكر الإمام أبو حنيفة (ت: الحادث أن يأتي بمثله، وهو ما نفاه القرآن نفسه عن القرآن كلام الله تعالى، في المصاحف مكتوب، وفي القلوب محفوظ، وعلى الألسن مقروء، وعلى النبي في منسزل؛ ولَفظُنا مكتوب، وفي القلوب محفوظ، وعلى الألسن مقروء، وعلى النبي في منسزل؛ ولَفظُنا مكتوب، وفي القرآن حكاية عن موسى وغيره من الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وعن فرعون، وإبليس فإن ذلك كله إحبار عنهم، وكلام الله تعالى غير مخلوق، وكلام موسى فرعون، وإبليس فإن ذلك كله إحبار عنهم، وكلام الله تعالى غير مخلوق، وكلام موسى

<sup>(</sup>١) انظــر كــتاب الرد على الزنادقة والجهمية ضمن كتاب عقائد السلف - للأئمة أحمد بن حنبل والبخارى وابن قتيبة وعثمان الدارمي ص٧٥ ، ٧٦ .

<sup>(</sup>٢) ابسن تيمية . رسائل وفتاوى ٣ /٣٣ ، ٣٣ ، وانظر أيضًا الوهان محمد بن محمد الغزالي وإحياء علوم الدين ، بيروت دار الكتب العلمية ١٤١٢هـــ - ١٩٩٢م .

وغيره من المخلوقين مخلوق، والقرآن كلام الله تعالى، فهو قديم لا كلامهم."(١)

هذا الكلام دامغ لدعوى خصوم أبي حنيفة البطالين الذين رموه بفرية القول بخلق القرآن وهو منها براء. وفي هذا النص أيضًا تكذيب لدعوى المستشرق "ونسينك" الذى زعم متابعة لخصوم أبي حنيفة أن الإمام الورع، كان يقول بخلق القرآن (٢٠)؛ ينبغى هنا أن نصحح عبارة ويلش الخاصة بـــ "كتاب الفقه الأكبر" إذ قد فهم خطأً أن "ونسينك" هو الذى أسماه هكذا أى "الفقه الأكبر" كما توحى به عبارته، وهذا خطأ فالتسمية ليست لونسينك وإنما لمؤلف الكتاب نفسه، على أى حال، فقد نقل الكاتب عن ونسينك قوله بأن هذا الكلام لم يرق للإمام ابن تيمية، ولكن قبل أن نعرض موقف ابن تيمية من هذه القضية نشير إلى ما أورده فخر الإسلام عن أبي يوسف تلميذ أبي حنيفة قال: "قد صح عن أبي يوسف أنه قال: "ناظرت أبا حنيفة في مسألة خلق القرآن فاتفق رأبي ورأيه على أن من قال بخلق القرآن فهو كافر؛ وصح هذا القول عن محمد- رحمه الله" (٣).

أما عن ابن تيمية فإنه يقول "إن قول القائلين بخلق القرآن خطأً ومحرمٌ وزعمٌ فاحش بإجماع المسلمين، وهو منكر من القول وزور، ويجب النهى عنه، وينبغى على الولاة معاقبة من يقول بذلك؛ فإن هذا القول مخالف للعقل والنقل والدين؛ مناقض للكتاب والسنة وإجماع المؤمنين؛ والقول به بدعة شنيعة لم يقلها ألبَّةُ أحد علماء المسلمين، ولا من علماء السنة، ولا من علماء البدعة، ولا يقولها عاقل يفهم ما يقول". وبعد كلام طويل، قال الإمام ابن تيمية: "ومن المشهور في كتاب "صريح السنة" لمحمد بن جرير الطبري، وهو متواتر عنه، لما ذكر الكلام في أبواب السنة قال: "وأما القول في ألفاظ العباد بالقرآن فلا أثر نعلمه عن صحابي مضى، ولا عن تابعي قفا، إلا عمن في قوله الشفا والغني، وفي اتباعه الرشد والهدى، ومن قام مقام الأئمة الأول أبي عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل. قال ابن جرير: سمعت جماعة من أصحابنا لا أحفظ أسماءهم يحكون عنه أنه كان يقول: من قال لفظى بالقرآن مخلوق فهو جهمي، ومن قال غير مخلوق فهو مبتدع. قال ابن جرير: القول في ذلك عندنا لا يجوز أن يقول أحد غير قوله، إذ لم يكتبه إمام قائم به سواه، وفيه القول في ذلك عندنا لا يجوز أن يقول أحد غير قوله، إذ لم يكتبه إمام قائم به سواه، وفيه

<sup>(</sup>١) انظر على سامي النشار . نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام الإسكندرية ١٩٦٦/١٣٨٦ / ٢٣٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر : دائرة المعارف النص الإنجليزي ٢٤٠ A

<sup>(</sup>٣) الفقه الأكبر وشرحه ص٤٩ ، ٤٩ .

كفاية لكل متبع، وقناعة لكل مقتنع، وهو الإمام المتبع (١).

وأفحش ما في كلام الكاتب هنا هو تفسيره الخاطئ لكلام ابن تيمية وتحميله عليه ما ليس له ولا ينسجم ألبَّتَّهَ مع عقيدته ومنهجه، حيث يزعم أن شيخ الإسلام يقرر أنه قبل أحمد بن حنبل لم يكن أحد يتكلم في موضوع القرآن من حيث كونه مخلوقاً أو غير مخلوق، إلى هذا الحد، فالكلام مستقيم أفي نصه، ولكنه مُلْتُو بلا شك ومعوجٌ في تفسيره، إذ يدعى ويلش أنه بينما قرر علماء السلف الصالح، ومنهم ابن حنبل، كون القرآن غير مخلوق، لم يثبتوا له الأبدية أو السرمدية !! كيف؟، وقد أجمع المسلمون على أن القرآن، هو كلام الله القديم فهو إذن أزلى سرمدي، هذا لا يحتاج إلى إثبات أو توقيف، وكون السلف قد سكتوا عن الخوص في هذه المسألة حتى جاء الإمام أحمد بن حنبل فانتهض للقائلين بما، لا يعني ما قصده المستشرق بالقطع وإنما كان سكوتهم سكوت اعتقاد وتسليم، إذ لم يكن هناك من الأسباب ما يضطرهم إلى الخوض فيه. ثم إن هذا السكوت لا يخدم غرض الكاتب؛ كلا، ولا يعينه على تقرير النتيجة التي يحاولها أبدًا، ثم إن عبارة "غير مخلوق" لم ترد بنصها في محصل عقائد أهل السنسة والحمساعة إلا بعسد محنسة القر ل بخلق القرآن (٢). و بغض النظر عن مدى صدق ونسينك في تحديد تاريخ إطلاق عبارة "غير مخلوق" على القرآن فإن محمل القرآن نفسه يفيد أنه غير مخلوق وغير قابل للمحاكاة. والآيات في تأكيد ذلك كثيرة .

ينقل الكاتب أيضاً، بالإضافة إلى النقطة السابقة، عن بعض المستشرقين وهسو "W. Madelung" بالتحديد من كتابه أصول الجدل حول مسألة خلق القرآن؛ ومقال مونتجمرى وات "W. M. watt" المبكرة في موضوع خلق القرآن؛ يزعم المستشرقون أن عبارة اللوح المحفوظ وعبارة "أم الكتاب" لم تظهر ضمن النصوص الجدلية التي أنتجتها محادلات علماء الكلام المسلمين إلا في وقت لاحق، وبعد محنة القول بخلق القرآن، وقد فندنا هذا الزعم ودحضناه، على أن عدم استخدام عبارة "خلق القرآن" قبل المحنة لا يستدعى بالضرورة أن المسلمين كانوا لا يعتقدون يقدم القرآن، فاللغة العربية كانت

<sup>(</sup>١) ابسن تيمية. رسائل وفتاوى ٣/٥، و قارن بما جاء في كتاب الرد على الزنادقة والجهمية لإمام أهل السنة أحمد بن حنيل. ضمن عقائد السلف ص٧٥ – ٧٩.

<sup>(2)</sup> Muslim Creeds pp. 103 127, 103, 127, 189.

معروفة قبل معرفة قواعدها، وكذلك الشعر عرف وسار ودار قبل معرفة علم العروض.

ومهما يكن الأمر، فإن هذه المحنة قد عادت على الأمة بنتيجة إيجابية تتمثل في التمسك الأشد وبالإيمان الأقوى بالإمامة الرشيدة لإمام أهل السنة أحمد بن حنبل الحمة ألها أنتجت للأمة على الجانب الآخر - آدابًا سامقة، وعلومًا رفيعة، وفلسفات عميقة، وتأملات منتجة، وأفكارًا ولودًا، أثرت الجانب الفكرى للإسلام وأسست له صرحاً عاليًا في مجال العلم والجدل والمنهجية والتنظير والتقعيد على كل الجوانب وفي كل الاتجاهات، وتعد تلك المحنة بحق أمارة على حيوية هذا الدين وعلى قدرته الفائقة في استنهاض العقول وإثارة الأذهان مع رسوخ العقيدة وتنامى الإيمان. فالإسلام مهما تكاثرت ثماره وامتدت فروعه، ومهما حطت الطيور على أغصانه لا ينكسر جذعه، ولا يهتز ساقه، ولا يذبل عوده بل يزداد أعلاه سموقاً وحينً ونضارة، ويزداد أسفله بالاحتكاك كذلك قوة ورسوحاً وصلابة. وهذه هي عظمة القرآن، ولولا المحنة لما كان علم الكلام، ولما استوى للمسلمين حركة فكرية على قدمين. وعلم الكلام ليس بأقل أهمية من علم الفقه أو الأصول، وبخاصة عند مقارعة أهل المخضارات المادية وأصحاب الميول العقلية والاتجاهات الجدلية والفلسفية من أهل الأديان والحضارات المادي، ومع من كان طبعه كطبعهم وشربه كشريهم؛ ومن تقلد طريقتهم وتشبه بهم.

يقول الإمام الغزالي عن علم الكلام: "وإنما مقصوده حفظ عقيدة أهل السنة، وحراستها عن تشويش أهل البدعة الالام، وينبغي علينا أن نحمل ما ورد عن بعض السلف في ذم علم الكلام، على أنه كان نتيجة لما اقترن به أحيانا من مساوئ الجدل والخصومات، والمحن والتهم بين المتحادلين. وأيضا لما صاحب كثيراً من المتكلمين من قلة الورع، والتعصب الأعمى، والاستغناء بالتقعر في البحث، والنظر عن العمل، والتأدب بأدب الإسلام، وترجمة القرآن إلى واقع ملموس في حياة المسلمين.

<sup>(</sup>١) المسنقذ مسن الضسلال القاهرة . دار المعارف ص٣٦١. تحقيق الإمام الأكبر الشيخ عبد الحليم محمود ص٣٣١. وقد حققناه وترجمناه إلى الإنجليزية؛ انظر: أيضاً ابن عساكر تبيين كذب المفترى ص٣٣٠ .

# الباب التاسع ترجمـة القرآن

الفصل الأول ... رأي علماء السلف في الترجمة الفصل الثاني ... الترجمات المختلفة للقرآن الكريم

# الفصل الأول

## رأى علماء السلف في ترجمة القرآن

إذا كان القرآن معجزة في لغته، لم يستطع أحد من أرباب البيان وأحبار اللغة العربية، نثرها وشعرها أن يأتوا بمثله، كله أو بعضه. فكيف إذن نتوقع أن يُنْقل القرآن إلى لغة أحرى، أى لغة كانت. إن العرب يعتزون بلغتهم، ويحتفون بها، إلى درجة يمكن معها القول بأن تاريخهم كله، وحضارتهم كلها، قامت على أساس لغوى أدبي، وكما أن الله احتار محمداً من بين حيرة الناس، احتار الله تعالى اللغة العربية كذلك من بين أحسن اللغات الإنسانية ليضمنها معانى القرآن، ويحملها مفاهيم الوحى، ومضامين الرسالة الإلهية الخالدة، ويجعلها في الوقت نفسه رابطة أهل القرآن.

يقول الوزير أحمد بن سعيد بن حزم والد إمام أهل الأندلس على بن حزم وشيخه: "إنى لأعجب ممن يلحن في مخاطبة أو يجيء بلفظة قلقة في مكاتبة، لأنه ينبغى له إذا شك في شيء يتركه، ويطلب غيره، فالكلام أوسع من هذا (١)؛ ويقول الباقلاني: "إنا لا نجد في القدر الذي نعرفه من الألسنة للشيء الواحد من الأسماء ما نعرف من اللغة (أي العربية)، وكذلك لا نعرف فيها الكلمة الواحدة تتناول المعاني الكثيرة على ما تتناوله العربية، وكذلك التصرف في الاستعارات والإشارات، ووجوه الاستعمالات البديعة "(١).

والكَّلام في سُغَّة لغة العرب، ووفرة مفرداتها وعجيب توليداتها، وترامى آفاقها، محل إجماع بين أثمة هذه اللغة، والمنشفين من أهل اللغات الأحرى ممن درسوا العربية.

ولذلك كان من الطبيعي أن يبقى القرآن محفوظًا ومدروسًا في لغته التي تحددت له بطريق الوحى، والقرآن ذاته يعي حيدًا عظمة ذاته، وعلو رتبة لغته على سائر اللغات، وقد وردت بسمو جماله وشموخ إعجازه الآيات الكثيرة. ولقد أقبل الناس على القرآن يحفظونه، ويدرسونه، ويعملون به، يرتلونه في صلواتهم ومناسباتهم الدينية، وفي مجامعهم

<sup>(</sup>١) أبو عبد الله الحميدي ( ٤٨٨هـــ ) حذوة المقتبس القاهرة دار المعرفة ١٩٦٦ ص١٢٦٠

<sup>(</sup>٢) الباقلاني . إعجاز القرآن ص٥٥ .

ومحالهم ومحافلهم، ويستنبطون منه الأحكام، ويستخرجون من بطون آياته الترياق الشافي، والنور الهادي والروح والراحة، والعزة والحمية؛ وظل القرآن هكذا عربيًا مبينًا لم يستشعر النبي الحاجة إلى ترجمة معانيه، حتى بعد دحول أهل اللغات غير العربية في الإسلام، وحتى أننا لنجده ﷺ وهو يوجه برسائله إلى ملوك ورؤساء الأرض يوجهها بلغة عربية خالصة؛ لم يتجه ﷺ إلى الترجمة، هذا على الرغم من عموم رسالته، وحرصه الشديد ﷺ على هداية البشر، ومداومة قرع أبواب قلوبهم للولوج إليها وتوجيهها إلى طريق الله رب العالمين؛ وقد كان الصحابة يحضون على تعلم اللغة العربية. فمن كلام عمر في هذا الصدد: "يا أيها الناس تمسكوا بديوان شعركم في جاهليتكم، فإن فيه تفسير كتابكم"؛ وكتب إلى أبي موسى الأشعرى: "أما بعد فتفقهوا في السنة، وتفقهوا في العربية، وأعربوا القرآن فإنه عربي"؛ وفي رواية "تعلموا العربية فإنما من دينكم" قال ابن تيمية: "هذا الذي أمر به عمر من فقه العربية وفقه الشريعة يجمعها ما يحتاج إليه لأن الدين فيه أقوال وأعمال فقهية؟ الشريعة هي الطريق إلى فقه أقواله، وفقه السنة هو فقه أعماله"، وقال ابن تيمية أيضًا: "إن تعلم اللغة العربية من الدين، والمعرفة وحي (١٠)؛ وإنه لمن علم اليقين أن النبي ﷺ كان يعرف أن كتبًا إلهية سابقة، قد نزلت بلغات أخرى، لغة القوم الذين بعث فيهم أصحاب الرسالات، والتي ترجمت فيما بعد إلى لغات أخرى، فلم يعب النبي ﷺ ذلك عليهم، ولا حاول أن يقلدهم فيه؛ ومن المعروف أيضًا أن النبي ﷺ قد أمر ثابت بن زيد أن يتعلم لغة يهود ليترجم له عنها، ويترجم عنه لأصحابها.

أضف إلى ذلك أن الله تعالى قد بعث محمدًا الله العالمين: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ ﴾ لِلْعَلَمِينَ ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَكَ إِلّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ ﴾ للعَلمين: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَكَ إِلّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ ﴾ (الأعراف: ١٥٨) ولفظ "آلنّاس" في الآية يعم جميع الخلق ويضمهم؛ والمعروف بداهة أن الناس، فيهم العربي والعجمى الذي لا يفهم خطاب القرآن. أرسل النبي الله بالوفود والحيوش لتبليغ الدعوة واقتحام مناطق الكفر، وفتح البلدان لنور الرحمن، ومع هذا لم يأمر النبي الله ألبّية بترجمة القرآن إلى لغات هذه الشعوب، لأجل هذا انتشر الإسلام وأقبل الناس على اللغة العربية يدرسونها ويمهرون فيها حتى صاروا في معرفتها من ذوى الإمامة

<sup>(</sup>١) ابن تيمية . اقتضاء الصراط المستقيم الرياض مطابع المجد التحارية ص١٦٢ ، ١٦٣ .

والمشيخة، هذا على الرغم من اختلاف اللسان وتباين اللغات واللهجات؛ وهذه الظاهرة في ذاتما دليل على عظمة القرآن، ودليل على كونه معجزة الله الخالدة. إن القرآن هو الكتاب الوحيد من بين الكتب المقدسة الذي حافظ على اللغة التي نزل بها، ولم يتحل ألبَّتَة عن الحلل التي كساه إياها رب العالمين وخلعها عليه أحكم الحاكمين، ولا يزال القرآن على الرغم من وجود الترجمات الكثيرة إلى الآن يُقرأ بلغته الأصلية في كل بلاد المعمورة، في الجامع والجامعة؛ ولا يزال النص العربي للقرآن هو الأصل الذي يرجع إليه عند الاحتلاف.

وقد ظهر دين الإسلام على جميع الأديان، وظهرت اللغة العربية على سائر اللغات التي في العالم من أجل أن القرآن أكرم كتاب أنزله الله تعالى، وأشرف كلام أحكمه، وأنه لا يقدر أحد من الأمم على اختلافهم في لغاقم أن يحيله عما هو به من اللغة العربية إلى لغة غيرها؛ لأنه لا يمكن أن ينقل ألبتة إلى لغة على ما هو به من الاختصار والإيجاز وعلى ما فيه من أسرار وإعجاز.(١)

هذه المعانى التي أشرنا إليها تُوضِّحُ بجلاء خطاً الكاتب في دعواه بأن القرآن نزل للعرب بخاصة؛ وأنه من ثم لم يكن من أهداف صاحب الدعوة أن ينقله أو يبلغه إلى غير العرب، ولكنه (أى النبي) على بعد أن فكر في التوسع، وفي نشر الإسلام بين غير العرب، كما يزعم الكاتب، جاء بفكرة عموم الدعوة. إن هذا القول يظهر اجتهاد ويلش في البعد عن الحقيقة لا في التوصل إليها؛ ولو أن الرغبة في نشر القرآن جاءت كرد فعل للفتوحات فقط، كما يزعم، لكان ذلك أدْعي إلى ترجمته ليبلغه بسهولة إلى الخلق ويوصله إليهم؛ إذ ما الحكمة في أن ينتظر الفاتحون المنتصرون ويصبروا حتى يتعلم الصغير والكبير، والرحل والمرأة، اللغة العربية كي يتمكنوا من معرفة القرآن والإسلام، ويتفقهوا في الدين ثم يترجم لهم القرآن بعد ذلك إلى لغاتهم؟!!

ومن بدائه الأمور، فإن تعلم لغة ما، لا يُفرض على أحد بالسيف، وتعلم اللغة والمهارة فيها، لا يكون عنوة أبدًا؛ ولو أن البلاد التي دخل أهلها الإسلام كانت تكره هذا الدين لكرهت اللغة العربية التي جاءهم بها هذا الدين أيضاً، ولانْصَرَفَت عنها وتبطت

<sup>(</sup>١) انظر رسائل إخوان الصفا. بيروت. دار صادر. ٣ / ١٦٤ – ١٦٥.

الناسَ دونها؛ ولكن العكس هو الصحيح. لقد دخل الناس في الإسلام أفواجا، وأقبلوا على القرآن حفظا ودراسة؛ وتبنوا لغة القرآن بشمولها واتساعها في أحاديثهم، ومعاملاتهم، وفي تقييد أفكارهم، وضبط علومهم وثقافاتهم وآدابهم؛ في التعبير عن آلامهم وآمالهم وأفراحهم وأتراحهم، وتخلوا طواعية عن لغات أوطائهم التي نشأوا عليها، وترعرعوا في أحضائها، وتقلبوا في فيحائها، ورضعوا أفاويقها، وحُرَّ لَبانها، ويمكن لنا أن نفسر هذا التحول إلى اللغة العربية بأنه كان ترجمة عملية لقوة إيمان الذين دخلوا في الإسلام من غير العرب، وشدة قبولهم لما جاء في القرآن حول القرآن، ولما وحدوا في القرآن من كلام لا عهد للإنسان به من أحيه الإنسان، وبخاصة أنه كانت لبعض هذه الشعوب كتبًا مقدسة كاليهود والنصارى والمحوس وغيرهم. بل كان منهم من يعتقدون بأن كُتُب أنبيائهم معجزة، كالمحوس الذين اعتقدوا أن كتاب زرادشت، وكتاب ماني معجزان (١٠)؛ لذا فقد معجزة، كالمحوس لغير العرب مطمئنين على لغة القرآن يتعلمونها ويتقنونها؛ ولم يفكروا ألبتَّة في نقل القرآن إلى لغاتهم ربما لأنهم قد لاحظوا فوق ما قلناه عن القرآن عجز لغاتهم عن تحمل معاني كلام الله تعالى.

وأمًّا ما قيل من أن بعض الفرس كتبوا إلى سلمان الفارسي أن يترجم لهم الفاتحة إلى الفارسية ليُصلُوا بها حتى تلين ألسنتهم، فكتبها لهم، فرواية ضعيفة لا يعول عليها. ثم إن الفاتحة عبارة عن أدعية جميلة تمفوا لها الأسماع وتحش لها النفوس وتطير نحوها القلوب، وملايين أطفال المسلمين يحفظونها برغم صعوبة الكلام عليهم إذا عانوا غيرها من الحديث، وإذن فالحاجة إلى ترجمتها لم تكن ماسة حتى يكتبوا إلى بلال يطلبون ترجمتها لم تكن ماسة حتى يكتبوا إلى بلال يطلبون ترجمتها (٢).

وحتى لو أحذنا الرواية مأحذ القبول على ريب منا، فإنه قد ورد أن بلالاً لم يترجم الفاتحة كلها، وأنه تعزر عليه نقل ﴿ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴾؛ وجاء فى كتاب النفحة القدسية أن سلمان ترجم لهم البسملة فقط. وهذا يعنى أيضًا، إذا صح أن سلمان لم يستطع أن يترجم الفاتحة وأنه رفض ذلك.

<sup>(</sup>١) الباقلاني. إعجاز القرآن ص٥٥

<sup>(</sup>٢) انظـــر بحـــلة الأزهر ١٩٠٣، ومحمد فريد وحدى "الأدلة العلمية على ترجمة القرآن إلى اللغات الأجنبية" ملحق بالجزء الثاني من مجلة الأزهر ١٩٥٥ط٢ ، ص٦٤.

وذكر الشيخ رشيد رضا أن هذا الأثر إذا أريد به أن سلمان كتب لهم ترجمة الفاتحة بلغة الفرس فكيف يكون ذلك وسيلة للين ألسنتهم (كما في الأثر)، وهم لم يقرءوا الفاتحة إلا بلغتهم، وأما إذا أريد به ألهم طلبوا من سلمان كتابتها بالخط الفارسي، فالخط الفارسي قريب من العربي ولا دخل له أيضًا بلين الألسنة؛ والصواب أن الأثر غير صحيح (۱). يبدو أن الشيخ رشيد رضا فَهم لين الألسنة على غير وجهها وبالتالى عليه ضعّف هذا الأثر، ونحن معه في أن الأثر ضعيف ومردود، ولكننا نخالفه في فهم عبارة "حتى تلين ألسنتنا"، إذ المقصود بها، حتى نتعلم العربية، ويسهل علينا النطق بها، من خلال تعلمنا لها لا من خلال قراءة الفاتحة بالفارسية، كما فهم الشيخ رضا.

وكما تعذر على الناس الإتيان بمثل القرآن، كله أو بعضه أو حتى سورة منه، تعذر عليهم أيضًا ترجمته، وتحويل معانيه عن ألفاظها التي قُدَّت لها وصيغت من أجلها.

حاول كثير من الناس أن يترجم معانى القرآن، فاستحال عليهم نقله وتعذرت ترجمته، فترجموا منه شيئًا يسيرًا مثل: ﴿ يِسْمِ اللّهِ الرَّحْمِنِ الرَّحِيمِ ﴾، و(سورة الفاتحة)، كما أشرنا إليه، على استخراج شديد، ونقل بعيد، وشدة ومعاناة؛ حتى لقد قال بعض العلماء باللغة: "لو أن الناس عمدوا أن ينقلوا قسول الله عز وجل: ﴿ سَيُهْرَمُ ٱلجُمّعُ وَيُولُونَ ٱلدّبُرُ ﴿ وَهِ أَن الناس عمدوا أن ينقلوا قسول الله عز وجل: ﴿ سَيُهُرَمُ ٱلجُمّعُ وَيُولُونَ ٱلدّبُرُ ﴿ وَهِ اللّهُ بِعَوْمِ عُجِبُهُمْ وَمُجُبُونَهُ وَ وَيُولُونَ ٱلدّبُرُ ﴿ وَهِ اللّهُ بِعَوْمِ عُجِبُهُمْ وَمُجُبُونَهُ وَيُولُونَ ٱلدّبُرُ وَ وَله تعالى: ﴿ فَانْبِذُ إِلَيْهِمْ عَلَىٰ سَوّآءٍ ﴾ (الأنفال: ٥٨)؛ لا يمكن نقله على هذا الاحتصار، حتى يوسع الكلام فيه، ويكثر القول فيه بما يخرجه عن معناه، ويسلب بهاءه، ومثل هذه الألفاظ كثيرة لا تنقل من لغة العرب إلى سائر اللغات، ولا توجد لها ترجمة. هذا كلام الشيخ أبي حاتم أجمد بن حمدان الرازى (ت:٣٢٣ هـ) في كتاب "الزينة في الكلمات الإسلامية العربية"(٢). ونقل الرازى عن محمد بن عبد الله العتبى قال "الزينة في الكلمات الإسلامية العربية"(٢). ونقل الرازى عن محمد بن عبد الله العتبى قال علي كرم الله وجهه: "كلام العرب كالميزان الذي يعرف به الزيادة والنقصان، وهو أعزب من الماء، وأرق من الهواء، إن فسرته بذاته استصعب، وإن فسرته بغير معناه استحال فالعرب أشجار، وكلامهم ثمار، يشمرون والناس يجتنون، بقولهم يقولون، وإلى علمهم فالعرب أشجار، وكلامهم ثمار، يشمرون والناس يجتنون، بقولهم يقولون، وإلى علمهم يصيرون".

<sup>(</sup>۱) انظر محمد مصطفى الشاطر . القول السديد فى حكم ترجمة القرآن الجميد. طبعة حجازى ١٩٥٥، ١٩٣٦، ص١٦٤،١٢٥. (٢) الكـــتاب مـــن جزأين متوسطين حققه حسين بن فيض الله الهمداني اليعبرى الحرازى القاهرة ١٩٥٨ انظر ١/ ص٦٦ وما

يقول أبو حاتم الرازى فعلى هذا لغة العرب ممتنعة على سائر اللغات، واللغات كلها منقادة لها، وأقبلت الأمم كلها إليها يتعلمونها، رغبة فيها، وحرصا عليها، ومحبة لها وفضلا أبانه الله فيها للناس ليبين لهم فضل محمد على سائر الأنبياء (١).

ويقول أبو الفتح عثمان بن حنى بعد كلام: "... على ما أودعته هذه اللغة الشريفة، من خصائص الحكمة ونيطت به من علائق الإتقان والصنعة. (٢) ويقول فى الفرق بين الكلام والقول: "إن إجماع الناس على أن يقولوا إن القرآن كلام الله، ولا يقال القرآن قول الله؛ وذلك أن هذا موضع متحجّر (ثابت راسخ) لا يمكن تحريفه، ولا يسوغ تبديل شيء من حروفه، فعبر لذلك عنه بالكلام الذي لا يكون إلا أصواتًا غير مفيدة، وآراءً معتقدة ... "(٢)

لا بد وأن تكون هناك محاولات لترجمة بعض آيات القرآن قام بها بعض أفراد إما من أهل الأديان الأحرى، أو من الناطقين بلغتين سواء من العرب الذين اختلطوا بالعجم، أو من بين هؤلاء العجم الذين عاشوا وسط العرب، ولكن هذه المحاولات لم تصلنا؛ ربما لأنها لم تفلح في نقل معاني القرآن، أو لأن أصحابها لم يجدوا لها مكانا بين الجموع التي أقبلت على تعلم العربية، وحفظ القرآن بلغته الأصلية، فلم تكن هناك تُمة حاجة إلى ترجمة القرآن إلى لغات أحرى، والذي نلاحظه أن فكرة ترجمة القرآن لم تأت بغرض الترجمة لذاتما ولا بغرض نشر الإسلام، الذي هو في حد ذاته أول الأغراض وأسماها، وإنما جاءت لتحيب على سؤال فقهي، هل تجوز الصلاة بقرآن مترجم؟! وبخاصة إذا كان المصلي عاجزًا عجزاً تاما عن قراءة الفاتحة أمّ القرآن؟ والإجماع منعقد على عدم حواز القراءة في الصلاة بقرآن مترجم.

حاء في شرح النووى على مسلم (٤/ ١٠٦): "وتحرم قراءة الفاتحة بالعجمية ولا تصح الصلاة بها سواء أعرف العربية أم لا"؛ وقال الزركشي في البحر المحيط "لا تجوز ترجمة القرآن بالفارسية ولا بغيرها بل تجب قراءته على الهيئة التي يتعلق بها الإعجاز لتقصير

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ١ /٦٢ ، ٦٣ .

<sup>(</sup>٢) الخصائص ١ / ١ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص١٩.

الترجمة عنه، ولتقصير غيره من الألسن عن البيان الذى حص به دون سائر الألسن"(١)؛ وفي المجموع نقرأ "أما الفاتحة وغيرها من القرآن، فلا يجوز ترجمته بالعجمية بلا حسلاف لأنه يُذْهب الإعجاز"(١)؛

ويقسول السيسوطى فى الإتقان<sup>(٣)</sup>: "ولا يجوز قراءة القرآن بالعجمية مطلقا، سواء أحسن العربية أم لا، فى الصلاة أم خارجها، وعن أبى حنيفة أنه يجوز مطلقا، وعن أبى يوسف ومحمد (ألها تجوز) لمن لا يحسن العربية؛ لكن فى بيانات شارح البردوى أن أبا حنيفة رجع عن ذلك، ووجه المنع أنه يذهب إعجازه المقصود منه".

وفى مذهب أبى حنيفة أيضًا، وهو مذهب الشافعية أنه لا تجوز قراءة القرآن بغير لسان العرب، سواء أمكنه القراءة بالعربية أم لا، وسواء كان فى صلاة أم فى غيرها، فإن أتى بترجمته فى صلاة بدلا عنها سقطت صلاته سواء كان يحسن القراءة بالعربية أم لا، وبه قال جماهير العلماء ومنهم مالك وأحمد وأبو داود.

وعن القفال الكبير الفقيه الشافعي (ت٣١٥ هـ) "إن القراءة الفارسية لا تتصور، قيل له فإذن لا يقدر أحد أن يفسر القرآن؛ قال: ليس كذلك، لأن هناك يجوز أن يأتي ببعض مراد الله ويعجز عن البعض، أما إذا أراد أن يقرأه بالفارسية فلا يمكن أن يأتي بجميع مراد الله تعالى لأن الترجمة عبارة عن إبدال لفظة بلفظة تقوم مقامها، وذلك غير محن، بخلاف التفسير".

وكلام الإمام القفال صحيح في مجمله؛ ولكننا نختلف معه في تعريف الترجمة، بألها "مجرد إبدال لفظة بلفظة تقوم مقامها"؛ فهذا لون من الترجمة الحرفية الجامدة التي قد تكون مستحيلة لأنه ليس بالضرورة أن تكون الألفاظ في لغة ما لها، ما يقابلها في لغة ما أحرى، فقد لا نجد كلمة إنجليزية مثلا تقابل من كل الوجوه كلمة عربية.

الترجمة فن وهى نقل معان ومفاهيمَ أكثر منها ألفاظًا وعبارات، وقد تنحط الترجمة عن الأصل، وقد تساويه، أو تتفوَّق عليه، بحيث يصعب التفريق بين المنقول إليه والمنقول عنه؛ وهذا يتوقف على مهارة المترجم وتمكنه، وإحلاصه أيضًا. الترجمة إبداع وليست

<sup>(</sup>١) المحموع ٣ /٢٩٩ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ٢ /٣٠٧ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ٢ /١٠٥ وما بعدها .

بحرد نقل كلمات أو رصف عبارات، والذي يخشى من الترجمة هو ضياع المعانى والصور والظلال والتصورات أثناء رحلة النص من لغة إلى أحرى، ومهما كانت الترجمة من الدقة والأمانة فإنحا تصيب النص بشيء من التغيير، والمترجم ولا بد واضع فيها نَفسه، ومسقط فيها من نفثه، وكلما كان النص أرقى في لغته كلما صعبت ترجمته، وبخاصة النصوص التي حتوى على قيمة جمالية كبرى كالذي تحمله الفواصل والمقاطع، كما في حالة الشعر على سبيل المثال؛ فقد منع الجاحظ أو استبعد أن تنقل معانيه إلى لغة أحرى، دون أن نضحى بالكثير من معانيه وآثاره في النفس والحس، إننا يمكن أن نشبه الترجمة بعملية مضغ الطعام ليأكله من ليس له أسنان يمضغ بها، إن المتناول للطعام على هذا النحو يفقد بلا شك الكثير من نكهة الطعام ومذاقه، وقد يصاب بالأمراض إذا كان ماضغ الطعام مصابًا

وإن مما يُقرِّي كلامنا هذا ما جاء عن الفقهاء في تحريم قراءة القرآن بالمعنى، ولما ورد عنه هم من قوله: "اقرءوا القرآن بلحون العرب وأصواها؛ وإياكم ولحون أهل الكتابين وأهل الفسق، فإنه سيجيء أقوام يرجعون بالقرآن ترجيع العناء والرهبانية ، لا يجاوز حناجرهم ، مفتونة قلوهم وقلوب من يعجبهم شأهم". أحرجه الطبراني والبيهقي.

فالمسلم منهي عن قراءة القرآن بغير لحون العرب، فما بالك بقراءته مترجما، ولكل لغة طريقة في النطق وأسلوب في التعبير، والترجمة ما هي إلا تعبير عن لغة بلغة أحرى. وعند المالكية أن الصلاة لا يجوز بغير القرآن العربي وفي حاشية الدسوقي على شرح الدردير للمالكية (1)، أنه لا يجوز قراءة القرآن بغير العربية فإن عجز عن النطق بما خلف من يحسنها، وإذا لم يجد إماما سقطت عنه الفاتحة. وقال إنه يجب على كل مكلف أن يتعلم الفاتحة بالعربية وأن يبذل وسعه في ذلك ويجتهد في تعلمها وما زاد عنها إلى أن يحول الموت دون ذلك، وهو بحال الاجتهاد فيعذر إذن (٢)؛ ومن المفيد أن نشير إلى أن الإمام مالك على يتشدد في ضرورة الالترام حتى بشكل الكتابة والخط في كتابة القرآن. وحاء في المغني (٦) أن الجنابلة لا يجيزون القراءة بغير العربية ولا إبدال لفظ بلفظ عربي سواء أحسن المغني (٦)

entral experiences

<sup>(1)</sup> انظر: ١ /٢٣٢، ٢٣٦. وأيضًا تفسير القرطبي ١ /١٢٦.

<sup>(</sup>٢) النقل بتصرف من محمد مصطفى الشاطر . القول السديد. ٤٨، ٤٩.

<sup>(</sup>٣) ابن قدامة المغنى ١ /٥٣٦ .

قراءها بالعربية أم لم يحسن ثم قال: "فإن لم يحسن القراءة بالعربية لزمه التعلم فإن لم يفعل مع القدرة عليه لم تصلح صلاته"؛

قال الإمام الغزالي<sup>(۱)</sup> بعد أن ذكر ضرورة التزام النشق القرآني ووجوب عدم الجمع بين متفرقه أو التفريق بين مجتمعه: "فكيف يسلط العوام في مثل ذلك على التصرف بالجمع والتفريق، والتأويل والتفسير، وأنواع التغيير، ولأجل هذه الدقائق بالغ السلف في الجمود والاقتصار على موارد التوقيف، كما ورد على الوجه الذي ورد، باللفظ الذي ورد، والحق ما قالوه، والصواب ما رأوه ... "وهو إذ يوصى بالإمساك عن الخوض في الأخبار الموهمة بالتشبيه يقول "فإنه لا يتصرف في تلك الألفاظ بالتصريف والتبديل بلغة أخرى والزيادة فيه والنقصان منه والجمع والتفريق بل لا ينطق إلا بذلك اللفظ، وعلى ذلك الوجه من الإيراد والإعراب والتصريف والصيغة "(٢).

ومذهب ابن حزم الظاهرى الأندلسى "أن من قرأ أمَّ القرآن، أو شيئًا من القرآن في صلاته مُتَرْجَمًا بغير العربية أو بألفاظ عربية غير الألفاظ التي أنزل الله عامدًا لذلك؛ أو قدم كلمة أو أخر عامدًا لذلك؛ بطلت صلاته، وهو فاسق، لأن الله تعالى يقول: ﴿ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا ﴾ (يوسف: ٢)؛ وغير العربي ليس عربيا، فليس قرآنًا، وإحالة عربية القرآن تحريف لكلام الله تعالى، وقد ذم الله تعالى قوما فعلوا ذلك فقال: ﴿ مُحْرِفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مُواضِعِهِ ﴾ (المائدة: ١٣)، ومن كان لا يحسن العربية، فليذكر الله تعالى بلغته لقول الله تعالى: ﴿ لا يُكلِفُ الله نَفَسًا إلا وُسْعَهَا ۚ ﴾ (البقرة: ٢٨٦)؛ ولا يحل له أن يقرأ أمَّ القرآن، ولا شيئا من القرآن مترجما، على أنه الذي افترض عليه أن يقرأه لأنه غير الذي افترض عليه كما ذكرنا فيكون مفتريا على الله تعالى الله تعالى "(٢).

يتضح من هذا النص أن ابن حزم، وهو من هو، في علمه، ومعرفته، ومتانة دينه، وسعة أفقه، يعتبر الترجمة تحريفًا للقرآن، ويمنع أن تسمى الترجمة قرآئًا، ويرفض حتى أن تضمن بعض معانى القرآن ألفاظًا عربية غير ألفاظ القرآن ثم تسمى قرآئًا، وابن حزم خبيرً

<sup>(</sup>١) إلجام العوام ص٧٧ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ٥٤.

<sup>(</sup>٣) المحلى ط. القاهرة تحقيق زيدان ٢ /٥.

بسقطات المترجمين، وما فعلته أيدى المترجمين في كتب اليهود والنصارى، فهو كثيرا ما يشير في كتاب "الفصل" أو في غيره من كتبه الأخرى إلى أخطاء المترجمين وقلة إلمامهم باللغة العربية وضعصف إدراكهم لأسرارها. ومن المفيد جدًا أن نلفت النظر إلى عبارة ابن حزم (من قَدَّمَ كلمة أو أُخَر أُخرى- يعنى في النص القرآنى- بطلت صلاته) والترجمة بلا شك يقع فيها التقديم والتأخير، وغير ذلك هذا أمر بدهي(١).

أما بالنسبة للأحناف، فإن النصوص في الفقه الحنفي كثيرة في التدليل على منع كتابة المصحف بالفارسية، ومداومة قراءة القرآن بغير العربية وإن من فعل ذلك فهو محنون أو زنديق. وللشيخ أبي الحسن المرغيناني في كتابه "التحنيس": "ويمنع من كتابة القرآن بالفارسية لأنه يؤدى إلى الإخلال بحفظ القرآن لأننا أمرنا بحفظ النظم، والمعنى وأنه دلالة على النبوة، ولأنه ربما يؤدى إلى التهاون بأمر القرآن (٢).

على أننا لا نكتم القارئ قيلا إذا ذكرنا أن في تركيز الفقهاء على الترجمة إلى الفارسية بخاصة من بين لغات الشعوب الأحرى التي دخلت في الإسلام كالعبرية، واللاتينية والسريانية، والهيروغليفية، وغيرها، ما يدل على أن في المسألة سرًا وهو محاولة إظهار تفوق اللغة الفارسية أو إثبات كفاءتها وحدها أمام العربية، ولعل في كلام الإمام الألوسي ما يدعم إحساسنا العلمي هذا قال: "اشتهر عن الإمام أبي حنيفة أنه أجاز القرآن في الصلاة بالفارسية وغيرها". وروى عنه تخصيص الجواز بالفارسية لأنها أشرف اللغات بعد العربية (٢).

في ظل هذه الأدلة والبراهين نتبين أنه لم تكن هناك حاجة إلى ترجمة القرآن، وأن الإسلام قد ظل يفتح البلاد ويدعو العباد بقرآن عربي اللسان، عربي الخط والبيان؛ حتى في العصر الذهبي للترجمة في الدولة العباسية، عندما عُنيت الدولة بترجمة الذخائر من اللغات الأخرى إلى اللغة العربية لم تظهر الدعوة إلى ترجمة القرآن، ولا حاول أحد المترجمين المحترفين ذلك لا بدافع من النفس ولا بتكليف من الغير. واستمر الحال على ذلك حتى بدأ المُنصرون، والمستشرقون يطلعون على القرآن ويتعلمون لغته، ويعالجون ترجمته أو قل

المحلى - تحقيق أحمد محمد شاكر - دار الفكر ٢ /٥.

<sup>(</sup>٢) النفحة القدسية : ١١ والنقل عن الشاطر ٥٣

<sup>(</sup>٣) النقل عن االشاطر : ٥٥

يقصدون إلى تشويهه عن طريق تقديمه إلى شعوبهم بلغة تصرف قلوبهم وعقولهم عنه، وتعزز حملاهم الكلامية الصليبية ضده، وضد النبي الله الذي جاء به عن الله الله المده المده الترجمات بكلام لا يعرفه أهل القرآن، وحتى هذا الوقت لم ينهض المسلمون لترجمة القرآن، وإنما جاءت رُدودُهم في شكل جدليات ومعارضات وردود تَضمنت أشياء من سوء فهم المنصرين للقرآن، وتَغيّر الحال رويدًا رويدًا بالنسبة لمسألة ترجمة القرآن عندما بدأ المنصرون ينظمون أنفسهم في شكل جمعيات وجماعات، وعندما أسسوا إرسالياتهم واقتحموا أوطان المسلمين وبخاصة إبان احتلال الأراضي الإسلامية ومحاربة لغة العرب، والدين، والاستعانة بالحكام الموالين للاستعمار لضرب القوى الدينية، ومحاربة الروح وبث الدعاية والعوائد والطرز العربية، وبالأحص محاربة اللغة العربية الحاكمة، وبث الدعاية لإحياء اللغات القومية للشعوب الإسلامية، واستنهاض القوى المعادية للإسلام التي كانت تسعى جاهدة لإحياء التراث القومي وإحلاله محل التراث الإسلامي، الروحي والعلمي والحضاري.

من هنا بدأ تعلم العربية ينحسر، واستشعر المسلمون الخطر على القرآن فحاولوا عندئذ أن تكون لديهم ترجمات أمينة بأقلام إسلامية رشيدة لمعاني القرآن تساعد المسلمين غير الناطقين باللغة العربية، وتسعفهم على الاتصال بكتاب ربهم، هذا إلى جانب معرفة الكثير منهم القرآن الكريم في لغته الأم، والذي لم يختف حتى الآن من المساجد والمراكز والمدارس والجامعات في العالم الإسلامي، وفي كل مكان من أنحاء المعمورة؛ ومع ذلك فقد نشأ خلاف حاد بين علماء الإسلام في البلدان الإسلامية المختلفة حول جواز الترجمة وشروطها كما كان الحال في الماضي؛ فقد أصدر الأزهر فتوى في ذلك أباح فيها ترجمة القرآن وبين في فتواه معنى الترجمة المقصودة وشروطها المطلوبة وهدفها المنشود.

ولا نستطيع في هذا المقام المحدود أن نتبع كلام العلماء في هذا الموضوع بالتفصيل ولكن من المفيد أن نذكر أنه في عام ١٩٣٢ بدأ بعض الأتراك (بضغط من زعماء التحديث) يجربون الصلاة باللغة التركية، ويقرءون القرآن بهذه اللغة، وقد أحدثت هذه المحاولة المغرضة حدلا واسعا، وحادًا في أوساط المسلمين في البلدان الإسلامية المحتلفة؛ وقد ادعى أنصار التحديد والتغريب في تركيا أن الأتراك لا يفهمون القرآن بالعربية لذا

وحب أن يصلوا بالتركية، وقرروا بمكر عمل ترجمة تركية للقرآن لا تضم معها الأصل العربي. ورد المحافظون على ذلك من جانب آخر بأنه لا مانع من ترجمة القرآن لكنهم منعوا الصلاة بالنص المترجم، وقالوا إن الترجمة تخل بالأصل وتذهب بجماله.

والصلاة بالقرآن المترجم، بدعة سيئة بلا شك، لما تؤدى إليه من هجر القرآن المنسزل واتباع ترجمة لا يمكن، مهما اجتهد المترجمون، أن تقترب من النص القرآني العربي، فضلاً عن إمكان إحراجها بألفاظ وأشكال وتراكيب معجزة تستوعبه.

وبنى المؤيدون للصلاة بالترجمة رأيهم هذا على رأى أبى حنيفة، الذى أباح فيه الصلاة على هذا النحو؛ مع أن الإمام أبا حنيفة لو صح عنه النقل، فقد قَصرَ الإباحة على الحالات التي يعجز فيها المسلم عن أداء الصلاة بالعربية، وحددها بمدة؛ واشترط إلى حانب ذلك أن يجتهد المرء في تعلم القرآن باللغة العربية، وأن يبذل الجهد والوسع في ذلك.

نقل الأمير شكيب أرسلان في "حاضر العالم الإسلامي"، عن ابن خلكان أن السلطان محمود بن سبكتكين جمع مجموعة من العلماء، وطلب إلى كل واحد منهم أن يصلى على مذهب صاحبه، وأن يقارنوا بين مذهب الشافعي وأبي حنيفة، فتقدم القفال المروزي بصلاة الشافعي فأحسن فيها على مذهبه، ثم توضأ وصلى بصلاة الحنفية، وتساهل في الطهارة، وقرأ آية من القرآن بالفارسية، ثم قال هذه صلاة أبي حنيفة، فطلب السلطان كُتُب أبي حنيفة، فأحضرت؛ فقرأ منها ما يتعلق بالصلاة فوحده موافقا لما فعله القفال (١).

ونرى أن هذه الحكاية موضوعة أساسا بغرض تدعيم القول بجواز الصلاة بالفارسية من خلال رأى أبى حنيفة، وإظهار أن السلطان نفسه لم يوافق على هذا، مما يدل على شيوع الحدل حول موضوع الترجمة بين علماء المسلمين.

وقد طعن ناقل هذه الحكاية في ابن حلكان ووصفه بالتعصب للشافعي على أبي حنيفة (٢). هذا مع أن الشافعي كان يُكْبر الإمامَ أبا حنيفة ويذب عنه.

وقد تضمنت فتوى الشيخ المراغى شيخ الأزهر الأسبق، فتوى شمس الأئمة السرحسى؛ وأصل هذه المسألة أن المصلي إذا قرأ في صلاته بالفارسية حاز عند أبي حنيفة

<sup>(</sup>١) حاضر العالم الإسلامي ١ /٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه .

رحمه الله ولكنه يكره عند الصاحبين، فقد نقل عنهما أنه لا يجوز للشخص أن يصلى بالترجمة إذا كان يحسن العربية، وإذا كان لا يحسنها فإنه لا يجوز له. قال أبو يوسف ومحمد رحمهما الله: "القرآن معجز، والإعجاز في النظم والمعنى، فإذا قدر أن يقرأ في الصلاة بالعربية فلا يتأتى له ذلك، وإذا عجز عن النظم، أتى بما يقدر عليه، وهو في هذا، يكون حاله كحال من عجز في الركوع أو السجود، فيصلى بالإيماء".

ونقل الشيخ عن "شرح الكنــز" للزيلعى قوله: "وأما القراءة بالفارسية فحائزة في قول أبي حنيفة". وقال أبو يوسف ومحمد "لا يجوز (له أن يصلى بغير العربية) إذا كان يحسن العربية، لأن القرآن اسم لمنظوم عربي". وللإمام أبي حنيفة على ما جاء بالفتوى أن قــول الله تعالـــى: ﴿ إِنَّ هَنذَا لَفِي ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَىٰ ﴿ صُحُفِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ ﴾ وصحف إبراهيم كانت بالسريانية، وصحف موسى كانت بالعرانية، فدل على كون ذلك قرآناً.

ويقول: "ويجوز (له أن يصلى بغير العربية) بأي لسان كان، وهو الصحيح، لأن (الوحي) المنزل وهو المعنى عنده، لا يختلف باختلاف اللغات"؛ نقول نعم، نزل وحى بالسريانية وبالعبرانية وبغيرها من لسان أمم الأنبياء لكننا لا نسلم بأن الموحى به هو المعانى فقط، وأن المعانى لا تختلف باختلاف اللغات، لأن ذلك يوحي بأن ألفاظ الوحى من فعل الأنبياء أو تأليفهم، والمعلوم الاعتقادى أن القرآن بألفاظه ومعانيه من الله تعالى، وأن كل ما في القرآن، وحى منزل، وقد وقع الإعجاز والتحدى بالألفاظ والمعاني معا، والقول بأن المعانى لا تختلف باختلاف اللغات، قول واسع يحتاج إلى تقييد وتضييق، إذ يمكن أن تختلف المعانى باختلاف الألفاظ التي تحملها والأساليب التي تعبر عنها، واللغات كالناس، طبقات ودرجات؛ وقد أوردنا فيما سبق أن الإمام أبا حنيفة قد رجع عن قوله في جواز الصلاة بالترجمة. والكلام في هذا الموضوع يطول.

اختلف علماء المسلمين بين مؤيد ومعارض، وبين متشدد ومتساهل، مما أخر دخول المسلمين بحال ترجمة القرآن على الرغم من خبرهم التاريخية في الترجمة إلا أن هذا التأخير كان لصالح القرآن نفسه ولصالح اللغة العربية، التي أقبلت الأمم الداخلة في الإسلام على تعلمها وحفظ كتابها والوقوف على علومها المتنوعة؛ وعرفنا كذلك أن الفقهاء

وعلماء الأمة قد اختلفوا حول موضوع ترجمة القرآن إلى اللغات الأخرى؛ ثم استقر الرأى أخيرًا على حواز ترجمة المعانى أو بعضها، لتكون عونًا للمسلمين من غير العرب على فهم دينهم وكتابهم، وحتى يحال بينهم وبين مطالعة الترجمات الخاطئة والمغرضة التي يقوم بما المستشرقون والمنصرون، وغيرهم ممن هو على شاكلتهم فى المنهج والقصد، أقر ذلك الأزهر الشريف وهيئة كبار العلماء؛ كما يتبين من فتوى فضيلة شيخ الجامع الأزهر الشيخ عمد مصطفى المراغى التي تضمنتها رسالته إلى على ماهر باشا رئيس وزراء مصر آنذاك، والمؤرخة فى ٢٣عرم ١٣٥٥هـــ ١٥ إبريل ١٩٣٦م، والتي جاء فى آخرها "...لذلك أقترح أن يقرر مجلس الوزراء ترجمة معانى القرآن الكريم ترجمة رسمية على أن تقوم بذلك مشيخة الأزهر بمساعدة وزارة المعارف. وأن يقرر مجلس الوزراء الاعتماد اللازم لذلك لشروع الجليل ..."؛ وقد تم فعلاً تشكيل لجنة لذلك كما نتبينه من تصريح الأمير محمد على الوصي على عرش مصر فى ذلك الحين لجريدة الأهرام فى ٢٤ مرم ١٣٥٥هــ على الوصي على عرش مصر فى ذلك الحين لجريدة الأهرام فى ٢٤ مرم ١٣٥٥هــ على الوصي على عرش مصر فى ذلك الحين لجريدة الأهرام فى ٢٤ مرم ١٣٥٥هــ على الوصي على عرش مصر فى ذلك الحين لجريدة الأهرام فى ٢٤ مرم ١٣٥٥هــ على الوصي على عرش مصر فى ذلك الحين لجريدة الأهرام فى ٢٤ مرم ١٣٥٥هــ على الوصي على عرش مصر فى ذلك الحين لجريدة الأهرام فى ٢٤ مرم ١٣٥٥هــ الربريل ١٣٩٦.

ولكننا نقول إن العلماء، المحمودة آثارهم، قد اختلفوا في شأن الترجمة، والمراجع لأقوالهم يمكن أن يُخرج بنتيجة مهمة؛ وهي أن الذين قالوا بجواز الترجمة، وضعوا لها الشروط اللازمة واحتاطوا لها، وجعلوها من باب الضرورات التي تباح في ظروف معينة، وأوقات خاصة، وإن هؤلاء الذين منعوا من الترجمة منعاً باتاً كانوا حريصين على سلامة النص القرآني من التحريف، وعن تدّخل الإنسان في لفظه أو عبارته، بأى شكل من الأشكال، ولأى غرض من الأغراض؛ وهذا المنع يكون أوجب، إذا كان المترجم غير مسلم لا يراعي حرمة القرآن، ولا يفهم سر العربية؛ ويضاف إلى هذه الأسباب أن الترجمات قد تفتح الأبواب لصرف الناس عن حفظ القرآن ودراسته باللغة التي اختارها الله تعكس الصورة في المرآة، ومن هنا كان اختلاف الترجمات، وكانت حاجة المترجمين إلى الهوامش، التي يوضحون فيها ما غمض عليهم أو صعب عليهم ترجمته؛ المترجمين إلى الهوامش، التي يوضحون فيها ما غمض عليهم أو صعب عليهم ترجمته؛

<sup>(</sup>١) انظر : د. محمد صالح البنداق . المستشرقون وترجمة القرآن الكريم ص٨٣ - ٨٤ .

والقول الذى نراه فاصلاً فى موضوع الترجمة، هو أن ترجمة القرآن خطرٌ لا بد منه؛ وذلك لأننا حتى الآن، لا نجد ترجمة صحيحة أو خالية من الأخطاء والمخالفات؛ بل إننا لا نجد ترجمة لهذا الكتاب المعجز تصل فى البلاغة حتى إلى بلاغة الكتب الأدبية فى اللغة المترجم إليها، على سبيل المثال فإن ابن اللغة الإنجليزية أو القارئ الجيد لها، قد يجد متعة أكثر وراحة أوفر فى قراءة أحد نصوص مسرحيات شكسبير أو قصائد ت. إس اليوت أوروث أو غيرها، من قراءة ترجمة يوسف على، أو ترجمة آربرى للقرآن؛ هذا مع أن القرآن فى لغته العربية أبلغ وأرقى وأدق وأعمق من كتب الأدباء الموهوبين من البشر؛ وليس يوجد كتاب فى العربية يفضله مسلم ألبَّة على قراءة القرآن.

أضف إلى ذلك أنه لا توجد ضوابط محددة لترجمة القرآن الكريم؛ وهذا ليس من النادر فقد اطلعنا على ترجمات قدمها مسلمون، تنطوى على أخطاء كثيرة تسيء إلى القرآن؛ وربما لم يكن هذا غرضهم، ولكنهم مع ذلك ملومون؛ لأن القرآن لا يُخدم بمحرد النوايا الصالحة، أو الدعاوى العريضة؛ فقد يتعرض للترجمة من ليس لها بكفء؛ مما قد يسهل إدخال التحريف في الترجمة وهذا يُفسح المجال لترويجها بين الأمم الأخرى التي يُرجَى اعتناقها للإسلام، فتكون الترجمة إذن صارفة عن الإسلام بدل أن تكون داعية إليه محببة فيه.

وق عصرنا الحالى اتسعت ترجمات القرآن في اللغات المحتلفة؛ وبمراجعة سريعة لهذه الترجمات لاحظنا أن بعضها يضع صوراً غير لائقة على الغلاف، مما يتنافي مع روح القرآن ويصادم تعاليمه التي تحرم الرسوم والتصاوير؛ وبعض هذه الترجمات يضع اسم محمد لله مع الترجمة، كأن يكتب قرآن محمد مثلاً، مما يُوحي أن محمدًا هو مؤلف هذا الكتاب؛ وبعض المترجمين يكتب مقدمات إضافية عن القرآن يضمنها كل سمومه ويُشْركها كل أحقاده، يصور للقارئ أنه بصدد قراءة كتاب مؤلفه بشر، هذا الكتاب متناقض وغير موثق، كتاب ملفق منتحل من اليهودية والنصرانية ومصادر أخرى، وأن تعاليمه وحشية همجية تنافي العمران وتضاد المدنية؛ وبعض المترجمين يلفق في مقدمة ترجمته الحانقة، الأكاذيب على رسول الله الله عمداً اليهودي العراقي داود مثلاً، وغيره؛ إذ قدم هذا المترجم الأخير ثبتاً تاريخياً يصور من خلاله محمداً بأحط صفات الوحشية، وبالعداء

الدموى لليهود؛ وللأسف فإن هذه الترجمة قد طبعت ووزعت بالآلاف ولا زالت تطبع وتوزع، وتقوم على نشرها دار بنحون من كبريات دور النشر في بريطانيا وفي العالم؛ ناهيك بما في هذه الترجمة، وقريناتها من أحطاء ومغالطات واعتساف وإحجاف.

وهذه ترجمة ريجسنس بلاشير (١٩٠٠ - ١٩٧٣) الذي كان عضواً في المجمع الفرنسي الأعلى بباريس والمجمع العلمي بدمشق، وأستاذاً في معهد الدراسات المغربية في الرباط؛ ترجم بلاشير القرآن إلى الفرنسية، ونشره في ثلاثة أجزاء في الأعوام من ١٩٤٧ إلى ١٩٥٢، وفي هذه الترجمة فعل بلاشير ما لم يستطع أحد أن يفعله بالنسبة للنص العربي إذ دس آية الغرانيق المزعومة ضمن آيات سورة النجم، وهذه خيانة علمية، كفيلة وحدها أن تسقط اسمه من ديوان الكتاب الباحثين. كيف اعتبر بلاشير هذه العبارات قرآنا؛ وقد ذكرنا أن نص عبارة آية الغرانيق قد ورد بعدة صيغ، ولا ندري كيف سوغ هذا المستشرق لنفسه أن يتخير منها صيغة واحدة بعينها ويهمل الصيغ الأخرى. أما كان يكفى بلاشير عجزه في فهم أسرار اللغة العربية واللغة القرآنية بالذات، وقصوره البين عن يضيف إليه من وحي عناده؛ لكنه آثر عَرض الحياة الدنيا على عرض الحقائق العليا، والالتزام بالمنهج العلمي الصحيح.

وفي الطبعة الأولى للترجمة الفرنسية التزم بلاشير بالترتيب الزمين للسور والآيات، الذي أخذه عن سلفه من المستشرقين كما أشرنا إليه، لكنه لما لم يلق قبولاً من الباحثين، عاد بلاشير فتبني الترتيب الأصلى للمصحف في طبعة أخري لترجمته كانت أوسع انتشاراً من الأولى. ظهرت الترجمة الأخيرة في جزأين، في عام (٩٤٩ و ١٩٥٠)، وفي ١٢٣٩ صفحة من حيث الحجم (١)؛ في المدخل أو الترجمة دس بلاشير الكثير من الأساطير حول القرآن إنه بالطبع ينطلق من مقولة استشراقية خاطئة، هي بشرية القرآن؛ ثم إنه يزعم أن النبي لله لم يكن حريصاً على كتابة القرآن عندما كان ينزل عليه؛ والسبب في ذلك عند المستشرق المحلل، أن خوفه كان شديداً عند نزول القرآن عليه لأولى مرة مما جعل من الصعب عليه كتابة القرآن، هذا أولاً، وأما ثانياً: فلأن المسلمين كانوا في صراع دائم مع الصعب عليه كتابة القرآن، هذا أولاً، وأما ثانياً: فلأن المسلمين كانوا في صراع دائم مع

<sup>(</sup>١) عبد الرحمن بدوي . موسوعة المستشرقين وانظر : نذير حمدان . مستشرقون ١٥١ .

يهود المدينة الذين كانوا يسيطرون على وسائل الكتابة، والنتيجة العبقرية التي ينتهي إليها بلاشير، ويطير بما فرحاً ونجحًا هي أن القرآن لم يُكتب بأكمله في عهد الرسول مما تسبب في ضياع أجزاء منه، وهذه الأجزاء لم تستطع صدور الْحُفَّاظ أن تحميها من الضياع كذلك.

وراح بلاشير يعلل لدعواه هذه بأن محمداً الله لم يهتم بتسجيل القرآن وقت نزوله، فقدم عدة افتراضات لا وجود لها، إلا في أمِّ رأسه هو؛ منها أن العربي بطبيعته لا يفكر إلا في اللحظة الحاضرة ولا يهتم بالمستقبل أبدًا، وأنه يترك الأمور هكذا تحرى على عواهنها دون تدخل منه أو اعتراض. من الواضح إذاً أن بلاشير يقوم بمحاولة يائسة لتقرير نتيجة غير معقولة بالمرة.

ولكى نوضح للقارئ عجيب أمر بلاشير أكثر وأكثر، نقول إن خوف محمد على عندما واحه جبريل الله لأول مرة لم يمنعه من حفظ ما سمعه منه، ولا من استعادته وإلقائه كما هو على زوجه الطاهرة خديجة رضي الله تعالى عنها، لقد كان القرآن يكتب في مكة كما كان يكتب في المدينة، وكان المسلمون يتسابقون إلى حفظه ومذاكرته أينما كانوا وحيثما كانوا؛ كما ذكرناه في موضعه.

ولو تكلمنا من طريق العلم الذي يجاوله ويخطئه بلاشير وأترابه، لقلنا إن حوف محمد الله وحلال الخبرة التي كان يمر بها عند تلقى الوحى، ووضوح الأمر له، بأن ما كان يتلقاه هو كلام الله تعالى، كَفِيلٌ وحده بِحَثَّه على كتابة ما كان يسمعه من جبريل والاحتفاظ به، لا الخوف من تسجيله كما توهم بلاشير. أما زعم المترجم الفرنسي بأن اليهود كانوا يحتكرون أدوات الكتابة مما عاق دون كتابة القرآن، فكلامٌ لا يتناسب مع طبيعة أهل ذلك العصر وظروفه أبدًا؛ ولا مع البيئة والمجتمع الذي يتكلم بلاشير عنهما كذلك، كيف يحتكر اليهود أدوات الكتابة؟ وأي دليل تاريخي على وجود هذا الاحتكار؟ هذا مع ضرورة استحضار هذه الحقيقة في الذهن؛ وهي أن أدوات الكتابة كانت بسيطة لا تعدو أن تكون لخاف النحيل، وجذوعه، والحجارة المستدقة، وجريد النحل، بالله عليك أيها القارئ من يستطيع احتكار هذه الأشياء، يهوداً كانوا أو غير يهود.

إن وجود هذا العدد من كتّاب الوحي حول الرسول الله يكذب دعوى بلاشير التي لا أساس لها، ولا يستسيغها عقل سليم. أما زعمه بأن العرب لا يهتمون بالمستقبل فهو من باب البث الاستعماري من قبيل الحرب الباردة؛ إنه يحاول بعد أن خنقته الأدلة، أن يؤصل دعوى أرباب نعمته من المستعمرين في الحطّ من العقلية العربية، واللغة العربية، فيعود بدعوى الإتكالية والقدرية إلى نبي المسلمين نفسه صلوات الله وسلامه عليه وهو سيد العاملين ومُشيّد أرقى حضارة في العالمين.

ونقول في سياق الرد عليه أيضًا، إذا كان العرب لا يهتمون بالعمل للمستقبل، ويتركون الأمور تسير هكذا على القدر، فمن هم الذين، يا تُرى، قد حفظوا القرآن، وحافظوا عليه، وكتبوه، وجمعوه، وبثوه في الآفاق، وعلموه الناس؟ ومن هم هؤلاء الذين فتحوا الممالك، وأقاموا المدائن، وأسسوا دور العلم والعبادة، وعبدوا الطرق، وبنوا المستشفيات، وأنشأوا الجامعات والأساطيل، ونشروا العلوم والمعارف، وأقاموا الحضارة وأرسوا قواعدها على الإيمان بالله الواحد، وعلى القرآن الزاخر بالقيم والأحلاق، وتركوا هذه الذخائر من المخطوطات التي تغطي كل مجالات العلوم والمعارف؛ وتلك المساحد والقصور في مشارق الأرض ومغارها، خير شاهد على فضلهم وتفوقهم وسبقهم؟

لقد تعلم المسلمون وتحذبوا وتحضروا، بينما كانت أوربا لا تزال تضرب في بيداء الجهالة والوحشية والبربرية بجران. هذا ما يقرره المنصفون من الأوربيين أنفسهم. وإن الحضارة التي نَعِم بما بلاشير وتاه على المسلمين بمعطياتها لم تكن لتبرز إلى الوجود لولا ظهور أمة التوحيد بتعاليم نبى الرحمة. إن محمد كان يحسب لكل شيء حسابه، ويضع كل شيء في موضعه الصحيح، وإن الإسلام بحملته إنما جاء لتعديل الحاضر الوبيئ، وتحيئة المستقبل الصالح للأمة المؤمنة ديناً ودنيا لإنقاذ البشرية كلها.

إن أخطاء المترجمين الغربيين ومقدماتهم وتعليقاتهم على هذه الترجمات إنما هي تجسيد حي لموقفهم المنحاز ضد القرآن ورسول الله هي، فَهُم إما، جهلاً وإما تحريفاً، يترجمون العبارة القرآنية واللفظ القرآني بألفاظ وعبارات تنحط بالعبارة عن رتبتها البلاغية الإعجازية وتنزل بها إلى مستوًى بشري عادي، أو قريبًا منه، من حيث الأسلوب والمعنى.

فعلى سبيل المثال ترجم بعضهم قوله تعالى: ﴿ وَالْعَصْرِ ﴾ (العصر: ١) هكذا (by the afternoon)، مما يجعل القَسَم الإلهى بفترة زمنية محدودة من فترات النهار؛ وهو غير المقصود من كلمة العصر التي تستغرق الزمن كله أو الفترة العظيمة منه، وترجموا آية ﴿ اَقْرَأُ ﴾ هكذا (recite) و بحنبوا كلمة (read)، وذلك لأن الكلمة الأولى تعنى اقرأ من شيء معد من قبل وهو مما يتسق مع دعواهم في بشرية القرآن واستلاله من مصادر بشرية أقدم منه.

وترجم أحدهم ﴿ فُرُوجَهُمْ ﴾ (النور: ٣٠)، ﴿ فُرُوجَهُنَ ﴾ (النور: ٣١)، بما يعنى "أجزاءهم أو أجزاء أجسامهن الخاصة".

وترجم ماكس هاننج لفظة الإبل في قوله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ﴾ بالسحاب؛ وترجموا ألفاظاً وعبارات مثل قوله: ﴿ هُنَّ لِبَاسٌ لَّكُمْ وَأَنتُمْ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنتُمْ لِبَاسٌ لَلْهُ اللّهَ اللّهُ اللّهُ القرآن العالية من ترجموها ترجمة حرفية تذهب ببلاغة القرآن. كما ترجم حورج سيل كلمة ﴿ بَغِيًّا ﴾ (مريم: ٢٠) بكلمة (harlot) وهي أقبح كلمة في اللغة الإنجليزية في هذا السياق ، وكان من الأفضل أن تستعمل (unchaste)، وهي التي استعملها آربري، ويوسف على في ترجمتيهما، ولعله مما سهل على سيسل (Sale) استخدام هذه اللفظة النابية وجودها في كتب العهد القديم والجديد (١٠٠٠).

نتناول هنا أسباب إباحة بعض ما تحتمله عبارات القرآن إلى اللغات الأخرى. وردت رسالة من مسلمي جزائر جاوا (أكبر جزر إندونسيا) إلى الشيخ محمد نصيف العالم المكى؛ تقول ما نقله ملخصاً السيد محمد فريد وجدى: "إن التعليم الشائع بين سكان تلك البلاد يقوم باللغات الإفرنجية، وفي مدارس لا تعلم اللغة العربية، ولذلك يقرأ المسلمون وأولادهم في تلك المدارس القرآن الكريم في تراجم قام بما مترجمون غير موثوق بأمانتهم، بل إن بعض هذه التراجم كان لها أثر في إفساد عقائدهم، لأن بعض القائمين بما كانوا من المنصرين، أو من أتباع مذهب الأحمدية (القاديانية) في الهند، والذين يقرءون القرآن الكريم

<sup>(</sup>١) انظر ترجمة سيل ص ٢٠٩.

في هذه التراجم لا يعرفون ذلك، ويعتقدون أن هذا هو القرآن الصحيح". ثم يمضى كاتب الرسالة فيقول: "إنه لما وقف على خطورة مثل هذه الترجمات بدأ يوعى الناس ضدها، وينهاهم عن قراءها، ثم طالب بعمل ترجمة أمينة، يُقرُّها علماء المسلمين مع إلحاق تفسيرات وتعليقات توضيحية بها، تبين صعوبة ترجمة القرآن واستحالة الإحاطة بمعانيه (كلها) على أى لغة إنسانية أحرى غير العربية"، وقال صاحب الرسالة أيضاً: "إن مثل هذه الترجمة تفيد في بيان الإسلام وآداب القرآن وأحكامه وفي إبلاغ الدعوة المحمدية إليهم بلغتهم "(١)، وفعلا لم يستطع المبشرون أن يحرفوا النص العربي للقرآن، لكنهم استطاعوا أن يحرفوا في معانيه عند الترجمة.

وقد قلنا في بحث آخر لنا إن الترجمة أو الترجمات الأوربية للقرآن والمقدمات التي كتبت عليها مسئولة إلى حد كبير عن غرس حرثومة العداء الديني والثقافي للعرب وللمسلمين في نفوس الأوربيين، وهي في تقديرنا أيضًا مصدر من مصادر الإفراز المظلم للعقلية الأوربية فيما يتصل بموقفهم من الإسلام والقرآن، ومثل هذه الترجمات قد شكلت القاعدة التي انطلق منها الاستشراق والتنصير وهي سبب من الأسباب التي وَطَّأت الطريق للحارجين على الإسلام من القاديانية والبهائية وجُرأهم على أن يحرفوا في معاني القرآن لتلائم معتقداتهم الباطلة. ولهذا وقف علماؤنا ضد الترجمة على أي نحو كانت.

وينبغى أن يكون واضحا أنه لو بدأت الترجمة مبكرة للقرآن لأضر ذلك بالقرآن ضرراً شديداً، ولصرف الناس عن تعلمه وفتح الطريق أمام الملحدين للطعن فيه وتجريف كلمه، ولأضر ذلك باللغة العربية أيما ضرر؛ وعلى الرغم من هذه المخاطر كلها نقول ونكرر إن الترجمة خطر لابد منه، وبخاصة في صد هذه الهجمات العلمانية الشرسة، ومواجهة الصراع اللغوى والحضارى والثقافي والديني الحديث بتقنياته وآلياته المعقدة والتي تسيطر على عالمنا المعاصر، لا بد أن تكون لدينا ترجمات صحيحة لمعاني القرآن فشعوب العالم اليوم يدرس بعضها، ويتحسس بعضها أخبار بعض بصورة أوسع؛ وربما ألذع وأفجع من ذى قبل، وليس من المعقول ولا من المقبول شرعا أن نضع القرآن في سياج أو جراب، وليس من السهل علينا أيضا منع أحد من ترجمته. فالحاجة إذن ماسَّة إلى الترجمة؛

<sup>(</sup>١) محمد فريد وجدى . الأدلة العلمية على حواز ترجمة القرآن ص١٠ .

والترجمة الأمينة للقرآن تدرس الآن في أقسام اللغة العربية بالجامعات الأوربية والأمريكية؛ واليوم وقد اتسع نطاق الترجمات بكل أنواعها في العالم كله؛ فإنه ينبغي علينا كمسلمين أن نقدم الترجمة الأفضل، وأن نتابع التراجم المختلفة للكتاب العزيز ما أمكن، وننبه على أخطائها ومخالفاتها للنص إن وجدت، أو بالأحرى إن تُعمَّدت؛ وأن ننبه كذلك على أن القرآن نفسه غير قابل للترجمة للأسباب التي قد بيناها، وأن ما في أيدي الناس من تراجم إنما هي نوع من التفسير أو التقريب لبعض معانيه بلغة أجنبية، وهذه الترجمات لا يطلق عليها قرآن بأي حال من الأحوال، اللهم إلا على سبيل المجاز فقط، وإلا فالقرآن لا يمكن أن يكون غير عربي لأن الله يقول: ﴿ وَكَذَالِكَ أَنزَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًا ﴾ (طه ١١٣٠)، ﴿ بِلِسَانٍ عَرَبِيً ﴾ (الشعراء: ١٩٥) فقد قيَّد الله تعالى القرآن بأنه عربي فنفي عنه بالتالى أن يكون أعجمياً، ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًا لَقَالُوا لَوْلاً فُصِّلَتَ ءَايَنتُهُ مَّ عَافِي وإن القرآن يمثل قيمة للغة العربية في كل العصور، ولا توجد لغة أحرى كان يمكن أن تتحمله أو تجود بمثله.

# الفصل الثاني

## الترجمات المختلفة للقرآن الكريم

تُرجم القرآن إلى كل اللغات الآسيوية والأوربية وإلى بعض اللغات واللهجات الإفريقية، ويدُّعي البعض أن أول ترجمة للقرآن إلى اللغة الفارسية قام بما سلمان الفارسي، وهذا زعم لا أساس له إذ لم يكن للصحابي الجليل أن يُقْدم على ترجمة القرآن كله، دون مشورة الصحابة وهو يَعرف أن مجرد جمعه وضبط حرفه، على عهد الصحابيين الجليلين أبي بكر وعثمان رضي الله عنهما كان موضع أحذ ورَدٍّ وقبول ومعارضة بين الصحابة؛ وقد ذكرنا سابقًا أن سلمان ﷺ قد سئل أن يترجم الفاتحة فقط، ليستعين بما بُعض الفرس على الصلاة، ومع ذلك فإن الشك يحوط بهذه الرواية، وإننا لنعجب أن يطلب منه تفسير الفاتحة ليصلى بما المسلمون من الفرس، ثم يتطوع هو فيترجم القرآن كله، دون ضرورة ملزمة أو حاجة ملحة؛ ولو أن سلمان كان قد فعل ذلك لبعض الفرس، وهم أهل عصبية، لعضوا على هذه الترجمة بالنواجد إلا أن شيئا من ذلك لم يحدث ألبَّتُهُ؛ ولو سن سلمان ذُلك لقلده صحابةً آخرون فترجموا لإخوالهم في اللغة، ولكنا وحدنا بالتالي ترجمات سريانية وعبرية ولاتينية وإغريقية، وهيروغليفية، وهكذا... إنه لا يوجد أي دليل على ذلك وما قلناه عن الترجمة الفارسية المزعومة يصدق أيضًا على الترجمة البربرية التي ذكر كاتب المقال أنما تمت في عام ١٢٧هــ/٧٤٤ - ٧٤٥م؛ والترجمة السندية التي وضع لها تاريخ هو ٢٧٠هــ /٨٨٣ - ٨٨٣م؛ وهما كالترجمة الفارسية المزعومة غير موجودتين ولا دليل عليهما."

توجد بعض الترجمات التي وصلت إلينا باللغة الفارسية، وأقدم هذه الترجمات هي ترجمة تفسير الطبرى (ت:  $^{8}$   $^{8}$   $^{9}$  والتي ترجمها صاحبها لأبي صالح منصور بن نوح الساماني، حاكم ترانسوكسانيا وخراسان ( $^{8}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$  منصور بن وح الساماني، حاكم ترانسوكسانيا وخراسان ( $^{8}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$ 

يكونوا من المسلِّمين بأسرار اللغتين وأن يكون عملهم جماعيًا.

وقد ذكر ستورى أنه توجد عدة مخطوطات لهذه الترجمة أقدمها مخطوط "رامبور"، والمؤرخ في (٦٠٠هـــ/ ٣٠٢٠- ٤٠٢٤). وقيل إن ترجمة فارسية يرجع تاريخها إلى عام ٣١١هـــ.

وتوجد ترجمة فارسية أخرى للقرآن بخط روماني وفي تاريخ أبعد من هذا التاريخ كثيرًا. ظهــرت بعض ترجمات أحرى للقرآن وتفسيره، كتبها ونسخها شخص يسمى محمد بن أبي الفتح عام ١٢٣١-١٢٣١م؛ وهذه المخطوطة محفوظة بلمبرج، وقد اطلع عليها (E.G. Brown) براون.

وسحل المستشرق ستوزى المذكور ثمان وأربعين ترجمة للقرآن والتفسير، وفي ملحق خاص قدم المستشرق نفسه عناوين أصلية وفرعية لأربع وسبعين ترجمة، وثمانية محموعات مختارة لتفسيرات متنوعة، مجهولة المصدر؛ كما أشار أيضًا إلى عدة ترجمات فارسية وهندية لا تحمل أسماء أصحابها ويقول مولانا محمد على القادياني أن الشيخ ساعدى ترجم القرآن إلى الفارسية؛ وتقول بعض المصادر بوحود ترجمة فارسية للقرآن الكريم تمت من خلال ترجمة مختصرة لتفسير ابن جرير الطبري حوالى عام ١١٣هـ، في عهد الملك أبي صالح منصور بن نوح بن نصر بن أحمد بن إسماعيل السامانى؛ غير أن هذا التفسير لم يعثر عليه إلى الآن. كما توجد نسخة لترجمة بالتركية الشرقية تمت في عام ٧٣٤هـ.

كانت ترجمة تفسير الطبرى إلى الفارسية هي مصدر الترجمة الأولى للقرآن إلى اللغة التركية، وقد ادعى توجان أن الترجمتين كانتا متعاصرتين، ولكن عنان يؤرخ للترجمة التركية بالنصف الأول من القرن الخامس الهجرى، الحادى عشر الميلادى؛ ويقال إنه توجد سبعين ترجمة باللغة التركية بدأت تخرج للنور على الأقل في القرن الرابع الهجرى، الحادى عشر الميلادى، واستمرت هذه الترجمات سالمة حتى وصلت إلينا في مئات من المحطوطات، تحتفظ بما مكتبات تركيا والتي كتبت بعدة لغات طورانية، شرقية وغربية وغيرها.

<sup>(</sup>١) حسن المعاير جي. الهيئة العالمية للقرآن الكريم/ الدوحة ١٩٩١ ص٢٠.

يقول الفيكونت دو طرازى فى دراسته المهمة عن القرآن إنه اطلع على ترجمة سريانية للقرآن كاملة؛ ويتوقع طرازى أن الذى ترجم هذه النسخة القديمة هو باسيل مطران الرها، من أعلام عصره فى الأدب والبلاغة؛ ويقول إن هذه المحطوطة النادرة قد أفلتت من الضياع أثناء النكبة الخطيرة التي حلت بمدينة الرها في عام ١١٤٥م يوم اكتسحها زنكتني ملك الموصل (٢٤٥- ٩٥هـ)(١).

وإذا كنا قد تكلمنا عن الترجمات الكاملة للقرآن في اللغات المحتلفة، فإنه ينبغى هنا أن نشير إلى وجود ترجمات لبعض آيات من القرآن قام بما مترجمون غير مسلمين وبخاصة من القساوسة السريان؛ حيث تضم مكتبة مانشستر البريطانية، والمتحف البريطاني بلندن مجموعة من المخطوطات باللغة السريانية يرجع تاريخها إلى عهد هشام بن عبد الملك (٢). وفي كتب المحاورات والجدل الديني توجد كذلك بعض الآيات التي ترجمت ترجمة خاطئة، فعلى سبيل المثال محاورة البطريارك تيمثو السرياني مع الخليفة العباسي المهدى (٢).

كما أن المطالع لكتاب "علم الكلام الإسلامي والمسيحي" لمؤلفه سويتمان (بالإنجليزية) يجد فيه بلا شك أمثلة كثيرة من هذه الأحطاء المتعمدة في أغلب الأحوال.

وقد انتشرت الترجمات العديدة الآن بكل اللغات، بل وبالعديد من اللهجات؛ والواحب على أهل العلم والولاية أن يتابعوا هذه الترجمات، ويقرءوها بعناية، ليقروا الصالح منها حتى يقفوا لخصوم القرآن بالمرصاد حفاظًا على قدسية هذا الكتاب الكريم.

### الترجمات الأوروبية

(٢) المصدر نفسه ٩٧.

انبرى المبشرون والمستشرقون بتوجيه كنسي لترجمة القرآن، وكان الغرض من ترجمته في أعين عوامهم، حوفًا من أن يتأثروا بالإسلام الذي كان ينتشر بسرعة فائقة في أوساط أهل الأديان الأحرى وبخاصة النصارى منهم.

<sup>(</sup>۱) وانظر : مجلة المجمع العلمي العربي بدمشق مجلد ٩ السنة ٣٦٣هـــ ١٩٤٤م الصفحات ٤٨٨ /٤١٦ والدكتور / محمد صالح البنداق . المستشرقون وترجمة القرآن بيروت . دار الآفاق ٣٠٤١ – ١٩٨٣م ص٩٧ ، ٩٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر : رسالتنا للدكتوراه " النصرانية من وجهة نظر الإسلام " بالإنجليزية باب التثليث .

وكان من الواضح تمامًا لخصوم الإسلام فى القديم والحديث أن القرآن هو قلب الوحود الإسلامي، وسر تفوقه وتميزه على الأديان الأحرى، وأنه لا يمكن القضاء على الإسلام والمسلمين ما لم يتم القضاء على القرآن.

اتجهت أنظار المستشرقين والمستغربين من ثم صوب القرآن، يدرسونه، ويترجمونه من لغته الأصلية، أو من الترجمة اللاتينية فيما بعد، إلى سائر اللغات الأوربية واللغات الأجنبية الأحرى.

لذلك حرجت أول ترجمة للقرآن من دير كلوني بجنوب فرنسا، بتوجيه رئيس الدير الراهب بطرس المبحل وإشرافه، وكان ذلك سنة ١١٤٣ ميلادية، قام بالترجمة راهب إنجليزي اسمه روبرت كيتون الرتيني، بالتعاون مع الراهب الألماني هرمان الدالماتي، وشخص مسلم مجهول اسمه محمد، اشترك مع هذه اللجنة بمساعدتما في فهم النص العربي<sup>(۱)</sup> خوفًا على جماهير النصرانية من أن تتأثر بالقرآن وتتحول إلى الإسلام بدلاً من أن تعاديه، أو على الأقل تتحير وتتشكك في دينها.

ولقد ظلت هذه الترجمة بالفعل حبيسة الدير حتى عام ١٥٤٣، وظلت كذلك قرابة الخمسمائة عام، حتى نشرها ثيودور ببلياندر في مدينة بال بسويسرا. كانت هذه الترجمة سيئة للغاية لم يلتزم فيها المترجم الأصول العلمية للترجمة أو الأمانة والدقة في النقل هذا بالإضافة إلى سوء فهمه للغة العربية وجهله بعلوم القرآن ومتطلبات تفسيره؛ إذ الترجمة فرع عن التفسير، وليس يقل عن ذلك في الأهمية سوء نية المترجم ومصادرته على المطلوب، وليس أدل على سوء نيته وقصده من هذا الكلام الذي كتبه هو بنفسه في ذكر أسباب عمل هذه الترجمة يقول: "لقد كشفت بيدى قانون المدعو محمداً، ويسرت فهمه، وضممته إلى كنوز اللغة الرومانية لمعرفة أسس هذا القانون، حتى تتجلى أنوار الرب (المسيح) على البشرية؛ ويعرف الناس حجر الأساس يسوع". وكتب في الشكر والثناء على بطرس المحترم صاحب مشروع الترجمة: "لقد رأت كنيسة سحلوني في بطرسها ما رآه السيد المسيح في رفيقه بطرس، ويحب أن يشكر (أي بطرس) لتعريض مبادئ الإسلام للضوء بعد ما سمح الدارسون في الكنيسة لهذا الكفر أن يتسع ويتضحم وينتشر لمدة

<sup>(</sup>١) دائرة المعارف وعبد الرحمن بدوى . موسوعة المستشرقين ص٦٨، ٦٩ .

خمسمائة وسبعة وثلاثين عاما. وقد وضحت في ترجمتي، في أي مستنقع آسن يعشعش مذهب السراسين (أي المسلمين) متمثلا في عمل جنديِّ المشاة يشق الطريق لغيره. لقد قشعت الدحان الذي أطلقه محمد، لعلك تطفئه بنفخاتك (يا بطرس الكلوني). (١)

توالت الترجمات الأوربية للقرآن بعد ذلك، وظهرت العشرات منها في أوروبا، وكانت هذه الترجمات بالطبع مشوشة ومشوهة، وكان غرضها جميعًا هو الإساءة إلى الإسلام. وكما هو متوقع، فإن هذه الترجمات السيئة قد قامت بدور كبير في زيادة حدة العداء بين جماهير النصارى وبين المسلمين والإسلام، ولقد أفرخت بالفعل أدبًا أوربيًا أو بالأحرى صليبيًا معاديًا للإسلام، كان هو الذي شكل العقلية الأوربية المتعصبة، التي لا تزال حتى اليوم، ترى في الإسلام، كان هو الذي شربصا، وترى في المسلمين خطرًا زاحفا، وشرًا يتحتم اقتلاعه. وكان من حراء هذا الفهم العشوائي والعدائي للإسلام، أن طالعنا بعض الأوروبيين بمثل هذه المقولات العشوائية "صراع الحضارات"، "نماية التاريخ"، "الزحف الأخضر" وأمثال هذه المقولات التي تزيد عالمنا المعاصر تمزقًا وتوترًا.

ذكر حيبون أن ترجمة سافارى، ومقدمته (١٧٥٨– ١٧٨٨) قد اعتمدتا على ترجمتى جورج سيل ومارًاكسى، وذلك لأنه لم يكن يجيد فهم العربية على الرغم من إقامته في مصر مدة طويلة وإلمامه باللهجة المصرية أثناء إقامته.

أما جورج سيل (١٧٣٦- ١٦٩٧) فيعتبر أول إنجليزي دارس للغة العربية ومترجم للقرآن من غير رجال الدين، على غير العادة، فقد كان أبوه تاجرًا، لا صلة له بالتنصير؛ وكان جورج سيل نفسه يشتغل بالمحاماة، ومن المفيد أن نعرف أن سيل تعلم اللغة العربية كهواية لا غير، حتى وصل فيها إلى درجة عالية من الإتقان، هكذا زعموا؛ هذا الإتقان للغة العربية جعل رجال الدين يستعينون به على ترجمة العهد الجديد الذى سبق أن ترجمه لمم مسيحي سرياني. وهذا في حد ذاته يدل على عدم صلاحية الترجمة السريانية، هذا من ناحية، ومن ناحية أحرى، فإنه يبين بوضوح عدم وجود ترجمة عربية للعهد الجديد، حتى هذا التاريخ المشار إليه، وهذا في حد ذاته يُكذّب دعوى اقتباس محمد الله أو انتحاله من كتب النصاري.

<sup>(</sup>١)حسن المعايرجي. الهيئة العالمية للقرآن الكريم٤٤، ٥٥

يُعتبر عام (١٧٣٤) في تقدير كُتّاب الغرب، بداية لمعرفة حديدة وأكيدة بالإسلام. ولقد مثلت ترجمة حورج سيل القاعدة العريضة للترجمات والبحوث اللاحقة، في مجال الدراسات الإسلامية باللغات الأوربية حتى القرن التاسع عشر. زعم سيل أنه إلى حانب معرفته باللغة العربية قد اعتمد على بعض كتب التفسير الإسلامية العربية، وعلى ترجمة القس الإيطالي لودوفيكو مارًّاكسي التي نشرت في بادو عام ١٦٩٨؛ وقبل أن نلقي بعض الضوء على ترجمة ماراكسي ينبغي أن نوضح أن سيل لم يعترف بفضل الأحير عليه كما ينبغي، وأنه قد تبين من محموعة المحطوطات العربية والتركية والفارسية التي ضمتها مكتبته الخاصة والتي انتقلت فيما بعد إلى مكتبة بودلي بأكسفورد، ليس فيها أيا من هذه التفاسير الإسلامية العربية، التي أشار إليها المترجم، اللهم إلا تفسير البيضاوي الذي يشير إليه سيل كثيرًا في تعليقاته على بعض آيات القرآن. كتب القسيس الإيطالي مقدمة شغبية حانقة ضد الإسلام نشرها مع الترجمة المشار إليها، والتي سبق أن نشرها باللغة اللاتينية مع النص العربي في روما سنة ١٦٩١م. كان غرض القسيس الإيطالي هو هدم الإسلام، بحسب تخيله، عن طريق هذه الترجمة، والهجوم غير العلمي على الإسلام، الذي ألحقه بمقدمته من أجل أن يصل إلى غرضه المحموم في تشويه الإسلام. عكف مارًّا كسى على دراسة العربية والمصادر الإسلامية أربعين عامًا من عمره (١). قد يكون في هذا الكلام مبالغة ولكنه على أى حال يدل بوضوح على مدى العداء الذي كان يكنه رجال الكنيسة الكاثوليكية للإسلام<sup>(۲)</sup>.

ق هذه القرينة لا يفوتنا أن ننبه على نقطة مهمة، وهي أن اهتمام رحال الدين المسيحى بدراسة الإسلام قد سبق، بلا شك، اهتمامهم بدراسة أى دين آخر، وذلك لأهم رأوا في الإسلام خطرًا على ديانتهم، وعلى شعوهم، لم يروه في أي ديانة أخرى، كما رأوا أنه يتغلغل في نفوس معتنقيه، لا يفرق بين ما هو دنيوى وما هو دينى، إنه ليس دين جوانع أو صوامع أو معابد، بل هو دين يشمل الحياة كلها؛ لذلك فقد جندوا كل طاقاهم وحشدوا كل إمكاناهم للإطاحة بنفوذ هذا الدين. أو على الأقل إضعافه في نفوس

 <sup>(1)</sup> انظر : عبد الرحمن بدوى . موسوعة المستشرقين والمصادر التي ذيل بها المؤلف كلامه عن سيل ص٢٥١ .

المسلمين، وتشويهه لدى جماهيرهم النصرانية، حفاظا على كتابهم المقدس، وللحفاظ أيضا على نزعة التسامي التي تزكيها الكنيسة في نفوس أتباعها.

لم يدرس الغرب الإسلام من منطلق علمي؛ بل من منطلق نقدى وهجومى، لهذا السبب لم تتحسن نظرهم بالنسبة للمسلمين على الرغم من القرون المديدة التي استولوا فيها على مصادر الإسلام ودرسوها وكتبوا فيها المصنفات العديدة؛ وكمثال على ذلك فإنه في الفترة ما بين ١٨١٠- ١١٨٥م قد نُشِر ما يربو على الألف صفحة من الكتابات التي تدور حول الإسلام أو تتعلق بالعرب بشكل عام (١)؛ وهذا الكم من الكتابات لم يساعد الغرب على أن يعدل موقفه من الإسلام والمسلمين.

#### الترجمات الإيطالية

كانت ترجمة "أندريا أرَّيفا بيني" للقرآن إلى اللغة الإيطالية، هي أول ترجمة إلى اللغات الأوربية الحديثة. وقد ظهرت هذه الترجمة في فينيسيا عام ١٥٤٧م.

وعلى الرغم من ادعاء المترجم الإيطالى بأنه اعتمد فى ترجمته على الأصل العربى فإن الدراسات أثبتت أنه لم يعتمد إلا على ترجمة سلفه كيتون المشار إليها سابقًا ، وأن ترجمته لم تخرج عن كولها صياغة مختلفة بعض الشيء لترجمة الأحير. بعد هذه الترجمة توالت ترجمات إيطالية أخرى ليس من غرضنا تتبعها هنا.

### الترجمات الألمانية

وعلى أى حال فقد كانت هذه الترجمة الإيطالية هى النص الذى اعتمد عليه المنصر الألماني شولومون إسكويجر في ترجمته للقرآن إلى اللغة الألمانية؛ ومن هذه الترجمة الألمانية أخذت الترجمة الهولندية التي ظهرت في عام ١٦٤١م.

وقد ظهرت ترجمة ألمانية أخرى اعتمد فيها مترجمها، على ترجمة رينيكس اللاتينية؛ والتي ظهرت عام ١٧٢١م. وكانت هذه هي الترجمة اللاتينية الثانية بعد الأولى التي أشرنا إليها. وهناك ترجمات ألمانية أخرى جاءت تباعاً، ليس هنا محل عرضها أو مناقشتها.

<sup>(</sup>۱) انظر : فيكتور شوفان بيبليوجرافيا الكتب العربية أو الكتب التي تتصل بالعرب فى أوربا المسيحية بين سنتي ١٨١٠ -١١٨٥م المجلدات ٩ – ١٢ . ليبذج ١٩٠٧ – ١٩٠٩م .

#### الترجمات الفرنسية

أما بالنسبة لفرنسا واللغة الفرنسية، فقد ظهرت أول ترجمة فرنسية للقرآن على يد أندرى ديورير وقد طبعت هذه الترجمة عدة مرات في الفترة ما بين ١٦٤٧- ١٦٧٥م؟ وقد تضمنت كل طبعة من طبعات هذه الترجمة ما أسماه المترجم "مختصر حول ديانة الأتراك" يعنى الإسلام. فالمترجم يجعل الإسلام دينًا للأتراك وحدهم وكأن الأتراك هم صانعوا هذا الدين، أو كأن لهم إسلامًا خاصًا يختلف عن إسلام باقى الشعوب الإسلامية، بالإضافة إلى هذا، فإن التعبير "ديانة الأتراك" يوحى بالتعصب الصليى السياسي ضد الإسلام والمسلمين. وما قلناه بالنسبة للترجمات السابقة، ينطبق أيضا على الترجمات الى اللغة، فالأمر فيها لم يتوقف عنده ترجمة واحدة؛ بل تعداه إلى العديد من الترجمات الى اللغة، فالأمر فيها لم يتوقف عنده ترجمة واحدة؛ بل تعداه إلى العديد من الترجمات الى توالت تباعاً.

#### الترجمات الإنجليزية

لقد دفعت الترجمة الفرنسية بأول ترجمة للقرآن إلى الإنجليزية الحديثة إلى الظهور على يد إلكسندر روس، وترجمات أحرى هولندية، وألمانية، وروسية كذلك، وتتسم هذه الترجمة بالمبالغة والتلاعب بالنص وتحريف معناه (۱). اتسع نطاق ترجمة معاني القرآن الكريم في الغرب حتى أصبحنا نجد في اللغة الواحدة عشرات الترجمات، والملاحظ أن هذه الترجمات يقوم بما أفراد لا هيئات عكس ما هو عليه الحال بالنسبة للكتاب المقدس؛ تصطبغ كل ترجمة بأفكار صاحبها ومعتقداته، أو بالأحرى هدفه الذي دفع به إلى هذا الميدان؛ وهذه الترجمات كلها تنطلق من نقطة واحدة وتسعى لهدف واحد، إذ يتفق جميع المترجمين غير المسلمين جميعًا على بشرية القرآن، وبالتالي تعدد مصادره.

أما بالنسبة للترجمات التي تحمل أسماء إسلامية فإنما تتنوع بين الفكر الطائفي، والمنحرف، وبين الجهل بأسرار اللغة العربية، وبالعلوم الشرعية، وعلوم القرآن.

<sup>(1)</sup> See N. Daniel ISLAM And The West. The Making of An Image. Edenburgh 1960 See. Index S. V. Ketton.

من هذه الترجمات، ترجمة عبد الله يوسف على، وهو من مسلمى طائفة البهرة بالهند، حفظ القرآن صغيرا، وتعلم اللغة العربية، والإنجليزية، وآدابها، ومهر فيها؛ وكانت صلته بالتعليم العلماني في مرحلة مبكرة من حياته؛ وقد كان هو نفسه ينادي بتعميم التعليم العلماني بين المسلمين، وباحتذاء مثل الدول الغربية في ذلك؛ صرح بذلك في خطبة القاها في غرفة الصالة البيضاء، ونشرت له هذا التصريح بحلة التايمز البريطانية، في عددها الصادر ٢٤ يناير ١٩٠٧م.

هذه الترجمة على الرغم من شيوعها، وعلى الرغم من قيام مجمع الملك فهد بإجراء بعض التنقيحات عليها، فإنحا لا تخلو من الأخطاء والأفكار الطائفية؛ ومن الأفكار التي تأثر صاحبها فيها بعلم الكلام المسيحي؛ كما أنها في الوقت نفسه تشتمل على بعض الأخطاء المطبعية.

ومن أمثلة هذه الأخطاء التي تشتمل عليها ترجمة عبد الله يوسف علي من النوعين السابقين:

- \*\* إصراره عَلَى تفسير آيات الجنة والنار تفسيرا رمزيا، وعلى تفسير النعيم الأخروي في الجنة بأنه نعيم روحاني لا حسي حسدي، وهذا هو مذهب الباطنية الإسماعيلية، ومذهب إخوان الصفا.
- \*\* تفسيره للمعجزة بالمعنى الرمزي لا بالمعنى الذى تكلم عنه القرآن، وأجمع عليه المسلمون.
- \*\* توسعه في معنى الإيمان بحيث لا يتطلب الإيمان بمحمد ﷺ أو هكذا يمكن أن يفهم من سياق ترجمته وتعليقاته.
- \*\* ترجمته كلمة "الغيب" في القرآن بما يبعدها عن مقصود الله، متأثرا في هذا بالعقائد النصرانية وبالمعتقدات الباطنية، وذلك عند ترجمته لقوله تعالى: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ اللَّهُ عَلَمُهَاۤ إِلّا هُو ﴾ (الأنعام: ٥٩) (with Him are the keys of the Unseen)، و"الغيب لا يَعْلَمُهاۤ إلا هُو ﴾ (الأنعام: ٥٩) (الأنبياء، لا و"الغيب" ما غاب عن حاسة الإنسان وعقله ولا طريق إلى معرفته إلا بخبر الأنبياء، لا بالعلوم والتجارب، ولا بالآيات، ولا بالأجهزة، وهو ما لا تعبر عنه كلمة Unseen المأخوذة نصا من الأمانة" النصرانية.

\*\* وهو يترجم كلمة "جنة" المذكورة في القرآن: "Garden" التي تعني حديقة، مجرد حديقة في بيت.

\*\* ومن الأحطاء المطبعية ما جاء في مقدمة المترجم "يوسف على" لسورة الحجر: "This is the last of the six suras of A. L. M series"

هذه هي السورة الأحيرة في سلسلة السور الست المفتتحة بــ "الم" والصواب "الر"؛ وقد فات المترجم أيضا أن يشير إلى ما خالفت فيه سورة الرعد في هذه السلسلة؛ إذ ألها مفتتحة بــ "المر".

وفي تعليق على آية سورة السجدة رقم ١٢ كتبت كلمة (foundation) خطأً هكذا (founation) (التعليق رقم ٦٤٢).

هذه أمثلة قليلة قدمناها هنا؛ وقد قدمنا أمثلة أحرى في بحث لنا عن "ترجمة النص الديني" نحن بصدد نشره بإذن الله تعالى. وأحيل القارئ إلى رسالة الدكتوراة التي أعدها تلميذنا الباحث الدكتور عبد الجليل حسن علي سالم الديب إلى كلية أصول الدين والدعوة الإسلامية، بطنطا (١٤٢٠هـ/١٩٩٨)، بإشرافنا، وعنوان الرسالة "ترجمة عبد الله يوسف على - دراسة نقدية" وهي أول رسالة علمية في هذا الباب فيما نعلم.

وترجمة محمد أسد هي ترجمة حيدة؛ ولكنها أقرب إلى موضوع الكتابة عن القرآن منها إلى الترجمة، كما أن المترجم يحرص دائما على تفسير السمعيات، والغيبيات تفسيرا حسيا تبعده عن المقصود من هذه الآيات والذي اتفقت عليه الأمة.

وترجمة مولانا محمد على الأحمدي اللاهوري الصادرة في عام ١٩١٧م بانجلترا؛ والتي استطاعت للأسيف أن تتسرب إلى مصر؛ فإنحا لا تعدو أن تكون تفسيرا قاديانيا للقرآن الكريم؛ وترويجا للمعتقدات القاديانية الخارجة عن نطاق الإسلام، جملة وتفصيلا، من هذه المعتقدات المرفوضة:

١- القول بنسخ القرآن.

٢- إبطال عقيدة حتم النبوة بمحمد الله والقول بنبوة، بل بإلهية الكافر غلام
 أحمد - رأس الفرقة الخارجة.

٣- تمجد الترجمة القيم الغربية، وتكاد تحل العلم المادي محل الدين.

٤- تفسر الألفاظ والجمل القرآنية بنفس الطريقة التي يفسر بها اليهود والنصارى كتمهم.

وقد قالت مشيخة الأزهر كلمتها في هذه الترجمة؛ وقررت اللجنة التي شكلها مجمع البحوث لفحص هذه الترجمة، ألها ترجمة يقصد بها تحريف القرآن، وتضليل المسلمين، والدعوة إلى بدعة حديدة مخالفة لإجماع المسلمين، كبدعة الأحمدية القاديانية، التي ادعى زعيمها غلام أحمد القادياني استمرار الوحي، وأنه هو المسيح المنتظر، وأنه نسخ بعض أحكام القرآن (يعني الجهاد، ومقاومة الاستعمار)؛ وقد وصفت مجلة المنار فرقة القاديانية، بألها: "فرقة مسيحية الإسلام" كتبت ذلك المجلة في عام ١٩٢٥ على أثر رفض الأزهر لهذه الترجمة الطائفية.

وجهود القاديانيين وأموالهم لا تزال توجه ضد القرآن، فهم قد نشروا وينشرون العديد من ترجماتهم المناوئة للقرآن في أمريكا وفي الدول الأوروبية، وفي إفريقيا، وآسيا؛ ويكفي أن نقول إن أول ترجمة للقرآن باللغة الدنمركية، وهي الترجمة الرائحة في الدانمارك هي ترجمة قاديانية أنجزها عبد السلام صادق مادسن دغركي الأصل، اعتنق الإسلام على الطريقة القاديانية؛ صدرت الترجمة في كوبنهاجن عام ١٩٦٦، ١٩٦٧ بعنوان (Keranen)، في ثلاثة أجزاء من القطع الصغير؛ وتقع في ١٢٦٨ صفحة؛ وأعيد طبعها في عام ١٩٨٠ بمقدمة لرئيس البعثة الإسلامية الأجمدية الاسكندنافية؛ ومما يؤسف له أن هذه الترجمة الطائفية، قد أعيد طباعتها للمرة الثالثة بعد تسع سنوات في عام ١٩٨٩م في مجلد واحد. وقد طبعت هذه المرة بمناسبة مرور مائة عام على تأسيس الديانة القاديانية، الهالكة؛ الذي احتفل به القاديانيون بمدينة تورنتو في كندا؛ وفي هذا الحفل أقيم معرض لترجمات القرآن ضم هذا المعرض ٥٢ ترجمة باللغات المحتلفة. وقد ترجم القاديانيون القرآن إلى اللغة الألبانية، وهم الآن ينشطون مسلمي البلقان، محاولين بكل الطرق أن يصلوا إلى الحكم في ألبانيا، لإقامة دولة قاديانية بما وهم لا يزالون يعملون على تحقيقها. وقد تنبه علماء إفريقيا لخطورة القاديانية على الإسلام؛ فقد قام الرئيس عيدي أمين بجمع الترجمات القاديانية وحرقها جميعا. (١)

وقد أشرنا إلى ترجمة الكافر رشاد خليفة البهائي التي حشاها بالأفكار البهائية الإلحادية التي تصطدم بلا شك مع مبادئ الإسلام الحنيف. ويقال مثل هذا بالنسبة للترجمة

<sup>(</sup>١) حسن المعايرجي. الهيئة العامة للقرآن ص٩٢

القاديانية الأثيمة لهذا الكتاب العزيز التي نشرها المدعو الشيخ مبارك أحمدى في نيروبي في عامي ١٩٥٣، ١٩٧١م. أتبعت هذه الترجمة بترجمة قاديانية أخرى، ولكن بلغة اللوحندا، لغة مسلمي حنوبي وشرقي أوغندا.

وفي هذه القرينة نلفت النظر إلى الشاعر الإنجليزي السير ريتشارد لورتن، الذي حاول أن ينظم القرآن شعرًا (١٨٦٠-١٨٩٠)؛ فقد نشرت بحلة إدنبرة عام ١٨٦٦م، محاولته لنقل معاني القرآن شعراً (١)، وعلى الرغم من جمال اللغة الشعرية التي استخدمها الشاعر الإنجليزي في تفسير سورة الضحى، فإن القرآن لا يمكن أن يُنظم وقد نفى عن نفسه أن يكون شعرًا، وعن مُبلّغه أن يكون شاعرًا؛ فأوصاف الشعر منفية عن القرآن، وليس في القرآن شعر أصلاً. وأما ما زَعَمَه بعض المتجرئين من وجود شعر في القرآن، فباطل؛ لأنه لو كان القرآن شعرا، لسهل على العرب محاكاته والإتيان بمثله، فقد كان في القرآنية الموزونة بالاتفاق فليس يعني هذا أن في القرآن شعرًا، إذ أن مثل هذه العبارات القرآنية الموزونة لم تكتب على منوال الشعر، ولم تشذ ألبَّتَة عن منهج الوحى من حيث اللغة والأسلوب والموضوع، ومن حيث التوجه والغاية، ثم إن وجود بعض التفعيلات في كتاب كبير بحجم القرآن لا يجيز تسميته بالشعر أبداً (١).

وفي هذه القرينة نشير إلى ترجمة القرآن ترجمة شعرية كاملة للقرآن وهي بين أيدينا الآن نفحصها وهي للأستاذ فضل الله نكاين وهو إيراني الأصل ولد في طهران عام ١٩٣٨؛ كان يعمل محاضراً بجامعة كمبردج وعمل كذلك في محطة B.B.C البريطانية؛ وعنوان الترجمة The Quran وهي أول ترجمة شعرية كاملة للقرآن Translation؛ والترجمة من منشورات دار دونللي والأنباء بشيكاغو لعام ٢٠٠٠، ومما جاء في تقريظ الترجمة ألها سوف تكشف سر تأثير القرآن على عقول المسلمين وقلوهم، السر أو الأسرار التي جعلت الطفل المسلم الصغير يحفظ القرآن ويقرؤه كله من ذاكرته، لا يسقط منه كلمة أو حرف، إن هذه الترجمة إضافة حقيقية للأدب العالمي، وهي إضافة لها

 <sup>(</sup>۱) انظر: ترجمته لسورة الضحى على سبيل المثال في د. محمد صالح البنداق المستشرقون وترجمة القرآن . ص١٢٩٠ .
 (۲) انظر: الباقلائي (أبو بكر بن الطيب ت ٤٠٣هـــ) إعجاز القرآن تحقيق محمد شريف سكر. بيروت دار إحياء العلوم ص٩٨-٩٣٠.

مغزاها للوعي الديني على مستوى المعمورة، وهي رائعة الألفية الثالثة، وتقع هذه الترجمة في ١٠٨٤ صفحة من القطع الكبير، وهي لا تشتمل على النص العربي كترجمة عبد الله يوسف على وبيكثال وغيرهما.

وفى تقديمه للترجمة أشار المترجم إلى قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرَنَا ٱلْقُرْءَانَ لِللَّإِكْرِ فَهَلَ مِن مُدَّكِرِ ﴾ (القمر: ١٧)، ثم أتبعها بهذه الشواهد التي اقتبسها من أقوال المترجمين للقرآن، على سبيل المثال بيكثال "السيمفونية" "المعزوفة" النجية التي تخاطب الروح والتي يحرك فيها كل نغم فيها قلب الإنسان، ويسيل دموعه ويوصله إلى حد الانجذاب أو الحب المضنى، إن القرآن لا يمكن أن يترجم؛ هذا اعتقاد سلف العلماء من المسلمين، وهي نفسها وجهة نظر المترجم (يعني نفسه)". (١)

ويقول آربرى: "إن بلاغة القرآن، وإيقاعه في اللغة التي كتب بها القرآن (اللغة العربية) لها مميزاتها الخاصة؛ إنها قوية للغاية ومحركة للمشاعر والخواطر لأعلى درجة، هذه الدرجة تجعل أي ترجمة، والتي هي عادة محكومة بطبائع الأشياء ككل عمل إنساني، تبدو كنسخة هزيلة للروعة المشعة، وللحمال المتألق والنفّاذ، للأصل العربي للقرآن؛ إن القرآن ليس نثراً ولا شعراً في طبيعته لكنه مزيج فدّ من الاثنين. (٢)

ويقول حونز في تقليمه لترجمة روديل (لندن- ١٩٩٤): "كثير من روعة الأصل يفقد في الترجمة، وحقاً ما يعتقده المسلمون من أن القرآن لا يترجم" "القرآن هو أقدم؛ وإلى حدِّ كبير هو أول الأعمال العربية الممتازة، وهو الأثر الأدبي الفائق في مجاله لكل الحدود". (٣) ونرى من اللازم أن نلفت النظر إلى أن القرآن ليس من الأعمال العربية؛ بل هو وحي نزل باللغة العربية، وليس هو بالكتاب الذي يصنف بين الكتب العربية، إنه نمط وحده، ومثلٌ فريد لا يكرر.

ثم يشير الكاتب إلى بعض الكُتَّاب الغربيين الذين حكموا على القرآن من خلال الترجمات فقط، على سبيل المثال المؤرخ والفيلسوف الإنجليزي تومساس

<sup>(</sup>١) انظر النص الإنجليزى (من مقدمة بيكثال ط ١٩٥٧).

<sup>(</sup>۲) من مقدمة أربي لترجمته ط ۱۹٦۲.

<sup>(</sup>٣) داود من مقدمة ترجمته (لندن ١٩٧٤)

كارلايـــل (١٨٨١-١٧٩٥م) الذى وصف القرآن بأنه كتاب معقد وممل ومليء بالتكرار والحشو. وقد سبقت الإشارة إلى كلام كارليل في هذا الكتاب.

ثم يستشهد فضل الله لكاين بكلام إرفنج ( منشورات أمانا. فيرمونت ١٩٨٥) والذي يؤيد به بطريقة غير مباشرة إقدامه على هذه الترجمة الشعرية للقرآن. يقول إرفنج في التعليق على كلام عبد الله يوسف على "إنني أتمنى أن يتهيأ مترجم يستطيع أن يوفي لهذه العبارات المحكمة والرائعة حقها كما هي في الأصل". يقول إرفنج "إن الترجمات التي لا تنفخ روح الجلال والجمال في قلوب المستمعين (ليست بترجمات) فإن روحاً شعرية ربما تأتى لنا فيما بعد الصياغة النبيلة والجديدة التي نحن في حاجة إليها".

ثم يعود فضل الله إلى بيكثال فيثبت له نصاً آخر يتحدث عن الإعجاز اللغوي والبلاغي في القرآن مركزاً على القوة الأدبية الفذة للقرآن والتي يفوق قوة الشعر والنثر المعروفين (صفحات X1-1X).

بعد هذا ذكر المترجم أنه أنفق عشر سنوات فى ترجمته وأنه حاول ألا يخرج بأي شكل عن المعنى القرآني؛ وكضمان لهذا الهدف فإنه أكثر من الرجوع إلى المصادر العربية والفارسية وبالذات فى تفسير القرآن؛ وأنه اجتهد قدر طاقته ألا يدع لأي تفسير طائفي أن يتسرب إلى ترجمته، إنه استوحى الكتاب الكريم وحدة أولا وأحيراً.

المترجم يستحق منّا كلمة شكر وتقدير على الجهد المضى الذى بذله في إعداد هذه الترجمة، وعلى تغلبه على عقيدته الشيعية واستلهام القرآن وحده في فهم القرآن ونقل ما استطاع فهمه من كلماته إلى اللغة الانجليزية، ومما للمترجم علينا من حقَّ أيضاً أن نشكره على رجوعه إلى المصادر التفسيرية باللغة العربية واللغة الفارسية، ومما لاحظناه أن المترجم يبدي التوقير المأمور به شرعاً عند الإشارة إلى رسول الله ...

أما كون المترجم قد بلغ الغاية المرضية أم لا فهذا شيء آحر يقال بعد دراسة ممعنة، ومراجعة منصفة تستوجب وقتاً أطول ومساحة أوسع، ونحن نتعهد بذلك في عمل خاص. ولكننا في الوقت نفسه نعرض الرأى فيما قرأناه من أمثلة.

(۱) إن عبارة ﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ (البقرة: ٦) ترجمها "rejectors" والتي معناها معترضين وكلمة "rejectors" فلفظة "كفروا" ترجمت بلفظة "rejectors" والتي معناها معترضين على ماذا؟

٢) وعبارة ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ۞ ﴾ (البقرة: ٧) ترجمها هكذا:
 "Atornment grave is to be theirs!"

والتي تعني إذا أعيد ترجمتها إلى العربية الهم مقبرة عذاب أو عذاب القبر لهما".

فالترجمة قد خصصت وفي القبر أما العذاب العظيم نفسه فهو في الآخرة وهذا ما يفهم من

الآية. (انظر تفسير ابن عطية ص ١٥٨).

الآية ٢٨ من سورة مريم (يا أخت هارون) أسقط منها عبارة (يا أحت هارون)، واستبدلها بالمقصود منها "you lady virtuous" ومعناها (أيتها الصالحة أو الفاضلة)، وقد اجتهد المترجم في هذا الاحتيار دون أي قصد سيئ؛ فانه أشار في الهامش إلى أن العرب قد هجروا مثل هذا التعبير (يا أخ العرب، يا أحت فلان... إلخ) بل إنه قد هجر أيضا في لغات العالم؛ وأشار إلى نقد المستشرقين للقرآن وزعمهم بأن رسول الله في (باعتباره عندهم هو كاتب القرآن) قد خلط بين المريمين، مريم أم المسيح، ومريم أحت هارون وموسى، وذكر أن مريم أم المسيح واليزابيث أم يحيى، كلتاهما من السلالة الهارونية؛ وهذا ما أراد القرآن أن يثبته، وعلى الرغم من هذا فقد كان من الأفضل دينياً ومنهجياً أن يلتزم المترجم بلفظ القرآن مع بقاء الهامش التوضيحي الذي أثبته لأن عبارة (يا أحت هارون) لم تمجر ولن تمجر في القرآن ألبتة، وإن هُجرت في الاستعمال العربي اليومي. وهي كلمة تبرز المعني الذي اضطر المترجم إلى التنبيه عليه في الهامش بأَجْلَى مما قاله.

ملحوظة أخرى ينبغى أن ننبه عليها وهي ترجمته للفظة ﴿ ٱلۡمَهْدِ ﴾ في قول وردنه وردنه وردنه الله وردنه وردنه وردنه وردنه وردنه وردنه وردنه وردنه الله وردنه ورد

والأقرب إلى لفظ القرآن وإلى البيئة القرآنية للحدث ككل، أن تترجم بكلمة cradle مهد. ومع هذا فلا ضير على اختيار المترجم إذا احتار اللفظ المفضول وترك الفاضل.

ومن مقتضيات الإنصاف أن نقول إن الكاتب قد التزم بالمعاني القرآنية تماما فيما يخص المسيح الله وأوضح تماماً أن التوحيد هو دين الأنبياء جميعاً، وتعليقة على آية ٣٤ وما بعدها يؤكد سلامة عقيدته ومحبته للقرآن.(انظر: ص٤٨٠)

من اللغات غير الإسلامية التي ترجم إليها القرآن، اللغة السريانية، كما أشرنا من قبل، وينبغي أن ننبه هنا على أن الترجمة السريانية ناقصة، ولا توجد معلومات مؤكدة عن وجود ترجمة سريانية كاملة. تضم مكتبة مانشستر ومكتبة جامعة هارفارد نسخًا من هذه الترجمات نقلت معاني القرآن إلى اللغة العبرية؛ حيث توجد مخطوطات لترجمات عبرية بحامعة أكسفورد، وكامبردج؛ وفي مكتبة الكونجرس الأمريكية. وقد أخذت أول ترجمتين عبريتين عن الترجمة الإيطالية التي قام بها أريفابيني، وأخذت الترجمة الثالثة عن الترجمة المولاندية التي اضطلع بها جليز ميكر. وقد سبقت كل هذه الترجمات تلك الترجمة العبرية التي قام بها هرمان ريكين دروف، في مدينة ليبزج عام ١٨٥٧م.

### الترجمات الروسية

يبدو أن أول ترجمة للقرآن الكريم إلى اللغة الروسية ترجع إلى عصر بطرس الأكبر، حيث ظهرت هذه الترجمة في عام ١٧١٦م؛ ذكر ذلك المستشرق الروسي أغناطيوس كرتشكوفسكي في مقدمة ترجمته الروسية للقرآن، التي ظهرت في عام ١٩٥١-١٩٥١؛ وكانت هذه الترجمة سيئة لألها لم تعتمد على اللغة العربية، بل على ترجمة فرنسية رديئة أخرجها دورييه عام ١٦٤٧؛ وكانت بعنوان:(Al-Koron Mogomet) (قرآن محمد)؛ وقام بالترجمة الروسية المشار إليها بطرس فاسليفيتس بوسينيكوف، أستاذ بجامعة بادو، وظهرت ترجمات روسية أخرى منها ترجمة أكاديمية العلوم بليننجراد عام ١٩١٤؛ وترجمة فيريوفكين في عام ١٧٣٦- ١٧٩٥م، وقد صورت الترجمة الإمبراطورة كاترين الثانية في فيريوفكين في عام ١٧٣٦م؛ وترجمة إلكسندر ألكس كالميكوف، وقد اعتمد في ترجمتها على ترجمة جورج سيل.

هذه الترجمات نسحت كلها على منوال ترجمات أخرى غير الروسية؛ ولذلك لم تأت هذه الترجمات مصقولة وأمينة في نقل المعاني القرآنية، والروح القرآني؛ ولكنها، على أي حال، وبغض النظر عن الدوافع من ورائها، قد ساهمت في تعريف الكاتب والقارئ الروسي - غير المسلم - بالإسلام.

أما أول ترجمة روسية عن اللغة العربية مباشرة، فتحمل اسم الجنرال العسكري بوغوسلافسكي (١٨٢٦- ١٨٩٣) وقد ظلت هذه الترجمة مخطوطة، لأن الكنيسة قد منعت طبعها.

وفى عام ١٩٠٥ صدرت فى موسكو ترجمة جزئية لإجناز كراتشكوفسكى؛ وفى عام ١٩٦٣ ظهرت ترجمة أخرى للمترجم نفسه، اعتمد فيها على طبعة المستشرق الألمانى فلوجل للقرآن الكريم، وتَبَنَّى ترقيم فلوجل للآيات. وهناك ترجمات روسية أخرى بأقلام مترجمين مسلمين. وبعد سقوط الشيوعية بدأت تظهر بعض الترجمات الأخرى للقرآن الكريم.

### الترجمات الأوردية والجنوب شرق أسيوية

ثرجمت معانى القرآن إلى اللغة الأوردية فى الهند وباكستان، وأقدم ترجمة معروفة لنا هى تلك التى قام بها شاه عبد القادر، وشاه رفيع الدين، عَمَّا العلامة والواعظ الشهير محمد إسماعيل شهيد؛ ويضم كتالوج المتحف البريطانى الهندوستانى عددًا غير محدود من أمثال هذه الترجمات، وتضم هذه المجموعة الضحمة من الترجمات بعض ترجمات قام بها نصارى معاونون للاستعمار البريطانى، بالطبع، فقد كتب المنصرون ترجماتمم بحروف رومانية.

وقد أصدر أحيرا مجمع الملك فهد ترجمة أوردية حيدة للقرآن الكريم، وذلك ضمن جهوده العظيمة في خدمة القرآن الكريم والدعوة الإسلامية.

تُرجم القرآن كذلك إلى لغات هندوآرية أخرى، وإلى لغات درافيرية؛ فهناك نسخ باللغة الأسامية Assamese، والبنجابية، وقد نشرت مجلة العالم الإسلامي التنصيرية سنة ١٩١٥ (بالمحلد الخامس ص ٢٥٤، ٢٥٥) أمثلةً من ترجمة المنصر جولدساك (١٩٠٨). ومن هذه الترجمات ما جاء بالجزراتية، والهندى، والكشميرى، والمراثي، والأوريا،

والبنجابي، والسنسكريتي، والسندي<sup>(١)</sup>.

وفى بلدان حنوب شرق آسيا ظهرت ترجمات لمعانى القرآن الكريم باللغات القومية، واللغات المحلية؛ فقد ترجم القرآن إلى اللغة الإندونيسية، وبعض لغات هذا البلد المسلم الشاسع، المحلية، مثل سندنيس، وحافانيس مكاسًارس، وبوحنيز.

كما ترجم القرآن كذلك إلى الملايو، ولغات آسيوية أحرى كثيرة (٢)؛ على سبيل المثال فقد ظهرت ترجمات لبعض أحراء القرآن إلى اللغة الصينية، وربما رجعت أقدم ترجمة صينية إلى سنة ١٨٠٠م. وقد حند رجل الأعمال الياباني سالوما، الذي اعتنق الإسلام، نفسه لهذا الغرض، وشجع عمل ترجمة صينية للقرآن، وكان ذلك حوالي عام ١٩٢٥؛ ولا زالت الترجمات تتتابع.

أما الترجمة اليابانية فقد قام بها توشهكو أُزوتسو، وصدرت هذه الترجمة في عدة طبعات في الخمسينات والستينات والسبعينات من القرن العشرين.

والمسلمون في اليابان يعدون بالآلاف، ولهم مساجدهم القليلة، وأماكن تجمعهم. والإسلام في حاجة ماسة إلى مزيد العناية في اليابان. وشعب اليابان طيب وألوف.

### ترجمات معاني القرآن باللغات الإفريقية

أشار ويلش إلى ثلاث ترجمات للقرآن باللغة السواحيلية؛ أولى هذه الترجمات الثلاث، ترجمة حودٌفرى ديلْ، الذى كان له نشاط تنصيرى واسع فى وسط إفريقيا، وقد نشرت هذه الترجمة هيئة Spck فى لندن عام ١٩٢٣م، وهذه الهيئة متخصصة فى نشر المسيحية، عقيدة وتراتًا.

تضم ترجمة ديل أكثر من سبعمائة تعليق تفسيري للمترجم، أو لزميله ج. برونفيلر، وهذه الترجمة لا بد وأن تكون تنصيرية، في لُحمتها، وسداها؛ فقد كان المنصرون يضعون هذه الترجمات كأشراك حداعية لاصطياد عوام المسلمين، حيث يطلعوهم أولاً على الموضوعات التي يتفق فيها القرآن مع بعض الأناحيل بصفة عامة، ثم يقولون لهم على سبيل الاستدراج، هذا هو كتابكم قد اعترف بكتابنا وأحذ منه، فالواجب عليكم إذن الإيمان

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص٤٣٠

<sup>(</sup>٢) انظر : المصدر نفسه و د. صالح البنداق ، المستشرقون ص ص١٨٤ - ١٨٨ .

بكتبنا هذه؛ فإذا ما سلَّم لهم المخاطَب في هذا، انتقلوا به إلى مرحلة أخرى من الخطة، حتى يشككوه، فإذا ما تشكك سهل عليهم انتزاعه من الإسلام وهكذا، ومما يتصل هذه النقطة ويوضحها أكثر أن نشير إلى طبعة المجمع المعين ببريطانيا لنشر الكتب المقدسة في داخل إنجلترا وفي خارجها، حيث نشروا هذه النسخة العربية بأسلوب حاكوا فيه طريقة القرآن الكريم لاحتذاب المسلمين الهنود للنصرانية (المطبعة الهندية ١٩٥١م)؛ وقد أشرنا سلفًا إلى الترجمة الأحمدية التي نشرها الشيخ مبارك في نيروبي في عام ١٩٥١، ١٩٥١. وقد نشر أرنست دامان تعليقًا على الترجمة السواحيلية الأحمدية في ثلاث وخمسين صفحة في بملة المستشرقين الألمان ZDMG(١).

وقدم العالم السني، الشافعي المذهب، عبد الله صالح الفارسي، ترجمته للقرآن في زانزيبار في الفترة ما بين (١٩٤٩-١٩٢١م) في مجلد واحد في بانجلور (١٩٤٩)؛ والمؤسسة الإسلامية في نيروبي عام ١٩٥٦م.

وتوجد كذلك ترجمات لمعانى القرآن بلغات إفريقية أحرى، نذكر منها إجمالاً، اللغات الحبشية، والصومالية، الأمهرية، برنو، بمبرا ، هسوسة، فلانا، ديولا، زولو، ساراكولا، سواحيلي، سونرائى، سوسية، كريئول، كونوكولى، لوغاندى، ملغاش، ولوف، يروبا(٢).

هذا بالإضافة إلى الترجمات التي ظهرت في لغات أوروبية واستهدفت الأفارقة المسلمين، على وجه التحديد؛ يضاف إلى ذلك الترجمات القاديانية، سواء باللغة الإنجليزية أم باللغات الإفريقية؛ فقد ترجم القاديانيون القرآن، ونشروه مع النص العربي في ثلاثين لغة إفريقية؛ هذا إلى حانب التفاسير الأحرى للقرآن بهذه اللغات، والتي تَرْبُوا على المائة، بحسب التقدير الذي توصل إليه الدكتور المعايرجي من خلال المصادر التي اطلع عليها (٢).

وفى خاتمة الكلام عن الترجمات نقول إن الترجمة إلى اللغات الأوروبية بدأت برجال الدين المسيحي، وكانت في الأصل لأغراض تنصيرية خالصة، ثم تطورت بتطور

<sup>(</sup>۱) الجماديس ٨٤ و ٨٥ لعسام ١٩٣٠- ١٩٣١ ص ١٥، ٦٨. ونسامق كامل. الفهرست العام لمحلة جمعية الإستشراق الألمانية (ZDMG) ص ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) انظــر: دائرة المعارف الإسلامية موضوع البحث ص٤٣٠ - ٤٣١ وصالح البنداق. المستشرقون وترجـــمة القرآن، ١٨٨ : ١٨٨.

<sup>(</sup>٣) الهيئة العامة للقرآن صـــ٩٩: ١٠١.

وسائل الاتصال بين المسلمين والنصارى، وبعد اكتشاف الكثير من المصادر الإسلامية، وانتشار العلم والتنوير بين الأوروبيين، فأصبحت خليطًا من العلم والدعاية التنصيرية معًا؛ ومهما يكن الأمر، فإن الترجمات ما هي إلا عوامل مساعدة على فهم بعض معانى القرآن الكريم وذلك بقدر ما أوتي المترجم من علم، ومن موهبة وخبرة وفقه باللغتين اللتين يتعامل معهما لا كلها؛ ولكنها لا تغنى ألبَّتَة عن قراءة القرآن العربي المعجز في لغته، والتي لا يمكن ترجمة معانيه كاملة إلى أي لغة من اللغات؛ بل إنه لا يمكنه كتابة مثله في اللغة العربية نفسها.

وقد مَرّ بنا أن القرآن هو الكتاب الوحيد من بين الكتب المقدسة، الذي ظل يُقرأ بلغته الأصلية في كل مكان نزل فيه؛ وهذا في حد ذاته يضيف إلى معجزة القرآن بُعداً آخر، كما أنه يحمل دليلا زائدا على إلهية مصدر القرآن، وعالمية دعوته؛ وموافقته للفطرة الإنسانية.

وفى حاتمة كلامنا عن الترجمات نقول إن الشعوب الإفريقية المسلمة لم تكن فى حاجة إلى ترجمة القرآن لصلتها المباشرة وحبها الأكيد له، فقد حفظ الأفارقة القرآن فى لغته العربية، وأحبوا العربية وتعلموها حبا فى القرآن، وفى النبي في وكذلك فعلت كل الشعوب الإسلامية.

والسبب في ظهور الترجمات الإفريقية التي ترجع بدايةً إلى القرن الماضي هو الاستعمار الذي كان يحاصر اللغة العربية، ومحاولته الدءوب لعزل الأفارقة عن اللغة العربية، وعن القرآن. لقد فرض الاستعمار لغته على شعوب القارة؛ وبالتالي عمل المنصرون وأعوالهم على تقليم ترجمات مشوهة تسيء إلى الإسلام، وتصرف الناس عنه؛ وجميع الترجمات الإفريقية للقرآن والتي واكبت الاستعمار والتنصير في إفريقيا تشبه تلك الترجمات القديمة التي قام بها رجال الكنيسة بغرض الهجوم على الإسلام، وتنفير شعوهم منه؛ وكل هذه الترجمات تحمل الطابع المسيحي.

نضيف إلى ذلك أن ترجمات القرآن الكريم التى ظهرت في إفريقيا لم تقتصر على اللغات المحلية؛ بل كان منها ما هو باللغة الإنجليزية، والفرنسية، والإيطالية، والألمانية، والبرتغالية، والأمريكانية (لغة البيض الذين استوطنوا جنوب إفريقيا).

#### الخاتمة

# خلاصة القول في آراء المستشرقين ومواقفهم من القرآن

في هذا الموضع نجمل ما قد فصلناه في ثنايا هذا الكتاب من استعراضٍ لآراء المستشرقين وطعوفهم ضد القرآن الكريم منذ صدور أول ترجمة له في الغرب، وحتى ظهور الكتابات والدراسات المختلفة المعنية بالقرآن الكريم من قبل المستشرقين، وبخاصة ما ورد في دائرة المعارف الإسلامية باللغة الإنجليزية الصادرة عن دار بريل للنشر بليدن في ١٩١٣ - ١٩٣٨م، والطبعة الجديدة الصادرة عن الدار نفسها بالاشتراك مع دار لوزاك للنشر بلندن عام ١٩٦٠م، وكذلك المصادر التي اعتمدت عليها سواءً بطريقة مباشرة أو غير مباشرة، وقد أضفنا في هذه الخاتمة ما رأيناه مناسباً لسياق الموضوع أو متصلا به مما لم نكن قد أوردناه في أي من أبواب هذا الكتاب أو فصوله.

استخدم المستشرقون الأوائل على وجه العموم خطةً عملية في تناولهم للإسلام لهدف إلى تشويه صورته والتشكيك في مصداقيته، فاستهدفوا أولاً القرآن الكريم باعتباره قاعدة الإسلام الكبرى الذي اجتمع عليه العرب وأحبوه ودانوا الله بحبه، وعكفوا على تلاوته وحفظه وتدبره، ولأنه الكتاب الذي أحبه العرب ممن دخلوا في الإسلام وتعلموا لغة القرآن ومهروا فيها وصاروا أئمة في علوم القرآن وأعلاماً في العلوم الإنسانية.

اتجه المستشرقون أولاً إلى ترجمة القرآن الكريم بمدف تحريف كلمه، وتصحيف معانبه بحيث تخدم أغراضهم في الحط من الإسلام، ولهذا استخدموا هذه الترجمات بطرق مغرضة للوصول إلى أهداف محددة، وملتوية بعيدة عن النص في لغته وفحواه.

من هذه الطرق:

- انتقاد الأحاديث النبوية الصحيحة.
- اعتمادهم على الكثير من مادة أدب السيرة النبوية والمغازي غير الصحيحة.
- اعتمادهم على الأحاديث الضعيفة، والحكايات التاريخية الملفقة، والروايات المتعارضة في ظاهرها دون بذل أي جهد للتوفيق بينها في إطار الروايات الصحيحة والمسلمات الإسلامية، ونحو ذلك.

وقد قادهم أو ساعدهم هذه الخطة المسبقة إلى تقرير نتائج غير صحيحة علمياً، وأحيانًا كثيرة، غير مقبولة عقليًا؛ وليس لها أدنى ارتباط بمقدماتها، فزعموا على سبيل المثال

أن القرآن كتاب بشرى، ألفه النبى في الذلك جاءت ترجماتهم الأولى للقرآن تحمل هذا العنوان "قرآن محمد"؛ وفي سبيل تحقيق هذا الغرض وإبرازه، راحوا يتنكبون كل طريق على غير هُدى، لينبتوا أن محمداً قد استعار من الكتب اليهودية والنصرانية عند كتابة القرآن؛ وقاسوا القرآن خطأ على كتب العهد القديم والعهد الجديد، والتي جُمعت من هنا وهناك، في أحقاب زمنية جد متباعدة، كما أكده النقاد الغربيون أنفسهم بالنسبة للكتاب المقدس؛ والذي سبق إليه علماء مسلمون كبار في دراسة الأديان المقارنة من أمثال النوبختي، والجاحظ، وابن حزم الأندلسي، والقرطبي، وحجة الإسلام الغزالي، وشيخ الإسلام ابن تيمية، وابن القيم والقرافي وغيرهم.

ناهيك بالإساءات البالغة التي وجهها هؤلاء الغربيون لرسول الله هج؛ إذ انتقدوا حياته الخاصة والعامة، ورماه رجال الكنيسة المتعصبون بأدوائهم؛ فزعموا أنه كان شهوانياً، ومغرماً بالنساء، ومزواجا؛ وزعموا كذلك أنه هج كان مصاباً بمرض الصرع، والهلوسة، والوهم، والهستيريا ... إلج؛ وأنه ألف بنفسه الآيات القرآنية التي رأى فيها راحته النفسية، وسلواه الروحية وتحقيق طموحاته في الحياة، وزعموا كذلك أنه هج كان سييء الطبع قاسى القلب، يغدر ويفجر بأصحابه، وغير ذلك من الأوصاف التي تُكذّها حياته هي وسيرته، وشهادة معاصريه، ومنهم أعداؤه.

وهذه الأكاذيب ما كان ينبغى أن تُحاك حول رجلٍ قد بلغ القمة بفضائله، وتحرده في كل أعماله وأقواله في وبحبه للإنسانية، وفتح أعين الناس على العدل والحق والخير، وغير وجه التاريخ، وعدَّل مسيرته؛ ووالله لو لم يكن هذا الرجل نبياً أو رسولاً لكان أحدر بنا أن تُحلَّه ونتبعه، ونؤثره، ونقدمه على كل عظيم. فما بالك وأدلة السمع، والفؤاد، والعقل، والتاريخ، والسيرة، والآثار الحية الباقية على الدهور قد تضافرت جميعا على صدق نبوته، وثبوت عصمته، وصحة رسالته، وسمو أخلاقه في.

كل هذه الأكاذيب حاكوها بقصد الطعن في النبي، كمبلغ للقرآن، وحتى لا يكون محمد في أهلاً للثقة، ولا حديراً بالرسالة. ولذلك لما لم تفلح أكاذيبهم، ولما لم يتوصلوا إلى أغراضهم بالألسنة والأقلام، شهروا السيوف، وحملوا الصلبان ضد المسلمين، وزحفوا عليهم في ديارهم، من كل حدب في أوروبا ينسلون، يقاتلونهم ويحتلون أرضهم ويعبثون مقدساتهم.

بل لقد كان الاستشراق والتنصير بمثابة الحرب الباردة ضد المسلمين، وكان من المستشرقين من عمل مع قوات الاحتلال البريطاني، وتجسس لحسابهم كالمستشرق " بالمر" (١٨٨٠-١٨٤٠)، ومما ينبغي ذكره أن بالمر ترجم قصائد البهاء زهير؛ ثم ترجم القرآن فيما بعد إلى اللغة الإنجليزية، ونشرت ترجمته للقرآن ضمن سلسلة كتب الشرق المقدسة التي كان "ماكس ميلر" يتولى إصدارها. عمل هذا المستشرق حاسوساً للاستعمار البريطاني في المنطقة العربية، وبالأخص في صحراء سيناء، ليؤلب زعماء القبائل هناك ضد أحمد باشا عرابي، ويجمعهم على نصرة بريطانيا ضد ألمانيا، وقد كان مصيره القتل؛ ومما ينبغي ذكره أيضا أنه كان من هؤلاء المستشرقين الكبار أعضاء في مجامع لغوية وعلمية، عِربية وإسلامية، وكذلك كان منهم أساتذة في جامعات مصرية وعربية أخرى، ينشرون أفكارهم المعادية للإسلام بين المسلمين، تحت ستار البحث العلمي؛ ومن هؤلاء، المستشرق الألماني الكبير فنسنك (١٨٨٢-١٩٣٩م) الذي طُرد من مجمع اللغة العربية بمصر بسبب كتابه: "العقيدة الإسلامية نشأها وتطورها" والذي رُدّ فيه الإسلامَ إلى أصول شرقية، وجاهلية. ومما هو جدير بالذكر أن فنسنك من المشاركين في إعداد المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوي(١)، ولكن هذا العمل العملاق يستحق عليه الشكر هو وكل من ساهم معه في سبيل إخراجه.

وعلى القائمة يوجد اسم المستشرق الإنجليزي "جب" (١٨٩٥- ١٩٧١م) الذي حاك كثيراً من الافتراءات والترهات حول القرآن الكريم، إذ قد ادعى أنه من صنعة محمد، حرياً على الأصولية العدائية للمستشرقين، هذا هو ما ينضح به كتاب (Muhammadanism) المحمدية (يعنى، الإسلام)؛ والمستشرق الألماني فيشر (١٨٦٥- ١٩٤٩م) طرد من عضوية المجمع اللغوى سنة ١٩٤٥م؛ لأنه كتب رسالة بعنوان "آية مقحمة في القرآن"، كما ادعى أن الاسم "محمد"، كان يستعمل بين البيزنطيين قبل الإسلام؛ وليس أقل غرابة ولا أبعد في المبالغة من زعمه أن سكان مكة، والمدينة، وأجزاء من الأماكن المحيطة بحما، قد تخلوا عن استعمال الإعراب في زمن النبي المقولة المؤولة المؤومة تخفى وراءها غرضاً آخر غير مجرد الدراسة، وهو الطعن في القرآن كما تبين المقارئ في مواضع كثيرة من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>١) انظر: نذير حمدان. مستشرقون . السعودية. مكتبة الصديق ١٤٠٨هــــ١٩٨٨م. ص٢١٦.

ومن البارزين في محال الحرابة ضد القرآن المستشرق الفرنسي بلاشير (١٩٠٠ - ١٩٧٠م) الذي اقتفى آثار سلَفيه، فلوجل، ونولدكه، في طريقة ترتيب القرآن حسب النزول؛ يزعم بلاشير أن فقرة "الغرانيق" المزعومة من صميم القرآن، وأن القرآن قد تعرضت أجزاء منه للضياع سواء المحفوظ منها في الذواكر، أم المسطور منها في الدفاتر. ولسنا ندرى على أي أساس بني بلاشير زعمه في ضياع أجزاء من القرآن. وعلى أي أساس ساغ له هذا القول. ويردد بلاشير دعوى المستشرق اليهودي أبراهام حيجر وغيره، بأن القرآن مأحوذ من مصادر يهودية ونصرانية، مشيرين بالذات إلى إنجيل الصبوة الذي لا يعترفون به ضمن الأناجيل المعتمدة كنسياً؛ وذلك لمحرد وجود بعض النقاط المتشاهة بينه وبين القرآن (١٠)؛ وهذا زيف وحيف، أنّى لمحمد هذا الإنجيل، وغيره من الأناجيل، التي لم تكن في متناول أيدي عامة النصاري أنفسهم.

يلحق بمؤلاء ألفريد جيوم الذي حصل على عضوية المجمع العلمي العربي بدمشق عام ١٩٤٨م، والمجمع العراقي سنة ١٩٤٩م. فقد قامت دراسات جيوم كلها على أساس بشرية القرآن وانتحال محمد مادة القرآن من اليهودية والنصرانية؛ وأخطر ما كتب هذا المستشرق كتابيه "حياة محمد" (أكسفورد: ١٩٥٦م)، و"الإسلام" سنة ١٩٥٤م.

وأغرب دعوى قال بما حيوم هى زعمه بأن "الإسلام ابن وقته"، يعنى أن محمداً صلوات الله عليه وسلامه، لم يُبعث إلا لعرب زمانه، وليس لكل العرب في كل زمان ومكان؛ وفحوى هذا الكلام أن الإسلام غير قابل للتطبيق بعد وفاة محمد الأله وأن دين الإسلام إنما أسسه محمد المحمد المحمد الإسلام في غاية ما ينتهى إليه كلام حيوم هو ضرورة تخلى المسلمين عن الإسلام، وطرح الانتماء إليه وتبنى النموذج الغربي، في الديانة والحضارة. لم يعبأ المستشرق حيوم بالآيات الكثيرة والمتنوعة ولا بالأحاديث الكثيرة والواضحة كذلك في تقرير عالمية الإسلام وشمول دعوته لكل أفراد النوع ومناحى الحياة لكل العقول ولكل البيئات. ونقول بأبلغ صيغ التأكيد إن القرآن لا تنسع له المجتمعات الضيقة المحاصرة، ولا الشعوب المتقاعسة المكبلة بأسباب الجهل والكسل والجمود واليأس.

والمستشرق الفرنسي حون بيرك عضو مجمع اللغة العربية بالقاهرة أيضًا، ممن اعتنق

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص ٢١٨ ، ٢٣٢.

عقيدة سلفه من المستشرقين، والمنصرين في القول ببشرية المصدر القرآني. وقد وحهت الدكتورة زينب عبد العزيز حملةً ضده، وأفلحت في تنبيه الأزهر، وأعلام الفكر في مصر إلى موقفه من كتاب الله تعالى.

أما الكاتب الأمريكي ولفسون صاحب كتاب "فلسفة علم الكلام"، فيزعم أن القرآن متناقض وبخاصة في مسألة "القضاء والقدر"، وهو بمذا لم يتهم القرآن بالتناقض، وإنما لنفسه اتمم بسوء الفهم والتعجل في إصدار الأحكام، وأكد التهمة على نفسه في ذلك. ليس في القرآن تناقض، ولا عوج، وإنما فيه معالجة حكيمة لجوانب النفس البشرية والحياة الإنسانية، وذلك في إطار القدرة والعناية الإلهيتين؛ والتدبير الرباني، ولقد ساءيي كثيراً أن ولفسون قد ترجم الآية الثانية من سورة الحديد: ﴿ يُحَيِء وَيُمِيتُ ﴾ هكذا (Killeth) أي وهذا بعيد جداً عن المعني المراد، ومصادم لوضع اللفظ في قرينة الآية، ومجموعة الآيات المجاورة كذلك. والترجمة الصحيحة لكلمة "وَيُمِيتُ"على النحو النالي: "He (Allah) makes or causes to die"

وإذا نظرنا إلى ترجمة إدوارد بالمر Edward Palmer (١٨٨١ - ١٨٤٠) الإنجليزي، وحدناها تلتزم بالحرف أكثر مما تلتزم بالمعنى، ولاحظنا أيضًا أن المترجم قد ضل في شعاب القرآن الكريم؛ وأنه قد جمع إلى عدم الإيمان بالإسلام عدم الإلمام بأسرار اللغة العربية؛ فاجتمعت فيه السوأتان معاً، سوأة عدم الاعتقاد، وسوأة عدم الفهم الصحيح.

يقول بالمر عن أسلوب القرآن ولغته: "إن لغته نبيلة وقوية، لكنها ليست أنيقة ولا متألقة أدبياً، ولا بد أنها قد أثارت دهشة سامعى محمد (ه) وإعجابهم من ناحية الطريقة التي أدخلت في أذها لهم حقائق عظيمة عبر محمد (ه) عنها بلغة الحياة اليومية؛ وليس في الأسلوب القرآني، ولا في الألفاظ شيء عتيق، وليس في كلام القرآن جمال، ولا خيالات لطيفة، ولا محسنات شعرية بديعة؛ لم يكن النبي يتكلم بفصاحة؛ بل بلغة خشنة، شديدة ومعتادة؛ والتحسين الخطابي الوحيد الذي سمح محمد لنفسه به، هو أنه جعل

<sup>(1)</sup> Harry Auslryn Wolfson. The Philosophy of the Kalam CUSA, Harvard University Press, 1976 p. 600 and M, Ablaylah. The Persuit of Virtue London 1990 p. 99.

فواصله (أى القرآن)، وكلماته ذوات إيقاع متفاوت الوزن. وجعل معظم عباراته مسجوعة وهذا أمر كان، ولا يزال طبيعياً، عند كل خطيب عربي، وهو نتيجة ضرورية لتركيب اللغة العربية"؛ يرمي المترجم من خلال هذا الزعم أن القرآن غير خارق وغير معجز، وإنما هو من حنس كلام العرب، وبالتالي من مقدوراتهم الأدبية.

وهو هذا ينفى عن القرآن أهم صفاته، وهى البلاغة العالية والبيان السامى؛ ويقطع كأسلافه بأن القرآن من عمل محمد الله ومن تصميمه. ويعتبر هذا المستشرق أن الفواصل، والأسجاع القرآنية "نتيجة ضرورية لتركيب اللغة العربية"، وقد تكلمنا عن الفواصل، والأسجاع في قرينة لغة القرآن؛ ولكننا نلفت النظر هنا إلى ادعاء بالمر بأن الأسجاع من ضرورات اللغة، هذا إطلاق متعسف، وتَحَكُم بالباطل.

السجع طريقة من طرق التعبير وليس ضرورة من ضرورات اللغة ألبَتَّة؛ والفرق بين الطريقة والضرورة كبير، كما ذكرنا من قبل. أضف إلى ذلك أن النبي للله يكتب القرآن، ولم يختر هو ألفاظه وتراكيبه؛ وإنما تلقاه بجملته من حبريل، الذي تلقاه بجملته عن الله تبارك وتعالى. والفرق بين القرآن وبين حديثه الله تبارك وتعالى. والفرق بين القرآن وبين حديثه الله رب العالمين.

ولكى نعرف مدى غلو هذا المستشرق فى طعنه فى القرآن يبقى أن ندقق النظر فى عبارته الفحّة، وهو يقرر طريقته فى الترجمة قائلاً: "لقد ترجمت كل جملة بالقدر من الحرفية، الذى يسمح به الاختلاف بين اللغتين (العربية والإنجليزية)، وترجمته كلمة بكلمة كلما كان ذلك ممكناً. ولكنه عندما يكون التعبير خشنا أو مبتذلاً فى العربية لم أتردد فى نقله، بلغة إنجليزية مماثلة، حتى لو كان النقل الحرفي يصدم القارئ"().

القرآن ليس فيه تعبير حشن أو مبتذل أُلبَّتَهُ، وإنما المبتذل كلام بالمر، ودعاواه الفارغة، وشدة تحامله على القرآن، وتحمله لنقاد الإسلام. هذا غيض من فيض يمكن أن يقال حول ترجمة بالمر، ومقدمته على هذه الترجمة.

والآن نلقى بعض الضوء على ترجمـــة آرئــر حون أربــرى (مستشرق إنجليزي ١٩٠٥ - ١٩٦٩) وهو أديب ذواقة واسع الاطلاع. عُنِى آربرى بترجمة القرآن الكريم، فأصدر في أوائل الخمسينات ترجمة لمختارات من آيات القرآن، صدّرها بمقدمة طويلة،

<sup>(</sup>١) مِقِدُمة ترجمة بالمر والنقل عن عبد الرحمن بدوي. موسوعة المُستشرقين ص ٤٤ - ٤٥.

وكان عنوان هذه المحتارات "القرآن المقدس" The Holy Koran، نشرت في المجلد التاسع من سلسلة "الكلاسيكيات الأخلاقية والدينية للشرق والغرب"؛ التي كان يشرف هو عليها منذ عام (١٩٥٠). وفي (١٩٥٥م) أصدر المستشرق نفسه ترجمة كاملة لمعاني القرآن في مجلدين؛ ثم في مجلد واحد بالقطع الصغير، عنوانه هو The Koran) القرآن مفسراً أو ترجمة تفسيرية للقرآن(١١).

لم يراع المترجم حرفية تسلسل الآيات، ولا بنائها اللغوى وإنما راعى اختيار أحسن الأساليب في اللغة الإنجليزية ملائمة للتعابير القرآنية؛ ولذلك جاءت ترجمته في ثوب لغوى آنق، وبيان أنصع وأمتع من ترجمات غيره، وإن كان لنا على ترجمته كلام نقوله في غير هذا الموضع، في بحث خاص عن ترجمة النص الديني دراسة مقارنة. وفي الجملة فإن ترجمة آربري لا تخلو من أخطاء، ومخالفات.

وسوف ندخر الكلام هنا عن ترجمة رودويل Rodwell الإنجليزية للسبب نفسه، ونكتفى بمجرد الإشارة إليها هنا، ولا يفوتنا ونحن نستعرض أهم ترجمات القرآن ومقدمات المستشرقين ودراساتهم حوله، أن ننوه بجهود المستشرق الألماني "فلوحل" (مقدمات المستشرق الألماني "فلوحل" (G. L. FLUGEL) في وضع معجم مفهرس لألفاظ القرآن، والذي أفاد منه بلا شك الباحثون جميعاً في الشرق والغرب وإن كنا لا نوافق فلوجل في طبعته للقرآن (الطبعة الأولى ١٨٣٤، والطبعة الثانية ١٨٤٢م) والتي خالف في ترقيمها المصحف العثماني، كما ذكرناه سابقا.

وليس يجمل بنا أن نتجاوز التنويه بموقف الفيلسوف الإنجليزي "توماس كارليل" كأحد المعتدلين من عباقرة الغرب، الذي عبر في كتابه "البطولة وعبادة الأبطال" ترجمة محمد السباعي، عن سخطه من الهام بني قومه للبي محمد الله بالكذب والخداع؛ ويعتبر هذا الفيلسوف محمداً الله بطلاً صادقاً، ومؤسساً لأمة كبيرة وعظيمة، يقول: "لقد أصبح من أكبر العار على أي فرد متمدن من أبناء هذا العصر أن يصغى إلى ما يدعيه المدعون من أن دين الإسلام كذب، وأن محمداً خداع مزور، وآن لنا أن غارب ما يشاع من مثل هذه الأقوال السخيفة المحجلة، فإن الرسالة التي أداها ذلك الرسول ما زالت السراج المنير مدة اثنا عشر قرناً (أكثر من أربعة عشر قرناً ذلك الرسول ما زالت السراج المنير مدة اثنا عشر قرناً (أكثر من أربعة عشر قرناً

<sup>(</sup>١) انظر : بدوى . موسوعة المستشرقين ص٧ - ٨ .

الآن) لنحو مائتي مليون (بزيادة بليون نسمة الآن) من الناس أمثالنا، خلقهم الله الذي خلقنا، أفكان أحدكم يظن أن هذه الرسالة التي عاش بها ومات عليها هذه الملايين فائتة الحصر والإحصاء أكذوبة وحدعة؟! أما أنا فلا أستطيع أن أرى هذا الرأي أبداً ولو أن الكذب والغش يروحان عند خلق الله هذا الرواج، ويصادفان منهم هذا التصديق والقبول، فما الناس إلا حمقي ومجانين، وما الحياة إلا سخف وعبث وضلال، كان الأولى بها ألا تُحلق، هل رأيتم قط معشر الناس أن رجلا يستطيع أن يوجد ديناً وينشره؟ عجب والله!! إن الرجل الكاذب لا يقدر أن يبني بيتاً من الطوب... وعلى ذلك فلسنا نعد محمداً رجلاً كاذباً متصنعاً يتذرع بالحيل والوسائل إلى بغيته أو يطمح إلى درجة ملك، أو غير ذلك من الحقائر والصغائر، وما الرسالة التي أداها إلا حقاً صريحا، وما كانت كلمته إلا صوتاً صادراً من العالم المجهول؛ كلاً! ما محمد بالكاذب ولا بالملفق، وإنما هو قطعة من الحياة قد من العالم المجهول؛ كلاً! ما محمد بالكاذب ولا بالملفق، وإنما هو قطعة من الحياة قد تفطر عنها قلب الطبيعة، فإذا هو شهاب قد أضاء العالم أجمع، ذلك أمر الله..."

ولتوماس كارلايل كلام كثير صادق في وصف النبي في في بلاغه عن الله تعالى، وفي نفسه كإنسان عظيم، ورسول كريم؛ إلا أن كارلايل قد حانته عبقريته فجعلته يخطىء خطأً ذريعاً يقاس حجمه بحجمه كفيلسوف عظيم، وذلك عندما حكم على كتاب لا يفهمه، ولا اتصال له به في لغته الأصلية – أعنى القرآن الكريم بعدم البلاغة، وبالتشويش في الفكرة والموضوع، وبالتكرار الممل، وغير ذلك مما يتنافي مع مطلق حسن الألفاظ والمعانى القرآنية؛ هذا مع أن القرآن الكريم كان هو حلق النبي في وكان هو أساس دعوته ودولته، وكان هو المنهج الذي سار عليه في حياته وألزم بالسير عليه أمته من بعده.

ولقد خانت كارلايل عبقريته وشجاعته الأدبية مرة أخرى عندما أعلن بصراحة مكشوفة، وكأنه يعتذر إلى بنى قومه عن بعض الإنصاف الذى أولاه محمداً ، بأنه إنما صرح بقوله هذا لأنه "لم يعد هناك خوف من أن يصير أحد من النصارى محمدياً (() (يعنى مسلماً)". وكلامه هذا يذكرنا مع الفارق بموقف الكنيسة من أول ترجمة للقرآن، إذ لم تسمح بنشرها حوفاً من أن تؤثر على جماهير النصرانية.

Thomas Carlyl. on Heroes Worship and the Heroic. انظر (١)

إنه على الرغم من وضوح عقيدتنا، وسمو قيمنا، وعالمية دعوتنا، وقيامها على أسس راسخة، من الإيمان بالله وبجميع الرسل والأنبياء، وبوحدة الجنس البشرى، وعلى الرحمة والتواصى بالحق والخير، والعدل وبالتعاون على البر والتقوى، فإن تأثير الاستشراق والحركات التنصيرية قد وصلت سمومها وجراثيمها إلى نقطة الخطورة في جسم الأمة وعقلية بعض أبنائها سواء بطريقة مباشرة أم بطريقة غير مباشرة.

لقد أحدثت الآراء الاستشراقية بعض الخلل في بنائنا الاجتماعي، وهزة في كياننا الانتمائي والتواصلي، حتى إنه ليمكن أن نرجع الكثير من أسباب الخلاف بين مثقفينا وبين بعض فئات مجتمعنا إلى هذه الأسلحة الجرثومية التى تصدر إلى بلاد المسلمين، وتصب في عقول أبنائنا هذه السموم الفتاكة الموجهة إلينا المغلفة تغليفاً حيداً، والمزودة بنشرات من المعلومات المضللة، التى قد يحملها سماسرة منا أذكياء، يروجون لها ويستميتون في الدعوة إليها والدفاع عنها.

يقول الشيخ أبو الحسن الندوى في كتابه "الصراع بين الفكرة الإسلامية والفكرة الغربية في الأقطار الإسلامية: "المستشرقون وعلماء الغرب الذين كرسوا حياقم على دراسة العلوم الإسلامية ويملكون إعجاب الأوساط العلمية في الشرق والغرب وإجلالها وتقديرها، ويقام لآرائهم ونظرياقم في البحوث الإسلامية في الشرق وزن كبير، أثاروا في قلوب قادة العالم الإسلامي اليوم وزعمائه - ممن تثقفوا في مراكز الغرب الثقافية الكبرى، أو درسوا الإسلام بلغات الغرب - شبهات حول الإسلام والمصادر الإسلامية، وأحدثوا في نفوسهم يأساً من مستقبل الإسلام، ومقتاً على حاضره وسوء ظن بماضيه، كما أن لهم إسهاماً كبيراً في الحث على نعرة "إصلاح الديانة" و"إصلاح القانون الإسلامي"، والمستشرقون يركزون كل جهودهم ومساعيهم على تعرف مواضع الضعف وتمثيلها في صورة مهولة مروعة، وإلهم ينظرون إليها عن طريق الآلة المكبرة، ويعرضونها كذلك للقراء حتى يروا الذرة جبلاً، والنقطة بحراً، والفسيلة نخلة، وقد ظهرت حذاقتهم، وبان ذكاؤهم حتى يروا الذرة جبلاً، والنقطة بحراً، والفسيلة نخلة، وقد ظهرت حذاقتهم، وبان ذكاؤهم

"وقليل من هؤلاء المستشرقين يدسون فى كتاباتهم مقداراً حاصاً من "السم"، ويحترسون فى ذلك، فلا يزيد على النسبة المميتة لديهم حتى لا يستوحش القارئ، ولا يثير ذلك فيه الحذر، ولا يضعف ثقته بنزاهة المؤلف، إن كتابات هؤلاء أشد حطراً على القارئ من كتابات المؤلفين الذين يكاشفون بالعداء، ويشحنون كتبهم بالكذب والافتراء،

ويصعب على رجل متوسط في عقليته أن يخرج منها، أو ينتهى من قراءها دون الخضوع لها. ولسنا الآن بصدد استعراض وإيضاح تحريفاهم وأخطائهم الفنية ودجلهم وتلبيسهم، فإنه لا شك موضوع علمى مهم، وحدمة دينية عظيمة تحتاج إلى مجمع علمى عظيم"(١).

اطلعنا من خلال هذا الكتاب أيضاً على ما أثاره مستشرقون متحيرون، من أمثال شخت وبرتون حول الأحاديث، وكيف ألهم الهموا الفقهاء بالوضع والتلفيق للأحاديث النبوية، بغية تأييد أفكارهم والانتصار لآرائهم واتجاهاهم، وجهل أو تتجاهل هؤلاء المستشرقون ما أسسه المسلمون من علم الرجال، وعلم الجرح والتعديل، وعلم الرواية والدراية، وكذلك جهلوا الضوابط والمعايير الصارمة التي وضعها المحدثون، وتشددوا في تطبيقها على الأحاديث بحيث ميزوا الصحيح منها، من الضعيف، والثابت عن النبي من الموضوع، مما هو مفصل في كتب مصطلح الحديث وعلومه.

ولقد حلى لبرتون ورفقائه في المهنة، أن يشككوا في روايات جمع القرآن وبخاصة ما اتصل منها بزيد بن ثابت، الذي ائتمنه الصحابة على عملية جمع القرآن، لمؤهلات توفرت له، وثقة تحققت فيه من قبل كبار الصحابة، الذين تعاقبوا على الخلافة الراشدة. يقولون إن الفقهاء قد ولدوا أحاديث ليؤيدوا بما مذهبهم في جمع القرآن، وصحة أقوالهم في الناسخ والمنسوخ، هذا مع أن القرآن كان مجموعًا في الصدور والسطور على عهد النبي في كما بَرْهنّا عليه في هذا الكتاب، بما لا يدع مجالاً للشك. لقد وحد المستشرقون والمنصرون مرتعاً حصباً لخيالهم، في احتلاف مصاحف الصحابة رضوان الله عليهم، مع أن هذه الاحتلافات يسيرة، ومرجعها كلها في الأغلب إلى رسول الله في وإلى الوحى الذي حاء به حبريل القيم. ومع هذا فقد استقر رأى الصحابة جميعاً، بما فيهم أصحاب هذه المصاحف، على المصحف الذي حُمِع بأمر عثمان رضى الله عنه، وفق العرضة الأخيرة للقرآن الكريم.

ولقد بقيت مصاحف الصحابة مدة طويلة بأعياها، ثم بقيت محتوياها في كتب القراءات، وكتب علوم القرآن وفي التفاسير، مما يكذّب دعوى الغالية والزنادقة، في أن عثمان قد أحرق المصاحف، أو أحدث أمراً في كتاب الله تعالى. لقد بني هؤلاء النقاد أحكامهم المتعسفة على روايات ضعيفة ساقطة، وأقوال طائفية لا يقام لها وزن عند

المنصفين، ولا يَعْتَد بها باحث نزيه. شكك المستشرقون في القراءات القرآنية واعتبروها أدلة على تحريف القرآن، وفي سبيل ذلك ولوا الهوركم للأحاديث الكثيرة، التي تقرر أن القرآن نزل على سبعة أحرف، وذلك تيسيراً على الأمة، وتسهيلاً على أصحاب اللهجات المختلفة أن يحفظوا القرآن، إذ القرآن لم يكن كتابا حاصاً بطبقة معينة، ولا لمرحلة عمرية محددة، ولم يكن مخصصاً كذلك للدراسة والبحث فحسب، وإنما كان ولا يزال كتاب دين ودنيا معاً؛ يقرؤه الكبير والصغير، والأمى والمتعلم، والرجل والمرأة، والبدوى والحضرى، والعربي والعجمى، وهكذا؛ منذ نزوله وإلى قيام الساعة، وبعد أن استقر القرآن، وأعْرَبت عنه الألسنة بسهولة ويسر، جمع في مصحف إمام، حسب العرضة الأخيرة، والتي هي بأيدى الناس اليوم، في الشرق والغرب.

تناول المستشرقون الحروف المقطعة في القرآن، وانتهوا من دراستهم لها على ألها كانت رموزاً على أسماء أصحاب المصاحف، لكنها اعتبرت بطريق الخطأ قرآناً، ثم أضيفت فيما بعد إلى المصحف، وقدموا في ذلك تبريرات غير معقولة ألبَّتَة؛ هذا مع العلم بأن أسماء الصحابة التي اقترحوها، لا تطابق أبداً أيًّا من هذه الحروف المقطعة التي زعموا ألها رموزاً عليهم. وأبعد من هذه الدعوى في الإفك، ما زعمه بعض الغربيين من أن المسلمين قد أضافوا فعل الأمر "قل" ليوهموا أن المتحِّدث هو الله، والمتحدَّث إليه هو محمد هي؛ وبهذا يتوصلون إلى القول بأن القرآن كلام الله تعالى، وليس كلام محمد هي.

لقد درسنا هذه الحروف وبَيّنا ألها جزء من القرآن وسر من أسراره التي استأثر الله تعالى بعلمها، لغاية يعلمُها. إن القرآن مثل الكون يحتوى على أشياء، قد نراها ونحسها، ولكننا لا نقف على دقيق سرها أو حقيقة أمرها، وليس كل ما يُحْهَل يُنْكر.

درس المستشرقون أسماء القرآن ولغته ليصلوا منها إلى الطعن فى أصالته، وفى إعجازه البياني كما أوضحناه فيما سبق، ودرسوا كذلك القصص، والأمثال، والأقسام فى القرآن، ليعززوا نتائجهم المسبقة وأحكامهم المُعَدة سلفاً، بأن القرآن من وضع محمده، وأنه منتحل من النصرانية واليهودية، وبعض القصص القديمة التي تلقاها محمد شه شفاها، ونسج منها هذا القرآن الذي عزاه فيما بعد إلى الله كلى، وهذا إفك افتروه، وأعاهم عليه عصابة من أبناء أمتنا المتحيرين، من الذين شكك بعضهم فى مصادر الشعر الجاهلي، وجعل القرآن مرآة لتنبيه محمد على، واعتبر أحدهم القصص فى القرآن فناً أدبياً كأى فن

من الفنون، وأن محمداً ﷺ فنان؛ والأدهى من ذلك ما نادى به أحدهم بمعاملة القرآن نقدياً كنص أدبي مثل سائر النصوص، وقبول تفكيكه وتحليله بغرض دراسته.

إن مثل هؤلاء الكتاب والمستغربين يعتبرون حَمَّالين لآراء الغير لا باحثين، مروحين لا مؤصلين، مستوردين لا مبتكرين؛ والعجيب أن أمثال هؤلاء الكُتّاب يعتبرون أنفسهم محددين لا مقلدين، وتلك لعمرى ثالثة الأثاف.

لقد استهوت المعايير النقدية الغربية، نقادنا الحيارى، فتلقفوها دون وعي، وراحوا يطبقونها بعَمَه على القرآن الكريم، متجاهلين هُم وأئمتُهم من المستشرقين اختلاف الظروف والأحوال والاهتمامات بين القرآن ومجموع كتب العهدين القديم والحديد. ولأن هذه المعايير قد قادت أصحابها إلى الشك في كتبهم وعقائدهم، فلا بد أن تقود دراساتهم أيضًا إلى الشك في القرآن والسنة.

وحتاماً فإن هذا الدراسة التي يشتمل عليها هذا الكتاب إنما أبتغي بما وجه الله تعالى، ورضاه في الدنيا والآحرة؛ وإني لأرجو أن أكون قد وفيت الموضوع حقه من العرض والتحليل والموضوعية في إبداء الرأي، والتوصل إلى النتائج المترتبة على الدراسة؛ ولقد بذلت جهدا عظيماً، وقمت بمحاولة ربما تكون جديدة كل الجدة في دراسة آراء المستشرقين على اختلاف مذاهبهم فيما يخص القرآن الكريم، ابتداءً من العصر الجاهلي للاستشراق وحتى وقتنا الحاضر؛ كما أرجو أن يكون هذا الكتاب قد حقق غرض كاتبه من إظهار الحق وتعرية الباطل؛ وفي التنبيه على خطورة ما يُصدَّرُ إلينا من أفكار، وآراء، باسم البحث العلمي، والتفكير المستنير، وفي التحذير كذلك من خطورة الإهمال في التصدي لمثل هذه الحملات المنظمة والواضحة في الخطة والغاية.

# والله وَلَى التَوْفِيقِ، وهو نعم المولى ونعم النصير.

## المصادر والمراجع العربية

- ۱ ابن أبی طالب : (حموش بن محمد مختار القیسی القیروانی القرطی ت: ٤٣٧هـ/ هـ ۱ ابن أبی طالب : (حموش بن محمد مختار القیسی القیروانی القرطی ت: ٤٣٧هـ/
  - التبصرة في القراءات السبع تحقيق محمد غوث الندوي. الهند- الدار السلفية.
- ٢ ابن أبي داود: (الحافظ أبو بكر بن عبد الله سليمسان بن الأشعب السحستان
   ت: ٣١٦هـــ)
- كتاب المصاحف تحقيق د. آرثر حفرى مصر . المطبعة الرحمانية ط١/٥٥٥١هــ/ ١٣٥٥. ١٩٣٦م .
  - ۳ ابن أبي حاتم الرازى: (أحمد بن حمدان ت: ۲۲۰هـ)
- كتاب الزينة في الألفاظ الإسلامية تحقيق حسين بن فيض الهمداني اليعبرى الحرازى القاهرة، مطبعة الرسالة ١٩٥٨م.
  - ٢٠ آرثو جفرى: (محقق)، مقدمتان في علوم القرآن
- (مقدمة كتاب المبانى- لمؤلف مجهول، ومقدمة تفسير ابن عطية)، القاهرة. وبغداد. الخانجي والمثنى ١٩٥٤م.

#### ٥ – إسماعيل حقى:

- روح البيان بيروت دار إحياء التراث العربي ١٤٠٥هــ/ ١٩٨٥م.
- ٦ ابن الأنبارى: (محمود بن القاسم المقرئ، النحوى، الحنبلي ت: ٣٢٨هـ ).
- ٧ البرهان فورى: (علاء الدين على المتقى بن حسان الدين الهندى ت: ٩٧٥هـ)
- كنــز العمال في سنن الأقوال والأفعال تحقيق الشيخ بكرى حياتي والشيخ صفوة السقا مؤسسة الرسالة ١٤٠٥هــ/ ١٩٩٥م.
  - ٨ ابن تيمية : (أحمد بن عبد الحليم ت: ٧٢٨هـ)
- اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم تحقيق محمد حامد الفقى، القاهرة. السنن المحمدية ١٣٦٩هـ/١٩٥٠م.
- رسائل وفتاوى. تحقيق محمد رشيد رضا ومحمد البلتاجي القاهرة مكتبة وهبــة ١٤١٢هـــ/ ١٩٩٢م.
  - الفتاوي الكبري– بيروت . دار المعرفة .

- ٩ الثعالبي : (عبد الرحمن بن محمد)
- تفسير الثعالبي الموسوم بالجواهر في تفسير القرآن بيروت الأعلمي بدون تاريخ.
  - ١٠ الجاحظ : (عمرو بن بحر) أ
  - البيان والتبيين تحقيق عبد السلام هارون القاهرة.
    - ١١ الجواليقي : إمام الخليفة المقتفي (ت: ٥٤٠هــ)
      - المعرب في الكلام الأعجمي.
  - ١٢ ابن الجوزى: (أبو الفرج عبد الرحمن بن أبي الحسن ت: ٦٦٨هـ)
- عجائب علوم القرآن تحقيق دكتور عبد الفتاح عاشور- الزهراء للإعلام العربي ط- ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٦م.
- فنون الأفنان في علوم القرآن تحقيق حسن ضياء الدين عتر دار البشائر الإسلامية منون الأفنان في علوم القرآن تحقيق حسن ضياء الدين عتر دار البشائر الإسلامية
  - ۱۳ = ابن جني : (أبو الفتح عثمان)
- الخصائص تحقيق محمد على النجار ط/ ٣. القاهرة . الهيئة العامة للكتاب. ١٤٤٦هـ/ ١٩٨٦م
  - ۱٤ الحاكم النيسابورى (محمد بن هبة الله ت: ٤٠٥هـ).
  - كتاب المستدرك حيدر أباد. دائرة المعارف النظامية ١٣٣٤هـ..
    - 10 ابن حجو العسقلاني: (محمد بن على ت: ١٥٨هـ)
- فتح البارى بشرح صحيح البخارى القاهرة. المطبعة الكبرى ١٣٠١هـ/ ١٨٨٣م.
  - الإصابة في تمييز الصحابة ط/١ مطبعة السعادة بمصر.
    - ١٦ ابن حزم الأندلسي: (على بن أحمد تٍ : ٤٥٦هـــ)
  - الفصّل في الملل والنحل القاهرة ط. صبيح.
    - **١٧ ابن حيان:** (محمد بن يوسفِ ت: ٧٤٥هــ)
    - التفسير الكبير- المسمى بالبحر المحيط القاهرة ، السعادة ١٣٢٩ .
      - ١٨ الإمام الأكبر الشيخ الخضر حسين:
      - بلاغة القرآن القاهرة ١٣٩١هـ.

- ابن خلدون - المقدمة - تحقيق على عبد الواحد وافى . القاهرة - دار نهضة مصر- الطبعة الثالثة بدون تاريخ.

#### ١٩ - الخليل بن أحمد :

- رسالة في الحروف (ضمن ثلاثة كتب في الحروف له ولابن السكيت والرازى) - تحقيق دكتور رمضان عبد التواب، القاهرة- الرياض، الخانجي والرفاعي ١٤٠٢هـ/ ١٩٨٢م.

#### ٠٧ - الخياط:

- كتاب الانتصار . بيروت
- ۲۱ الداني : ( أبو عمرو عثمان بن سعيد ت: ٤٤٤هـ)
- المقنع في معرفة مرسوم مصاحف أهل الأمصار تحقيق محمد أحمد همان، دمشق. دار الفكر ٤٠٣هـ/ ١٩٨٣م.

#### ٢٢ - الراغب الأصفهان:

- مفردات ألفاظ القرآن بدون تاریخ . دار الفکر ۱۳۹۲هـ.
  - ۲۳ الوازى: انظر: الخليل بن أحمد.

### ۲٤ - الشيخ رضى الدين بن الحسن الأشتراباذي النحوى : (ت: ٦٨٦هـ)

- شرح شافية ابن الحاجب مع شرح شواهده لعبد القادر البغدادي صاحب حزانة الأدب، تحقيق محمد نور الحسن ومحمد الزفزاف ومحمد محيى الدين عبد الحميد، بيروت. دار الفكر العربي ١٣٩٥هـ/ ١٩٧٥م.

### **٢٥ الرماني**: (على بن عيسى عبد الله أبو الحسن)

- ( ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن -- تحقيق خلف الله محمد وزغلول سلام ، القاهرة . (دار المعارف ١٣٨٧هـــ / ١٩٦٨م ) .

### ۲٦ الزجاج: (إبراهيم بن السرى بن سهيل أبو إسحق ٣١١هـ)

- إعراب القرآن تحقيق إبراهيم الإبيارى ، القاهرة . المؤسسة المصرية العامة 1977م، ١٩٦٥م.
  - معاني القرآن بيروت عالم الكتب ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.

### ۲۷ - الزركشي:

- البرهان في علوم القرآن - تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم. القاهرة .

#### ۲۸ - الزمخشرى: ( محمود بن عمر ت: ٥٣٨هـ)

- الكشاف عن حقائق التنــزيل وعيون الأقاويل- القاهرة. الحلبي ١٣٨٥هــ/١٩٦٦م.

#### ٢٩ - ابن السكيت:

- (انظر الخليل بن أحمد).

#### ۰ ۳ - این سعد:

- الطبقات الكبرى. دار بيروت للطباعة والنشر ١٣٩٨هـ / ١٩٧٨ م .

### ٣١ - السيوطى : (حلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر ت: ٩١١هـ)

- الإتقان في علوم القرآن السيوطي القاهرة. الحلبي ١٩٥١م.
- الدر المنثور في التفسير بالمأثور بيروت . دار الفكر ١٤٠٣هـــ/١٩٨٣م.
- لباب النقول في أسباب النــزول- بيروت دار إحياء العلوم ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٨م.
  - مباحث في علوم القرآن ط٢ دمشق ١٣٨٢هــ/ ١٩٦٢م.

#### ٣٧- الطبرى: (على أبو الفضل بن الحسن)

- محمع البيان في تفسير القرآن - تحقيق السيد هاشم المحلاتي والسيد فضل الله.

**٣٣ – الطباطبائي:** بيروت. دار المعرفة ١٤٠٦هــ/ ١٩٨٦م .

### **۳۲ – طه الراوی** : (الخليل بن أحمد)

- مقال بمحلة الرسالة السنة ١١ ص٥٥٠.

### ۳۵ - عبد الرحمن بدوى:

- موسوعة المستشرقين بيروت دار العلم للملايين ١٩٨٤م .
- تاريخ الإلحاد في الإسلام القاهرة ، مكتبة النهضة ١٩٤٥م .

### ٣٦ – عبد الرحمن العباسي:

- معاهد التنصيص - القاهرة بولاق ١٢٧٤هـ.

#### ٣٧ - أبو عبد الله الزنجابي :

- تاريخ القرآن - القاهرة . مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر ١٩٣٥هــ/ ١٩٣٥م.

### ٣٨ - عبد الله سلوم السامرائي :

- الغالية في الحضارة الإسلامية - العراق . دار واسط للنشر بدون تاريخ .

#### ٣٩ - عبد الصبور شاهين:

- القراءة القرآنية في ضوء علم اللغة الحديث - القاهرة ، الخانجي ١٩٦٦م .

#### ٤٠ عبد العال سالم مكرم:

- القرآن وأثره في الدراسات النحوية - القاهرة ، دار المعارف ١٩٦٨م .

#### ٤١ -- عبد العظيم الزرقابي :

- مناهل العرفان في علوم القرآن - القاهرة . الحليي ١٣٦٢هـ/ ١٩٤٣م .

#### ٤٣ -- أبو عبد الله المحاسبي:

- العقل وفهم القرآن - تــحقيق حسين القوتللي، بيروت. دار الكندى ، ودار الفكر 14.7هــ/ ١٩٨٢م .

#### ٣٤ – د. عبده الراجحي:

- اللهجات العربية في القراءات القرآنية - القاهرة - دار المعارف ١٩٦٩م.

#### ٤٤ - ابن عطية :

- المحرر الوحيز في تفسير الكتاب العزيز – تحقيق شليق الرهالي الفاروق وغيره، قطر دار إحياء التراث ١٩٧٧م.

### 02 - الغزالي : ( الإمام، حجة الإسلام محمد بن محمد ت: ٥٥٥هـ )

- المنقذ من الضلال - تحقيق عبد الحليم محمود . القاهرة . دار المعارف .

#### ۲۶ - الفخو الرازى: (محمد بن عمر ت: ۲۰۱هـ).

- تفسير الفخر الرازى المشهور بالتفسير الكبير ومفاتيح الغيب - بيروت . دار الفكر للنشر ١٤٠٥هــ/ ١٩٨٥م .

٢٧ – أبو الفضل بن شاذان الأزدى النيسابورى: بيروت. الأعلمي ١٤٠٢هـ / ١٩٨٢م.

### ٤٨ - قاسم السمرائي:

- الاستشراق بين الموضوعية والافتعالية- الرياض، دار الرفاعي للنشر ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.

### ٤٩ - القاضى عبد الجبار بن أحمد المعتزلي:

- تنسزيه القرآن عن المطاعن - بيروت - دار النهضة الحديثة (بدون تاريخ) .

- ٥ ابن قتيبة : ( أبو محمد بن عبد الله ت: ٢٧٦هـــ )
- عيون الأحبار بيروت . دار الكتب العلمية ١٤٠٦هــ / ١٩٨٦م .

#### ٥١ - ابن قتيبة:

- تأويل مشكل القرآن- تحقيق السيد أحمد صقر، القاهرة، دار التراث، ١٩٧٣/١٣٩٣م.
  - ٢٥ القرطبي: (محمد بن أحمد ت: ٦٧١هـ)
  - الجامع لأحكام القرآن القاهرة دار العلم ١٩٨٦م، ١٩٨٧م.
- ۳۰ ابن كثير: تفسير القرآن العظيم- المختصر- تحقبق محمد على الصابوني. بيروت.
   دار القرآن الكريم. ١٤٠٢هـ/ ١٩٨١م.

#### ٤٥ – الكوماين :

- - ابن كمُونة: (سعد بن منصور القرن السابع الهجرى)
  - تنقيح الأبحاث في الملل الثلاث نشرة برلمان، حامعة كاليفورنيا ١٩٦٧م .

### ٥٦ - لوثربو ستودار:

- حاضر العالم الإسلامي - ترجمة عجاج نويهض مع تعليقات لأمير البيان شكيب أرسلان.

### ٥٧ - مصطفى صادق الرافعى:

- إعجاز القرآن والبلاغة النبوية - القاهرة. دار الكتاب العربي ١٩٢٦م.

### ٥٨ – أبو جعفر النحاس:

- الناسخ والمنسوخ - القاهرة . الأنوار المحمدية .

#### ٥٩ – ابن النديم:

- الفهرست - مصر المطبعة الرحمانية ١٣٤٨هـ. .

#### ۲۰ – نذیر حمدان:

- مستشرقون. سياسيون . جامعيون . مجمعيون .
  - لطائف مكتبة الصديق ٤٠٨ هــ /٩٨٨ م .

- تدريب الراوى في شرح تقريب الشيخ عبد الوهاب عبد اللطيف القاهرة دار التراث ١٩٧٢م)
  - **٦١** الواحدى: (أبو الحسن على بن أحمد ت: ٤٨٧هـ)
  - أسباب نزول القرآن تحقيق السيد أحمد صقر ، دار القبلة ١٤٠٤هـ/ ١٩٨٤م.

#### ٣٢- محمد محمد أبو ليلة:

- محمد على بين الحقيقة والافتراء في الرد على الكاتب اليهودي الفرنسي الماركسي ماكسيم رودنسون- القاهرة. دار النشر للجامعات. ط/١ - ١٩٩٩م

#### ٦٣ - محمد خلف الله أحمد:

- الفن القصصى فى القرآن القاهرة الأنجلو ١٣٩٢هـــ/ ١٩٧٢م، تصنيف: ٢١١، ٩٦ م. أ. ف. م/ ١٩٠٠٧.
- الثقافة الإسلامية والحياة المعاصرة ( مجموعة بحوث مقدمة إلى برنستون للثقافة الإسلامية) القاهرة . مكتبة النهضة المصرية.

#### ٦٤ - محمد مصطفى الشاطر:

- القول السديد في حكم ترجمة القرآن المجيد - مطبعة حجازي ١٣٥٥هــ/١٩٣٦م.

#### 70 – الدكتور مصطفى زيد:

- النسخ في القرآن - دار الفكر ١٣٨٣هـ / ١٩٦٣م.

#### ٦٦ - محمد فريد وجدى:

- الأدلة العلمية على جواز ترجمة القرآن إلى اللغات الأجنبية ملحق بالجزء الثاني من بحلة الأزهر سنة ١٣٥٥هـ.

### ۳۷ – مجد الدین الفیروز آبادی ( ت ۱۰ ۸۱هـ):

- أسماء القرآن من بصائر ذى التمييز فى لطائف الكتاب العزيز ، تحقيق محمد على النجار، بيروت . المكتبة العلمية.

A Marine Committee of the Committee of t

### المصادر الأجنبية

#### Keneth, Cragg:

- The mind of the Quran. London /1973.

#### H. Gatje:

- Koran and Koran exegesis, Zurich 1971 Eng. Translation,
- The Quran and its Exegesis tr. and ed. A. T. Welch, London and Berkeley 1970.

#### A Jeffery:

- Materials for the History of the Quran Leiden 1937.
- The Foreign vocabulary of the Quran. Baroda 1938.
- The mystic Letters of the Koran in Mw xiv (1924 247 60).

#### J. E. Merril,

- Dr. Bell's critical analyses of the Quran in MW, xxxvii (1947). 134 - 48.

enlarged, By M. Watt. Edinburgh 1970.

#### Patricia Cron and Michael Kook.

- Hagarism. The making of the Islamic World. Cambridge University Press 1977.

#### Berton

- The Collection of the Quran

#### M. Abu-laylah

- In pursuit of Virtue London 1990.
- Christianity from the Islamic point of View. Unpublished Doctoral Thesis (Exeter 1984).
- Faith, Reason and Spirit; Cairo, Al-Falah, 1998.
- The Qur'an and the Gospels, Cairo, Al-Falah, 1997.

# M. Abu-laylah and Norshif Rif'at

- Al. Baha'iyya (under Print).

#### Dr. Norshif Rifat

- Ibn Hazm on Jews and Judaism. England Exeter University - 1988.

#### Bernard Lewis was a first of the state of the second state of the

- Islam & the West; Oxford University Press 1993.

#### **Gerhard Endress**

- An Introduction to Islam.
- Trinto English by Carole Hellen. Brand 1988.

#### Mingana

- A (Trans.) the Apology of Timothy the Patriarch Before the caliph Al-Mahdi, (Cambridge, Heffer & Sons ltd1928)

1、1865年(1875年),1986年(1986年),1986年(1986年)

Bright Control (1987) And Annual Control

- The Transmission of the Quran, Wood Brook Studies, Cambridge 1928 Vol2.

#### Wolfsan harry Austryn:

- The Philosophy of the Kalam, Harvard Uni. Press 1976.

#### B. Lewis ET. Al., (ed.)

- The Encyclopaedia of Islam (Leiden, E.J. Brill London, Luzac and Co., 1971).
- Encyclopaedia Judaica, Presented by: I. B. Black, (Jerusalem, Keter publishing House, 1971).
- James Hastings (ed.) The Encyclopaedia of Religion and Ethics (Edinburgh, T. t. Clark, 1908).
- Raym and E. Brown, ET. Al., (ed.) The Jerame Biblical Commentary (London, Geoffrey Cliapman, 1986).

# المحتويات

| الصفحة       | الموضـــوع                                                |
|--------------|-----------------------------------------------------------|
| ٥            | شكر وتقدير                                                |
| ٧            | مقدمة                                                     |
| 19           | الخطة والمنهج                                             |
| 74           | الباب الأول القرآن الأصل والمترادفات                      |
| 70           | الفصل الأول الاشتقاق والاستعمال القرآني                   |
| 01           | الفصل الثاني المترادفات في القرآن                         |
| 91           | الباب الثاني محمد ﷺ والقرآن                               |
| 94           | الفصل الأول القرآن بين الوحي والتحربة البشرية             |
| 1.4          | الفصل الثاني القرآن ودعوى الانتحال من كتب اليهود والنصاري |
| 1 £ 1        | الباب الثالث تاريخ القرآن بعد سنة ٦٣٢م                    |
| 124          | تمهيــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                  |
| 160          | الفصل الأول جمع القرآن                                    |
| 1 7 1        | الفصل الثاني القراءات المتنوعة ومصاحف الصحابة             |
| 140          | الفصل الثالث كتابة "المصحف الإمام" واعتماد القراءات       |
| 19.1         | الباب الرابع بنية القرآن                                  |
| 194          | غه <u>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ</u>            |
| 199          | الفصل الأول السور وأسماؤها                                |
| 7.0          | الفصل الثاني الآيات                                       |
| <b>Y • V</b> | الفصل الثالث البسملة                                      |
| 770          | الفصل الرابع الحروف المقطعة                               |
| 777          | الفصل الخامس عناية المسلمين بالحروف المقطعة               |
| 140          | الباب الخامس الحوادث والمناسبات التاريخية فى النص القرآبي |
| 749          | تمهيــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                  |
| 7 2 1        | الفصل الأول الإشارات التاريخية في القرآن                  |

| 7 5 4        | الفصل الثاني التأريخ الإسلامي المعتمد للقرآبي             |
|--------------|-----------------------------------------------------------|
| Y £ V        | الفصل الثالث التأريخ الغربي الحديث لسور القرآن وآياته     |
| 700          | الباب السادس لغة القرآن وأسلوبه                           |
| 404          | الفصل الأول لغة القرآن                                    |
| 774          | الفصل الثاني الألفاظ الأعجمية في القرآن                   |
| 440          | الفصل الثالث الأسجاع والفواصل المتكررة في القرآن          |
| 494          | الفصل الرابع الشكل التحطيطي للقرآن والقصص التي يتضمنها    |
| ۳.۴          | الباب السابع الأشكال الأدبية والموضوعات الرئيسة للقرآن    |
| ۳.٥          | غه <u>يــــــــــــــــــــــــــــــــــــ</u>           |
| 414          | الفصل الأول صيغ القسم في القرآن                           |
| 414          | الفصل الثاني آيات الإعجاز العلمي في القرآن                |
| 444          | الفصل الثالث آيات الأمر بصيغة "قل"                        |
| <b>T</b> T.0 | الفصل الرابع الأمثال في القرآن                            |
| 770          | الفصل الخامس آيات الأحكام في القرآن                       |
| *****        | الفصل السادس آيات العبادات والشعائر                       |
| 7 £ 1        | الفصل السابع موضوعات قرآنية أحرى                          |
| 7 60         | الباب الثامن القرآن في حياة المسلمين وفكرهم               |
| <b>70</b> V  | الباب التاسع ترجمة القرآن                                 |
| 409          | الفصل الأول رأي علماء السلف في الترجمة                    |
| ۳۸۱          | الفصل الثاني الترجمات المختلفة للقرآن الكريم              |
| ٤٠١          | الحاتمة خلاصة القول في آراء المستشرقين ومواقفهم من القرآن |
| ٤١٣          | المصادر والمراجع العربية                                  |
| 4.Y.1        | المصادر الأحنية                                           |