# أنوار التنزيل وأسرار التأويل المسروف

# بتفسير البيضاوي

تأليف ناصر الدين أبي الخبر عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي الشافعي البيضاوي (ت191 هـ)

> إعداد وتقديم محمد عبد الرحمن المرعشلي

طبعة جديدة مصححة ومنقحة وُضِع التفسير فيها تحت آيات القرآن الكريم من المصحف العثماني

مؤسسة التاريخ العربي

دار إحياء التراث العربي

بيروت

# أنوار التنزيل وأسرار التأويل

# بتفسير البيضاوي

تأليف ناصر الدين أبي الخبر عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي الشافعي البيضاوي (ت ٦٩١ هـ)

إعداد وتقديم محمد عبد الرحمٰن المرعشلي

الجزء الخامس

طبعة جديدة مصححة ومنقحة وُضِع التفسير فيها تحت آيات القرآن الكريم من المصحف العثماني

مؤسسة التاريخ العربي

دار إحياء التراث العربي

بيروت

# جَيْع جُقوق الْكِلْبُع وَالْنَشِر مِجَفَوخَلَة لِدَار احياءالْترَاث الْعَرَجِي بيروت - لَبْنان الْطَبُعَة الْأُولِيٰ

DAR EHIA AL-TOURATH AL-ARABI

Publishing & Distributing

دار إحياء التراث الغربي

للطباعة والنشر والتوزيع

#### مكية وآيها مائة واثنتاى وثمانوى آية

## بِسْدِ اللَّهِ ٱلرُّهُنِ ٱلرَّحِيدِ

## ﴿ وَالْفَنْفُنْتِ مَفًّا ۞ فَالزَّجِرَتِ زَخْرًا ۞ فَالنَّلِينَتِ ذِكْرًا ۞﴾.

﴿وَالصَّافّاتِ صَفّاً﴾ ﴿فَالزَّاجِرَاتِ رَجُراً﴾ ﴿فَالتّالِيَاتِ ذِكُواً﴾ أقسم بالملائكة الصافين في مقام العبودية، على مراتب باعتبارها تفيض عليهم الأنوار الإِلهية، منتظرين لأمر الله الزاجرين الأجرام العلوية والسفلية بالتدبير المامور به فيها، أو الناس عن المعاصي بإلهام الخير، أو الشياطين عن التعرض لهم التالين آيات الله وجلايا قدسه على أنبيائه وأولياءه، أو بطوائف الأجرام المرتبة كالصفوف المرصوصة والأرواح المدبرة لها والجواهر القدسية المستغرقة في بحار القدس ﴿يسبحون الليل والنهار لا يفترون﴾ أو بنفوس العلماء الصافين في العبادات الزاجرين عن الكفر والفسوق بالحجج والنصائح التالين آيات الله وشرائعه، أو بنفوس الغزاة الصافين في الجهاد الزاجرين الخيل، أو العدو التالين ذكر الله لا يشغلهم عنه مباراة العدو والعطف لاختلاف الذوات، أو الصفات والفاء لترتيب الوجود كقوله:

#### يالهف زيابة للحارث الص ابع فالغانم فالآيب

فإن الصف كمال والزجر تكميل بالمنع عن الشر، أو الإِشاقة إلى قبول الخير والتلاوة إفاضته أو الرتبة كقوله عليه الصلاة والسلام «رحم الله المحلقين فالمقصرين» غير أنه لفضل المتقدم على المتأخر وهذا للعكس، وأدغم أبو عمرو وحمزة التاءات فيما يليها لتقاربها فإنها من طرف اللسان وأصول الثنايا.

# ﴿ إِنَّ إِلَىٰهَكُمْ لَوْبِيدٌ ۞ زَبُّ ٱلسَّمَنُونِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ ٱلْمَشَارِقِ ۞﴾.

﴿إِنَّ الْهَكُمْ لَوَاحِد﴾ جواب للقسم والفائدة فيه تعظيم المقسم به وتأكيد المقسم عليه على ما هو المألوف في كلامهم، وأما تحقيقه فبقوله تعالى:

﴿رَبُّ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ المَشَارِقِ﴾ فإن وجودها وانتظامها على الوجه الأكمل مع إمكان غيره دليل على وجود الصانع الحكيم ووحدته على ما مر غير مرة، ﴿ورب﴾ بدل من واحد أو خبر ثان أو خبر محذوف وما بينهما يتناول أفعال العباد فيدل على أنها من خلقه، و ﴿المشارق﴾ مشارق الكواكب أو مشارق الشمس في السنة وهي ثلاثمائة وستون مشرقاً، تشرق كل يوم في واحد وبحسبها تختلف المغارب، ولذلك اكتفى بذكرها مع أن الشروق أدل على القدرة وأبلغ في النعمة، وما قبل إنها مائة وثمانون إنما يصح لو لم تختلف أوقات الانتقال.

# ﴿ إِنَّا زَبَّنَا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنيَا بِزِينَةِ ٱلكَوْرَكِ ۞ وَحِفْظًا مِّن كُلِّ شَيْطُنْ مَارِدِ ۞﴾.

﴿إِنَّا زَيِّنًا السَّمَاءَ الدُّنْيَا﴾ القربي منكم. ﴿بِزِينَة الكَوَاكِب﴾ بزينة هي ﴿الكواكب﴾ والإضافة للبيان، ويعضده قراءة حمزة ويعقوب وحفص بتنوين «زينة» وجر ﴿الكواكب﴾ على إبدالها منه، أو بزينة هي لها

كأضوائها وأوضاعها، أو بأن زينا ﴿الكواكب﴾ فيها على إضافة المصدر إلى المفعول فإنها كما جاءت اسماً كالليقة جاءت مصدراً كالنسبة ويؤيده قراءة أبي بكر بالتنوين، والنصب على الأصل أو بأن زينتها ﴿الكواكب﴾ على إضافته إلى الفاعل وركوز الثوابت في الكرة الثامنة وما عدا القمر من السيارات في الست المتوسطة بينها وبين السماء الدنيا إن تحقق لم يقدح في ذلك، فإن أهل الأرض يرونها بأسرها كجواهر مشرقة متلالئة على سطحها الأزرق بأشكال مختلفة.

﴿وَحِفْظاً﴾ منصوب بإضمار فعله، أو العطف على «زينة» باعتبار المعنى كأنه قال إنا خلقنا الكواكب زينة اللسماء الدنيا وحفظاً. ﴿وَنْ كُلِّ شَيْطَانِ مَارِدٍ﴾ خارج من الطاعة برمي الشهب.

﴿ لَا يَسْتَعُمُونَ إِلَى ٱلْمَالِمِ ٱلْأَعْلَىٰ وَيُقَذَفُونَ مِن كُلِّ جَانِبٍ ۞ دُحُورًا ۚ وَلَهُمْ عَذَابٌ وَاصِبُ ۞ إِلَّا مَنْ خَطِفَ ٱلْمُنْطَفَةَ فَانْبَعَكُم شِهَابٌ ثَاقِبٌ ۞﴾.

﴿لاَ يَسَّمَّعُونَ إِلَى المَلاِ الأَعْلَى﴾ كلام مبتدأ لبيان حالهم بعد ما حفظ السماء عنهم، ولا يجوز جعله صفة لكل شيطان فإنه يقتضي أن يكون الحفظ من شياطين لا يسمعون، ولا علة للحفظ على حذف اللام كما في جئتك أن تكرمني ثم حذف أن وإهدرها كقوله:

ألا أيهذا الزاجري أحضر الوغى

فإن اجتماع ذلك منكر والضمير لـ ﴿كل﴾ باعتبار المعنى، وتعدية السماع بإلى لتضمنه معنى الإصغاء مبالغة لنفيه وتهويلاً لما يمنعهم عنه، ويدل عليه قراءة حمزة والكسائي وحفص بالتشديد من التسمع وهو طلب السماع و ﴿الملا الأعلى﴾ الملائكة وأشرافهم. ﴿وَيُقْذَفُونَ﴾ ويرمون. ﴿مِنْ كُلِّ جَانِبٍ﴾ من جوانب السماء إذا قصدوا صعوده.

﴿ وُحُوراً ﴾ علة أي للدحور وهو الطرد، أو مصدر لأنه والقذف متقاربان، أو حال بمعنى مدحورين أو منزوع عنه الباء جمع دحر، وهو ما يطرد به ويقويه القراءة بالفتح وهو يحتمل أيضاً أن يكون مصدراً كالقبول أو صفة له أي قذفاً دحوراً. ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ ﴾ أي عذاب آخر. ﴿ وَاصِبٌ ﴾ دائم أو شديد وهو عذاب الآخرة.

﴿إِلا مَن خَطِف الحَطْفَة ﴾ استثناء من واو ﴿يسمعون ﴾ ومن بدل منه ، والخطف الاختلاس والمراد اختلاس كلام الملائكة مسارقة ولذلك عرف الخطفة ، وقرىء "خطف" بالتشديد مفتوح الخاء ومكسروها وأصلها اختطف . ﴿فَأَتْبَعَهُ شِهَابٌ ﴾ أتبع بمعنى تبع ، والشهاب ما يرى كأن كوكباً انقض ، وما قيل إنه بخار يصعد إلى الأثير فيشتعل فتخمين ، إن صح لم يناف ذلك إذ ليس فيه ما يدل على أنه ينقض من الفلك ولا في قوله ﴿ولقد زينا السماء الدنيا بمصابيح وجعلناها رجوماً للشياطين ﴾ فإن كل نير يحصل في الجو العالي فهو مصباح لأهل الأرض وزينة للسماء من حيث إنه يرى كأنه على سطحه ، ولا يبعد أن يصير الحادث كما ذكر في بعض الأوقات رجماً لشياطين تتصعد إلى قرب الفلك للتسمع ، وما روي أن ذلك حدث بميلاد النبي عليه الصلاة والسلام إن صح فلعل المراد كثرة وقوعه ، أو مصيره ﴿دحوراً ﴾ . واختلف في أن المرجوم يتأذى به فيرجع أو يحترق به لكن قد يصيب الصاعد مرة وقد لا يصيب كالموج لراكب السفينة ولذلك لا يرتدعون عنه ورساً ، ولا يقال إن الشيطان من النار فلا يحترق ، لأنه ليس من النار الصرف كما أن الإنسان ليس من التراب المخالص مع أن النار القوية إذا استولت على الضعيفة استهلكتها . ﴿فَاقِبٌ \* مضيء كأنه يثقب الجو بضوئه .

﴿ فَأَسْتَفْئِهِمْ أَهُمْ أَشَدُّ خَلْقًا أَمْ مَنْ خَلَقْنَا ۚ إِنَّا خَلَقْنَهُم مِن طِينٍ لَّارِبِ ۖ ۖ ﴾.

﴿ فَاسْتَفْتِهِم ﴾ فاستخبرهم والضمير لمشركي مكة أو لبني آدم. ﴿ أَهُمْ أَشَدُ خَلْقاً أَمْ مَنْ خَلَقْنَا ﴾ يعني ما ذكر من الملائكة والسماء والأرض وما بينهما والمشارق والكواكب والشهب الثواقب، و ﴿ من ﴾ لتغليب

المعقلاء ويدل عليه إطلاقه ومجيئه بعد ذلك، وقراءة من قرأ «أم من عددنا»، وقوله: ﴿إِنَّا خَلَقْتَاهُمْ مِنْ طِينِ لاَزِبِ ﴾ فإنه الفارق بينهم وبينها لا بينهم وبين من قبلهم كعاد وثمود، وأن المراد إثبات المعاد ورد استحالته والأمر فيه بالإضافة إليهم وإلى من قبلهم سواء، وتقريره أن استحالة ذلك إما لعدم قابلية المادة ومادتهم الأصلية هي الطين اللازب الحاصل من ضم الجزء المائي إلى الجزء الأرضي وهما باقيان قابلان للانضمام بعد، وقد علموا أن الإنسان الأول إنما تولد منه إما لاعترافهم بحدوث العالم أو بقصة آدم وشاهدوا تولد كثير من الحيوانات منه بلا توسط مواقعة، فلزمهم أن يجوزوا إعادتهم كذلك، وإما لعدم قدرة الفاعل ومن قدر على ما لا يعتد به بالإضافة إليها سيما ومن ذلك بدؤهم أولاً وقدرته ذاتية لا تتغد.

## ﴿ بَالْ عَجِبْتَ وَيَسْخُرُونَ ۞ وَإِذَا ذُكِّرُوا لَا يَلْكُرُونَ ۞ وَإِذَا زَأَوْا ءَايَةً يَسْتَسْخُرُونَ ۞ .

﴿ بَلْ عَجِبْتَ ﴾ من قدرة الله تعالى وإنكارهم للبعث. ﴿ وَيَسْخَرُونَ ﴾ من تعجبك وتقريرك للبعث، وقرأ حمزة والكسائي بضم التاء أي بلغ كمال قدرتي وكثرة خلائقي أن تعجبت منها، وهؤلاء لجهلهم يسخرون منها. أو عجبت من أن ينكر البعث ممن هذه أفعاله وهم يسخرون ممن يجوزه. والعجب من الله تعالى إما على الفرض والتخييل أو على معنى الاستعظام اللازم له فإنه روعة تعتري الإنسان عند استعظامه الشيء، وقيل إنه مقدر بالقول أي: قال يا محمد بل عجبت.

﴿وَإِذَا ذُكِّرُوا لاَ يَذْكُرُونَ﴾ وإذا وعظوا بشيء لا يتعظون به، أو إذا ذكر لهم ما يدل على صحة الحشر لا ينتفعون به لبلادتهم وقلة فكرهم.

﴿ وَإِذَا رَأُوا آيَةً ﴾ معجزة تدل على صدق القائل به. ﴿ يَسْتَسْخِرُونَ ﴾ يبالغون في السخرية ويقولون إنه سحر، أو يستدعي بعضهم من بعض أن يسخر منها.

﴿ وَقَالُوٓا إِنْ هَلَآا إِلَّا سِخْرٌ مُبِينُ ۞ أَوِذَا مِنْنَا وَكُنَّا لُرَابًا وَعِظَلمًا لَوَنَا لَتَبْعُوثُونَ ۞ أَوَ مَابَآؤُنَا ٱلأَوْلُونَ ۞ قُلْ نَعَمْ وَأَنتُمْ دَخِرُونَ ۞﴾.

﴿ وَقَالُوا إِنْ هَذَا﴾ يعنون ما يرونه. ﴿ إِلاَّ سِخْرٌ مُبِينٌ﴾ ظاهر سحريته.

﴿أَثِذَا مِثْنَا وَكُنَّا ثُرَاباً وَعِظَاماً أَثِنًا لَمَبْعُوثُونَ﴾ أصله انبعث إذا متنا فبدلوا الفعلية بالاسمية وقدموا الظرف وكوروا الهمزة مبالغة في الإِنكار، وإشعاراً بأن البعث مستنكر في نفسه وفي هذه الحالة أشد استنكاراً، فهو أبلغ من قراءة ابن عامر بطرح الهمزة الأولى وقراءة نافع والكسائي ويعقوب بطرح الثانية.

﴿أَوَ آبَاؤُنَا الأَوَّلُونَ﴾ عطف على محل ﴿إن﴾ واسمها، أو على الضمير في «مبعوثون» فإنه مفصول منه بهمزة الاستفهام لزيادة الاستبعاد لبعد زمانهم، وسكن نافع برواية قالون وابن عامر الواو على معنى الترديد.

﴿قُلْ نَعَمْ وَأَنْتُمْ دَاخِرُونَ﴾ صاغرون، وإنما اكتفى به في الجواب لسبق ما يدل على جوازه وقيام المعجز على صدق المخبر عن وقوعه، وقرىء «قال» أي الله أو الرسول وقرأ الكسائي وحده ﴿نعم﴾ بالكسر وهو لغة فيه.

﴿ فَإِنَّمَا هِمَى زَجْرَةٌ وَحِدَةٌ فَإِذَا مُمْ يَنظُرُونَ ﴿ وَقَالُواْ يَوَيْلُنَا هَاذَا يَوْمُ اللِّينِ ﴿ هَا يَوْمُ الْفَصْلِ الَّذِى كُنتُمْ مِهِـ تُكَذِّبُونَ ﴾ .

﴿ فَإِنَّمَا هِيَ زَجْرَةً وَاحِدَةً ﴾ جواب شرط مقدر أي إذا كان ذلك فإنما البعثة ﴿ رَجْرَةً ﴾ أي صيحة واحدة،

وهي النفخة الثانية من زجر الراعي غنمه إذا صاح عليها وأمرها في الإعادة كأمر ﴿كُنَ﴾ في الإبداء ولذلك رتب عليها. ﴿فَإِذَا هُمْ يَنْظُرُونَ﴾ فإذا هم قيام من مراقدهم أحياء يبصرون، أو ينتظرون ما يفعل بهم.

﴿وَقَالُوا يَا وَيْلَنَا هَذَا يَوْمُ الدِّينِ﴾ اليوم الذي نجازى بأعمالنا وقد تم به كلامهم وقوله:

﴿ هَذَا يَوْمُ الْفَصْلِ الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تُكَلِّبُونَ ﴾ جواب الملائكة، وقيل هو أيضاً من كلام بعضهم لبعض والفصل القضاء، أو الفرق بين المحسن والمسيء.

# ﴿ اللَّهِ مَا مَشُرُوا الَّذِينَ طَامُوا وَأَزْوَجَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونُ ﴿ مِن دُونِ اللَّهِ فَالْمَدُومُمْ إِلَى صِرَطِ الْمُسْجِيمِ ﴿ ﴿ ﴾.

﴿اخشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا﴾ أمر الله للملائكة، أو أمر بعضهم لبعض بحشر الظلمة من مقامهم إلى الموقف. ويتلل منه إلى الجحيم. ﴿وَأَزْوَاجَهُمْ﴾ وأشباههم عابد الصنم مع عبدة الصنم وعابد الكوكب مع عبدته كقوله تعالى: ﴿وَكَنْتُم أَزُواجاً ثَلاثة﴾ أو نساءهم اللاتي على دينهم أو قرناءهم من الشياطين. ﴿وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ﴾ ﴿مِنْ دُونِ الله من الأصنام وغيرها زيادة في تحسيرهم وتخجيلهم، وهو عام مخصوص بقوله تعالى: ﴿إِن الذين سبقت لهم منا المحسنى الآية، وفيه دليل على أن ﴿الذين ظلموا هم المشركون. ﴿فَاهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ الجَحِيم ﴾ فعرفوهم طريقاً ليسلكوها.

﴿ وَقِفُوكُمْ ۚ إِنَّهُم مَّسْقُولُونَ ۞ مَا لَكُو لَا نَنَاصَرُونَ ۞ بَلَ هُرُ ٱلْتِزَعَ مُسْتَسَائِونَ ۞﴾.

﴿وَقِفُوهُمْ﴾ احبسوهم في الموقف. ﴿إِنَّهُمْ مَسْتُولُونَ﴾ عن عقائدهم وأعمالهم والواو لا توجب الترتيب مع جواز أن يكون موقفهم متعدداً.

﴿مَا لَكُمْ لاَ تَنَاصَرُونَ﴾ لا ينصر بعضكم بعضاً بالتخليص، وهو توبيخ وتقريع.

﴿ بَلْ هُمُ الْيَوْمَ مُسْتَسْلِمُونَ ﴾ منقادون لعجزهم وانسداد الحيل عليهم، وأصل الاستسلام طلب السلامة أو متسالمون كأنه يسلم بعضهم بعضاً ويخذله.

﴿ وَأَفْتِلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَنْسَاءَلُونَ ۞ قَالُوا إِنَّكُمْ كُنُمْ تَأْثُونَنَا عَنِ الْبَمِينِ ۞﴾.

﴿وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَغْضِ﴾ يعني الرؤوساء والأتباع أو الكفرة والقرناء. ﴿يَتَسَاءَلُونَ﴾ يسأل بعضهم بعضاً للتوبيخ ولذلك فسر بـ ﴿يتخاصمون﴾.

﴿قَالُوا إِنَّكُمْ كُنْتُمْ تَأْتُونَنَا عَنِ الْيَمِينِ﴾ عن أقوى الوجوه وأيمنها، أو عن الدين أو عن الخير كأنكم تنفعوننا نفع السانح فتبعناكم وهلكنا، مستعار من يمين الإنسان الذي هو أقوى الجانبين وأشرفهما وأنفعهما ولذلك سمي يميناً وتيمن بالسانح، أو عن القوة والقهر فتقسروننا على الضلال، أو عن الحلف فإنهم كانوا يحلفون لهم أنهم على الحق.

﴿ قَالُواْ بَلَ لَمْ تَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ۞ وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُرْ مِن سُلْطَدَرِّ بَلَ كُنُمْ فَوْمًا طَلِغِينَ ۞ فَحَقَ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِّنَا ۚ إِنَّا لَذَآ بِهُونَ ۞ فَأَغَوْتِنَكُمْمْ إِنَا كُنَا غَلِينَ ۞﴾.

﴿قَالُوا بَلْ لَم تَكُونُوا مُؤْمِنِينَ﴾.

﴿ وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطَانِ بَلْ كُنْتُمْ قَوْماً طَاغِينَ ﴾ أجابهم الرؤساء أولاً بمنع إضلالهم بأنهم ما أخبروهم على الكفر إذ لم يكن لهم عليهم تسلط وإنما جنحوا إليه لأنهم كانوا قوماً مختارين الطغيان.

﴿فَحَقٌّ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبُّنَا إِنَّا لَذَائِقُونَ﴾.

﴿ فَأَغْوَيَناكُمْ إِنَّا كُنَّا غَاوِينَ﴾ ثم بينوا أن ضلال الفريقين ووقوعهم في العذاب كان أمراً مقضياً لا محيص لهم عنه، وأن غاية ما فعلوا بهم أنهم دعوهم إلى الغي لأنهم كانوا على الغي فأحبوا أن يكونوا مثلهم، وفيه إيماء بأن غوايتهم في الحقيقة ليست من قبلهم إذ لو كان كل غواية لإغواء غاو فمن أغواهم.

﴿ وَإِنَّهُمْ يَوْمَهِذِ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴿ إِنَّا كَذَلِكَ نَفْعَلُ بِالْمُجْرِمِينَ ﴿ إِنَّا مَانُواْ إِذَا فِيلَ لَمُمْ لَآ · إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكَمْرُونَ ﴿ ﴾ .

﴿فَإِنَّهُمْ﴾ فإن الأتباع والمتبوعين. ﴿يَوْمَثِيدِ فِي العَذَابِ مُشْتَرِكُونَ﴾ كما كانوا مشتركين في الغواية.

﴿إِنَّا كَذَلِكَ﴾ مثل ذلك الفعل. ﴿نَفْعَلُ بِالمُجْرِمِينَ﴾ بالمشركين لقوله تعالى:

﴿إِنَّهُمْ كَانُوا إِذًا قِيلَ لَهُمْ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ الله يَسْتَكْبِرُونَ﴾ أي عن كلمة التوحيد، أو على من يدعوهم إليه.

﴿ وَيَقُولُونَ أَيِنًا لَنَارِكُواْ ءَالِهَنِهَا لِشَاعِي تَجْنُونِ ۞ بَلْ جَآءَ بِالْحَقِّ وَصَلَاقَ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ إِنْكُرْ لَذَآبِهُواْ اَلْعَلَابِ الْأَلِيدِ ۞ وَمَا تُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنُمْ تَصْمَلُونَ ۞﴾.

﴿ وَيَقُولُونَ أَيْنًا لَتَارِكُوا آلِهَتَنَا لِشَاعِرِ مَجْنُونِ ﴾ يعنون محمداً عليه الصلاة والسلام.

. ﴿ بَلْ جَاءَ بِالْحَقِّ وَصَدَّقَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ رد عليهم بأن ما جاء به من التوحيد حق قام به البرهان وتطابق عليه لمرسلون.

﴿إِنَّكُمْ لَلَائِقُو الْعَذَابِ الْأَلِيمِ﴾ بالإِشراك وتكذيب الرسل، وقرىء بنصب ﴿العذابِ﴾، على تقرير النون تقوله:

وَلاَ ذَاكِرُ اللهِ إِلاَّ قَلِيلاً

وهو ضعيف في غير المحلى باللام وعلى الأصل.

﴿ وَمَا تُجْزَوْنَ إِلاَّ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ إلا مثل ما عملتم.

﴿ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ ۞ أُولَتِهِكَ لَمُمْ رِزَقٌ مَعْلُومٌ ۞ فَوَكِمٌ وَهُم مُّكْرَمُونَ ۞ فِي جَنَّتِ النَّهِيمِ ﴾.

﴿إِلاَّ عِبَادَ الله المُخْلَصِينَ﴾ استثناء منقطع إلا أن يكون الضمير في ﴿تجزون﴾ لجميع المكلفين فيكون استثناؤهم عنه باعتبار المماثلة، فإن ثوابهم مضاعف والمنقطع أيضاً بهذا الاعتبار

﴿ أُولَئِكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ ﴾ خصائصه من الدوام، أو تمحض اللذة ولذلك فسره بقوله:

﴿ فَوَاكِهُ ﴾ فإن الفاكهة ما يقصد للتلذذ دون التغذي والقوت بالعكس، وأهل الجنة لما أعيدوا على خلقة محكمة محفوظة عن التحلل كانت أرزاقهم فواكه خالصة . ﴿ وَهُمْ مُكْرَمُونَ ﴾ في نيله يصل إليهم من غير تعب وسؤال كما عليه رزق الدنيا .

﴿ فِي جَنَّاتِ النَّمِيمِ ﴾ في جنات ليس فيها إلا النعيم، وهو ظرف أو حال من المستكن في ﴿مكرمون﴾، أو خبر ثان ﴿لأولئك﴾ وكذلك:

﴿عَلَىٰ مُرُرِ مُنَقَبِلِينَ ۞ يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِن مَعِينِ ۞ بَيْضَآءَ لَذَةِ لِلشَّرِبِينَ ۞ لَا فِيهَا غَوْلُ وَلَا

هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ ۞﴾.

﴿عَلَى سُرُو﴾ يحتمل الحال أو الخبر فيكون: ﴿مُتَقَابِلِينَ﴾ حالاً مَن المستكن فيه أو في ﴿مكرمون﴾، وأن يتعلق بـ ﴿متقابلين﴾ فيكون حالاً من ضمير ﴿مكرمون﴾.

﴿ يُطَافُ عَلَيْهِمْ بِكَأْسِ ﴾ بإناء فيه خمر أو خمر كقوله: وَكُأْسُ شُرِبَتْ عَلَى لَذَّةٍ. ﴿ وَمِنْ مَعِينٍ ﴾ من شراب معين أو نهر معين أي ظاهر للعيون، أو خارج من العيون وهو صفة للماء من عان الماء إذا نبع. وصف به خمر الجنة لأنها تجري كالماء، أو للإِشعار بأن ما يكون لهم بمنزلة الشراب جامع لما يطلب من أنواع الأشربة لكمال اللذة، وكذلك قوله:

﴿ بَيْضَاءَ لَذَّةِ لِلشَّارِبِينَ﴾ وهما أيضاً صفتان لكأس، ووصفها بـ ﴿ لَذَهُ إما للمبالغة أو لأنها تأنيث لذ بمعنى لذيذ كطب ووزنه فعل قال:

وَلَـذَّ كَـطَعْم الصرحديّ تَـرَكُتُهُ بِأَرْضِ العِـدَا مِـنْ خَـشْيَةِ الـحَـدَثَـانِ

﴿لاَ فِيهَا خُولٌ﴾ غائلة كما في خمر الدنيا كالخمار من غاله يغوله إذا أفسده ومنه الغول. ﴿وَلاَ هُمْ عَنْهَا يُتُرَفُونَ ﴾ يسكرون من نزف الشارب فهو نزيف ومنزوف إذا ذهب عقله، أفرده بالنفي وعطفه على ما يعمه لأنه من عظم فساده كأنه جنس برأسه، وقرأ حمزة والكسائي بكسر الزاي وتابعهما عاصم في «الواقعة» من أنزف الشارب إذا نفد عقله أو شرابه، وأصله للنفاد يقال نزف المطعون إذا خرج دمه كله ونزحت الركية حتى نزفتها.

﴿ وَعِندُهُمْ قَاصِرَاتُ ٱلطَّرْفِ عِينٌ ﴿ لَكُنَّ كَأَنَّهُنَ بَيْضٌ مَّكُنُونٌ ۗ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿وَعِنْدُهُمْ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ﴾ قصرن أبصارهن على أزواجهن. ﴿عِينٌ﴾ نجل العيون جمع عيناء.

﴿كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَكْنُونٌ﴾ شبههن ببيض النعام المصون عن الغبار ونحوه في الصفاء والبياض المخلوط بأدنى صفرة فإنه أحسن ألوان الأبدان.

﴿ فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَسَآءَلُونَ ﴿ قَالَ قَآمِلُ مِنْهُمْ إِنِّ كَانَ لِى قَرِينٌ ﴿ فَا يَقُولُ آءِنَكَ لَمِنَ اللَّهُ عَلَى بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَقَولُ آءِنَكَ لَمِن اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمَا عَلَا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا

﴿فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَسَاءَلُونَ﴾ معطوف على ﴿يطاف عليهم﴾ أي يشربون فيتحادثون على الشراب قال:

وَمَسا بَسَقِسِينَتْ مِسنَ السلَّسَدَّاتِ إِلاًّ أَحَسادِيتُ السِكِسرَامِ عَسَلَسَى السمُسدَامِ

والتعبير عنه بالماضي للتأكيد فيه فإنه ألذ تلك اللذات إلى العقل، وتساؤلهُم عن المعارف والفَضائل وما جرى لهم وعليهم في الدنيا.

﴿قَالَ قَائِلٌ مِنْهُمْ ﴾ في مكالمتهم. ﴿إِنِّي كَانَ لِي قَرِينٌ ﴾ جليس في الدنيا...

﴿يَقُولُ أَنِنَّكَ لَمِنَ الْمُصَدِّقِينَ﴾ يوبخني على التصديق بالبعث، وقرىء بتشديد الصاد من التصدق.

﴿ أَيْدًا مِنْنَا وَكُنَّا تُرَابِاً وَعِظَاماً أَيْنًا لَمَدِينُونَ ﴾ لمجزيون من الدين بمعنى الجزاء.

﴿ قَالَ هَلْ أَنتُم مُطَلِعُونَ ﴿ فَأَمَّلُكَ فَرَءَاهُ فِي سَوْآءِ ٱلْجَحِيمِ ﴿ فَهُ ﴾ .

﴿قَالَ﴾ أي ذلك القائل. ﴿ هَلْ أَنْتُمْ مُطَّلِعُونَ ﴾ إلى أهل النار لأريكم ذلك القرين، وقيل القائل هو الله أو

بعض الملائكة يقول لهم: هل تحبون أن تطلعوا على أهل النار لأريكم ذلك القرين فتعلموا أين منزلتكم من منزلتهم؟ وعن أبي عمرو ﴿مطلعون، فاطلع﴾ بالتخفيف وكسر النون وضم الألف على أنه جعل اطلاعهم سبب اطلاعه من حيث أن أدب المجالسة يمنع الاستبداد به، أو خاطب الملائكة على وضع المتصل موضع المنفصل كقوله:

هُ م الآمِ رُونَ السَخَيْرِ وَالسَفَاعِ لُونَهُ

أو شبه اسم الفاعل بالمضارع.

﴿ فَاطَّلَعَ ﴾ عليهم. ﴿ فَرَآهُ ﴾ أي قرينه. ﴿ فِي سَوَاءِ الجَحِيم ﴾ وسطه.

﴿ قَالَ تَاللَّهِ إِن كِدتَّ لَتُردِينِ ﴿ قَلَ وَلَوْلَا يَعْمَةُ رَبِي لَكُنتُ مِنَ ٱلْمُحْضَرِينَ ۞ أَفَعَا غَنُ بِمَيَّتِينٌ ۞ إِلَّا مَوْلَقَنَ الْأُولَىٰ وَمَا غَنُ بِمُعَذَّبِينَ ۞﴾.

﴿قَالَ تَالله إِنْ كِدْتُ لَتُرْدِينِ للهلكني بالإِغواء، وقرىء «لتغوين» و ﴿إِن هِي المحففة واللام هي الفارقة.

﴿ وَلَوْلاَ نِعْمَةُ رَبِّي﴾ بالهذاية والعصمة. ﴿ لَكُنْتُ مِنَ المُحْضَرِينَ﴾ معك فيها.

﴿ أَفَمَا نَحْنُ بِمَيْتِينَ ﴾ عطف على محذوف أي أنحن مخلدون منعمون فما نحن بميتين، أي بمن شأنه الموت وقرىء «بمائتين».

﴿إِلاَّ مَوْتَتَنَا الأُولَى﴾ التي كانت في الدنيا وهي متناولة لما في القبر بعد الإحياء للسؤال، ونصبها على المصدر من اسم الفاعل. وقيل على الاستثناء المنقطع. ﴿وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ﴾ كالكفار، وذلك تمام كلامه لقرينه تقريعاً له أو معاودة إلى مكالمة جلسائه تحدثاً بنعمة الله، أو تبجحاً بها وتعجباً منها وتعريضاً للقرين بالتوسخ.

﴿ إِنَّ هَنَذَا لَمُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ۞ لِمِثْلِ هَنَا فَلَيَعْمَلِ ٱلْعَكِمِلُونَ ۞﴾.

﴿إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمِ﴾ يحتمل أن يكون من كلامهم وأن يكون كلام الله لتقرير قوله والإِشارة إلى ما هم عليه من النعمة والخلود والأمن من العداب.

﴿لِمِثْلِ هَذَا قَلْيَعْمَلِ الْعَامِلُونَ﴾ أي لنيل مثل هذا يجب أن يعمل العاملون لا للحظوظ الدنيوية المشوبة بالآلام السريعة الانصرام، وهو أيضاً يحتمل الأمرين.

﴿ أَذَالِكَ خَيْرٌ نُزُلًا أَمْ شَجَرَةُ الزَّقَرُمِ ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهَا فِتْنَةً لِلظَّلِمِينَ ﴿ إِنَّهَا شَجَرَةٌ نَخْرُجُ فِي أَصْلِ اَلْجَحِيمِ ﴿ إِنَّا طَلْعُهَا كَأَنَّهُ رُمُوسُ الشَّيَطِينِ ۞ فَإِنَّهُمْ لَآكِلُونَ مِنْهَا فَمَالِئُونَ مِنْهَا اَلْبُطُونَ ۞ ﴿

﴿أَذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلاً أَمْ شَجَرَةُ الزَّقُومِ﴾ شجرة ثمرها نزل أهل النار، وانتصاب ﴿نزلا﴾ على التمييز أو الحال وفي ذكره دلالة على أن ما ذكر من النعيم لأهل الجنة بمنزلة ما يقام للنازل ولهم وراء ذلك ما تقصر عنه الأفهام، وكذلك الزقوم لأهل النار، وهو: اسم شجرة صغيرة الورق دفر مرة تكون بتهامة سميت به الشجرة الموصوفة.

﴿إِنَّا جَعَلْنَاهَا فِتْنَةً لِلظَّالِمِينَ﴾ محنة وعذاباً لهم في الآخرة، أو ابتلاء في الدنيا فإنهم لما سمعوا أنها في النار قالوا كيف ذلك والنار تحرق الشجر، ولم يعلموا أن من قدر على خلق حيوان يعيش في النار ويلتذ بها فهو أقدر على خلق الشجر في النار وحفظه من الإحراق.

﴿إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَخْرُجُ فِي أَصْلِ الجَحِيمِ﴾ منبتها في قعر جهنم وأغصانها ترتفع إلى دركاتها.

﴿طَلْعُهَا﴾ حملها مستعار من طلع التمر لمشاركته إياه في الشكل، أو الطلوع من الشجر. ﴿كَأَنَّهُ رُؤْسُ الشَّيَاطِينِ﴾ في تناهي القبح والهول، وهو تشبيه بالمتخيل كتشبيه الفائق الحسن بالملك. وقيل ﴿الشياطين﴾ حيات هائلة قبيحة المنظر لها أعراف، ولعلها سميت بها لذلك.

﴿فَإِنَّهُمْ لَآكِلُونَ مِنْهَا﴾ من الشجرة أو من طلعها. ﴿فَمَالِثُونَ مِنْهَا البُطُونِ﴾ لغلبة الجوع أو الجبر على اكلها.

# ﴿ ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْبًا مِنْ حَبِيمٍ ۞ ثُمَّ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ لَإِلَى ٱلْجَعِيمِ ۞ ﴾.

﴿ ثُمَّمَ إِنَّ لَهُمْ مَلَيْهَا﴾ أي بعد ما شبعوا منها وغلبهم العطش وطال استسقاؤهم، ويجوز أن يكون ثم لما في شرابهم من مزيد الكراهة والبشاعة. ﴿ لَشُوباً مِنْ حَمِيم ﴾ لشراباً من غساق، أو صديد مشوباً بماء حميم يقطع أمعاءهم، وقرىء بالضم وهو اسم ما يشاب به والأول مصدر سمي به.

﴿ قُمَّ إِنَّ مَرْجِعَهُمُ مصيرهم. ﴿ لِإِلَى الجَحِيمِ ﴾ إلى دركاتها أو إلى نفسها، فإن الزقوم والحميم نزل يقدم اليهم قبل دخولهم، وقبل الحميم خارج عنها لقوله تعالى: ﴿ هذه جهنم التي يكذب بها المجرمون يطوفون بينها وبين حميم آن ﴾ يوردون إليه كما تورد الإبل إلى الماء ثم يردون إلى الجحيم، ويؤيده أنه قرىء «ثم إن منقلبهم».

﴿إِنَّهُمْ ٱلْفَوْا مَانَاءَهُمْ صَالِينَ ۞ فَهُمْ عَلَىٰ مَالَتِهِمْ يُهْرَعُونَ ۞ وَلَقَدْ صَلَّ مَبْلَهُمْ أَحْتُرُ الْأَوْلِينَ ۞ وَلَقَدْ صَلَّ مَبْلَهُمْ أَحْتُرُ الْأَوْلِينَ ۞ وَلَقَدْ أَنْسَلْنَا فِيهِم مُنذِرِينَ ۞ فَانظُرْ حَيْفَ كَانَ عَنقِبَهُ ٱلْمُنذَرِينَ ۞ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ وَلَقَدُ أَنْسَلْنَا فِيهِم مُنذِرِينَ ۞ فَانظُرْ حَيْفَ كَانَ عَنقِبَهُ ٱلْمُنذَرِينَ ۞ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ

﴿إِنَّهُم أَلْفُوا آبَاءَهُمْ ضَالِّينَ﴾ ﴿فَهُمْ عَلَى آثَارِهِمْ يُهْرَعُونَ﴾ تعليل لاستحقاقهم تلك الشدائد بتقليد الآباء في الضلال، والإهراع: الإسراع الشديد كأنهم يزعجون على الإسراع على ﴿آثارهم﴾، وفيه إشعار بأنهم بادروا إلى ذلك من غير توقف على نظر وبحث.

﴿ وَلَقَدْ ضَلَّ قَبْلَهُمْ ﴾ قبل قومك. ﴿ أَكْثَرُ الأَوَّلِينَ ﴾.

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا فِيهِمْ مُثْلِرِينَ ﴾ أنبياء أنذروهم من العواقب.

﴿فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُنْلَرِينَ﴾ من الشدة والفظاعة.

﴿ إِلاَّ عِبَادَ اللهُ المُخْلَصِينَ ﴾ إلا الذين تنبهوا بإنذارهم فأخلصوا دينهم لله، وقرىء بالفتح أي الذين أخلصهم الله لله الله المنه ورأوا أخبارهم ورأوا أخلصهم الله الله المنه والمقصود خطاب قومه فإنهم أيضاً سمعوا أخبارهم ورأوا أثارهم.

﴿ وَلَقَدْ نَادَىٰنَا نُوحٌ فَلَيْعَمَ ٱلْمُجِبُونَ ۞ وَيَغَيْنَهُ وَأَهْلَمُ مِنَ ٱلْكَرْبِ ٱلْعَظِيمِ ۞ وَجَعَلْنَا ذُرِيَّتَهُ مُرُّ ٱلْبَاقِينَ ۞ وَتَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ۞﴾.

﴿وَلَقَدْ نَادَانَا نُوحٌ﴾ شروع في تفصيل القصص بعد إجمالها، أي ولقد دعانا حين أيس من قومه. ﴿فَلَنِغُمَ المُجِيبُونَ﴾ أي فأجبناه أحسن الإِجابة فوالله لنعم المجيبون نحن، فحذف منها ما حذف لقيام ما يدل عليه. ﴿وَنَجْينَاهُ وَأَهْلَهُ مِنَ الكَرْبِ العَظِيم﴾ من الغرق أو أذى قومه.

﴿وَجَعَلْنَا ذُرِّيَتَهُ هُمُ البَاقِينَ﴾ إذ هلك من عداهم وبقوا متناسلين إلى يوم القيامة، إذ روي أنه مات كل من كان معه في السفينة غير بنيه وأزواجهم.

﴿ وَتَرَكَّنَا عَلَيْهِ فِي الآخِرِيْنَ ﴾ من الأمم.

﴿ سَلَدُ عَلَىٰ نُوجٍ فِي ٱلْعَلَمِينَ ۞ إِنَّا كَلَالِكَ جَرِي ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ ثُمَّ أَغُرَقُنَا ٱلْاَخْرِينَ ۞﴾.

﴿ مَلاَمٌ عَلَى نُوحٍ ﴾ هذا الكلام جيء به على الحكاية والمعنى يسلمون عليه تسليماً. وقيل هو سلام من الله عليه ومفعول ﴿ تركنا ﴾ محذوف مثل الثناء. ﴿ فِي العَالَمِينَ ﴾ متعلق بالجار والمجرور ومعناه الدعاء بثبوت هذه التحية في الملائكة والثقلين جميعاً.

﴿إِنَّا كَذَٰلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ﴾ تعليل لما فعل بنوح من التكرمة بأنه مجازاة له على إحسانه. ﴿إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا المُؤْمِنِينَ﴾ تعليل لإحسانه بالإيمان إظهاراً لجلالة قدره وأصالة أمره.

﴿ ثُمَّ أَغْرَقْنَا الْآخَرِينَ ﴾ يعني كفار قومه.

وَإِنَ مِن شِيعَنِهِ، لَإِزَهِيمَ شَي إِذ جَآة رَيَّةُ بِقَلْبِ سَلِيمٍ شَي إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ، مَاذَا مَّمُنُدُونَ
 أَيْفَكُا ءَالِهَةً دُونَ ٱللَّهِ تُرِيدُونَ شَي فَمَا ظَنْكُم بِرَبِ ٱلْعَلَمِينَ شَي ﴾.

﴿ وَإِن مِنْ شِيعَتِهِ ﴾ ممن شايعه في الإِيمان وأصول الشريعة. ﴿ لِإِبْرَاهِيمَ ﴾ ولا يبعد اتفاق شرعهما في الفروع أو غالباً، وكان بينهما ألفان وستماثة وأربغون سنة، وكان بينهما نبيان هود وصالح.

﴿إِذْ جَاءَ رَبِّهُ ﴾ متعلق بما في الشيعة من معنى المشايعة أو بمحذوف هو اذكر. ﴿بِقُلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ من آفات القلوب أو من العلائق تخالص لله أو مخلص له، وقيل حزين من السليم بمعنى اللديغ. ومعنى المجيء به ربه: إخلاصه له كأنه جاء به متحفاً إياه.

﴿إِذْ قَالَ لَأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَاذَا تَعْبُدُونَ﴾ بدل من الأولى أو ظرف لـ ﴿جاء﴾ أو ﴿سليم﴾.

﴿ أَيْفَكَا آلِهَةً دُونَ الله تُرِيدُونَ ﴾ أي تريدون آلهة دون الله إفكاً مقدم المفعول للعناية ثم المفعول له لأن الأهم أن يقرر أنهم على الباطل ومبنى أمرهم على الإفك، ويجوز أن يكون إفكاً مفعولاً به و ﴿ آلهة ﴾ بدل منه على أنها إفك في نفسها للمبالغة، أو المراد بها عبادتها بحذف المضاف أو حالاً بمعنى آفكين.

﴿ فَمَا ظَنْكُمْ بِرَبُ الْعَالَمِينَ ﴾ بمن هو حقيق بالعبادة لكونه رباً للعالمين حتى تركتم عبادته، أو أشركتم به غيره أو أمنتم من عذابه، والمعنى إنكار ما يوجب ظناً فضلاً عن قطع يصد عن عبادته، أو يجوز الإشراك به أو يقتضي الأمن من عقابه على طريقة الإلزام وهو كالحجة على ما قبله.

﴿ فَنَظَرَ نَظْرَةً فِي النُّجُورِ ١ فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ ١ فَنَوَلُوا عَنْهُ مُعْبِينَ ١٠٠٠.

﴿ فَنَظَر نَظُرَةً فِي النُّجُومِ ﴾ فرأى مواقعها واتصالاتها، أو في علمها أو في كتابها، ولا منع منه مع أن قصده إيهامهم وذلك حين سألوه أن يعبد معهم.

﴿ فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ ﴾ أراهم أنه استدل بها لأنهم كانوا منجمين على أنه مشارف للسقم لثلا يخرجوه إلى معبدهم، فإنه كان أغلب أسقامهم الطاعون وكانوا يخافون العدوى، أو أراد إني سقيم القلب لكفركم، أو خارج المزاج عن الاعتدال خروجاً قل من يخلو منه أو بصدد الموت ومنه المثل: كفى بالسلامة داء، وقول

فَــدَعَــوْتُ رَبِّــي بِــالــــَّــلاَمَــةِ جَــاهِــداً لِــيُــصــحَــنِــي فَــاِذَا الــــَّــلاَمَـــهُ دَاءُ ﴿فَتَوَلُّوا عَنْهُ مُذْبِرِينَ﴾ هاربين مخافة العدوى.

﴿ فَرَاغَ إِلَّا ءَالِهَائِيمُ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ۞ مَا لَكُو لَا نَطِقُونَ ۞ فَرَاغَ عَلَيْهِمْ ضَرَّبًا بِٱلْمِدِينِ ۞﴾.

﴿ فَرَاغَ إِلَى آلِهَتِهِم ﴾ فذهب إليها في خفية من روغة الثعلب وأصله الميل بحيلة. ﴿ فَقَالَ ﴾ أي للأصنام استهزاء. ﴿ أَلا تَأْكُلُونَ ﴾ يعني الطعام الذي كان عندهم.

﴿مَا لَكُمْ لاَ تَنْطِقُونَ﴾ بجوابي.

﴿فَرَاغَ عَلَيْهِم﴾ فمال عليهم مستخفياً، والتعدية بعلى للاستعلاء وإن الميل لمكروه. ﴿ضَرَباً بِاليَمِينِ﴾ مصدر «لراغ عليهم» لأنه في معنى ضربهم، أو لمضمر تقديره فراغ عليهم يضربهم وتقييده باليمين للدلالة على قوته فإن قوة الآلة تستدعي قوة الفعل، وقيل ﴿باليمين﴾ بسبب الحلف وهو قوله: ﴿تَاللهُ لأكيلن أصنامكم﴾.

﴿ فَأَفَهُ لُواْ إِلَيْهِ يَرِفُونَ ۞ قَالَ أَتَعَبُدُونَ مَا نَنْجِتُونَ ۞ وَأَلَلَهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ۞﴾.

﴿فَأَقْتِلُوا إِلَيْهِ﴾ إلى إبراهيم عليه الصلاة والسلام بعدما رجعوا فرأوا أصنامهم مكسرة وبحثوا عن كاسرها فظنوا أنه هو كما شرحه في قوله: ﴿من فعل هذا بآلهتنا﴾ الآية. ﴿يَزِفُونَ﴾ يسرعون من زفيف النعام. وقرى حمزة على بناء المفعول من أزفه أي يحملون على الزفيف. وقرىء «يزفون» أي يزف بعضهم بعضاً، و «يَزْفُون» من زفاه إذا حداه كأن بعضهم يزفو بعضاً لتسارعهم إليه ﴿قال أَتمبدون ما تنحتون من الأصنام.

﴿وَالله خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ﴾ أي وما تعملونه فإن جوهرها بخلقه وشكلها وإن كان بفعلهم، ولذلك جعل من أعمالهم فبإقداره إياهم عليه وخلقه ما يتوقف عليه فعلهم من الدواعي والعدد، أو عملكم بمعنى معمولكم ليطابق ما تنحتون، أو أنه بمعنى الحدث فإن فعلهم إذا كان بخلق الله تعالى فيهم كان مفعولهم المتوقف على فعلهم أولى بذلك، وبهذا المعنى تمسك أصحابنا على خلق الأعمال ولهم أن يرجحوه على الأولين لما فيهما من حذف أو مجاز.

﴿ قَالُوا اَبْوُا لَمُ بُنْيَنَا فَأَلْفُوهُ فِي الْجَحِيمِ ۞ فَأَرَادُوا بِهِ. كَيْدًا فِجَعَلْنَهُمُ الْأَشْفَلِينَ ۞ ﴿

﴿قَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنْيَاناً فَٱلْقُوهُ فِي الجَحِيمِ﴾ في النار الشديدة من الجحمة وهي شدة التأجج، واللام بدل الإضافة أي جحيم ذلك البنيان.

﴿فَأَرَادُوا بِهِ كَنِداً﴾ فإنه لما قهرهم بالحجة قصدوا تعذيبه بذلك لئلا يظهر للعامة عجزهم. ﴿فَجَعَلْنَاهُمُ الأَسْفَلِينَ﴾ الأذلين بإبطال كيدهم وجعله برهاناً نيراً على علو شأنه، حيث جعل النار عليه برداً وسلاماً.

﴿وَقَالَ إِنِّ ذَاهِبُ إِلَىٰ رَقِّ مَسَهْدِينِ ۞ رَبِّ هَبْ لِى مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ۞ فَبَشَّـزَنَـُهُ بِعُلَىرٍ حَلِيـمٍ ۞﴾.

﴿وَقَالَ إِنِّي ذَاهِبُ إِلَى رَبِّي﴾ إلى حيث أمرني ربي وهو الشام، أو حيث أتجرد فيه لعبادته. ﴿سَيَهْدِينِ﴾ إلى ما فيه صلاح ديني أو إلى مقصدي، وإنما بت القول لسبق وعده أو لفرط توكله، أو البناء على عادته معه ولم يكن كذلك حال موسى عليه الصلاة والسلام حين ﴿قال عسى ربي أن يهديني سواء السبيل﴾ فلذلك ذكر بصيغة التوقع.

﴿رَبِّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ﴾ بعض الصالحين يعينني على الدعوة والطاعة ويؤنسني في الغربة، يعني الولد لأن لفظ الهبة غالب فيه ولقوله:

﴿فَبَشَرْنَاهُ بِغُلاَمٍ حَلِيمٍ بشره بالولد وبأنه ذكر يبلغ أوان الحلم، فإن الصبي لا يوصف بالحلم ويكون حليماً وأي حلم مثل حكمه حين عرض عليه أبوه الذبح وهو مراهق فقال ﴿ستجدني إن شاء الله من الصابرين ﴾. وقيل ما نعت الله نبياً بالحلم لعزة وجوده غير إبراهيم وابنه عليهما الصلاة والسلام، وحالهما المذكورة بعد تشهد عليه.

﴿ فَلَمَنَا بَلَغَ مَعَهُ اَلسَّعَى قَسَالَ يَبُنَى إِنِّ أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِّ أَذْبَعُكَ فَانظُرْ مَاذَا تَرَعَتُ قَالَ يَتَأَبَّتِ افْعَلَ مَا تُؤْمَرُ أَنْ سَتَجِدُنِ إِن شَآهُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلصَّنبِينَ ﴿ فَالَا اللّهَا وَنَلَمُ لِلْجَبِينِ ﴿ فَالْ اللّهُ مِنَ ٱلصَّنبِينَ ﴿ فَاللّا مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ ﴾ أي فلما وجد وبلغ أن يسعى معه في أعماله، و ﴿معه ﴾ متعلَّق بمحذوف دل عليه ﴿السعي﴾ لا به لأن صلة المصدر لا تتقدمه ولا بـ ﴿بلغ﴾ فإن بلوغهما لم يكن معاً كأنه لَمَّا قال: ﴿فلما بلغ السَعْيَ﴾ فقيل مع من فقيل ﴿معه﴾، وتخصيصه لأن الأب أكمل في الرفق والاستصلاح له فلا يستسعيه قبل أوانه، أو لأنه استوهبه لذلك وكان له يومئذ ثلاث عشرة سنة. ﴿قَالَ يَا بُنَيُّ﴾ وقرأ حفص بفتح الياء. ﴿إِنِّي أَرَى فِي المَنَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ ﴾ يحتمل أنه رأى ذلك وأنه رأى ما هو تعبيره، وقيل إنه رأى ليلة التروية أن قائلاً يقول له: إن الله يأمرك بذبح ابنك، فلما أصبح روى أنه من الله أو من الشيطان، فلما أمسى رأى مثل ذلك فعرف أنه من الله، ثم رأى مثله في الليلة الثالثة فهم بنحره وقال له ذلك، ولهذا سميت الأيام الثلاثة بالتروية وعرفة والنحر، والأظهر أن المخاطب إسمعيل عليه السلام لأنه الذي وهب له أثر الهجرة ولأن البشارة بإسحاق بعد معطوفة على البشارة بهذا الغلام، ولقوله عليه الصلاة والسلام «أنا ابن الذبيحين». فأحدهما جده إسمعيل والآخر أبوه عبد الله، فإن جده عبد المطلب نذر أن يذبح ولداً إن سهل الله له حفر زمزَم أو بلغ بنوه عشرة، فلما سهل أقرع فخرج السهم على عبد الله ففداه بمائة من الإبل، ولذلك سنت الدية مائة ولأن ذلك كان بمكة وكان قرنا الكبش معلقين بالكعبة حتى احترقا معها في أيام ابن الزبير، ولم يكن إسحاق ثمة ولأن البشارة بإسحاق كانت مقرونة بولادة يعقوب منه فلا يناسبها الأمر بذبحه مراهقاً، وما روي أنه عليه الصلاة والسلام سئل أي النسب أشرف فقال: يوسف صديق الله بن يعقوب إسرائيل الله بن إسحق ذبيح الله بن خليل الله؛ فالصحيح أنه قال: «يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم» والزوائد من الراوي. وما روي أن يعقوب كتب إلى يوسف مثل ذلك لم يثبت. وقرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو بفتح الياء فيهما. ﴿فَانْظُرْ مَاذًا تَرَى﴾ من الرأي، وإنما شاوره فيه وهو حتم ليعلم ما عنده فيما نزل من بلاء الله فيثبت قدمه إن جزع، ويأمن عليه إن سلم وليوطن نفسه عليه فيهون ويكتسب المثوبة بالانقياد له قبل نزوله، وقرأ حمزة والكسائى ﴿مَاذَا تُرى﴾ بضم التاء وكسر الراء خالصة، والباقون بفتحهما وأبو عمرو يميل فتحة الراء وورش بين بين والباقون بإخلاص فتحها. ﴿قَالَ يَا أَبَتِ﴾ وقرأ ابن عامر بفتح التاء. ﴿افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ﴾ أي ما تؤمر به فحذفا دفعة، أو على الترتيب كما عرفت أو أمرك على إرادة المأمور به والإضافة إلى المأمور، أو لعله فهم من كلامه أنه رأى أنه يذبحه مأموراً به، أو علم أن رؤيا الأنبياء حق وأن مثل ذلك لا يقدمون عليه إلا بأمر، ولعل الأمر به في المنام دون اليقظة لتكون مبادرتهما إلى الامتثال أدل على كمال الانقياد والإخلاص، وإنما ذكر بلفظ المضارع لتكرر الرؤيا. ﴿مَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ الله مِنَ الصَّابِرِينَ﴾ على الذبح أو على قضاء الله، وقرأ نافع بفتح الياء.

﴿ فَلَمَّا أَسْلَمَا ﴾ استسلما لأمر الله أو سلما الذبيح نفسه وإبراهيم ابنه، وقد قرىء بهما وأصلها سلم هذا لفلان إذا خلص له فإنه سلم من أن ينازع فيه. ﴿ وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ ﴾ صرعه على شقه فوقع جبينه على الأرض وهو أحد جانبي الجبهة. وقيل كبه على وجهه بإشارته لئلا يرى فيه تغيراً يرق له فلا يذبحه، وكان ذلك عند الصخرة بمنى أو في الموضع المشرف على مسجده، أو المنحر الذي ينحر فيه اليوم.

﴿ وَنَكَذِنْتُهُ أَن يَتَإِبَرَهِيــُمُ ﴿ لَيْ قَدْ صَدَّفْتَ الزَّوْيَأَ إِنَّا كَثَالِكَ بَخَزِى الْمُغَسِنِينَ ﴿ إِنَّ هَٰذَا لَمُوَ الْبَلَتُوَا الْشِيئُ ﴿ لَيْنَا﴾

﴿وَمَادَيْنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمُ ﴿قَدْ صَدَّقْتَ الرُّوْيَا ﴾ بالعزم والإِتيان بالمقدمات. وقد روي أنه أمر السكين بقوته على حلقه مراراً فلم تقطع، وجواب «لما المحذوف تقديره كان ما كان مما ينطق به الحال ولا يحيط به المقال، من استبشارهما وشكرهما لله تعالى على ما أنعم عليهما من دفع البلاء بعد حلوله والتوفيق بما لم يوفق غيرهما لمثله، وإظهار فضلهما به على العالمين مع إحراز الثواب العظيم إلى غير ذلك. ﴿إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ ﴾ تعليل لإفراج تلك الشدة عنهما بإحسانهما، واحتج به من جوز النسخ قبل وقوعه فإنه عليه الصلاة والسلام كان مأموراً بالذبح لقوله ﴿يا أبت افعل ما تؤمر ﴾ ولم يحصل.

﴿إِنَّ هَذَا لَهُوَ البَلاَءُ المُبِينُ ﴾ الابتلاء البين الذي يتميز فيه المخلص من غيره، أو المحنة البينة الصعوبة فإنه لا أصعب منها.

﴿ وَمَدَيْنَهُ بِذِنِجٍ عَظِيمٍ ﴿ إِنَّ كُنَا عَلَيْمِ فِي ٱلْآخِرِينَ ﴿ سَلَمُ عَلَىٓ إِبْرَهِيمَ ﴿ كَذَاكِ نَجْزِي ٱلْمُغْسِنِينَ ۞ ﴿

﴿وَقَلَيْنَاهُ بِلَبْحِ﴾ بما يذبح بدله فيتم به الفعل. ﴿عَظِيم﴾ عظيم الجثة سمين، أو عظيم القدر لأنه يفدي به الله نبياً ابن نبي وأي نبي من نسله سيد المرسلين. قيل كان كبشاً من الجنة. وقيل وعلا أهبط عليه من ثبير. وروي أنه هرب منه عند الجمرة فرماه بسبع حصيات حتى أخذه فصارت سنة، والفادي على الحقيقة إبراهيم عليه الصلاة والسلام وإنما قال وفديناه لأن الله المعطي له والآمر به على التجوز في الفداء أو الإسناد، واستدل به الحنفية على أن من نذر ذبح ولده لزمه ذبح شاة وليس فيه ما يدل عليه.

﴿ وَتَرَكْنَا عَلَيْهِ فِي الآخِرِينَ ﴾ ﴿ مَلاَمٌ عَلَى إِبْرَاهِيمٌ ﴾ سبق بيانه في قصة نوح عليه السلام. ﴿ كَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ ﴾ لعله طرح عنه إنا اكتفاء بذكره مرة في هذه القصة.

﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَكَادِمَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَبَشَّرَنَتُهُ بِإِسْحَقَ نِبِيًّا مِنَ ٱلْعَسَلِحِينَ ﴿ وَمَلَ عَلَيْهِ وَعَلَىٓ إِسْحَنَى وَمِن ذُرِيَّتِهِ مَا تُحْسِنُّ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ. مُبِيثُ ﴿ إِلَيْهِ ﴾

﴿إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا المُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿وَيَشَرْنَاهُ بِإِسْحَقَ نَبِيّاً مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ مقضياً نبوته مقدراً كونه من الصالحين وبهذا الاعتبار وقعا حالين ولا حاجة إلى وجود المبشر به وقت البشارة، فإن وجود ذي الحال غير شرط بل الشرط مقارنة تعلق الفعل به لاعتبار المعنى بالحال، فلا حاجة إلى تقدير مضاف يجعل عاملاً فيهما مثلاً و ﴿بشرناه ﴾ بوجود إسحق أي بأن يوجد إسحق نبياً من الصالحين، ومع ذلك لا يصير نظير قوله: ﴿فادخلوها خالدين ﴾ فإن الداخلين مقدراً نبوة نفسه وصلاحها حينما يوجد، ومن فسر الذبيح بإسحق جعل المقصود من البشارة نبوته، وفي ذكر الصلاح بعد النبوة تعظيم لشأنه وإيماء بأنه الغاية لها لتضمنها معنى الكمال والتكميل بالفعل على الإطلاق.

﴿وَبَارَكْنَا عَلَيْهِ﴾ على إبراهيم في أولاده. ﴿وَعَلَى إِسْحَقَ﴾ بأن أخرجنا من صلبه أنبياء بني إسرائيل وغيرهم كأيوب وشعيب، أو أفضنا عليهما بركات الدين والدنيا، وقرىء «وبركنا». ﴿وَمِنْ ذُرِيَتِهِمَا مُحْسِنٌ﴾ في عمله أو إلى نفسه بالإيمان والطاعة. ﴿وَظَالِمٌ لِتَفْسِهِ﴾ بالكفر والمعاصي. ﴿مُبِينٌ﴾ ظاهر ظلمه، وفي ذلك تنبيه على أن النسب لا أثر له في الهدى والضلال وأن الظلم في أعقابهما لا يعود عليهما بنقيصة وعيب.

﴿ وَلَقَدْ مَنْكَنَا عَلَى مُومَىٰ وَهَكُرُونَ ١ ﴿ وَغَيْمَنَّهُمَّا وَقُومَهُمَا مِنَ ٱلْحَذْبِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ وَنَصَرْنَاهُمْ

فَكَانُوا هُمُ ٱلْفَنْلِينَ ۚ ۚ وَتَالَيْنَاهُمَا الْكِتَبُ الْتُسْتَبِينَ ۞ وَهَدَيْنَاهُمَا الْفِيزَطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞﴾.

﴿وَلَقَدْ مَنَنًا عَلَى مُوسَى وَهَرُونَ﴾ أنعمنا عليهما بالنبوة وغيرها من المنافع الدينية والدنيوية.

﴿وَنَجِّينَاهُمَا وَقَوْمَهُمَا مِن الكَرْبِ العَظِيمِ ﴾ من تغلب فرعون أو الغرق.

﴿وَنَصْرَنَاهُمْ﴾ ثم الضمير لهما مع القوم. ﴿فَكَانُوا هُمُ الغَالِبِينَ ﴾ على فرعون وقومه.

﴿وَآتَيْنَاهُمَا الْكِتَابَ الْمُشْتَبِينَ﴾ البليغ في بيانه وهو التوراة.

﴿ وَهَدَيْنَاهُمًا الصَّرَاطَ المُسْتَقِيمَ ﴾ الطريق الموصل إلى الحق والصواب.

﴿ وَتَرَكُنَا عَلَيْهِ مَا فِى ٱلْآخِرِيكِ ﴿ سَلَنَدُ عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَنْرُونَ ﴿ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْرِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَهَنْرُونَ ﴿ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْرِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ ﴿ وَتَرَكُنَا مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿

﴿ وَتَرَكْنَا عَلَيْهِمَا فِي الآخِرِينَ ﴾ ﴿ سَلامٌ عَلَى مُوسى وَهَرُونَ ﴾ ﴿ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ ﴾ .

﴿إِنَّهُمَا مِنْ عِبَادِنَا المُؤْمِنِينَ﴾ سبق مثل ذلك.

﴿ وَإِنَّ إِنِيَاسَ لَيِنَ الْمُرْسَلِينَ ﷺ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ۚ أَلَا نَقَفُونَ ۚ ﷺ أَلَدْعُونَ بَعْلَا وَتَذَرُونَ أَخْسَنَ ٱلْحَنَالِفِينَ ۖ ﴿ وَإِنَّ إِنَّاسَ لَيْنَ الْمُنْلِفِينَ الْمُنَالِقِينَ الْمُنْلِقِينَ الْمُنْلِقِينَ اللَّهُ وَيَذَرُونَ أَخْسَنَ ٱلْمُنَالِقِينَ ۗ الْمُنْلِقِينَ اللَّهُ وَيَذَرُونَ الْمُسْتَنَ ٱلْمُنَالِقِينَ ۗ اللَّهُ وَيَذَرُونَ الْمُنْسَلِينَ الْمُنْلِقِينَ اللَّهُ وَيَذَرُونَ الْمُنْرَالِينَ اللَّهُ الْمُؤْلِينَ ﴾ .

﴿وَإِنَّ إِلْيَاسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِيْنَ﴾ هو إلياس بن ياسين سبط هرون أخي موسى بعث بعده. وقيل إدريس لأنه قرىء إدريس وإدراس مكانه وفي حرف أبي رضي الله عنه. «وإن إيليس» وقرأ ابن ذكوان مع خلاف عنه وحدف همزة إلياس.

﴿إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَلاَ تَتَّقُونَ ﴾ عداب الله.

﴿ أَتَدْعُونَ بَعْلا ﴾ أتتبدونه أو أتطلبون الخير منه، وهو اسم صنم كان لأهل بَكَّ من الشام وهو البلد الذي يقال له الآن بعلبك وقيل البعل الرب بلغة اليمن، والمعنى أتدعون بعض البعول. ﴿ وَتَلَوُونَ أَحْسَنَ الْخَالِقِينَ ﴾ وتتركون عبادته، وقد أشار فيه إلى المقتضى للإنكار المعني بالهمزة ثم صرح به بقوله:

﴿اللَّهَ رَبُّكُمْ وَرَبِّ آبَائِكُمْ الأَوَّلِينَ﴾ وقرأ حمزة والكسائي ويعقوب وحفص بالنصب على البدل.

﴿ فَكَذَّهُوهُ فَإِنَّهُمْ لَتُحْمَرُونُ ۞ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُغْلَصِينَ ۞ ﴾

﴿ وَكَذَّبُوهُ فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ ﴾ أي في العذاب، وإنما أطلقه اكتفاء منه بالقرينة، أو لأن الإحضار المطلق مخصوص بالشر عرفاً.

﴿ إِلاَّ عِبَادَ الله المُخْلَصِينَ﴾ مستنى من الواو لا من المحضرين لفساد المعنى.

﴿ وَتَرَكَّنَا عَلَيْهِ فِى ٱلْآخِرِينَ ۞ سَلَتُمْ عَلَىٓ إِلْ يَاسِينَ ۞ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ إِنَّمُ مِنْ عِبَـادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ۞﴾.

﴿وَتَرَكْنَا عَلَيْهِ فِي الآخِرِيٰنَ﴾.

﴿ سَلامٌ عَلَى إلِ يَاسِينَ ﴾ لغة في إلياس كسيناء وسينين، وقيل جمع له مراد به هو وأتباعه كالمهلبين، لكن فيه أن العلم إذا جمع يجب تعريفه باللام أو للمنسوب إليه بحذف ياء النسب كالأعجمين وهو قليل ملبس، وقرأ نافع وابن عامر ويعقوب على إضافة ﴿ آل ﴾ إلى ﴿ ياسين ﴾ لأنهما في المصحف مفصولان فيكون ﴿ ياسين ﴾ أبا ﴿ إلياس ﴾، وقيل محمد عليه الصلاة والسلام أو القرآن أو غيره من كتب الله والكل لا يناسب

نظم سائر القصص ولا قوله:

﴿إِنَّا كَذَٰلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ ﴾ ﴿إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا المُؤْمِنِينَ ﴾ إذ الظاهر أن الضمير الإلياس.

﴿ وَلِذَ لُولَا لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﷺ إِذْ نَجْنَنَهُ وَأَهْلَهُۥ ٱجْمَعِتُ ۚ ۚ إِلَّا عَجُوزًا فِى ٱلْعَنَهِينَ ۚ ۚ مُّمَّزَا ٱلْاَخْرِينَ ۞ وَلِنَّكُرُ لَنَكُرُونَ عَلَيْهِم مُضْبِحِينٌ ۞ وَبِالْتِلُّ ٱللَّا ضَفِلُونَ ۞﴾.

﴿ وَإِنَّ لُوطاً لَمِنَ المُرْسَلِينَ ﴾ ﴿ إِذْ نَجَّيْنَاهُ وَأَهْلَهُ أَجْمَعِينَ ﴾ ﴿ إِلاَّ عَجُوزاً فِي الغَابِرِينَ ﴾ ﴿ فُمَّ دَمَّرْنَا الآخرِينَ ﴾ سبق بيانه.

﴿ وَإِنَّكُمْ ﴾ يا أهل مكة. ﴿ لَتَمُرُونَ عَلَيْهِم ﴾ على منازلهم في متاجركم إلى الشأم فإن سدوم في طريقه. ﴿ مُضبِحِينَ ﴾ داخلين في الصباح.

﴿وَبِاللَّيْلِ﴾ أي ومساء أو نهاراً وليلاً، ولعلها وقعت قريب منزل يمر بها المرتحل عنه صباحاً والقاصد لها مساء. ﴿أَفَلاَ تَمْقِلُونَ﴾ أفليس فيكم عقل تعتبرون به.

﴿ وَإِنَّ يُولُسُ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ أَبَنَ إِلَى الْفُلْكِ الْمُشْخُونِ ﴿ فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ الْمُدْخَضِينَ ﴿ اللَّهُ مُولِدٌ مُؤْمُونَ اللَّهُ مَا الْمُسَاتِحِينُ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مُؤْمَ اللَّهُ مَا مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللللَّاللَّذِاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ المُرْسَلِينَ ﴾ وقرىء بكسر النون.

﴿إِذْ أَبْقَ﴾ هرب، وأصله الهرب من السيد لكن لما كان هربه من قومه بغير إذن ربه حسن إطلاقه عليه. ﴿إِلَى الفُلْكِ المَشْحُونِ﴾ المملوء.

﴿فَسَاهَمَ﴾ فقارع أهله. ﴿فَكَانَ مِنَ الْمُدْحَضِينَ﴾ فصار من المغلوبين بالقرعة، وأصله المزلق عن مقام الظفر. روي أنه لما وعد قومه بالعذاب خرج من بينهم قبل أن يأمره الله، فركب السفينة فوقفت فقالوا: ها هنا عبد آبق فاقترعوا فخرجت القرعة عليه، فقال أنا الآبق ورمى بنفسه في الماء.

﴿فَالْتَقَمَهُ الحُوتُ﴾ فابتلعه من اللقمة. ﴿وَهَوَ مُلِيمٌ﴾ داخل في الملامة، أو آت بما يلام عليها أو مليم نفسه، وقرىء بالفتح مبنياً من ليم كمشيب في مشوب.

﴿ فَلَوْلاَ أَنَّهُ كَانَ مِنَ المُسَبِّحِينَ ﴾ الذاكرين الله كثيراً بالتسبيح مدة عمره، أو في بطن الحوت وهو قوله ﴿ لا إِله إِلا أَنت سبحانك إني كنت من الظالمين ﴾ وقيل من المصلين.

﴿لَلَبِتَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْمٍ يُبْعَثُونَ﴾ حياً وقيل ميتاً، وفيه حث على إكثار الذكر وتعظيم لشأنه، ومن أقبل عليه في السراء أخذ بيده عند الضراء.

﴿ فَنَهَذَنَهُ بِالْعَمَرَاءِ وَهُوَ سَقِيمٌ ﴿ فَا وَأَبَلَتَنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِن يَقْطِينٍ ﴿ وَأَرْسَلَنَهُ إِلَى مِاقَةِ ٱلْهِ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ فَنَامَنُوا فَمَتَّعَنَهُمْ إِلَى حِينٍ ۞ .

﴿فَتَبَذْنَاهُ﴾ بأن حملنا الحوت على لفظه. ﴿بِالعَرَاءِ﴾ بالمكان الخالي عما يغطيه من شجر أو نبت. روي أن الحوت سار مع السفينة رافعاً رأسه يتنفس فيه يونس ويسبح حتى انتهوا إلى البر فلفظه، واختلف في مدة لبثه فقيل بعض يوم وقيل ثلاثة أيام وقيل سبعة، وقيل عشرون وقيل أربعون. ﴿وَهُوَ سَقِيمٌ﴾ مما ناله قيل صاد بدنه كبدن الطفل حين يولد.

﴿ وَٱلْبَتْنَا عَلَيْهِ ﴾ أي فوقه مظلة عليه. ﴿ شَجَرَةً مِنْ يَقْطِينٍ ﴾ من شجر ينبسط على وجه الأرض ولا يقوم

على ساقه، يفعيل من قطن بالمكان إذا أقام به، والأكثر على أنها كانت الدباء غطته بأوراقها عن الذباب فإنه لا يقع عليه، ويدل عليه أنه قيل لرسول الله ﷺ: إنك لتحب القرع، قال: «أجل هي شجرة أخي يونس». وقيل التين وقيل الموز تغطى بورقه واستظل بأغصانه وأفطر على ثماره.

﴿وَأَرْسَلْنَاهُ إِلَى مِاتَةِ أَلْفِ﴾ هم قومه الذين هرب عنهم وهم أهل نينوى، والمراد به ما سبق من إرساله أو إرسال ثان إليهم أو إلى غيرهم. ﴿أَوْ يَزِيدُونَ﴾ في مرأى الناظر أي إذا نظر إليهم، قال هم مائة ألف أو يزيدون والمراد الوصف بالكثرة وقرىء بالواو.

﴿ فَأَمَنُوا﴾ فصدقوه أو فجددوا الإيمان به بمحضره. ﴿ فَمَتَّعْنَاهُمْ إِلَى حِينٍ ﴾ إلى أجلهم المسمى، ولعله إنما لم يختم قصته وقصة لوط بما ختم به سائر القصص تفرقة بينهما وبين أرباب الشرائع الكبر وأولي العزم من الرسل، أو اكتفاء بالتسليم الشامل لكل الرسل المذكورين في آخر السورة.

﴿ فَاسْتَفْنِهِمْ أَلِرَاكِ ٱلْبَنَاتُ وَلَهُمُ ٱلْبَنُونَ ۚ ﴿ أَمْ خَلَقْنَا ٱلْمَلَتِهِكَةَ إِنَّنَا وَلَهُمْ شَهِدُونَ ۞ أَلَا إِنَّهُمْ مِنْ إِنْكِهِمْ لِيَقُولُونَ ۗ ۞ وَلَدَ ٱللَّهُ وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ۞ ﴾.

وفاستفتهم ألِرَبُكَ البَنَاتُ وَلهُمُ البَنُونَ معطوف على مثله، في أول السورة أمر رسوله أولاً باستفتاء قريش عن وجه إنكارهم البعث، وساق الكلام في تقريره جاراً لما يلائمه من القصص موصولاً بعضها ببعض، ثم أمر باستفتائهم عن وجه القسمة حيث جعلوا لله البنات ولأنفسهم البنين في قولهم: الملائكة بنات الله، وهؤلاء زادوا على الشرك ضلالات أخر، التجسيم وتجويز الفناء على الله تعالى، فإن الولادة مخصوصة بالأجسام الكائنة الفاسدة، وتفضيل أنفسهم عليه حيث جعلوا أوضع الجنسين له وأرفعهما لهم، واستهانتهم بالملائكة حيث أنثوهم ولذلك كرر الله تعالى إنكار ذلك وإبطاله في كتابه مراراً، وجعله مما وتكاد السموات يتفطرن منه وتنشق الأرض وتخر الجبال هدا ، والإنكار ها هنا مقصور على الأخيرين لاختصاص هذه الطائفة بهما، أو لأن فسادهما مما تدركه العامة بمقتضى طباعهم حيث جعل المعادل للاستفهام عن التقسيم.

﴿أَمْ خَلَقْنَا الْمَلاَئِكَةَ إِنَاثاً وَهُمْ شَاهِدُونَ﴾ وإنما خص علم المشاهدة لأن أمثال ذلك لا تعلم إلا بها، فإن الأنوثة ليست من لوازم ذاتهم لتمكن معرفته بالعقل الصرف مع ما فيه من الاستهزاء، والإشعار بأنهم لفرط جهلهم يبتون به كأنهم قد شاهدوا خلقهم.

﴿ أَلاَ إِنَّهُمْ مِنْ إِفْكِهِمْ لَيَقُولُونَ ﴾ ﴿ وَلَدَ اللَّهُ ﴾ لعدم ما يقتضيه وقيام ما ينفيه. ﴿ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ فيما يتدينون به، وقرىء «ولد الله» أي الملائكة ولده، فعل بمعنى مفعول يستوي فيه الواحد والجمع والمذكر والمؤنث.

﴿ أَصْطَفَى الْبَنَاتِ عَلَى الْبَسَنِينَ ﴿ مَا لَكُرْ كَيْفَ تَعَكَّمُونَ ﴿ اللَّهُ لَذَكَّرُونَ ﴿ الْمَا لَكُرْ سُلَطَكُنّ شُبِيتُ ﴿ وَاصْطَفَى الْبَنَاتِ عَلَى الْبَسِينَ ﴿ مَا لَكُرْ سُلَطَكُنَّ شُبِيتُ ﴾ .

﴿أَصْطَفَى الْبَنَاتِ عَلَى الْبَنِينَ﴾ استفهام إنكار واستبعاد، والاصطفاء أخذ صفوة الشيء، وعن نافع كسر الهمزة على حذف حرف الاستفهام لدلالة أم بعدها عليها أو على الإِثبات بإضمار القول أي: لكاذبون في قولهم اصطفى، أو إبداله من ﴿ولد الله﴾.

﴿ مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ بما لا يرتضيه عقل.

﴿ أَفَلاَ تَذَكُّرُونَ ﴾ أنه منزه عن ذلك.

﴿ أَمْ لَكُمْ سُلْطَانٌ مُبِينٌ ﴾ حجة واضحة نزلت عليكم من السماء بأن الملائكة بناته.

﴿فَأْتُوا مِكِتَابِكُمْ﴾ الذي أنزل عليكم. ﴿إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ﴾ في دعواكم.

﴿ وَجَعَلُوا بَيْنَمُ وَبَيْنَ لَلِمِنَةِ نَسَبًا وَلَقَدْ عَلِمَتِ الْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَمُونَ ۞ سُبْحَنَ اللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ۞ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ ۞﴾.

﴿وَجَعَلُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجِنَّةِ نَسَباً﴾ يعني الملائكة ذكرهم باسم جنسهم وضعاً منهم أن يبلغوا هذه المرتبة، وقيل قالوا إن الله تعالى صاهر الجن فخرجت الملائكة، وقيل قالوا الله والشياطين إخوان. ﴿وَلَقَدْ عَلِمَتِ الْجِئَّةُ إِنَّ اللَّهِ الْكَفْرَةُ أَوْ الْإِنْسُ والْجَنْ إِنْ فَسَرَتَ بَغِيرِ الْمَلَائِكَةَ ﴿لَمُحْضَرُونَ﴾ في العذاب.

﴿ سُبْحَانَ الله عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ من الولد والنسب.

﴿ إِلاَّ عِبَاد اللَّهِ المُخْلَصِينَ ﴾ استثناء من المحضرين منقطع، أو متصل إن فسر الضمير بما يعمهم وما بينهما اعتراض أو من ﴿يصفون﴾.

﴿ فَإِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ ۞ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ بِغَنِتِينٌ ۞ إِلَّا مَنْ هُوَ صَالِ لَلْمَتِيمِ ۞﴾.

﴿ فَإِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ ﴾ عود إلى خطابهم.

أَنْتُمْ عَلَيْهِ على الله. ﴿فِقَاتِنِينَ ﴾ مفسدين الناس بالإغواء.

﴿ إِلاَّ مَنْ هُوَ صَالِ الجَحِيمِ ﴾ إِلاَّ من سبق في علمه أنه من أهل النار ويصلاها لا محالة، ﴿ وَانتم ﴾ ضمير لهم ولآلهتهم غلب فيه المخاطب على الغائب، ويجوز أن يكون ﴿ وما تعبدون ﴾ لما فيه من معنى المقارنة ساداً مسد الخبر أي إنكم وآلهتكم قرناء لا تزالون تعبدونها، ما أنتم على ما تعبدونه بفاتنين بباعثين على طريق الفتنة إلا ضالاً مستوجباً للنار مثلكم، وقرىء قصال على الفضم على أنه جمع محمول على معنى من ساقط واوه لالتقاء الساكنين، أو تخفيف صائل على القلب كشاك في شائك، أو المحذوف منه كالمنسي كما في قولهم: ما باليت به بالة، فإن أصلها بالية كعافية.

# ﴿وَمَا بِنَاۚ إِلَّا لَمُ مَقَامٌ مَّعَلُومٌ ۗ ۚ قَالَ لَنَحْنُ الصَّافَوْنَ ۚ قَالَ لَنَحْنُ الْسُتَبِحُونَ ۖ ﴿

﴿وَمَا مِنّا إِلاَّ لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ ﴾ حكاية اعتراف الملائكة بالعبودية للرد على عبدتهم والمعنى: وما منا أحد إلا له مقام معلوم في المعرفة والعبادة والانتهاء إلى أمر الله في تدبير العالم، ويحتمل أن يكون هذا وما قبله من قوله ﴿سبحان الله من كلامهم ليتصل بقوله: ﴿ولقد علمت الجنة ﴾ كأنه قال ولقد علمت الملائكة أن المشركين معذبون بذلك وقالوا ﴿سبحان الله عنه، ثم استثنوا ﴿المخلصين ﴾ تبرئة لهم منه، ثم خاطبوا المشركين بأن الافتتان بذلك للشقاوة المقدرة، ثم اعترفوا بالعبودية وتفاوت مراتبهم فيه لا يتجاوزونها فحذف الموصوف وأقيمت الصفة مقامه.

﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ ﴾ في أداء الطاعة ومنازل الخدمة.

﴿وَإِنَّا لَنَحْنُ المُسَبِّحُونَ﴾ المنزهون الله عما لا يليق به، ولعل الأول إشارة إلى درجاتهم في الطاعة وهذا في المعارف، وما في إن واللام وتوسيط الفصل من التأكيد والاختصاص لأنهم المواظبون على ذلك دائماً من غير فترة دون غيرهم. وقيل هو من كلام النبي عليه الصلاة والسلام والمؤمنين والمعنى: وما منا إلا له مقام معلوم في الجنة أو بين يدي الله يوم القيامة، ﴿وإنا لنحن الصافون﴾ له في الصلاة والمنزهون له عن السوء.

﴿ وَإِن كَانُواْ لِيَقُولُونَ ۚ ﴿ إِنَ أَنَّ عِندَنَا ذِكُلِ مِنَ الْأَوَّلِينِ ﴿ لَكُنَا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ ﴿ فَا مُكَفَّرُوا بِهِدْ مُسَوَّفَ يَعْلَمُونَ ﴿ لَهُ الْمُخْلَصِينَ ﴿ فَا مُكَفِّرُوا بِهِدْ مُسَوَّفَ يَعْلَمُونَ ﴿ لِللَّهِ مُنْفَعِينَ ﴿ فَا مُنْفَعِلُوا مِنْهِ مُنْفَوِدًا لِمُعْلَمُونَ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ ﴿ فَا مُنْفَالِهُ اللَّهِ مُنْفَالِهُ اللَّهُ اللَّ

﴿ وَإِنْ كَانُوا لَيَقُولُونَ ﴾ أي مشركو قريش.

﴿ لَوْ أَنَّ عِنْدَنَا ذِكْراً مِنَ الأَوَّلِينَ ﴾ كتاباً من الكتب التي نزلت عليهم.

﴿لَكُنَّا عِبَادَ الله المُخْلَصِينَ ﴾ لأخلصنا العبادة له ولم نخالف مثلهم.

﴿ فَكَفَرُوا بِهِ ﴾ أي لما جاءهم الذكر الذي هو أشرف الأذكار والمهيمن عليها. ﴿ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ عاقبة لفرهم.

﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَنُنَا لِيبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ إِنَّهُمْ لَمُثُمُ ٱلْمَنْصُورُونَ ۞ وَلَذَ بُحَدَنَا لَمُثُمُ ٱلْعَلِيمُونَ ۞ فَنُولً عَنْهُمْ عَمْمُ الْمَنْصُورُونَ ۞ وَلَقَ بَحَدَنَا لَهُمُ ٱلْعَلِيمُونَ ۞ فَنُولً عَنْهُمْ عَمْرُونَ ۞ ﴿ وَلَقَدْ مِنْكُونَ ۞ فَنُولً عَنْهُمْ عَنْهُمْ فَسَوْفَ يُجْمِرُونَ ۞ ﴾

﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا المُرْسَلِينَ ﴾ أي وعدنا لهم النصر والغلبة وهو قوله: ﴿ إِنَّهُمْ لَهُمُ المُتُصُورُونَ ﴾ .

﴿ وَإِنَّ جُنْلَنَا لَهُمُ الغَالِبُونَ ﴾ وهو باعتبار الغالب والمقضى بالذات، وإنما سماه كلمة وهي كلمات لانتظامهم في معنى واحد.

﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُم ﴾ فأعرض عنهم. ﴿ حَتَّى حِينٍ ﴾ هو الموعد لنصرك عليهم وهو يوم بدر، وقيل يوم الفتح ﴿ وَٱلْصِرْهُم ﴾ على ما ينالهم حينتذ والمراد بالأمر الدلالة على أن ذلك كائن قريب كأنه قدامه. ﴿ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ ﴾ ما قضينا لك من التأييد والنصرة والثواب في الآخرة، و «سوف» للوعيد لا للتبعيد.

﴿ أَنْبِعَدَابِنَا يَسْتَغْجِلُونَ ﴿ إِنَ اللَّهِ اللَّهِ مِنَاءَ صَبَاحُ ٱلْمُنذَرِينَ ۞ وَتَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّىٰ جِينِ ۞ وَأَشِيرَ مَسَوْفَ يُبْصِيرُونَ ﴾ .

﴿ أَفَهِ مَذَاهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلّا عَلَّا ع

﴿ فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَتِهِمْ ﴾ فإذا نزل العذاب بفنائهم، شبهه بجيش هجمهم فأناخ بفنائهم بغتة، وقيل الرسول وقرىء ﴿ نزل على إسناده إلى الجار والمجرور و ﴿ نزل أي العذاب. ﴿ فَسَاءَ صَبِاحُ الْمُنْذُرِينَ ﴾ فبئس صباح المنذرين صباحهم، واللام للجنس والـ ﴿ صباح ﴾ مستعار من صباح الجيش المبيت لوقت نزول العذاب، ولما كثر فيهم الهجوم والغارة في الصباح سموا الغارة صباحاً وإن وقعت في وقت آخر.

﴿وَتَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّى حِينٍ﴾ ﴿وَأَبْصِرْ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ﴾ تأكيد إلى تأكيد وإطلاق بعد تقييد للاشعار بأنه يبصر وأنهم يبصرون ما لا يحيط به الذكر من أصناف المسرة وأنواع المساءة، أو الأول لعذاب الدنيا والثاني لعذاب الآخرة.

﴿ مُنْبَحَانَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْمِزَّةِ عَنَا يَمِهُونَ ﴿ فَلَكُمْ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْمُلْمِينَ ﴿ وَسَائَمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْمُلْمِينَ ﴾.

﴿ سُبْحَانَ رَبُكَ رَبُ العِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ عما قاله المشركون فيه على ما حكي في السورة، وإضافة الرب إلى العزة لاختصاصها به إذ لا عزة إلا له أو لمن أعزه، وقد أدرج فيه جملة صفاته السلبية والثبوتية مع الإشعار بالتوحيد.

﴿ وَسَلامٌ عَلَى المُرسَلِينَ ﴾ تعميم للرسل بالتسليم بعد تخصيص بعضهم.

﴿ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ على ما أفاض عليهم وعلى من اتبعهم من النعم وحسن العاقبة ولذلك

أخره عن التسليم، والمراد تعليم المؤمنين كيف يحمدونه ويسلمون على رسله. وعن علي رضي الله عنه: من أحب أن يكتال بالمكيال الأوفى من الأجر يوم القيامة فليكن آخر كلامه من مجلسه: سبحان ربك إلى آخر السورة.

وعن النبي ﷺ «من قرأ «والصافات» أُغطِيَ من الأجر عشر حسنات بعدد كل جني وشيطان، وتباعدت عنه مردة الجن والشياطين، وبرىء من الشرك وشهد له حافظاه يوم القيامة أنه كان مؤمناً بالمرسلين».



#### مكية وأيها ست أو ثمال وثمانوي أية

#### بنسم الله التمن التحسير

## ﴿ مَنْ وَالْقُرْءَانِ ذِي ٱلذِّكْرِ ۞ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي عِزَّةِ وَشِقَاقٍ ۞ .

﴿صَ﴾ وقرىء بالكسر لالتقاء الساكنين، وقيل إنه أمر من المصاداة بمعنى المعارضة، ومنه الصدى فإنه يعارض الصوت الأول أي عارض القرآن بعملك، وبالفتح لذلك أو لحذف حرف القسم وإيصال فعله إليه، أو إضماره والفتح في موضع الجر فإنها غير مصروفة لأنها علم السورة وبالجر والتنوين على تأويل الكتاب. ﴿وَالقُرْآنِ ذِي الذَّكْرِ﴾ الواو للقسم إن جعل ﴿صَ﴾ اسماً للحرف أو مذكور للتحدي، أو للرمز بكلام مثل صدق محمد عليه الصلاة والسلام، أو للسورة خبر المحذوف أو لفظ الأمر، وللعطف إن جعل مقسماً به كقولهم: الله لأفعلن بالجر والجواب محذوف دل عليه ما في ﴿ص﴾ من الدلالة على التحدي، أو الأمر بالمعادلة أي إنه لمعجز أو لواجب العمل به، أو إن محمداً لصادق أو قوله:

﴿ إِلَٰ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ أي ما كفر به من كفر لخلل وجده فيه ﴿ بِلِ الذينَ كَفَرُوا﴾ به. ﴿ فِي عِزَّةٍ ﴾ أي استكبار عن الحق. ﴿ وَشِقَاقٍ ﴾ خلاف لله ورسوله ولذلك كفروا به، وعلى الأولين الإضراب أيضاً من الجواب المقدر ولكن من حيث إشعاره بذلك والمراد بالذكر العظة أو الشرف والشهرة، أو ذكر ما يحتاج اليه في الدين من العقائد والشرائع والمواعيد، والتنكير في ﴿ عزة وشقاق ﴾ للدلالة على شدتهما، وقرىء في ﴿ عَرة الله عَما يجب عليهم النظر فيه.

#### ﴿ كُرْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْنٍ فَنَادُوا وَلَاتَ حِينَ مَنَاسٍ ﴿ ﴾ .

﴿كُمْ أَهْلَكُنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ قَرْنِ﴾ وعيد لهم على كفرهم به استكباراً وشقاقاً. ﴿فَتَادُوا﴾ استغاثة أو توبة أو استغفاراً. ﴿وَلاَتَ حِينَ مَنَاصٍ﴾ أي ليس الحين حين مناص، ولا هي المشبهة بليس زيدت عليها تاء التأنيث للتأكيد كما زيدت على رب وثم، وخصت بلزوم الأحيان وحذف أحد المعمولين، وقيل هي النافية للجنس أي ولا حين مناص لهم، وقيل للفعل والنصب بإضماره أي ولا أرى حين مناص، وقرىء بالرفع على أنه اسم لا أو مبتدأ محذوف الخبر أي ليس حين مناص حاصلاً لهم، أو لا حين مناص كائن لهم وبالكسر كقوله:

طَـلَـبُـوا صُـلَحـنَا وَلاَتَ أُوان فَاجَسنِنَا أَنَّ لاَتَ حِسنَ بَـقَاءِ

إما لأن لات تجر الأحيان كما أن لولا تجر الضمائر في قوله: لَوْلاَكُ هَذَا الْعَامُ لَمْ أَحْجُج، أو لأن أوان شبه باذ لأنه مقطوع عن الإضافة إذ أصله أوان صلح، ثم حمل عليه ﴿مناص﴾ تنزيلاً لما أضيف إليه الظرف منزلته لما بينهما من الاتحاد، إذ أصله يحن مناصهم ثم بنى الحين لإضافته إلى غير متمكن ﴿ولات﴾ بالكسر كجير، وتقف الكوفية عليها بالهاء كالأسماء والبصرية بالتاء كالأفعال. وقيل إن التاء مزيدة على حين لاتصالها به في الامام ولا يرد عليه أن خط المصحف خارج عن القياس إذ مثله لم يعهد فيه، والأصل اعتباره إلا فيما خصه الدليل ولقوله:

وَالْسُطِعِمِونَ زَمَانَ مَا مِنْ مُطُعِمِ

العَـاطِـفُـونَ تَـجِـيـنَ لاَ مِـنَ عَـاطِـفِ والمناص المنجا من ناصه ينوصه إذا فاته.

﴿ وَعِبُوا أَن جَاءَهُم شُندِدٌ مِنْهُمُ وَقَالَ ٱلْكَفِرُونَ هَلْنَا سَجِرٌ كَذَابُ ۞ أَبَعَلَ ٱلْآلِمَةَ إِلَهَا وَمِيثًا إِنَّ هَلَا لَنَوْهُ غَابُ ۞﴾.

﴿وَعَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْلِرٌ مِنْهُمْ﴾ بشر مثلهم أو أمي من عدادهم. ﴿وَقَالَ الْكَافِرُونَ﴾ وضع فيه الظاهر موضع الضمير غضباً عليهم وذماً لهم، وإشعاراً بأن كفرهم جسرهم على هذا القول. ﴿هَلَا سَاحِرٌ﴾ فِيمَا يظهره معجزة. ﴿كَذَابٌ﴾ فيما يقوله على الله تعالى.

﴿أَجَعَلَ الآلِهَةَ إِلَها وَاحِداً﴾ بأن جعل الألوهية التي كانت لهم لواحد. ﴿إِنَّ هَذَا لَشَيْءَ عُجَابٌ﴾ بليغ في المعجب فإنه خلاف ما أطبق عليه آباؤنا، وما نشاهده من أن الواحد لا يفي علمه وقدرته بالأشياء الكثيرة، وقرىء مشدداً وهو أبلغ ككرام وكرام. وروي أنه لما أسلم عمر رضي الله عنه شق ذلك على قريش، فأتوا أبا طالب وقالوا أنت شيخنا وكبيرنا، وقد علمت ما فعل هؤلاء السفهاء وإنا جئناك لتقضي بيننا وبين ابن أخيك، فاستحضر رسول الله على وقال: هؤلاء قومك يسألونك السواء فلا تمل كل الميل عليهم، فقال عليه الصلاة والسلام: ماذا يسألونني، فقالوا: ارفضنا وارفض ذكر آلهتنا وندعك وإلهك، فقال: «أرأيتم إن أعطيتكم ما سألتم أمعطي أنتم كلمة واحدة تملكون بها العرب وتدين لكم بها العجم»، فقالوا: نعم وعشراً، فقال: «قولوا لا إله إلا الله»، فقاموا وقالوا ذلك.

﴿وَلَنَعْلَقُ الْلَأُ مِنْهُمْ أَنِ آمَشُوا وَاصْبِرُوا عَلَىٰ ءَالِهَيَكُمُ إِنَّ هَانَا لَشَقَ ۗ بُسُرَادُ ۞ مَا سَمِعَنَا بِهَانَا فِي الْمِلَةِ ٱلْآخِوَةِ إِنْ هَانَا ۚ إِلَّا ٱخْطِلَقُ ۞﴾.

﴿وَانْطَلَقَ الْمَلاَ مِنْهُمْ ﴾ وانطلق أشراف قريش من مجلس أبي طالب بعدما بكتهم رسول الله ﷺ. ﴿أَنِ الْمُشُوا ﴾ قائلين بعضهم لبعض ﴿المشوا ﴾ . ﴿واصْبِرُوا ﴾ واثبتوا . ﴿عَلَى الْهَتِكُمْ ﴾ على عبادتها فلا ينفعكم مكالمته ، و ﴿أَنِ ﴾ هي المفسرة لأن الانطلاق عن مجلس التقاول يشعر بالقول . وقيل المراد بالانطلاق الاندفاع في القول ، و ﴿المشوا ﴾ من مشت المرأة إذا كثرت أولادها ومنه الماشية أي اجتمعوا ، وقرى و بغير ﴿أَنْ ﴾ وقرى اليمشون أن اصبروا » . ﴿إِنَّ هَذَا لَشَي مُرَادُ ﴾ إن هذا الأمر لشيء من ريب الزمان يراد بنا فلا مرد له ، أو أن هذا الذي يدعيه من التوحيد أو يقصده من الرئاسة ، والترفع على العرب والعجم لشيء يتمنى أو يريده كل أحد ، أو أن دينكم لشيء يطلب ليؤخذ منكم .

﴿مَا سَمِعْنَا بِهَذَا﴾ بالذي يقوله. ﴿فِي المِلَّةِ الآخِرَةِ﴾ في الملة التي أدركنا عليها آباءنا، أو في ملة عيسى عليه الصلاة والسلام التي هي آخر الملل فإن النصارى يثلثون. ويجوز أن يكون حالاً من هذا أي ما سمعنا من أهل الكتاب ولا الكهان بالتوحيد كاثناً في الملة المترقبة. ﴿إِنْ هَذَا إِلاَّ اخْتِلاَقٌ﴾ كذب اختلقه.

﴿ أَمُنزِلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ مِنْ بَيْنِنَا بَلْ مُمْ فِ شَكِ مِن ذِكْرِيٌّ بَل لَمَّا يَذُوقُواْ عَذَابِ ﴿ لَهُ أَمْ عِندَهُمْ خَزَابِنُ رَحْمَةِ رَقِكَ ٱلْعَزِيزِ ٱلْوَهَابِ ﴿ لَيَا مُ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا لَكُمْ اللَّهُ عَلَيْهِ الْعَزِيزِ ٱلْوَهَابِ ﴿ لَيْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الللللَّا الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا

﴿ أَأْتَٰذِلَ عَلَيْهِ الَّذَكُرُ مِنْ بَنِيْنَا﴾ إنكار لاختصاصه بالوحي وهو مثلهم أو أدون منهم في الشرف والرئاسة كقولهم ﴿ لُولا نَزْلُ هَذَا القرآن على رجل من القريتين عظيم﴾ وأمثال ذلك دليل على أن مبدأ تكذيبهم لم يعس إلا الحسد وقصور النظر على الحطام الدنيوي. ﴿ بَلْ هُمْ فِي شَكَّ مِنْ ذِكْرِي﴾ من القرآن أو الوحي لميلهم إلى التقليد وإعراضهم عن الدليل، وليس في عقيدتهم ما يبتون به من قولهم ﴿هذا ساحر كذاب﴾ ﴿إن هذا إلا اختلاق﴾. ﴿بَلْ لَمَّا يَدُوقُوا عَذَابِي بعد فإذا ذاقوه زال شكهم، والمعنى أنهم لا يصدقون به حتى يمسهم العذاب فيلجئهم إلى تصديقه.

﴿ أَمْ عِنْدَهُمْ خَرَائِنُ رَحْمَةِ رَبِّكَ الْعَزِيزِ الْوَهَابِ ﴾ بل أعندهم خزائن رحمته وفي تصرفهم حتى يصيبوا بها من شاؤوا ويصرفوها عمن شاؤوا فيتخير للنبوة بعض صناديدهم، والمعنى أن النبوة عطية من الله يتفضل بها على من يشاء من عباده لا مانع له فإنه العزيز أي الغالب الذي لا يغلب، الوهاب الذي له أن يهب كل ما يشاء لمن يشاء، ثم رشح ذلك فقال:

﴿ أَمْرَ لَهُم مُلُكُ السَّمَوْتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّا فَلَيَرَنَّقُوا فِي الْأَسْبَكِ ﴿ جُندُ مَّا هُمَنَاكِ مَهْرُومٌ مِّنَ الْأَخْرَابِ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿أَمْ لَهُمْ مُلُكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَينَهُمَا﴾ كأنه لما أنكر عليهم التصرف في نبوته بأن ليس عندهم خزائن رحمته التي لا نهاية لها، أردف ذلك بأنه ليس لهم مدخل في أمر هذا العالم الجسماني الذي هو جزء يسير من خزائنه فمن أين لهم أن يتصرفوا فيها. ﴿فَلْيَرْتَقُوا فِي الأَسْبَابِ﴾ جواب شرط محذوف أي إن كان لهم ذلك فليصعدوا في المعارج التي يتوصل بها إلى العرش حتى يستووا عليه ويدبروا أمر العالم، فينزلوا الوحي إلى من يستصوبون. وهو غاية التهكم بهم، والسبب في الأصل هو الوصلة، وقيل المراد بالأسباب السموات لأنها أسباب الحوادث السفلية.

﴿ جُنْدٌ مَا هُنَالِكَ مَهْزُومٌ مِنَ الأَخْرَابِ ﴾ أي هم جند ما من الكفار المتحزبين على الرسل ﴿ مهزوم ﴾ مكسور عما قريب فمن أين لهم التدابير الإلهية والتصرف في الأمور الربانية، أو فلا تكترث بما يقولون و ﴿ مَا ﴾ مزيدة للتقليل كقولك أكلت شيئاً ما، وقيل للتعظيم على الهزء وهو لا يلائم ما بعده، وهنالك إشارة إلى حيث وضعوا فيه أنفسهم من الانتداب لمثل هذا القول.

﴿ كَذَبَتَ مَبْلَهُمْ قَوْمُ نُرِجَ وَعَادُ وَفِرْعَوْنُ ذُو الْأَوْنَادِ ۞ وَثَمُودُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَصْحَنَبُ لَتَيْكُذَّ أُولَتِكَ الْأَخْرَابُ ۞ إِن كُلُّ إِلَّا كَذَبَ الرُّسُلَ فَحَقَّ عِقَابِ ۞﴾.

﴿ كُلَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ ذُو الْأَوْتَادِ ﴾ ذو الملك الثابت بالأوتاد كقوله:

وَلَقَدْ غَنُوا فِيْهَا بِأَنْعَم عِيْشَةٍ فِي ظِلْ مسلسكِ ثَسَابِتِ الأَوْتَسَادِ

مأخوذ من ثبات البيت المطنب بأُوتاده، أو ذو الجموع الكثيرة سموا بذلك لأن بعضهم يشد بعضاً كالوتد يشد البناء. وقيل نصب أربع سوار وكان يمد يدي المعذب ورجليه إليها ويضرب عليها أوتاداً ويتركه حتى يموت.

﴿وَتَمُودُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَصْحَابُ الْأَيْكَةِ﴾ وأصحاب الغيضة وهم قوم شعيب، وقرأ ابن كثير ونافع وابن عامر اليكة». ﴿أُولِئِكَ الْأَخْرَابُ﴾ يعني المتحزبين على الرسل الذين جعل الجند المهزوم منهم.

﴿إِنْ كُلُّ كُدُّبَ الرُسُلَ﴾ بيان لما أسند إليهم من التكذيب على الإبهام مشتمل على أنواع من التأكيد ليكون تسجيلاً على استحقاقهم للعذاب، ولذلك رتب عليه: ﴿فَحَق عِقَابِ﴾ وهو إما مقابلة الجمع بالجمع أو جعل تكذيب الواحد منهم تكذيب جميعهم.

﴿ وَمَا يَنْظُرُ هَلَـٰؤُكِآءِ إِلَّا صَبْحَةً وَحِدَةً مَّا لَهَا مِن فَوَاتٍ ۞ وَقَالُواْ رَبَّنَا عَجِل لَنَا قِطْنَا قَبْلَ يَوْمِ ٱلْحِسَابِ ۞ ﴾.

﴿وَمَا يَنْظُرُ هَوُلاَءِ﴾ وما ينتظر قومك أو الأحزاب فإنهم كالحضور لاستحضارهم بالذكر، أو حضورهم في علم الله تعالى: ﴿إِلاَّ صَيْحَةً وَاحِدَةً﴾ هي النفخة الأولى. ﴿مَا لَهَا مِنْ فَوَاقِ﴾ من توقف مقدار فواق وهو ما بين الحلبتين، أو رجوع وترداد فإنه فيه يرجع اللبن إلى الضوع، وقرأ حمزة والكسائي بالضم وهما لغتان.

﴿وَقَالُوا رَبِّنَا عَجُلُ لَنَا قِطَّنَا﴾ قسطنا من العذاب الذي توعدنا به، أو الجنة التي تعدها للمؤمنين وهو من قطه إذا قطعه، وقبل لصحيفة الجائزة قط لأنها قطعة من القرطاس وقد فسر بها أي: عجل لنا صحيفة أعمالنا للنظر فيها. ﴿قَبْلَ يَوْمِ الْحِسَابِ﴾ استعجلوا ذلك استهزاء.

﴿ أَصْدِرَ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَٱذْكُرَ عَبْدَنَا دَاوُرِدَ ذَا ٱلأَيْدِ إِنَّهُۥ أَوَّابُ ۞ إِنَّا سَخَرَنَا الِجَبَالَ مَعَلُم يُسَيِّخَنَ بِالْعَشِيّ وَٱلْإِشْرَاقِ ۞﴾.

﴿اصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَاذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُدَ﴾ واذكر لهم قصته تعظيماً للمعصية في أعينهم، فإنه مع علو شأنه واختصاصه بعظائم النعم والمكرمات لما أتى صغيرة نزل عن منزلته ووبخه الملائكة بالتمثيل والتعريض حتى تفطن فاستغفر ربه وأناب فما الظن بالكفرة وأهل الطغيان، أو تذكر قصته وصن نفسك أن تزل فيلقاك ما لقيه من المعاتبة على إهمال عنان نفسه أدنى إهمال. ﴿ذَا الأَيْدِ﴾ ذا القوة يقال فلان أيد وذو أيد وآد وأياد بمعنى. ﴿إِنَّهُ أَوَّابٌ وجاع إلى مرضاة الله تعالى، وهو تعليل لـ ﴿الأَيْدِ ودليل على أن المراد به القوة في الدين، وكان يصوم يوماً ويفطر يوماً ويقوم نصف الليل.

﴿إِنَّا سَخْرَنَا الْجِبَالَ مَعَهُ يُسَبِّحْنَ ﴾ قد مر تفسيره، و ﴿يسبحن ﴾ حال وضع موضع مسبحات لاستحضار الحال الماضية والدلالة على تجدد التسبيح حالاً بعد حال. ﴿بِالْعَشِي وَالْإِشْرَاقِ ﴾ ووقت الإشراق وهو حين تشرق الشمس أي تضيء ويصفو شعاعها وهو وقت الضحى، وأما شروقها فطلوعها يقال شرقت الشمس ولما تشرق. وعن أم هانىء رضي الله عنهما: أنه عليه الصلاة والسلام صلى صلاة الضحى وقال «هذه صلاة الإشراق». وعن ابن عباس رضي الله عنهما: ما عرفت صلاة الضحى إلا بهذه الآية.

# ﴿ وَالطَّايْرَ نَعْشُورَةً كُلُّ لَهُۥ أَوَّابٌ ۞ وَشَدَدْنَا مُلكُّمُ وَءَانَيْنَـٰهُ ٱلْحِكْمَةَ وَفَصْلَ لَلْخِطَابِ ۞﴾.

﴿وَالطَّيْرَ مَحْشُورَةَ﴾ إليه من كل جانب، وإنما لم يراع المطابقة بين الحالين لأن الحشرجملة أدل على القدرة منه مدرجاً، وقرىء «والطير محشورة» بالمبتدأ والخبر. ﴿كُلِّ لَهُ أَوَّابٌ ﴾ كل واحد من الجبال والطير لأجل تسبيحه رجاع إلى التسبيح، والفرق بينه وبين ما قبله أنه يدل على الموافقة في التسبيح وهذا على المداومة عليها، أو كل منهما ومن داود عليه السلام مرجع لله التسبيح.

﴿وَشَدَدُنَا مُلْكَهُ ﴾ وقويناه بالهيبة والنصرة وكثرة الجنود، وقرىء بالتشديد للمبالغة. قيل: إن رجلاً ادعى بقرة على آخر وعجز عن البيان، فأوحى إليه أن اقتل المدعى عليه فأعلمه فقال: صدقت إني قتلت أباه وأخذت البقرة فعظمت بذلك هيبته. ﴿وَآتَيْنَاهُ الْحِكْمَةُ ﴾ النبوة أو كمال العلم واتقان العمل. ﴿وَفَضَلَ الْحِطَابِ ﴾ وفصل الخصام بتمييز الحق عن الباطل، أو الكلام المخلص الذي ينبه المخاطب على المقصود من غير التباس يراعى فيه مظان الفصل والوصل والعطف والاستئناف، والإضمار والإظهار والحذف والتكرار ونحوها، وإنما سمي به أما بعد لأنه يفصل المقصود عما سبق مقدمة له من الحمد والصلاة، وقيل هو الخطاب القصد الذي ليس فيه اختصار مخل ولا إشباع ممل كما جاء في وصف كلام الرسول عليه الصلاة والسلام «فصل لا نزر ولا هذر».

وَهَلَ أَتَنَكَ نَبُوُّا ٱلْخَصِّمِ إِذْ نَسَوَّرُوا ٱلْمِحْرَابَ ﴿ إِذْ دَخَلُواْ عَلَى دَاوُرَدَ فَفَرَعَ مِنْهُمُّ قَالُوا لَا تَخَفَّ خَصْمَانِ بَعْنَ بَعْضُنَا عَلَى بَعْضِ فَاصْكُم بَيْنَنَا بِالْحَقِّ وَلَا يَشْطِطُ وَاهْدِنَا ۚ إِلَى سَوَلَهِ ٱلصِّرَطِ ﴿ إِنَّ هَانَا آخِى لَهُ نِسَعٌ وَمَسْمَانِ بَعْنَ بَعْضُنَا عَلَى بَعْضُ وَلَا يَشْطُونُ وَلَا يَشْطُطُ وَاهْدِنَا ۚ إِلَى سَوْلَهِ ٱلصِّرَطِ ﴿ إِنَّ هَانَا آخِى لَهُ نِسَعٌ وَمِنَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

﴿وَهَلْ أَتَاكَ نَباً الخَصْمِ استفهام معناه التعجيب والتشويق إلى استماعه ، والخصم في الأصل مصدر ولذلك أطلق على الجمع . ﴿إِذْ تَسَوّرُوا المِحْرَابَ ﴾ إذ تصعدوا سور الغرفة ، تفعل من السور كتسنم من السنام ، وإذ متعلق بمحذوف أي نبأ تحاكم الخصم ﴿إذ تسوروا ﴾ ، أو بالنبأ على أن المراد به الواقع في عهد داود عليه السلام ، وأن إسناد أتى إليه على حذف مضاف أي قصة نبأ الخصم لما فيه من معنى الفعل لا بأتى لأن إتيانه الرسول عليه الصلاة والسلام لم يكن حينئذ ﴿وإذ ﴾ الثانية في ﴿إِذ مَخَلُوا عَلَى دَاوُدَ ﴾ بدل من الأولى أو ظرف لـ ﴿تسوروا ﴾ . ﴿فَفَرْعَ مِنْهُم ﴾ لا يم يكن حينئذ ﴿وإذ ﴾ الثانية في وإذ مَخلُوا على داود على الباب لا يتركون من يدخل عليه ، فإنه عليه الصلاة والسلام كان جزأ زمانه : يوماً للعبادة ، ويوماً للقضاء ، ويوماً للوعظ ، ويوماً للاشتغال بخاصته ، فتسور عليه ملائكة على صورة الإنسان في يوم الخلوة . ﴿قَالُوا لاَ تَحَفّ خَصْمَانِ ﴾ نحن فوجان متخاصمان على تسمية مصاحب الخصم خصماً . ﴿بَغَى بَغضَا عَلَى بَغضِ ﴾ وهو على الفرض وقصد التعريض إن كانوا ملائكة وهو المشهور . ﴿فَاحَكُمْ مَسْمًا عِلَى بَعْضُا هُلَى بَغْضٍ ﴾ وهو على الفرض وقصد التعريض إن كانوا ملائكة وهو المشهور . ﴿فَاحَكُمْ بَيْنَا بِالحَق ولا تشطط ولا تبعد عن الحق ولا تشطط ولا بيناط ، والكل من معنى الشطط وهو العدل .

﴿إِنَّ هَذَا أَخِي﴾ بالدين أو بالصحبة. ﴿لَهُ تِسْعُ وَتِسْعُونَ نَعْجَةٌ وَلِيَ نَعْجَةٌ وَاحِدَةٌ﴾ هي الأنثى من الضأن وقد يكنى بها عن المرأة، والكناية والتمثيل فيما يساق للتعريض أبلغ في المقصود، وقرىء "تسع وتسعون" بفتح التاء ونعجة بكسر النون، وقرأ حفص بفتح ياء ﴿لي نعجة ﴾. ﴿فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا ﴾ ملكنيها وحقيقته اجعلني أكفلها كما أكفل ما تحت يدي، وقيل اجعلها كفلي أي نصيبي. ﴿وَعَزَّنِي فِي الْخِطَابِ ﴾ وغلبني في مخاطبته إياي محاجة بأن جاء بحجاج لم أقدر على رده، أو في مغالبته إياي في الخطبة يقال: خطبت المرأة وخطبها هو فخاطبني خطاباً حيث زوجها دوني، وقرىء "وعازني" أي غالبني "وعزني" على تخفيف غريب.

﴿ قَالَ لَقَدَ ظَلَمَكَ بِسُوَّالِ نَجْمَئِكَ إِلَى نِعَاجِدِّ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْخُلُطَلَةِ لَبَنْغِي بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ إِلَّا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَدَٰتِ وَقَلِيلٌ مَّا هُمُّ وَظَنَّ دَاوُدُ أَنَّمَا فَلَنَّنَهُ فَٱسْتَغْفَرَ رَ<u>نَّهُ وَخَرَّ</u> رَاكِعًا وَأَنَابَ ۗ ﴿ ﴿ اللَّهِ ﴾ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَدَٰتِ وَقَلِيلٌ مَّا هُمُّ وَظَنَّ دَاوُدُ أَنَّمَا فَلَنَّنَهُ فَٱسْتَغْفَرَ رَ<u>نَّهُ وَخَرَّ</u> رَاكِعًا وَأَنَابَ ۗ ﴿ اللَّهَا الْعَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ مَا هُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

وقال لَقَدْ ظَلَمُكَ بِسُوّالِ نَعْجَتِكَ إِلَى نِعَاجِهِ جواب قسم محذوف قصد به المبالغة في إنكار فعل خليطه وتهجين طمعه ولعله قال ذلك بعد اعترافه، أو على تقدير صدق المدعي والسوّال مصدر مضاف إلى مفعوله وتعديته إلى مفعول آخر بإلى لتضمنه معنى الإضافة. ﴿وَإِنَّ كَثِيراً مِنَ الخُلَطَاءِ الشركاء الذين خلطوا أموالهم جمع خليط وليَبْغِي ليتعدى. ﴿بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾ وقرىء بفتح الياء على تقدير النون الخفيفة وحذفها كقوله: اصْرُبْ عَنْكَ الهُمُوم طَارِقُهَا. وبحذف الياء اكتفاء بالكسرة. ﴿إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَقَلِيلٌ مَا هُمُ أي وهم قليل، الهُمُوم طَارِقُهَا. وبحذف الياء اكتفاء بالكسرة. ﴿وَظَنَّ دَاوُدُ أَنَّمَا فَتَنَّاهُ ابتليناه بالذنب أو امتحناه بتلك الحكومة هل يتنبه بها. ﴿فَاسْتَغْفَرَ رَبُّهُ لذنبه. ﴿وَخَرَّ رَاكِعاً ﴾ ساجداً على تسمية السجود ركوعاً لأنه مبدؤه، أو خر للسجود راكعاً أي مصلياً كأنه أحرم بركعتي الاستغفار. ﴿وَأَتَابَ ﴾ ورجع إلى الله بالنوبة، وأقصى ما في هذه القضية الإشعار راكعاً أي مصلياً كأنه أحرم بركعتي الاستغفار. ﴿وَأَتَابَ ﴾ ورجع إلى الله بالتوبة، وأقصى ما في هذه القضية الإشعار بأنه عليه الله وقله والسلام ود أن يكون له ما لغيره، وكان له أمثاله فنبهه الله بهذه القصة فاستغفر وأناب عنه. وما روي أن بالمورة وقع على امرأة فعشقها وسعى حتى تزوجها وولدت منه سليمان، إن صح فلعله خطب مخطوبته أو استنزله عن زوجته، وكان ذلك معتاداً فيما بينهم وقد واسى الأنصار المهاجرين بهذا المعنى. وما قبل إنه أرسل أوريا إلى الجهاد مراراً وأمر أن يقدم حتى قتل فتزوجها هزء وافتراء، ولذلك قال على رضي الله عنه: من حدث بحديث داود عليه مراراً وأمر أن يقدم حتى قتل فتزوجها هزء وافتراء، ولذلك قال على رضي الله عنه: من حدث بحديث داود عليه

السلام على ما يرويه القصاص جلدته مائة وستين. وقيل إن قوماً قصدوا أن يقتلوه فتسوروا المحراب ودخلوا عليه فوجدوا عنده أقواماً فتصنعوا بهذا التحاكم فعلم غرضهم وأراد أن ينتقم منهم، فظن أن ذلك ابتلاء من الله له ﴿فاستغفر ربه﴾ مما همّ به ﴿وأناب﴾.

﴿ فَغَفَرْنَا لَمُ ذَالِكُ وَإِنَّ لَمُ عِندَنَا لَزُلْفَيْ وَحُسْنَ مَثَابٍ ۞ يَندَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِى ٱلْأَرْضِ فَأَصْكُم يَّنَ ٱلنَّاسِ مِالْحَقِّ وَلَا تَنَّبِعِ ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلَكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَضِلُونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدًا بِمَا نَسُوا يَوْمَ ٱلْحِسَابِ ۞﴾.

﴿ فَغَفَرْنَا لَهُ ذَٰلِكَ ﴾ أي ما استغفر عنه. ﴿ وَإِنَّ لَهُ عِنْدَنَا لَزُلْفَى ﴾ لقربة بعد المغفرة. ﴿ وَحُسْنَ مَآبِ ﴾ مرجع في الجنة.

﴿ يَا دَاوُدُ إِنَّا جَمَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الأَرْضِ ﴾ استخلفناك على الملك فيها، أو جعلناك خليفة ممن قبلك من الأنبياء القائمين بالحق. ﴿ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالحَقِّ ﴾ بحكم الله. ﴿ وَلاَ تَتَّبِعِ الْهَوَى ﴾ ما تهوى النفس، وهو يؤيد ما قيل إن ذنبه المبادرة إلى تصديق المدعي وتظليم الآخر قبل مسألته. ﴿ فَيُضِلُّكَ عَنْ سَبِيلِ الله ﴾ دلائله التي نصبها على الحق. ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَضِلُونَ عَنْ سَبِيلِ الله لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الحِسَابِ ﴾ بسبب نسبنهم وهو ضلالهم عن السبيل، فإن تذكره يقتضي ملازمة الحق ومخالفة الهوى.

﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاةَ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلاً ذَلِكَ ظَنُّ ٱلَّذِينَ كَفُرُواً فَوَيْلٌ لِلَذِينَ كَفَرُوا مِنَ ٱلنَّارِ ﴿ أَمْ خَعْلُ اللَّمَّةِينَ كَالْفُجَارِ ﴿ كَنَابُ ٱلزَّلْنَهُ إِلَيْكَ مُبْرَكُ ۗ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمُواْ ٱلصَّلِحَاتِ كَالْمُفْصِدِينَ فِي ٱلأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ ٱلْمُتَّقِينَ كَالْفُجَارِ ﴿ كَاللَّهُ الزَّلْنَهُ إِلَيْكَ مُبْرَكُ ۗ لَيْكِ مُبْرَكُ ۗ لِللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَيْكُ مُبْرَكُ لَيْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلاً﴾ خلقاً باطلاً لا حكمة فيه، أو ذوي باطل بمعنى مبطلين عابثين كقوله: ﴿وما خلقنا السموات والأرض وما بينهما لاعبين﴾ أو للباطل الذي هو متابعة الهوى، بل للحق الذي هو مقتضى الدليل من التوحيد والتدرع بالشرع كقوله: ﴿وما خلقت البحن والإنس إلا ليعبدون﴾ على وضعه موضع المصدر مثل هنيناً ﴿وَلِكَ ظَنُ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ الإشارة إلى خلقها باطلاً والظن بمعنى المظنون. ﴿فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ الإشارة إلى خلقها باطلاً والظن بمعنى المظنون.

﴿أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الأَرْضِ ﴿ أَمْ منقطعة والاستفهام فيها لإنكار التسوية بين الحزبين التي هي من لوازم خلقها باطلاً ليدل على نفيه وكذا التي في قوله: ﴿أَمْ نَجْعَلُ المُتَقِينَ كَالْفُجَارِ ﴾ كأنه أنكر التسوية أولاً بين المؤمنين والكافرين ثم بين المتقين من المؤمنين والمجرمين منهم، ويجوز أن يكون تكريراً للإنكار الأول باعتبار وصفين آخرين يمنعان التسوية من الحكيم الرحيم، والآية تدل على صحة القول بالحشر، فإن التفاضل بينهما إما أن يكون في الدنيا والغالب فيها عكس ما يقتضي الحكمة فيه، أو في غيرها وذلك يستدعي أن يكون لهم حالة أخرى يجازون فيها.

﴿كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكُ ﴾ نفاع، وقرىء بالنصب على الحال. ﴿لِيَدَّبُرُوا آيَاتِهِ ﴾ ليتفكروا فيها فيعرفوا ما يدبر ظاهرها من التأويلات الصحيحة والمعاني المستنبطة. وقرىء «ليتدبروا» على الأصل و«لتدبروا» أي أنت وعلماء أمتك. ﴿وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ وليتعظ به ذوو العقول السليمة، أو ليستحضروا ما هو كالمركوز في عقولهم من فرط تمكنهم من معرفته بما نصب عليه من الدلائل، فإن الكتب الإليهة بيان لما لا يعرف إلا من الشرع، وإرشاد إلى ما يستقل به العقل، ولعل التدبر للمعلوم الأول والتذكر الثاني.

﴿ وَوَهَبْنَا لِلْمَاوُدَ سُلَيْمَانَ يِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُۥ أَوَّابُ ۞ إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِٱلْعَشِيّ الصَّافِئَنتُ ٱلِجْيَادُ ۞﴾

﴿ وَوَهَبْنَا لِدَاوُدَ سُلَيْمَانَ نِعْمَ الْعَبْدُ ﴾ أي نعم العبد سليمان إذ ما بعده تعليل للمدح وهو من حاله. ﴿ إِنَّهُ الرَّابُ ﴾ رجاع إلى الله بالتوبة، أو إلى التسبيح مرجع له.

﴿إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ طَرَف لَ ﴿ أَوَّابِ ﴾ أو لَ ﴿ نَعِم ﴾ ، والضمير لـ ﴿ سليمان ﴾ عند الجمهور ﴿ بِالعَشّي ﴾ بعد الظهر ﴿ الصّافِنَاتُ ﴾ الصافن من الخيل الذي يقوم على طرف سنبك يد أو رجل ، وهو من الصفات المحمودة في الخيل الذي لا يكاد يكون إلا في العراب الخلص . ﴿ الجِيَادُ ﴾ جمع جواد أو جود ، وهو الذي يسرع في جريه وقيل الذي يجود في الركض ، وقيل جمع جيد . روي أنه عليه الصلاة والسلام غزا دمشق ونصيبين وأصاب ألف فرس ، وقيل أصابها أبوه من العمالقة فورثها منه فاستعرضها فلم تزل تعرض عليه حتى غربت الشمس وغفل عن العصر ، أو عن ورد كان له فاغتم لما فاته فاستردها فعقرها تقرباً لله .

﴿ فَقَالَ إِنِّ آَخْبَبَتُ حُبَّ ٱلْخَيْرِ عَن ذِكْرِ رَبِّ حَتَّىٰ تَوَارَتْ بِٱلْحِجَابِ ﴿ رُدُّوهَا عَلَى فَطَفِقَ مَسْكُما بِٱلسُّوفِ وَٱلْأَغْنَافِ ۞﴾ .

﴿ فَقَالَ إِنِّي أَخْبَبْتُ حُبَّ المَحْيرِ عَنْ ذِكْرِ رَبِّي﴾ أصل ﴿ أُحببت ﴾ أن يعدى بعلى لأنه بمعنى آثرت لكن لما أنيب مناب أنبت عدي تعديته، وقيل هو بمعنى تقاعدت من قوله:

#### مِسفُ لُ بَسجِ يسرِ السشوءِ إِذَا أَحَبُّ

أي برك، و ﴿حب الخير﴾ مفعول له والخير المال الكثير، والمراد به الخيل التي شغلته ويحتمل أنه سماها خيراً لتعلق الخير إلى يوم القيامة». وقرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو بفتح الياء. ﴿حَتَّى تَوَارَتْ بِالْحِجَابِ﴾ أي غربت الشمس، شبه غروبها بتواري المخبأة بحجابها وإضمارها من غير ذكر لدلالة العشي عليها.

﴿رُدُوهَا عَلَيّ﴾ الضمير لـ ﴿الصافنات﴾. ﴿فَطَفِقَ مَسْحاً﴾ فأخذ بمسح السيف مسحاً. ﴿بِالسُّوقِ وَالأَغْنَاقِ﴾ أي بسوقها وأعناقها يقطعها من قولهم مسح علاوته إذا ضرب عنقه، وقيل جعل يمسح بيده أعناقها وسوقها حبالها، وعن أبن كثير "بالسؤق» على همز الواو لضمة ما قبلها كمؤقن، وعن أبي عمرو "بالسؤوق» وقرىء "بالساق» اكتفاء بالواحد عن الجمع لأمن الإلباس.

## ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا سُلِمُنَ وَأَلْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيِّهِ. حَسَدًا ثُمَّ أَنَابَ ﴿ اللَّهِ ﴾.

﴿وَلَقَدْ فَتَنّا سُلَيْمَانَ وَالْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيِّهِ جَسَدا ثُمَّ أَنَابَ ﴾ وأظهر ما قيل فيه ما روى مرفوعاً «أنه قال: لأطوفن الليلة على سبعين امرأة تأتي كل واحدة بفارس يجاهد في سبيل الله ولم يقل إن شاء الله، فطاف عليهن فلم تحمل إلا امرأة جاءت بشق رجل، فو الذي نفس محمد بيده لو قال إن شاء الله لجاهدوا فرساناً». وقيل ولد له ابن فاجتمعت الشياطين على قتله فعلم ذلك، فكان يغدوه في السحاب فما شعر به إلا أن ألقي على كرسيه ميتاً فتنبه على خطئه بأن لم يتوكل على الله. وقيل إنه غزا صيدون من الجزائر فقتل ملكها وأصاب ابنته جرادة، فأحبها وكان لا يرقأ دمعها جزعاً على أبيها، فأمر الشياطين فمثلوا لها صورته فكانت تغدو إليها وتروح مع ولائدها يسجدن لها كعادتهن في ملكه، فأخبره آصف فكسر الصورة وضرب المرأة وخرج إلى الفلاة باكياً متضرعاً، وكانت له أم ولد اسمها أمينة إذا دخل للطهارة أعطاها خاتمه وكان ملكه فيه، فأعطاها يوماً فتمثل لها بصورته شيطان اسمه صخر وأخذ الخاتم وتختم به وجلس على كرسيه، فاجتمع عليه الخليق ونفذ حكمه في كل شيء إلا في نسائه وغير سليمان عن هيئته، فأتاها لطلب الخاتم فطردته فعرف أن الخطيئة قد أدركته، فكان يدور على البيوت يتكفف حتى مضى أربعون يوماً عدد ما عبدت الصورة في بيته، فطار قدف الخاتم فوخد الخاتم فوختم به وجر ساجداً الشيطان وقذف الخاتم فو البحر فابتلعته سمكة فوقعت في يده فبقر بطنها فوجد الخاتم فتختم به وحر ساجداً

وعاد إليه الملك، فعلى هذا الجسد صخر سمي به وهو جسم لا روح فيه لأنه كان متمثلاً بما لم يكن كذلك، والخطيئة تغافله عن حال أهله لأن اتخاذ التماثيل كان جائزاً حينتذ، وسجود الصورة بغير علمه لا يضره.

﴿ قَالَ رَبِّ ٱغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلَكًا لَا يَلْبَغِي لِأَحَدٍ مِنْ بَعْدِئٌّ إِنَّكَ أَنَ الْوَهَّابُ ۞ ﴾.

﴿قَالَ رَبُّ اغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكاً لاَ يَنْبَغِي لأَحَدِ مِنْ بَعْدِي﴾ لا يتسهل له ولا يكون ليكون معجزة لي مناسبة لحالي، أو لا ينبغي لأحد أن يسلبه مني بعد هذه السلبة، أو لا يصح لأحد من بعدي لعظمته كقولك: لفلان ما ليس لأحد من الفضل والمال، على إرادة وصف الملك بالعظمة لا أن لا يعطى أحد مثله فيكون منافسة، وتقديم الاستغفار على الاستيهاب لمزيد اهتمامه بأمر الدين ووجوب تقديم ما يجعل الدعاء بصدد الإجابة. وقرأ نافع وأبو عمرو بفتح الياء. ﴿إِنَّكَ أَنْتَ الوَهَّابُ﴾ المعطي ما تشاء لمن تشاء.

﴿ فَسَخَرْنَا لَهُ الرِيعَ نَجَرِى بِأَمْرِهِ. رُبَعَاتُهُ حَيْثُ أَسَابَ ۞ وَالشَّيَطِينَ كُلَّ بَنَآءٍ وَغَوَّاصٍ ۞ وَءَاخَرِينَ مُفَرَّنِينَ فِي ٱلأَضْفَادِ ۞﴾.

﴿فَسَخُرْنَا لَهُ الرُّيحَ﴾ فذللناها لطاعته إجابة لدعوته وقرىء «الرياح». ﴿تَجْرِي بِأَمْرِهِ رُخَاءَ﴾ لينة من الرخاوة لا تزعزع، أو لا تخالف إرادته كالمأمور المنقاد. ﴿حَيْثُ أَصَابَ﴾ أراد من قولهم أصاب الصواب فأخطأ الجواب.

﴿وَالشَّيَاطِينَ﴾ عطف على ﴿الربح﴾. ﴿كُلَّ بَنَّاءٍ وَغَوَّاصِ﴾ بدل منه.

﴿وَآخَرِينَ مُقَرَّنِينَ فِي الأَضْفَادِ﴾ عطف على ﴿كل﴾ كأنه فصل الشياطين إلى عملة استعملهم في الأعمال الشاقة كالبناء والغوص، ومردة قرن بعضهم مع بعض في السلاسل ليكفوا عن الشر، ولعل أجسامهم شفافة صلبة فلا ترى ويمكن تقييدها، هذا والأقرب أن المراد تمثيل كفهم عن الشرور بالإقران في الصفد وهو القيد، وسمي به العطاء لأنه يرتبط به المنعم عليه. وفرقوا بين فعليهما فقالوا صفده قيده وأصفده أعطاه عكس وعد وأوعد وفي ذلك نكتة.

﴿هَلَذَا عَطَآثُونَا فَأَمْنُنَ أَوْ أَمْسِكَ بِغَيْرِ حِسَابِ ۞ وَإِنَّ لَمُرْ عِندَنَا لَزَّلْهَنِ وَكُمْنَنَ مَنَابٍ ۞﴾.

﴿هَذَا عَطَاؤُنَا﴾ أي هذا الذي أعطيناك من الملك والبسطة والتسلط على ما لم يسلط به غيرك عطاؤنا. ﴿فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكُ ﴾ فاعط من شئت وامنع من شئت. ﴿يِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ حال من المستكن في الأمر، أي غير محاسب على منه وإمساكه لتفويض التصرف فيه إليك أو من العطاء أو صلة له وما بينهما اعتراض. والمعنى أنه عطاء جم لا يكاد يمكن حصره، وقيل الإشارة إلى تسخير الشياطين، والمراد بالمن والإمساك إطلاقهم وإبقاءهم في القيد.

﴿ وَإِنَّ لَهُ عِنْدَنَا لَوْلُقَى﴾ في الآخرة مع ما له من الملك العظيم في الدنيا. ﴿ وَحُسْنَ مَآبِ ﴾ هو الجنة.

﴿ وَاذَكُمْ عَبْدَنَا ۚ أَبُوبَ إِذْ نَاهَىٰ رَبَّهُۥ أَنِى مَسَّنِى ٱلشَّيْطَانُ بِنُصِ وَعَذَابٍ ۞ ٱرَكُضْ بِخِلِكُ هَذَا مُغْتَسَلُّ بَارِدٌ وَشَرَكِ ۗ ۞ وَوَهَبَنَا لَهُۥ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِنَا وَذِكْرَىٰ لِأَوْلِى ٱلْأَلْبَابِ ۞ وَخُذَ بِيَاكَ ضِغْتًا فَأَصْرِب بِهِ. وَلَا تَحْنَتُ إِنَّا وَجَذْنَهُ صَائِرًا فِتِمَ ٱلْهَبَدُّ إِنَّهُۥ أَوَّابُ ۞﴾.

﴿وَاذْكُرْ عَبْدَنَا أَيُوبَ﴾ هو ابن عيص بن إسحاق وامرأته ليًا بنت يعقوب صلوات الله عليه. ﴿إِذْ نَادَي رَبِّهُ بدل من ﴿عبدنا﴾ و ﴿أيوبِ﴾ عطف بيان له. ﴿أَنِّي مَسْنِي﴾ بأني مسني، وقرأ حمزة بإسكان الياء وإسقاطها في الوصل. ﴿الشَّيْطَانُ بِنُصْبِ﴾ بتعب. ﴿وَعَذَابِ﴾ ألم وهي حكاية لكلامه الذي ناداه به ولولا هي

لقال إنه مسه، والإسناد إلى ﴿الشيطان﴾ إما لأن الله مسه بذلك لما فعل بوسوسته كما قيل إنه أعجب بكثرة ماله أو استغاثة مظلوم فلم يغثه، أو كانت مواشيه في ناحية ملك كافر فداهنه ولم يغزه، أو لسؤاله امتحاناً لصبره فيكون اعترافاً بالذنب أو مراعاة للأدب، أو لأنه وسوس إلى أتباعه حتى رفضوه وأخرجوه من ديارهم، أو لأن المراد بالنصب والعذاب ما كان يوسوس إليه في مرضه من عظم البلاء والقنوط من الرحمة ويغريه على المجزع، وقرأ يعقوب بفتح النون على المصدر، وقرىء بفتحتين وهو لغة كالرشد والرشد وبضمتين للتثقيل.

﴿ارْكُضْ بِرِجْلِكَ﴾ حكاية لما أجيب به أي اضرب برجلك الأرض. ﴿هَذَا مُغْتَسَلٌ بَارِدٌ وَشَرَابٌ﴾ أي فضربها فنبعت عَين فقيل هذا مغتسل أي ماء تغتسل به وتشرب منه فيبرأ باطنك وظاهرك، وقيل نَبَعَتْ عَيْنان حارة وباردة فاغتسل مِن الحارة وشرب من الأخرى.

﴿وَوَهَنِنَا لَهُ أَهْلَهُ ﴾ بأن جمعناهم عليه بعد تفرقهم أو أحييناهم بعد موتهم، وقيل وهبنا له مثلهم. ﴿وَمِثْلَهُمْ مَعَهُمْ ﴾ حتى كان له ضعف ما كان. ﴿رَحْمَةً مِنًا ﴾ لرحمتنا عليه ﴿وَذِكْرَى لأُولِي الأَلْبَابِ ﴾ وتذكيراً لهم لينتظروا الفرج بالصبر واللجأ إلى الله فيما يحيق بهم.

﴿وَخُذُ بِيَدِكَ ضِغْناً ﴾ عطف على اركض والضغث الحزمة الصغيرة من الحشيش ونحوه. ﴿فَاضْرِبْ بِهِ وَلاَ تَحْمَثُ ﴾ روي أن زوجته ليا بنت يعقوب وقيل رحمة بنت افراثيم بن يوسف ذهبت لحاجة فأبطأت فحلف إن برىء ضربها مائة ضربة، فحلل الله يمينه بذلك وهي رخصة باقية في الحدود. ﴿إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِراً ﴾ فيما أصابه في النفس والأهل والمال، ولا يخل به شكواه إلى الله من الشيطان فإنه لا يسمى جزعاً كتمني العافية وطلب الشفاء مع أنه قال ذلك خيفة أن يفتنه أو قومه في الدين. ﴿نغمَ العَبْدُ ﴾ أيوب. ﴿إِنَّهُ أَوَّابُ ﴾ مقبل بشراشره على الله تعالى.

﴿ وَاذَكُرْ عَبَدَنَا ۚ إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَنَى وَيَعَثُوبَ أُولِى ٱلْآيَدِى وَٱلْأَبْصَدِ ﴿ قَالَ ٱلْمَالِمَ عَبَالِصَةِ دِكْرَى ٱلدَّارِ ﴾ .

﴿وَاذْكُرْ عِبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْلَحَقَ وَيَعْقُوبَ ﴾ وقرأ ابن كثير ﴿عبدنا ﴾ وضع الجنس موضع الجمع ، أو على أن ﴿إبراهيم ﴾ وحده لمزيد شرفه عطف بيان له ، ﴿وإسحاق ويعقوب ﴾ عطف عليه . ﴿أُولِي الأَيْدِي وَالأَبْصَارِ ﴾ أولي القوة في الطاعة والبصيرة في الدين ، أو أولي الأعمال الجليلة والعلوم الشريفة ، فعبر بالأيدي عن الأعمال لأن أكثرها بمباشرتها وبالأبصار عن المعارف لأنها أقوى مباديها ، وفيه تعريض بالبطلة الجهال أنهم كالزمني والعماة .

﴿إِنَّا أَخْلَصْنَاهُمْ بِخَالِصَةٍ جعلناهم خالصين لنا بنخصلة خالصة لا شوب فيها هي: ﴿فِكْرَى الَّدَارِ ﴾ تذكرهم الدار الآخرة دائماً فإن خلوصهم في الطاعة بسببها، وذلك لأن مطمح نظرهم فيما يأتون ويذرون جوار الله والفوز بلقائه وذلك في الآخرة، وإطلاق ﴿الدار ﴾ للإشعار بأنها الدار الحقيقة والدنيا معبر، وأضاف نافع وهشام ﴿بخالصة ﴾ إلى ﴿ذكرى ﴾ للبيان أو لأنه مصدر بمعنى الخلوص فأضيف إلى فاعله.

﴿ وَإِنَّهُمْ عِنْدَنَا لَمِنَ المُصْطَفَيْنَ الأَخْيَارِ ﴾ لمن المختارين من أمثالهم المصطفين عليهم في الخير جمع خير كشر وأشرار. وقيل جمع خير أو خير على تخفيفه كأموات في جمع ميت أو ميت.

﴿ وَاذَكُرْ إِسْمَعِيلَ وَٱلْمِسَعَ وَذَا ٱلْكِفَلِّ وَكُلُّ مِنَ ٱلْأَخْيَادِ ۞ .

﴿وَاذْكُرْ إِسْمَعِيلَ وَالْيَسَعَ﴾ هو ابن أخطوب استخلفه إلياس على بني إسرائيل ثم استنبيء، واللام فيه كما في قوله: رَأَيْتُ الوَلِيدَ بْنَ اليَزِيدَ مُبَارَكاً. وقرأ حمزة والكسائي «والليسع» تشبيهاً بالمنقول من ليسع من اللسع. ﴿وَذَا

الكِفْلِ﴾ ابن عم يسع أو بشر بن أيوب. واختلف في نبوته ولقبه فقيل فر إليه ماثة نبي من بني إسرائيلِ من القتل فآواهم وكفلهم، وقيل كفل بعمل رجل صالح كان يصلي كل يوم مائة صلاة ﴿وَكُلُّ﴾ أي وكلهم. ﴿مِنَ الأَخْيَارِ﴾.

﴿ هَلْنَا ذِكْرُ ۚ وَإِنَّ الِلْمُتَّقِينَ لَكُسِّنَ مَثَابٍ ۞ جَنَّتِ عَذْنِ مُّفَتَّحَةً لِمَّمُ الْأَبُونِ ۗ ۞ مُتَّكِعِينَ فِيهَا يَدْعُونَ فِيهَا بِعَنكِمَةِ كَثِيرَةِ وَشَرَابٍ ۞﴾.

﴿هَذَا﴾ إشارة إلى ما نقدم من أمورهم. ﴿ذِكْرٌ﴾ شرف لهم، أو نوع من الذكر وهو القرآن. ثم شرع في بيان ما أعد لهم ولأمثالهم فقال: ﴿وَإِنَّ لِلْمُتَّقِينَ لَحُسْنَ مَآبِ﴾ مرجع.

﴿جَنَّاتِ عَدْنِ﴾ عطف بيان ﴿لحسن مآبِ﴾ وهو من الأعلام الغالبة لقوله ﴿جنات عدن التي وعد الرحمن عباده بالغيب﴾ وانتصب عنها. ﴿مُفَتَّحَةً لَهُمُ الأَبُوَابُ﴾ على الحال والعامل فيها ما في المتقين من معنى الفعل، وقرئتا مرفوعتين على الابتداء والخبر أو أنهما خبران لمحذوف.

﴿ مُتَّكِثِينَ فِيهَا يَدْعُونَ فِيها بِفَاكِهَةٍ كَثِيرَةٍ وَشَرَابٍ ﴿ حالان متعاقبان أو متداخلان من الضمير في لهم لا من المتقين للفصل، والأظهر أن يدعون استثناف لبيان حالهم فيها ومتكثين حال من ضميره، والاقتصار على المتقين للفصل، والأظهر أن يدعون التلذذ، فإن التغذي للتحلل ولا تحلل ثمة.

﴿ وَعِندَمُو قَضِرَتُ ٱلطَّرْفِ أَلْرَابُ ۞ هَلَا مَا تُوعَدُونَ لِيُؤمِ ٱلْحِسَابِ ۞ إِنَّ هَلَا لَرِزْفُنَا مَا لَمُ مِن نَشَادٍ ﴾ .

﴿وَعِنْدَهُمْ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ﴾ لا ينظرون إلى غير أزواجهن. ﴿أَتَرَابُ﴾ لذات لهم فإن التحاب بين الأقران أثبت، أو بعضهن لبعض لا عجوز فيهن ولا صبية، واشتقاقه من التراب فإنه يمسهن في وقت واحد.

﴿هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِيَوْمِ الحِسَابِ﴾ لأجله فإن الحساب علة الوصول إلى الجزاء، وقرأ ابن كثير وأبو عمرو بالياء ليوافق ما قبله.

﴿إِنَّ هَذَا لَرِزْقُنَا مَا لَهُ مِنْ نَفَادِ﴾ انقطاع.

﴿ هَلَذًا وَإِنَ لِلطَّلَغِينَ لَشَرَّ مَثَابٍ ۞ جَهَنَّمَ يَصْلَوَنَهَا فَيْلَنَ الْبِهَادُ ۞ هَذَا فَلَيْدُوقُوهُ جَبِيتٌ وَغَسَّاقُ ۞ وَمَاخَرُ مِن شَكِّلِمِهِ أَزْوَجُ ۞﴾.

﴿ هَلَا ﴾ أي الأمر هذا أو هذا كما ذكر أو خذ هذا. ﴿ وَإِنَّ لِلطَّاغِينَ لَشَرَّ مَآبٍ ﴾.

﴿جَهَنَّمَ﴾ إعرابه ما سبق. ﴿يَصْلَوْنَهَا﴾ حال من جهنم. ﴿فَيِشْسَ المِهَادُ﴾ المهد والمفترش، مستعار من فراش النائم والمخصوص بالذم محذوف وهو ﴿جهنم﴾ لقوله ﴿لهم من جهنم مهاد﴾.

﴿ هَذَا فَلْيَدُوتُوهُ ﴾، أي ليذوقوا هذا فليذوقوه، أو العذاب هذا فليذوقوه، ويجوز أن يكون مبتدأ وخبره: ﴿ حَمِيمٌ وَجَسَاقٌ ﴾ وهو على الأولين خبر محذوف أي هو ﴿حميم﴾، والغساق ما يغسق من صديد أهل النار من غسقت العين إذا سال دمعها، وقرأ حفص وحمزة والكسائي ﴿ فَسَّاقَ ﴾ بتشديد السين.

﴿وَآخَرُ﴾ أي مذوق أو عذاب آخر، وقرأ البصريان اوأخرى، أي ومذوقات أو أنواع عذاب أخر. ﴿مِنْ شَكْلِهِ﴾ من مثل هذا المذوق أو العذاب في الشدة، وتوحيد الضمير على أنه لما ذكر أو للشراب الشامل للحميم والغساق أو للغساق. وقرىء بالكسر وهو لغة. ﴿أَزْوَاجٌ﴾ أجناس خبر لـ ﴿آخر﴾ أو صفة له أو للثلاثة، أو مرتفع بالجار والخبر محذوف مثل لهم.

﴿ هَنذَا فَيْحٌ مُقْفَحِمٌ مَّعَكُمُ لَا مَرْجَبًا بِهِمْ إِبَّهُمْ صَالُواْ النَّارِ ﴿ قَالُواْ بَلَ النَّمَ لَا مَرْجَبًا بِكُمْ أَنتُم قَدْمُنُوهُ لِنَّا فَالْوَا بَلَ النَّارِ ﴾ .

﴿هَذَا فَوْجٌ مُقْتَحِمٌ مَعَكُمُ ﴾ حكاية ما يقال للرؤساء الطاغين إذا دخلوا النار واقتحمها معهم فوج تبعهم في الضلال، والاقتحام ركوب الشدة والدخول فيها. ﴿لاَ مَرْجَباً بِهِم ﴾ دعاء من المتبوعين على أتباعهم أو صفة لرفوج﴾، أو حال أي مقولاً فيهم لا مرحباً أي ما أتوا بهم رحباً وسعة. ﴿إِنَّهُمْ صَالُوا النَّارِ ﴾ داخلون النار بأعمالهم مثلنا.

﴿قَالُوا﴾ أي الأتباع للرؤساء. ﴿بَلْ أَنْتُمْ لاَ مَرْحَباً بِكُمْ﴾ بل أنتم أحق بما قلتم، أو قيل لنا لضلالكم وإضلالكم كما قالوا: ﴿أَنْتُمْ قَدْمْتُمُوهُ لَنَا﴾ قدمتموه من العقائد الزائغة والأعمال القبيحة. ﴿فَيْشَ القَرَارُ﴾ فبئس المقر جهنم.

﴿قَالُوا﴾ أي الأتباع أيضاً. ﴿رَبُّنَا مَنْ قَدَّمَ لَنَا هَذَا فَزِدْهُ عَذَاباً ضِعْفاً فِي النَّارِ﴾ مضاعفاً أي ذا ضعف وذلك أن يزيد على عذابه مثله فيصير ضعفين كقوله ﴿ربنا آتهم ضعفين من العذاب﴾.

﴿ وَقَالُواْ مَا لَنَا لَا نَرَىٰ رِيَالَا كُنَا نَمُدُّمُ مِنَ ٱلأَشْرَارِ ۞ أَغَذَنْهُمْ سِخْرِيًّا أَمْ زَاغَتَ عَنْهُمُ ٱلْأَبْصَئْرُ ۞ إِنَّ ذَلِكَ لَحَقَّ غَنَاصُمُ ٱهْلِ ٱلنَّارِ ۞﴾ . `

﴿وَقَالُوا﴾ أي الطاغوت. ﴿مَا لَنَا لاَ نَرَى رِجَالاً كُنَّا نَعُلْهُمْ مِنَ الْأَشْرَارِ ﴾ يعنون فقراء المسلمين الذين يسترذلونهم ويسخرون بهم.

﴿ أَتَخَذْنَاهُمْ سِخْرِيّا ﴾ صفة أخرى لـ ﴿ رجالاً ﴾ ، وقرأ الحجازيان وابن عامر وعاصم بهمزة الاستفهام على أنه إنكار على أنفسهم وتأنيب لها في الاستسخار منهم ، وقرأ نافع وحمزة والكسائي ﴿ سُخرياً ﴾ بالضم وقد سبق مثله في «المؤمنين» . ﴿ أَمْ زَاغَتُ ﴾ مالت . ﴿ عَنْهُمُ الاَيْصَارُ ﴾ فلا نراهم و ﴿ أَم ﴾ معادلة لـ ﴿ ما لنا لا نرى ﴾ على أن المراد نفي رؤيتهم لغيبتهم كأنهم قالوا: أليسوا ها هنا أم زاغت عنهم أبصارنا ، أو لاتخذناهم على القراءة الثانية بمعنى أي الأمرين فعلنا بهم الاستسخار منهم أم تحقيرهم ، فإن زيغ الأبصار كناية عنه على معنى إنكارهما على أنفسهم ، أو منقطعة والمراد الدلالة على أن استرذالهم والاستسخار منهم كان لزيغ أبصارهم وقصور أنظارهم على رثاثة حالهم .

﴿إِنَّ ذَلِكَ﴾ الذي حكيناه عنهم. ﴿لَحَقَّ﴾ لا بد أن يتكلموا به ثم بين ما هو فقال: ﴿تَخَاصُمُ أَهْلِ النَّارِ﴾ وهو بدل من لحق أو خبر محذوف، وقرىء بالنصب على البدل من ذلك.

﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا مُنذِدٌّ وَمَا مِنَ إِلَاهِ إِلَّا اللَّهُ الْوَبِيدُ الْفَهَارُ ﴿ لَيْ اَللَّهُ الْفَزِيرُ الْفَفَارُ الْفَقَارُ اللَّهُ اللّ

﴿قُلْ﴾ يا محمد للمشركين. ﴿إِنَّمَا أَنَّا مُنْذِرٌ﴾ أنذركم عذاب الله. ﴿وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلاَّ الله الوَاحِدُ﴾ الذي لا يقبل الشركة والكثرة في ذاته. ﴿القَهَارُ﴾ لكل شيء يريد قهره.

﴿رَبُّ السَّموَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا﴾ منه خلقها وإليه أمرها. ﴿الْعَزِيرُ ﴾ الذي لا يغلب إذا عاقب. ﴿الْغَقَّارُ ﴾ الذي يغفر ما يشاء من الذنوب لمن يشاء، وفي هذه الأوصاف تقرير للتوحيد ووعد ووعيد للموحدين والمشركين، وتثنية ما يشعر بالوعيد وتقديمه لأن المدعو به هو الإِنذار.

﴿ قُلْ هُو نَبُوًّا عَظِيمُ ۞ أَنتُمْ عَنْهُ مُعْرِشُونَ ۞ مَا كَانَ لِىَ مِنْ عِلْمِ بِالْمَلَامِ ٱلْأَعْلَىٰ إِذَ يَخْصَيمُونَ ۞ إِن

يُوحَىٰ إِلَىٰٓ إِلَّا أَنْمَاۤ أَنَا لَذِيرٌ مُبِينُ ﴿ اللَّهِ مُعْلِينُ اللَّهُ ﴿

﴿قُلْ هُوَ﴾ أي ما أنبأتكم به من أني نذير من عقوبة من هذه صفته وأنه واحد في ألوهيته، وقيل ما بعده من نبأ آدم. ﴿نَبَأْ عَظِيمٌ﴾.

﴿أَنْتُمْ عَنْهُ مُغْرِضُونَ ﴾ لتمادي غفلتكم فإن العاقل لا يعرض عن مثله كيف وقد قامت عليه الحجج الواضحة، أما على التوحيد فما مرّ وأما على النبوة فقوله:

﴿مَا كَانَ لِيَ مِنْ عِلْمٍ بِالْمَلِ الْأَعْلَى إِذْ يَخْتَصِمُونَ﴾ فإن إخباره عن تقاول الملائكة وما جرى بينهم على ما ورد في الكتب المتقدمة من غير سماع ومطالعة كتاب لا يتصوّر إلا بالوحي، و ﴿إذَ﴾ متعلق بـ ﴿علم﴾ أو بمحذوف إذ التقدير من علم بكلام الملأ الأعلى.

﴿ إِنْ يُوحَى إِلَيَّ إِلاَّ أَنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُبِينٌ﴾ أي لأنما كأنه لما جوز أن الوحي يأتيه بين بذلك ما هو المقصود به تحقيقاً لقوله ﴿ إِنَّمَا أَنَا مَنْدُرَ ﴾ ويجوز أن يرتفع بإسناد يوحى إليه، وقرىء ﴿ إِنْمَا ﴾ بالكسر على الحكاية.

﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَهِكَةِ إِنِ خَلِقٌ بَشَرًا مِن طِينٍ ۞ فَإِذَا سَوَيْتُكُمُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي فَفَعُواْ لَهُمُ سَنجِدِينَ ۞ فَسَجَدَ الْمَلَتَهِكُهُ حُصُلُهُمْ أَجَمَعُونَ ۞ إِلَا إِلِيسَ ٱسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ۞﴾.

﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشُراً مِنْ طِينٍ بدل من ﴿إِذْ يختصمون بين له فإن القصة التي دخلت إذ عليها مشتملة على تقاول الملائكة وإبليس في خلق آدم عليه السلام، واستحقاقه للخلافة والسجود على ما مر في "البقرة"، غير أنها اختصرت اكتفاء بذلك واقتصاراً على ما هو المقصود منها، وهو إنذار المشركين على استكبارهم على النبي عليه الصلاة والسلام بمثل ما حاق بإبليس على استكباره على آدم عليه السلام، هذا ومن الجائز أن يكون مقاولة الله تعالى إياهم بواسطة ملك، وأن يفسر "الملأ الأعلى" بما يعم الله تعالى والملائكة.

﴿فَإِذَا سَوِّيْتُهُ﴾ عدلت خلقته. ﴿وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي﴾ وأحييته بنفخ الروح فيه، وإضافته الى نفسه لشرفه وطهارته. ﴿فَقَعُوا لَهُ﴾ فخروا له. ﴿سَاجِدِينَ﴾ تكرمة وتبجيلاً له وقد مر الكلام فيه في «البقرة».

﴿ فَسَجَدَ المَلاَئِكَةُ كُلُّهُمُ أَجْمَعُونَ ﴾ .

﴿ إِلاَّ إِبْلِيسَ اسْتَكْبَرَ﴾ تعظم. ﴿ وَكَانَ﴾ وصار. ﴿ مِنَ الكَافِرِينَ ﴾ باستنكاره أمر الله تعالى واستكباره عن المطاوعة، أو كان منهم في علم الله تعالى.

﴿ قَالَ يَتَإِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ أَسْتَكُمْبَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْعَالِينَ ﴿ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنَةٌ خَيْرٌ مِنَةٌ خَيْرٌ مَنِهُ عَنْدُ مِنَةً لَهُ مِن طِينِ ﴿ آَنَا خَيْرٌ مَنِهُ مَنْ عَلَيْ مِن طَينِ ﴿ آَنَا خَيْرٌ مَنِهُ مُنَا لَهُ اللَّهُ مِن طِينِ ﴿ آَنَا خَيْرٌ مَنِكُ أَنْ اللَّهُ مِن طَينِ ﴿ آَنَا خَيْرٌ مَنِكُمْ اللَّهُ مِن طَينِ ﴿ آَنَا خَيْرٌ مَنِكُمُ اللَّهُ مِن طَينٍ ﴾ .

﴿قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيّ ﴾ خلقته بنفسي من غير توسط كأب وأم، والتثنية لما في خلقه من مزيد القدرة واختلاف الفعل، وقرىء على التوحيد وترتيب الإنكار عليه للإشعار بأنه المستدعي للتعظيم، أو بأنه الذي تشبث به في تركه وهو لا يصلح مانعاً إذ للسيد أن يستخدم بعض عبيده لبعض سيما وله مزيد اختصاص. ﴿أَسْتَكْبَرْتُ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْعَالِينَ ﴾ تكبرت من غير استحقاق أو كنت ممن علا واستحق التفوق، وقيل استكبرت الآن أم لم تزل منذ كنت من المستكبرين، وقرىء «استكبرت» بحذف الهمزة لدلالة ﴿أم ﴾ عليها أو بمعنى الإخبار.

﴿قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ ﴾ إبداء للمانع وقوله: ﴿خَلَقْتَنِي مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِينٍ ﴾ دليل عليه وقد سبق الكلام فيه.

﴿ قَالَ فَأَخْرَجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَحِيمٌ ﴿ إِنَّ عَلَيْكَ لَعَنَتِيٓ إِلَى يَوْمِ ٱلدِينِ ۞ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِ ٓ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينُ ۞ إِلَى يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ۞ .

﴿قَالَ فَاخْرُجُ مِنْهَا﴾ من الجنة أو من السماء، أو من الصورة الملكية. ﴿فَإِنَّكَ رَجِيمٌ﴾ مطرود من الرحمة رمحل الكرامة.

﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَغَنَتِي إِلَى يَوْمِ الدِّينِ ﴾ ﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنْظِرْنِي إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ ﴿ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ المُنْظَرِينَ ﴾ ﴿ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ ﴿ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ المُنْظَرِينَ ﴾ ﴿ إِلَى يَوْمِ الوَقْتِ المَعْلُومِ ﴾ مر بيانه في «الحَجر».

﴿ قَالَ فَبِعِزَ إِلَى لَأُغُوبِنَهُمْ أَجْمَعِينُ ﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ قَالَ فَالْحَقُ وَالْحَقَ أَقُولُ ﴿ لَكَ اللَّهُ مَا لَهُ مَا لَكُ مَا لَكُ فَالْحَقُ وَالْحَقَ أَقُولُ ﴿ لَكَ اللَّهُ مَا لَهُ مَا لَكُ مَا لَهُ مَا لَكُ مَا لَهُ مَا لَكُ مَا لَكُ مَا لَكُ مَا لَكُ مَا لَكُ مَا لَكُ مَا لَهُ مَا لَكُ مَا لَكُ مَا لَكُ مَا لَهُ مَا لَا مَا لَكُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَمُ مَا لَهُ مَا لَكُ مَا لَكُ مَا لَمُ مَا لَهُ لَا لَهُ مَا لَمُ مَا لَمُعَلِّلُونُ لِللَّهُ مَا لَهُ مُنْ مُنْ مَا لَمُ مَا لَكُ مَا لَكُ مَا لَمُ لَكُولُ لِللَّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَكُ مَا لَمُ مَا لَكُ مَا لَهُ مَا لَكُ مَ

﴿قَالَ فَبِعِزَّتِكَ﴾ فبسلطانك وقهرك. ﴿لأُغُوبِنَّهُمْ أَجْمَعِينَ﴾ ﴿إِلاَّ عِبَادَكَ مِنْهُمُ المُحْلَصِينَ﴾ الذين أخلصهم الله لطاعته وعصمهم من الضلالة، أو أخلصوا قلوبهم لله على اختلاف القراءتين.

﴿قَالَ فَالحَقُّ وَالحَقَّ أَقُولُ﴾ أي فأحق الحق وأقوله، وقيل «الحق» الأول اسم الله نصبه بحذف حرف القسم كقوله: إنَّ عَلَيْكَ اللهِ أَنْ تُبَايِعًا.

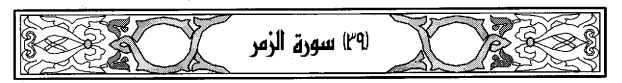
وجوابه ﴿الْمَالَانَ جَهَنَّمَ مِنْكَ وَمِمَّن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ﴾ وما بينهما اعتراض وهو على الأول جواب محذوف والجملة تفسير لـ ﴿الحق﴾ المقول، وقرأ عاصم وحمزة برفع الأول على الابتداء أي الحق يميني أو قسمي، أو الخبر أي أنا ﴿الحق﴾، وقرئا مرفوعين على حذف الضمير من أقول كقوله: كله لم أصنع. ومجرورين على إضمار حرف القسم في الأول وحكاية لفظ المقسم به في الثاني للتأكيد، وهو سائغ فيه إذا شارك الأول وبرفع الأول وجره ونصب الثاني وتخريجه على ما ذكرناه، والضمير في منهم للناس إذ الكلام فيهم والمراد بمنك من جنسك ليتناول الشياطين، وقيل للثقلين وأجمعين تأكيد له أو للضميرين.

﴿ قُلْ مَا اَسْتَلَكُرْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ النَّكَلِفِينَ ۞ إِنْ هُوَ اِلَّا ذِكْرٌ اِلْعَالِمِينَ ۞ وَلَنْعَلَمُنَّ نَبَأَوُ بَعْدَ حِينٍ ۞ ﴾.

﴿قُلْ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ﴾ أي على القرآن أو تبليغ الوحي. ﴿وَمَا أَنَا مِنَ المُتَكَلِّفِينَ﴾ المتصفين بما ليسوا من أهله على ما عرفتم من حالي فأنتحل النبوة، وأتقول القرآن.

﴿إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ﴾ عظة. ﴿لِلعَالَمِينَ﴾ للثقلين. ﴿وَلَتَعْلَمُنَّ نَبَأَهُ﴾ وهو ما فيه من الوعد والوعيد، أو صدقه بإتيان ذلك. ﴿بَعْد حِينٍ﴾ بعد الموت أو يوم القيامة أو عند ظهور الإِسلام وفيه تهديد.

وعن النبي ﷺ «من قرأً سورة (صّ) كان له بوزن كل جبل سخره الله لداود عشر حسنات، وعصمه الله أن يصر على ذنب صغير أو كبير».



# مكية إلا قوله: ﴿قل يا عبادي ۗ الآية وآيها خمس وسبعوى أو اثنتاى وسبعوى آية

## بِنْ مِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحَدِ فِي

﴿تَنْزِيلُ الْكِتَابِ﴾ خبر محذوف مثل هذا أو مبتدأ خبره. ﴿مِنَ الله الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ﴾ وهو على الأول صلة ل ﴿تنزيل﴾، أو خبر ثان أو حال عمل فيها معنى الإشارة أو الـ ﴿تنزيل﴾، والظاهر أن ﴿الكتابِ﴾ على الأول السورة وعلى الثاني القرآن، وقرىء «تنزيل» بالنصب على إضمار فعل نحو اقرأ أو الزم.

﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ ملتبساً بالحق أو بسبب إثبات الحق وإظهاره وتفصيله. ﴿فَاعْبُدِ الله مُخْلِصاً لَهُ الدّينَ ممحصاً له الدين من الشرك والرياء، وقرىء برفع «الدين» على الاستثناف لتعليل الأمر وتقديم الخبر لتأكيد الاختصاص المستفاد من اللام كما صرح به مؤكداً وإجراؤه مجرى المعلوم المقرر لكثرة حججه وظهور براهينه فقال:

﴿ أَلَا يَلَهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ ۚ وَٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِۥ أَوْلِيكَآءَ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَآ إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَىۤ إِنَّ ٱللَّهَ يَعَكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ كُنذِبٌ كَفَارُ ۖ ﴾.

﴿ أَلاَ لِلّهِ الدّينُ الْحَالِصُ ﴾ أي ألا هو الذي وجب اختصاصه بأن يخلص له الطاعة، فإنه المتفرد بصفات الألوهية والاطلاع على الأسرار والضمائر. ﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ ﴾ يحتمل المتخذين من الكفرة والمتخذين من الملائكة وعيسى والأصنام على حذف الراجع وإضمار المشركين من غير ذكر لدلالة المساق عليهم، وهو مبتدأ خبره على الأول. ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لِيُقَرّبُونَا إِلَى الله زُلْقَى ﴾ بإضمار القول. ﴿ إِنَّ اللّهَ يَخْكُمُ عَلَيهُمْ ﴾ وهو متعين على الثاني، وعلى هذا يكون القول المضمر بما في حيزه حالاً أو بدلاً من الصلة و ﴿ زَلْقَى ﴾ مصدر أو حال، وقرىء «قالوا ما نعبدهم» و «ما نعبدكم إلا لتقربونا إلى الله» حكاية لما خاطبوا به ألهتهم و «نعبدهم» بضم النون اتباعاً. ﴿ فِيمَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ من الدين بإدخال المحق الجنة والمبطل النار والضمير للكفرة ومقابليهم، وقيل لهم ولمعبوديهم فإنهم يرجون شفاعتهم وهم يلعنونها. ﴿ إِنَّ الله لاَ يَهْدِي ﴾ لا يوفق للاهتداء إلى الحق. ﴿ مَنْ هُو كَاذِبٌ كَفَارٌ ﴾ فإنهما فاقدا البصيرة.

﴿ وَلَوْ اَرَادَ اللّهُ أَن يَنَخِذَ وَلَدًا لَالْصَطَفَىٰ مِنَا يَغَـٰلُقُ مَا يَشَكَةُ سُبْحَكُنَةٌ هُوَ اللّهُ الْوَحِدُ الْفَهَكَارُ ﴿ اللّهَامِ السّمَنَوْتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ بُكُورُ النّبَل عَلَى النّهَارِ وَيُكُورُ النّهَكَارَ عَلَى النّبارِ وَيُكُورُ النّهَكَارَ عَلَى البّلِ وَسَخَـْرَ الشّمَسَ وَالْقَمَرُ صَحَدً عَلَى البّلِ وَسَخَـرَ الشّمَسَ وَالْقَمَرُ صَحَدً يَجْرِي لِلْجَكِلِ مُسَمَّقُ أَلَا هُوَ الْعَكَزِيزُ الْعَقَدُ ﴿ إِنَّ ﴾ .

﴿ لَوْ أَرَادَ اللَّهُ أَنْ يَتَّخِذَ وَلَداً ﴾ كما زعموا. ﴿ لأَصْطَفَى مِمَّا يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ ﴾ إذ لا موجود سواه إلا وهو مخلوقه لقيام الدلالة على امتناع وجود واجبين ووجوب استناد ما عدا الواجب إليه، ومن البين أن المخلوق لا يماثل الخالق فيقوم مقام الوالد له ثم قرر ذلك بقوله: ﴿ مُبْخَانَهُ هُوَ اللَّهُ الوَاحِدُ القَهَارُ ﴾ فإن الألوهية الحقيقية تتبع الوجوب المستلزم للوحدة المذاتية، وهي تنافي المماثلة فضلاً عن التوالد لأن كل واحد من المثلين مركب من الحقيقة المشتركة، والتعين المخصوص والقهارية المطلقة تنافي قبول الزوال المحوج إلى الولد، ثم استدل على ذلك بقوله:

﴿ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ بِالْحَقِّ يُكُورُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكُورُ النَّهَارَ عَلَى اللَّيْلِ ﴾ يغشى كل واحد منهما الآخر كأنه يلفه عليه لف اللباس باللابس، أو يغيبه به كما يغيب الملفوف باللفافة، أو يجعله كاراً عليه كروراً منتابعاً تتابع أكوار العمامة. ﴿ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي لأَجَلٍ مُسَمَّى ﴾ هو منتهى دوره أو منقطع حركته. ﴿ أَلاَ هُوَ الْعَزِيزِ ﴾ القادر على كل ممكن الغالب على كل شيء. ﴿ الْغَقَّارُ ﴾ حيث لم يعاجل بالعقوبة وسلب ما في هذه الصنائع من الرحمة وعموم المنفعة.

﴿ خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَمِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَأَنزَلَ لَكُمْ مِنَ ٱلْأَنْعَامِ ثَمَنِيَةَ أَرْوَجٍ يَغْلُقُكُمْ فِي بُطُودِ

أَمُهَا يَكُمْ خَلْقًا مِنْ بَعْدِ خَلْقِ فِي ظُلْمَاتِ ثَلَاثٍ ذَلِكُمُ اللّهُ رَبُّكُمْ لَـهُ ٱلْمُلَّكُ لَا إِلَهَ إِلّا هُوَّ فَأَنَى تُصْرَفُونَ

(3) .

﴿ خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسِ وَاحِدَةٍ ثُمّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ استدلال آخر بما أوجده في العالم السفلي مبدوءاً به من خلق الإنسان لأنه أقرب وأكثر دلالة وأعجب، وفيه على ما ذكره ثلاث دلالات: خلق آدم أولاً من غير أب وأم، ثم خلق حواء من قصيراه، ثم تشعيب الخلق الفائت للحصر منهما. و ﴿ ثم ﴾ للعطف على محذوف هو صفة ﴿ نفس مثل خلقها أو على معنى واحدة أي من نفس وحدت ثم جعل منها زوجها فشفعها بها، أو على ﴿ علق منها حواء . ﴿ وَٱلزَّلَ لَكُمْ ﴾ وقضى أو قسم لكم، فإن قضاياه وقسمه توصف بالنزول من السماء حيث خلق منها حواء . ﴿ وَٱلزَّلَ لَكُمْ ﴾ وقضى أو قسم لكم، فإن قضاياه وقسمه توصف بالنزول من السماء حيث كتبت في اللوح المحفوظ، أو أحدث لكم بأسباب نازلة كأشعة الكواكب والأمطار . ﴿ مِنَ الأنعَامِ ثَمَائِيَةً أَوْلَ عَن الإبل والبقر والضأن والمعز . ﴿ يَخُلَقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ ﴾ بيان لكيفية ما ذكر من المقصودون . ﴿ خَلقاً مِن بَعْلِ خَلْقٍ ﴾ حيواناً سوياً من بعد عظام مكسوة لحماً من بعد عظام عارية من بعد مضغ المقصودون . ﴿ خَلقاً مِن بَعْلِ خَلْقٍ ﴾ حيواناً سوياً من بعد عظام مكسوة لحماً من بعد عظام عارية من بعد مضغ من بعد علق من بعد نطف . ﴿ فَأَلْقُ تُصُرَفُونَ ﴾ يعدل بكم عن عبادتكم والمالك . ﴿ فَهُ المُلْكُ لاَ إِلاَ هُو ﴾ إذ لا يشاركه في الخلق غيره . ﴿ فَأَلَى تُصَرَفُونَ ﴾ يعدل بكم عن عبادته إلى الإشراك .

﴿ إِن تَكْفُرُواْ فَإِنَ ٱللَّهَ غَنِيَ عَنكُمْ ۚ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفْرُ وَإِن تَشْكُرُواْ يَرْضَهُ لَكُمُّ وَلَا تَزِدُ وَاذِرَةٌ وِذَكَ ٱخْرَىٰ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ مَرْجِعُكُمْ فِيُنَتِثِكُم بِمَا كُنهُمْ تَعْمَلُونَۚ إِنّهُمْ عَلِيمُ بِذَاتِ ٱلصُّدُودِ ۞﴾.

﴿إِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ الله فَنيُ عَنكُمْ﴾ عن إيمانكم. ﴿وَلاَ يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْكُفْرَ﴾ لاستضرارهم به رحمة عليهم. ﴿وَإِنْ تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ﴾ لأنه سبب فلا حكم، وقرأ ابن كثير ونافع في رواية وأبو عمرو والكسائي بإشباع ضمة الهاء لأنها صارت بحذف الألف موصولة بمتحرك، وعن أبي عمرو ويعقوب إسكانها وهو لغة فيها. ﴿وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِذْرَ أُخْرَى ثُمَّ إِلَى رَبَّكُمْ مَرْجِعُكُمْ فَيُنَبَّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾ بالمحاسبة والمجازاة. ﴿إِنّهُ عَلِيمٌ

بِذَاتِ الصُّدُورِ﴾ فلا تخفى عليه خافية من أعمالكم.

﴿ وَإِذَا مَسَ ٱلْإِنْسَنَ ضُرُّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ نِعْمَةً مِّنْهُ نَسِى مَا كَانَ يَدْعُوٓا إِلَيْهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِلَّهِ أَندَادًا لِيُضِلَ عَن سَبِيلِهِۦ قُلْ تَمَنَّعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا إِنَّكَ مِنْ أَصْحَنبِ ٱلنَّارِ ﴿ ﴾.

﴿ وَإِذَا مَسَّ الإِنْسَانَ ضُرَّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ﴾ لزوال ما ينازع العقل في الدلالة على أن مبدأ الكل منه. ﴿ نُمُ إِذَا خَوْلَهُ ﴾ أعطاه من الخول وهو التعهد، أو الخول وهو الافتخار. ﴿ نِغْمَةً مِنْهُ ﴾ من الله. ﴿ نَسِيَ مَا كَانَ يَدْعُو إِلَيْهِ ﴾ أي الضر الذي كان يتضرع إليه و ﴿ ما ﴾ ؛ مثل الذي في قوله : ﴿ وَمَا خَلَقَ الذّكر وَالْأَنْمُ ﴾ . ﴿ مِنْ قَبْلُ ﴾ من قبل النعمة . ﴿ وَجَعَلَ لِلّهِ أَنْدَاداً لِيُضِلُّ عَنْ سَبِيلِهِ ﴾ وقرأ ابن كثير وأبو عمرو ودويس بفتح الياء ، والضلال والإضلال لما كانا نتيجة جعله صح تعليله بهما وإن لم يكونا غرضين . ﴿ قُلْ تَمَتَعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلا ﴾ أمر تهديد فيه إشعار بأن الكفر نوع تشه لا سند له ، وإقناط للكافرين من التمتع في الآخرة ولذلك علله بقوله : ﴿ إِنَّكَ مِنْ أَضْحَابِ النَّارِ ﴾ على سبيل الاستئناف للمبالغة .

﴿ أَمَّنَ هُوَ فَنَيْتُ ءَانَآءَ الَّيْلِ سَاجِدًا وَفَآبِمًا يَحْذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِّهِ ۚ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الَّذِينَ يَمْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونُ ۚ إِنِّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ ۞﴾

﴿أُمَّنُ هُوَ قَانِتٌ ﴾ قائم بوظائف الطاعات. ﴿آنَاءَ اللَّيْلِ ﴾ ساعاته وأم متصلة بمحذوف تقديره الكافر خير أم من هو قانت ، أو منقطعة والمعنى بل ﴿أمن هو قانت ﴾ كمن هو بضده ، وقرأ الحجازيان وحمزة بتخفيف الميم بمعنى أمن هو قانت لله كمن جعل له أنداداً. ﴿سَاجِداً وَقَائِماً ﴾ حالان من ضمير ﴿قانت ﴾ ، وقرئا بالرفع على الخبر بعد الخبر والواو للجمع بين الصفتين ﴿يَحْذَرُ الآَخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِ ﴾ في موضع الحال أو الاستثناف للتعليل. ﴿قُلْ مَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ نفي لاستواء الفريقين باعتبار القوة العملية على وجه أبلغ لمزيد فضل العلم. وقيل تقرير للأول على سبيل التشبيه أي كما لا يستوي العالمون والجاهلون لا يستوي القانتون والعاصون. ﴿إِنَّمَا يَتَذَكُرُ أُولُوا الألبَابِ ﴾ بأمثال هذه البيانات، وقرىء «يذكر» بالإدغام.

﴿ قُلْ يَكِعِبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا الْقُوا رَبَّكُمُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هَلَذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةً إِنَّمَا يُولَى الصَّايِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَاهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

﴿ قُلْ يَا عِبَادِي اللَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا رَبَّكُم ﴾ بلزوم طاعته. ﴿ للَّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هَذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَة ﴾ أي للذين أحسنوا بالطاعات في الدنيا مثوبة حسنة في الآخرة. وقبل معناه للذين أحسنوا حسنة في الدنيا هي الصحة والعافية، وفي هذه بيان لمكان ﴿ حسنة ﴾ . ﴿ وَأَرْضُ الله وَاسِعَة ﴾ فمن تعسر عليه التوفر على الإحسان في وطنه فليهاجر إلى حيث يتمكن منه . ﴿ إِنَّمَا يُوفّى الصَابِرُونَ ﴾ على مشاق الطاعات من احتمال البلاء ومهاجرة الأوطان لها . ﴿ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ أجراً لا يهتدي إليه حساب الحساب، وفي الحديث إنه "ينصب الموازين يوم القيامة لأهل الصلاة والصدقة والحج فيوفون بها أجورهم، ولا ينصب لأهل البلاء بل يصب عليهم الأجر صباً حتى يتمنى أهل العافية في الدنيا أن أجسادهم تقرض بالمقاريض مما يذهب به أهل البلاء من الفضل».

﴿ قُلْ إِنِّ أَمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ ﴿ وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوْلَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ قُلْ إِنِّ أَخَافُ إِنْ عَطَابَ مُؤْمِ عَظِيمٍ ﴿ قُلْ إِنِّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ إِنَّ الْمُسْلِمِينَ اللَّهِ عَلَى إِنَّ أَخَافُ إِنَّ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾.

﴿قُلْ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ مُخْلِصاً لَهُ الدِّينَ﴾ موحداً له.

﴿وَأُمِرْتُ لأَنْ أَكُونَ أَوَّلَ المُسْلِمِينَ ﴾ وأمرت بذلك لأجل أن أكون مقدمهم في الدنيا والآخرة، لأن قصب السبق في الدين بالإخلاص أو لأنه أول من أسلم وجهه لله من قريش ومن دان بدينهم، والعطف لمغايرة الثاني الأول بتقييده بالعلة، والإشعار بأن العبادة المقرونة بالإخلاص وإن اقتضت لذاتها أن يؤمر بها فهي أيضاً تقتضيه لما يلزمها من السبق في الدين، ويجوز أن تجعل اللام مزيدة كما في أردت لأن أفعل فيكون أمر بالتقدم في الإخلاص والبدء بنفسه في الدعاء إليه بعد الأمر به.

﴿قُلْ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي﴾ بترك الإخلاص والميل إلى ما أنتم عليه من الشرك والرياء. ﴿عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ﴾ لعظمة ما فيه.

﴿ قُلِ اللَّهَ أَعْبُدُ مُخْلِصًا لَهُ دِينِي ﴿ فَأَعْبُدُوا مَا شِنْتُمُ مِن دُونِهِ ۚ قُلَ إِنَّ الْحَسِرِينَ الَّذِينَ حَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيَنَدُّةِ أَلَا ذَلِكَ هُوَ الْحُشْرَانُ الْمُبِينُ ﴿ فَإِنَّ لَمُمْ مِن فَوْقِهِمْ ظُلَلُ مِنَ النَّارِ وَمِن تَعْلِيمٌ ظُلَلُ ذَلِكَ يُحَوِّفُ اللَّهُ يِهِ، عِبَادَةً بِيَعِبَادِ فَاتَّقُونِ ﴿ اللَّهُ ﴾ .

﴿قُلِ اللَّهَ أَعْبُدُ مُخْلِصاً لَهُ دِينِي﴾ أمر بالإخبار عن إخلاصه وأن يكون مخلصاً له دينه بعد الأمر بالإخبار عن كونه مأموراً بالعبادة والإخلاص خائفاً عن المخالفة من العقاب قطعاً لأطماعهم، ولذلك رتب عليه قوله:

﴿فَاعْبُدُوا مَا شِتْتُمْ مِنْ دُونِهِ تهديداً وخذلاناً لهم. ﴿قُلْ إِنَّ الخَاسِرِينَ ﴾ الكاملين في الخسران. ﴿اللَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ ﴾ بالضلال. ﴿وَأَهْلِيهِمْ ﴾ بالإضلال. ﴿يَوْمَ القِيَامَةِ ﴾ حين يدخلون النار بدل الجنة لأنهم جمعوا وجوه الخسران. وقيل وخسروا أهليهم لأنهم إن كانوا من أهل النار فقد خسروهم كما خسروا أنفسهم، وإن كانوا من أهل النار فقد خسروهم كما خسروا أنفسهم، وإن كانوا من أهل الجنة فقد ذهبوا عنهم ذهاباً لا رجوع بعده. ﴿أَلاَ ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ المُبِينُ ﴾ مبالغة في خسرانهم لما فيه من الاستئناف والتصدير بـ ﴿أَلا ﴾ ، وتوسيط الفصل وتعريف الخسران ووصفه بـ ﴿المبين ﴾ .

﴿لَهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ ظُلَلٌ مِن النَّارِ﴾ شرح لخسرانهم. ﴿وَمِنْ تَحْتِهِمْ ظُلَلٌ﴾ أطباق من النار هي ظلل للآخرين. ﴿فَلِكَ يُخَوِّفُ الله بِهِ عِبَادَهُ﴾ ذلك العذاب هو الذي يخوفهم به ليجتنبوا ما يوقعهم فيه. ﴿يَا عِبَادِ فَاتَّقُونِ﴾ ولا تتعرضوا لما يوجب سخطي.

﴿ وَٱلَّذِينَ اجْتَنَبُوا ٱلطَّلَعُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوا إِلَى اللَّهِ لَمُهُ ٱلْمُشْرَئُ فَبَشِرْ عِبَادٍ ۞ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَــنَّبِعُونَ أَحْسَنَهُۥ ۚ أَوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَنْهُمُ اللَّهُ وَأُولَتَهِكَ هُمْ أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ ۞﴾.

﴿وَالَّذِينَ اجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ﴾ البالغ غاية الطغيان فعلوت منه بتقديم اللام على العين بني للمبالغة في المصدر كالرحموت، ثم وصف به للمبالغة في النعت ولذلك اختص بالشيطان. ﴿أَنْ يَعْبُدُوهَا﴾ بدل اشتمال منه. ﴿وَأَنَابُوا إِلَى اللهِ وأقبلوا إليه بشراشرهم عما سواه. ﴿لهُمُ البُشْرَى﴾ بالثواب على ألسنة الرسل، أو الملائكة عند حضور الموت. ﴿فَبَشُرْ عِبَادِ﴾.

﴿الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ القَوْلَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴾ وضع فيه الظاهر موضع ضمير ﴿الذين اجتنبوا ﴾ للدلالة على مبدأ اجتنابهم وأنهم نقاد في الدين يميزون بين الحق والباطل ويؤثرون الأفضل فالأفضل. ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ مَدَاهُمُ الله ﴾ لدينه. ﴿وَأُولَئِكَ مُمْ أُولُوا الألْبَابِ ﴾ العقول السليمة عن منازعة الوهم والعادة، وفي ذلك دلالة على أن الهداية تحصل بفعل الله وقبول النفس لها.

﴿ أَفَهَنَّ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَهُ ٱلْعَذَابِ أَفَأَنتَ تُنقِدُ مَن فِي ٱلنَّارِ ۞ لَكِنِ ٱلَّذِينَ ٱلْقَوَّا رَبَّهُمْ لِمُتُمْ عُرُفٌ مِن فَوْقِهَا .

غُرَفُ مَينيَةٌ تَجْرِي مِن تَحْنِهَا ٱلأَنْهَارُ وَعَدَ ٱللَّهِ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ ٱلْمِيعَادَ ﴿ ﴿ ﴾.

﴿ أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ الْعَذَابِ أَفَأَنْتَ تُنْقِذُ مَنْ فِي النَّارِ ﴾ جملة شرطية معطوفة على محذوف دل عليه الكلام تقديره أأنت مالك أمرهم فمن حق عليه العذاب فأنت تنقذه، فكروت الهمزة في الجزاء لتأكيد الإنكار والاستبعاد، ووضع ﴿ من في النار ﴾ موضع الضمير لذلك وللدلالة على أن من حكم عليه بالعذاب كالواقع فيه لامتناع الخلف فيه، وأن اجتهاد الرسل في دعائهم إلى الإيمان سعي في إنقاذهم من النار، ويجوز أن يكون ﴿ أَفَانَت ﴾ تنقذ جملة مستأنفة للدلالة على ذلك والإشعار بالجزاء المحذوف.

﴿لَكِن الَّذِينَ اتَّقُوا رَبِّهُمْ لَهُمْ خُرَفٌ مِنْ فَوْقِهَا غُرَفٌ﴾ علالي بعضها فوق بعض. ﴿مَبْنِيَّةٌ﴾ بنيت بناء النازل على الأرض. ﴿تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ﴾ أي من تحت تلك الغرف. ﴿وَعْدَ اللَّهِ﴾ مصدر مؤكد لأن قوله ﴿لهم غرف﴾ في معنى الوعد. ﴿لاَ يُخْلِفُ الله المِيْعَادَ﴾ ولأن الخلف نقص وهو على الله محال.

﴿ أَلَمْ ثَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءُ فَسَلَكُمُ بِنَكِيعَ فِ ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يُخْبُجُ بِهِ. زَرْعًا تُحْنَلِفًا ٱلْوَنْهُمُ ثُمَّ يَهِيجُ فَ ثَرَيْهُ مُصْفَكًا ثُمَّ يَجْعَلُمُ خُطَامًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَىٰ لِأُولِى ٱلْأَلْبَبِ ﴿ ﴾.

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهُ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً ﴾ هو المطر. ﴿ فَسَلَكَهُ ﴾ فأدخله. ﴿ يَتَابِيعَ فِي الأَرْضِ ﴾ هي عيون ومجاري كائنة فيها، أو مياه نابعات فيها إذ الينبوع جاء للمنبع وللنابع فنصبها على الظرف أو الحال. ﴿ فُمَّ يُخْرِجُ بِهِ زَرْعاً مُخْتَلِفاً أَلُوانُهُ ﴾ أصنافه من بر وشعير وغيرهما، أو كيفياته من خضرة وحمرة وغيرهما. ﴿ فُمَّ يَجْعَلُهُ حُطَاماً ﴾ يَهِيجُ ﴾ يتم جفافه إذا تم جفافه حان له أن يثور عن منبته. ﴿ فَتَرَاهُ مُصْفَرَا ﴾ من يبسه. ﴿ فُمَّ يَجْعَلُهُ حُطَاماً ﴾ فتاتاً. ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى ﴾ لتذاكيراً بأنه لا بد من صانع حكيم دبره وسواه، أو بأنه مثل الحياة الدنيا فلا تغتر بها. ﴿ لأَوْلِي الأَلْبَابِ ﴾ إِذْ لاَ يَتَذكر به غيرهم.

﴿ أَفَهَن شَرَحَ اللَّهُ صَدْرُهُ لِلْإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِن زَيِّهِۦْ فَوَيْلٌ لِلْقَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِن ذِكْرِ اللَّهِ أُولَلِهَكَ فِى ضَلَالٍ تُمِينٍ ﴿ لَهُ اللَّهِ اللَّهِ أُولَلِهَكَ فِى ضَلَالٍ تُمِينٍ ﴿ ﴾ .

﴿ أَفَمَنْ شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِلإِسْلاَمِ ﴾ حتى تمكن فيه بيسر عبر به عمن خلق نفسه شديدة الاستعداد لقبوله غير متأبية عنه من حيث إن الصدر محل القلب المنبع للروح المتعلق للنفس القابلة للإسلام. ﴿ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِنْ وَبِهِ ﴾ يعني المعرفة والاهتداء إلى الحق. وعنه عليه الصلاة والسلام ﴿ إذا دخل النور القلب انشرح وانفسع ، فقيل فما علامة ذلك قال: الإنابة إلى دار الخلود والتجافي عن دار الغرور والتأهب للموت قبل نزوله ». وخبر ﴿ من المعرف دل عليه ﴿ فَوَيْلٌ لِلقَاسِيَةِ قُلُوبِهُمْ مِنْ ذِكْرِ الله ﴾ من أجل ذكره وهو أبلغ من أن يكون عن مكان من ، لأن القاسي من أجل الشيء أشد تأبياً عن قبوله من القاسي عنه لسبب آخر، وللمبالغة في وصف أولئك من القبول وهؤلاء بامتناع ذكر شرح الصدر وأسنده إلى الله وقابله بقساوة القلب وأسنده إليه . ﴿ أُولَئِكَ فِي ضَلاَكِ بَامِينِ ﴾ يظهر للناظر بأدنى نظر، والآية نزلت في حمزة وعلي وأبي لهب وولده.

﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِنَابًا مُتَشَيِهًا مَنَانِى نَفْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَغْشَونَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهُ فَمَا لَلُمْ مِنْ اللَّهِ بَهْدِى بِهِـ مَن يَشَكَأَةً وَمَن بُضَلِلِ اللَّهُ فَمَا لَلُمْ مِنْ هَادٍ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهُ فَمَا لَلُمْ مِنْ هَادٍ ﴾.

﴿ الله فَزَّلَ أَحْسَنَ الحَدِيثِ ﴾ يعني القرآن، روي أن أصحاب رسول الله ﷺ ملوا ملة فقالوا له حدثنا فنزلت وفي الابتداء باسم الله وبناء نزل عليه تأكيد للإسناد إليه وتفخيم للمنزل واستشهاد على حسنه. ﴿ كِتَاباً

مُتَشَابِها ﴾ بدل من ﴿ احسن ﴾ أو حال منه، وتشابهه تشابه أبعاضه في الإعجاز وتجاوب النظم وصحة المعنى والدلالة على المنافع العامة. ﴿ مَثَانِيَ ﴾ جمع مثنى أو مثنى أو مثن على ما مر في "الحجر"، وصف به كتاباً باعتبار تفاصيله كقولك: القرآن سور وآيات، والإنسان: عظام وعروق وأعصاب، أو جعل تمييزاً من ﴿ مَتشابها ﴾ كقولك: رأيت رجلاً حسناً شمائله. ﴿ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَونَ رَبَّهُم ﴾ تشمئز خوفاً مما فيه من الوعيد، وهو مثل في شدة الخوف واقشعرار الجلد تقبضه وتركيبه من حروف القشع وهو الأديم اليابس بزيادة الراء ليصير رباعيا كتركيب أقمطر من القمط وهو الشد. ﴿ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ الله ﴾ بالرحمة وعموم المغفرة، والإطلاق للإشعار بأن أصل أمره الرحمة وأن رحمته سبقت غضبه، والتعدية بالرحمة وعموم المغفرة، والإطلاق للإشعار بأن أصل أمره الرحمة وأن رحمته سبقت غضبه، والتعدية بوالى كتضمين معنى السكون والاطمئنان، وذكر القلوب لتقدم الخشية التي هي من عوارضها. ﴿ ذَلِكَ ﴾ أي الكتاب أو الكائن من الخشية والرجاء . ﴿ هُدَى الله يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ هدايته . ﴿ وَمَنْ يُضْلِلِ الله ﴾ ومن يخذله . ﴿ فَمَا لَهُ هَا هُ عِنْ هَادٍ ﴾ يخرجهم من الضلال .

﴿ أَفَمَن يَنْقِي بِوَجْهِهِ مُثَوَة ٱلْعَذَابِ يَوْمَ ٱلْقِيْمَةُ وَقِيلَ لِلظَّلِمِينَ ذُوقُواْ مَا كُنُمُ تَكْسِبُونَ ﴿ كَذَبَ اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَنَاهُمُ ٱللَّهُ لَلِمْزَى فِي الْحَيَوْةِ الدُّنَيَّ وَلَعَذَابُ اللَّذِينَ مِن خَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ فَا فَالْاَقَهُمُ ٱللَّهُ لَلِمْزَى فِي الْحَيَوْةِ الدُّنَيَّ وَلَعَذَابُ اللَّذِينَ مِن كَنْوا يَعْلَمُونَ إِنَّ ﴾.

﴿ أَفَمَنْ يَتَّقِي بِوَجُهِهِ ﴾ يجعله درقة يقي به نفسه لأنه يكون يداه مغلولة إلى عنقه فلا يقدر أن يتقي إلا بوجهه. ﴿ سُوءَ العَذَابِ يَوْمَ القِيَامَةِ ﴾ كمن هو آمن منه، فحذف الخبر كما حذف في نظائره.

﴿ وَقِيلَ لِلظَّالِمِينَ ﴾ أي لهم فوضع الظاهر موضعه تسجيلاً عليهم بالظلم وإشعاراً بالموجب لما يقال لهم وهو: ﴿ ذُوقُوا مَا كُنتُمْ تَكْسِبُونَ ﴾ أي وباله، والواو للحال وقد مقدرة.

﴿كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَأَتَاهُمُ العَذَابُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَشْعُرُونَ﴾ من الجهة التي لا يخطر ببالهم أن الشر يأتيهم منها.

﴿ فَأَذَاتَهُمُ الله الخِزْيَ ﴾ الذل. ﴿ فِي الحَيَوْةِ الدُّنْيَا ﴾ كالمسخ والخسف والقتل والسبي والإجلاء. ﴿ وَلَعَذَابُ الآخِرَةِ ﴾ المعد لهم. ﴿ أَكْبُرُ ﴾ لشدته ودوامه. ﴿ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ لو كانوا من أهل العلم والنظر لعلموا ذلك واعتبروا به.

﴿ وَلَقَدُ ضَرَبْنَ الِلنَّاسِ فِي هَلَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّي مَثَلٍ لَعَلَهُمْ يَنَذَكَّرُونَ ۞ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِى عِوَجٍ لَعَلَهُمْ يَنَقُونَ ۞ . ﴿ لَعَلَهُمْ يَنَقُونَ ۞ .

﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْتَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا القُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلِ ﴾ يحتاج إليه الناظر في أمر دينه. ﴿ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ يتعظون به.

﴿ قُرْآناً عَرَبِياً ﴾ حال من هذا والاعتماد فيها على الصفة كقولك: جاءني زيد رجلاً صالحاً، أو مدح له. ﴿ غَيْرَ ذِي عِوَجٍ ﴾ لا اختلال فيه بوجه ما، وهو أبلغ من المستقيم وأخص بالمعاني. وقيل بالشك استشهاداً بقوله:

وَقَـــذُ أَتَـــاكَ يَـــقِـــِـــنٌ غَـــيْــرُ ذِي عِـــوَجٍ مِـــنَ الإِلَـــهِ وَقَـــؤلٌ غَـــيْـــرُ مَـــخُـــذُوبِ وهو تخصيص له ببعض مدلوله. ﴿لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ﴾ علة أخرى مرتبة على الأولى.

﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرَّكَآءُ مُتَشَرَكِسُونَ وَرَجُلًا سَلْمًا لِرَجُلٍ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا ٱلْحَنَّدُ لِلَّهِ بَلّ

أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾.

﴿ضَرَبَ اللّهُ مَثَلا﴾ للمشرك والموحد. ﴿رَجُلاً فِيهِ شُرَكَاءُ مُتَشَاكِسُونَ وَرَجُلاً سَالِماً لِرَجُلِ﴾ مثل المشرك على ما يقتضيه مذهبه من أن يدعي كل واحد من معبوديه عبوديته، ويتنازعوا فيه بعبد يتشارك فيه جمع، يتجاذبونه ويتعاورونه في مهماتهم المختلفة في تحيره وتوزع قلبه، والموحد بمن خلص لواحد ليس لغيره عليه سبيل و ﴿رجلا﴾ بدل من مثل وفيه صلة ﴿شركاء﴾، والتشاكس والتشاخص الاختلاف. وقرأ نافع وابن عامر والكوفيون ﴿سَلَماً﴾ بفتحتين، وقرىء بفتح السين وكسرها مع سكون اللام وثلاثتها مصادر سلم نعت بها، أو حذف منها ذا والرجل سالم، أي وهناك رجل سالم، وتخصيص الرجل لأنه أفطن للضر والنفع. ﴿هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلاً﴾ صفة وحالاً ونصبه على التمييز ولذلك وحده، وقرىء المثلين، للإشعار باختلاف النوع، أو لأن المراد على ﴿يستويان﴾ في الوصفين على أن الضمير للمثلين فإن التقدير مثل رجل ومثل رجل. ﴿الحَمْدُ لِلَّهِ ﴾ كل على الإطلاق. ﴿بَلْ أَكْثَرُهُمْ لاَ المنعم بالذات والمالك على الإطلاق. ﴿بَلْ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ فيشركون به غيره من فرط جهلهم.

﴿ إِنَّكَ مَيْتٌ وَإِنَّهُم مَيْتُونَ ۞ ثُمَّ إِنَّكُمْ بَوْمَ الْفِينَمَةِ عِندَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِمُونَ ۞ ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِثَن كَذَبَ عَلَ اللَّهِ وَكَذَّبَ بِٱلطِيدْدَقِ إِذْ جَآءُهُۥ ٱللَّسَ فِي جَهَنَّـكُم مَثْوَى لِلْكَنفِرِينَ ۞﴾.

﴿إِنَّكَ مَيْتٌ وَإِنَّهُمْ مَيْتُونَ ﴾ فإن الكل بصدد الموت وفي عداد الموتى، وقرىء "مائت" و «مائتون» لأنه مما سيحدث.

﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ ﴾ على تغليب المخاطب على الغيب. ﴿ يَوْمَ القِيَامَةِ عِنْدَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِمُونَ ﴾ فتحتج عليهم بأنك كنت على الحق في التوحيد وكانوا على الباطل في التشريك، واجتهدت في الإرشاد والتبليغ ولجوا في التكذيب والعناد، ويعتذرون بالأباطيل مثل ﴿ أطعنا سادتنا ﴾ و ﴿ وجدنا آباءنا ﴾ . وقيل المراد به الاختصام العام يخاصم الناس بعضهم بعضاً فيما دار بينهم في الدنيا.

﴿ فَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّنَ كَذَبَ عَلَى الله ﴾ بإضافة الولد والشريك إليه. ﴿ وَكَذَّبَ بِالصَّدْقِ ﴾ وهو ما جاء به محمد وَإِذْ جَاءَهُ ﴾ من غير توقف وتفكر في أمره. ﴿ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوَى لِلْكَافِرِينَ ﴾ وذلك يكفيهم مجازاة لأعمالهم، واللام تحتمل العهد والجنس، واستدل به على تكفير المبتدعة فإنهم يكذبون بما علم صدقه وهو ضعيف لأنه مخصوص بمن فاجأ ما علم مجيء الرسول به بالتكذيب.

﴿ وَالَّذِى جَاءَ بِالصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ ۚ أُولَئِهِكَ هُمُ ٱلْمُنْقُونَ ﴿ لَهُ لَمُ مَّا يَشَاءُونَ عِندَ رَبِهِمْ ذَلِكَ جَزَاتُهُ ٱلْمُنْقُونَ ﴿ لَكُ مَا يَشَاءُونَ عِندَ رَبِهِمْ ذَلِكَ جَزَاتُهُ ٱلْمُخْسِنِينَ ﴿ لَيْ اللَّهِ عَنْهُمْ آسَوا اللَّذِى عَمِلُوا وَيَجْزِيَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ ٱلَّذِى كَانُوا يَعْمَلُونَ جَزَاتُهُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُمْ أَسْوَا اللَّهِ عَمِلُوا وَيَجْزِيَّهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ ٱلّذِى كَانُوا يَعْمَلُونَ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَلْسُوا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

﴿وَالَّذِي جَاءَ بِالصَّدَقِ وَصَدَّقَ بِهِ اللام للجنس ليتناول الرميل والمؤمنين لقوله: ﴿أُوَلَئِكَ هُمُ المُتَقُونَ ﴾ وقيل هو النبي ﷺ والمراد هو ومن تبعه كما في قوله: ﴿ولقد آتينا موسى الكتاب لعلهم يهتدون ﴾. وقيل المجائي هو الرسول والمصدق أبو بكر رضي الله عنه، وذلك يقتضي إضمار ﴿الذي ﴾ وهو غير جائز. وقرىء «وصدق به» بالتخفيف أي صدق به الناس فأداه إليهم كما نزل من غير تحريف، أو صار صادقاً بسببه لأنه معجز يدل على صدقه «وصدق به» على البناء للمفعول.

﴿ لَهُمْ مَا يَشَاؤُونَ عِنْدَ رَبِّهِمْ ﴾ في الجنة. ﴿ ذَلِكَ جَزَّاءُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ على إحسانهم. `

﴿لِيُكَفِّرَ الله عَنْهُمْ أَسُواً الَّذِي عَمِلُوا﴾ خص الأسوأ للمبالغة فإنه إذا كفر كان غيره أولى بذلك، أو

للإشعار بأنهم لاستعظامهم الذنوب يحسبون أنهم مقصرون مذنبون وأن ما يفرط منهم من الصغائر أسوأ ذنوبهم، ويجوز أن يكون بمعنى السيىء كقولهم: الناقص والأشج أعدلا بني مروان، وقرىء «أسواء» جمع سوء. ﴿وَيَجْزِيَهُمْ أَجْرَهُمْ ويعطيهم ثوابهم. ﴿بِأَحْسَنِ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ فيعد لهم محاسن أعمالهم بأحسنها في زيادة الأجر وعظمه لفرط إخلاصهم فيها.

﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَةً ۚ وَيُحَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِن دُونِدٍ. وَمَن يُضَـلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَمَادٍ ۗ ﴿ وَمَن يَصْـلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَمَادٍ ﴾ وَمَن يَهْدِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِن تُمُضِلٍ أَلَيْسَ اللَّهُ بِعَزِيزٍ ذِى ٱنْفِقَامِ ۞ ﴿

﴿ أَلَيْسَ الله بِكَافِ عَبْدَهُ ﴾ استفهام إنكار للنفي مبالغة في الإثبات، والعبد رسول الله ﷺ ويحتمل الجنس ويؤيده قراءة حمزة والكسائي عباده ، وفسر بالأنبياء صلوات الله عليهم. ﴿ وَيُخَوّنُونَكَ بِاللَّذِينَ مِنْ دُونِهِ ﴾ يعني قريشاً فإنهم قالوا له إنا نخاف أن تخبلك آلهتنا بعيبك إياها. وقيل إنه بعث خالداً ليكسر العزى فقال له سادنها أُحَذّرُكَهَا فإن لها شدة، فعمد إليها خالد فهشم أنفها فنزل تخويف خالد منزلة تخويفه لأنه الآمر له بما خوف عليه. ﴿ وَمَنْ يُصْلِلِ الله ﴾ حتى غفل عن كفاية الله له وخوفه بما لا ينفع ولا يضر. ﴿ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ يهديهم إلى الرشاد.

﴿ وَمَنْ يَهْدِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُضِلِّ إِذَ لا راد لفعله كما قال: ﴿ أَلَيْسَ الله بِمَزِيزٍ ﴾ غالب منيع. ﴿ ذِي الْتِقَامِ ﴾ ينتقم من أعدائه.

﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَنَوَتِ وَالْأَرْضَ لِيَقُولُكِ اللَّهُ قُلْ أَفَرَهَ بَشُر مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ إِنْ أَرَادَنِي اللَّهُ عَلَيْهِ أَلَا أَنْ مُنْكُ مُمْسِكُتُ رَحْمَتِهِ عُلْ حَسِّمِي ٱللَّهُ عَلَيْهِ مِرَحْمَةٍ هَلْ هُرَكَ مُمْسِكُتُ رَحْمَتِهِ عُلْ حَسِّمِي ٱللَّهُ عَلَيْهِ يَوَحَمَةٍ هَلْ هُرَكَ مُمْسِكُتُ رَحْمَتِهِ عُلْ حَسِّمِي ٱللَّهُ عَلَيْهِ يَتُوكَ لَكُنْ اللَّهُ يَوْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ مُلِكُ اللَّهُ مُلِكُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُولِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُلُولُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُلُولُ اللللللْمُ اللَّهُ اللَّه

﴿ وَلَئِنْ سَٱلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمْوَاتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ لوضوح البرهان على تفرده بالخالقية. ﴿ قُلْ اَقَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ الله إِنْ أَرَادَنِيَ الله بِضُرِّ هَلْ هُنْ كَاشِفَاتُ ضُرِّهِ ﴾ أي أرأيتم بعد ما تحققتم أن خالق العالم هو الله تعالى وأن آلهتكم إن أراد الله أن يصيبني بضر هل يكشفنه. ﴿ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ ﴾ بنفع ﴿ هَلْ هُنْ مُمْسِكَاتُ رَحْمَتِهِ ﴾ فيمسكنها عني ، وقرأ أبو عمرو ﴿ كاشفات ضره ﴾ ﴿ ممسكات رحمته ﴾ بالتنوين فيهما ونصب ضره ورحمته . ﴿ قُلْ حَسْبِيَ اللّه ﴾ كافياً في إصابة الخير ودفع الضر إذ تقرر بهذا التقرير أنه القادر الذي لا مانع لما يريده من خير أو شر . روي أن النبي عليه الصلاة والسلام سألهم فسكتوا فنزل ذلك ، وإنما قال ﴿ كَاشِفات ﴾ و ﴿ ممسكات ﴾ على ما يصفونها به من الأنوثة تنبيها على كمال ضعفها . ﴿ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ المُتَوِّكُلُونَ ﴾ لعلمهم بأن الكل منه تعالى .

﴿ قُلْ يَنَقَوْمِ أَعْمَلُواْ عَلَى مَكَانَئِكُمْ إِنِّ عَنَمِلًا فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ مَنَ يَأْتِيهِ عَذَابُ يُخْزِيهِ وَيَعِلُ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ مَنَ مَنَ يَأْتِيهِ عَذَابُ مُقِيمُ ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ لِلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ فَمَنِ ٱلْهَكَدَكَ فَلِنَفْسِهِ ، وَمَن ضَلَّ وَيَعَلَمُ عَلَيْهِم بِوَكِيلٍ ﴾ .

﴿قُلْ يَا قَوْمِ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانتكُمْ على حالكم، اسم للمكان استعير للحال كما استعير هنا وحيث من المكان للزمان، وقرىء «مكاناتكم». ﴿إِنِّي عَامِلٌ ﴾ أي على مكانتي فحذف للاختصار والمبالغة في الوعيد، والإشعار بأن حاله لا يقف فإنه تعالى يزيده على مر الأيام قوة ونصرة ولذلك توعدهم بكونه منصوراً عليهم في الدارين فقال: ﴿فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾.

﴿مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْرِيهِ﴾ فإن خزي أعدائه دليل غلبته، وقد أخزاهم الله يوم بدر. ﴿وَيَحِلُ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُقِيمٌ﴾ دائم وهو عذاب النار.

﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الكِتَابَ لِلنَّاسِ﴾ لأجلهم فإنه مناط مصالحهم في معاشهم ومعادهم. ﴿بِالحَقُّ﴾ متلبساً به. ﴿فَمَنْ اهْتَدَى فَلِنَفْسِهِ﴾ إذ نفع به نفسه. ﴿وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا﴾ فإن وباله لا يتخطاها. ﴿وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكِيلٍ﴾ وما وكلت عليهم لتجبرهم على الهدى وإنما أمرت بالبلاغ وقد بلغت.

﴿ اللَّهُ يَتُوَفَى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهِ كَا وَالْتِي لَمْ تَمُتَ فِي مَنَامِهِ ۚ فَيُمْسِكُ ٱلِّتِي قَضَى عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأَخْرَى ۚ إِنَّ أَجَلِ مُسَمَّى إِنَّ فِي ذَالِكَ لَايَنتِ لِقَوْمِ بَلْفَكِّرُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿الله يَتَوَفّى الأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا﴾ أي يقبضها عن الأبدان بأن يقطع تعلقها عنها وتصرفها فيها إما ظاهراً وباطناً وذلك عند الموت، أو ظاهراً لا باطناً وهو في النوم. ﴿فَيْمُسِكُ الَّتِي قَضَى عَلَيْهَا الْمَوْتَ ﴾ ولا يردها إلى البدن، وقرأ حمزة والكسائي ﴿قُضِيَ ﴾ بِضَم القاف وكسر الضاد والموت بالرفع. ﴿وَيُرْسِلُ الأَخْرَى ﴾ أي النائمة إلى بدنها عند اليقظة. ﴿إِلَى أَجَلٍ مُسَمّى ﴾ هو الوقت المضروب لموته وهو غاية جنس الإرسال. وما روي عن ابن عباس رضي الله عنهما: أن في ابن أدم نفساً وروحاً بينهما مثل شعاع الشمس، فالنفس التي بها العقل والتمييز، والروح التي بها النفس والحياة، فيتوفيان عند الموت وتتوفى النفس وحدها عند النوم. قريب مما ذكرناه. ﴿إِلَى فِي ذَلِكَ ﴾ من التوفي والإمساك والإرسال. ﴿لآيَاتِ ﴾ دالة على كمال قدرته وحكمته وشمول رحمته. ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ من التوفي والإمساك والإرسال. ﴿لآيَاتِ ﴾ دالة على كمال قدرته وحكمته وشمول رحمته. ﴿لِقَوْمٍ يَتَفَكّرُونَ ﴾ في كيفية تعلقها بالأبدان وتوفيها عنها بالكلية حين الموت، وإمساكها باقية لا تفني بفنائها، وما يعتريها من السعادة والشقاوة والحكمة في توفيها عن ظواهرها وإرسالها حيناً بعد حين إلى توفي آجالها.

﴿ أَمِ الْخَذُوا مِن دُونِ اللَّهِ شُفَعَاءً قُلْ أَوَلَوَ كَانُواْ لَا يَمْلِكُونَ شَيْتًا وَلَا يَعْقِلُونَ ۖ ﴿ لَكُو لِلَّهِ اللَّهَ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

﴿ أَمِ اتَّخَذُوا﴾ بل اتخذ قريش. ﴿مِنْ دُونِ اللهِ شُفَعَاءَ﴾ تشفع لهم عند الله. ﴿ قُلُ أَوَلَوْ كَانُوا لاَ يَمْلِكُونَ شَيْئاً وَلاَ يَغْقِلُونَ﴾ ولو كانوا على هذه الصفة كما تشاهدونهم جمادات لا تقدر ولا تعلم.

﴿ قُلِ لِلّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعاً ﴾ لعله رد لما عسى يجيبون به وهو أن الشفعاء أشخاص مقربون هي تماثيلهم، والمعنى أنه مالك الشفاعة كلها لا يستطيع أحد شفاعة إلا بإذنه ورضاه، ولا يستقل بها ثم قرر ذلك فقال: ﴿ لَهُ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ فإنه مالك الملك كله لا يملك أحد أن يتكلم في أمره دون إذنه ورضاه. ﴿ فُمُ اللّهِ تُرْجَعُونَ ﴾ يوم القيامة فيكون الملك له أيضاً حيننذ.

﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحَدَهُ ٱلشَّمَأَزَّتَ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ ۚ وَإِذَا ذُكِرَ الَّذِينَ مِن دُونِهِ؞ إِذَا هُمْ يَسْتَقْشِرُونَ ۞﴾.

﴿وَإِذَا ذُكِرَ اللهُ وَحْدَهُ﴾ دون آلهتهم. ﴿اشْمَأَزَّتْ قُلُوبُ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ﴾ انقبضت ونفرت. ﴿وَإِذَا فُكِرَ الَّذِينَ مِنْ دُونِهِ﴾ يعني الأوثان. ﴿إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ﴾ لفرط افتتانهم بها ونسيانهم حق الله، ولقد بالغ في الأمرين حتى بلغ الغاية فيهما، فإن الاستبشار أن يمتلىء قلبه سروراً حتى تنبسط له بشرة وجهه، والاشمئزاز أن يمتلىء غماً حتى ينقبض أديم وجهه، والعامل في ﴿إِذَا ذَكُرُ﴾ العامل في إذ المفاجأة.

﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ فَاطِرَ ٱلسَّمَنُونِ وَٱلْأَرْضِ عَلِمَ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ أَنتَ تَعَكُّمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُوا فِيهِ

### يَخْنَلِفُونَ ﴿ يَكُا ﴾ .

﴿قُلِ اللَّهُمَّ فَاطِرَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ عَالِمَ الغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ﴾ التجيء إلى الله بالدعاء لما تحيرت في أمرهم وضجرت من عنادهم وشدة شكيمتهم، فإنه القادر على الأشياء والعالم بالأحوال كلها. ﴿أَنْتَ تَحْكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ﴾ فأنت وحدك تقدر أن تحكم بيني وبينهم.

﴿ وَلَوْ أَنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُمْ مَعَةُمْ لَأَفْلَدُواْ بِهِ، مِن شُوَّةِ الْعَلَابِ بَوْمَ الْقِيكَمَةُ وَيَدَا لَهُمْ قِنَ اللَّهِ مَا لَمَ يَكُونُواْ يَحْتَشِبُونَ ۞ وَيَدَا لَمُمْ سَيِّعَاتُ مَا كَسَبُواْ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِه يَشْتَهْزِهُونَ ۞﴾.

﴿وَلَوْ أَنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً وَمِثْلَهُ مَعَهُ لاَقْتَدُوا بِهِ مِنْ سُوءِ الْعَذَابِ يَوْمَ القِيَامَةِ ﴾ وعيد شديد وإقناط كلي لهم من الخلاص. ﴿وَبَدَا لَهُمْ مِنَ الله مَا لَمْ يَكُونُوا يَخْتَسِبُونَ ﴾ زيادة مبالغة فيه وهو نظير قوله: ﴿فَلا تعلم نفس ما أخفي لهم ﴾ في الوعد.

﴿وَيَدَا لَهُمْ سَيْآتُ مَا كَسَبُوا﴾ سيئات أعمالهم أو كسبهم حين تعرض صحائفهم. ﴿وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ﴾ وأحاط بهم جزاؤه.

﴿ فَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنْسَانَ ضُرُّ دَعَانَا ثُمَّ إِذَا خَوَّلْنَهُ نِعْمَةً مِنَّا قَالَ إِنَّمَاۤ أُوتِيتُكُم عَلَى عِلْمٍ بَلَ هِى فِشْنَةُ وَلَاكِنَّ الْكَرَهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ۚ فَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۖ فَا الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَمَاۤ أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۖ فَا الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَمَاۤ أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۖ فَا اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۖ فَا اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۖ فَا اللَّهِمْ فَمَا اللَّهُ عَنْهُمْ مَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ مِنْ قَبْلِهِمْ فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الل

﴿ فَإِذَا مَسَّ الإِنسَانَ ضُرَّ دَعَانًا ﴾ إخبار عن الجنس بما يغلب فيه، والعطف على قوله ﴿ وَإِذَا ذكر الله وحله ﴾ بالفاء لبيان مناقضتهم وتعكيسهم في التسبب بمعنى أنهم يشمئزون عن ذكر الله وحده ويستبشرون بذكر الآلهة، فإذا مسهم ضر دعوا من اشمأزوا من ذكره دون من استبشروا بذكره، وما بينهما اعتراض مؤكد لإنكار ذلك عليهم. ﴿ ثُمَّ إِذَا خَوْلْنَاهُ نِهْمَةً مِنًا ﴾ أعطيناه إياه تفضلاً فإن التخويل مختص به. ﴿ قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْم ﴾ مني بوجوه كسبه، أو بأني سأعطاه لما لي من استحقاقه، أو من الله بي واستحقاقي، والهاء فيه لما إن جعكت موصولة وإلا فللنعمة والتذكير لأن المراد شيء منها. ﴿ بَلْ هِيَ فِتْنَةٌ ﴾ امتحان له أيشكر أم يكفر، وهو رد لما قاله وتأنيث الضمير باعتبار الخير أو لفظ الد ﴿ نعمة ﴾ ، وقرىء بالتذكير. ﴿ وَلَكِنَ أَكْثَرَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ ذلك، وهو دليل على أن الإنسان للجنس.

﴿قُدْ قَالَهَا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ﴾ الهاء لقوله ﴿إنما أُوتيته على علم﴾ لأنها كلمة أو جملة، وقرىء بالتذكير ﴿والذين مَنْ قَبْلهم﴾ قارون وقومه فإنه قال ورضي به قومه ﴿فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ﴾ من متاع الدنيا.

﴿ فَأَصَابَهُمْ سَيِعَاتُ مَا كَسَبُواْ وَالَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْ هَلَـُؤُلَآءِ سَبُصِيبُهُمْ سَيِّعَاتُ مَا كَسَبُواْ وَمَا لَهُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ أَوَلَمْ يَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ كَابَنتِ لِقَوْمِ نُوْمِنُونَ ۞ ﴾

﴿فَأَصَابَهُمْ مَنْيُثَاتُ مَا كَسَبُوا﴾ جزاء سيئات أعمالهم أو جزاء أعمالهم، وسماه سيئة لأنه في مقابلة أعمالهم السيئة رمزاً إلى أن جميع أعمالهم كذلك. ﴿وَالَّذِينَ ظَلَمُوا﴾ بالعتو. ﴿مِنْ هَوُلاَءِ﴾ المشركين و ﴿من﴾ للبيان أو للتبعيض. ﴿مَنْصِيبُهُم مَنْيَئَاتُ مَا كَسَبُوا﴾ كما أصاب أولئك، وقد أصابهم فإنهم قحطوا سبع سنين وقتل ببدر صناديدهم. ﴿وَمَا هُمْ بِمُعْجِزِينَ﴾ بفائتين.

﴿أَوْلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ الله يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ﴾ حيث حبس عنهم الرزق سبعاً ثم بسط لهم سبعاً.

﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ﴾ بأن الحوادث كلها من الله بوسط أو غيره.

﴿ فَلَ يَنعِبَادِىَ الَّذِينَ أَشَرَفُواْ عَلَىٰ الْفُسِهِمْ لَا نَقَـنَطُواْ مِن رَخْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الدُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴿ لَى اللَّهِ اللَّهِ مَرَكُمْ وَأَسْلِمُواْ لَهُ مِن قَبْـلِ أَن يَأْتِيكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لَا نُصَرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ مَرَكُمْ وَأَسْلِمُواْ لَهُ مِن قَبْـلِ أَن يَأْتِيكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لَا نُصَرُونَ

﴿ قُلُ يَا عِبَادِي الَّذِينَ آَسَرَفُوا عَلَى الْفُسِهِم ﴾ أفرطوا في الجناية عليها بالإسراف في المعاصي، وإضافة العباد تخصصه بالمؤمنين على ما هو عرف القرآن. ﴿ لاَ تُقْتَطُوا مِن رَحْمَةِ الله ﴾ لا تياسوا من معفرته أولا وتفضله ثانياً. ﴿ إِنَّ الله يَغْفِرُ اللَّذُوبَ جَمِيعاً ﴾ عفواً ولو بَعْدَ بُعْدِ وتقييده بالتوبة خلاف الظاهر ويدل على إطلاقه فيما عدا الشرك قوله تعالى: ﴿ إِنَّ أَهُ مُو الْعَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ على المبالغة وإفادة الحصر والوعد بالرحمة بعد المغفرة، وتقديم ما يستدعي عموم المغفرة مما في ﴿عبادي من الدلالة على الذلة، والإختصاص المقتضين للترحم، وتخصيص ضرر الإسراف بأنفسهم والنهي عن القنوط مطلقاً عن الرحمة فضلاً عن المعفرة، وإطلاقها وتعليله بأن الله يغفر الذنوب جميعاً، ووضع اسم ﴿ الله موضع الضمير لمدلالته على أنه المستغني والمنعم على الإطلاق والتأكيد بالجميع. وما روي أنه عليه الصلاة والسلام قال «ما أحب أن تكون لي الدنيا وما فيها بها، فقال رجل يا رسول الله ومن أشرك فسكت ساعة ثم قال: ألا ومن أشرك ثلاث مرات . وما روي أن أهل مكة قالوا: يزعم محمد أن من عبد الوثن وقتل النفس قال «عا معفر له فكيف ولم نهاجر وقد عبدنا الأوثان وقتلنا النفس فنزلت. وقيل في عياش والوليد بن بغير حق لم يغفر له فكيف ولم نهاجر وقد عبدنا الأوثان وقتلنا النفس فنزلت. وقيل في عياش والوليد بن الوليد في جماعة افتتنوا أو في الوحشي لا ينفي عمومها وكذا قوله:

﴿وَأُنِيبُوا إِلَى رَبُّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لاَ تُنْصَرُونَ ﴿ فإنها لا تدل على حصول المغفرة لكل أحد من غير توبة وسبق تعذيب لتغني عن التوبة والإخلاص في العمل وتنافي الوعيد بالعذاب.

﴿ وَاتَّمِيعُوٓا أَحْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِن زَيِّكُمْ مِن فَبْلِ أَن يَأْلِيَكُمُ ٱلْعَذَابُ بَغْتَةً وَأَنتُمْ لَا نَشْعُرُونَ اللهِ وَإِن كُنتُ لِمِنَ ٱلسَّنْخِرِينَ ﴿ إِلَيْكُمْ مِن مَنْعُرُونَ اللهِ وَإِن كُنتُ لِمِنَ ٱلسَّنْخِرِينَ ﴿ وَإِن كُنتُ لَمِنَ ٱلسَّنْخِرِينَ ﴿ وَإِنْ كُنتُ لَمِنَ ٱلسَّنْخِرِينَ ﴿ وَأَنتُمْ لَا نَشْعُرُونَ

﴿وَاتَّبِعُوا أَخْسَنَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبُّكُمْ﴾ القرآن أو المأمور به دون المنهي عنه، أو العزائم دون الرخص أو الناسخ دون المنسوخ، ولعله ما هو أنجى وأسلم كالإنابة والمواظبة على الطاعة. ﴿مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَكُمُ العَذَابُ بَغْتَةً وَآتَتُمْ لاَ تَشْعُرُونَ﴾ بمجيئه فتتداركوا.

﴿ أَنْ تَقُولَ نَفْسٌ ﴾ كراهة أن تقول وتنكير ﴿ نفس ﴾ لأن القائل بعض الأنفس أو للتكثير كقول الأعشى:
وَرُبَّ بَسَقِسِيهِ لَسَوْ هَسَتَسَفُستُ بِسَجَسَوُهِ أَتَسَانِسِي كَسِرِيهُمْ يَسَنْفُسضُ السَّرُأْسَ مُخْفَسِها
﴿ يَا حَسْرَتِيْ ﴾ وقرىء بالياء على الأصل. ﴿ عَلَى مَا فَرَّطْتُ ﴾ بما قصرت. ﴿ فِي جَنْبِ اللهِ ﴾ في جانبه أي في حقه وهو طاعته. قال سابق البربري:

أَمَــا تَـــتَّــقِـــِــنَ الله فِـــي جَـــنْــب وَامِـــقِ لَــهُ كــبــدٌ حَــرَى عَــلَــنِــكَ تَــقَـطًــع وهو كناية فيها مبالغة كقوله:

إِنَّ السَّمَاحَةَ وَالسَمُرُوءَةَ وَالسَنِّدَى فِي قُبَّةٍ ضُرِبَتْ عَلَى ابْنِ الحَشْرَجِ وقرىء «في وقيل ذاته على تقدير مضاف كالطاعة وقيل في قربه من قوله تعالى: ﴿والصاحب بالجنب﴾ وقرىء «في ذكر الله». ﴿وَإِنْ كُنْتُ لَمِنَ السَّاخِرِينَ﴾ المستهزئين بأهله ومحل ﴿إِن كنت﴾ نصب على الحال كأنه قال فرطت وأنا ساخر.

﴿ أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنَ اللَّهَ هَدَىنِي لَكُنتُ مِنَ المُنَّقِينَ ۞ أَوْ تَقُولَ حِينَ تَرَى الْعَذَابَ لَوْ أَنَ لِي كَرَّةً فَأَكُونَ مِنَ الْمُخْسِنِينَ ۞ بَلَى قَدْ جَآءَتُكَ مَايَتِي فَكَذَّبْتَ بِهَا وَاسْتَكَبَرْتَ وَكُنتَ مِنَ الْكَنفِرِينَ ۞﴾.

﴿ أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنَّ اللَّهُ هَدَانِي ﴾ بالإرشاد إلى الحق. ﴿ لَكُنْتُ مِنَ المُتَّقِينَ ﴾ الشرك والمعاصي.

﴿أَوْ تَقُولَ حِينَ تَرَى الْعَذَابَ لَوْ أَنَّ لِي كَرَّةً فَأَكُونَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ﴾ في العقيدة والعمل، وأو للدلالة على أنها لا تخلوا من هذه الأقوال تحيراً وتعللاً بما لا طائل تحته.

﴿ وَلَى قَدْ جَاءَتُكَ آيَاتِي فَكَذَّبْتَ بِهَا وَاسْتَكْبَرْتَ وَكُنْتَ مِنَ الْكَافِرِينَ ﴾ رد من الله عليه لما تضمنه قوله ﴿ لو أَنْ الله هداني ﴾ من معنى النفي وفصله عنه لأن تقديمه يفرق القرائن وتأخير المودود يخل بالنظم المطابق للوجود لأنه يتحسر بالتفريط ثم يتعلل بفقد الهداية ثم يتمنى الرجعة، وهو لا يمنع تأثير قدرة الله فعل العبد ولا ما فيه من إسناد الفعل إليه كما عرفت وتذكير الخطاب على المعنى، وقرىء بالتأنيث للنفس.

﴿ وَيَوْمَ الْقِينَمَةِ تَرَى الَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى اللَّهِ وَجُوهُهُم مُسْوَدَّةً ۚ الْيَسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوَى لِلْمُتَكَنِينَ ۖ ﴿ وَيَعْمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

﴿ وَيَوْمَ القِيَامَةِ تَرَى الَّذِينَ كَلَبُوا عَلَى الله ﴾ بأن وصفوه بما لا يجوز كاتخاذ الولد. ﴿ وُجُوهُهُمْ مُسْوَدَةً ﴾ بما ينالهم من الشدة أو بما يتخيل عليها من ظلمة الجهل، والجملة حال إذ الظاهر أن ترى من رؤية البصر واكتفى فيها بالضمير عن الواو. ﴿ الَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَنْوَى ﴾ مقام. ﴿ لِلمُتَكَبِّرِينَ ﴾ عن الإيمان والطاعة وهو تقرير لانهم يرون كذلك.

﴿ وَيُنَجِّي الله الَّذِينَ اتَّقُوا﴾ وقرى، "وينجي»، ﴿ بِمَفَازَتِهِمْ ﴾ بفلاحهم مفعلة من الفوز وتفسيرها بالنجاة تخصيصها بأهم أقسامه وبالسعادة والعمل الصالح إطلاق لها على السبب، وقرأ الكوفيون غير حفص بالجمع تطبيقاً له بالمضاف إليه والباء فيها للسببية صلة لينجي أو لقوله: ﴿ لاَ يَمَسُّهُمُ السُّوءُ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ وهو حال أو استئناف لبيان المفازة.

﴿ اللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٌ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ۞ لَهُ مَقَالِيدُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَالَّذِينَ كَلَوْ مُوالَّذِينَ كَالْمُ مُعَالِيدُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَالَّذِينَ كَانُوا بِعَايَتِ اللَّهِ أُولَتِهِكَ مُمُ الْخَسِرُونَ ۞﴾.

﴿الله خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ﴾ من خير وشر وإيمان وكفر. ﴿وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ﴾ يتولى التصرف.

﴿لَهُ مَقَالِيدُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ﴾ لا يملك أمرها ولا يتمكن من ألتصرف فيها غيره، وهو كناية عن قدرته وحفظه لها وفيها مزيد دلالة على الاختصاص، لأن الخزائن لا يدخلها ولا يتصرف فيها الا من بيده مفاتيحها، وهو جمع مقليد أو مقلاد من قلدته إذا ألزمته، وقيل جمع إقليد معرب إكليد على الشذوذ كمذاكير. وعن عثمان رضي الله عنه: أنه سأل النبي على عن المقاليد فقال «تفسيرها لا إله إلا الله والله أكبر، وسبحان الله وبحمده وأستغفر الله ولا حول ولا قوة إلا بالله، هو الأول والآخر والظاهر والباطن، بيده الخير يحيي ويميت وهو على كل شيء قدير». والمعنى على هذا أن لله هذه الكلمات يوحد بها ويمجد، وهي مفاتيح خير السموات والأرض من تكلم بها أصابه. ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ الله أُولَئِكَ هُمُ الخَاسِرُونَ ﴾ متصل بقوله ﴿وينجي الله الذين اتقوا ﴾ وما بينهما اعتراض للدلالة على أنه مهيمن على العباد مطلع على أفعالهم مجاز عليها، وتغيير

النظم للإشعار بأن العمدة في فلاح المؤمنين فضل الله وفي هلاك الكافرين أن خسروا أنفسهم، وللتصريح بالوعد والتعريض بالوعيد قضية للكرم أو بما يليه، والمراد بآيات الله دلائل قدرته واستبداده بأمر السموات والأرض، أو كلمات توحيده وتمجيده وتخصيص الخسار بهم لأن غيرهم ذو حظ من الرحمة والثواب.

﴿ قُلَ أَفَعَيْرَ اللَّهِ تَأْمُرُوٓنِ أَعْبُدُ أَيُّهَا الْجَهِلُونَ ۞ وَلَقَدْ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَهِنْ أَشَرَكَتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمْلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَصِرِينَ ۞ ﴾.

﴿قُلْ أَفْغَيْرَ اللهُ تَأَمُرُونَي أَغْبُدُ أَيُّهَا الْجَاهِلُونَ﴾ أي أفغير الله أعبد بعد هذه الدلائل والمواعيد، و ﴿تأمروني﴾ اعتراض للدلالة على أنهم أمروه به عقيب ذلك وقالوا استلم بعض آلهتنا ونؤمن بإلهك لفرط غباوتهم، ويجوز أن ينتصب غير بما دل عليه تأمروني أن أعبد لأنه بمعنى تعبدونني على أن أصله تأمرونني أن أعبد فحذف أن ورفع كقوله:

## أَلاَ أَيُسِهَسِذَا السِزَّاجِسِرِي أَحْسِضِ ر السِوَغَسِي

ويؤيده قراءة ﴿أعبد﴾ بالنصب، وقرأ ابن عامر «تأمرونني» بإظهار النونين على الأصل ونافع بحذف الثانية فإنها تحذف كثيراً.

﴿وَلَقَدْ أُوْحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ﴾ أي من الرسل. ﴿لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ السَّلِ وَإِقْنَاطَ الْكَفْرةَ وَالْإِشْعَارَ عَلَى حَكَمَ الْأَمَّةَ، وإفراد الخَاسِرِينَ ﴾ كلام على سبيل الفرض والمراد به تهييج الرسل وإقناط الكفرة والإِشْعَار على حكم الأمة، وإفراد الخطاب باعتبار كل واحد واللام الأولى موطئة للقسم والأخريان للجواب، وإطلاق الإِحباط يحتمل أن يكون من من خصائصهم لأن شركهم أقبح، وأن يكون على التقييد بالموت كما صرح به في قوله ﴿ومن يرتده منكم عن من خصائصهم لأن شركهم أقبح، وأن يكون على التقييد بالموت كما صرح به في قوله ﴿ومن يرتده منكم عن دينه فيمت وهو كافر فأولئك حبطت أعمالهم ﴾ وعطف الخسران عليه من عطف المسبب على السبب.

﴿ بَلِ اللَّهَ فَأَعْبُدُ وَكُن مِنَ ٱلشَّنكِرِينَ ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَٱلْأَرْضُ جَيِيعًا فَيَضَهُ يُوْمَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَا عَلَا عَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّهُ عَلَمُ عَلَ

﴿ بَلِ اللَّهَ فَاعْبُدُ﴾ رد لما أمروه به ولولا دلالة التقديم على الاختصاص لم يكن كذلك. ﴿ وَكُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ إنعامه عليك وفيه إشارة الى موجب الاختصاص.

﴿وَمَا قَدَرُوا الله حَقَّ قَدْرِهِ ما قدروا عظمته في أنفسهم حق تعظيمه حيث جعلوا له شركاء ووصفوه بما لا يليق به، وقرىء بالتشديد. ﴿وَالأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ القِيامَةِ وَالسَّمَواَتُ مَطُويًاتُ بِيَمِينِهِ تنبيه على عظمته وحقارة الأفعال العظام التي تتحير فيها الأوهام بالإضافة إلى قدرته، ودلالة على أن تخريب العالم أهون شيء عليه على طريقة التمثيل والتخييل من غير اعتبار القبضة واليمين حقيقة ولا مجازاً كقولهم: شابت لمة الليل، والقبضة المرة من القبض أطلقت بمعنى القبضة وهي المقدار المقبوض بالكف تسمية بالمصدر أو بتقدير ذات قبضة. وقرىء بالنصب على الظرف تشبيهاً للمؤقت بالمبهم، وتأكيد ﴿الأرض ﴾ بالجميع لأن المراد بها الأرضون السبع أو جميع أبعاضها البادية والغائرة. وقرىء همطويات على أنها حال و ﴿السموات ﴾ معطوفة على ﴿الأرض ﴾ منظومة في حكمها. ﴿سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ ما أبعد وأعلى من هذه قدرته وعظمته على إشراكهم، أو ما يضاف إليه من الشركاء.

﴿ وَنُفِخَ فِى ٱلصَّورِ فَصَعِقَ مَن فِى ٱلسَّمَـٰوَتِ وَمَن فِى ٱلأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ ٱخْرَىٰ فَإِذَا لِهُمّ قِيَامٌ يَظُـرُونَ (إِنَّكُ ﴾ . ﴿ وَتُفِخَ فِي الصَّورِ ﴾ يعني المرة الأولى. ﴿ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّمُوَاتِ وَمَنْ فِي الأَرْضِ ﴾ خر ميتاً أو معشياً عليه. ﴿ إِلاَّ مَنْ شَاءَ الله ﴾ قيل جبريل وميكائيل وإسرافيل فإنهم يموتون بعد، وقيل حملة العرش. ﴿ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أَخْرَى ﴾ نفخة أخرى وهي تدل على أن المراد بالأولى ﴿ ونفخ في الصور نفخة واحدة ﴾ كما صرح به في مواضع، وأخرى تحتمل النصب والرفع. ﴿ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ ﴾ قائمون من قبورهم أو متوقفون، وقرىء بالنصب على أن الخبر. ﴿ يَنْظُرُونَ ﴾ وهو حال من ضميره والمعنى: يقلبون أبصارهم في الجوانب كالمبهوتين أو ينظرون ما يفعل بهم.

﴿ وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ ٱلْكِنْبُ وَجِأْىَ، بِٱلنَّبِيْتِنَ وَٱلشَّهَدَآءِ وَقُضِى بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ وَأَشْرَفَتِ كُلُّ نَقْسِ مَّا عَمِلَتْ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴿ فَأَلِ

﴿وَأَشْرَقَتِ الأَرْضُ بِنُورِ رَبِّها﴾ بما أقام فيها من العدل، سماه «نور» لأنه يزين البقاع ويظهر الحقوق كما سمى الظلم ظلمة. وفي الحديث «الظلم ظلمات يوم القيامة». ولذلك أضاف اسمه إلى ﴿الأرض﴾ أو بنور خلق فيها بلا واسطة أجسام مضيئة ولذلك أضافه الى نفسه. ﴿وَوُضِعَ الْكِتَابُ ﴾ للحساب والجزاء من وضع المحاسب كتاب المحاسبة بين يديه، أو صحائف الأعمال في أيدي العمال، واكتفى باسم الجنس عن الجمع. وقيل اللوح المحفوظ يقابل به الصحائف ﴿وَجِيءَ بِالنّبِيّينَ وَالشّهَدَاءِ ﴾ الذين يشهدون للأمم وعليهم من الملائكة والمؤمنين، وقيل المستشهدون. ﴿وَقُضِي بَينَهُمْ ﴾ بين العباد. ﴿بِالحَقِ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ ﴾ بنقص ثواب أو زيادة عقاب على ما جرى به الوعد.

﴿ وَوَقُيْتُ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتُ ﴾ جزاءه. ﴿ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴾ فلا يفوته شيء من أفعالهم، ثم فصل التوفية فقال:

﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ كَفَرُوٓا إِلَى جَهَنَّمَ زُمَرًا حَقَّى إِذَا جَاءُوهَا فُتِحَتْ أَبْوَبُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَنُهَاۤ أَلَمَ يَاٰتِكُمْ رُسُلُ مِنكُمْ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ ءَاينَتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونِكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَنذَأ قَالُوا بَلَى وَلَئِكِنْ حَقَّتْ كَلِمُهُ ٱلْعَذَابِ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ۞ قِيلَ ٱدْخُلُوّا أَبْوَبَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا فَبِنْسَ مَنْوَى ٱلْمُتَكَيِّرِينَ ۞﴾.

﴿وَسِيقَ اللّٰذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنّمَ رُمُراً﴾ أفواجاً متفرقة بعضها في أثر بعض على تفاوت أقدامهم في الضلالة والشرارة، جمع زمرة واشتقاقها من الزمر وهو الصوت إذ الجماعة لا تخلو عنه، أو من قولهم شاة زمرة قليلة الشعر ورجل زمر قليل المروءة وهي الجمع القليل. ﴿حَتّى إِذَا جَارُهَا فَتِحَتُ أَبْوَابُهَا﴾ ليدخلوها و حتى وهي التي تحكي بعدها الجملة، وقرأ الكوفين ﴿فتحت﴾ بتخفيف التاء. ﴿وَقَالَ لَهُمْ خَزَنتُهَا﴾ تقريعاً وتوبيخاً. ﴿الله يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِنْكُمْ ﴾ من جنسكم. ﴿يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِ رَبّكُمْ وَيُنْذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هذَا ﴾ وقتكم هذا وهو وقت دخولهم النار، وفيه دليل على أنه لا تكليف قبل الشرع من حيث إنهم عللوا توبيخهم بإتيان الرسل وتبليغ الكتب. ﴿قَالُوا بَلَى وَلَكِنْ حَقّتُ كَلِمَةُ الْعَلّابِ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾ كلمة الله بالعذاب علينا وهو الحكم عليهم بالشقاوة، وأنهم من أهل النار ووضع الظاهر فيه موضع الضمير للدلالة على اختصاص ذلك بالكفرة، وقيل هو قوله ﴿لأملان جهنم من الجنة والناس أجمعين﴾.

﴿قِيلَ ادْخُلُوا أَبُوابَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا﴾ أبهم القائل لتهويل ما يقال لهم. ﴿فَيِثْسَ مَثْوَى﴾ مكان. ﴿المُتَكَبِّرِينَ﴾ اللام فيه للجنس والمخصوص بالذم سبق ذكره، ولا ينافي إشعاره بأن مثواهم في النار لتكبرهم عن الحق أن يكون دخولهم فيها لأن كلمة العذاب حقت عليهم، فإن تكبرهم وسائر مقابحهم مسببة عنه كما قال عليه الصلاة والسلام "إن الله تعالى إذا خلق العبد للجنة استعمله بعمل أهل الجنة، حتى يموت على عمل

من أعمال أهل الجنة فيدخل الجنة. وإذا خلق العبد للنار استعمله بعمل أهل النار حتى يموت على عمل من أعمال أهل النار فيدخل به النار».

﴿وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقُواْ رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَرًّا حَقَّىٰ إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتَ اَبَوَبُهَا وَقَالَ لَمُتُمْ خَزَنَهُمَا سَلَنُمُ عَلَيْكُمْ لِمِبْتُمْ فَاتَخُلُوهَا خَلِدِينَ ۞ وَقَالُواْ الْحَكَّدُ لِلّهِ الّذِى صَدَقَنَا وَقَدَمُ وَأَوْرَفَنَا الْأَرْضَ نَنَبَوَّاُ مِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَأَةً فَنِعْمَ أَجْرُ الْعَنجِلِينَ ۞﴾.

﴿وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقُوا رَبَّهُمْ إِلَى الجَنَّةِ ﴾ إِسراعاً بهم إلى دار الكرامة، وقيل سيق مراكبهم إذ لا يذهب بهم إلا راكبين. ﴿زُمَراً ﴾ على تفاوت مراتبهم في الشرف وعلو الطبقة. ﴿حَتَّى إِذَا جَاؤُهَا وَفُتِحَتْ أَبُوابُهَا ﴾ حذف جواب إذا للدلالة على أن لهم حينئذ من الكرامة والتعظيم ما لا يحيط به الوصف، وأن أبواب الجنة تفتح لهم قبل مجيئهم غير منتظرين، وقرأ الكوفيون ﴿فتحت ﴾ بالتخفيف. ﴿وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهِا سَلامٌ عَلَيْكُم ﴾ لا يعتريكم بعد مكروه. ﴿طِبْنُم ﴾ طهرتم من دنس المعاصي. ﴿فَادْخُلُوهَا خَالِدِينَ ﴾ مقدرين الخلود فيها، والفاء للدلالة على أن طيبهم سبب لدخولهم وخلودهم، وهو لا يمنع دخول العاصي بعفوه لأنه مطهره.

﴿وَقَالُوا الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي صَدَقَنَا وَعُلَهُ بَالِبعث والثواب. ﴿وَأُورَثَنَا الْأَرْضَ ﴾ يريدون المكان الذي استقروا فيه على الاستعارة، وإيراثها تمليكها مخلفة عليهم من أعمالهم أو تمكينهم من التصرف فيها تمكين الوادث فيما يرثه. ﴿نَتَبَوّا مِنَ الْجَنّةِ حَيْثُ نَشَاءُ ﴾ أي يتبوأ كل منا في أي مقام أراده من جنته الواسعة، مع أن في الجنة مقامات معنوية لا يتمانع واردوها. ﴿فَنِعْمَ أَجْرُ الْعَامِلِينَ ﴾ الجنة.

﴿ وَتَرَى الْمَلَتَهِكَةَ خَافِينِ مِنْ حَوْلِ الْعَرَيْقِ يُسَيِّحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّهِمٌّ وَقُضِى بَيْنَهُم بِالْحَقِّ وَفِيلَ الْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالِمِينَ (فَالِّ)﴾.

﴿ وَتَرَى الْمَلِائِكَةَ حَافِينَ ﴾ محدقين. ﴿ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ ﴾ أي حوله و ﴿ من ﴾ مزيدة أو لابتداء الحفوف. ﴿ يُسَبّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِم ﴾ ملتبسين بحمده. والجملة حال ثانية أو مقيدة للأولى، والمعنى ذاكرين له بوصفي جلاله وإكرامه تلذذا به، وفيه إشعار بأن منتهى درجات العليين وأعلى لذائذهم هو الاستغراق في صفات الحق. ﴿ وَقَضِيَ بَيْنَهُمْ بَالْحَقّ ﴾ أي بين الخلق بإدخال بعضهم النار وبعضهم الجنة، أو بين الملائكة بإقامتهم في منازلهم على حسب تفاضلهم. ﴿ وَقِيلَ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبّ الْعَالَمِينَ ﴾ أي على ما قضي بيننا بالحق. والقائلون هم المؤمنون من المقضي بينهم أو الملائكة وطي ذكرهم لتعينهم وتعظيمهم.

عن النبي ﷺ: "من قرأ سورة الزمر لم يقطع رجاءه يوم القيامة وأعطاه الله ثواب الخائفين". عن عائشة رضي الله عنها: "أنه عليه الصلاة والسلام كان يقرأ كل ليلة بني إسرائيل والزمر" والله أعلم.

# (٤٠) سورة المؤمن

### مكية وآيها خمس وثمانون

# بِنْ مِ اللَّهِ ٱلنَّكْنِ ٱلرَّحِيدِ

﴿ حَمَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ اللَّهِ اللَّهَ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ اللَّهَ اللَّهُ اللّ الطَّوْلُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوْ النَّهِ الْمَصِيرُ ﴿ ﴾.

﴿حَمّ﴾ أماله ابن عامر وحمزة والكسائي وأبو بكر صريحاً، ونافع برواية ورش وأبو عمرو بين بين، وقرىء بفتح الميم على التحريك لالتقاء الساكنين، أو النصب بإضمار اقرأ ومنع صرفه للتعريف والتأنيث، أو لأنها على زنة أعجمي كقابيل وهابيل.

﴿تَنْزِيلُ الكِتَابِ مِنَ الله العَزِيزِ العَلِيمِ لعل تخصيص الوصفين لما في القرآن من الإعجاز والحكم الدال على القدرة الكاملة والحكمة البالغة.

﴿غَافِرِ الذَّنْ وَقَابِلِ التّوْبِ شَدِيدِ العِقَابِ ذِي الطّولِ والترهيب والترهيب والترهيب والحث على ما هو المقصود منه، والإضافة فيها حقيقة على أنه لم يرد بها زمان مخصوص، وأريد به شديد المعقاب مشددة أو الشديد عقابه فحذف اللام للازدواج وأمن الالتباس، أو إبدال وجعله وحده بدلاً مشوش للنظم وتوسيط الواو بين الأولين لإفادة الجمع بين محو الذنوب وقبول التوبة، أو تغاير الوصفين إذ ربما يتوهم الاتحاد، أو تغاير موقع الفعلين لأن الغفر هو الستر فيكون لذنب باق وذلك لمن لم يتب فإن «التائب من الذنب كمن لا ذنب له». والتوب مصدر كالتوبة وقيل جمعها والطول الفضل بترك العقاب المستحق، وفي توحيد صفة العذاب مغمورة بصفات الرحمة دليل رجحانها. ﴿لاَ إِلهَ إِلاَ هُوَ المِجبِ الإِقبال الكلي على عبادته. ﴿إِلَيْهِ المَصِيرُ المطبع والعاصي.

﴿ مَا يُجَدِلُ فِي مَايَتِ اللَّهِ إِلَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَا يَغُرُرُكَ تَقَلُّهُمْ فِي الْبِلَدِ ﴿ ﴾.

﴿مَا يُجَادِلُ فِي آيَاتِ الله إِلاَّ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ لما حقق أمر التنزيل سجل بالكفر على المجادلين فيه بالطعن وإدحاض الحق لقوله: ﴿وجادلوا بالباطل ليدحضوا به الحق﴾ وأما الجدال فيه لحل عقده واستنباط حقائقه وقطع تشبث أهل الزيغ به وقطع مطاعنهم فيه فمن أعظم الطاعات، ولذلك قال عليه الصلاة والسلام "إن جدالاً في القرآن كفر" بالتنكير مع أنه ليس جدالاً فيه على الحقيقة. ﴿فَلاَ يَغْرُرُكَ تَقَلُّبُهُمْ فِي البِلادِ﴾ فلا يغررك إمهالهم وإقبالهم في دنياهم وتقلبهم في بلاد الشأم واليمن بالتجارات المربحة فإنهم مأخوذون عما قريب بكفرهم أخذ من قبلهم كما قال:

﴿كَذَّبَتَ فَبْلَهُمْ فَوْمُ نُوجٍ وَالْأَخْرَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَّتَ كُلُّ أُمَّيْمٌ بِرَسُولِهِمْ لِيَأْخُدُوهُ وَجَادَلُواْ بِالْبَطِلِ لِيُدْحِضُواْ بِهِ ٱلْمَثَّ فَاخَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ ۞ وَكَذَلِكَ حَقَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَنْهُمْ أَصْحَكِ ٱلنَّارِ ۞﴾. ﴿كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَالأَخْرَابُ مِنْ بَعْلِهِمْ﴾ والذين تحزبوا على الرسل وناصبوهم بعد قوم نوح كعاد وثمود. ﴿وَهَمَّتْ كُلُّ أُمَّةٍ﴾ من هؤلاء. ﴿يِرَسُولِهِمْ﴾ وقرىء «برسولها». ﴿لِيَأْخُذُوهُ﴾ ليتمكنوا من إصابته بما أرادوا من تعذيب وقتل من الأخذ بمعنى الأسر. ﴿وَجَادَلُوا بِالبَاطِلِ﴾ بما لا حقيقة له. ﴿لِيُدْحِضُوا بِهِ الحَقّ﴾ ليزيلوه به. ﴿فَأَخَذْتُهُمْ﴾ بالإِهلاك جزاء لهم. ﴿فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ﴾ فإنكم تمرون على دياهم وترون أثره. وهو تقرير فيه تعجيب.

﴿وَكَذَلِكَ حَقَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ ﴾ وعيده أو قضاؤه بالعذاب. ﴿عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ بكفرهم. ﴿أَنَّهُمْ أَصْحَابُ النَّارِ ﴾ بدل من كلمة ﴿ربك﴾ بدل الكل أو الاشتمال على إرادة اللفظ أو المعنى.

﴿ اَلَّذِينَ يَعْمِلُونَ اَلْعَرْضَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَيِّحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِـ وَيَسْتَغْفُرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوأَ رَبِّنَا وَسِعْتَ كُلُّ شَيْءٍ رَجْمَةً وَعِلْمًا فَأَغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَاتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ ٱلْجِحَيْمِ ﴿ ۖ ﴾ .

﴿الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ﴾ الكروبيون أعلى طبقات الملائكة وأولهم وجوداً وحملهم إياه وحفيفهم حوله مجاز عن حفظهم وتدبيرهم له، أو كناية عن قربهم من ذي العرش ومكانتهم عنده وتوسطهم في نفاذ أمره. ﴿يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ﴾ يذكرون الله بمجامع الثناء من صفات الجلال والإكرام، وجعل التسبيع أصلاً والحمد حالاً لأن الحمد مقتضى حالهم دون التسبيع. ﴿وَيُوْمِئُونَ بِهِ﴾ أخبر عنهم بالإيمان إظهاراً لفضله وتعظيماً لأهله ومساق الآية لذلك كما صرح به بقوله: ﴿وَيَسْتَغْفِرُونَ لِللَّذِينَ آمَنُوا﴾ وإشعاراً بأن حملة العرش وسكان الفرش في معرفته سواء رداً على المجسمة واستغفارهم شفاعتهم وحملهم على التوبة وإلهامهم ما يوجب المعفرة، وفيه تنبيه على أن المشاركة في الإيمان توجب النصح والشفقة وإن تخالفت الأجناس لأنها أقوى المناسبات كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا المؤمنون إخوة﴾. ﴿رَبِّنا﴾ أي يقولون ﴿ربنا﴾ وهو بيان لرخستغفرون﴾ أو حال. ﴿وَسِغتَ كُلُّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْماً﴾ أي وسعت رحمتك وعلمك فأزيل عن أصله للإغراق في وصفه بالرحمة والعلم والمبالغة في عمومها، وتقديم الرحمة لأنها المقصودة بالذات ها هنا. ﴿وَاَعْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبِعُوا سَبِيلَكُ﴾ للذين علمت منهم التوبة واتباع سبيل الحق. ﴿وَقِهِمْ عَذَابَ الجَحِيمِ﴾ واحفظهم عنه وهو تصريح بعد إشعار للتأكيد والدلالة على شدة العذاب.

﴿ رَبَّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّتِ عَذَنِ الَّتِي وَعَدَّنَهُمْ وَمَن صَكَلَحَ مِنْ ءَابَآبِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَدُرِيَّتِهِمْ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ وَوَنِيتِهِمْ وَالْوَيْ وَمَن تَقِ السَّكِيَّاتِ يَوْمَهِنِو فَقَدْ رَجْمَتَمُ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ الْعَظِيمُ اللَّهِ الْعَالِمُ اللَّهُ الْعَظِيمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَظِيمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلْمِيمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَظِيمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللْهُ الللللْهُ اللَّهُ اللللللْمُ الللللْهُ اللللللْمُ الللل

﴿رَبَّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّاتِ عَدْنِ الَّتِي وَعَدْتَهُمْ ﴾ وعدتهم إياها. ﴿وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرْيَائِهِمْ ﴾ عطف على هم الأول أي أدخلهم ومعهم هؤلاء ليتم سرورهم، أو الثاني لبيان عموم الوعد، وقرىء «جنة عدن» و «صَلُح» بالضم و «ذريتهم» بالتوحيد. ﴿إِنَّكَ أَنْتَ العَزِيرُ ﴾ الذي لا يمتنع عليه مقدور. ﴿الحَكِيمُ ﴾ الذي لا يفعل إلا ما تقتضيه حكمته ومن ذلك الوفاء بالوعد. ﴿وَقِهِم السّينَاتِ ﴾ العقوبات أو جزاء السيئات، وهو تعميم بعد تخصيص، أو تخصيص بمن ﴿صلح ﴾ أو المعاصي في الدنيا لقوله: ﴿وَمَنْ تَقِ السّيناتِ يَوْمَئِلِ وَهُو تعميم بعد ما سألوا المسبب. ﴿وَذَلِكَ فَوَ الفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ يعني الرحمة أو الوقاية أو مجموعهما.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يُنَادَوْنَ لَمَقْتُ ٱللَّهِ أَكْبَرُ مِن مَّقْتِكُمْ ٱنفُسَكُمْ إِذْ تُدْعَوْنَ إِلَى ٱلْإِيمَانِ

فَتَكَفُرُونَ ۞ قَالُوا رَبَّنَا أَمَّتَنَا آمْنَيْنِ وَأَحْيَتَنَا آمْنَتَيْنِ فَأَعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلَ إِلَى خُرُوج مِن سَبِيلِ ۞﴾.

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يُنَادَوْنَ ﴾ يوم القيامة فيقال لهم: ﴿لَمَقْتُ الله أَكْبَرُ مِنْ مَقْتِكُمْ أَنْفُسَكُمْ ﴾ أي لمقت الله إياكم أكبر من مقتكم أنفسكم الأمارة بالسوء. ﴿إِذْ تُدْعَوْنَ إِلَى الإيمَانِ فَتَكْفُرُونَ ﴾ ظرف لفعل دل عليه المقت الأول لا له لأنه أخبر عنه، ولا للثاني لأن مقتهم أنفسهم يوم القيامة حين عاينوا جزاء أعمالهم الخبيثة إلا أن يؤول بنحو: بالصَّيْفِ ضيّغتِ اللَّبَن. أو تعليل للحكم وزمان المقتين واحد.

﴿قَالُوا رَبِّنَا أَمَتُنَا الْنَتَينِ إماتتين بأن خلقتنا أمواتاً أوّلاً ثم صيرتنا أمواتاً عند انقضاء آجالنا، فإن الإماتة جعل الشيء عادم الحياة ابتداء أو بتصيير كالتصغير والتكبير، ولذلك قيل سبحان من صغر البعوض وكبر الفيل، وإن خص بالتصيير فاختيار الفاعل المختار أحد مفعوليه تصيير وصرف له عن الآخر. ﴿وَأَخْيَيْتَنَا الْفَيل، وإن خص بالتصيير فاحتياء البعث. وقيل الإماتة الأولى عند انخرام الأجل والثانية في القبر بعد الإحياء للسؤال والإحياء أن ما في القبر والبعث، إذ المقصود اعترافهم بعد المعاينة بما غفلوا عنه ولم يكترثوا به ولذلك تسبب بقوله: ﴿فَاغْتَرَفْنَا بِلنُوبِنَا ﴾ فإن اقترافهم لها من اغترارهم بالدنيا وإنكارهم البعث. ﴿فَهَلْ إِلَى خُرُوجٍ ﴾ نوع خروج من النار. ﴿مِنْ سَبِيلٍ ﴾ طريق فنسلكه وذلك إنما يقولونه من فرط قنوطهم تعللاً وتحيراً ولذلك أجببوا بقوله:

﴿ ذَالِكُم بِأَنَّهُۥ إِذَا دُعِى اللَّهُ وَخَدَمُ كَفَرْتُمْ وَإِن يُشَرَكَ بِهِ. تُؤْمِنُواْ فَٱلْحُكُمُ لِلَّهِ الْعَلِيَ الْكَبِيرِ ﴿ اللَّهُ مَا لَئِكُمْ مِنَ السَّمَآءِ رِزَقًا وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَن يُنِيبُ ۞ ﴿ وَيُنَزِّكُ لَكُمْ مِنَ السَّمَآءِ رِزَقًا وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَن يُنِيبُ ۞ ﴿ .

﴿ وَلِكُمْ ﴾ الذي أنتم فيه. ﴿ بِأَنَهُ بسبب أنه. ﴿ إِذَا دُعِيَ الله وَحْدَهُ متحداً أو توحد وحده فحذف الفعل وأقيم مقامه في الحالية. ﴿ كَفَرْتُمْ ﴾ بالتوحيد. ﴿ وَإِنْ يُشْرَكْ بِهِ تُؤْمِنُوا ﴾ بالإشراك. ﴿ فَالحُكُمُ لِلَّهِ ﴾ المستحق للعبادة حيث حكم عليكم بالعذاب السرمد الدائم. ﴿ الْعَلِيْ ﴾ عن أن يشرك به ويسوى بغيره. ﴿ الْكَبِيرِ ﴾ حيث حكم على من أشرك وسوى به بعض مخلوقاته في استحقاق العبادة بالعذاب السرمد.

﴿ هُوَ الَّذِي يُرِيكُمْ آيَاتِهِ ﴾ الدالة على الترحيد وسائر ما يجب أن يعلم تكميلاً لنفوسكم. ﴿ وَيُنَزِّلُ لَكُمْ مِنَ العقول السَّمَاءِ رِزْقاً ﴾ أسباب رزق كالمطر مراعاة لمعاشكم. ﴿ وَمَا يَتَذَكَّرُ ﴾ بالآيات التي هي كالمركوزة في العقول لظهورها المغفول عنها للانهماك في التقليد واتباع الهوى. ﴿ إِلاَّ مَنْ يُنِيبُ ﴾ يرجع عن الإِنكار بالإِقبال عليها والتفكر فيها، فإن الجازم بشيء لا ينظر فيما ينافيه.

﴿ فَادَعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَوْ كُرِهَ الْكَنفِرُونَ ﴿ لَيْ رَفِيعُ الدَّرَكِنتِ ذُو اَلْعَرْشِ يُلْقِى الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ. لِيُنذِرَ يَوْمَ النَّلَاقِ ﴿ لَيْ ﴾

﴿ فَادْعُوا الله مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ من الشرك. ﴿ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ ﴾ إخلاصكم وشق عليهم.

ورَفِيعُ الدَّرَجَاتِ ذُو العَرْشِ خبران آخران للدلالة على علو صمديته من حيث المعقول والمحسوس الدال على تفرده في الألوهية، فإن من ارتفعت درجات كماله بحيث لا يظهر دونها كمال وكان العرش الذي هو أصل العالم الجسماني في قبضة قدرته لا يصح أن يشرك به، وقيل الدرجات مراتب المخلوقات أو مصاعد الملائكة إلى العرش أو السموات أو درجات الثواب. وقرىء «رَفِيع» بالنصب على المدح. ويُلقِي الرُّوح مِن أمرو خبر رابع للدلالة على أن الروحانيات أيضاً مسخرات لأمره بإظهار آثارها وهو الوحي، وتمهيد للنبوة بعد تقرير التوحيد والروح الوحي ومن أمره بيانه لأنه أمر بالخير أو مبدؤه والآمر هو الملك المبلغ. ﴿عَلَى مَنْ

يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ يختاره للنبوة، وفيه دليل على أنها عطائية. ﴿لِيُنْلِرَ ﴾ غاية الإلقاء والمستكن فيه لله، أو لمن أو للروح واللام مع القرب تؤيد الثاني. ﴿يَوْمَ التَّلاقِ ﴾ يوم القيامة، فإن فيه تتلاقى الأرواح والأجساد وأهل السماء والأرض أو المعبودون والعباد أو الأعمال والعمال.

﴿ يَوْمَ هُم بَدِرُونَ لَا يَخْفَى عَلَى ٱللَّهِ مِنْهُمْ مَنَيْ ۗ لِمَنِ ٱلْمُلْكُ ٱلْيَوْمُ لِلَّهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْفَهَارِ ﴿ اللَّهُ مَا الْبُوْمَ تَجْزَى كُلُّ اللَّهِ مِنْهُمْ مَنَى ۗ لِلَهُ مَا كَسَبَتْ لَا ظُلْمَ ٱلْيَوْمُ إِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْجِسَابِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَرِيعُ الْجِسَابِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَرِيعُ الْجِسَابِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَا يَكُونُ كُلُّ اللَّهُ مَا يَعْدَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَعْدَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَعْدَى اللَّهُ مَا يَعْدَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَعْدَى اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللّ

﴿ يَوْمَ هُمْ بَارِزُونَ ﴾ خارجون من قبورهم أو ظاهرون لا يسترهم شيء أو ظاهرة نفوسهم لا تحجبهم غواشي الأبدان، أو أعمالهم وسرائرهم. ﴿ لاَ يَخْفَى عَلَى الله مِنْهُمْ شَيءٌ ﴾ من أعيانهم وأعمالهم وأحوالهم، وهو تقرير لقوله ﴿هم بارزون ﴾ وإزاحة لنحو ما يتوهم في الدنيا. ﴿لِمَنِ المُلْكُ اليَوْمَ لِلَّهِ الوَاحِدِ القَهَّارِ ﴾ حكاية لما يسأل عنه في ذلك اليوم ولما يجاب به، أو لما دل عليه ظاهر الحال فيه من زوال الأسباب وارتفاع الوسائط، وأما حقيقة الحال فناطقة بذلك دائماً.

﴿الْيَوْمَ تُجْزَى كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ﴾ كأنه نتيجة لما سبق، وتحقيقه أن النفوس تكتسب بالعقائد والأعمال هيئات توجب لذتها وألمها لكنها لا تشعر بها في الدنيا لعوائق تشغلها، فإذا قامت قيامتها زالت العوائق وأدركت لذتها وألمها. ﴿لاَ ظُلْمَ اليومِ﴾ بنقص الثواب وزيادة العقاب. ﴿إِنَّ اللَّهِ سَرِيعُ الحِسَابِ﴾ إذ لا يشغله شأن عن شأن فيصل إليهم ما يستحقونه سريعاً.

﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْآزِفَةِ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَنظِيبِنَّ مَا لِلظَّللِمِينَ مِنْ حَمِيمِ وَلَا شَفِيعِ يُطَاعُ ﴾.

﴿وَأَنْذِرُهُمْ يَوْمَ الأَزِفَةِ ﴾ أي القيامة سميت بها لأزوفها أي قربها، أو الخطة ﴿الأزفة ﴾ وهي مشارفتهم النار وقيل الموت. ﴿إِذِ القُلُوبُ لَدَى الحَنَاجِرِ ﴾ فإنها ترتفع عن أماكنها فتلصق بحلوقهم فلا تعود فيتروحوا ولا تخرج فيستريحوا. ﴿كَاظِمِينَ ﴾ على الغم حال من أصحاب القلوب على المعنى لأنه على الإضافة، أو منها أو من ضميرها في لدى وجمعه كذلك لأن الكظم من أفعال العقلاء كقوله: ﴿فظلت أعناقهم لها خاضعين ﴾. أو من مفعول ﴿أنذرهم ﴾ على أنه حال مقدرة. ﴿مَا للظالمينَ مِنْ حَمِيم ﴾ قريب مشفق. ﴿وَلاَ شَفِيع يُطَاعُ ﴾ ولا شفيع مشفع، والضمائر إن كانت للكفار وهو الظاهر كان وضع الظالمين موضع ضميرهم للدلالة على اختصاص ذلك بهم وأنه لظلمهم.

﴿ يَعْلَمُ خَآيِنَةَ ٱلْأَعَيُنِ وَمَا تُخْفِي ٱلصُّدُورُ ﴿ إِنَّى وَاللهُ يَقْضِى بِٱلْحَقِّ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ. لَا يَقْضُونَ بِثَى ۚ إِلَّا اللهِ عَلَى السَّدُورُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَل

﴿ يَعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَعْيُنِ ﴾ النظرة الخائنة كالنظرة الثانية إلى غير المحرم واستراق النظر إليه، أو خيانة الأعين. ﴿ وما تخفي الصدور ﴾ من الضمائر والجملة خبر خامس للدلالة على أنه ما من خفي إلا وهو متعلق العلم والجزاء ﴿ والله يقضي بالحق ﴾ لأنه المالك الحاكم على الإطلاق قلا يقضي يشيء إلا وهو حقه ﴿ وَالَّذِينَ يَدْهُونَ مِنْ دُونِهِ لاَ يَقْضُونَ بِشَيْء ﴾ تهكم بهم لأن الجماد لا يقال فيه إنه يقضي أو لا يقضي. وقرأ نافع وهشام بالتاء على الالتفات أو إضمار قل: ﴿ إِنَّ الله هُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ تقرير لعلمه بـ ﴿ خائنة الأعين ﴾ وقضائه بالحق ووعيد لهم على ما يقولون ويفعلون، وتعريض بحال ما ﴿ يدعون من دونه ﴾ .

﴿ اللَّهِ مَدِيدُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ الَّذِينَ كَانُوا مِن قَبْلِهِمْ كَانُوا هُمْ أَشَدَّ مِنْهُمْ

قُوَّةً وَءَاثَارًا فِي ٱلْأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ مِن وَاقِ ﴿ لَلَّ ذَالِكَ بِأَنَّهُمُ كَانَت تَأْتِيهِمْ وَمَا كَانَ لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ مِن وَاقِ ﴿ لَلَّ ذَالِكَ بِأَنَّهُمُ ٱللَّهُ إِنَّهُمْ قَوِيُّ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ ﴾.

﴿ أَوَ لَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ كَانُوا مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ مآل حال الذين كذبوا الرسل قبلهم كعاد وثمود. ﴿ كَانُوا هُمْ أَشَدٌ مِنْهُمْ قُوّةٌ ﴾ قدرة وتمكناً، وإنما جيء بالفصل وحقه أن يقع بين معرفتين لمضارعة أفعل من للمعرفة في امتناع دخول اللام عليه. وقرأ ابن عامر «أشد منكم» بالكاف. ﴿ وَآثَاراً فِي الأَرْضِ ﴾ مثل القلاع والمدائن الحصينة. وقيل المعنى وأكثر آثاراً كقوله: متقلداً سيفاً ورمحاً. ﴿ فَأَخَذَهُمْ الله بِنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنَ اللّهِ مِنْ وَاقِ ﴾ يمنع العذاب عنهم.

﴿ فَلِكَ ﴾ الأخذ، ﴿ بِأَنْهُمْ كَانَتْ تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالبَيْنَاتِ ﴾ بالمعجزات أو الأحكام الواضحة. ﴿ فَكَفَرُوا فَأَخَلَهُمُ الله إِنَّهُ قِويٌّ ﴾ متمكن مما يريده غاية التمكن. ﴿ شَدِيدُ الْعَقَابِ ﴾ لا يؤبه بعقاب دون عقابه.

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِنَايَنِيْنَا وَسُلَطَنِ شُبِينٍ ﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَهَنَمَنَ وَقَنُرُونَ فَقَالُواْ سَنَحِرُّ كَانَا اللَّهُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَمُ وَاسْتَحْبُواْ فِسَاءَهُمْ وَاسْتَحْبُواْ فِسَاءَهُمْ وَاسْتَحْبُواْ فِسَاءَهُمْ وَاسْتَحْبُواْ فِسَاءَهُمْ وَاسْتَحْبُواْ فِسَاءَهُمْ وَمَا كَنَا اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّلَّ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا﴾ يعني المعجزات. ﴿ وَسُلْطَان مُبِينٍ ﴾ وحجة قاهرة ظاهرة، والعطف لتغاير الوصفين أو لإفراد بعض المعجزات كالعصا تفخيماً لشأنه.

﴿إِلَى فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَقَارُونَ فَقَالُوا سَاحِرٌ كَذَّابٌ﴾ يعنون موسى عليه الصلاة والسلام، وفيه تسلية لرسول الله ﷺ وبيان لعاقبة من هو أشد الذين كانوا من قبلهم بطشاً وأقربهم زماناً.

﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمْ بِالْحَقِّ مِنْ عِنْدِنَا قَالُوا اقْتُلُوا أَبْنَاءَ الَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ، وَاسْتَحْيُوا نِسَاءَهُمْ ﴾ أي أعيدوا عليهم ما كنتم تفعلون بهم أولاً كي يصدوا عن مظاهرة موسى عليه السلام. ﴿ وَمَا كَيْدُ الْكَافِرِينَ إِلاَّ فِي ضَلاَلِ ﴾ في ضياع، ووضع الظاهر فيه موضع الضمير لتعميم الحكم والدلالة على العلة.

﴿ وَقَالَ فِـرْعَوْتُ ذَرُونِ ٓ أَمَّتُلَ مُوسَىٰ وَلِيَدْعُ رَبَّهُۥ ۚ إِنِّ أَخَافُ أَن يُبَدِّلَ دِينَكُمْ أَوَ أَن يُظْهِـرَ فِي ٱلأَرْضِ ٱلْفَسَادَ ۞ وَقَالَ مُوسَىٰ إِنِّي عُذْتُ مِرَتِي وَرَيِّكُم مِّن كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ ٱلْجِسَابِ ۞ .

﴿وَقَالَ فِرْعُونُ ذَرُونِي أَقْتُلْ مُوسَى ﴾ كانوا يكفونه عن قتله ويقولون إنه ليس الذي تخافه بل هو ساحر، ولو قتلته ظن أنك عجزت عن معارضته بالحجة وتعلله بذلك مع كونه سفاكاً في أهون شيء دليل على أنه تيقن أنه نبي فخاف من قتله، أو ظن أنه لو حاوله لم يتيسر له ويؤيده قوله. ﴿وَلَيَدْعُ رَبِّهُ فَإِنه تجلد وعدم مبالاة بدعائه. ﴿إِنِّي أَخَافُ ﴾ إن لم أقتله. ﴿أَنْ يُبَدِّلُ دِينَكُمْ ﴾ أن يغير ما أنتم عليه من عبادته وعبادة الأصنام لقوله: ﴿ويدُركُ والهتك ﴾. ﴿أَوْ أَنْ يُظْهِرَ فِي الأَرْضِ الفَسَاد ﴾ ما يفسد دنياكم من التحارب والتهارج إن لم يقدر أن يبطل دينكم بالكلية. وقرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو وابن عامر بالواو على معنى الجمع، وابن كثير وابن عامر والكوفيون غير حفص بفتح الياء والهاء ورفع ﴿الفساد ﴾.

﴿وَقَالَ مُوسَى﴾ أي لقومه لما سمع بكلامه. ﴿إِنِّي عُذْتُ بِرَبِّي وَرَبِّكُمْ مِنْ كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لاَ يُؤْمِنُ بِيَوْمِ المَحِسَابِ﴾ صدر الكلام بأن تأكيداً وإشعاراً على أن السبب المؤكد في دفع الشر هو العياذ بالله، وخص اسم الرب لأن المطلوب هو الحفظ والتربية، وإضافته إليه وإليهم حثاً لهم على موافقته لما في تظاهر الأرواح من

استجلاب الإِجابة، ولم يسم فرعون وذكر وصفاً يعمه وغيره لتعميم الإِستعادة ورعاية الحق والدلالة على الحامل له على الحامل له على القول. وقرأ أبو عمرو وحمزة والكسائي ﴿عدت﴾ فيه وفي سورة «الدخان» بالإِدغام وعن نافع مثله.

﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُؤْمِنٌ مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَكُنُهُ إِيمَانَهُۥ أَنَقْتُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَبِّ اللّهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِالْبَيْنَتِ مِن زَبِّكُمْ وَإِن يَكُ كَذِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُمُمِبْكُمُ بَقْضُ ٱلّذِى يَعِدُكُمْ إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفُ كَذَابُ ﴿ ﴿ ﴾ .

﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُؤْمِنٌ مِنَ آلِ فِرْحَونَ ﴾ من أقاربه. وقيل ﴿ من ﴿ متعلق بقوله: ﴿ يَكُتُمُ إِبِمَانَهُ ﴾ والرجل إسرائيلي أو غريب موحد كان ينافقهم. ﴿ أَتَقْتُلُونَ رَجُلاً ﴾ أتقصدون قتله. ﴿ أَنْ يَقُولَ ﴾ لأن يقول، أو وقت أن يقول من غير روية وتأمل في أمره. ﴿ رَبِّيَ الله ﴾ وحده وهو في الدلالة على الحصر مثل صديقي زيد. ﴿ وَقَدْ جَاءَكُمْ بِالبَيْنَاتِ ﴾ المتكثرة الدالة على صدقه من المعجزات والاستدلالات. ﴿ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ أضافه إليهم بعد ذكر البينات احتجاجاً عليهم واستدراجاً لهم إلى الاعتراف به، ثم أخذهم بالاحتجاج من باب الاحتياط فقال: ﴿ وَإِنْ يَكُ صَادِقاً يُصِبْكُمْ بَعْضُ لَلْ يَنْ عَلَيْهِ كَذِبُهُ ﴾ لا يتخطاه وبال كذبه فيحتاج في دفعه إلى قتله. ﴿ وَإِنْ يَكُ صَادِقاً يُصِبْكُمْ بَعْضُ النَّفِي يَمِدْكُمْ ﴾ فلا أقل من أن يصيبكم بعضه، وفيه مبالغة في التحذير وإظهار للإنصاف وعدم التعصب، ولذلك قدم كونه كاذباً أو يصبكم ما يعدكم من عذاب الدنيا وهو بعض مواعيده، كأنه خوفهم بما هو أظهر الحتمالاً عندهم وتفسير الد ﴿ بعض الكل كقول لبيد:

تَـــرَّاكَ أَمْـــكــنــــة إِذَا لَــــمُ أَرْضَـــهَـــا ۚ أَوْ يَـرُتَــبِط بَـغَـضَ الـنُـفُــوسِ حــمـامُــهَــا مردود لأنه أراد بالـ ﴿بعض﴾ نفسه. ﴿إِنَّ الله لاَ يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَّابٌ﴾ احتجاج ثالث ذو وجهين: أحدهما: أنه لو كان مسرفاً كذاباً لما هذاه الله إلى البينات ولما عضده بتلك المعجزات.

وثانيهما: أن من خذله الله أهلكه فلا حاجة لكم إلى قتله. ولعله أراد به المعنى الأول وخيل إليهم الثاني لتلين شكيمتهم، وعرض به لفرعون بأنه ﴿مسرف كذاب﴾ لا يهديه الله سبيل الصواب وطريق النجاة.

﴿ يَفَوْدِ لَكُمُ الْمُلَكُ الْيَوْمَ طَلَهِرِينَ فِي الْأَرْضِ فَمَن يَنْصُرُنَا مِنْ بَأْسِ اللَّهِ إِن جَآءَنَأ قَالَ فِرْعَوْنُ مَآ أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَىٰ وَمَا آهَدِيكُرُ إِلَّا سَبِيلَ الرَّشَادِ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿ يَا قَوْمِ لَكُم المُلْكُ الْيَوْمَ ظَاهِرِينَ ﴾ غالبين عالين. ﴿ فِي الْأَرْضِ ﴾ أرض مصر. ﴿ فَمَنْ يَنْصُرُنَا مِنْ بَأْسِ الله إِنْ جَاءَنَا ﴾ أي فلا تفسدوا أمركم ولا تتعرضوا لبأس الله بقتله فإنه إن جاءنا لم يمنعنا منه أحد، وإنما أدرج نفسه في الضميرين لأنه كان منهم في القرابة وليريهم أنه معهم ومساهمهم فيما ينصح لهم. ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ ﴾ ما أشير عليكم. ﴿ إِلا مَا أَرَى ﴾ وأستصوبه من قتله وما أعلمكم إلا ما علمت من الصواب وقلبي ولساني متواطئان عليه. ﴿ وَمَا أَهْدِيكُمْ إِلا سَبِيلَ الرَّشَادِ ﴾ طريق الصواب، وقرىء بالتشديد على أنه فعال ولساني متواطئان عليه. أو من رشد كعباد لا من أرشد كجبار من أجبر لأنه مقصور على السماع أو للنسبة إلى الرشد كعواج وبتات.

﴿ وَمَالَ ٱلَّذِى ءَامَنَ بَنَقُومِ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ مِثْلَ يَوْمِ ٱلْأَخْرَابِ ﴿ مِثْلَ دَأْبِ قَوْمِ نُوجٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَاللَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ وَمَا اللَّهُ مُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعِبَادِ ﴾.

﴿ وَقَالَ الَّذِي آمَنَ يَا قَوْمِ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ ﴾ في تكذيبه والتعرض له. ﴿ مِثْلَ يَوْمِ الأَخْزَابِ ﴾ مثل أيام

الأمم الماضية يعني وقائعهم، وجمع ﴿الأحزاب﴾ مع التفسير أغنى عن جمع ﴿اليوم﴾.

﴿ وَثُلَ دَأْبِ قَوْمٍ نُوحٍ وَعَادٍ وَتَمُودَ﴾ مثل جزاء ما كانوا عليه دائباً من الكفر وإيذاء الرسل. ﴿ وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾ كقوم لوط. ﴿ وَمَا اللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمَاً لِلعِبَادِ ﴾ فلا يعاقبهم بغير ذنب ولا يخلي الظالم منهم بغير انتقام، وهو أبلغ من قوله: ﴿ وما ربك بظلام للعبيد ﴾ من حيث إن المنفي فيه حدوث تعلق إرادته بالظلم.

﴿ وَيَنْقَوْمِ إِنَّ أَخَافُ عَلَيْكُو بَوْمَ النَّنَادِ ۞ يَوْمَ تُوَلُّونَ مُدْبِرِينَ مَا لَكُمْ مِنَ اللّهِ مِنْ عَاصِيمُ وَمَن يُضَلِلِ اللّهُ لَمَا لَهُ مِنْ عَادِ ۞﴾.

﴿وَيَا قَوْمِ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ التَّنَادِ﴾ يوم القيامة ينادي فيه بعضهم بعضاً للاستغاثة، أو يتصايحون بالويل والثبور، أو يتنادى أصحاب الجنة وأصحاب النار كما حكى في «الأعراف». وقرىء بالتشديد وهو أن يند بعضهم من بعض كقوله ﴿يوم يفر المرء من أخيه﴾.

﴿ يَوْمَ تُولُونَ ﴾ عن الموقف. ﴿ مُدْبِرِينَ ﴾ منصرفين عنه إلى النار. وقيل فارين عنها. ﴿ مَا لَكُمْ مِنَ الله مِنْ عَاصِم ﴾ يعصمكم من عذابه. ﴿ وَمَنْ يُضْلِل اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ .

﴿ وَلَقَدْ جَآءَكُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِالْبَيِّنَتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِّ مِمَّا جَآءَكُم بِهِ ۚ حَقَّ إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَى يَعْدِلُ اللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفُ مُرْتَابُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفُ مُرْتَابُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفُ مُرْتَابُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ هُو مُسْرِفُ مُرْتَابُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ هُو مُسْرِفُ مُرْتَابُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ هُو مُسْرِفُ مُرْتَابُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ هُو مُسْرِفُ مُرْتَابُ ﴿ إِنِّ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ هُو مُسْرِفُ مُرْتَابُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّالَالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

﴿ وَلَقَدْ جَاءَكُمْ يُوسُفُ ﴾ يوسف بن يعقوب على أن فرعونه فرعون موسى، أو على نسبة أحوال الآباء الى الأولاد أو سبطه يوسف بن إبراهيم بن يوسف. ﴿ مِنْ قَبْلُ ﴾ من قبل موسى. ﴿ بِالبَيْنَاتِ ﴾ بالمعجزات. ﴿ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكْ مِمًا جَاءَكُمْ بِهِ ﴾ من الدين. ﴿ حَتَّى إِذَا هَلَكَ ﴾ مات. ﴿ قُلْتُمْ لَنْ يَبْعَثَ اللّهُ مِنْ بَعْدِهِ رَسُولا ﴾ ضما إلى تكذيب رسالته تكذيب رسالة من بعده، أو جزماً بأن لا يبعث من بعده رسول مع الشك في رسالته ، وقرىء «ألن يبعث الله على أن بعضهم يقرر بعضاً بنفي البعث. ﴿ كَذَلِكَ ﴾ مثل ذلك الضلال. ﴿ يُضِلُ اللّه ﴾ في العصيان. ﴿ مِنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُرْتَابٌ ﴾ شاك فيما تشهد به البينات لغلبة الوهم والانهماك في التقليد.

﴿ الَّذِينَ يَجُدَدِلُونَ فِي ءَايَتِ اللَّهِ بِغَيْرِ سُلطَنْ أَتَنَهُمْ حَكُبُرَ مَقْتًا عِندَ اللَّهِ وَعِندَ الَّذِينَ ءَامَنُوا كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى كُنِّ وَقَالَ اللَّهِ عَلَى عَلَى عَلَيْ مُتَكَبِّرٍ جَبَّادٍ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ الله بدل من الموصول الأول لأنه بمعنى الجمع. ﴿يِغَيْرِ سُلْطَانِ أَتَاهُم بغير حجة بل إما بتقليد أو بشبهة داحضة. ﴿كَبُرَ مَقْتَا عِنْدَ الله وَعِنْدَ اللّذِينَ آمَنُوا ﴾ فيه ضمير من وإفراده للفظ، ويجوز أن يكون ﴿الذين عبدالون كبر مقتاً أو على حذف مضاف أي: وجدال الذين يجادلون كبر مقتاً أو بغير سلطان وفاعل ﴿كبر ﴾ ﴿كَذَلِك ﴾ أي كبر مقتاً مثل ذلك الجدال فيكون قوله: ﴿يَطْبَعُ اللّهُ عَلَى كُلُ قَلْبٍ مُتَكَبِّرٍ جَبًارٍ ﴾ استئنافاً للدلالة على الموجب لجدالهم. وقرأ أبو عمرو وابن ذكوان قلب بالتنوين على وصفه بالتكبر والتجبر لأنه منبعهما كقولهم: رأت عيني وسمعت أذني، أو على حذف مضاف أي على كل ذي قلب متكبر.

﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَنْهَنَمَنُ آبَنِ لِى صَرْحًا لَّعَلَىٰ أَبَلُغُ ٱلْأَسْبَنَ ۚ ۚ أَسَبَنَ ٱلسَّمَنَوْتِ فَأَطَّلِعَ إِلَىٰ إِلَنِهِ مُوسَىٰ وَإِنِّ لَأَظُنُّهُ كَذِبًا ۚ وَكَذَلِكَ زُبِنَ لِفِرْعَوْنَ شُوّهُ عَمَلِهِ. وَصُدَّ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلَّا فِي تَبَابٍ ۚ ۚ ﴾. ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَا هَامَانُ ابْنِ لِي صَرْحاً ﴾ بناء مكشوفاً عالياً من صرح الشيء إذا ظهر. ﴿ لَعَلِّي أَبْلُغُ الْأَسْبَابَ ﴾ الطرق.

﴿أَسْبَابَ السَّمُواتِ بِيانَ لَهَا وَفِي إِبِهَامِهَا ثُمْ إِيضَاحِهَا تَفْخِيمُ لَشَانِهَا وَتَشُويِقَ لَلسَامِعِ إِلَى مِعرفتها. ﴿فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَهِ مُوسَى ﴾ عطف على ﴿أَبِلغ ﴾. وقرأ حفص بالنصب على جواب الترجي ولعله أراد أن يبني له رصداً في موضع عال يرصد منه أحوال الكواكب التي هي أسباب سماوية تدل على الحوادث الأرضية، فيرى هل فيها ما يدل على إرسال الله إياه، أو أن يرى فساد قول موسى بأن أخباره من إله السماء يتوقف على إطلاعه ووصوله إليه، وذلك لا يتأتى إلا بالصعود إلى السماء وهو مما لا يقوى عليه الإنسان، وذلك لجهله بالله وكيفية استنبائه. ﴿وَإِنِّي لأَظُنَّهُ كَاذِباً ﴾ في دعوى الرسالة. ﴿وَكَذَلِك ﴾ ومثل التزيين، ﴿زُيِّنَ لِفِرْعَون سُوءُ عَمَلِهِ وَصُدَّ عَنِ السَّيلِ ﴾ سبيل الرشاد، والفاعل على الحقيقة هو الله تعالى ويدل عليه أنه قرىء زين بالفتح وبالتوسط الشيطان. وقرأ الحجازيان والشامي وأبو عمرو ﴿وَصَدَى على أن فرعون صد الناس عن الهدى بأمثال هذه التمويهات والشبهات ويؤيده: ﴿وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلاَ فِي تَبَابٍ ﴾ أي خسار.

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِى عَامَنَ يَنْفَوْمِ ٱنَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ۞ يَنْفَوْمِ إِنَّمَا هَنذِهِ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا مَتَنعٌ وَإِنَّ ٱلْآئِفِ وَأَلْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ الْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا مَتَنعٌ وَإِنَّ ٱلْآئِفِرَةِ هِي دَارُ ٱلْفَكَرادِ ۞﴾.

﴿وَقَالَ الَّذِي آمَنَ﴾ يعني مؤمن آل فرعون. وقيل موسى عليه الصلاة والسلام. ﴿يَا قَوْمِ اتَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ﴾ بالدلالة. ﴿سَبِيلَ الرَّشَادِ﴾ سبيلاً يصل سالكه إلى المقصود، وفيه تعريض بأن ما عليه فرعون وقومه سبيل الغي.

﴿يَا قَوْمِ إِنَّمَا هَلِهِ الحَيَاةُ الدُّنْيَا مَتَاعٌ﴾ تمتع يسير لسرعة زوالها. ﴿وَإِنَّ الآخِرَةَ هِيَ دَارُ القَرَارِ﴾ لخلودها.

﴿مَنْ عَمِلَ سَيِّفَةً فَلَا يُجْزَئِنَ إِلَّا مِثْلَهَا ۚ وَمَنْ عَمِلَ صَكِلِحًا مِن ذَكَرٍ أَوْ أَنْفَ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَأُولَكِهِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ يُزْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ إِنَّى ﴾ .

﴿ مَنْ عَمِلَ سَيْئَةً قَلاَ يُجْزَى إِلاَّ مِثْلَهَا ﴾ عدلاً من الله، وفيه دليل على أن الجنايات تغرم بمثلها. ﴿ وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكْرِ أَوْ أَنْتَى وَهُوَ مُؤْمِنَ فَأُولِئِكَ يَذْخُلُونَ الجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ بغير تقدير وموازنة بالعمل بل أضعافاً مضاعفة فضلاً منه ورحمة، ولعل تقسيم العمال وجعل الجزاء جملة إسمية مصدرة باسم الإشارة، وتفضيل الثواب لتغليب الرحمة، وجعل العمل عمدة والإيمان حالاً للدلالة على أنه شرط في اعتبار العمل وأن ثوابه أعلى من ذلك.

﴿ وَيَنْفَوْهِ مَا لِنَ أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلنَّجَوْةِ وَتَدْعُونَوْتَ إِلَى ٱلنَّادِ ﴿ لَنَّ تَدْعُونَنِي لِأَكْفُرَ بِٱللَّهِ وَأُشْرِكِ بِهِ. مَا لَيْسَ لِي بِهِ. عِلْمٌ وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَقْدِ ﴿ لَيْهِ ﴾.

﴿وَيَا قَوْمٍ مَا لِي أَدْعُوكُمْ إِلَى النَّجَاةِ وَتَلْعُونَنَي إِلَى النَّارِ ﴾ كرر نداءهم إيقاظاً لهم عن سنة الغفلة واهتماماً بالمنادى له، ومبالغة في توبيخهم على ما يقابلون به نصحه، وعطفه على النداء الثاني الداخل على ما هو بيان لما قبله ولذلك لم يعطف على الأول، فإن ما بعده أيضاً تفسير لما أجمل فيه تصريحاً أو تعريضاً أو على الأول.

﴿ تَدْعُونَنِي لِأَكَفُرَ بِاللَّهِ ﴾ بدل أو بيان فيه تعليل والدعاء كالهداية في التعدية بإلى واللام. ﴿ وَأُشْرِكَ بِهِ مَا لَيْسَ لَي بِهِ ﴾ بربوبيته. ﴿عِلْمٌ ﴾ والمراد نفي المعلوم والإِشعار بأن الألوهية لا بد لها من برهان فاعتقادها لا

يصح إلا عن إيقان. ﴿وَأَنَا أَدْهُوكُمْ إِلَى العَزِيزِ الغَقَارِ﴾ المستجمع لصفات الألوهية من كمال القدرة والغلبة وما يتوقف عليه من العلم والإِرادة، والتمكن من المجازاة والقدرة على التعذيب والغفران.

﴿لَا جَرَهَ أَنَمَا تَدْعُونَنِيَ إِلَيْهِ لَيْسَ لَمُ دَعْوَةً فِي ٱلدُّنْيَا وَلَا فِي ٱلْآخِرَةِ وَأَنَّ مَرَدَّنَا إِلَى ٱللَّهِ وَأَتَ ٱلْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَبُ ٱلنَّادِ ﴿ لَى مُسَتَذَكُرُونَ مَا آقُولُ لَكُمْ مُ وَأُفَرِّضُ ٱمْرِيَ إِلَى ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ بَصِيرًا بِٱلْعِسَادِ ﴾.

﴿لاَ جَرَمَ﴾ لا رد لما دعوه إليه، و ﴿جرم﴾ فعل بمعنى حق وفاعله: ﴿أَنَّمَا تَذْعُونَنِي إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ دَعُوةً فِي اللَّغِرَةِ﴾ أي حق عدم دعوة آلهتكم إلى عبادتها أصلاً لأنها جمادات ليس لها ما يقتضي ألوهيتها أو عدم دعوة مستجابة أو عدم استجابة دعوة لها. وقيل ﴿جرم﴾ بمعنى كسب وفاعله مستكن فيه أي كسب ذلك الدعاء إليه أن لا دعوة له بمعنى ما حصل من ذلك إلا ظهور بطلان دعوته، وقيل فعل من الجرم بمعنى القطع كما أن بدا من لا بد فعل من التبديد وهو التفريق، والمعنى لا قطع لبطلان دعوة ألوهية الأصنام أي لا ينقطع في وقت ما فتنقلب حقاً، ويؤيده قولهم لا جرم أنه يفعل لغة فيه كالرشد والرشد. ﴿وَأَنَّ مَرَدَّنَا النَّارِ ﴾ الماوت. ﴿وَأَنَّ المُسْرِفِينَ ﴾ في الضلالة والطغيان كالإشراك وسفك الدماء. ﴿هُمْ أَصْحَابُ النَّارِ ﴾ ملازموها.

﴿فَسَتَذْكُرُونَ﴾ وقرىء ﴿فستذكرونُ أي فسيذكر بعضكم بعضاً عند معاينة العذاب. ﴿مَا أَقُولُ لَكُمْ﴾ من النصيحة. ﴿وَأُفُوضُ آمْرِي إِلَى الله﴾ ليعصمني من كل سوء. ﴿إِنَّ الله بَصِيرٌ بِالعِبَادِ﴾ فيحرسهم وكأنه جواب توعدهم المفهوم من قوله:

﴿ فَوَقَـٰهُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَكَرُواً وَحَاقَ بِتَالِ فِرْعَوْنَ سُوَّءُ ٱلْعَذَابِ ۞ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدٌ ٱلْعَذَابِ ۞﴾.

﴿فَوَقَاهُ اللّهُ سَيْئاتِ مَا مَكَرُوا﴾ شدائد مكرهم. وقيل الضمير لموسى عليه الصلاة والسلام. ﴿وَحَاقَ بِآلِ فِ فِرْعَوْنَ﴾ بفرعون وقومه فاستغنى بذكرهم عن ذكره للعلم بأنه أولى بذلك. وقيل بطلبة المؤمن من قومه فإنه فر إلى جبل فاتبعه طائفة فوجدوه يصلي والوحوش حوله صفوفاً فرجعوا رعباً فقتلهم. ﴿سُوءُ العَذَابِ﴾ الغرق أو القتل أو النار.

﴿النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا عُلُوّاً وَعَشِيّاً ﴾ جملة مستأنفة أو ﴿النار ﴾ خبر محذوف و ﴿يعرضون ﴾ استئناف للبيان، أو بدل و ﴿يعرضون ﴾ حال منها، أو من الآل وقرئت منصوبة على الاختصاص أو بإضمار فعل يفسره ﴿يعرضون ﴾ مثل يصلون، فإن عرضهم على النار إحراقهم بها من قولهم: عرض الأسارى على السيف إذا قتلوا به، وذلك لأرواحهم كما روى ابن مسعود أن أرواحهم في أجواف طيور سود تعرض على النار بكرة وعشياً إلى يوم القيامة، وذكر الوقتين تحتمل التخصيص والتأبيد، وفيه دليل على بقاء النفس وعذاب القبر. ﴿وَيَوْمُ السَّاعَةُ ﴾ أي هذا ما دامت الدنيا فإذا قامت الساعة قيل لهم: ﴿الدَّحُلُوا آلَ فِرْعَونَ ﴾ يا آل فرعون . ﴿أَشَدُ العَذَابِ ﴾ عناب جهنم فإنه أشد مما كانوا فيه، أو أشد عذاب جهنم. وقرأ حمزة والكسائي ونافع ويعقوب وحفص ﴿أَذْجُلُوا ﴾ على أمر الملائكة بإدخالهم النار.

﴿ وَإِذْ يَتَحَاجُونَ فِي النَّارِ فَيَقُولُ ٱلضُّمَفَتُوا لِلَّذِينَ ٱسْتَكَبَّرُواْ إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعًا فَهَلْ أَنتُم مُّغْنُونَ

عَنَّا نَصِيبًا مِنَ اَلنَّادِ ۞ قَالَ الَّذِينَ اسْتَكَبَّرُواْ إِنَّا كُلُّ فِيهَاۤ إِنَّ اللَّهُ قَدْ حَكُمَ بَيْنَ الْعِبَادِ ۞﴾.

﴿وَإِذْ يَتَحاجُونَ فِي النَّارِ﴾ واذكر وقت تخاصمهم فيها ويحتمل العطف على غدوًا. ﴿فَيَقُولُ الضَّعَفَاءُ لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا﴾ تفصيل له. ﴿إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعاً﴾ تباعاً كخدم في جمع خادم أو ذوي تبع بمعنى أتباع على الإضمار أو التجوز. ﴿فَهَلْ أَنْتُمْ مُغْنُونَ عَنًا نَصِيباً مِنَ النَّارِ﴾ بالدفع أو الحمل، و ﴿نصيباً﴾ مفعول به لما دل عليه ﴿مغنون﴾ أوله بالتضمين أو مصدر كشيئاً في قوله: ﴿لن تغني عنهم أموالهم ولا أولادهم من الله شيئاً﴾. فيكون من صلة لـ ﴿مغنون﴾.

﴿قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُلَّ فِيهَا﴾ نحن وأنتم فكيف نغني عنكم ولو قدرنا لأغنينا عن أنفسنا، وقرىء «كلاً» على التأكيد لأنه بمعنى كلنا وتنوينه عوض عن المضاف إليه، ولا يجوز جعله حالاً من المستكن في الظرف فإنه لا يعمل في الحال المتقدمة كما يعمل في الظرف المتقدم كقولك كل يوم لك ثوب. ﴿إِنَّ اللّهَ قَدْ حَكَمَ بَيْنَ الْعِبَادِ﴾ بأن أدخل أهل الجنة الجنة وأهل النار النار، و ﴿لا معقب لحكمه﴾.

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ فِي ٱلنَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ٱدْعُوا رَبَّكُمْ يُحَفِّفْ عَنَّا يَوْمًا مِّنَ ٱلْعَذَابِ ﴿ قَالُواْ فَالْوَاْ وَيَكُمْ يُحَفِّفُ عَنَّا يَوْمًا مِّنَ ٱلْعَذَابِ ﴿ قَالُواْ فَادْعُواْ وَمَا دُعَتُواْ ٱلْكَنفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَكٍ ﴿ قَالُواْ فَادْعُواْ وَمَا دُعَتُواْ ٱلْكَنفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَكٍ ﴿ فَا لَوَا مَا تُعْدِلُوا الْكَنفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَكٍ ﴿ وَهَا مُنْكُوا لَا مُعَدِقًا الْكَنفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَكٍ ﴿ فَهَا لَكُنْ مَا لُكُواْ فَادْعُواْ وَمَا دُعَتُوا ٱلْكَنفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَكٍ ﴿ فَاللَّهِ مَا لَكُنْ مَا لَهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِقُوا لَهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَيْكُمْ لِنَاكُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ

﴿وَقَالَ الَّذِينَ فِي النَّارِ لِخَرَنَة جَهَنَّمَ﴾ أي لخزنتها، ووضع ﴿جهنام﴾ موضع الضمير للتهويل أو لبيان محلهم فيها، إذ يحتمل أن تكون ﴿جهنم﴾ أبعد دركاتها من قولهم: بئر جهنام بعيدة القعر. ﴿ادْعُوا رَبُّكُمْ يُخَفّفُ عَنَا يَوْماً﴾ قدر يوم. ﴿مِنَ الْعَذَابِ﴾ شيئاً من العذاب، ويجوز أن يكون المفعول «يوماً» بحذف المضاف و ﴿من العذاب﴾ بيانه.

﴿قَالُوا أَوَ لَم تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُمْ بِالبَيْنَاتِ﴾ أرادوا به إلزامهم للحجة وتوبيخهم على إضاعتهم أوقات الدعاء وتعطيلهم أسباب الإجابة. ﴿قَالُوا بَلَى قَالُوا فَادْعُوا﴾ فإنا لا نجترىء فيه إذ لم يؤذن لنا في الدعاء لأمثالكم، وفيه إقناط لهم عن الإجابة. ﴿وَمَا دُعَاءُ الكَافِرِينَ إِلاَّ فِي ضَلاَلِ﴾ ضياع لا يجاب، وفيه إقناط لهم عن الإجابة.

﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَالُهُ ﴿ إِنَّا لَنَاعُمُ الظَّالِمِينَ الْطَالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمُّ وَلَهُمُ اللَّفَعَنَهُ وَلَهُمْ مُثَوَّهُ الدَّارِ ﴿ إِنَّ ﴾.

﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا﴾ بالحجة والظفر والانتقام لهم من الكفرة. ﴿فِي الحَيَوةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ﴾ أي في الدارين ولا ينتقض ذلك بما كان لأعدائهم عليهم من الغلبة أحياناً إذ العبرة بالعواقب وغالب الأمر، و ﴿الأشهاد﴾ جمع شاهد كصاحب وأصحاب، والمراد بهم من يقوم يوم القيامة الشهادة على الناس من الملائكة والأنبياء والمؤمنين.

﴿يَوْمَ لاَ يَنْفَعُ الظَّالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ﴾ بدل من الأول وعدم نفع المعذرة لأنها باطلة، أو لأنه لم يؤذن لهم فيعتذروا. وقرأ غير الكوفيين ونافع بالتاء. ﴿وَلَهُمْ اللَّمْنَةُ﴾ البعد عن الرحمة. ﴿وَلَهُمْ سُوءُ الدَّارِ﴾ جهنم.

﴿ وَلَقَدُ مَالَيْنَا مُوسَى ٱلْهُدَىٰ وَآوَرَثَنَا بَنِيَ إِسْكِوبِلَ ٱلْكِتَٰبَ ۞ هُدُى وَذِكْرَىٰ لِأُولِي ٱلأَلْبَبِ

﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الهُدَى ﴾ ما يهتدى به في الدين من المعجزات والصحف والشرائع. ﴿ وَأَوْرَثْنَا بَني إِسْرَائِيلَ الكِتَابَ ﴾ وتركنا عليهم بعده من ذلك التوراة.

﴿ هُدَى وَذِكْرَى ﴾ هداية وتذكرة أو هادياً ومذكراً. ﴿ لأُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ لذوي العقول السليمة.

﴿ فَأَصْبِرُ إِنَ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ وَٱسْتَغْفِرُ لِذَلْبِكَ وَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِٱلْعَشِيّ وَٱلْإِنكِ فِي

﴿فَاصْبِرْ﴾ على أذى المشركين. ﴿إِنَّ وَعْدَ الله حَق﴾ بالنصر لا يخلفه، واستشهد بحال موسى وفرعون واستغفر لِلَّذِيكَ وأقبل على أمر دينك وتدارك فرطاتك بترك الأولى والاهتمام بأمر العدا بالاستغفار، فإنه تعالى كافيك في النصر إظهار الأمر. ﴿وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالعَشِيِّ وَالإِبْكَارِ ﴾ ودم على التسبيح والتحميد لربك. وقيل صل لهذين الوقتين، إذ كان الواجب بمكة ركعتين بكرة وركعتين عشياً.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي ءَالِكِ ٱللَّهِ بِعَنْدِ سُلْطُنُو أَنَنَهُمْ إِن فِي صُنُودِهِمْ إِلَّا كِبَرُّ مَّا هُم بِبَلِغِيهُ فَاسْتَعِذْ بِٱللَّهِ إِنَّكُمُ هُوَ ٱلسَّكِيعُ ٱلْبَصِيدُ اللَّهِ .

﴿إِنَّ الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ الله بِغَيْرِ سُلْطَانِ آتَاهُمْ ﴾ عام في كل مجادل مبطل وإن نزل في مشركي مكة أو اليهود حين قالوا: لست صاحبنا بل هو المسيح بن داود يبلغ سلطانه البر والبحر وتسير معه الأنهار. ﴿إِن في صُدُورِهِمْ إِلاَّ كِبْرٌ ﴾ إلا تكبر عن الحق وتعظم عن التفكر والتعلم، أو إرادة الرياسة أو أن النبوة والملك لا يكونان إلا لهم. ﴿مَا هُمْ بِبَالِغِيه ﴾ ببالغي دفع الآيات أو المراد. ﴿فَاسْتَعِذْ بِالله ﴾ فالتجيء إليه. ﴿إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ البَّصِيرُ ﴾ لأقوالكم وأفعالكم.

﴿لَخَلْقُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۞ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْمَصِيرُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَلَا ٱلْمُسِينَ ۗ قَلِيلًا مَّا لَتَذَكَّرُونَ ۞﴾

﴿ لَخَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ ﴾ فمن قدر على خلقها مع عظمها أولاً من غير أصل قدر على خلق الإنسان ثانياً من أصل، وهو بيان لأشكل ما يجادلون فيه من أمر التوحيد. ﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ لأنهم لا ينظرون ولا يتأملون لفرط غفلتهم واتباعهم أهواءهم.

﴿ وَمَا يَسْتُوي الْأَغْمَى وَالبَصِيرُ ﴾ الغافل والمستبصر. ﴿ وَاللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَلا المُسِيءُ ﴾ والمحسن والمسيء فينبغي أن يكون لهم حال يظهر فيها التفاوت، وهي فيما بعد البعث وزيادة لا في المسيء لأن المقصود نفي مساواته للمحسن فيما له من الفضل والكرامة، والعاطف الثاني عطف الموصول بما عطف عليه على ﴿ الأعمى والبصير ﴾ لتغاير الوصفين في المقصود، أو الدلالة بالصراحة والتمثيل. ﴿ قَلِيلاً مَا تَتَذَكَّرُونَ ﴾ أي تذكراً ما قليلاً يتذكرون، والضمير للناس أو الكفار. وقرأ الكوفيون بالتاء على تغليب المخاطب، أو الالتفات أو أمر الرسول بالمخاطبة.

﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَآتِنِيَةٌ لَا رَبِّ فِيهَا وَلَكِنَّ أَكُثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ۖ ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱنْعُونَ ٱلسَّتَجِبُ لَكُمْ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكُمْرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ۖ ﴾ .

﴿إِنَّ السَّاعَةَ لَآتِيَةً لاَ رَنِبَ فِيهَا﴾ في مجيئها لوضوح الدلالة على جوازها وإجماع الرسل على الوعد بوقوعها. ﴿وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَوْمِنُونَ﴾ لا يصدقون بها لقصور نظرهم على ظاهر ما يحسون به

﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي ﴾ اعبدوني. ﴿ أَسْتَجِبُ لَكُمْ ﴾ أثبكم لقوله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي

مَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ صاغرين، وإن فسر الدعاء بالسؤال كان الاستكبار الصارف عنه منزلاً منزلته للمبالغة، أو المراد بالعبادة الدعاء فإنه من أبوابها. وقرأ ابن كثير وأبو بكر ﴿سَيُدْخُلُونَ ﴾ بضم الياء وفتح الخاء.

﴿ اللَّهُ الَّذِى جَعَكَ لَكُمُ النَّمَلَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِدًا ۚ إِنَّ اللَّهَ لَذُو فَضَلٍ عَلَى النَّاسِ وَلَنَكِنَّ أَكْتُ النَّاسِ لَا يَشَكُرُونَ ﴿ إِنَّ ﴾.

﴿الله الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ للستريحوا فيه بأن خلقه بارداً مظلماً ليؤدي إلى ضعف الحركات وهدوء الحواس. ﴿وَالنَّهَارَ مُبْصِراً ﴾ يبصر فيه أو به، وإسناد الإبصار إليه مجاز فيه مبالغة ولذلك عدل به عن التعليل إلى الحال: ﴿إِنَّ اللهُ لَذُو فَضْلِ عَلَى النَّاسِ ﴾ لا يوازيه فضل، وللإِشعار به لم يقل لمفضل. ﴿وَلَكِنَّ النَّاسِ لاَ يَشْكُرُونَ ﴾ لجهلهم بالمنعم وإغفالهم مواقع النعم، وتكرير الناس لتخصيص الكفران بهم.

﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوْ فَأَنَى تُوْفَكُونَ ۞ كَذَلِكَ يُؤْفَكُ الَّذِينَ كَانُواْ بِتَايَنتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ ۞﴾.

﴿ فَلِكُمُ ﴾ المخصوص بالأفعال المقتضية للألوهية والربوبية. ﴿ اللَّهُ رَبُّكُمْ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ لاَ إِلَّهَ إِلاَّ هُوَ ﴾ أخبار مترادفة تخصص اللاحقة السابقة وتقررها، وقرىء الخالق، بالنصب على الاختصاص فيكون ﴿ لا إله إلا هو ﴾ استثنافاً بما هو كالنتيجة للأوصاف المذكورة. ﴿ فَأَتَّى تُؤْفَكُونَ ﴾ فكيف ومن أي وجه تصرفون عن عبادته إلى عبادة غيره.

﴿كُذَلِكَ يُؤْفَكُ الَّذِينَ كَانُوا بِآيَاتِ الله يَجْحَدُونَ﴾ أي كما أفكوا أفك عن الحق كل من جحد بآيات الله ولم يتأملها.

﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ فَكَارًا وَالسَّمَاةَ بِنَكَاءٌ وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيِبَاتِ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُ اللَّهُ رَبُّ الْعَنْلِمِينَ ﴿ هُوَ الْعَثُ لَا إِلَىٰهَ إِلَّا هُوَ الْعَثُ لَا إِلَىٰهَ إِلَّا هُوَ الْعَثُ لَلَّهُ رَبِّ الْعَلْمِينَ ﴿ الْعَالَمِينَ الْحَالَمِينَ اللَّهُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْعَلْمِينَ ﴿ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

﴿الله الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ الأَرْضَ قَرَاراً وَالسَّمَاءَ بِنَاءَ﴾ استدلال ثان بأفعال أخر مخصوصة. ﴿وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُوَرَكُمْ﴾ بأن خلقكم منتصب القامة بادي البشرة متناسب الأعضاء، والتخطيطات متهيأ لمزاولة الصنائع واكتساب الكمالات. ﴿وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيِبَاتِ﴾ اللذائذ. ﴿ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَتَبَارَكُ اللهُ رَبُ العَالَمِينَ﴾ فإن كل ما سواه مربوب مفتقر بالذات معرض للزوال.

﴿هُوَ الْحَيْ﴾ المتفرد بالحياة الذاتية. ﴿لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ﴾ إذ لا موجد سواه ولا موجود يساويه أو يدانيه في ذاته وصفاته. ﴿فَادْعُوهُ﴾ فاعبدوه. ﴿مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ﴾ أي الطاعة من الشرك والرياء. ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ قائلين له.

﴿ قُلْ إِنِّ نَهُمِتُ أَنَّ أَعْبُدَ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَنَّا جَآءَنِ ٱلْبَيِّنَتُ مِن رَّقِي وَأُمِرَتُ أَنَ أُسُلِمَ لِرَبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾.

﴿ قُلْ إِنِّي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ الله لَمَّا جَاءَني البَيْنَاتُ مِنْ رَبِّي﴾ من الحجج والآيات أو من الآيات فإنها مقوية لأدلة العقل منبهة عليها. ﴿ وَأُمِرْتُ أَنْ أُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ بأن أنقاد له أو أخلص له ديني.

﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِن عَلَقَةٍ ثُمَّ يُخْدِجُكُمْ طِفَلَا ثُمَّ إِنَّبَلُغُوّا أَشُدَّكُمْ ثُمَّ لِيَكُونُوا شُيُوخًا وَمِنكُم مِّن يُنُوفًى مِن قَبْلُ وَالْبَلُغُوّا أَجَلَا مُسَمَّى وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ اللَّهِ هُوَ الَّذِى يُحْمِى وَيُعِيثُ فَإِذَا قَضَى أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نَطْفَةٍ ثُمَ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُخْرِجُكُمْ طِفْلاً وَالْتُوحِيد لإرادة الجنس أو على تأويل كل واحد منكم. ﴿ ثُمَّ لِتَبْلُغُوا أَشُدَّكُمْ ﴾ اللام فيه متعلقة بمحذوف تقديره: ثم يبقيكم لتبلغوا وكذا في قوله: ﴿ ثُمَّ لِتَكُونُوا شُيُوحًا ﴾ ويجوز عطفه على ﴿لتبلغوا ﴾ وقرأ نافع وأبو عمرو وحفص وهشام ﴿ شُيوحًا ﴾ بضم الشين. وقرىء «شيخا» كقوله ﴿طفلا ﴾. ﴿وَمِنْكُمْ مَنْ يُتَوَفّى مِنْ قَبْلُ ﴾ من قبل الشيخوخة أو بلوغ الأشد. ﴿ وَلِتَبْلُغُوا ﴾ ويفعل ذلك لتبلغوا: ﴿ أَجَلا مُسَمّى ﴾ هو وقت الموت أو يوم القيامة. ﴿ وَلَعَلَّكُمْ مَنْ يَتَوَلَّى مِنْ قَبْلُ ﴾ من الحجج والعبر.

﴿ هُوَ الَّذِي يُحْمِي وَيُمِيتُ فَإِذَا قَضَى أَمْراً ﴾ فإذا أراده. ﴿ فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونَ ﴾ فلا يحتاج في تكوينه إلى عدة وتجشم كلفة، والفاء الأولى للدلالة على أن ذلك نتيجة ما سبق من حيث إنه يقتضي قدرة ذاتية غير متوقفة على العدد والمواد.

﴿ أَلَمْ تَرَ لِلَى ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي مَايَتِ ٱللَّهِ أَنَّ يُسْمَرُفُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِٱلْكِتَابِ وَبِمَا أَرْسَلْنَا بِهِ. رُسُلَنَا ۚ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّ مَايَتِ اللَّهِ أَنَّ يُسْمَرُفُونَ ﴾ .

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللَّهِ أَنَّى يُصْرَفُونَ ﴾ عَن التصديق به وتكرير ذم المجادلة لتعدد المجادل، أو المجادل فيه، أو للتأكيد.

﴿الَّذِينَ كَذَّبُوا بِالكِتَابِ﴾ بالقرآن أو بجنس الكتب السماوية. ﴿وَبِمَا أَرْسَلْنَا بِهِ رُسُلَنَا﴾ من سائر الكتب أو الوحي والشرائع. ﴿فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ﴾ جزاء تكذيبهم.

﴿إِذِ ٱلْأَظْلَلُ فِى أَغْنَقِهِمْ وَالسَّلَسِلُ يُسْحَبُونُ ﴿ فِي الْمَعِيدِ ثُمَّ فِي ٱلنَّارِ يُسْجَرُونَ ﴿ مُمَّ فِيلَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تُشْرِكُونُ ﴿ مِن دُونِ ٱللَّهِ قَالُواْ صَلُواْ عَنَا بَل لَمْ نَكُن نَدْعُوا مِن قَبْلُ شَبْعًا كَذَلِكَ يُضِلُ ٱللَّهُ ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ اللَّهِ مِن دُونِ ٱللَّهِ قَالُواْ صَلُواْ عَنَا بَل لَمْ نَكُن نَدْعُوا مِن قَبْلُ شَبْعًا كَذَلِكَ يُضِلُ ٱللَّهُ ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَالُواْ صَلَالًا عَلَى اللَّهُ الْكَنفِرِينَ ال

﴿إِذَ الْأَغْلَالُ فِي أَغْنَاقِهِمْ ﴾ ظرف لـ ﴿يعلمون ﴾ إذ المعنى على الاستقبال، والتعبير بلفظ المضي لتيقنه. ﴿وَالسَّلاَسِل ﴾ عطف على ﴿الأعلال ﴾ أو مبتدأ خبره. ﴿يُسْحَبُونَ ﴾

﴿ فِي الحَمِيم ﴾ والعائد محذوف أي يسحبون بها، وهو على الأول حال. وقرى و السلاسِلَ يَسحَبُونَ النصب وفتح الياء على تقديم المفعول وعطف الفعلية على الاسمية ، ﴿ والسلاسل ﴾ بالجرحملاً على المعنى ﴿ إِذِ الإِعلال في أعناقهم ﴾ بمعنى أعناقهم في الأغلال ، أو إضماراً للباء ويدل عليه القراءة به . ﴿ فُمَّ فِي النّارِ يُسْجَرُونَ ﴾ يحرقون من سجر التنور إذا ملاه بالوقود، ومنه السجير للصديق كأنه سجر بالحب أي ملى والمراد أنهم يعذبون بأنواع من العذاب وينقلون من بعضها إلى بعض .

﴿ وَمُ قِيلَ لَهُمْ أَيْنَمَا كُنتُمْ تُشْرِكُونَ ﴾ ، ﴿ مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالُوا ضَلُوا عَنَّا ﴾ غابوا عنا وذلك قبل أن تقرن بهم الهتهم، أو ضاعوا عنا فلم نجد ما كنا نتوقع منهم . ﴿ بَلْ لَمْ نَكُنْ نَدْعُو مِنْ قَبْلُ شَيْئاً ﴾ أي بل تبين لنا أنا لم نكن نعبد شيئاً بعبادتهم فإنهم ليسوا شيئاً يعتد به كقولك : حسبته شيئاً فلم يكن . ﴿ كَذَلِكَ ﴾ مثل ذلك الضلال . ﴿ يُضِلُ اللَّهُ الكَافِرِينَ ﴾ حتى لا يهتدوا إلى شيء ينفعهم في الآخرة ، أو يضلهم عن آلهتهم حتى لو

تطالبوا لم يتصادفوا.

﴿ ذَالِكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَقْرَحُونَ فِي ٱلأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَبِمَا كُنتُمٌ تَمْرَحُونَ ۞ ٱدَخُلُوا أَبُوَابَ جَهَنَّمَ خَلِينِ فِيهَا كُنتُمُ تَمْرَحُونَ ۞ أَدَخُلُوا أَبُوَابَ جَهَنَّمَ خَلِينِ فِيهَا ۚ فَيَلْسَ مَثْوَى ٱلْمُنكَامِّيِنَ ۞﴾.

﴿ذَلِكُمْ﴾ الإِضلال. ﴿يِمَا كُنْتُمْ تَفْرَحُونَ فِي الأَرْضِ﴾ تبطرون وتتكبرون. ﴿يِغَيْرِ الْحَقِّ﴾ وهو الشرك والطغيان. ﴿وَيِمَا كُنْتُمْ تَمْرَحُونَ﴾ تتوسعون في الفرح، والعدول إلى الخطاب للمبالغة في التوبيخ.

﴿ أَذْخُلُوا أَبُوابَ جَهَنَّمَ ﴾ الأبواب السبعة المقسومة لكم. ﴿خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ مقدرين الخلود. ﴿فَبِئسَ مَثْوَى المُتَكَبِّرِينَ ﴾ عن الحق جهنم، وكان مقتضى النظم فبئس مدخل المتكبرين ولكن لما كان الدخول المقيد بالخلود بسبب الثواء عبر بالمثوى.

ُ ﴿ فَاصْدِرَ إِنَّ وَعْـدَ اللَّهِ حَقَّ فَكَإِمَّا نُرِينَكَ بَعْضَ الَّذِى نَعِلُهُمْ أَوْ نَتَوَفَيَنَكَ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ۞ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّن قَبْلِكَ مِنْهُم مَّن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكُ وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْنِكَ يِئَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ فَإِذَا جَـكَةَ أَمْرُ اللَّهِ قُخِى بِالْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْمُبْطِلُونَ ۞﴾.

﴿فَاضِيرْ إِنَّ وَهَدَ الله ﴾ بهلاك الكافرين. ﴿حَقُ ﴾ كائن لا محالة. ﴿فَإِمَّا نُرِيَنَكَ ﴾ فإن نرك ، وما مزيدة لتأكيد الشرطية ولذلك لحقت النون الفعل ولا تلحق مع إن وحدها. ﴿بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُم ﴾ وهو القتل والأسر . ﴿أَوْ نَتَوَفَّيَنَكَ ﴾ قبل أن تراه . ﴿فَإِلَيْنَا يُرْجَمُونَ ﴾ يوم القيامة فنجازيهم بأعمالهم ، وهو جواب ﴿نتوفينك ﴾ ، وجواب ﴿نرينَك ﴾ محذوف مثل فذاك ، ويجوز أن يكون جواباً لهما بمعنى إن نعذبهم في حياتك أو لم نعذبهم فإنا نعذبهم في الآخرة أشد العذاب، ويدل على شدته الاقتصار بذكر الرجوع في هذا المعرض.

﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِنْ قَبَلِكَ مِنْهُمْ مَنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ ﴾ إذ قيل عدد الأنبياء مائة ألف وأربعة وعشرون ألفاً، والمذكور قصصهم أشخاص معدودة. ﴿وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَنْ يَأْتِيَ بِآيَةٍ إِلاَّ بِإِذْنِ الله فإن المعجزات عطايا قسمها بينهم على ما اقتضته حكمته كسائر القسم، ليس لهم اختيار في إيثار بعضها والاستبداد بإتيان المقترح بها. ﴿فَإِذَا جَاءَ أَمْرُ الله ﴾ بالعذاب في الدنيا أو الآخرة. ﴿قُضِيَ بِالحَقّ ﴾ بإنجاء المحتى وتعذيب المبطل. ﴿وَخَسِرَ مُتَالِكَ المُبْطِلُونَ ﴾ المعاندون باقتراح الآيات بعد ظهور ما يغنيهم عنها.

﴿ اللهُ ٱلَّذِى جَمَلَ لَكُمُ الْأَنْهَمَ لِتَرْكَبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا مَنَفِعُ وَلِتَبَلُغُواْ عَلَيْهَا حَاجَةً فِى صُلُورِكُمْ وَطَلَيْهَا وَعَلَى ٱلْفُلِّكِ تَحْمَلُونَ ۞ وَيُرِيكُمْ ءَايَنتِهِ فَأَى ءَايَنتِ ٱللَّهِ تُنكِرُونَ ۞﴾.

﴿اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ الْأَنْعَامَ لِتَرْكَبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ﴾ فإن من جنسها ما يؤكل كالغنم ومنها ما يؤكل ويركب كالإبل والبقر.

﴿ وَلَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ ﴾ كالألبان والجلود والأوبار. ﴿ وَلِتَبْلُغُوا عَلَيْهَا حَاجَةً فِي صُدُورِكُمْ ﴾ بالمسافرة عليها. ﴿ وَعَلَيْهَا ﴾ في البر. ﴿ وَعَلَيْهَا ﴾ وإنما قال ﴿ وعلى الفلك ﴾ ولم يقل في الفلك الفلك ﴾ ولم يقل في الفلك للمزاوجة، وتغيير النظم في الأكل لأنه في حيز الضرورية. وقيل لأنه يقصد به التعيش وهو من الضروريات والتلذذ والركوب والمسافرة عليها قد تكون لأغراض دينية واجبة أو مندوبة، أو للفرق بين العين والمنفعة.

﴿ وَيُعِرِيكُمْ آيَاتِهِ ﴾ دلائله الدالة على كمال قدرته وفرط رحمته. ﴿ فَأَيِّ آيَاتِ اللَّهِ ﴾ أي فأي آية من تلك

الآيات. ﴿تُنْكِرُونَ﴾ فإنها لظهورها لا تقبل الإِنكار، وهو ناصب «أي» إذ لو قدرته متعلقاً بضميره كان الأولى رفعه والتفرقة بالتاء في أي أغرب منها في الأسماء غير الصفات لإبهامه.

﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَلِقِهَ لَلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُواْ أَكُفَّ مِنْهُمْ وَأَشَدَّ فُوَةً وَمَاكَارًا فِي الْأَرْضِ فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ۞ فَلَمَّا جَآءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ فَرِحُوا بِمَا عِندَهُم مِنَ الْمِلْدِ وَمَافَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِدِ يَسْتَهْزِمُونَ ۞﴾.

﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَكْثَرَ مِنْهُمْ وَأَشَدَّ قُوَّةً وَآثَاراً في الأَرْضِ ﴾ ما بقي منهم من القصور والمصانع ونحوهما، وقيل آثار أقدامهم في الأرض لعظم أجرامهم. ﴿ فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ «ما» الأولى نافية أو استفهامية منصربة بـ ﴿ أَغْنَى ﴾، والثانية موصولة أو مصدرية مرفوعة به.

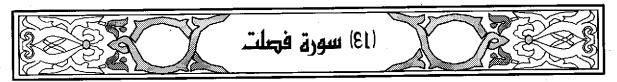
﴿ فَلَمَّا جَاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالبَيْنَاتِ ﴾ بالمعجزات أو الآيات الواضحات. ﴿ فَرِجُوا بِمَا حِنْدَهُمْ مِنَ العِلْمِ ﴾ واستحقروا علم الرسل، والمراد بالعلم عقائدهم الزائغة وشبههم الداحضة كقوله: ﴿ بل ادارك علمهم في الآخرة ﴾ وهو قولهم: لا نبعث ولا نعذب، وما أظن الساعة قائمة ونحوها، وسماها علماً على زعمهم تهكماً بهم، أو علم الطبائع والتنجيم والصنائع ونحو ذلك، أو علم الأنبياء، وفرحهم به ضحكهم منه واستهزاؤهم به ويؤيده: ﴿ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِنُونَ ﴾ وقيل الفرح أيضاً للرسل فإنهم لما رأوا تمادي جهل الكفار وسوء عاقبتهم فرحوا بما أوتوا من العلم وشكروا الله عليه وحاق بالكافرين جزاء جهلهم واستهزائهم.

﴿ فَلَمَّا رَأَوَا بَأْسَنَا قَالُوا مَامَنَا بِاللَّهِ وَحْدَمُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنَفُعُهُمْ إِيمَنْهُمْ لَمَّا رَأَوَا بَأْسَنَا شُلَتَ اللّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِمِةٌ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْكَنفِرُونَ ۞ .

﴿ فَلَّمَا رَأُوا بَأْسَنَا﴾ شدة عذابنا. ﴿ قَالُوا آمَنًا بِالله وَحْدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ ﴾ يعنون الأصنام.

﴿ فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِنِمَانُهُمْ لَمَّا رَأُوا بَأْسَنَا ﴾ لأمتناع قبوله حينتذ ولذلك قال: ﴿ لم يك بمعنى لم يصح ولم يستقم، والفاء الأولى لأن قوله: ﴿ فما أغنى ﴾ كالنتيجة لقوله: ﴿ كانوا أكثر منهم ﴾ والثانية لأن قوله: ﴿ فلما جاءتهم رسلهم ﴾ كالتفسير لقوله: ﴿ فلما أغنى ﴾ والباقيتان لأن رؤية البأس مسببة عن مجيء الرسل وامتناع نفي الإيمان مسبب عن الرؤية. ﴿ مُنتَ اللّهِ الّتي قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ ﴾ أي سن الله ذلك سنة ماضية في العباد وهي من المصادر المؤكدة. ﴿ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الكَافِرُونَ ﴾ أي وقت رؤيتهم البأس، اسم مكان استعير للزمان.

عن النبي ﷺ: «من قرأ سورة المؤمن لم يبق روح نبي ولا صديق ولا شهيد ولا مؤمن إلا صلى عليه واستغفر له».



## مكية وآيها ثلاث أو أربع وخمسوى آية

## بِسْمِ اللَّهِ ٱلنَّمْنِ ٱلرَّحِينِ إِ

﴿ حَمَّ ﴾ تَنزِيلٌ مِّنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ۞ كِلنَابُ فُصِلَتَ ءَايَنتُمُ فُرَّءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ۞﴾ ﴿ حَمَّ﴾ إن جعلته مبتدأ فخبره:

﴿ تَنْزِيلٌ مِنَ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ ﴾ وإن جعلته تعديداً للحروف فـ ﴿ تنزيل ﴾ خبر محذوف أو مبتدأ لتخصصه بالصفة وخبره:

﴿كِتَابٌ وهو على الأولين بدل منه أو خبر آخر أو خبر محذوف، ولعل افتتاح هذه السور السبع به ﴿حم ﴾ وتسميتها به لكونها مصدرة ببيان الكتاب متشاكلة في النظم والمعنى، وإضافة الد ﴿تنزيل ﴾ إلى ﴿الرحمن الرحيم ﴾ للدلالة على أنه مناط المصالح الدينية والدنيوية. ﴿فُصِّلَتْ آيَاتُهُ ﴾ ميزت باعتبار اللفظ والمعنى، وقرى وقرى وفصلت بين الحق والمعنى، وقرى وفصلت بين الحق والباطل. ﴿قُرْآناً عَرَبِياً ﴾ نصب على المدح أو الحال من ﴿فصلت ﴾، وفيه امتنان بسهولة قراءته وفهمه. ﴿لِقَوْمٍ وَلِللَّا لَهُ لَا وَلَهُ لَا العلم والنظر، وهو صفة أخرى لـ ﴿قَرْآناً ﴾ أو صلة لـ ﴿تنزيل ﴾، أو فصلت ﴾، والأول أولى لوقوعه بين الصفات.

﴿ بَشِيرًا وَنَذِيرًا فَأَعْرَضَ أَكَّتُرُهُمُ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ۞ وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِي آكِنَةِ مِمَّا نَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي مَاذَانِنَا وَقَرُ ۖ وَمِنْ بَيْنِنَا وَيَيْنِكَ جِمَاتُ فَاعْمَلَ إِنَّنَا عَلِمِلُونَ ۞﴾.

﴿بَشَيراً وَنَلْيِراً﴾ للعاملين به والمخالفين له، وقرئا بالرفع على الصفة لل ﴿كتابِ﴾ أو الخبر لمحذوف. ﴿فَأَغْرَضَ ٱكْثَرُهُمْ﴾ عن تدبره وقبوله. ﴿فَهُمْ لاَ يَسْمَعُونَ﴾ سماع تأمل وطاعة.

﴿ وَقَالُوا قُلُويُنَا فِي أَكِنَةٍ ﴾ أغطية جمع كنان. ﴿ مِمّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي أَذَاننا وَقْرٌ ﴾ صمم، وأصله النقل، وقرىء بالكسر. ﴿ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ حِجَابٌ ﴾ يمنعنا عن التواصل، ومن للدلالة على أن الحجاب مبتدأ منهم ومنه بحيث استوعب المسافة المتوسطة ولم يبق فراغ. وهذه تمثيلات لنبو قلوبهم عن إدراك ما يدعوهم إليه واعتقادهم ومج أسماعهم له، وامتناع مواصلتهم وموافقتهم للرسول ﷺ. ﴿ فَاعْمَلُ ﴾ على دينك أو في إبطال أمرنا. ﴿ إِنّنَا عَامِلُونَ ﴾ على ديننا أو في إبطال أمرنا. ﴿ إِنّنَا عَامِلُونَ ﴾ على ديننا أو في إبطال أمرك.

﴿ قُلَ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِنْلَكُر بُوحَى إِلَىٰ أَنْمَا إِلَهُكُر إِلَهُ وَحِدٌ فَاسْتَقِيمُوا إِلَيْهِ وَاسْتَغَفِرُوهُ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ ﴾ الَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَهُم بِالآخِرَةِ هُمْ كَنفِرُونَ ۞﴾.

﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَةً وَاحِدٌ ﴾ لست ملكاً ولا جنياً لا يمكنكم التلقي منه، ولا أدعوكم إلى ما تنبو عنه العقول والأسماع، وإنما أدعوكم إلى التوحيد والاستقامة في العمل، وقد يدل

عليهما دلائل العقل وشواهد النقل. ﴿فَاسْتَقِيمُوا إِلَيْهِ﴾ فاستقيموا في أفعالكم متوجهين إليه، أو فاستووا إليه بالتوحيد والإخلاص في العمل. ﴿وَاسْتَغْفِرُوه﴾ مما أنتم عليه من سوء العقيدة والعمل، ثم هددهم على ذلك فقال. ﴿وَوَيْلٌ لِلمُشْرِكِينَ﴾ من فرط جهالتهم واستخفافهم بالله.

﴿الَّذِينَ لاَ يُؤْتُونَ الزَّكَوَةَ﴾ لبخلهم وعدم إشفاقهم على الخلق، وذلك من أعظم الرذائل، وفيه دليل على أن الكفار مخاطبون بالفروع. وقيل معناه لا يفعلون ما يزكي أنفسهم وهو الإيمان والطاعة. ﴿وَهُمْ بِالآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ﴾ حال مشعرة بأن امتناعهم عن الزكاة لاستغراقهم في طلب الدنيا وإنكارهم للآخرة.

## ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَتِ لَهُمْ أَجَرُّ غَيْرُ مَمَّنُونِ ۗ ۞ .

﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُمْ أَجْرٌ﴾ عظيم. ﴿غَيْرُ مَمْنُونِ﴾ لا يمن به عليهم من المن وأصله الثقل، أو لا يقطع من مننت الحبل إذا قطعته. وقيل نزلت في المرضى والهرمى إذا عجزوا عن الطاعة كتب لهم الأجر كأصح ما كانوا يعملون.

﴿ قُلْ آيِنَّكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِالَّذِى خَلَقَ ٱلأَرْضَ فِى يَوْمَيْنِ وَيَحْعَلُونَ لَلهُۥ أَندَادًأَ ذَلِكَ رَبُّ ٱلْعَنَامِينَ ۖ ۖ وَجَعَلُ فِيهَا رَوْسِىَ مِن فَوْقِهَا وَبَنَرُكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقْوَنَهَا فِى أَرْبَعَةِ أَيَامٍ سَوَلَهُ لِلسَّآبِلِينَ ۖ ۚ ﴿ الْعَالَمِينَ اللَّهُ الْعَالَمِينَ اللَّهِ الْعَالَمِينَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

﴿قُلْ أَيْنَكُمْ لَتَكْفُرُونَ بِاللَّذِي خَلَقَ الأَرْض في يَوْمَيْنِ ﴾ في مقدار يومين، أو نوبتين وخلق في كل نوبة ما خلق في أسرع ما يكون. ولعل المراد من ﴿الأرض﴾ ما في جهة السفل من الأجرام البسيطة ومن خلقها ﴿في يومين﴾ أنه خلق لها أصلاً مشتركاً ثم خلق لها صوراً بها صارت أنواعاً، وكفرهم به إلحادهم في ذاته وصفاته. ﴿وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَنْدَاداً ﴾ ولا يصح أن يكون له ند. ﴿فَلِكَ ﴾ الذي ﴿خلق الأرض في يومين ﴾. ﴿رَبُ العَالَمِينَ ﴾ خالق جميع ما وجد من الممكنات ومربيها.

﴿وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ﴾ استثناف غير معطوف على ﴿خلق﴾ للفصل بما هو خارج عن الصلة. ﴿وَبَارِكَ فِيهَا﴾ مُرتفعة عليها ليظهر للنظار ما فيها من وجوه الاستبصار وتكون منافعها معرضة للطلاب. ﴿وَبَارِكَ فِيهَا﴾ وأقوات أهلها بأن عين لكل نوع ما وأكثر خيرها بأن خلق فيها أنواع النبات والحيوان. ﴿وَقَدَّرَ فِيهَا أَقْوَاتِهَا﴾ أقوات أهلها بأن عين لكل نوع ما يصلحه ويعيش به، أو أقواتاً تنشأ منها بأن خص حدوث كل قوت بقطر من أقطارها، وقرىء «وقسم فيها أقواتها». ﴿فِي أَرْبَعَةِ أَيّامٍ﴾ في تتمة أربعة أيام كقولك: سرت من البصرة إلى بغداد في عشرة أيام، وإلى الكوفة في خمسة عشر يوماً. ولعلم قال ذلك ولم يقل في يومين للإِشعار باتصالهما باليومين الأولين، والتصريح على الفذلكة. ﴿سَوَاءَ﴾ أي استوت سواء بمعنى استواء، والجملة صفة أيام ويدل عليه قراءة يعقوب بالجر. وقيل حال من الضمير في أقواتها أو في فيها، وقرىء بالرفع على هي سواء. ﴿لِلسَّائِلِينَ﴾ متعلق بمحدوف تقديره هذا الحصر للسائلين عن مدة خلق الأرض وما فيها، أو بقدر أي قدر فيها الأقوات للطالبين لها.

﴿ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ إِلَى السَّمَآءِ وَهِى دُخَانُ فَقَالَ لَمَا وَالأَرْضِ انْفِيَا طَوَعًا أَوْ كَرْهَا ۚ قَالَتَا أَنْبَنَا طَآبِعِينَ ﷺ فَقَضَـٰهُنَّ سَمِّعَ سَمَوَاتٍ فِى يَوْمَيْنِ وَأَوْحَىٰ فِى كُلِّ سَمَآءٍ أَمْرَهَا وَزَيَّنَا السَّمَآءَ الدُّنَيَا بِمَصَـٰدِيحَ وَحِفْظاً ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَزِيزِ الْعَزِيزِ الْعَزِيزِ الْعَزِيزِ الْعَزِيزِ الْعَزِيزِ الْعَرِيزِ الْعَرْدِينِ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللِهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُلْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللْمُلْمُ الللللْمُلِلْمُ اللللللْمُلْمُ اللللللْمُ

﴿ فُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ ﴾ قصد نحوها من قولهم استوى إلى مكان كذا إذا توجه إليه توجها لا يلوي على غيره، والظاهر أن ثم لتفاوت ما بين الخلقتين لا للتراخي في المدة لقوله: ﴿ والأرض بعد ذلك دحاها ﴾

ودحوها متقدم على خلق الجبال من فوقها. ﴿وَهِيَ دُخَان﴾ أمر ظلماني، ولعله أراد به مادتها أو الأجزاء المتصغرة التي ركبت منها ﴿فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ اثْتِيا﴾ بما خلقت فيكما من التأثير والتأثر وأبرزا ما أودعتكما من الأوضاع المختلفة والكائنات المتنوعة. أو ﴿اثتيا﴾ في الوجود على أن الخلق السابق بمعنى التقدير أو الترتيب للرتبة، أو الإخبار أو إتيان السماء حدوثها وإتيان الأرض أن تصير مدحوة، وقد عرفت ما فيه أو لتأت كل منكما الأخرى في حدوث ما أريد توليده منكما ويؤيده قراءة ﴿وآتيا﴾ من المؤاتاة أي لتوافق كل واحدة أختها فيما أردت منكما. ﴿طَوْعاً أَوْ كَرْها﴾ شئتما ذلك أو أبيتما والمراد إظهار كمال قدرته ووجوب وقوع مراده لا إثبات الطوع والكره لهما، وهما مصدران وقعا موقع الحال. ﴿قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ﴾ منقادين بالذات، والأظهر أن المراد تصوير تأثير قدرته فيهما وتأثرهما بالذات عنها، وتمثيلهما بأمر المطاع وإجابة المطبع الطائع كقوله: ﴿كن فيكون﴾ وما قيل من أنه تعالى خاطبهما وأقدرهما على الجواب إنما يتصور على الوجه الأول والأخير، وإنما قال طائعين على المعنى باعتبار كونهما مخاطبتين كقوله: ﴿ساجدين﴾.

﴿فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتِ﴾ فخلقهن خلقاً إبداعياً وأتقن أمرهن، والضمير لـ ﴿السماء﴾ على المعنى أو مبهم، و ﴿سبع سموات﴾ حال على الأول وتمييز على الثاني. ﴿فِي يَوْمَيْنِ﴾ قيل خلق السموات يوم الخميس والشمس والقمر والنجوم يوم الجمعة. ﴿وَأَوْحَى فِي كُلُّ سَمَاءٍ أَمْرَهَا﴾ شأنها وما يتأتى منها بأن حملها عليه اختياراً أو طبعاً. وقيل أوحى إلى أهلها بأوامره ونواهيه. ﴿وَزَيْنًا السَّمَاءَ اللَّنْيَا بِمَصَابِيعَ﴾ فإن الكواكب كلها ترى كأنها تتلألأ عليها. ﴿وَجِفْظاً﴾ أي وحفظناها من الآفات، أو من المسترقة حفظاً. وقيل مفعول له على المعنى كأنه قال: وخصصنا السماء الدنيا بمصابيح زينة وحفظاً. ﴿ذَلِكَ تَقْدِيرُ العَزِيزِ العَلِيمِ﴾ البالغ في القدرة والعلم.

﴿ فَإِنَ أَعْرَضُواْ فَقُلُ أَنذَرْتُكُمُ صَعِفَةً مِثْلَ صَعِقَةِ عَادٍ وَثَمُودَ ۞ إِذَ جَآةَتُهُمُ الرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلِفِهِمْ أَلَّا نَمْبُدُواْ إِلَّا ٱللَّهُ عَالُوا لَوَ شَاءَ رَبُنَا لَأَمْزَلَ مَلَتَهِكَةً فَإِنَّا بِمَا أَرْسِلَتُم بِهِ- كَلَفِرُونَ ۞﴾.

﴿ فَإِنْ أَعْرَضُوا ﴾ عن الإيمان بعد هذا البيان. ﴿ فَقُلْ أَنْذَرْتُكُمْ صَاعِقَةً ﴾ فحذرهم أن يصيبهم عذاب شديد الوقع كأنه صاعقة. ﴿ مِثْلَ صَاعِقَةٍ عَادٍ وَثَمُودَ ﴾ وقرىء «صعقة مثل صعقة عاد وثمود» وهي المرة من الصعق أو الصعق يقال صعقته الصاعقة صعقاً فصعق صعقاً.

﴿إِذْ جَاءَتُهُمُ الرُّسُلُ حال من ﴿صاعقة عاد ﴾ ، ولا يجوز جعله صفة لـ ﴿صاعقة ﴾ أو ظرفاً لـ ﴿أندرتكم ﴾ لفساد المعنى. ﴿مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِم ﴾ أتوهم من جميع جوانبهم واجتهدوا بهم من كل جهة ، أو من جهة الزمن الماضي بالإنذار عما جرى فيه على الكفار ، ومن جهة المستقبل بالتحذير عما أعد لهم في الآخرة ، وكل من اللفظين يحتملهما ، أو من قبلهم ومن بعدهم إذ قد بلغتهم خبر المتقدمين وأخبرهم هود وصالح عن المتأخرين داعين إلى الإيمان بهم أجمعين ، ويحتمل أن يكون عبارة عن الكثرة كقوله تعالى : ﴿يَاتِيها رِزِقها رِخداً من كل مكان ﴾ . ﴿أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلاَّ الله ﴾ بأن لا تعبدوا أو أي لا تعبدوا . ﴿قَالُوا لَوْ شَاءَ رَبُّنا ﴾ إرسال الرسل . ﴿لاَتَزَلَ مَلاَئِكَة ﴾ برسالته . ﴿فَإِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُمْ بِهِ ﴾ على زعمكم . ﴿كَافِرُونَ ﴾ إذ أنتم بشر مثلنا لا فضل لَكُمْ علينا .

﴿ فَأَمَّا عَادُ فَاسْتَكَبُّوا فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُّ مِنَّا قُوَّةً أَوَلَمْ بَرَوَا أَكَ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَّةً وَكَانُوا بِتَايَنِنَا يَجْحَدُونَ ۞ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيْحًا صَرْصَرًا فِي أَيَّامٍ نَجِسَاتٍ لِنَذِيقَهُمْ عَذَابَ الْخِزِي فِي الْحَيْوَةِ الدُّنِيَّا وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَخْزَيْ وَهُمْ لَا يُصَرُونَ ۞﴾. ﴿ فَأَمَّا عَادٌ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقُّ فتعظموا فيها على أهلها من غير استحقاق. ﴿ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُّ مِنَّا قُوّةً ﴾ اغتراراً بقوتهم وشوكتهم. قيل كان من قوتهم أن الرجل منهم ينزع الصخرة فيقتلعها بيده. ﴿ أَوَ لَمْ يَرُوا أَنَّ الله الذي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُمْ قُوّةً ﴾ قدرة فإنه قادر بالذات مقتدر على ما لا يتناهى، قوي على ما لا يقدر على على ما لا يقدر على ها وي على ما لا يقدر على ها على ﴿ وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يَجْحَدُونَ ﴾ يعرفون أنها حق وينكرونها وهو عطف على ﴿ فاستكبروا ﴾ .

﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً صَرْصَراً ﴾ باردة تهلك بشدة بردها من الصر وهو البرد الذي يصر أي يجمع ، أو شديدة الصوت في هبوبها من الصرير. ﴿فِي أَيَّام نحسَاتٍ ﴾ جمع نحسة من نحس نحساً نقيض سعد سعداً ، وقرأ الحجازيان والبصريان بالسكون على التخفيف أو النعت على فعل ، أو الوصف بالمصدر ، قيل كن آخر شوال من الأربعاء إلى الأربعاء وما عذب قوم إلا في يوم الأربعاء . ﴿لِنُذِيقَهُمْ عَذَابَ الْمِرْي فِي الْحَيوة الدُّنيا ﴾ ألى ﴿المَحْرِي ﴾ وهو الذل على قصد وصفه به لقوله : ﴿وَلَعَذَابُ الآخِرَةِ أَخْرَى ﴾ وهو في الأصل صفة المعذب وإنما وصف به العذاب على الإسناد المجازي للمبالغة . ﴿وَهُمْ لاَ يُنْصَرُونَ ﴾ بدفع العذاب عنه م.

﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَأَسْتَحَبُّوا الْعَمَىٰ عَلَى الْهُدَىٰ فَأَخَذَتُهُمْ صَنِعِقَةُ الْعَذَابِ الْمُونِ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾.

﴿وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُم ﴾ فدللناهم على الحق بنصب الحجج وإرسال الرسل، وقرىء «ثَمُودَ» بالنصب بفعل مضمر يفسره ما بعده ومنوناً في الحالين وبضم الثاء. ﴿فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَى عَلَى الْهُدَى ﴾ فاختاروا الضلالة على الهدى. ﴿فَاخَذَتُهُم صَاعِقَةُ الْعَذَابِ الْهُونِ ﴾ صاعقة من السماء فأهلكتهم، وإضافتها إلى ﴿العذاب ﴾ ووصفه بـ ﴿الهون ﴾ للمبالغة. ﴿بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ من اختيار الضلالة.

﴿وَنَجَيَّنَا الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴾ من تلك الصاعقة.

﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَاءُ ٱللَّهِ إِلَى ٱلنَّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴿ كَا حَتَّىۤ إِذَا مَا جَآءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَنُرُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ ﴾

﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَاءُ الله إِلَى النَّارِ ﴾ وقرىء «يحشر» على البناء للفاعل وهو الله عز وجل وقرأ نافع ونحشر ﴾ بالنون مفتوحة وضم الشين ونصب ﴿أعداء ﴾ . ﴿ فَهُمْ يُوزَّعُونَ ﴾ يحبس أولهم على آخرهم لئلا يتفرقوا وهو عبارة عن كثرة أهل النار .

﴿ حَتَّى إِذَا مَا جَاؤُهَا﴾ إذا حضروها و ﴿ ما﴾ مزيدة لتأكيد اتصال الشهادة بالحضور. ﴿ شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ وَجُلُودُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ بأن ينطقها الله تعالى، أو يظهر عليها آثاراً تدل على ما اقترف بها فتنطق بلسان الحال.

﴿ وَقَالُواْ لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدَّتُمْ عَلَيْنًا ۚ قَالُواْ أَنطَفَنَا اللَّهُ الَّذِيّ أَنطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ خَلَفَكُمْ أَوَّلَ مَرَةٍ وَلِلْيَهِ تُرْجَعُونَ ﴿ إِنَّ كُنتُمْ نَسْتَتِرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْفَكُمْ وَلَا أَبْصَنَرُكُمْ وَلَا جُلُودُكُمْ وَلَاكِن ظَنَنتُمْ أَنَّ اللَّهِ لَا يَعْلَوُ كُمْ وَلَاكِن ظَنَنتُمْ أَنَّ لَا يَعْلَمُ كَذِيرًا مِمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يَعْلَمُ كُونِرًا مِمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ .

﴿وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدْتُمْ عَلَيْنَا﴾ سؤال توبيخ أو تعجب، ولعل المراد به نفس التعجب. ﴿قَالُوا أَنْطَقَنَا الله الَّذِي أَنْطَقَ كُلَّ شَيْءٍ﴾ أي ما نطقنا باختيارنا بل أنطقنا الله الذي أنطق كل شيء، أو ليس نطقنا بعجب من قدرة الله الذي أنطق كل حي، ولو أول الجواب والنطق بدلالة الحال بقي الشيء عاماً في الموجودات الممكنة. ﴿وَهُوَ خَلَقَكُمْ أُولَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ يحتمل أن يكون تمام كلام الجلود وأن يكون استثنافاً.

﴿ وَمَا كُنتُمْ تَسْتَنِرُونَ أَنْ يَشْهَدَ عَلِيكُمْ سَمْعُكُمْ وَلاَ أَبْصَارُكُمْ وَلاَ جُلُودُكُمْ ﴾ أي كنتم تستترون عن الناس عند ارتكاب الفواحش مخافة الفضاحة، وما ظننتم أن أعضاءكم تشهد عليكم بها فما استترتم عنها. وفيه تنبيه على أن المؤمن ينبغي أن يتحقق أنه لا يمر عليه حال إلا وهو عليه رِقيب. ﴿ وَلَكِنْ ظَنَنْتُمْ أَنَّ الله لاَ يَعْلَمُ كَثِيرًا وَهُمُ عَلَيْهِ رَقِيبٍ. ﴿ وَلَكِنْ ظَنَنْتُمْ أَنَّ الله لاَ يَعْلَمُ كَثِيرًا مَعْمَلُونَ ﴾ فلذلك اجترأتم على ما فعلتم.

﴿ وَذَلِكُمْ ظَنَّكُمُ الَّذِى ظَنَنتُم بِرَتِكُمْ أَرْدَىكُمْ فَأَصْبَحْتُم مِنَ الْحَنيدِينَ ۞ فَإِن يَصَدِيرُوا فَالنَّارُ مَثْوَى لَمُمَّ وَإِن يَسْتَعْتِبُوا فَمَا هُم مِّنَ الْمُعْتَبِينَ ۞﴾.

﴿وَذَلِكُمْ﴾ إشارة إلى ظنهم هذا، وهو مبتدأ وقوله: ﴿ظَنْكُمُ الَّذِي ظَنَتْتُمْ بِرَبَّكُمْ أَرْدَاكُمْ﴾ خبراً. ﴿فَأَصْبَحْتُمْ مِنَ الْخَاسِرِينَ﴾ إذ صار ما منحوا للاستسعاد به في الدارين سبباً لشقاء المنزلين.

﴿ فَإِنْ يَضِيرُوا فَالنَّارُ مَثْوَى لَهُم ﴾ لا خلاص لهم عنها. ﴿ وَإِنْ يَسْتَغْتِبُوا ﴾ يسألوا العتبى وهي الرجوع إلى ما يحبون. ﴿ فَمَا هُمْ مِنَ المُغْتَبِينَ ﴾ المجابين إليها ونظيره قوله تعالى حكاية ﴿ أجزعنا أم صبرنا ما لنا من محيص ﴾ وقرىء «وإن يستعتبوا فما هم من المعتبين»، أي إن يسألوا أن يرضوا ربهم فما هم فاعلون لفوات المكنة.

﴿ وَقَيْضَــَنَا لَمُدَ قُرَنَآءَ فَرَيَّـنُوا لَمُهُم مَّا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوْلُ فِي أَمَـرٍ فَدْ خَلَتَ مِن قَبْلِهِم مِّنَ ٱلْجِينِّ وَٱلْإِنِينِ إِنَّهُمْ كَانُوا خَسِرِينَ ۞﴾.

﴿وَقَيَضْنَا﴾ وقدرنا. ﴿لَهُمُ﴾ للكفرة. ﴿قُرْنَاءَ﴾ أخداناً من الشياطين يستولون عليهم استيلاء القبض على البيض وهو القشر، وقيل أصل القيض البدل ومنه المقايضة للمعاوضة. ﴿فَزَيْنُوا لَهُمْ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ﴾ من أمر الدنيا واتباع الشهوات. ﴿وَمَا خَلْفَهُمْ﴾ مِنْ أمر الآخرة وإنكاره. ﴿وَحَقَّ عَلَيْهِمُ القَوْلُ﴾ أي كلمة العذاب. ﴿فِي أُمَمِ﴾ في جملة أمم كقوله:

َ إِنْ تَــكُ عَــنَ أَخــسَــنِ الــصَّــنِــيــعَــةِ مَــأَ فُـــوكـــاً فِــفِـــي آخَــرِيــنَ قَـــدُ أَفِـــكُــوا وهو حال من الضمير المجرور. ﴿قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنَ الجِنْ وَالإِنْسِ﴾ وقد عملوا مثل أعمالهم. ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا خَاسِرِينَ﴾ تعليل لاستحقاقهم العذاب، والضمير ﴿لهم﴾ وللـ ﴿أمم﴾

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَسْمَعُوا لِمِلْذَا ٱلْقُرْءَانِ وَالْغَوَّا فِيهِ لَعَلَكُو تَغَلِبُونَ ۞ فَلَنُذِيفَنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا عَذَابًا شَدِيدًا وَلَنَجْزِيَنَهُمْ أَسَوَأَ ٱلَّذِى كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞ .

﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لاَ تَسْمَعُوا لِهَذَا القُرْآنِ وَالْغَوْا فِيهِ ﴾ وعارضوه بالخرافات أو ارفعوا أصواتكم بها لتشوشوه على القارىء، وقرىء بضم الغين والمعنى واحد يقال لغى يلغي ولغا يلغو إذا هذى. ﴿لَعَلَّكُمْ مَ تَغْلِبُونَ ﴾ أي تغلبونه على قراءته.

﴿ فَلَنُذِيقُنَ الَّذِينَ كَفَرُوا عَذَاباً شَدِيداً﴾ المراد بهم هؤلاء القائلون، أو عامة الكفار. ﴿ وَلَنَجْزِينَهُمْ أَسْوَأَ الَّذِي كَانُوا يَغْمَلُونَ﴾ سيئات أعمالهم وقد سبق مثله. ﴿ وَالِكَ جَزَاتُهُ أَعَدَآءِ ٱللَّهِ ٱلنَّارِ لَمُتُمْ فِيهَا دَارُ الْخُلَدِّ جَزَاءً عِمَا كَانُواْ بِنَائِفِنَا يَجْمَدُونَ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا رَبَّنَا ٱلْوَنَ الْمُسْعَلِينَ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا رَبَّنَا ٱلْوَانِ الْمُسْعَلِينَ ﴾ .

﴿ وَلِكَ ﴾ : إشارة إلى الأسوأ. ﴿ جَزَاءُ أَعْدَاءِ الله ﴾ خبره. ﴿ النَّارُ ﴾ عطف بيان للـ ﴿ جزاء ﴾ أو خبر محذوف. ﴿ لَهُمْ فِيهَا ﴾ في النار. ﴿ وَارُ الخُلْهِ ﴾ فإنها دار إقامتهم، وهو كقولك : في هذه الدار دار سرور، وتعني بالدار عينها على أن المقصود هو الصفة. ﴿ جَزَاءً بِمَا كَانُوا بِآيَاتِنَا يَجْحَدُونَ ﴾ ينكرون الحق أو يلغون، وذكر الجحود الذي هو سبب اللغو.

﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا رَبِّنَا أَرِنَا الَّذِينَ أَضَلانًا مِنَ الجِنِّ وَالإِنْسِ﴾ يعني شيطاني النوعين الحاملين على الضلالة والعصيان. وقيل هما إبليس وقابيل فإنهما سنا الكفر والقتل، وقرأ ابن كثير وابن عامر ويعقوب وأبو بكر والسوسي ﴿أرنا﴾ بالتخفيف كفخذ في فخذ، وقرأ الدوري باختلاس كسرة الراء. ﴿نَجْعَلْهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا﴾ ندسهما انتقاماً منهما، وقيل نجعلهما في الدرك الأسفل. ﴿لِيَكُونَا مِنَ الأَسْفَلِينَ﴾ مكاناً أو ذلاً.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْكَةُ أَلَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَاَبْشِرُواْ وَاَبْشِرُواْ وَاَبْشِرُواْ وَاَبْشِرُواْ وَاَبْشِرُواْ وَاَبْشِرُواْ وَالْبَشِرُواْ وَالْبَيْرُونَا وَالْبَشِرُواْ وَالْبَشِرُواْ وَالْبَشِرُواْ وَاللَّهِ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْهِكُ أَلَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَاَبْشِرُواْ وَاللَّهُ مُوا وَاللَّهُ مُوا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّا اللّ

﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُنَا الله اعترافاً بربوبيته وإقراراً بوحدانيته. ﴿ثُمَّ اسْتَقَامُوا ﴾ في العمل و ﴿ثم لتراخيه عن الإقرار في الرتبة من حيث أنه مبدأ الاستقامة، أو لأنها عسر قلما تتبع الإقرار، وما روي عن الخلفاء الراشدين في معنى الاستقامة من الثبات على الإيمان وإخلاص العمل وأداء الفرائض فجزئياتها. ﴿تَتَنَزّلُ عَلَيْهِمُ المَلاَئِكَةُ ﴾ فيما يعن لهم بما يشرح صدورهم ويدفع عنهم الخوف والحزن، أو عند الموت أو الخروج من القبر. ﴿ وَالا تَخَافُوا ﴾ ما خلفتم وأن مصدرية أو مخففة مقدرة بالباء أو مفسرة. ﴿ وَأَبْشِرُوا بِالجَنّةِ الّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ في الدنيا على لسان الرسل.

﴿ فَعَنُ أَوْلِيَا أَوْكُمُ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةُ وَلَكُمُ فِيهَا مَا تَشْتَهِىٓ أَنفُسُكُمُ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِىٓ أَنفُسُكُمُ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِىٓ أَنفُسُكُمُ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِىَ أَوْلِكُمْ فِي اللَّخِرَةُ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى أَوْلُكُمْ فِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

﴿نَحْنُ أَوْلِيَاؤُكُمْ فِي الحَيَوةِ الدُّنيَا﴾ نلهمكم الحق ونحملكم على الخير بدل ما كانت الشياطين تفعل بالكفرة. ﴿وَفِي الآخِرَةِ﴾ بالشفاعة والكرامة حيثما يتعادى الكفرة وقرناؤهم. ﴿ولكم فيها﴾ في الآخرة ﴿مَا ۖ تَشْتَهِي أَنْفُسُكُمْ﴾ من اللذائذ ﴿وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَذَّعُونَ﴾ ما تتمنون من الدعاء بمعنى الطلب وهو أعم من الأول.

﴿ وَرُلاً مِنْ غَفُورٍ رَحِيمٍ ﴾ حال من ما تدعون للإشعار بأن ما يتمنون بالنسبة إلى ما يعطون مما لا يخطر ببالهم كالنزل للضيف.

﴿ وَمَنَ أَخْسَنُ قَوْلًا مِنْمَن دَعَا إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَدَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ۞ وَلَا تَسْتَوِى الْمُسَلِمِينَ أَلَهُ اللَّهِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ۞ وَلَا تَسْتَوِى الْمُسَلِمِينَ أَوْلًا مَا اللَّهِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ الْمُسْلَمَةُ وَلَا اللَّهِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ المُسْلَمَةُ وَلَا اللَّهِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ المُسْلَمَةُ وَلَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّ

﴿ وَمَنْ أَخْسَنُ قَوْلاً مِمَّنْ دَعَا إِلَى الله ﴾ إلى عبادته. ﴿ وَعَمِلَ صَالِحَا ﴾ فيما بينه وبين ربه. ﴿ وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ المُسْلِمِينَ ﴾ تفاخراً به واتخاذاً للإسلام ديناً ومذهباً من قولهم: هذا قول فلان لمذهبه. والآية عامة لمن استجمع تلك الصفات. وقيل نزلت في النبي ﷺ وقيل في المؤذنين.

﴿ وَلاَ تَسْتُوي الْحَسَنَةُ وَلاَ السَّيْئَةُ ﴾ في الجزاء وحسن العاقبة و ﴿لاَ الثانية مزيدة لتأكيد النفي. ﴿ اذْفَعْ

بِالنّي هِيَ أَحْسَنُ ادفع السيئة حيث اعترضتك بالتي هي أحسن منها وهي الحسنة على أن المراد بالأحسن الزائد مطلقاً، أو بأحسن ما يمكن دفعها به من الحسنات، وإنما أخرجه مخرج الاستئناف على أنه جواب من قال؛ كيف أصنع؟ للمبالغة ولذلك وضع ﴿أحسن موضع الحسنة. ﴿فَإِذَا الّذِي بَينَكَ وَبَينَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنّهُ وَلِيْ قَال؛ كيف أصنع؟ للمبالغة ولذلك وضع ﴿أحسن موضع الحسنة. ﴿فَإِذَا الّذِي بَينَكَ وَبَينَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنّهُ وَلِيْ عَلِيمٌ ﴾ أي إذا فعلت ذلك صار عدوك المشاق مثل الولي الشفيق.

﴿ وَمَا يُلَقَّلُهُ ۚ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُهُا وَمَا يُلَقَّلُهُمْ إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ۞ وَإِمَّا يَنزَغُنَكَ مِنَ ٱلشَّيَطُانِ نَزعُ ۗ فَاسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّهُمْ هُوَ ٱلشَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ۞﴾.

﴿وَمَا يُلَقَّاهَا﴾ وما يلقى هذه السجية وهي مقابلته الإِساءة بالإحسان. ﴿إِلاَّ الَّذِينَ صَبِرُوا﴾ فَإِنها تحبس النفس عن الانتقام. ﴿وَمَا يُلَقَّاهَا إِلاَّ ذُو حَظُّ عَظِيمٍ﴾ من الخير وكمال النفس وقيل الحظ العظيم الجنة.

﴿وَإِمَّا يَنْزَخَنُكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغُ﴾ نخس شبّه به وسوسته لأنها تبعث الإِنسان على ما لا ينبغي كالدفع بما هو أسوأ، وجعل النزغ نازغاً على طريقة جديدة، أو أريد به نازغ وصفاً للشيطان بالمصدر. ﴿فَاسْتَعِذْ بِالله﴾ من شره ولا تطعه. ﴿إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ﴾ لاستعاذتك. ﴿العَلِيمُ﴾ بنيتك أو بصلاحك.

﴿ وَمِنْ مَايَنتِهِ ٱلَّيْتُ لَ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لَا شَنجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَهُنَ إِن كَنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ لَهُ بِٱلَّذِيلَ وَالنَّهَارِ وَلَا لَهُ يَسَيِّحُونَ لَهُ بِٱلَّذِيلَ وَالنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْتَمُونَ ﴾ .

﴿وَمِنْ آيَاتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالنَّمْسُ وَالْقَمَرُ لاَ تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلاَ لِلقَّمَرِ ﴾ لأنهما مخلوقان مأموران مثلكم. ﴿وَاسْجُدُوا لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

﴿ فَإِنِ اسْتَكْبَرُوا﴾ عن الامتثال. ﴿ فَالَّذِينَ عِنْدَ رَبُّكَ﴾ من الملائكة. ﴿ يُسَبِّحُونَ لَهُ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ ﴾ أي دائماً لقوله: ﴿ وَهُمْ لاَ يَسْأَمُونَ ﴾ أي لا يملون.

﴿ وَمِنْ ءَايَنِهِ ۚ أَنَكَ تَرَى ٱلأَرْضَ خَشِعَةً فَإِذَاۤ أَنَرْلَنَ عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ اهْنَزَّتْ وَرَبَتْ إِنَّ ٱلَّذِى أَخْيَاهَا لَمُعْيِ ٱلْمَوْفَةُ إِنَّهُ عَلَى كُلِّي شَىٰوٍ قَدِيرُ ﴿ إِنَّهُ إِنَّهُ اللَّهِدُونَ فِي ءَايَنِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَا ۖ ٱفَمَن يُلْقَىٰ فِي ٱلنَّارِ خَيْرُ أَمْ مَن يَأْتِى عَلَيْنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْناً ۖ ٱفَمَن يُلْقَىٰ فِي ٱلنَّارِ خَيْرُ أَمْ مَن يَأْتِى عَلَيْنَا لَا يَخْفُونَ عَلَيْناً ۖ ٱفْمَن يُلْقَىٰ فِي ٱلنَّارِ خَيْرُ أَمْ مَن يَأْتِى عَلَيْنَا لَا يَعْفَوْنَ عَلَيْناً لَا يَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴿ إِنَّهُ مِنْ يَالِمُونَ بَصِيرُ ﴿ إِنَّهُ مِنْ يَأْتُونُ مِنْ مَا لَكُونَ بَصِيرُ ﴿ إِنَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ يَأْتِنُ مَا لَهُ مِنْ يَأْتُونُ مَنْ يَأْتُونُ مَنْ يَأْتُونُ مَنْ يَالِمُونُ مَنْ مَا لَهُ مَنْ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَوْ مَا شِنْتُنُمْ إِنَّهُ مِنَا مِنْ مَنْ يَأْتِينَ لَا يَعْمَلُونَ بَصِيرُ لَكُنِهِ ﴾ .

﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْكَ تَرَى الأَرْضَ خَاشِعَةً﴾ يابسة متطامنة مستعار من الخشوع بمعنى التذلل. ﴿فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا المَّاءَ الْهَنَوْتُ وَرَبَتُ﴾ تزخرفت وانتفخت بالنبات، وقرىء «ربأت» أي زادت. ﴿إِنَّ الَّذِي أَخْيَاهَا﴾ بعد موتها. ﴿لَمُحْيِ المَوْتَى إِنَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٍ﴾ من الإحياء والإماتة.

﴿إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ﴾ يميلون عن الاستقامة. ﴿فِي آيَاتِنَا﴾ بالطعن والتحريف والتأويل الباطل والإلغاء فيها. ﴿لاَ يَخْفُونَ عَلَيْنَا﴾ فنجازيهم على إلحادهم. ﴿أَفَمَنْ يُلْقَى فِي النَّارِ خَيْرٌ أَمْ مَنْ يَأْتِي آمِناً يَوْمَ القِيَامَةِ﴾ قابل الإلقاء في النار بالإتيان آمناً مبالغة في إحماد حال المؤمنين. ﴿اغْمَلُوا مَا شِنْتُمْ ﴾ تهديد شديد. ﴿إِنَّهُ بِمَا تَغْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ وعيد بالمجازاة.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِٱلذِّكْرِ لَمَّا جَاءَهُمٌّ وَإِنَّهُ لَكِنَبُ عَزِيزٌ ۞ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ

خَلْفِةِ. تَنزِيلُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدِ ﴿ ﴾.

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالذِّكْرِ لَمَّا جَاءَهُمْ﴾ بدل من قوله: ﴿إِنَّ الذين يلحدون في آياتنا﴾ أو مستأنف وخبر ﴿إِن﴾ محذوف مثل معاندون أو هالكون، أو ﴿أُولئك ينادون﴾ و «الذكر» القرآنُ. ﴿وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ﴾ كثير النفع عديم النظير أو منيع لا يتأتى إبطاله وتحريفه.

﴿لاَ يَأْتِيهِ البَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ ﴾ لا يتطرق إليه الباطل من جهة من الجهات أو مما فيه من الأخبار الماضية والأمور الآتية. ﴿تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ ﴾ أي حكيم. ﴿حَمِيدٍ ﴾ يحمده كل مخلوق بما ظهر عليه من نعمه.

﴿ مَا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ فِيلَ لِلرُسُلِ مِن قَبْلِكَ ۚ إِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ أَلِيمِ ﴿ وَلَوَ جَعَلْنَهُ قُرْءَانَا أَعْجَيَبًا لَقَالُواْ لَوَلَا فُصِّلَتَ ءَايَنَهُ ۗ وَالَّذِينَ لَا هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدُى وَشِفَاءٌ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي ءَادَانِهِمْ وَقُرٌ وَهُو عَلَيْهِمْ عَمَّى أُوْلَتِهِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَكَانِ بَعِيدٍ ﴿ إِنَّ مَا مُنْ اللَّهِ مِن مَكَانِ بَعِيدٍ ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَا عَمَى أُولَتِهِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَكَانِ بَعِيدٍ ﴿ إِنَّهُ مَا لَا لَهُ لَا مُنْ اللَّهُ الللَّهُ الللللللَّاللَّهُ الللللَّاللَّا اللللللَّهُ الللللَّاللَّالِمُ الللللللَّاللَّهُ الللّهُ الللللّه

﴿مَا يُقَالُ لَكَ﴾ أي ما يقول لك كفار قومك. ﴿إِلاَّ مَا قَدْ قِيلَ لِلرَّسُلِ مِنْ قَبْلِكَ﴾ إلا مثل ما قال لهم كفار قومهم، ويجوز أن يكون المعنى ما يقول الله لك إلا مثل ما قال لهم. ﴿إِنَّ رَبَّكَ لَدُو مَغْفِرَةٍ﴾ لأنبيائه. ﴿وَذُو عِقَابٍ أَلِيمٍ﴾ لأعدائهم، وهو على الثاني يحتمل أن يكون المقول بمعنى أن حاصل ما أوحي إليك وإليهم، وعد المؤمنين بالمغفرة والكافرين بالعقوبة.

﴿وَلَوْ جَعَلْتُهُ قُرْآنًا أَهْجَمِياً ﴾ جواب لقولهم: هلا أنزل القرآن بلغة العجم والضمير «للذكر». ﴿لَقَالُوا لَوْلاَ فُصَلَتْ آيَاتُهُ ﴾ بينت بلسان نفقه. ﴿ أَأَهْجَمِيْ وَعَرْبِيْ ﴾ أكلام أعجمي ومخاطب عربي إنكار مقرر للتخصيص، والأعجمي يقال للذي لا يفهم كلامه. وهذا قراءة أبي بكر وحمزة والكسائي، وقرأ قالون وأبو عمرو بالمد والتسهيل وورش بالمد وإبدال الثانية ألفاً، وابن كثير وابن ذكوان وحفص بغير المد بتسهيل الثانية وقرىء «أعجمي» وهو منسوب إلى العجم، وقرأ هشام «أعجمي» على الإخبار، وعلى هذا يجوز أن يكون المراد هلا فصلت آياته فجعل بعضها أعجمياً لإفهام العجم وبعضها عربياً لإفهام العرب، والمقصود إبطال مقترحهم باستلزامه المحذور، أو للدلالة على أنهم لا ينفكون عن التعنت في الآيات كيف جاءب. ﴿قُلُ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنُوا عَلَى السَّدُ والشبه. ﴿وَالَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ عَمِنَ مَتَدا خبره: ﴿ فِي السَّدِينَ مَنَولُ عَلَى اللهُ وَاللهُ على هُلَكَ عَلَى وذلك لتصامهم عن سماعه وقر العطف على عاملين مختلفين عطف ذلك على ﴿للذين آمنوا وتعاميهم عما يربهم من الآيات، ومن جوز العطف على عاملين مختلفين عطف ذلك على ﴿للذين آمنوا هدى ﴿ وَلِيْكَ يُتَادُونَ مِنْ مَكَانِ بَعِيدٍ ﴾ أي صم، وهو تمثيل لهم في عدم قبولهم الحق واستماعهم له بمن يصاح به من مسافة بعيدة.

﴿ وَلَقَدْ ءَالَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَابَ فَاخْتُلِكَ فِيدُّ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَبِّكَ لَقُضِى بَيْنَهُمُّ وَإِنَّهُمْ لَفِي شَكِي مِنْهُ مُرِيبٍ ﴿ فَكَنَا مُوسَى مَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِدِ ۚ وَمَنْ أَسَاتَهَ فَعَلَيْهَا ۚ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّمِ لِلْعَبِيدِ ﴿ فَأَنَّهُ مُ لَفِي مِنْهُ مُرِيبٍ ﴾.

﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ فَاخْتُلِفَ فِيهِ بالتصديق والتكذيب كما اختلف في القرآن. ﴿ وَلَوْلاَ كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِنْ رَبُكَ ﴾ وهي العدة بالقيامة وفصل الخصومة حينئذ، أو تقدير الآجال. ﴿ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ ﴾ باستئصال المكذبين. ﴿ وَإِنَّهُمْ ﴾ وإن اليهود أو ﴿ الذين لا يؤمنون ﴾ . ﴿ لَفِي شَكُ مِنْهُ ﴾ من التوراة أو القرآن. ﴿ مُرِيبٌ ﴾ موجب للاضطراب.

﴿مَنْ صَمِلٌ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ فَعَه. ﴿وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا﴾ ضره. ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظَلاَّمٍ للعَبِيدِ﴾ فيفعل بهم ما ليس له أن يفعله.

﴿ إِلَيْهِ بُرَدُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَمَا تَخْرُجُ مِن ثَمَرَتِ مِّنَ أَكْمَامِهَا وَمَا نَحَمِلُ مِنْ أَنْنَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ، وَمَا نَحَمِلُ مِنْ أَنْنَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ، وَمَا نَحَمُلُ عَنْهُم مَّا كَانُوا بَدْعُونَ مِن قَبْلُ وَظَنُواْ مَا لَهُمْ مِّن تَجِيصِ ( اللّهُ عَنْهُم مَّا كَانُوا بَدْعُونَ مِن قَبْلُ وَظَنُواْ مَا لَهُمْ مِّن تَجِيصِ ( اللهُ عَنْهُم مَّا كَانُوا بَدْعُونَ مِن قَبْلُ وَظَنُواْ مَا لَهُمْ مِّن تَجِيصِ ( اللهُ عَنْهُم مَّا كَانُوا بَدْعُونَ مِن قَبْلُ

﴿إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾ أي إذا سئل عنها إذ لا يعلمها إلا هو. ﴿وَمَا تَخْرُجُ مِنْ ثَمَرَةٍ مِنْ أَكْمَامِهَا ﴾ من أوعيتها جمع كم بالكسر. وقرأ نافع وابن عامر وحفص ﴿من ثمرات ﴾ بالجمع لاختلاف الأنواع، وقرى، بجمع الضمير أيضاً و ﴿ما ﴾ نافية و ﴿من ﴾ الأولى مزيدة للاستغراق، ويحتمل أن تكون موصولة معطوفة على ﴿الساعة ﴾ و ﴿من ﴾ مبينة بخلاف قوله: ﴿وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْثَى وَلاَ تَضَعُ ﴾ بمكان. ﴿إِلاَّ بِعِلْمِهِ ﴾ إلا مقروناً بعلمه واقعاً حسب تعلقه به. ﴿وَيَوْمُ يُنَادِيهِمْ أَيْنَ شُرَكَائِي ﴾ بزعمكم. ﴿قَالُوا آذَنَاكَ ﴾ أعلمناك. ﴿مَا مِنَا مِن شَهدِ ﴾ من أحد يشهد لهم بالشركة إذ تبرأنا عنهم لما عاينا الحال فيكون السؤال عنهم للتوبيخ، أو من أحد يشاهدهم لأنهم ضلوا عنا. وقيل هو قول الشركاء أي ما منا من يشهد لهم بأنهم كانوا محقين.

﴿وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَدْعُونَ﴾ يعبدون. ﴿مِنْ قَبْلُ﴾ لا ينفعهم أو لا يرونه. ﴿وَظَنُوا﴾ وأيقنوا. ﴿مَا لَهُم مِنْ مَحيص﴾ مهرب والظن معلق عنه بحرف النفي.

﴿ لَا يَسْتَمُ ٱلْإِنسَانُ مِن دُعَآءِ ٱلْخَيْرِ وَإِن مَسَّهُ ٱلشَّرُ فَيَجُوشٌ قَنُوطٌ ﴿ فَيَ وَلَيِنَ ٱذَفْنَهُ رَحْمَةً مِنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءً مَسَّتَهُ لَيَقُولَنَّ هَلَنَا لِى وَمَا ٱظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَايِمَةً وَلَيِن رُّجِعْتُ إِلَى رَقِ إِنَّ لِى عِندَهُ لَلْحُسْنَى فَلْنَلَيِّئَنَّ ٱلَذِينَ كَفَرُوا بِمَا عَمِلُوا وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنَ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴿ فَ ﴾ .

﴿لاَ يَسْأَمُ الإِنْسَانُ﴾ لا يمل. ﴿مِنْ دُعَاءِ الْخَيْرِ﴾ من طلب السعة في النعمة، وقرىء «من دعاء بالخير». ﴿وَإِنْ مَسَّهُ الشَّرُ﴾ الضيقة. ﴿وَيَوُوسٌ قَنُوطٌ﴾ من فضل الله ورحمته وهذا صفة الكافر لقوله: ﴿إِنه لا يياس من روح الله إلا القوم الكافرون﴾ وقد بولغ في يأسه من جهة البنية والتكرير وما في القنوط من ظهور أثر اليأس.

﴿ وَلَئِنْ أَذَفْنَاهُ رَحْمَةً مِنَا مِنْ بَعْدِ ضَرًاء مَسَّعُهُ بتفريجها عنه. ﴿ لَيَقُولَنَّ هَذَا لِي ﴾ حقي أستحقه لمالي من الفضل والعمل، أولي دائماً لا يزول. ﴿ وَمَا أَظُن السَّاعَةَ قَائِمَةٌ ﴾ تقوم. ﴿ وَلَئِن رُجِعْتُ إِلَى رَبِّي إِنَّ لِي عِنْدَهُ للْحُسْنَى ﴾ أي ولئن قامت على التوهم كان لي عند الله الحالة الحسنى من الكرامة، وذلك لاعتقاده أن ما أصابه من نعم الدنيا فلاستحقاق لا ينفك عنه. ﴿ فَلَنْنَبِئَنَ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ فلنخبرنهم، ﴿ بِمَا عَمِلُوا ﴾ بحقيقة أعمالهم ولنبصرنهم عكس ما اعتقدوا فيها. ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُمْ مِنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴾ لا يمكنهم التقصي عنه.

﴿ وَإِذَا آَنْعَمْنَا عَلَى ٱلْإِنسَنِ أَعْرَضَ وَنَتَا بِجَانِيهِ، وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُ فَلُو دُعَآمٍ عَرِيضٍ ﴿ قُلَ أَرَءَيْتُمْ إِن كَانَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ثُمَّ كَفَرْتُم بِهِ، مَنْ أَضَلُّ مِتَنْ هُو فِي شِفَاقٍ بَعِيدٍ ﴿ قُلَى ﴾.

﴿وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى الإِنْسَانِ أَعْرَضَ﴾ عن الشكر. ﴿وَنَأَى بِجَانِبِهِ﴾ وانحرف عنه أو ذهب بنفسه وتباعد عنه بكليته تكبراً، والجانب مجاز عن النفس كالجنب في قوله: ﴿فِي جنب الله﴾. ﴿وَإِذَا مَسَّهُ الشَرُّ فَنُو دُعَامٍ بكليته تكبراً، والجانب مما له عرض متسع للاشعار بكثرته واستمراره، وهو أبلغ من الطويل إذ الطول أطول

الامتدادين، فإذا كان عرضه كذلك فِما ظنك بطوله.

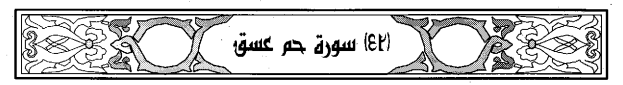
﴿قُلْ أَرَأَيْتُمْ﴾ أخبروني. ﴿إِنْ كَانَ﴾ أي القرآن. ﴿مِنْ عِنْدِ الله ثُمَّ كَفَرْتُمْ بِهِ﴾ من غير نظر واتباع دليل. ﴿مَنْ أَضَلُ مِمَّنْ هُوَ فِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ﴾ أي من أضل منكم، فوضع الموصول موضع الضمير شرحاً لحالهم وتعليلاً لمزيد ضلالهم.

﴿ سَنُرِيهِ مَ اَيَٰتِنَا فِى ٱلْأَفَافِ وَفِى أَنْفُسِمِ حَتَّى بَنَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ أَوَلَمْ بَكُفِ مِرَيِكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ شَهِيدُ ۞ ٱلاَ إِنَّهُمْ فِي مِرْيَةِ مِن لِفَلَهِ رَبِّهِمْ ٱلاَ إِنَّمُ بِكُلِّ شَيْءٍ تُجِيطًا ۞﴾.

﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ ﴾ يعني ما أخبرهم النبي عليه الصلاة والسلام به من الحوادث الآتية وآثار النوازل الماضية، وما يسر الله له ولخلفائه من الفتوح والظهور على ممالك الشرق والغرب على وجه خارق للعادة. ﴿ وَفِي آنَفُسِهِمْ ﴾ ما ظهر فيما بين أهل مكة وما حل بهم، أو ما في بدن الإنسان من عجائب الصنع الدالة على كمال القدرة. ﴿ حَتَّى يَتَبَيْنَ لَهُمْ أَنَهُ الْحَقُ ﴾ الضمير للقرآن أو الرسول أو التوحيد أو الله ﴿ أَوَ لَمْ يَكُفِ مِرَبُكَ ﴾ أي أو لم يَكف ربك، والباء مزيدة للتأكيد كأنه قيل: أو لم تحصل الكفاية به ولا تكاد تزاد في الفاعل إلا مع كفى. ﴿ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَنِ عَهِيدٍ ﴾ بدل منه، والمعنى أو لم يكف أنه تعالى على كل شيء الفاعل إلا مع كفى. ﴿ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَنِ عَهِيدٍ ﴾ بدل منه، والمعنى أو لم يكفك أنه تعالى على كل شيء شهيد محقق له فيحقق أمرك بإظهار الآيات الموعودة كما حقق سائر الأشياء الموعودة، أو مطلع فيعلم حالك وحالهم، أو أو لم يكف الإنسان رادعاً عن المعاصي أنه تعالى مطلع على كل شيء لا يخفى عليه خافية.

﴿ أَلاَّ إِنَّهُمْ فِي مِزْيَةٍ ﴾ شك، وقرىء بالضم وهو لغة كخفية وخفية. ﴿ مِنْ لِقَاءِ رَبِّهِمْ ﴾ بالبعث والجزاء. ﴿ أَلا إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُحِيطً ﴾ عالم بجمل الأشياء وتفاصيلها، مقتدر عليها لا يفوته شيء منها.

عن النبي ﷺ: امن قرأ سورة السجدة أعطاه الله بكل حرف عشر حسنات».



#### مكية وهي ثلاث وخمسول آية وتسمى سورة «الشورى»

## بِسْدِ اللَّهِ النَّهُ إِلنَّهُ الرَّحَيْدِ الرَّحَيْدِ

﴿حَدَ ۞ عَسَقَ ۞ كَذَلِكَ بُوحِنَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن فَبْلِكَ ٱللَّهُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞ لَمُ مَا فِى ٱلسَّمَنَوَتِ وَمَا فِى ٱلْأَرْضِ وَهُو ٱلْعَلِيمُ ۞﴾.

﴿حَمَّ﴾. ﴿عَسَقَ﴾ لعله اسمان للسورة ولذلك فصل بينهما وعدا آيتين، وإن كانا اسماً واحداً فالفصل البطابق سائر الحواميم، وقرىء «حم سق».

﴿كَذَلِكَ يُوحِي إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ اللَّهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ أي مثل ما في هذه السورة من المعاني، أو إيحاء مثل إيحائها أوحى الله إليك وإلى الرسل من قبلك، وإنما ذكر بلفظ المضارع على حكاية الحال الماضية للدلالة على استمرار الوحي وأن إيحاء مثله عادته، وقرأ ابن كثير ﴿يوحى بالفتح على أن كذلك مبتدأ و ﴿يوحى خبره المسند إلى ضميره، أو مصدر و ﴿يوحى مسند إلى إليك، و ﴿الله مرتفع بما دل عليه ﴿يوحى به كما مر في السورة السابقة، أو عليه خيوحى به كما مر في السورة السابقة، أو بالابتداء كما في قراءة «نوحي» بالنون و ﴿العزيز ﴾ وما بعده أخبار أو ﴿العزيز الحكيم به صفتان. وقوله:

﴿ لَهُ مَا فِي السَّمَواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَهُوَ العَلِيُّ العَظِيمُ ﴾ خبران له وعلى الوجوه الأخر استئناف مقرر لعزته وحكمته.

﴿ تُكَادُ ٱلسَّمَوَاتُ يَنَفَطَّرُكَ مِن فَرْقِهِنَّ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ يُسَيِّحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي ٱلأَرْضِّ ٱلآ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ۞ ﴾.

وتكاد الشّموات وقرأ الله وقرأ نافع والكسائي بالياء. ويتقطّرن يتشققن من عظمة الله، وقيل من ادعاء الولد له. وقرأ البصريان وأبو بكر "ينفطرن" بالنون والأول أبلغ لأنه مطاوع فطر وهذا مطاوع فطر، وقرىء "تنفطرن" بالتاء لتأكيد التأنيث وهو نادر. ومِن قَوْقِهِن أي يبتدىء الانفطار من جهتهن الفوقانية، وتخصيصها على الأول لأن أعظم الآيات وأدلها على علو شأنه من تلك الجهة، وعلى الثاني ليدل على الانفطار من تحتهن بالطريق الأولى. وقيل الضمير للأرض فإن المراد بها الجنس. والمملائكة يُسَبّحُونَ بِحَمْدِ رَبّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَنْ فِي الأَرْضِ بالسعي فيما يستدعي مغفرتهم من الشفاعة والإلهام وإعداد الأسباب المقربة إلى الطاعة، وذلك في الجملة يعم المؤمن والكافر بل لو فسر الاستغفار بالسعي فيما يدفع الخلل المتوقع عم الحيوان بل الجماد، وحيث خص بالمؤمنين فالمراد به الشفاعة. وألا إن الله هُوَ الغَفُورُ الرَّحِيمُ إذ ما من مخلوق إلا وهو ذو حظ من رحمته، والآية على الأول زيادة تقرير لعظمته وعلى الثاني دلالة على تقدسه عما نسب إليه، وإن غفر معاجلتهم بالعقاب على تلك الكلمة الشنعاء باستغفار الملائكة وفرط غفران الله ورحمته.

﴿ وَٱلَّذِينَ ٱشَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَآهُ ٱللَّهُ حَفِيظٌ عَلَيْهِمْ وَمَاۤ أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلِ ﴿ إِنَّ وَكَذَٰلِكَ أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ

قُرْمَانًا عَرَبِيًّا لِلْنُذِرَ أُمَّ الْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلِمَا وَلُنُذِرَ يَوْمَ لَلْجَمْعِ لَا رَبِّبَ فِيهِ فَرِيقٌ فِي اَلْمَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ ﴾.

﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أُولِيَاءَ ﴾ شركاء وأنداداً. ﴿ الله حَفِيظٌ عَلَيْهِم ﴾ رقيب على أحوالهم وأعمالهم فيجازيهم بها. ﴿ وَمَا أَنْتَ ﴾ يا محمد. ﴿ عَلَيْهِمْ بِوَكِيلٍ ﴾ بموكل بهم أو بموكول إليك أمرهم.

وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْآنَا عَرْبِياً ﴾ الإشارة إلى مصدر ﴿ يوحي ﴾ أو إلى معنى الآية المتقدمة، فإنه مكرر في القرآن في مواضع جمة فتكون الكاف مفعولاً به و ﴿ قرآناً عربياً ﴾ حال منه. ﴿ لِتُنْفِر أُمُ القُرَى ﴾ أهل أم القرى وهي مكة شرفها الله تعالى. ﴿ ومن حولها ﴾ من العرب. ﴿ وتنذرهم يوم الجمع ﴾ يوم القيامة يجمع فيه الخلاثق أو الأرواح أو الأشباح، أو العمال والأعمال وحذف ثاني مفعولي الأول وأول مفعولي الثاني للتهويل وإيهام التعميم، وقرىء «لينذر» بالياء والفعل «للقرآن». ﴿ لاَ رَئِبَ فِيهِ ﴾ اعتراض لا محل له من الإعراب. ﴿ وَلِيقَ فِي السَّعِيرِ ﴾ أي بعد جمعهم في الموقف يجمعون أولاً ثم يفرقون، والتقدير منهم فريق والضمير للمجموعين لدلالة الجمع عليه، وقرئا منصوبين على الحال منهم أي وتنذر يوم جمعهم متفرقين بمعنى مشارفين للتفرق، أو متفرقين في داري الثواب والعقاب.

﴿ وَلَقُ شَانَهُ اللَّهُ لَمُعَلَّهُمْ أَمَّةً وَسِدَةً وَلَكِن يُنْجِلُ مَن يَشَاءُ فِى رَحْمَنِهِ. وَالظَّالِمُونَ مَا لَهُمْ مِن وَلِمَّ وَلَا نَصِيرٍ إِنَّ أَمِ التَّخَذُواْ مِن دُونِهِ. أَوْلِيَاتًا فَاللَّهُ هُوَ الْوَلِيُّ وَهُوَ يُمْتِى الْمَثَوَّقُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ فَي وَمَا اخْلَفْتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَخُكُمُهُمْ إِلَى اللَّهُ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبِّى عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَإِلَيْهِ أَبِيبُ فَيْهِ

﴿ وَلَوْ شَاءَ الله لَجَعَلَهُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾ مهتدين أو ضالين. ﴿ وَلَكِنْ يُدْخِلُ مَنْ يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ ﴾ بالهداية والحمل على الطاعة. ﴿ وَالطَّالِمُونَ مَا لَهُمْ مِنْ وَلَيْ وَلاَ نَصِيرٍ ﴾ أي يدعهم بغير ولي ولا نصير في عذابه، ولعل تغيير المقابلة للمبالغة في الوعيد إذ الكلام في الإِنذار.

﴿أَمِ اتَّخَذُوا﴾ بل اتخذوا. ﴿مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ﴾ كالأصنام. ﴿فَالله هُوَ الْوَلِيُ﴾ جواب لشرط محذوف مثل أن أرادوا أولياء بحق فالله هو الولي بالحق. ﴿وَهُوَ يُخْيِي الْمَوْتَى وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَلِيرٍ﴾ كالتقرير لكونه حقيقاً بالولاية.

﴿وَمَا اخْتَلَفْتُمْ﴾ أنتم والكفار. ﴿فِيهِ مِنْ شَيْءٍ﴾ من أمر من أمور الدنيا أو الدين. ﴿فَحُكُمُهُ إلى الله﴾ مفوض إليه يميز المحق من المبطل بالنصر أو بالإثابة والمعاقبة. وقيل ﴿وما اختلفتم فيه﴾ من تأويل متشابه فارجعوا فيه إلى المحكم من كتاب الله. ﴿فَلِكُمْ اللهُ رَبِّي عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ﴾ في مجامع الأمور. ﴿وَإِلَيْهِ أَنِيبُ﴾ إليه أرجع في المعضلات.

﴿ فَاطِرُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ ٱلفُسِكُمْ أَزْوَجُا وَمِنَ ٱلأَنْعَكِمِ أَزْوَجًا يَذْرَؤُكُمْ فِيدٍ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مِنْ الْمُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ لَلْ اللَّمَانِ اللَّهُ مَثَالِيدُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ اللَّهُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُ إِنَّهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ .

﴿ فَاطِرُ السَّمُواتِ وَالأَرْضِ ﴾ خبر آخر لـ ﴿ ذلكم ﴾ أو مبتدأ خبره. ﴿ جَعَلَ لَكُمْ ﴾ وقرى ۽ بالجر على البدل من الضمير أو الوصف لإلى الله . ﴿ مِن أَنفُسِكُم ﴾ من جنسكم . ﴿ أَزْوَاجاً ﴾ نساء . ﴿ وَمِنَ الأَنْعَامِ أَزْوَاجاً ﴾ أي وخلق للأنعام من جنسها أزواجاً ، أو خلق لكم من الأنعام أصنافاً أو ذكوراً وإناثاً . ﴿ يَذْرَوُكُم ﴾ يكثركم من الذرء وهو البث وفي معناه الذر والذرو والضمير على الأول للناس ، و ﴿ الأنعام ﴾ على تغليب المخاطبين

العقلاء. ﴿فِيهِ﴾ في هذا التدبير وهو جعل الناس والأنعام أزواجاً يكون بينهم توالد، فإنه كالمنبع للبث والتكثير. ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ﴾ أي ليس مثله شيء يزاوجه ويناسبه، والمراد من مثله ذاته كما في قولهم: مثلك لا يفعل كذا، على قصد المبالغة في نفيه عنه فإنه إذا نفى عمن يناسبه ويسد مسده كان نفيه عنه أولى، ونظيره قول رقيقة بنت صيفي في سقيا عبد المطلب: ألا وَفِيهِمْ الطَّيْبُ الطَاهِرُ لِذَاتِهِ. ومن قال الكاف فيه زائدة لعله عنى أنه يعطى معنى ﴿ليس مثله﴾ غير أنه آكد لما ذكرناه. وقيل «مثله» صفته أي ليس كصفته صفة. ﴿وَهُو السَّمِيعُ البَصِيرُ﴾ لكل ما يسمع ويبصر.

﴿لَهُ مَقَالِيدُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ﴾ خزائنها. ﴿يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ﴾ يوسع ويضيق على وفق مشيئته. ﴿إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٍ﴾ فيفعله على ما ينبغي.

﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينَ مَا وَصَّى بِهِ نُوحاً وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى ﴾ أي شرع لكم من الدين دين نوح ومحمد عليهما الصلاة والسلام ومن بينهما من أرباب الشرائع، وهو الأصل المشترك فيما بينهم المفسر بقوله: ﴿ أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ ﴾ وهو الإيمان بما يجب تصديقه والطاعة في أحكام الله ومحله النصب على البدل من مفعول ﴿ شرع ﴾، أو الرفع على الاستئناف كأنه جواب وما ذلك المشروع أو الجر على البدل من هاء به. ﴿ وَلا تَتَقَرَّقُوا فِيهِ ﴾ ولا تختلفوا في هذا الأصل أما فروع الشرائع فمختلفة كما قال. ﴿ لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجاً ﴾. ﴿ كَبُرَ عَلَى المُشْرِكِينَ ﴾ عظم عليهم. ﴿ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ ﴾ من التوحيد. ﴿ الله يَخْتَبِي إِلَيْهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ يجتلب إليه والضمير لما تدعوهم أو للدين. ﴿ وَيَهْدِي إِلَيْهِ ﴾ بالإشارة والتوفيق. ﴿ مَنْ يُبْبُ ﴾ يقبل إليه .

﴿ وَمَا تَفَرّقُوا ﴾ يعني الأمم السالفة. وقيل أهل الكتاب لقوله: ﴿ وَمَا تَفْرِقَ الذَينَ أُوتُوا الكتاب ﴾ . ﴿ إِلاَّ مِنْ بَغْدِ مَا جَاءَهُمُ الْمِلْمُ ﴾ العلم بأن التفرق ضلال متوعد عليه، أو العلم بمبعث الرسل عليهم الصلاة والسلام، أو أسباب العلم من الرسل والكتب وغيرهما فلم يلتفتوا إليها. ﴿ بَغْياً بَينَهُمْ عداوة أو طلباً للدنيا. ﴿ وَلَوْلاَ كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِنْ رَبُكَ ﴾ بالإمهال. ﴿ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى ﴾ هو يوم القيامة أو آخر أعمارهم المقدرة. ﴿ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ ﴾ بالإمهال. ﴿ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى ﴾ هو يوم القيامة أو آخر أعمارهم المقدرة. ﴿ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ ﴾ بالإمهال. ﴿ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى ﴾ هو يوم القيامة أو آخر أعمارهم المقدرة. ﴿ لَقُضِي بَيْنَهُمْ ﴾ بالإمهال. ﴿ إِلَى أَجَلٍ مُسَمِّى ﴾ هو يوم القيامة أو آخر أعمارهم المقدرة. وقرىء أهل الكتاب المنطلين حين افترقوا لعظم ما افترفوا. ﴿ وَإِنَّ الَّذِينَ أُورِثُوا الْكِتَابَ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾ يعني أهل الكتاب الذين أورثوا القرآن من بعد أهل الكتاب. وقرىء «ورثوا» و «ورثوا». ﴿ لَفِي شَكِ مِنْهُ من كتابهم لا يعلمونه كما هو أو لا يؤمنون به حق الإيمان، أو من القرآن. ﴿ مُعْدِهِمُ عَلَى الربية.

﴿ فَلِنَلِكَ ﴾ فلأجل ذلك التفرق أو الكتاب، أو العلم الذي أوتيته. ﴿ فَاذْعُ ﴾ إلى الاتفاق على الملة

الحنيفية أو الإنباع لما أوتيت، وعلى هذا يجوز أن تكون اللام في موضع إلى لإفادة الصلة والتعليل. ﴿وَالشَقِمْ كُمَا أُمِرْتَ ﴾ واستقم على الدعوة كما أمرك الله تعالى. ﴿وَلاَ تَشْغ أَهْوَاءَهُم ﴾ الباطلة. ﴿وَقُلْ آمَنتُ بِمَا أَنْزَلَ الله مِنْ كِتَابٍ ﴾ يعني جميع الكتب المنزلة لا كالكفار الذين آمنوا ببعض وكفروا ببعض. ﴿وَأُمِرْتُ لأَعْدِلَ بَينَكُم ﴾ في تبليغ الشرائع والحكومات، والأول إشارة إلى كمال القوة النظرية وهذا إشارة إلى كمال القوة العملية. ﴿الله رَبُّنَا وَرَبُّكُم ﴾ خالق الكل ومتولي أمره. ﴿لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُم ﴾ وكل مجازى بعمله. ﴿لا حُجّة بَينَنَا وَبَينَكُم ﴾ لا حجاج بمعنى لا خصومة إذ الحق قد ظهر ولم يبق للمحاجة مجال ولا للخلاف مبدأ سوى العناد. ﴿الله يَجْمَعُ بَيْنَنَا ﴾ يوم القيامة. ﴿وَإِلَيْهِ المَصِيرُ ﴾ مرجع الكل لفصل القضاء، وليس في الآية ما يدل على متاركة الكفار رأساً حتى تكون منسوخة بآية القتال.

﴿وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللهُ في دينه. ﴿مِنْ بَغْدِ مَا اسْتُجِيبَ لَهُ ﴾ من بعد ما استجاب له الناس ودخلوا فيه، أو من بعد ما استجاب له أهل الكتاب بأن أو من بعد ما استجاب له أهل الكتاب بأن أقروا بنبوته واستفتحوا به. ﴿حُجَّتُهُمْ دَاحِضَةٌ عِنْدَ رَيِّهِمْ ﴾ زائلة باطلة. ﴿وَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ ﴾ لمعاندتهم. ﴿وَلَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ﴾ على كفرهم.

﴿ الله الّذِي أَنْزَلَ الكِتَابَ ﴾ جنس الكتاب. ﴿ بِالحَقّ ﴾ ملتبساً بعيداً من الباطل، أو بما يحق إنزاله من العقائد والأحكام. ﴿ وَالمِيزانَ ﴾ والشرع الذي توزن به الحقوق ويسوي بين الناس، أو العدل بأن أنزل الأمر به أو آلة الوزن بأن أوحى بإعدادها. ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ السَّاعَة قَرِيبٌ ﴾ إتيانها فاتبع الكتاب واعمل بالشرع وواظب على العدل قبل أن يفاجئك اليوم الذي توزن فيه أعمالك وتوفى جزاءك، وقيل تذكير القريب لأنه بمعنى ذات قرب، أو لأن الساعة بمعنى البعث.

﴿ يَسْتَغْجِلُ بِهَا الَّذِينَ لاَ يُوْمِنُونَ بِهَا﴾ استهزاء. ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا مُشْفِقُونَ مِنْهَا ﴾ خائفون منها مع اغتيابها لتوقع الثواب. ﴿ وَيَعْلَمُونَ أَنَّهَا الْحَقُّ ﴾ أي الكائن لا محالة. ﴿ أَلاَ إِنَّ الَّذِينَ يُمَارُونَ فِي السَّاعَةِ ﴾ يجادلون فيها من المرية، أو من مريب الناقة إذا مسحت ضرعها بشدة للحلب لأن كلاً من المتجادلين يستخرج ما عند صاحبه بكلام فيه شدة. ﴿ لَفِي ضَلالٍ بَعِيدٍ ﴾ عن الحق فإن البعث أشبه الغائبات إلى المحسوسات، فمن لم يهدد لتجويزه فهو أبعد عن الاهتداء إلى ما وراءه.

﴿ اَللَّهُ لَطِيفُ بِعِبَادِهِ. يَرْزُقُ مَن يَشَآةٌ وَهُوَ الْقَوِيُ الْقَوِيُ الْقَزِيزُ ۚ ۚ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الْآخِرَةِ نَزِدُ لَمُ فِي حَرْثِيرٍ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُؤْتِهِ. مِنْهَا وَمَا لَمُ فِي الْآخِرَةِ مِن نَصِيبٍ

﴿ الله لطيف بِعِبَادِهِ ﴾ برّ بهم بصنوف من البر لا تبلغها الأفهام. ﴿ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ ﴾ أي يرزقه كما يشاء فيخص كلاً من عباده بنوع من البر على ما اقتضته حكمته. ﴿ وَهُوَ القَوِيُ ﴾ الباهر القدرة، ﴿ العَزِيرُ ﴾ المنبع الذي لا يغلب.

﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الآخِرَةِ ﴾ ثوابها شبهه بالزرع من حيث إنه فائدة تحصل بعمل الدنيا ولذلك قيل: الدنيا مزرعة الآخرة، والحرث في الأصل إلقاء البذر في الأرض ويقال للزرع الحاصل منه. ﴿ نَرْدُ لَهُ فِي

حَرْثِهِ﴾ فنعطه بالواحد عشراً إلى سبعمائة فما فوقها. ﴿وَمَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نَوْتِهِ مِنْهَا﴾ شيئاً منها على ما قسمنا له. ﴿وَمَا لَهُ في الآخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ﴾ إذ الأعمال بالنيات ولكل امرىء ما نوى.

﴿أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ بِلِ أَلْهِم شُركاء والهمزة للتقرير والتقريع وشركاؤهم شياطينهم. ﴿شَرَعُوا لَهُمْ بِالتزيين . ﴿مِنَ الدِّيْنِ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ الله كالشرك وإنكار البعث والعمل للدنيا. وقيل شركاؤهم أوثانهم وإضافتها إليهم لأنهم متخذوها شركاء، وإسناد الشرع إليها لأنها سبب ضلالتهم وافتتانهم بما تدينوا به، أو صور من سنة لهم . ﴿وَلَوْلاَ كَلِمَةُ الفَصْلِ ﴾ أي القضاء السابق بتأجيل الجزاء، أو العدة بأن الفصل يكون يوم القيامة . ﴿ وَإِنَّ الظَّالِمينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ وقرىء «أن الفتح عطفاً على كلمة ﴿ الفصل ﴾ أي ﴿ ولولا كلمة الفصل ﴾ وتقدير عذاب الظالمين في الآخرة لقضي بينهم في الدنيا، فإن العذاب الأليم غالب في عذاب الآخرة .

﴿ تَرَى الظَّلِلِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا كَسَبُوا وَهُوَ وَاقِعٌ بِهِمَّ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ فِي رَوْضَاتِ الْجَنَاتِ لَمُهُم مَّا يَشَاءُونَ عِندَ رَبِّهِمَّ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ ﴿ اللَّهِ اللَّذِي يُبَيْرُ اللَّهُ عِبَادَهُ اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ فُل لَا أَسْتُلَكُم عَلِيهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْقُ وَمَن يَقْتَرِفْ حَسَنَةً نَزِدْ لَهُ فِهَا حُسْنًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْقُ وَمَن يَقْتَرِفْ حَسَنَةً نَزِدْ لَهُ فِهَا حُسْنًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْقُ وَمَن يَقْتَرِفْ حَسَنَةً نَزِدْ لَهُ فِهَا حُسْنًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْقُ وَمَن يَقْتَرِفْ حَسَنَةً نَزِدْ لَهُ فِهَا حُسْنًا

﴿ تَرَى الظَّالِمِينَ ﴾ في القيامة. ﴿ مُشْفِقِينَ ﴾ خائفين. ﴿ مِمَّا كَسَبُوا ﴾ من السيئات. ﴿ وَهُوَ وَاقِعْ بِهِم ﴾ أي وباله لاحق بهم أشفقوا أو لم يشفقوا. ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فِي رَوْضَاتِ الجَنَّاتِ ﴾ في أطيب بقاعها وأنزهها. ﴿ لَهُمْ مَا يَشَاءُونَ عِنْدَ رَبِهِم ﴾ أي ما يشتهونه ثابت لهم عند ربهم. ﴿ وَلِكَ ﴾ إشارة إلى المؤمنين. ﴿ هُوَ الفَضْلُ الكَبِيرُ ﴾ الذي يصغر دونه ما لغيرهم في الدنيا.

﴿ ذَلِكَ الَّذِي يُبَشِّرُ الله عِبَادَهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ ذلك الثواب الذي يبشرهم الله به فحذف الجار ثم العائد، أو ذلك التبشير الذي يبشره الله عباده. وقرأ ابن كثير وأبو عمرو وحمزة والكسائي ﴿ يبشر ﴾ من بشره وقرى وقرى البشرة من أبشره . ﴿ قُلُ لا السَّلُكُمُ عَلَيْهِ ﴾ على ما أتعاطاه من التبليغ والبشارة . ﴿ أَجْراً ﴾ نفعاً منكم . ﴿ إِلا المَودَةُ فِي القُرْبَى ﴾ أي تودوني لقرابتي منكم ، أو تودوا قرابتي ، وقيل الاستثناء منقطع والمعنى : لا أسألكم أجراً قط ولكني أسألكم المودة ، و ﴿ فِي القربي ﴾ حال منها أي ﴿ إلا المودة ﴾ ثابتة في ذوي القربي متمكنة في أهلها ، أو في حق القرابة ومن أجلها كما جاء في الحديث «الحب في الله والبغض في الله » . روي : أنها لما نزلت قيل يا رسول الله من قرابتك هؤلاء الذين وجبت مودتهم علينا قال : «علي وفاطمة والعمل وابناهما» . وقيل ﴿ القربي ﴾ التقرب إلى الله أي إلا أن تودوا الله ورسوله في تقربكم إليه بالطاعة والعمل الصالح ، وقرى وقيل ﴿ القربي ﴾ التقرب إلى الله أي إلا أن تودوا الله ورسوله في تقربكم إليه بالطاعة والعمل الصالح ، وقرى وقيل نزلت في القربي » . ﴿ وَمَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنة ﴾ ومن يكتسب طاعة سيما حب آل رسول الله الشاب ، وقرى وين بنزد الله وحسنى . ﴿ إِنَّ الله عَلْهُ ورَالْ لمن أذنب . ﴿ مَنْ فِيهَا حُسْنا ﴾ في الحسنة بمضاعفة الثواب ، وقرى ويرد وي الله وحسنى . ﴿ إِنَّ الله عَلْهُ وَلَ لمن أذنب . ﴿ مَنْ وَلَهُ لم الزيادة . .

﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا ۚ فَإِن يَشَا اللَّهُ يَغْتِدُ عَلَى قَلْبِكُ وَيَمْحُ ٱللَّهُ ٱلْبَطِلَ وَيُحِقُّ ٱلْمُقَّ بِكَلِمَنتِهِ ۚ إِنَّهُ عَلَى عَلِيمٌ لِذَاتِ ٱلصُّدُودِ ﴿ إِنَّهُ ﴾ .

﴿أَمْ يَقُولُونَ﴾ بل أيقولون. ﴿افْتَرَى عَلَى الله كَذِباً﴾ افترى محمد بدعوى النبوة أو القرآن. ﴿فَإِنْ يَشَإِ اللّهُ يَخْتِمْ عَلَى قَلْبِهُ استبعاد للافتراء عن مثله بالإشعار على أنه إنما يجترىء عليه من كان مختوماً على قلبه جاهلاً بربه، فأما من كان ذا بصيرة ومعرفة فلا، وكأنه قال: إن يشأ الله خذلانك يختم على قلبك لتجترىء بالافتراء عليه. وقيل يختم على قلبك يمسك القرآن أو الوحي عنه، أو يربط عليه بالصبر فلا يشق عليك أذاهم . ﴿وَيَمْحُ الله البَاطِلَ وَيُحِقُ الحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ﴾ استئناف لنفي الافتراء عما يقوله بأنه لو كان مفترى لمحقه إذ من عادته تعالى محو الباطل وإثبات الحق بوحيه أو بقضائه أو بوعده، بمحو باطلهم وإثبات حقه بالقرآن، أو بقضائه الذي لا مرد له، وسقوط الواو من ﴿يمح﴾ في بعض المصاحف لاتباع اللفظ كما في قوله: ﴿ويدع الإنسان بالشر﴾.

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يَقْبَلُ ٱلنَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ، وَيَعْفُواْ عَنِ ٱلسَّيِّعَاتِ وَيَعْلَمُ مَا لَفْعَـلُونَ ﴿ لَهِ وَيَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَيَعْلَمُ مَا لَفْعَـلُونَ ﴿ وَيَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَنتِ وَيَزِيدُهُمْ مِن فَضْلِهِ ۚ وَٱلكَفِرُونَ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّاللَّهُ الللللَّا الللَّهُ الللللَّاللَّا اللللَّهُ الللَّاللَّا اللللللَّا اللَّهُ اللَّا الللللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ

﴿وَهُوَ الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ بالتجاوز عما تابوا عنه، والقبول يعدى إلى مفعول ثان بمن وعن لتضمنه معنى الأخذ والإبانة، وقد عرفت حقيقة التوبة. وعن علي رضي الله عنه: هي اسم يقع على ستة معان: على الماضي من الذنوب الندامة، ولتضييع الفرائض الإعادة، ورد المظالم وإذابة النفس في الطاعة كما ربيتها في المعصية، والبكاء بدل كل ضحك ضحكته. ويتجاوز عن إتقان وحكمة، وقيَعْقُوا عَنِ السَيّات صغيرها وكبيرها لمن يشاء. ﴿وَيَعْلَمُ مَا يَفْعَلُونَ ﴾ فيجازي ويتجاوز عن إتقان وحكمة، وقرأ الكوفيون غير أبي بكر ﴿ما تفعلون ﴾ بالتاء.

﴿وَيَسْتَجِيبُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ أي يستجيب الله لهم فحذف اللام كما حذف في ﴿وَإِذَا كالوهم﴾ والمراد إجابة الدعاء أو الإثابة على الطاعة، فإنها كدعاء وطلب لما يترتب عليها. ومنه قوله عليه الصلاة والسلام «أفضل الدعاء الحمد لله»، أو يستجيبون لله بالطاعة إذا دعاهم إليها. ﴿وَيَزِيدُهُمْ مِنْ فَضْلِهِ﴾ على ما سألوا واستحقوا واستوجبوا له بالاستجابة. ﴿وَالكَافِرُونَ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ﴾ بدل ما للمؤمنين من الثواب والتفضل.

﴿ ﴿ وَلَوْ بَسَطَ اللَّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ، لَبَغَوَّا فِي الأَرْضِ وَلَنَكِن يُنَزِّلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَآءٌ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ، خَبِيرٌ بَصِيرٌ ﴾.

﴿وَلَوْ بَسَطَ الله الرِّزُقَ لِعِبَادِهِ لَبَغَوْا فِي الأَرْضِ﴾ لتكبروا وأفسدوا فيها بطراً، أو لبغى بعضهم على بعض استيلاء واستعلاء وهذا على الغالب، وأصل البغي طلب تجاوز الاقتصاد فيما يتحرى كمية أو كيفية. ﴿وَلَكِنْ يُتَوِّلُ بِقَدْرِ﴾ بتقدير. ﴿مَا يَشَاءُ﴾ كما اقتضته مشيئته. ﴿إِنَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيرٌ بَصِيرٌ﴾ يعلم خفايا أمرهم وجلايا حالهم فيقدر لهم ما يناسب شأنهم. روي أن أهل الصفة تمنوا الغنى فنزلت. وقيل في الغرب كانوا إذا أخصبوا تحاربوا وإذا أجدبوا انتجعوا.

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ مِنْ مَعْدِ مَا قَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتُمُ وَهُوَ ٱلْوَلِىُّ ٱلْحَيِيدُ ۞ وَمِنْ ءَايَنِهِ عَلَقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَثَّ فِيهِمَا مِن دَاتَةً وَهُو عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَدِيرٌ ۞ ﴾.

﴿وَهُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ الغَيْثُ﴾ المطر الذي يغيثهم من الجدب ولذلك خص بالنافع، وقرأ نافع وابن عامر وعاصم ﴿ينزل﴾ بالتشديد. ﴿وَيَنْشُرُ رَحْمَتُهُ﴾ في كلُّ شيء من السهل والجبل والنبات والحيوان. ﴿وَهُوَ الوَلِيُّ﴾ الذي يتولى عباده بإحسانه ونشر رحمته.

﴿ الحَمِيدُ ﴾ المستحق للحمد على ذلك.

﴿ وَمِنْ آیَاتِهِ خَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ فإنها بذاتها وصفاتها تدل على وجود صانع قادر حكيم. ﴿ وَمَا بَتُ فِيهِمَا ﴾ عطف على ﴿ السبب على السبب ، فيهِمَا ﴾ عطف على ﴿ السموات ﴾ أو الـ ﴿ خلق ﴾ . ﴿ مِنْ دَآیَة ﴾ من حي على إطلاق اسم المسبب على السبب ، أو مما يدب على الأرض وما يكون في أحد الشيئين يصدق أن فيهما في الجملة. ﴿ وَهُوَ عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا وَ مَا يَدُ فِي أَي وقت يشاء . ﴿ قَلِيرٌ ﴾ متمكن منه و ﴿ إذا ﴾ كما تدخل على الماضي تدخل على المضارع .

﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِن مُصِيبَ فِ فِيمَا كَسَبَتَ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴿ قَا أَنتُم بِمُعْجِرِينَ فِى الْأَرْضِ وَمَا لَكُم مِن دُوبِ اللَّهِ مِن وَلِيْ وَلَا نَصِيرٍ ۞﴾.

﴿وَمَّا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَيِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ﴾ فبسبب معاصيكم، والفاء لأن ﴿ما﴾ شرطية أو متضمنة معناه، ولم يذكرها نافع وابن عامر استغناء بما في الباء من معنى السببية. ﴿وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ﴾ من الذنوب فلا يعاقب عليها. والآية مخصوصة بالمجرمين، فإن ما أصاب غيرهم فلأسباب أخر منها تعريضه للأجر العظيم بالصبر عليه.

﴿ وَمَا أَنْتُمْ بِمُعْجِزِينَ فِي الْأَرْضِ ﴾ فائتين ما قضى عليكم من المصائب. ﴿ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ مِنْ وَلِيٍّ ﴾ يحرسكم عنها. ﴿ وَلاَ نَصِيرٍ ﴾ يدفعها عنكم.

﴿ وَمِنْ ءَايَنِتِهِ ٱلْجَوَادِ فِي ٱلْبَحْرِ كَالْأَعَلَىدِ ﴿ إِن يَشَأْ يُسْكِينِ ٱلرِّيحَ فَيَظْلَلْنَ رَوَاكِدَ عَلَى ظَهْرِوءً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَنتِ لِكُلِّ صَبَّادٍ شَكُورٍ ۞ أَوْ بُومِفْهُنَّ بِمَا كَسَبُواْ وَيَعْفُ عَن كَثِيرٍ ۞﴾.

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ الجَوَارِ ﴾ السفن الجارية. ﴿ فِي البَّحْرِ كَالْأَعْلاَمَ ﴾ كالجبال. قالت الخنساء:

وَإِنَّ صَحْراً لَتَ أَتَامُ السهَدَاةُ بِيهِ كَأَنْسهُ عَلَمٌ فِي رَأْسِيهِ نَسارٌ

﴿إِنْ يَشَاً يُسْكِنِ الرِّيحَ﴾ وقرىء «الرياح». ﴿فَيَظْلَلْنَ رَوَاكِدَ عَلَى ظَهْرِهِ﴾ فيبقين ثوابت على ظهر البحر. ﴿إِن فِي ذَلِكَ لاَيَاتِ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ﴾ لكل من وكل همته وحبس نفسه على النظر في آيات الله والتفكر في آلائه، أو لكل مؤمن كامل الإِيمان فإن الإِيمان نصفان نصف صبر ونصف شكر.

﴿ أَوْ يُوبِقُهُنَّ﴾ أو يهلكهن بإرسال الريح العاصفة المغرقة، والمراد إهلاك أهلها لقوله: ﴿ بِمَا كَسَبُوا﴾ وأصله أو يرسلها فيوبقهن لأنه قسيم يسكن فاقتصر فيه على المقصود كما في قوله: ﴿ وَيَعْفُ عَنْ كَثِيرٍ ﴾ إذ المعنى أو يرسلها فيوبق ناساً بذنوبهم وينج ناساً على العفو منهم، وقرىء «ويعفو» على الاستئناف.

﴿ وَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي ءَايَنِنَا مَا لَمُتُم مِن تَجِيصِ ﴿ فَيْ أَلْ أُوتِيتُم مِن شَيْءٍ فَلَنْعُ ٱلْحَيَوَةِ ٱلدُّنْيَأَ وَمَا عِندَ ٱللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ لِلَّذِينَ ءَامَـنُواْ وَعَلَىٰ رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴿ ﴾ .

﴿وَيَعْلَمُ الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِنَا﴾ عطف على علة مقدرة مثل لينتقم منهم ﴿ويعلم﴾، أو على الجزاء ونصب نصب الواقع جواباً للأشياء الستة لأنه أيضاً غير واجب، وقرأ نافع وابن عامر بالرفع على الاستئناف، وقرىء بالجزم عطفاً على ﴿يعف﴾ فيكون المعنى ويجمع بين إهلاك قوم وإنجاء قوم وتحذير آخرين. ﴿مَا لَهُمْ مِن مَحِيث من العذاب والجملة معلق عنها الفعل.

﴿فَمَا أُوتِيتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَمَتَاعُ الحَيَوةِ الدُّنْيَا﴾ تمتعون به مدة حياتكم. ﴿وَمَا عِنْدَ اللَّهِ﴾ من ثواب الآرت ﴿خَيْرٌ وَأَبْقَى لِلَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ﴾ لخلوص نفعه ودوامه و ﴿ما﴾ الأولى موصولة تضمنت معنى الشرط من حيث أن إيتاء ما أوتوا سبب للتمتع بها في الحياة الدنيا فجاءت الفاء في جوابها بخلاف الثانية. وعن علي رضي الله عنه: تصدق أبو بكر رضي الله تعالى عنه بماله كله فلامه جمع فنزلت.

﴿ وَٱلَّذِينَ يَجْلَئِبُونَ كَبَتَهِرَ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفَوَحِشَ وَإِذَا مَا غَصِبُواْ هُمْ يَغْفِرُونَ ۞ وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَوَةُ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ وَمِمَّا رَزَقْتُهُمْ يُنفِقُونَ ۞﴾.

﴿وَالَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الإِثْمِ وَالفَوَاحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ ﴾ ﴿والذين ﴾ بما بعده عطف على ﴿للذين آمنوا ﴾ أو مدح منصوب أو مرفوع، وبناء ﴿يغفرون ﴾ على ضميرهم خبراً للدلالة على أنهم الأخصاء بالمغفرة حال الغضب، وقرأ حمزة والكسائي «كبير الإِثم».

﴿ وَالَّذِينَ استَجَابُوا لِرَبِّهِم ﴾ نزلت في الأنصار دعاهم رسول الله ﷺ إلى الإيمان فاستجابوا له. ﴿ وَأَقَامُوا الصَّلَوَة وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُم ﴾ ذو شورى بينهم لا ينفردون برأي حتى يتشاوروا ويجتمعوا عليه، وذلك من فرط تدبرهم وتيقظهم في الأمور، وهي مصدر كالفتيا بمعنى التشاور. ﴿ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ في سبيل الله الخير.

﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ ٱلْبَعْىُ ثُمَ يَنكَصِرُونَ ۞ وَجَزَأُواْ سَيِتَكَةٍ سَيِّنَةٌ مِثْلُهَا ۚ فَمَنْ عَفَى وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ إِنَّهُۥ لَا يُحِبُّ الظَّلِلِمِينَ ۞﴾.

﴿وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغْيُ هُمْ يَنْتَصِرُونَ على ما جعله الله لهم كراهة التذلل، وهو وصفهم بالشجاعة بعد وصفهم بسائر أمهات الفضائل وهو لا يخالف وصفهم بالغفران، فإنه ينبىء عن عجز المغفور والانتصار عن مقاومة الخصم، والحلم عن العاجز محمود وعن المتغلب مذموم لأنه إجراء وإغراء على البغي، ثم عقب وصفهم بالانتصار للمنع عن التعدي.

﴿وَجَزَاءُ سَيْئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْلُهَا﴾ وسمى الثانية ﴿سيئة﴾ للازدواج، أو لأنها تسوء من تنزل به. ﴿فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ﴾ بينه وبين عدوه. ﴿فَأَجْرُهُ عَلَى الله﴾ عدة مبهمة تدل على عظم الموعود. ﴿إِنَّهُ لاَ يُحِبُ الظَالِمينَ﴾ المبتدئين بالسيئة والمتجاوزين في الانتقام.

﴿ وَلَمَنِ ٱنْتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأُولَئِكَ مَا عَلَيْهِم مِن سَبِيلٍ ﴿ إِنَّمَا ٱلسَّبِيلُ عَلَى ٱلَّذِنَ يَظَلِمُونَ ٱلنَّاسَ وَيَبَعُونَ فِى ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْمَحَقَّ أُولَكِيكَ لَهُمْ عَذَابُ إَلِيمٌ ﴿ ﴾ .

﴿ وَلَمَنِ انْتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ بعد ما ظلم، وقد قرىء به. ﴿ فَأُولَئِكَ مَا عَلَيْهِمْ مِنْ سَبِيلِ ﴾ بالمعاتبة والمعاقبة.

﴿إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ﴾ يبتدؤنهم بالإضرار ويطلبون ما لا يستحقونه تجبراً عليهم. ﴿وَيَبْغُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الحَقّ أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ على ظلمهم وبغيهم.

﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأَمُورِ ۞ وَمَن يُضَلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِن وَلِيّ مِّنُ بَعْدِهِ ۖ وَتَرَى ٱلظَّالِمِينَ لَمَّا رَأَوُا ٱلْعَذَابَ يَقُولُونَ ۖ هَلَ إِلَىٰ مَرَدِّ مِن سَهِيلٍ ۞ .

﴿ وَلَمَنْ صَبَرَ﴾ على الأذى: ﴿ وَغَفَرَ ﴾ ولم ينتصر. ﴿ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴾ أي إن ذلك منه فحذف كما حذف في قولهم: السمن منوان بدرهم، للعلم به.

﴿ وَمَنْ يُصْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ وَلِيٌ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ من ناصر يتولاه من بعد خذلان الله إياه. ﴿ وَتَرَى الظَّالِمِينَ لَمَّا رَأَوُا العَذَابَ ﴾ حين يرونه فذكر بلفظ الماضي تحقيقاً. ﴿ يَقُولُونَ هَلْ إِلَى مَرَدُ مِنْ سَبِيلِ ﴾ هل إلى رجعة إلى

لدنيا

﴿ وَتَرَنَهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَشِعِينَ مِنَ ٱلذُّلِ يَنْظُرُونَ مِن طَرُفٍ خَفِيُّ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ءَامَـنُوَا إِنَّ ٱلْخَسِرِينَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوَا ٱنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةُ ٱلآ إِنَّ ٱلظَّلِلِمِينَ فِي عَذَابٍ مُقِيعٍ ﴿ فَيَ وَمَا كَاكَ لَمُ مِنْ أَوْلِيَاءَ يَنصُرُونَهُ مِّن دُونِ ٱللَّهُ وَمَن يُضَلِلِ ٱللَّهُ فَا لَهُ مِن سَبِيلٍ ﴿ فَا اللهِ مِن سَبِيلٍ ﴿ فَا لَهُ مَن يَصْلِلُ لَهُ مِن سَبِيلٍ ﴿ فَا لَهُ مَن يَصْلُوا لَهُ وَمَن يُصْلِلُ لَهُ مِن سَبِيلٍ ﴿ فَا لَهُ مِن سَبِيلٍ لَهُ مَن مُنْ مُنْ اللَّهُ مِن سَبِيلٍ ﴿ وَمَن يُصَلِّلُوا لِلَّهُ مَن سَبِيلٍ ﴿ وَمَن يُصَالِقُونَ اللَّهُ مِن سَبِيلٍ لَهُ مِن سَبِيلٍ ﴿ وَلَنَّا لَهُ مِن سَبِيلٍ لَهُ مَن اللَّهُ مَن مُن يُصَالِقُونَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِن سَبِيلٍ لَنَّهُ مَا لَوْنِ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا لَهُ مَن سَبِيلٍ مُنْ أَوْلِيكَاءً لَنَا لَهُ مِن سَبِيلٍ مَنْ أَوْلِيكُمْ مَن لَلِهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ مَا لَهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَن سَبِيلًا لَلْهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِنْ سَبِيلًا لِللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن سَبِيلًا لَلْهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مِنْ سَبِيلًا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مِنْ سَالِمِنْ لَاللَّهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مِنْ سَالِمِ لَا لَهُ مِنْ سَالِمُ لَلَّهُ مَا لَهُ مِنْ سَالِمُ لَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مِنْ سَالِمُ لَا لَهُ مَا لَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَا لَهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَهُ لَا لَهُ مَا لَمُ مَا مُنْ اللَّهُ مَا لَا لَهُ مَا لَهُ لَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَا لَهُ مَا لَا لَاللَّهُ مَا لَا لَهُ مَا لَا لَهُ مَا لَمُ اللَّهُ مَا لَا لَهُ مَا لَمَا لَمُ مَا لَاللَّهُ مَا لَا لَهُ مَا لَا مُعَالِمُ لَا ل

﴿وَتَرَاهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا ﴾ على النار، ويدل عليه ﴿العذاب ﴾. ﴿خَاشِعِينَ مِنَ الذُلِّ ﴾ متذللين متقاصرين مما يلحقهم من الذل. ﴿ينظرون من طرف خفي ﴾ أي يبتدى و نظرهم إلى النار من تحريك لأجفانهم ضعيف كالمصبور ينظر إلى السيف. ﴿وَقَالَ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ الخَاسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ ﴾ بالتعريض للعذاب الممخلد. ﴿يَوْمَ القِيَامَةِ ﴾ ظرف لـ ﴿خسروا ﴾ والقول في الدنيا، أو لقال أي يقولون إذا رأوهم على تلك الحال. ﴿أَلاَ إِنَّ الظَّالِمِينَ فِي عَذَابِ مُقِيم ﴾ تمام كلامهم أو تصديق من الله لهم:

﴿وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنْ أَوْلِيَاءَ يَنْصُرُونَهُمْ مِنْ دُونِ اللهِ وَمَنْ يُصْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ سَبِيلٍ﴾ إلى الهدى أو النجاة .

﴿ ٱسْتَجِيبُوا لِرَتِكُم مِن قَبْلِ أَن يَأْتِى يَوْمٌ لَا مَرَدَّ لَهُ مِنَ ٱللَّهُ مَا لَكُمْ مِن مَّلْجَا يَوْمَهِذِ وَمَا لَكُمْ مِن نَّكُمْ مِن مَّلْجَا يَوْمَهِذِ وَمَا لَكُمْ مِن نَّكُ فِإِنَّا إِذَا أَنْطَنَا ٱلْإِنسَانَ مِنَا نَصِيرِ ﴿ إِنَّ أَلْلِلْمُ وَإِنَّا إِذَا أَنْقُنَا ٱلْإِنسَانَ مِنَا رَحْمَةً فَرِحَ بِهَا وَلَا تُصِيْبُهُمْ سَكِيْتَةُ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ ٱلْإِنسَانَ كَفُورٌ ۖ ﴿ إِنَّا لَهُ مِنْهُمْ سَكِيْتَةُ لِمِا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ ٱلْإِنسَانَ كَفُورٌ ۖ ﴿ إِنَّا لَهُ مِنْهُمْ سَكِيْتَةُ لَهُ إِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ ٱلْإِنسَانَ كَفُورٌ ۖ ﴿ إِنَا تُصِيْبُهُمْ سَكِيْتَةً لِمِا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ ٱلْإِنسَانَ كَفُورٌ لَهِا ﴾ .

﴿اسْتَجِيبُوا لِرَبُكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ يَوْمُ لاَ مَرَّدَ لَهُ مِنَ الله لا يرده الله بعدما حكم به و ﴿من صلة لـ ﴿مرد ﴾ . وقيل صلة ﴿وَيَاتِي ﴾ أي من قبل أن يأتي يوم من الله لا يمكن رده. ﴿مَا لَكُمْ مِنْ مَلجا ﴾ مفر. ﴿يَوْمَا لَكُمْ مِنْ نَكِيرٍ ﴾ إنكار لما اقترفتموه لأنه مدوّن في صحائف أعمالكم تشهد عليه ألسنتكم وجوارحكم.

﴿ وَإِنْ أَعْرَضُوا فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً ﴾ رقيباً أو محاسباً. ﴿ إِنْ عَلَيْكَ إِلاَّ البَلاعُ ﴾ وقد بلغت. ﴿ وَإِنْ تَصِبْهُمْ سَيُئَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ الإِنْسَانَ مِنَّا رَحْمَةٌ فَرِحَ بِهَا ﴾ أراد بالإِنسان الجنس لقوله: ﴿ وَإِنْ تُصِبْهُمْ سَيُئَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ الإِنْسَانَ كَفُورٌ ﴾ بليغ الكفران ينسى النعمة رأساً ويذكر البلية ويعظمها ولا يتأمل سببها، وهذا وإن اختص بالمجرمين جاز إسناده إلى الجنس لغلبتهم واندراجهم فيه. وتصدير الشرطية الأولى بـ ﴿ إِذَا ﴾ والثانية بـ ﴿ إِن ﴾ لأن إذاقة النعمة محققة من حيث إنها عادة مقتضاة بالذات بخلاف إصابة البلية، وإقامة علة الجزاء مقامه ووضع الطاهر موضع المضمر في الثانية للدلالة على أن هذا الجنس موسوم بكفران النعمة.

﴿ لِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ يَخْلُقُ مَا يَشَآءُ يَهَبُ لِمَن يَشَآهُ إِنَاشًا وَيَهَبُ لِمَن يَشَآهُ ٱلذَّكُورَ ﴿ اللَّهُ عَلِيمٌ فَايِرٌ ﴿ إِنَاشًا وَيَهَبُ لِمَن يَشَآهُ الذَّكُورَ ﴾ . أَوْ يُرُوِّجُهُمْ ذَكْرَانًا وَإِنَاشًا وَيَجْعَلُ مَن يَشَآهُ عَقِيمًا إِنَّهُ عَلِيمٌ فَلِيرٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيمٌ عَلَيْهُ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَاهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْ

﴿ لِلَّهِ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ﴾ فله أن يقسم النعمة والبلية كيف يشاء. ﴿ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ﴾ من غير لزوم ومجال اعتراض. ﴿ يَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ إِنَّاتًا وَيَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ الذُّكُورَ﴾.

﴿أَوْ يُزَوِّجُهُمْ ذُكْرَاناً وَإِنَاثاً وَيَجْعَلَ مَنْ يَشَاءُ عَقِيماً ﴾ بدل من ﴿يخلق﴾ بدل البعض، والمعنى يجعل أحوال العباد في الأولاد مختلفة على مقتضى المشيئة فيهب لبعض إما صنفاً واحداً من ذكر أو أنثى أو الصنفين جميعاً ويعقم آخرين، ولعل تقديم الإناث لأنها أكثر لتكثير النسل، أو لأن مساق الآية للدلالة على أن الواقع ما يتعلق به مشيئة الله لا مشيئة الإنسان والإناث كذلك، أو لأن الكلام في البلاء والعرب تعدهن بلاء، أو لتطييب قلوب آبائهن أو للمحافظة على الفواصل ولذلك عرف الذكور، أو لجبر التأخير وتغيير العاطف في

الثالث لأنه قسيم المشترك بين القسمين، ولم يحتج إليه الرابع لإفصاحه بأنه قسيم المشترك بين الأقسام المتقدمة. ﴿إِنَّهُ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ﴾ فيفعل ما يفعل بحكمة واختيار.

﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ ٱللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَقَ مِن وَرَآيِ جِعَابٍ أَق يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِىَ بِإِذِنِهِ مَا يَشَاأَهُ إِنَّهُ عَلِيْ حَكِيدٌ ﴿ فَا يُوحِى بِإِذِنِهِ مَا يَشَاأَهُ إِنَّهُ عَلِيْ حَكِيدٌ ﴿ فَا هُوحِى بِإِذِنِهِ مَا يَشَاأَهُ إِنَّهُ عَلِيْ حَكِيدٌ ﴿ فَا هُوحِى بِإِذِنِهِ مَا

﴿وَمَا كَانَ لَبَشَرٍ وَمَا صَحَ لَه. ﴿أَنْ يُكُلِّمَهُ الله إِلا وَحَيا كلاماً خفياً يدرك لأنه بسرعة تمثيل ليس في ذاته مركباً من حروف مقطعة تتوقف على تموجات متعاقبة، وهو ما يعم المشافه به كما روي في حديث المعراج، وما وعد به في حديث الرؤية والمهتف به كما اتفق لموسى في طوى والطور، ولكن عطف قوله: ﴿أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ عليه يخصه بالأول فالآية دليل على جواز الرؤية لا على امتناعها. وقيل المراد به الإلهام والإلقاء في الروع أو الوحي المنزل به الملك إلى الرسل فيكون المراد بقوله: ﴿أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِي بِإِنْهِ مَا يَشَاء ﴾ أو يرسل إليه نبياً فيبلغ وحيه كما أمره، وعلى الأول المراد بالرسول الملك الموحي إلى الرسل، ووحياً بما عطف عليه منتصب بالمصدر لأن ﴿من وراء حجاب ﴾ صفة كلام محذوف والإرسال نوع من الكلام، ويجوز أن يكون وحياً ويرسل مصدرين و ﴿من وراء حجاب ﴾ ظرفاً وقعت أحوالاً، وقرأ نافع ﴿أَو يرسل برفع اللام. ﴿إِنَّهُ عَلِيْ ﴾ عن صفات المخلوقين، ﴿حَكِيمٌ ﴾ يفعل ما تقتضيه حكمته فيكلم تارة بوسط، وتارة بغير وسط إما عياناً وإما من وراء حجاب.

﴿ وَكَذَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِى مَا الْكِتَابُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَاكِن جَعَلْنَاهُ نُوزًا نَهْدِى بِهِ-مَن نَشَاهُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ﴿ فَي صِرَطِ اللّهِ الّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَاوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ أَلَا إِلَى اللّهِ تَصِيرُ ٱلْأَمُورُ ﴿ فَهُ ﴾ .

﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا﴾ يعني ما أوحي إليه، وسماه روحاً لأن القلوبِ تحيا به، وقيل جبريل والمعنى أرسلناه إليك بالوحي. ﴿مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الكِتَابُ وَلاَ الإِيمَانُ﴾ أي قبل الوحي، وهو دليل على أنه لم يكن متعبداً قبل النبوة بشرع. وقيل المراد هو الإِيمان بما لا طريق إليه إلا السمع. ﴿وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ﴾ أي الروح أو الكتاب أو الإِيمان. ﴿نُوراً نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا﴾ بالتوفيق للقبول والنظر فيه. ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صَرَاطٍ مُسْتَقِيم﴾ هو إلإِسلام، وقرىء "لتُهْدَى» أي ليهديك الله.

﴿صَبِرَاطٍ اَللَّهِ﴾ بدل من الْأول. ﴿الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ﴾ خلقاً وملكاً. ﴿أَلاَ إِلَى اللهُ تَصِيرُ الْأُمُورُ﴾ بارتفاع الوسائط والتعلقات، وفيه وعد ووعيد للمطيعين والمجرمين.

عن النبي ﷺ "من قرأ حم عسق كان ممن تصلي عليه الملائكة ويستغفرون له ويسترحمون له".



# مكية وقيل إلا قوله: إن واسأل من أرسلنا من قبلك من رسلنا ألا عن الله وأيها تسع وثمانون آية

## بِسْمِ أَلَّهُ الْتُغْنِ ٱلرِّحِيمِ يِ

﴿ حَمْ ۞ وَالْكِتَابِ ٱلنَّبِينِ ۞ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَنَا عَرَبِبًا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ۞ وَإِنَّهُ فِي أَرِّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَالِيُّ حَكِيمُ ۞ .

﴿حَمّ﴾ ﴿وَالْكِتَابِ المُبِينِ﴾ ﴿إِنَا جَعَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِياً﴾ أقسم بالقرآن على أنه جعله قرآناً عربياً، وهو من البدائع لتناسب القسم والمقسم عليه كقول أبي تمام: وَثَنَايَاكَ أَنَهَا أَغْرِيضُ. ولعل أقسام الله بالأشياء استشهاد بما فيها من الدلالة على المقسم عليه، وبالقرآن من حيث إنه معجز مبين لطرق الهدى وما يحتاج إليه في الديانة، أو بين للعرب ما يدل على أنه تعالى صيره كذلك

﴿لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ لكي تفهموا معانيه.

﴿ وَإِنَّهُ عَطَفَ عَلَى إِنَا ، وقرأ حمزة والكسائي بالكسر على الاستئناف. ﴿ فِي أُمُّ الْكِتَابِ فِي اللوح المحفوظ فإنه أصل الكتب السماوية ، وقرىء أم الكتاب بالكسر. ﴿ لَدَيْنَا ﴾ محفوظاً عندنا عن التغيير . ﴿ لَعَلِي ﴾ رفيع الشأن في الكتب لكونه معجزاً من بينها. ﴿ حَكِيمٌ ﴾ ذو حكمة بالغة ، أو محكم لا ينسخه غيره . وهما خبران لأن ﴿ وفي أم الكتاب ﴾ متعلق بر «علي " واللام لا تمنعه ، أو حال منه و ﴿ لدينا ﴾ بدل منه أو حال من ﴿ أُم الكتاب ﴾ .

﴿ أَفَنَضْرِبُ عَنَكُمُ ٱلذِّكْرَ صَفَحًا إِنَّ كُنتُمْ قَوْمًا تُسْرِفِينَ ﴿ ﴾.

﴿ أَفَنَضْرِبُ عَنْكُمُ الذُّكْرَ صَفْحًا ﴾ أفنذوده ونبعده عنكم مجاز من قولهم: ضرب الغرائب عن الحوض، قال طرفة:

اضْرِبْ عَـنْـكَ السهُـمُـومَ طَـادِقَـهَـا ﴿ ضَرْبِـكَ بِـالسَّيْفِ قَـوْنَـس الْـفَـرَسِ

والفاء للعطف على محذوف أي أنهملكم فنضرب ﴿عنكم الذكر﴾، و ﴿صفحاً﴾ مصدر من غير لفظه فإن تنحية الذكر عنهم أعراض أو مفعول له أو حال بمعنى صافحين، وأصله أن تولي الشيء صفحة عنقك. وقيل إنه بمعنى الجانب فيكون ظرفاً ويؤيده أنه قرىء «صُفحاً» بالضم، وحينئذ يحتمل أن يكون تخفيف صفح جمع صفوح بمعنى صافحين، والمراد إنكار أن يكون الأمر على خلاف ما ذكر من إنزال الكتاب على لغتهم ليفهموه. ﴿أَنْ كُنْتُمْ قَوْماً مُسْرِفِينَ ﴾ أي لأن كنتم، وهو في الحقيقة علة مقتضية لترك الإعراض عنهم، وقرأ نافع وحمزة والكسائي ﴿إن بالكسر على أن الجملة شرطية مخرجة للمحقق مخرج المشكوك استجهالاً لهم، وما قبلها دليل الجزاء.

﴿ وَكُمْ أَرْسَلْنَا مِن نَبِيٍّ فِي ٱلْأَوَّلِينَ ۞ وَمَا يَأْلِيهِم مِن نَبِيٍّ إِلَّا كَانُوا بِهِ. يَسْتَهْزِءُونَ ۞ فَأَهْلَكُنَا ۗ أَشَدَّ مِنْهُم بَطْشًا وَمَعَنَىٰ مَثَلُ ٱلْأَوْلِينَ ۞﴾.

﴿وَكُمْ أَرْسَلْنَا مِنْ نَبِي فِي الْأَوَّلِينَ﴾ ﴿وَمَا يَأْتِنِهِمْ مِنْ نَبِي إِلاَّ كَانُوا بِهِ يَسْتَهزِنُونَ﴾ تسلية لرسول الله ﷺ عن استهزاء قومه.

﴿ وَأَهْلَكُنَا أَشَدَّ مِنْهُمْ بَطْشاً﴾ أي من القوم المسرفين لأنه صرف الخطاب عنهم إلى الرسول مخبراً عنهم. ﴿ وَمَضَى مَثَلُ الأَوَّلِينَ ﴾ وسلف في القرآن قصتهم العجيبة، وفيه وعد للرسول ووعيد لهم بمثل ما جرى على الأولين.

﴿ وَلَيِن سَأَلْنَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيْقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ الْعَزِيْرُ الْعَلِيمُ ﴿ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا شُبُلًا لَعَلَكُمْ تَهْتَدُونَ ﴿ وَالَّذِى نَزَّلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً بِقَدَرٍ فَأَنْشَرْنَا بِهِـ -بَلَدَةً مَّيْتًا كَذَلِكَ ثُخْرَجُونِ ﴾

﴿وَلَئِنْ مَاْلَتُهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ﴾ لعله لازم مقولهم أو ما دل عليه إجمالاً أقيم مقامه تقريراً لإلزام الحجة عليهم، فكأنهم قالوا «الله» كما حكي عنهم في مواضع أخر وهو الذي من صفته ما سرد من الصفات، ويجوز أن يكون مقولهم وما بعده استئناف.

﴿الذي جعل لكم الأرض مَهٰداً﴾ فتستقرون فيها وقرأ غير الكوفيون «مهاداً» بالألف.

﴿وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلا﴾ تسلكونها. ﴿لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ﴾ لكي تهتدوا إلى مقاصدكم، أو إلى حكمة الصانع بالنظر في ذلك.

﴿ وَالَّذِي نَزَّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً بِقَدَرٍ ﴾ بمقدار ينفع ولا يضر. ﴿ فَأَنْشَرْنَا بِهِ بَلْدَةً مَيناً ﴾ مال عنه النماء . وتذكيره لأن البلدة بمعنى البلد والمكان. ﴿ كَذَلِكَ ﴾ مثل ذلك الإنشار. ﴿ تُخْرَجُونَ ﴾ تنشرون من قبوركم ، وقرأ ابن عامر وحمزة والكسائي ﴿ تخرُجون ﴾ بفتح التاء وضم الراء .

﴿ وَالَّذِى خَلَقَ ٱلْأَزْوَجَ كُلَّهَا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ ٱلْفُلْكِ وَٱلْأَنْعَكِمِ مَا تَرَكَبُونَ ۖ لِلسَّنَوُواْ عَلَى ظَهُوهِ ثُمَّ تَذَكُرُواْ يِعْمَةَ رَبِكُمْ إِذَا ٱسْتَوَيِّتُمْ عَلَيْهِ وَتَقُولُواْ شُبْحَنَ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَنَا هَنذا وَمَا كُنَّا لَهُمْ مُقْرِنِينَ ۖ فَلَ وَإِنَّا لَهُمْ مُقْرِنِينَ ۖ فَلَ اللهِ عَلَيْهِ وَتَقُولُواْ شُبْحَنَ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَنَا هَنذا وَمَا كُنَّا لَهُمْ مُقْرِنِينَ ۖ فَلَا اللهِ وَإِنَّا لَهُمْ مُقْرِنِينَ اللهِ وَإِنَّا لَهُمْ مُقْرِنِينَ اللهِ عَلَيْهِ وَيَقُولُواْ سُبْحَنَ ٱللّذِى سَخَّرَ لَنَا هَنذا وَمَا كُنَّا لَهُمْ مُقْرِنِينَ اللهِ وَإِنَّا لَكُونُ اللهِ وَاللّذِي اللّذِي اللّهِ وَاللّذِي اللّهُ اللّهُ مُقْرِنِينَ اللّهُ وَاللّذِي اللّهُ وَاللّذِي اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

﴿وَالَّذِي خَلَقَ الْأَزْوَاجَ كُلَّهَا﴾ أصناف المخلوقات. ﴿وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الفُلْكِ وَالْأَنْعَامِ مَا تَرْكَبُونَ﴾ ما تركبونه على تغليب المتعدي بغيره إذ يقال: ركبت الدابة وركبت في السفينة، أو المخلوق للركوب على المصنوع له أو الغالب على النادر ولذلك قال:

﴿لِتَسْتَوُوا عَلَى ظُهُورِهِ﴾ أي ظهور ما تركبون وجمعه للمعنى. ﴿ثُمَّ تَذُكُرُوا نِعْمَةَ رَبُّكُمْ إِذَا اسْتَوَيْتُمْ عَلَيْهِ﴾ تذكروها بقلوبكم معترفين بها حامدين عليها. ﴿وَتَقُولُوا سُبْحَانَ الَّذِي سَخِّرَ لَنَا هذَا وَمَا كُنَا لَهُ مُقْرِنِينَ﴾ مطيقين من أقرن الشيء إذا أطاقه، وأصله وجد قرينته إذ الصعب لا يكون قرينة الضعيف. وقرىء بالتشديد والمعنى واحد. وعنه عليه الصلاة والسلام أنه كان إذا وضع رجله في الركاب قال: بسم الله، فإذا استوى على الدابة قال: الحمد لله على كل حال ﴿ سبحان الذي سخر لنا هذا ﴾ إلى قوله:

﴿وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ﴾ أي راجعون، واتصاله بذلك لأن الركوب للتنقل والنقلة العظمى هو الانقلاب إلى الله تعالى. إلى الله تعالى.

﴿ وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ جُزَّءًا ۚ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَكَفُورٌ مُّبِينُ ﴿ ﴾ .

﴿وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ جُزْءاً﴾ متصل بقوله: ﴿ولئن سألتهم﴾ أي وقد جعلوا له بعد ذلك الاعتراف من عباده ولداً فقالوا الملائكة بنات الله، ولعله سماه جزءاً كما سمي بعضاً لأنه بضعة من الوالد دلالة على استحالته على الواحد الحق في ذاته، وقرأ أبو بكر «جزُؤا» بضمتين. ﴿إِنَّ الإِنْسَانَ لَكَفُورٌ مُبِينٌ ﴾ ظاهر الكفران ومن ذلك نسبة الولد إلى الله لأنها من فرط الجهل به والتحقير لشأنه.

﴿ أَمِ ٱنَّخَذَ مِمَّا يَخْلُقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَنكُم بِٱلْبَنِينَ ۞ وَإِذَا بُشِّرَ ٱَحَدُهُم بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْمَنِ مَثَكُّ ظَلَّ وَجَهُهُمْ مُشْوَدًا وَهُوَ كَظِيمُ ۞﴾

﴿ أَمِ اتَّخَذَ مِمَّا يَخْلُقُ بِنَاتٍ وَأَصْفَاكُمْ بِالْبَنِينَ ﴾ معنى الهمزة في ﴿ أَم ﴾ للإِنكار والتعجب من شأنهم حيث لم يقنعوا بأن جعلوا له جزءاً حتى جعلوا له من مخلوقاته أجزاء أخس مما اختير لهم وأبغض الأشياء إليهم، بحيث إذا بشر أحدهم بها اشتد غمه به كما قال:

﴿ وَإِذَا بُشَرَ أَحَدُهُمْ بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْمُنِ مَثَلاً﴾ بالجنس الذي جعله له مثلاً إذ الولد لا بد وأن يماثل الوالد. ﴿ فَلُ وَجُهُهُ مُسُودًاً ﴾ صار وجهه أسود في الغاية لما يعتريه من الكآبة. ﴿ وَهُو كَظِيمٌ ﴾ مملوء قلبه من الكابة. وفي ذلك دلالات على فساد ما قالوه، وتعريف البنين بما مر في الذكور، وقرىء «مسود» و «مسواد» على أن في ﴿ ظل ﴾ ضمير المبشر و «وجهه مسود» جملة وقعت خبراً.

﴿ أَوَمَن يُنَشَّوُا فِ ٱلْحِلْيَةِ وَهُو فِ الْحِصَامِ غَيْرُ مُبِينِ ﴿ وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتَهِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّمَّنِ إِنْ أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتُكْنَبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْتَلُونَ ﴾.

﴿أَوْمَنْ يَنْشَا فِي الحِلْيَةِ﴾ أي أو جعلوا له، أو اتخذ من يتربى في الزينة يعني البنات. ﴿وَهُوَ فِي الْخِصَامِ﴾ في المجادلة. ﴿غَيْرُ مُبِينِ﴾ مقرر لما يدعيه من نقصان العقل وضعف الرأي، ويجوز أن يكون من مبتدأ محذوف الخبر أي أو من هذا حالة ولده و ﴿في المخصام﴾ متعلق بـ ﴿مبين﴾، وإضافة ﴿غير﴾ إليه لا يمنعه لما عرفت. وقرأ حمزة والكسائي وحفص ﴿يُنَشَّأُ﴾ أي يربي. وقرىء «ينشأ» و «يناشأ» بمعناه ونظير ذلك أعلاه وعلاه وعالاه بمعنى.

﴿وَجَعَلُوا الْمَلاَئِكَةَ اللَّذِينَ هُمْ عِبَادُ الرَّحْمَنِ إِنَاثًا﴾ كفر آخر تضمنه مقالهم شنع به عليهم، وهو جعلهم أكمل العباد وأكرمهم على الله تعالى أنقصهم رأياً وأخسهم صنفاً. وقرىء عبيد وقرأ الحجازيان وابن عامر ويعقوب «عند» على تمثيل زلفاهم. وقرىء «أنثا» وهو جمع الجمع. ﴿أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ ﴾ أحضروا خلق الله إياهم فشاهدوهم إناثاً، فإن ذلك مما يعلم بالمشاهدة وهو تجهيل وتهكم بهم. وقرأ نافع ﴿أشهدوا بهمزة الاستفهام وهمزة مضمومة بين بين، و «أأشهدوا» بمدة بينهما. ﴿سَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُمْ ﴾ التي شهدوا بها على الملائكة. ﴿وَيُسْتَلُونَ ﴾ أي عنها يوم القيامة، وهو وعيد شديد. وقرىء «سيكتب» و «سنكتب» بالياء والنون. و «شهاداتهم» وهي أن لله جزءاً أو أن له بنات وهن الملائكة ويساءلون من المساءلة.

﴿ وَقَالُواْ لَوْ شَاءَ ٱلرَّمْنَنُ مَا عَبَدْنَهُمْ مَّا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ ۚ إِنْ هُمْ إِلَا يَخْرُصُونَ ۞ أَمْ ءَانْيَنَاهُمْ حَانَبَنَاهُمْ حَانَبَنَاهُمْ حَانَبَنَاهُمْ حَانَبَنَاهُمْ حَانَبَنَاهُمْ اللَّهِ عَلَيْ مُسْتَمْسِكُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ وَقَالُوا لَوْ شَاءَ الرَّحْمَنُ مَا عَبَدْنَاهُم ﴾ أي لو شاء عدم عبادة الملائكة ما عبدناهم فاستدلوا بنفي مشيئة عدم العبادة على امتناع النهي عنها أو على حسنها، وذلك باطل لأن المشيئة ترجح بعض الممكنات على

بعض مأموراً كان أو منهياً حسناً كان أو غيره، ولذلك جهلهم فقال: ﴿مَا لَهُمْ بِلَلِكَ مِنْ عِلْمِ إِنْ هُمْ إِلاً يَخْرُصُونَ﴾ يتمحلون تمحلاً باطلاً، ويجوز أن تكون الإشارة إلى أصل الدعوى كأنه لما أبدى وجوه فسادها وحكى شبهتهم المزيفة نفى أن يكون لهم بها علم من طريق العقل، ثم أضرب عنه إلى إنكار أن يكون لهم سند من جهة النقل فقال:

﴿أَمْ آتَيْنَاهُمْ كِتَاباً مِنْ قَبْلِهِ مِن قبل القرآن أو ادعائهم ينطق على صحة ما قالوه. ﴿فَهُمْ بِهِ مُسْتَمْسِكُونَ ﴾ بذلك الكتاب متمسكون.

﴿ بَلَ قَالُولَ إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَآءَنَا عَلَىٰٓ أُمَّةِ وَإِنَّا عَلَىٰٓ ءَاثَنِهِم ثُمُهَنَدُونَ ۞ وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلُنَا مِن فَبَلِكَ فِ قَرْيَةِ مِن نَّذِيرٍ الِّلَا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَآءَنَا عَلَىٰٓ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاثَنِهِم ثُمُقْتَدُونَ ۞﴾.

﴿ وَلَلْ قَالُوا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا هَلَى أُمَّةٍ وإِنَّا عَلَى آثَارِهِمْ مُهْتَدُونَ﴾ أي لا حجة لهم على ذلك عقلية ولا نقلية، وإنما جنحوا فيه إلى تقليد آبائهم الجهلة، والرائمة الطريقة التي تؤم كالراحلة للمرحول إليه، وقرئت بالكسروهي الحالة التي يكون عليها الآم أي القاصد ومنها الدين.

﴿وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلاَ قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَا وَجَدُنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِمُ مُقْتَدُونَ ﴾ تسلية لرسول الله ﷺ ودلالة على أن التقليد في نحو ذلك ضلال قديم، وأن مقدميهم أيضاً لم يكن لهم سند منظور إليه، وتخصيص المترفين إشعار بأن التنعم وحب البطالة صرفهم عن النظر إلى التقليد.

﴿ قَلَ أَوْلُوَ جِثْتُكُمُ بِأَهْدَىٰ مِمَّا وَجَدِتُمْ عَلَيْهِ ءَابَلَةً كُمُّ قَالُوٓاْ إِنَا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ، كَفِرُونَ ﴿ فَانْفَمْنَا مِنْهُمْ فَانْظُرَ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَهُ ٱلْمُكَذِبِينَ ﴿ فَالْفَا مِنْهُمْ فَانْظُرَ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَهُ ٱلْمُكَذِبِينَ ﴿ فَالْهِ ﴾ .

﴿ قُلْ أَوَلَوْ جِنْتُكُمْ بِأَهْدَى مِمًّا وَجَدْتُمْ عَلْيهِ آبَاءَكُمْ ﴾ أي أتتبعون آبائكم ولو جئتكم بدين أهدى من دين آبائكم، وهي حكاية أمر ماض أوحي إلى النذير، أو خطاب لرسول الله ﷺ، ويؤيد الأول أنه قرأ ابن عامر وحفص ﴿قَالُ وَوَلَّهُ : ﴿ قَالُوا إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ ﴾ أي وإن كان أهدى إقناطاً للنذير من أن ينظروا أو يتفكروا فيه.

﴿ فَالْتَقَمْنَا مِنْهُمْ ﴾ بالاستئصال. ﴿ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُكَذَّبِينَ ﴾ ولا تكترث بتكذيبهم.

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَاثُ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَفِ فَإِنَّامُ سَيَهْدِينِ ۞ وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِيهِ لِمَلَّامُةُمْ يَرْجِعُونَ ۞ ﴾ .

﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ ﴾ وإذكر وقت قوله هذا ليروا كيف تبرأ عن التقليد وتمسك بالدليل، أو ليقلدوه إن لم يكن لهم بد من التقليد فإنه أشرف آبائهم. ﴿الْإِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَاءٌ مِمًّا تَعْبُدُونَ ﴾ بريء من عبادتكم أو معبودكم، مصدر نعت به ولذلك استوى فيه الواحد والمتعدد والمذكر والمؤنث، وقرىء «بريء» و «براء» ككريم وكرام.

﴿إِلاَّ الَّذِي فَطَرَنِي﴾ استثناء منقطع أو متصل على أن «ما» يعم أولي العلم وغيرهم، وأنهم كانوا يعبدون الله والأصنام والأوثان، أو صفة على أن «ما» موصوفة أي إنني بريء من آلهة تعبدونها غير الذي فطرني. ﴿فَإِنَّهُ سَيَهْدِينِ﴾ سيثبتني على الهداية، أو سيهديني إلى ما وراء ما هداني إليه.

﴿وَجَعَلَهَا﴾ وجعل إبراهيم عليه الصلاة والسلام أو الله كلمة التوحيد. ﴿كَلِمَةٌ بَاقِيَةٌ فِي عَقِبِهِ﴾ في ذريته فيكون فيهم أبداً من يوحد الله ويدعو إلى توحيده، وقرىء «كلمة» و «في عقبه» على التخفيف و «في عاقبه»

أي فيمن عقبه. ﴿لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ يرجع من أشرك بدعاء من وحد.

﴿ بَلَ مَنَّعْتُ هَـٰتُؤُلَآءٍ وَمَابَآءَهُمْ حَقَّى جَآءَهُمُ الْحَقُّ وَرَسُولٌ مُّبِينٌ ۞ وَلَمَّا جَآءَهُمُ الْحَقُ قَالُوا هَـٰذَا سِخرٌ وَإِنَّا بِهِۦ كَفِرُونَ ۞﴾.

﴿ بَلْ مَتَّغَتُ هَوُلاَءِ وَآبَاءَهُم ﴾ هَوُلاَء المعاصرين للرسول ﷺ من قريش وآباءهم بالمد في العمر والنعمة، فاغتروا لذلك وانهمكوا في الشهوات. وقرىء «متعت» بالفتح على أنه تعالى اعترض به على ذاته في قوله: ﴿ وَجَعَلُها كُلُمُ عَلَى الله على ذاته في تعييرهم. ﴿ حَتَّى جَاءَهُم الحَقُ ﴾ دعوة التوحيد أو القرآن. ﴿ وَرَسُولُ مُبِينٌ ﴾ ظاهر الرسالة بما له من المعجزات، أو ﴿ مُبِينَ ﴾ للتوحيد بالحجج والآيات.

﴿ وَلَمَا جَاءَهُمُ الْحَقُّ ﴾ لينبههم عن غفلتهم ﴿ قَالُوا هذَا سِحْرٌ وَإِنَّا بِهِ كَافِرُونَ ﴾ زادوا شرارة فضموا إلى شركهم معاندة الحق والاستخفاف به، فسموا القرآن سحراً وكفروا به واستحقروا الرسول.

﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِلَ هَلَذَا الْفُرْمَانُ عَلَى رَجُلِ مِنَ الْفَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِلَ هَلَذَا الْفُرْمَانُ عَلَى رَجُلِ مِنَ الْفَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِلَ هَلَا اللَّهُ مِنَا مَعْضَا اللَّهُ مَنَا مَعْضَا اللَّهُ مَنَا مَعْضَا اللَّهُ مَنَا مَعْضَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنَا مَعْضَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مَا مُوالِمُ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّ

﴿وَقَالُوا لَوْلاَ نُزِّلَ هَذَا القُرْآنُ عَلَى رَجُلٍ مِنَ القَرْيَتَيْنِ﴾ من إحدى القريتين مكة والطائف. ﴿عَظَيمِ﴾ بالجاه والمال كالوليد بن المغيرة وعروة بن مسعود الثقفي، فإن الرسالة منصب عظيم لا يليق إلا بعظيم، ولم يعلموا أنها رتبة روحانية تستدعي عظم النفس بالتحلي بالفضائل والكمالات القدسية، لا التزخرف بالزخارف الدنيوية.

﴿أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ﴾ إنكار فيه تجهيل وتعجيب من تحكمهم، والمراد بالرحمة النبوة. ﴿نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيْشَتَهُمْ فِي الحَيَوةِ الدُّنْيَا﴾ وهم عاجزون عن تدبيرها وهي خويصة أمرهم في دنياهم، فمن أين لهم أن يدبروا أمر النبوة التي هي أعلى المراتب الإنسية، وإطلاق المعيشة يقتضي أن يكون حلالها وحرامها من الله. ﴿وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَاتٍ ﴾ وأوقعنا بينهم التفاوت في الرزق وغيره. ﴿لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضَا مُنْحُرِياً ﴾ ليستعمل بعضهم بعضاً في حوائجهم فيحصل بينهم تآلف وتضام ينتظم بذلك نظام العالم، لا لكمال في الموسع ولا لنقص في المقتر، ثم إنه لا اعتراض لهم عليناً في ذلك ولا تصرف فكيف يكون فيما هو أعلى منه. ﴿وَرَحْمَتُ رَبِّكَ ﴾ يعني هذه النبوة وما يتبعها. ﴿خَيْرٌ مِمًا يَجْمَعُونَ ﴾ من حطام الدنيا والعظيم من رق منها لا منه.

﴿وَلَوْلاَ أَنْ يَكُونَ النَّاسُ أُمّةً وَاحِدَةً لولا أن يرغبوا في الكفر إذا رأوا الكفار في سعة وتنعم لحبهم الدنيا فيجتمعوا عليه. ﴿لَجَعَلْنَا لِمَنْ يَكُفُرُ بِالرَّحْمَنِ لِبُيُوتِهِمْ سُقُفاً مِنْ فِضَةٍ وَمَعَارِجَ ﴾ ومصاعد جمع معرج، وقرىء «ومعاريج» جمع معراج. ﴿عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ ﴾ يعلون السطوح لحقارة الدنيا، ﴿ولبيوتهم ﴾ بدل من ﴿لمن ﴾ بدل الاشتمال أو على كقولك: وهبت له ثوباً لقميصه، وقرأ ابن كثير وأبو عمرو «وسقفاً» اكتفاء بجمع البيوت، وقرىء «سقفاً» بالتخفيف و «سقوفاً» و «سقفاً» وهي لغة في سقف. ﴿وَلِبُيُوتِهِمْ أَبُواباً وَسُرُراً عَلَيْها يَتَكِئُونَ ﴾ أي وقرىء «سقفاً» وسرراً من فضة.

﴿وَرُخُونَا ﴾ وزينة عطف على ﴿سقفا ﴾ أو ذهباً عطف على محل من فضة ﴿وَإِنْ كُلُّ ذَلِكَ لَمَّا مَتَاعُ الْحَيْوةِ الدُّنْيَا ﴾ إِن هي المخففة واللام هي الفارقة. وقرأ عاصم وحمزة وهشام بخلاف عنه لما بالتشديد بمعنى إلا وإن نافية، وقرىء به مع أن وما ﴿وَالآخِرَةُ عِنْدَ رَبِّكَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ عَن الكفر والمعاصي، وفيه دلالة على أن العظيم هو العظيم في الآخرة لا في الدنيا، وإشعار بما لأجله لم يجعل ذلك للمؤمنين حتى يجتمع الناس على الإيمان، وهو أنه تمتع قليل بالإضافة إلى ما لهم في الآخرة مخل به في الأغلب لما فيه من الآفات قل من يتخلص عنها كما أشار إليه بقوله:

﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّحْنِنِ نُقَيِّضَ لَهُ شَيْطَلنَا فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ ۞ وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنْهُم مُهْ تَدُونَ ۞﴾.

﴿ وَمَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحَمَنِ ﴾ يتعام ويعرض عنه لفرط اشتغاله بالمحسوسات وإنهماكه في الشهوات، وقرىء «يعش» بالفتح أي يعم يقال عشى إذا كان في بصره آفة وعشى إذا تعشى بلا آفة كعرج وعرج، وقرىء «يعشو» على أن ﴿من موصولة. ﴿ تُقَيِّضُ له شَيْطَاناً فَهُو لَهُ قَرِينَ ﴾ يوسوسه ويغويه دائماً، وقرأ يعقوب بالياء على إسناده إلى ضمير ﴿ الرحمن ﴾، ومن رفع «يعشو» ينبغي أن يرفع ﴿ نقيض ﴾

﴿وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنِ السَّبِيلِ﴾ عن الطريق الذي من حقه أن يسبل، وجمع الضميرين للمعنى إذ المراد جنس العاشي والشيطان المقيض له. ﴿وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ مُهْتَدُونَ﴾ الضمائر الثلاثة الأول له والباقيان للشيطان.

﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَنَا قَالَ يَنكَيْتَ بَيْنِي وَيَثَيْنَكَ بُعْدَ ٱلْمَشْرِقَيْنِ فَيِنْسَ ٱلْقَرِينُ ﴿ وَلَن يَنفَعَكُمُ ٱلْيُوْمَ إِذَا لَمَتْمَرُ أَنكُرُ فِي ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴿ إِنَّ الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴿ إِنَّ الْعَدَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴿ وَإِنْ الْعَدَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴿ وَإِنْ الْعَدَابِ مُسْتَرِكُونَ ﴿ وَإِنْ الْعَدَابُ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ا

﴿ حَتَّى إِذَا جَاءَنَا﴾ أي العاشي، وقرأ الحجازيان وابن عامر وأبو بكر «جاآنا» أي العاشي والشيطان. ﴿ قَالَ ﴾ أي العاشي للشيطان. ﴿ يَا لَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعْدَ المَشْرِقَيْنِ ﴾ بعد المشرق من المغرب، فغلب المشرق وثنى وأضيف البعد إليهما. ﴿ فَبِئْسَ القِرَينُ ﴾ أنت.

﴿وَلَنْ يَنْفَعَكُمُ الْيَوْمَ﴾ أي ما أنتم عليه من الثمني. ﴿إِذْ ظَلَمْتُمْ﴾ إذ صح أنكم ظلمتم أنفسكم في الدنيا بدل من ﴿اليوم﴾. ﴿أَنْكُمْ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ﴾ لأن حقكم أن تشتركوا أنتم وشياطينكم في العذاب كما كنتم مشتركين في سببه، ويجوز أن يسند الفعل إليه بمعنى. ولن ينفعكم اشتراككم في العذاب كما ينفع الواقعين في أمر صعب معاونتهم في تحمل أعبائه وتقسمهم لمكابدة عنائه، إذ لكل منكم ما لا تسعه طاقته. وقرى والكرم بالكسر وهو يقوي الأول.

﴿ أَفَأَنَتَ تُسْمِعُ ٱلصَّمَّرَ أَوْ تَهْدِى ٱلْمُعْنَى وَمَن كَانَ فِي صَلَالٍ تُمِينٍ ۞ فَإِمَّا نَذْهَبَنَ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُم تُمنَّقِمُونَ ۞ أَوْ نُرِيَنَكَ ٱلَّذِى وَعَدْنَهُمْ فَإِنَّا عَلَيْهِم تُمُقْتَدِرُونَ ۞﴾.

﴿ أَفَأَتْتَ تُسْمِعُ الصَّمَّ أَوْ تَهْدِي العُمْيَ ﴾ إِنكار وتعجب من أن يكون هو الذي يقدر على هدايتهم بعد تمرنهم على الكفر واستغراقهم في الضلال بحيث صار عشاهم عمى مقروناً بالصمم. كان رسول الله ﷺ يتعب نفسه في دعاء قومه وهم لا يزيدون إلا غيا فنزلت. ﴿ وَمَنْ كَانَ فِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾ عطف على ﴿ العمي ﴾ باعتبار تغاير الوصفين، وفيه إشعار بأن الموجب لذلك تمكنهم في ضلال لا يخفى.

﴿ فَإِمَّا نَذْهَبَنَ بِكَ ﴾ أي فإن قبضناك قبل أن نبصرك عذابهم، و «ما» مزيدة مؤكدة بمنزلة لام القسم في استجلاب النون المؤكدة ﴿ فَإِنَّا مِنْهُمْ مُنْتَقِمُونَ ﴾ بعذاب في الدنيا والآخرة.

﴿ أَوْ نُرِيَنُكَ الَّذِي وَعَدْنَاهُمْ ﴾ أو إِن أردنا أن نريك ما وعدناهم من العذاب، وقرأ يعقوب برواية رويس أو ﴿ نرينك﴾ بإسكان النون وكذا ﴿ نِذْهِبِنَ ﴾ . ﴿ فَإِنَّا عَلَيْهِمْ مُقْتَدِرُونَ ﴾ لاَ يَفُوتُوننا .

﴿ فَأَسْتَمْسِكَ بِٱلَّذِى أُوحِىَ إِلَيْكَ ۚ إِنَّكَ عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ۞ وَإِنَّهُ لَذِكُرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَكُونَ ۞ .

﴿فَاسْتَمْسِكْ مِالَّذِي أُوْجِيَ إِلَيْكَ﴾ من الآيات والشرائع، وقرىء «أوحي» على البناء للفاعل وهو الله تعالى. ﴿إِنَّكَ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ لا عوج له.

﴿وَإِنَّهُ لِذِكْرٌ لَكَ﴾ لشرف لك. ﴿وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ﴾ أي عَنْهُ يوم القيامة وعن قيامكم بحقه.

﴿ وَمَنْ تَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن زُسُلِنَا ٓ أَجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْمَٰنِ ۚ اَلِهَةً يُعْبَدُونَ ۗ ﴿ ﴾.

﴿وَاسْأَلُ مَن أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنَا﴾ أي واسأل أممهم وعلماء دينهم، وقرأ ابن كثير والكسائي بتخفيف الهمزة. ﴿أَجَعَلْنَا مِنْ دُونِ الرَّحْمَنِ آلِهَةً يُعْبَدُونَ﴾ هل حكمنا بعبادة الأوثان وهل جاءت في ملة من مللهم، والمراد به الاستشهاد بإجماع الأنبياء على التوحيد والدلالة على أنه ليس ببدع ابتدعه فيكذب ويعادى له، فإنه كان أقوى ما حملهم على التكذيب والمخالفة.

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَايَدِنَا ۚ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلإِيْدِهِ فَقَالَ إِنِّ رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ قَالَا جَاءَهُمْ بِتَايَلِنَا ۚ إِذَا هُمْ مِنْهَا يَضْعَكُونَ ۞ ﴾.

﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ فَقَالَ إِنِّي رَسُولُ رَبِّ العَالَمِينَ ﴾ يريد باقتصاصه تسلية رسول الله ﷺ ومناقضة قولهم ﴿لُولا نَوْلُ هَذَا القرآن على رجل من القريتين عظيم ﴾ والاستشهاد بدعوة موسى عليه السلام إلى التوحيد ليتأملوا فيها.

﴿ فَلَمَا جَاءَهُمْ بِآيَاتِنَا إِذَا هُمْ مِنْهَا يَضْحَكُونَ ﴾ فَاجَؤوا وقت ضحكهم منها، أي استهزؤوا بها أول ما رأوها ولم يتأملوا فيها.

﴿ وَمَا نُرِيهِم مِّن ءَايَةٍ إِلَّا هِيَ أَكْبَرُ مِنْ أُخْتِهَا ۚ وَأَخَذْنَهُم بِٱلْعَذَابِ لَعَلَهُمْ بَرْحِعُونَ ۞ .

﴿وَمَا نُرِيهِمْ مِنْ آيَةٍ إِلاَّ هِي أَكْبَرُ مِنْ أُخْتِهَا﴾ إلا هي بالغة أقصى درجات الإعجاز بحيث يحسب الناظر فيها أنها أكبر مما يقاس إليها من الآيات، والمراد وصف الكل بالكبر كقولك: رأيت رجالاً بعضهم أفضل من بعض، وكقوله:

مَنْ تَلْسَقَ مِنْهُمْ تَنَقُلُ لاَقَيْتُ سَيِّدَهُمْ مِنْلُ النُّجُومِ الَّتِي يَسْرِي بِهَا السَّارِي أو ﴿إلا﴾ وهي مختصة بنوع من الإعجاز مفضلة على غيرها بذلك الاعتبار. ﴿وَأَخَذْنَاهُمْ بِالعَذَابِ﴾ كالسنين والطوفان والجراد. ﴿لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ على وجه يرجى رجوعهم.

﴿ وَقَالُواْ يَكَأَيُّهُ ٱلسَّاحِرُ ٱدْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ إِنَّنَا لَمُهْتَدُونَ ۞ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِذَا هُمْ يَنكُنُونَ ۞ ﴾.

﴿وَقَالُوا يَا أَيُّهَ السَّاحِرُ﴾ نادوه بذلك في تلك الحال لشدة شكيمتهم وفرط حماقتهم، أو لأنهم كانوا يسمون العالم الماهر ساحراً. وقرأ ابن عامر بضم الهاء ﴿اذْعُ لَنَا رَبَّكَ﴾ فيكشف عنا العذاب. ﴿يِمَا عَهِدَ

عِنْدَكَ بعهده عندك من النبوة، أو من أن يستجيب دعوتك، أو أن يكشف العذاب عمن اهتدى، أو ﴿بما عهد عندك فوفيت به وهو الإيمان والطاعة. ﴿إِنَّنَا لَمُهْتَدُونَ ﴾.

﴿ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِذَا هُمْ يَنْكُنُونَ ﴾ فاجؤوا نكث عهدهم بالاهتداء.

﴿ وَنَادَىٰ فِـرْعَوْنُ فِى قَوْمِهِمِ قَالَ يَنَقُومِ ٱلْيَسَ لِى مُلْكُ مِصْرَ وَهَسَادِهِ ٱلْأَنْهَاثُر تَجَرِى مِن تَحْتِى ۖ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ۚ إِنَّ أَذَ أَنَا خَيْرٌ مِنْ هَذَا ٱلَّذِى هُوَ مَهِينٌ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ ۗ إِنَّ ﴾.

﴿وُنَادَى فِرْعَوْنُ﴾ بنفسه أو بمناديه. ﴿في قَوْمِهِ﴾ في مجمعهم أو فيما بينهم بعد كشف العذاب عنهم مخافة أن يؤمن بعضهم. ﴿قَالَ يَا قَوْمِ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِضْرَ وَهِذِهِ الْأَنْهَارُ﴾ أنهار النيل ومعظمها أربعة أنهر: نهر الملك، ونهر طولون، ونهر دمياط، ونهر تنيس. ﴿تَجْرِي مِنْ تَحْتِي﴾ تحت قصري أو أمري، أو بين يدي في جناني والواو إما عاطفة لهذه ﴿الأنهار﴾ على الملك و ﴿تجري﴾ حال منها. أو واو حال وهذه مبتدأ و ﴿الأنهار﴾ خبرها. ﴿أَفْلاَ تُبْصِرُونَ﴾ ذلك.

﴿أَمْ أَنَا خَيْرٌ﴾ مَع هذه المملكة والبسطة. ﴿مِنْ هَذَا الَّذِي هُوَ مَهِينٌ﴾ ضعيف حقير لا يستعد للرئاسة، من المهانة وهي القلة. ﴿وَلاَ يَكَادُ يُبِينُ﴾ الكلام لما به من الرتة فكيف يصلح للرسالة، و ﴿أَمِ﴾ إما منقطعة والمهمزة فيها للتقرير إذ قدم من أسباب فضله، أو متصلة على إقامة المسبب مقام السبب. والمعنى أفلا تبصرون أم تبصرون فتعلمون أني خير منه.

﴿ فَلَوَلَا ٱلْقِيَ عَلَيْهِ أَسْوِرَةٌ مِن ذَهَبٍ أَوْ جَلَةً مَعَهُ الْمَلَيْهِكَةُ مُفْتَرِنِينَ ﴿ فَأَسْتَخَفَّ قَوْمَهُ فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمًا فَسِقِينَ ﴿ فَيَهِ ﴾ .

﴿ فَلَوْلا أَلْقِيَ عَلَيْهِ أَسَاوِرَةً مِنْ ذَهَبِ أَي فهلا ألقي عليه مقاليد الملك إن كان صادقاً، إذ كانوا إذا سودوا رجلاً سوروه وطوقوه بسوار وطوق من ذهب، وأساورة جمع إسوار بمعنى السوار على تعويض التاء من ياء أساوير. وقد قرىء به وقرأ يعقوب وحفص «أسورة» وهي جمع سوار. وقرىء «أساور» جمع «أسورة» و «ألقى عليه أسورة» و «أساور» على البناء للفاعل وهو الله تعالى. ﴿ أَوْ جَاءَ مَعَهُ المَلاَئِكَةُ مُقْتَرِنينَ ﴾ مقرونين يعينونه أو يصدقونه من قرنته به فاقترن، أو متقارنين من اقترن بمعنى تقارن.

﴿ فَاسْتَخَفَّ قَوْمَهُ ﴾ فطلب منهم الخفة في مطاوعته أو فاستخف أحلامهم. ﴿ فَأَطَاعُوهُ ﴾ فيما أمرهم به ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمًا فَاسِقِينَ ﴾ فلذلك أطاعوا ذلك الفاسق.

﴿ فَلَـمَّا ءَاسَفُونَا ٱنْلَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَفَنَكُمْمُ أَجْمَعِينَ ۞ فَجَعَلْنَهُمْ سَلَفًا وَمَثَلًا لِلْلَاخِرِينَ ۞﴾.

﴿ فَلَمَّا آسَفُونَا﴾ أَغَضبونا بالإِفراط في العناد والعصيان منقول من أسف إذا اشتد غضبه. ﴿ انْتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ في اليم.

﴿ فَجَعَلْنَاهُمْ سَلَفاً ﴾ قدوة لمن بعدهم من الكفار يقتدون به في استحقاق مثل عقابهم، مصدر نعت به أو جمع سالف كخدم وخادم، وقرأ حمزة والكسائي بضم السين واللام جمع سليف كرغف ورغيف، أو سالف كصبر جمع صابر أو سلف كخشب. وقرىء «سلفاً» بإبدال ضمة اللام فتحة أو على أنه جمع سلفة أي ثلة قد سلفت. ﴿ وَمَثَلاً لِلاَّخِرِينَ ﴾ وعظة لهم أو قصة عجيبة تسير مسير الأمثال لهم فيقال: مثلكم مثل قوم فرعون.

﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ ٱبْنُ مَرْيَكَ مَثَلًا إِذَا فَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ ۞ وَقَالُوٓا ءَأَلِهَتُنَا خَيْرُ أَرْ هُوَّ مَا

## ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا ۚ بَلَ هُرَّ فَوَمُّ خَصِمُونَ ۗ ۗ ۖ ﴾.

﴿وَلَمَّا ضُرِبَ ابْنُ مَرْيَمٍ مَثَلا﴾ أي ضربه ابن الزبعري لما جادل رسول الله على قوله تعالى: ﴿إنكم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم﴾ أو غيره بأن قال النصارى أهل كتاب وهم يعبدون عيسى عليه السلام ويزعمون أنه ابن الله والملائكة أولى بذلك، أو على قوله تعالى: ﴿واسأل من أرسلنا من قبلك من رسلنا﴾ أو أن محمداً يريد أن نعبده كما عبد المسيح. ﴿إِذَا قَوْمُكَ﴾ قريش ﴿مِنْهُ من هذا المثل. ﴿يَصِدُونَ يضجون فرحاً لظنهم أن الرسول على صار ملزماً به. وقرأ نافع وابن عامر والكسائي بالضم من الصدود أي يصدون عن الحق ويعرضون عنه. وقيل هما لغتان نحو يعكف ويعكف.

﴿وَقَالُوا أَأَلِهَتُنَا خَيْرٌ أَمْ هُو﴾ أي آلهتنا خير عندك أم عيسى عليه السلام فإن يكن في النار فلتكن آلهتنا معه، أو آلهتنا الملائكة خير أم عيسى عليه السلام فإذا جاز أن يعبد ويكون ابن الله كانت آلهتنا أولى بذلك، أو آلهتنا خير أم محمد ﷺ فنعبده وندع آلهتنا. وقرأ الكوفيون «أآلهتنا» بتحقيق الهمزتين وألف بعدهما. ﴿مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلاَّ جَدَلا﴾ ما ضربوا هذا المثل إلا لأجل الجدل والخصومة لا لتمييز الحق من الباطل. ﴿بَلْ هُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ﴾ شداد الخصومة حراص على اللجاج.

﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَيَحَعَلَنَهُ مَثَلًا لِبَنِيَّ إِسْرَةِ بِـلَ ﴿ قَلَ نَشَآءُ لِجَعَلْنَا مِنكُم مَلَتِبَكَةً فِى ٱلْأَرْضِ يَخَلْفُونَ ﴿ إِنَّهُ ﴾ .

﴿إِنْ هُوَ إِلاَّ عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ﴾ بالنبوة. ﴿وَجَعَلْنَاهُ مَثَلاً لِبَني إِسْرَاثِيلَ﴾ أمراً عجيباً كالمثل السائر لبني إسرائيل، وهو كالجواب المزيح لتلك الشبهة.

﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنا مِنْكُم ﴾ لولدنا منكم يا رجال كما ولدنا عيسى من غير أب، أو لجعلنا بدلكم. ﴿ مَلاَئِكَةً في الأرضِ يَخْلُفُون ﴾ ملائكة يخلفونكم في الأرض، والمعنى أن حال عيسى عليه السلام وإن كانت عجيبة فإنه تعالى قادر على ما هو أعجب من ذلك، وأن الملائكة مثلكم من حيث إنها ذوات ممكنة يحتمل خلقها توليداً كما جاز خلقها إبداعاً، فمن أين لهم استحقاق الألوهية والانتساب إلى الله سبحانه وتعالى.

﴿ وَإِنَّهُ لَمِلْمٌ لِلسَّاعَةِ فَلَا نَمْتَرُكَ بِهَا وَاتَّبِعُونَ هَلْنَا صِرَطٌ مُسْتَقِيمٌ ۞ وَلَا يَصُدَّنَّكُمُ ٱلشَّيَطَانُّ إِنَّهُ لَكُو عَدُوُّ مُهِينٌ ۞﴾.

﴿ وَإِنَّهُ ﴾ وإن عيسى عليه السلام. ﴿ لَعِلْمٌ لِلسَّاعَة ﴾ لأن حدوثه أو نزوله من أشراط الساعة يعلم به دنوها، أو لأن احياء الموتى يدل على قدرة الله تعالى عليه. وقرىء «لعلم» أي لعلامة ولذكر على تسمية ما يذكر به ذكراً، وفي الحديث ينزل عيسى عليه السلام على ثنية بالأرض المقدسة يقال لها أفيق وبيده حربة يقتل بها الدجال، فيأتي بيت المقدس والناس في صلاة الصبح فيتأخر الإمام فيقدمه عيسى عليه السلام ويصلي خلفه على شريعة محمد عليه الصلاة والسلام، ثم يقتل الخنازير ويكسر الصليب، ويخرب البيع والكنائس، ويقتل النصارى إلا من آمن به. وقيل الضمير للقرآن فإن فيه الإعلام بالساعة والدلالة عليها. ﴿ فَلاَ تَمْتَرُنَّ بِهَا ﴾ فَلا تشكن فيها. ﴿ وَلاَ تَمْتَوْنَ وَ وَلَى الرسول ﷺ أمر أن يقوله. ﴿ هَذَا ﴾ الذي أدعوكم إليه. ﴿ صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾ لا يضل سالكه.

﴿ وَلاَ يَصُدَّنَّكُمُ الشَّيْطَانُ ﴾ عن المتابعة. ﴿ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوْ مُبِينٌ ﴾ ثابت عداوته بأن أخرجكم عن الجنة وعرضكم للبلية.

﴿ وَلَمَّا جَآةَ عِيسَىٰ بِالْبَيِّنَتِ قَالَ قَدْ جِثْمَتُكُمْ بِالْجِكْمَةِ وَلِأُبَيْنَ لَكُمُ بَعْضَ الَّذِى تَخْلَلِفُونَ فِيدٍ فَاتَقُوا اللّهَ وَلِكُبُونَ إِلَّهِ عَلَيْهُ وَلَكُمْ بَعْضَ الَّذِى تَخْلَلِفُونَ فِيدٍ فَاتَّقُوا اللّهَ وَلَيْبُونَ اللّهُ مُنْ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

﴿وَلَّمَا جَاءَ عِيسَى بِالبَيِّنَاتِ﴾ بالمعجزات أو بآيات الإِنجيل، أو بالشرائع الواضحات. ﴿قَالَ قَدْ جِثْتُكُمْ بِالْمِحْكَمَةِ﴾ بالإِنجيل أو بالشريعة. ﴿وَلاَبُيِّنَ لَكُمْ بَعْضَ الَّذِي تَخْتَلِفُونَ فِيهِ﴾ وهو ما يكون من أمر الدين لا ما يتعلق بأمر الدنيا، فإن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام لم يبعثوا لبياته، ولذلك قال عليه الصلاة والسلام «أنتم أعلم بأمر دنياكم». ﴿فَاتَقُوا الله وَأَطِيعُونِ﴾ فيما أبلغه عنه.

﴿إِنَّ الله هُوَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ بِيانَ لَمَا أَمْرِهُمْ بِالطَاعَةُ فَيْهُ، وهُو اعتقاد التوحيد والتعبد بالشرائع. ﴿هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾ الإشارة إلى مجموع الأمرين وهو تتمة كلام عيسى عليه السلام، أو استئناف من الله تعالى يدل على ما هو المقتضي للطاعة في ذلك.

﴿ مَا خَتَلَفَ الْأَخْزَابُ مِنْ بَيْنِهِم مُّ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْ عَذَابِ يَوْمٍ أَلِيمٍ ﴿ مَلَ يَظُرُونَ إِلَّا الْمُتَّقِينَ السَّاعَة أَن تَأْلِيَهُم بَعْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ الْأَخِلَانَ مُ يَوْمَهِنِهِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُولً إِلَّا الْمُتَّقِينَ ﴿ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

﴿ فَاخِتَلَفَ الْأَحرَابُ ﴾ الفرق المتحزبة. ﴿ مِنْ بَيْنِهِمْ ﴾ من بين النصارى أو اليهود والنصارى من بين قومه المبعوث إليهم. ﴿ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ من المتحزبين ﴿ مِنْ عَذَابِ يَوْمٍ أَلِيمٍ ﴾ هو القيامة.

﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلاَّ السَّاعَةَ ﴾ الضمير لقريش أو ﴿ للذين ظلموا ﴾ . أَ ﴿ أَنَّ تَأْتِيَهُمْ ﴾ بدل من ﴿ الساعة ﴾ والمعنى هل ينظرون إلا إتيان الساعة . ﴿ وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ ﴾ غَافِلُونَ عنها لاشتغالهم بأمور الدنيا وإنكارهم لها.

﴿الْأَخِلاَّءُ﴾ الأحباء ﴿يَوْمَثِذِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُو﴾ أي يتعادون يومئذ لانقطاع العلق لظهور ما كانوا يتخالون له سبباً للعذاب. ﴿إِلاَّ المُتَّقِينَ﴾ فإن خلتُهم لما كانت في الله تبقى نافعة أبد الآباد.

﴿يَنهِبَادِ لَا خَوْفُ عَلَيْكُمُ ٱلْيَوْمَ وَلَا أَنتُدَ تَحَـزَنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِعَايَنِنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ ۞.

﴿ يَا عِبَادِ لاَ خَوْفٌ عَلَيْكُمْ الْيَوْمَ وَلاَ أَنْتُمْ تَحْزَنُونَ ﴾ حكاية لما ينادي به المتقون المتحابون في الله يومئذ، وقرأ ابن كثير وحمزة والكسائي وحفض بغير الياء.

﴿الَّذِينَ آمَنُوا بِآيَاتِنَا﴾ صفة المنادى. ﴿وَكَانُوا مُسْلِمِينَ﴾ حال من الواو أي الذين آمنوا مخلصين، غير أن هذه العبارة آكد وأبلغ.

﴿ اَدْخُلُوا الْجَنَّةَ أَشَدُ وَأَزْوَجُكُو شُخْبَرُونَ ﴿ يُعَلَّقُ عَلَيْهِم بِصِحَافِ مِّن ذَهَبٍ وَأَكْوَاتٍ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِ بِهِ ٱلْأَنْفُسُ وَتَكَذُّ ٱلْأَعْبُثُ وَأَشَرُ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ يَهِا ﴾ .

﴿ انْخُلُوا الْجَنَّةَ أَنْتُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ ﴾ نساؤكم المؤمنات. ﴿ تُحْبَرُونَ ﴾ تسرون سروراً يظهر حباره أي أثره على وجوهكم، أو تزينون من الحبر وهو حسن الهيئة أو تكرمون إكراماً يبالغ فيه، والحبرة المبالغة فيما وصف بجميل.

﴿ يُطَانُ عَلَيْهِمْ بِصِحَافٍ مِنْ ذَهَبٍ وَأَكْوَابٍ ﴾ الصحاف جمع صحفة، والأكواب جمّع كوب وهو كوز لا

عروة له. ﴿وَفِيهَا﴾ وفي الجنة ﴿مَا تَشْتَهِي الأَنْفُسُ﴾ وقرأ نافع وابن عامر وحفص ﴿تشتهيه الأنفس﴾ على الأصل. ﴿وَتَلَنُّمُ التَّعَمُ والتلذذ. ﴿وَأَنْتُمُ الْأَصْلُ. ﴿وَأَنْتُمُ فَاللَّهُ اللَّهُ الْحَالَ. ﴿وَأَنْتُمُ فَاللَّهُ الْحَالَ. ﴿وَأَنْتُمُ فَاللَّهُ الْحَالَ. فَي التحسر في ثاني الحال.

﴿ وَيَلْكَ لَلْمَنَاةُ اَلَيْقَ أُورِثُنْتُمُوهَا بِمَا كُنْتُرَ تَعْمَلُونَ ۞ لَكُو فِيهَا فَكِكُهُ كَثِيرَةٌ يَنْهَا تَأْكُلُونَ ۞ • .

﴿وَتِلْكَ الجَنَّةُ الَّتِي أُورِثَتُمُوهَا بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾ وقرأ ورثتموها، شبه جزاء العمل بالميراث لأنه يخلفه عليه العامل، وتلك إشارة إلى الجنة المذكورة وقعت مبتدأ والجنة خبرها، و ﴿التِي أُورِثَتْمُوها﴾ صفتها أو ﴿الجنة﴾ صفة ﴿الجنة﴾ والخبر ﴿بما كنتم تعملون﴾، وعليه يتعلق الباء بمحذوف لا بـ ﴿أُورِثْتُمُوها﴾.

﴿لَكُمْ فِيهَا فَاكِهَةٌ كَثِيرةً مِنْهَا تَأْكُلُونَ﴾ بعضها تأكلون لكثرتها ودوام نوعها، ولعل تفصيل التنعم بالمطاعم والملابس وتكريره في القرآن وهو حقير بالإضافة إلى سائر نعائم الجنة لما كان بهم من الشدة والفاقة.

﴿ إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابٍ جَهَنَّمَ خَلِدُونَ ۞ لَا يُفَتَّرُ عَنْهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ۞ وَمَا ظَلَنَنَهُمْ وَلَكِنَ كَانُوا هُمُ ٱلظَّلِلِمِينَ ۞﴾.

﴿إِنَّ المُجْرِمِينَ﴾ الكاملين في الإِجرام وهم الكفار لأنه جعل قسيم المؤمنين بالآيات، وحكى عنهم ما يخص بالكفار. ﴿فِي عَذَابٍ جَهَنَّمَ خَالِدُونَ﴾ خبر إن أو خالدون خبر والظرف متعلق به.

﴿لاَ يُفَتَّرُ عَنْهُمْ﴾ لا يخفف عنهم من فترت عنه الحمى إذا سكنت قليلاً والتركيب للضعف. ﴿وَهُمْ فِيدِ﴾ في العذاب ﴿مُبْلِسُونَ﴾ آيسون من النجاة.

﴿وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا هُمُ الظَّالِمينَ﴾ مر مثله غير مرة وهم فصل.

﴿ وَنَادَوْا بَعَنَاكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكٌ قَالَ إِنَّكُم مَّنِكُثُونَ ۞ لَقَدْ حِثْنَكُمْ بِالْحَقِّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَكُمْ لِلْعَقِ كَدِهُونَ ۞﴾.

﴿وَنَادُوا يَا مَالِكُ﴾ وقرىء (يا مال؛ على الترخيم مكسوراً ومضموماً، ولعله إشعار بأنهم لضعفهم لا يستطيعون تأدية اللفظ بالتمام ولذلك اختصروا فقالوا: ﴿لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُكَ﴾ والمعنى سل ربنا أن يقضي علينا من قضى عليه إذا أماته، وهو لا ينافي إبلاسهم فإنه جؤار وتمن للموت من فرط الشدة ﴿قَالَ إِنَّكُم مَاكِئُونَ﴾ لا خلاص لكم بموت ولا بغيره.

﴿لَقَدْ جِثْنَاكُمْ بِالحَقِّ﴾ بالإِرسال والإِنزال، وهو تتمة الجواب إن كان في ﴿قال﴾ ضمير الله وإلا فجواب منه فكأنه تعالى تولى جوابهم بعد جواب مالك. ﴿وَلَكِنَّ أَكْثَرَكُمْ لِلحَقِّ كَارِهُونَ﴾ لما في اتباعه من إتعاب النفس وآداب الجوارح.

﴿ أَمْ أَبْرَمُوٓا أَمْرَ فَإِنَا مُبْرِمُونَ ۞ أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَيَجَوَنَهُمُ بَلَنَ وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكْنُبُونَ ﴾.

﴿ أَمْ أَبْرَمُوا أَمْراً ﴾ في تكذيب الحق ورده ولم يقتصروا على كراهته. ﴿ فَإِنَّا مُبْرِمُونَ ﴾ أمراً في مجازاتهم والعدول عن الخطاب للإشعار بأن ذلك أسوأ من كراهتهم، أو أم أحكم المشركون أمراً من كيدهم بالرسول

﴿ فَإِنَّا مِبرِمُونَ ﴾ كيدنا بهم، ويؤيده قوله:

﴿ أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لاَ نَسْمَعُ سِرَّهُمْ ﴾ حديث أنفسهم بذلك. ﴿ وَنَجْوَاهُمْ ﴾ وتناجيهم. ﴿ بَلَى ﴾ نسمعهما. ﴿ وَرُسُلُنَا ﴾ والحفظة مع ذلك. ﴿ لَذَيْهِمْ ﴾ ملازمة لهم. ﴿ يَكْتُبُونَ ﴾ ذلك.

﴿قُلْ إِن كَانَ لِلرَّحْمَانِ وَلَدٌّ فَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمَنْبِدِينَ ۗ ﴿ ﴾.

﴿قُلْ إِنْ كَانَ لِلرَّحْمَنِ وَلَدٌ فَأَنَا أَوَّلُ الْعَابِدِينَ ﴾ منكم فإن النبي على يكون أعلم بالله وبما يصح له وبما لا يصح له، وأولى بتعظيم ما يوجب تعظيمه ومن تعظيم الوالد تعظيم ولده، ولا يلزم من ذلك صحة كينونة الولد وعبادته له إذ المحال قد يستلزم المحال بل المراد نفيهما على أبلغ الوجوه كقوله تعالى: ﴿لو كان فيهما لهمة إلا الله لفسدتا ﴾ غير أن ﴿لو كان مشعرة بانتفاء الطرفين، و ﴿إن ههنا لا تشعر به ولا بنقيضه فإنها لمجرد الشريطة بل الانتفاء معلوم لانتفاء اللازم الدال على انتفاء ملزومه، والدلالة على أن إنكاره الولد ليس لعناد ومراء بل لو كان لكان أولى الناس بالاعتراف به. وقيل معناه إن كان له ولد في زعمكم فأنا أول العابدين لله الموحدين له أو الآنفين منه، أو من أن يكون له ولد من عبد يعبد إذا اشتد أنفه، أو ما كان له ولد فأنا أول الموحدين من أهل مكة. وقرأ حمزة والكسائي ﴿ولد عن بالضم وسكون اللام.

﴿ سُبِّحَنَ رَبِ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ رَبِ الْمَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ۞ فَذَرْهُمْ يَخُوضُواْ وَيَلْمَبُواْ حَقَىٰ بُلَنَقُواْ يَوْمَهُمُ ٱلَّذِى يُوعَدُونَ ۞﴾.

﴿ سُبْحَانَ رَبُّ السَّمَواتِ والأَرْضِ رَبُّ العَرْشِ عَمَا يَصِفُونَ ﴾ عن كونه ذا ولد فإن هذه الأجسام لكونها أصولاً ذات استمرار تبرأت عما يتصف به سائر الأجسام من توليد المثل، فما ظنك بمبدعها وخالقها.

﴿ فَلَرْهُمْ يَخُوضُوا﴾ في باطلهم. ﴿ وَيَلْمَبُوا﴾ في دنياهم. ﴿ حَتَّى يُلاَقُوا يَوْمَهُمْ الَّذِي يُوعَدُونَ ﴾ أي يوم القيامة، وهو دلالة على أن قولهم هذا جهل واتباع هوى، وأنهم مطبوع على قلوبهم معذبون في الآخرة إ

﴿وَهُوَ الَّذِى فِي السَّمَالَةِ إِلَهٌ وَفِي الْأَرْضِ إِلَهُ ۚ وَهُوَ الْمَكِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ وَتَبَارَكَ الَّذِى لَهُمْ مُلْكُ السَّمَوَاتِ
وَالْأَرْضِ وَمَا يَيْنَهُمَا وَعِندَمُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَإِلَيْتِهِ تُرْجَعُونَ ۞﴾.

﴿وَهُوَ الَّذِي فِي السَّمَاءِ إِلَهُ وَفِي الأَرْضِ إِلَهُ مستحق لأن يعبد فيهما، والظرف متعلق به لأنه بمعنى المعبود أو متضمن معناه كقولك: هو حاتم في البلد، وكذا فيمن قرأ «الله» والراجع مبتدأ محذوف لطول الصلة بمتعلق الخبر والعطف عليه، ولا يجوز جعله خبراً له لأنه لا يبقى له عائد لكن لو جعل صلة وقدر الإله مبتدأ محذوف يكون به جملة مبينة للصلة دالة على أن كونه في السماء بمعنى الألوهية دون الاستقرار، وفيه نفي الآلهة السماوية والأرضية واختصاصه باستحقاق الألوهية. ﴿وَهُوَ الْحَكِيمُ الْعَلِيمُ ﴾ كالدليل عليه.

﴿وَتَهَارَكَ الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَوٰاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَينَهُمّا﴾ كالهواء. ﴿وَعِنْلَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾ العلم بالساعة التي تقوم القيامة فيها. ﴿وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ للجزاء، وقرأ نافع وابن عامر وأبو عمرو وعاصم وروح بالتاء على الالتفات للتهديد.

﴿ وَلَا يَمْلِكُ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلشَّفَعَةَ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ۞ وَلَهِن سَأَلْنَهُم مَّنَ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّ يُؤْنَّكُونَ ۞ .

﴿ وَلا يَمْلِكُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ الشَّفَاعَةَ ﴾ كما زعموا أنهم شفعاؤهم عند الله. ﴿ إِلاَّ مَنْ شَهِدَ بِالحَقِّ

وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ بالتوحيد، والاستثناء متصل إن أريد بالموصول كل ما عبد من دون الله لاندراج الملائكة والمسيح فيه، ومنفصل إن خص بالأصنام.

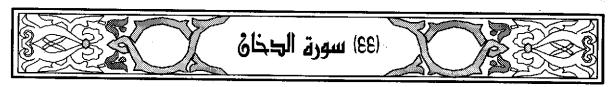
﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَهُمْ ﴾ سألت العابدين أو المعبودين. ﴿ لَيَقُولُنَّ الله ﴾ لتعذر المكابرة فيه من فرط ظهوره ﴿ فَأَتَّى يُؤْفَكُونَ ﴾ يصرفون عن عبادته إلى عبادة غيره.

﴿ وَقِيلِهِ ، بَكَرَبِ إِنَّ هَلَوُكُمْ قَوْمٌ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ فَأَصْفَحْ عَنْهُمْ وَقُلْ سَكَثُم فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ۞ .

﴿وَقِيلِهِ﴾ وقول الرسول ونصبه للعطف على سرهم، أو على محل الساعة أو لإضمار فعله أي وقال ﴿قَيلُهِ﴾ وجره عاصم وحمزة عطفاً على ﴿الساعة﴾، وقرىء بالرفع على أنه مبتدأ خبره: ﴿يَا رَبِّ إِنَّ هؤلاءٍ قَوْمٌ لاَ يُؤْمِنُونَ﴾ أو معطوف على ﴿علم الساعة﴾ بتقدير مضاف. وقيل هو قسم منصوب بحذف الجار أو مجرور بإضماره، أو مرفوع بتقدير ﴿وقيله يا رب﴾ قسمي، و ﴿إن هؤلاء﴾ جوابه.

﴿ فَاصْفَحْ عَنْهُمْ ﴾ فأعرض عن دعوتهم آيساً عن إيمانهم. ﴿ وَقُلْ سَلاَمٌ ﴾ تسلم منكم ومتاركة. ﴿ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ تسلية للرسول وتهديد لهم، وقرأ نافع وابن عامر بالتاء على أنه من المأمور بقوله.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة الزخرف كان ممن يقال له يوم القيامة ﴿يا عبادي لا خوف عليكم اليوم ولا أنتم تحزنون﴾».



# مكية إلا قوله تعالى: رُإنا كاشفوا العذاب؟ الآية، وهي سبع أو تسع وخمسون آية

## بسب الله التخب التحسير

## ﴿ حَمْ اللَّهِ عَلَيْكِ اللَّهِ مِنْ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَنزَكَةً إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ١٠٠٠

﴿ حَمّ ﴾ ﴿ وَالْكِتَابِ الْمُبِين ﴾ القرآن والواو للعطف إن كان ﴿ حَمّ ﴾ مقسماً به وإلا فللقسم والجواب قوله: ﴿ إِنَّا أَتْرَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ ﴾ ليلة القدر، أو البراءة ابتدىء فيها إنزاله، أو أنزل فيها جملة إلى سماء الدنيا من اللوح المحفوظ، ثم أنزل على الرسول على نجوماً وبركتها لذلك، فإن نزول القرآن سبب للمنافع الدينية والدنيوية، أو لما فيها من نزول الملائكة والرحمة وإجابة الدعوة وقسم النعمة وفصل الأقضية. ﴿ إِنّا كُنّا مُنْا وَلَانَا فَ وَلَانَا وَكُذَلُكُ قُولُهُ:

﴿ فِيهَا يُقْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ۞ أَمْرَا مِنْ عِندِنَأَ إِنَا كُنَّا مُرْسِلِينَ ۞ رَحْمَةً مِن رَبِكَ إِنَّهُ هُو ٱلسَّمِيعُ الْعَلِيمُ ۞ .

﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرِ حَكِيمٍ ﴾ فَإِن كونها مفرق الأمور المحكمة أو الملتبسة بالحكمة يستدعي أن ينزل فيها القرآن الذي هو من عظائمها، ويجوز أن يكون صفة ﴿ ليلة مباركة ﴾ وما بينهما اعتراض، وهو يدل على أن الليلة ليلة القدر لأنه صفتها لقوله: ﴿ تَنزِل الملائكة والروح فيها بإذن ربهم من كل أمر ﴾ وقرىء «يفرق» بالتشديد و «يفرق كل» أي يفرقه الله، و «نفرق» بالنون.

﴿ أَمْراً مِنْ عِنْدِنَا﴾ أي أعني بهذا الأمر أمراً حاصلاً من عندنا على مقتضى حكمتنا، وهو مزيد تفخيم للأمر ويجوز أن يكون حالاً من (كل) أو أمر، أو ضميره المستكن في ﴿حكيم﴾ لأنه موصوف، وأن يكون الممراد به مقابل النهي وقع مصدراً لـ ﴿ يَفْرِقَ ﴾ أو لفعله مضمراً من حيث إن الفرق به، أو حالاً من أحد ضميري ﴿ أَنْزِلناه ﴾ بمعنى آمرين أو مأموراً. ﴿ إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ﴾ .

﴿رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ﴾ بدل من ﴿إنا كنا منذرين﴾ أي أنزلنا القرآن لأن من عادتنا إرسال الرسل بالكتب إلى العباد لأجل الرحمة عليهم، وضع الرب موضع الضمير للإشعار بأن الربوبية اقتضت ذلك، فإنه أعظم أنواع التربية أو علة لـ ﴿يفرق﴾ أو ﴿أمراً﴾، و ﴿رحمة﴾ مفعول به أي يفصل فيها كل أمر أو تصدر الأوامر ﴿من عندنا﴾ لأن من شأننا أن نرسل رحمتنا، فإن فصل كل أمر من قسمة الأرزاق وغيرها وصدور الأوامر الإلهية من باب الرحمة، وقرىء «رحمة» على تلك رحمة. ﴿إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ العَلِيمُ ﴾ يسمع أقوال العباد ويعلم أحوالهم، وهو بما بعده تحقيق لربوبيته فإنها لا تحق إلا لمن هذه صفاته.

﴿ رَبِّ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ۗ إِن كُنتُم مُوقِنِينَ ۞ لَا إِلَنَهَ إِلَّا هُوَ يُحِيء وَيُعِيثُ رَبُّكُمْ وَرَبُّ

ءَابَآيِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ فَي بَل هُمْ فِي شَلْقِ بَلْعَبُونَ ﴾.

﴿رَبِّ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا﴾ خبر آخر أو استئناف. وقرأ الكوفيون بالجر بدلاً ﴿من ربك﴾. ﴿إِنْ كُنتُم مُوقِنينَ﴾ أي إن كنتم من أهل الإيقان في العلوم، أو كنتم موقنين في إقراركم إذا سئلتم من خلقها؟ فقلتم الله، علمتم أن الأمر كما قلنا، أو إن كنتم مريدين اليقين فاعلموا ذلك.

﴿لا إِله إِلاَّ هُوَ﴾ إذ لا خالق سواه. ﴿يُخيِي وَيُميتُ﴾ كما تشاهدون. ﴿رَبُّكُمْ وَرَبُّ آبَائِكُمُ الأَوَّلِينَ﴾ وقرئا بالجر بدلاً ﴿من ربك﴾.

﴿بَلْ هُمْ فِي شَكِّ يَلْعَبُونَ﴾ رد لكونهم موقنين.

﴿ فَٱرْتَقِبْ يَوْمَ تَنْأَقِي ٱلسَّمَآءُ بِذُخَانِ مُّبِينِ ۞ يَعْشَى ٱلنَّاسُّ هَنذَا عَذَابُ ٱلِيمُ ۞ .

﴿فَارْتَقِبُ فَانتظر لهم. ﴿يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بُدُخَانِ مُبِينِ ﴾ يوم شدة ومجاعة فإن الجائع يرى بينه وبين السماء كهيئة الدخان من ضعف بصره، أو لأن الهواء يظلم عام القحط لقلة الأمطار وكثرة الغبار، أو لأن العرب تسمي الشر الغالب دخاناً وقد قحطوا حتى أكلوا جيف الكلاب وعظامها، وإسناد الإتيان إلى السماء لأن ذلك يكفه عن الأمطار، أو يوم ظهور الدخان المعدود في أشراط الساعة لما روي أنه عليه الصلاة والسلام لما قال: أول الآيات الدخان ونزول عيسى عليه السلام، ونار تخرج من قعر عدن أبين تسوق الناس إلى المحشر. قيل وما الدخان فتلا رسول الله عليه الآية وقال: «يملأ ما بين المشرق والمغرب يمكث أربعين يوماً وليلة، أما المؤمن فيصيبه كهيئة الزكام وأما الكافر فهو كالسكران يخرج من منخريه وأذنيه ودبره "أو يوم القيامة والدخان يحتمل المعنيين.

﴿يَغْشَى النَّاسَ﴾ يحيط بهم صفة للدخان وقوله: ﴿هَذَا عَذَابٌ ٱلبِّيمُ﴾.

﴿ زَبَنَا ٱكْشِفَ عَنَا ٱلْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ ۞ أَنَّ لَمُمُ ٱلذِّكْرَىٰ وَقَدْ جَاءَهُمْ رَسُولٌ مُّبِينٌ ۞ ثُمَّ تَوَلَّوَا عَنْهُ وَقَالُواْ مُعَلِّرٌ تَجْنُونُ ۞﴾.

﴿رَبَّنَا اكْشِفُ عَنَّا الْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ﴾ مقدر بقول وقع حالاً و ﴿إِنَا مؤمنون﴾ وعد بالإِيمان إن كشف العذاب عنهم.

﴿أَنَّى لَهُمُ الذُّكْرَى﴾ من أين لهم وكيف يتذكرون بهذه الحالة. ﴿وَقَدْ جَاءَهُمْ رَسُولٌ مُبِينٌ﴾ بين لهم ما هو أعظم منها في إيجاب الإذكار من الآيات والمعجزات.

﴿ ثُمَّ تَوَلَّوا عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلِّمٌ مَجْنُونٌ ﴾ أي قال بعضهم يعلمه غلام أعجمي لبعض ثقيف وقال آخرون إنه ﴿ مَجنُونُ ﴾ .

﴿ إِنَّا كَاشِفُواْ ٱلْعَذَابِ قَلِيلًا ۚ إِنَّكُمْ عَآبِدُونَ ۞ يَوْمَ نَبْطِشُ ٱلْبَطْشَةَ ٱلْكُبْرَىٰ إِنَّا مُنلَقِمُونَ ۞﴾.

﴿إِنَّا كَاشِفُوا الْعَذَابِ﴾ بدعاء النبي عليه الصلاة والسلام فإنه لما دعا رفع القحط ﴿قَلِيلا﴾ كشفا قليلاً أو زماناً قليلاً وهو ما بقي من أعمارهم. ﴿إِنَّكُمْ عَائِدُونَ﴾ إلى الكفر غب الكشف، ومن فسر الدخان بما هو من الأشراط قال إذا جاء الدخان غوّث الكفار بالدعاء فيكشفه الله عنهم بعد الأربعين، فريثما يكشفه عنهم يرتدون، ومن فسره بما في القيامة أوّله بالشرط والتقدير:

﴿يَوْمَ نَبْطِشُ البَطْشَةَ الكُبْرَى﴾ يوم القيامة أو يوم بدر ظرف لفعل دل عليه. ﴿إِنَّا مُنْتَقِمُونَ﴾ لا لمنتقمون فإن إن تُحجزه عنه، أو بدل من ﴿يوم تأتي﴾. وقرىء «نبطش» أي نجعل البطشة الكبرى باطشة بهم، أو تحمل الملائكة على بطشهم وهو التناول بصولة.

﴿ وَلَقَدْ فَتَنَا قَبْلَهُمْ قَوْمَ فِرْعَوْتَ وَجَآءَهُمْ رَسُولٌ كَرِيمُ ۚ اللَّهِ إِلَى عِبَادَ اللَّهِ إِلَى كَثُرَ اللَّهِ إِلَى عَبَادَ اللَّهِ إِلَى عَبَادَ اللَّهِ إِلَى الكُرْ رَسُولُ آمِينٌ اللَّهِ .

﴿وَلَقَدُ فَتَنَّا قَبْلَهُمْ قَوْمَ فِرْعَوْنَ﴾ امتحناهم بإرسال موسى عليه السلام إليهم، أو أوقعناهم في الفتنة بالإمهال وتوسيع الرزق عليهم. وقرىء بالتشديد للتأكيد أو لكثرة القوم. ﴿وَجَاءَهُمْ رَسُولٌ كَرِيمٌ﴾ على الله أو على المؤمنين أو في نفسه لشرف نسبه وفضل حسبه.

﴿أَنْ أَدُوا إِلَيْ عِبَادَ الله بأن أدوهم إليَّ وأرسلوهم معي، أو بأن أدوا إلي حق الله من الإيمان وقبول الدعوة يا عباد الله، ويجوز أن تكون ﴿أَنْ مَخففة ومفسرة لأن مجيء الرسول يكون برسالة ودعوة. ﴿إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ ﴾ غير متهم لدلالة المعجزات على صدقه، أو لائتمان الله إياه على وحيه وهو علة الأمر.

﴿وَإَن لَا نَعْلُواْ عَلَى اللَّهِ ۚ إِنِّ مَاتِيكُم بِسُلَطَنَنِ شُبِينٍ ۞ وَلِنِّي عُذْتُ بِرَقِ وَرَتِيكُو أَن تَرْجُمُونِ ۞﴾.

﴿وَأَنْ لاَ تَعْلُوا عَلَى الله ﴾ ولا تتكبروا عليه بالاستهانة بوحيه ورسوله، و ﴿أَنَ ﴾ كالأولى في وجهيها. ﴿إِنِّي آتِيكُمْ بِسُلْطَانِ مُبِينِ ﴾ علة للنهي ولذكر الـ ﴿أمين ﴾ مع الأداء، والسلطان مع العلاء شأن لا يخفى.

﴿وَإِنِّي عُلْتُ بِرَبِّي وَرَبِّكُمْ﴾ التجأت إليه وتوكلت عليه. ﴿أَنْ تَرْجُمُونِ﴾ أن تؤذوني ضرباً أو شتماً أو أن تقتلوني. وقرىء «عت» بالادعام فيه.

﴿ وَإِن لَّرَ نُوْمِنُواْ لِى فَاعْمَزِلُونِ ﴿ إِنَّ فَدَعَا رَبَّهُۥ أَنَّ هَـٰتَؤُكَّاءِ فَوْمٌ تُجْرِمُونَ ﴿ اللَّهِ ﴿

﴿ وَإِنْ لَمْ تُؤْمِثُوا لِي فَاعْتَزِلُونِ ﴾ فكونوا بمعزل مني لا علي ولا لي، ولا تتعرضوا إليَّ بسوء فإنه ليس جزاء من دعاكم إلى ما فيه فلا حكم.

﴿ فَلَاهَ وَبُهُ ﴾ بعدما كذبوه. ﴿ أَنَّ هَوُلاَءِ ﴾ بأن هؤلاء ﴿ قَوْمٌ مُجْرِمُونَ ﴾ وهو تعريض بالدعاء عليهم بذكر ما استوجبوه به ولذلك سماه دعاء، وقرىء بالكسر على إضمار القول.

﴿ فَأَسِّرِ بِعِبَادِى لَيْلًا إِنَّكُم مُّتَبَعُونَ ۞ وَٱتْرُكِ ٱلْبَحْرَ رَهْوًا ۚ إِنَّهُمْ جُندُ مُغْرَفُونَ ۞ ﴿.

﴿ فَأَسْرِ بِعِبَادِي لَيْلاً﴾ أي فقال أسر أو قال إن كان الأمر كذلك ﴿ فأسر ﴾ ، وقرأ نافع وأبو عمرو وابن كثير بوصل الهمزة من سرى ﴿ إِنَّكُمْ مُتَّبَعُونَ ﴾ يتبعكم فرعون وجنوده إذا علموا بخروجكم.

﴿ وَاتْرُكِ الْبَحْرَ رَهُواً ﴾ مفتوحاً ذا فجوة واسعة أو ساكناً على هيئته بعد ما جاوزته ولا تضربه بعصاك ولا تغير منه شيئاً ليدخله القبط ﴿ إِنَّهُمْ جُنْدٌ مُغْرَقُونَ ﴾ وقرىء بالفتح بمعنى لأنهم.

﴿كُمْ تَرَكُواْ مِن جَنَّتِ وَعُيُونٌ ۞ وَرُزُوعٍ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ ۞ وَنَعْمَةِ كَانُوا فِيهَا فَكِهِينَ ۞﴾

﴿كُمْ تَرَكُوا﴾ كثيراً تركوا. ﴿مِنْ جَنَاتٍ وَعُيُونِ﴾.

﴿وَزُرُوعٍ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ﴾ محافل مزينة ومنازل حسنة.

﴿وَنَعْمَةٍ﴾ وتنعُم. ﴿كَانُوا فِيهَا فَاكِهينَ﴾ متنعمين، وقرىء "فكهين».

﴿ كَذَالِكُ ۚ وَأَوْرَثَنَهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ ۞ فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ وَمَا كَانُواْ مُنظَرِينَ ۞ ﴿

﴿كَذَلِكَ﴾ مثل ذلك الإِخراج أخرجناهم أو الأمر كذلك. ﴿وَأُورَثْنَاهَا﴾ عطف على المقدر أو على ﴿وَرَثْنَاهَا﴾ عطف على المقدر أو على ﴿وَرَكُوا﴾. ﴿قَوْماً آخَرِينَ﴾ ليسوا منهم في شيء وهم بنو إسرائيل، وقيل غيرهم لأنهم لم يعودوا إلى مصر.

﴿ فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ ﴾ مجاز من عدم الاكتراث بهلاكهم والاعتداد بوجودهم كقولهم: بكت عليهم السماء والأرض وكسفت لمهلكهم الشمس في نقيض ذلك. ومنه ما روي في الأخبار: إن المؤمن ليبكي عليه مصلاه ومحل عبادته ومصعد عمله ومهبط رزقه. وقيل تقديره فما بكت عليهم أهل السماء والأرض ﴿ وَمَا كَانُوا مُنْظُرِينَ ﴾ ممهلين إلى وقت آخر.

﴿ وَلَقَدْ نَجَيْنَا بَنِيَ إِسْرَةِ بِلَ مِنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ ۞ مِنْ فِرْعَوْنَ ۚ إِنَّهُ كَانَ عَالِيًا مِنَ ٱلْمُسْرِفِينَ ۞﴾.

﴿ وَلَقَدْ نَجِّيْنَا بَنِي إِسْرَاثِيلَ مِنَ العَذَابِ المُهِينِ ﴾ من استعباد فرعون وقتله أبناءهم.

﴿ مِنْ فِرْعَونَ ﴾ بدل من ﴿ العذاب ﴾ على حذف المضاف، أو جعله عذاب لإفراطه في التعذيب، أو حال من المهين بمعنى واقعاً من جهته، وقرىء «من فرعون» على الاستفهام تنكير له لنكر ما كان عليه من الشيطنة. ﴿ إِنَّهُ كَانَ عَالِياً ﴾ متكبراً. ﴿ مِنَ المُسْرِفِينَ ﴾ في العتو والشرارة، وهو خبر ثان أي كان متكبراً مسرفاً، أو حال من الضمير في ﴿ عالياً ﴾ أي كان رفيع الطبقة من بينهم.

﴿ وَلَقَدِ ٱخْتَرْنَكُمْ عَلَىٰ عِسَلَمٍ عَلَى ٱلْعَالَمِينَ ۞ وَءَالْيَنَكُم مِّنَ ٱلْآينَتِ مَا فِيهِ بَلَتَوُّا شُبِيتُ ۞﴾.

﴿ وَلَقَدْ اخْتَرْنَاهُمْ ﴾ اخترنا بني إسرائيل. ﴿ عَلَى عِلْم ﴾ عالمين بأنهم أحقاء بذلك، أو مع علم منا بأنهم يزيغون في بعض الأحوال. ﴿ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ لكثرة الأنبياء فيهم أو على عالمي زمانهم.

﴿وَآتَيْنَاهُمْ مِنْ الآيَاتِ﴾ كفلق البحر وتظليل الغمام وإنزال المن والسلوى. ﴿مَا فِيهِ بَلاَءُ مُبِينٌ﴾ نعمة جلية أو اختبار ظاهر.

﴿ إِنَّ هَـٰ تُؤَكِّمَ لِيَقُولُونُ ۚ إِنَّ إِنَّ هِنَ إِلَّا مَوْتَلَنَّا ٱلْأُولَىٰ وَمَا غَنُّ بِمُنشَرِينَ ۞ ﴿ .

﴿إِنَّ هُوُلاءِ﴾ يعني كفار قريش لأن الكلام فيهم وقصة فرعون وقومه مسوقة للدلالة على أنهم مثلهم في الإصرار على الضلالة، والإِنذار عن مثل ما حل بهم. ﴿لَيَقُولُونَ﴾.

﴿إِنْ هِيَ إِلاَّ مَوْتَتُنَا الأُولَى﴾ ما العاقبة ونهاية الأمر إلا الموتة الأولى المزيلة للحياة الدنيوية، ولا قصد فيه إلى إثبات ثانية كما في قولك. حج زيد الحجة الأولى ومات. وقيل لما قيل إنكم تموتون موتة يعقبها حياة كما تقدم منكم موتة كذلك قالوا إن هي إلا موتتنا الأولى، أي ما الموتة التي من شأنها كذلك إلا الموتة الأولى. ﴿وَمَا نَحْنُ بِمُنْشَرِينَ﴾ بمبعوثين.

﴿ فَأَتُواْ بِتَابَآبِنَا ۚ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ۞ اَهُمْ خَيْرُ أَمْ قَوْمُ تُبَعِ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ اَهْلَكُنَكُمْ ۚ إِنَّهُمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ ۞ .

﴿ فَائْتُوا بِآبَائِنَا﴾ خطاب لمن وعدهم بالنشور من الرسول والمؤمنين. ﴿ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقينَ﴾ في وعدكم ليدل عليه.

﴿أَهُمْ خَيْرٌ﴾ في القوة والمنعة. ﴿أَمْ قَوْمُ تُبِّعِ﴾ تبع الحميري الذي سار بالجيوش وحير الحيرة وبنى سمرقند. وقيل هدمها وكان مؤمناً وقومه كافرين ولذلك ذمهم دونه. وعنه عليه الصلاة والسلام: «ما أدري أكان تبع نبياً أم غير نبي». وقيل لملوك اليمن التبابعة لأنهم يتبعون كما قيل لهم الأقيال لأنهم يتقيلون. ﴿وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ كعاد ثومود. ﴿أَهْلَكْنَاهُمْ ﴾ استئناف بمآل قوم تبع، ﴿والذين من قبلهم ﴾ هدد به كفار قريش أوحال بإضمار قد أو خبر من الموصول إن استؤنف به. ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ ﴾ بيان للجامع المقتضي للإهلاك.

﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَنُوْتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِيبِ ﴾ مَا خَلَفْنَهُمَا إِلَّا بِٱلْحَقِ وَلَكِنَّ أَكُنَّهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾.

﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَوٰاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا﴾ وَمَا بين الجنسين وقرىء «وما بينهن». ﴿ لأَعِبينَ﴾ لاهين، وهو دليل على صحة الحشر كما مر في الأنبياء وغيرها.

﴿مَا خَلَقْتَاهُمَا إِلاَّ بِالحَقِّ﴾ إلا بسبب الحق الذي اقتضاه الدليل من الإيمان والطاعة، أو البعث والجزاء. ﴿وَلَكِنْ أَكْثَرَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ﴾ لقلة نظرهم.

﴿ إِنَّ يَوْمَ الْفَصْلِ مِيقَنتُهُمْ أَخَمِينَ ۞ يَوْمَ لَا يُغْنِى مَوْلًى عَن مَوْلَى شَيْعًا وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ۞ إِلَّا مَن رَّحِيمَ اللَّهُ ۚ إِنَّهُ هُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ۞ .

﴿إِنَّ يَوْمَ الفَصْلِ ﴾ فصل الحق عن الباطل، أو المحق عن المبطل بالجزاء، أو فصل الرجل عن أقاربه وأحبائه. ﴿مِيقَاتُهُمْ ﴾ وقت موعدهم. ﴿أَجْمَعِينَ ﴾ وقرىء «ميقاتهم» بالنصب على أنه الاسم أي إن ميعاد جزائهم في ﴿يوم الفصل ﴾.

﴿ يَوْمَ لاَ يُغْنِي ﴾ بدل من ﴿ يُومِ الفصل ﴾ أو صفة لـ ﴿ ميقاتهم ﴾ ، أو ظرف لما دل عليه الفصل لا له الفصل . ﴿ مَوْلَى ﴾ من قرابة أو غيرها . ﴿ وَلاَ هُمْ يُنْصَرُونَ ﴾ الفصل . ﴿ مَوْلَى ﴾ الفصل الله على الفصل الفصل الفصل الفصل الفصل الفصل الفصل الفصل الفصل الفعني الأنه عام .

﴿إِلاَّ مَنْ رَحِمَ الله﴾ بالعفو عنه وقبول الشفاعة فيه، ومحله الرفع على البدل من الواو أو النصب على الاستثناء ﴿إِنَّهُ هُوَ الْمَزِيزُ﴾ لا ينصر منه من أراد تعذيبه. ﴿الرَّحِيمُ﴾ لمن أراد أن يرحمه.

﴿ إِنَّ شَجَرَتَ ٱلزَّقُومِ ﴿ لَى طَعَامُ ٱلأَثِيدِ ۞ كَالْمُهُلِ يَغَلِى فِى ٱلْبُطُونِ ۞ كَغَلِى ٱلْحَدِيدِ ۞﴾.

﴿إِنَّ شَجَرَت الزَّقُومِ﴾ وقرىء بكسر الشين ومعنى ﴿الزقوم﴾ سبق في «الصافات».

﴿ طَعَامُ الأَثْبِيمِ ﴾ الكثير الأثام، والمراد به الكافر لدلالة ما قبله وما بعده عليه.

﴿كَالْمُهْلِ﴾ وهو ما يمهل في النار حتى يذوب. وقيل دردي الزيت. ﴿تَغْلِي فِي البُطُونِ﴾ وقرأ ابن كثير وحفص ورويس بالياء على أن الضمير للـ ﴿طعام﴾، أو ﴿الزقوم﴾ لا «للمهل» إذ الأظهر أن الجملة حال من أحدهما.

﴿كَغَلْيِ الْحَمِيمِ ﴾ غلياناً مثل غليه.

﴿ خُذُوهُ فَآغَتِلُوهُ إِلَىٰ سَوَآءِ ٱلجَحِيمِ ﴿ إِنَّ مُمْ مُنُوا فَوْقَ رَأْسِهِ. مِنْ عَذَابِ ٱلْحَبِيمِ ﴿ وَقَ إِنَّكَ أَنَتُ الْعَنْذِيرُ ٱلْكَرِيمُ ﴾ . ﴿ أَنَ الْعَنْذِيرُ ٱلْكَرِيمُ ﴿ إِنَّا هَا كُنتُم بِهِ. تَمْتَرُونَ ﴿ ﴾ .

﴿خُذُوهُ﴾ على إرادة القول والمقول له الزبانية. ﴿فَاعْتِلُوهُ﴾ فجروه والعتل الأخذ بمجامع الشيء وجره بقهر، وقرأ الحجازيان وابن عامر ويعقوب بالضم وهما لغتان. ﴿إِلَىٰ سَوَاءِ الجَحِيمِ﴾ وسطه.

﴿ ثُمَّ صُبُوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَذَابِ الْحَميم ﴾ كان أصله يصب من فوق رؤوسهم الحميم فقيل يصب من ﴿ وَوَقَ ﴾ رؤوسهم ﴿عذاب ﴾ هو ﴿ الحميم ﴾ للتخفيف وزيد من للدلالة على أن المصبوب بعض هذا النوع.

﴿ذُق إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ﴾ أي وقولوا له ذلك استهزاء به وتقريعاً على ما كان يزعمه، وقرأ الكسائي ﴿أَنْك﴾ بالفتح أي ذق لأنك أو ﴿عذابِ﴾ ﴿أَنْك﴾

﴿إِنَّ هَذَا﴾ إن هذا. الـ ﴿عذابِ﴾. ﴿مَا كُنتُمْ بِهِ تَمْترُونَ﴾ تشكون وتمارون فيه.

﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي مَقَامٍ أَمِينِ ۞ فِي جَنَّنتِ وَعُمُونِ ۞ يَلْبَسُونَ مِن سُندُسِ وَإِسْتَبْرَقِ مُتَقَنبِلِينَ ۞ كَذَلِكَ وَزَقَجْنَهُم بِحُورٍ عِينِ ۞ يَدْعُونَ فِيهَا بِكُلِ فَنكِهَةٍ مَامِنِينَ ۞ لَا يَدُوقُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ إِلَّا ٱلْمَوْتَةَ ٱلأُولَلُ وَوَقَنْهُمْ عَذَابَ ٱلْجَجِيمِ ۞ فَضَلًا مِن زَبِّكَ ذَلِكَ هُوَ ٱلْغَوْدُ ٱلْعَظِيمُ ۞﴾.

﴿إِنَّ المُتَّقِينَ فِي مَقَامٍ ﴾ في موضع إقامة، وقرأ نافع وابن عامر بضم الميم ﴿أَمِينٍ ﴾ يأمن صاحبه عن الآفة والانتقال.

﴿ فِي جَنَّاتٍ وَعُيونِ ﴾ بدل من مقام جيء به للدلالة على نزاهته، واشتماله على ما يستلذ به من المآكل والمشارب.

﴿ يَلْبَسُونَ مِنْ سُنْدُسِ وَإِسْتَبْرِقِ ﴾ خبر ثان أو حال من الضّمير في الجار أو استثناف، والسندس ما رَقَّ من الحرير والإستبرق ما خلظ منه معرب استبره، أو مشتق من البراقة. ﴿ مُتَقَابِلِينَ ﴾ في مجالسهم ليستأنس بعضهم ببعض. ﴿ كَذَلِكَ ﴾ الأمر كذلك أو آتيناهم مثل ذلك. ﴿ وَزَوَّ جُنَاهُمْ بِحُورٍ عِينٍ ﴾ قرناهم بهن ولذلك عدي بالباء، والحوراء البيضاء والعيناء عظيمة العينين، واختلف في أنهن نساء الدنيا أو غيرها.

﴿يَدْعُونَ فِيهَا بِكُلِّ فَاكِهَةٍ﴾ يطلبون ويأمرون بإحضار ما يشتهون من الفواكه لا يتخصص شيء منها بمكان ولا بزمان. ﴿آمِنِينَ﴾ من الضرر.

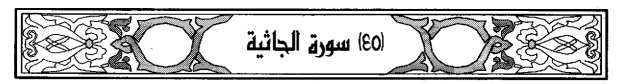
﴿لاَ يَلُوقُونَ فِيهَا الْمَوْتَ إِلاَّ الْمَوْتَةَ الأُولَى﴾ بل يحيون فيها دائماً، والاستثناء منقطع أو متصل والضمير للآخرة و ﴿الموت﴾ أول أحوالها، أو الجبنة والمؤمن يشارفها بالموت ويشاهدها عنده فكأنه فيها، أو الإستثناء للمبالغة في تعميم النفي وامتناع ﴿الموت﴾ فكأنه قال: ﴿لا يلوقون فيها الموت﴾ إلا إذا أمكن ذوق الموتة الأولى في المستقبل. ﴿وَوَقَاهُمْ مَذَابَ الجَحِيم﴾ وقرىء «ووقًاهم» على المبالغة.

﴿فَضْلاً مِنْ رَبُكَ﴾ أي أعطوا كل ذلك عطاء وتفضلاً منه. وقرىء بالرفع أي ذلك فضل. ﴿ذَلِكَ هُوَ الفَوْزُ العَظِيمُ﴾ لأنه خلاص عن المكاره وفوز بالمطالب.

﴿ فَإِنَّمَا يَشَرْنَكُ بِلِسَائِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَلَكَّرُونَ ۞ فَارْتَقِبُ إِنَّهُم مُرْتَقِبُونَ ۞ .

﴿فَإِنَّمَا يَسَّرْنَاهُ بِلِسَانِكَ﴾ سهلناه حيث أنزلناه بلغتك وهو فذلكة السورة. ﴿لَمَلَّهُمْ يَتَذَكُّرُونَ﴾ لعلهم يفهمونه فيتذكرون به ما لم يتذكروا.

﴿ فَارْتَقِبُ ﴾ فانتظر ما يحل بهم. ﴿ إِنَّهُمْ مُرْتَقِبُونَ ﴾ منتظرون ما يحل بك. عن النبي ﷺ "من قرأ حمّ الدخان ليلة جمعة أصبح مغفوراً له".



#### مكية وآيها سبع أو ست وثلاثوى آية

## بِسْمِ اللَّهِ النَّهُ إِلنَّهُ إِلنَّهُ إِلنَّهُ الرَّحِيلَةِ

﴿ حَمَّمَ ۞ تَنزِيلُ ٱلْكِنَتِ مِنَ اللَّهِ ٱلْعَزِيزِ الْمَكِيمِ ۞ إِنَّ فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ لَآيَنتِ اِلْمُؤْمِنِينَ ۞ وَفِ خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُثُ مِن دَاتَةٍ مَائِثَ لِقَوْمِ يُوقِتُونَ ۞﴾.

﴿حَمَّ﴾ ﴿تَنْزِيلُ الْكِتَابِ﴾ إن جعلت ﴿حمَّ﴾ مبتدأ خبره ﴿تنزيل الكتاب﴾ احتجت إلى إضمار مثل ذلك ﴿تنزيل﴾ ﴿حم﴾، وإن جعلتها تعديداً للحروف كان ﴿تنزيل﴾ مبتدأ خبره: ﴿مِنَ الله الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ﴾ وقيل ﴿حم﴾ مقسم به و ﴿تنزيل الكتاب﴾ صفته وجواب القسم:

﴿ إِنَّ فِي السَّمْوَاتِ وَالأَرْضِ لآيَاتِ لِلمُؤْمِنِينَ﴾ وهو يحتمل أن يكون على ظاهره وأن يكون المعنى إن في خلق السموات لقوله:

﴿وَنِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُثُ مِنْ دَابِّةِ ﴾ وَلاَ يحسن عطف ما على الضمير المجرور بل عطفه على المضاف إليه بأحد الاحتمالين، فإن بثه وتنوعه واستجماعه لما به يتم معاشه إلى غير ذلك دلائل على وجود الصانع المختار. ﴿آيَات لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴾ محمول على محل إن واسمها، وقرأ حمزة والكسائي ويعقوب بالنصب حملاً على الاسم.

﴿ وَالْخِلَانِ ٱلَّذِلِ وَالنَّهَارِ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَالِهِ مِن رِّذَٰقِ فَأَخْبَا بِهِ ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَتَصْرِيفِ ٱلرِّهَاجِ ءَايَئَتُ لِقَوْمِ يَتَقِلُونَ ۗ ﴾ .

﴿وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَا أَتْرَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ رِزْقِ ﴾ من مطر وسماه رزقاً لأنه سببه. ﴿فَأَخْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ يبسها. ﴿وَتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ ﴾ باختلاف جهاتها وأحوالها، وقرأ حمزة والكسائي «وتصريف الريح». ﴿آيَاتٌ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ فيه القراءتان ويلزمهما العطف على عاملين في والابتداء، أو إن إلا أن يضمر في أو ينصب ﴿آيَاتُ ﴾ على الاختصاص أو يرفع بإضمار هي، ولعل اختلاف الفواصل الثلاث لاختلاف الآيات في الدقة والظهور.

﴿ تِلْكَ آيَاتُ الله ﴾ أي تلك الآيات دلائله ﴿ تَنْلُوهَا عَلَيْكَ ﴾ حال عاملها معنى الإِشارة. ﴿ بِالحَقّ ﴾ ملتبسين به أو ملتبسة به. ﴿ فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَ الله وَآيَاتِهِ تُؤمِنُونَ ﴾ أي بعد ﴿ آيات اللّهِ ﴾ وتقديم اسم ﴿ الله ﴾ للمبالغة والتعظيم كما في قولك أعجبني زيد وكرمه أو بعد حديث ﴿ الله ﴾ وهو القرآن كقوله تعالى: ﴿ الله نزل أحسن الحديث ﴾ و ﴿ آياته ﴾ دلائله المتلوة أو القرآن، والعطف لتغاير الوصفين. وقرأ الحجازيان وحفص وأبو عمرو وروح ﴿ يؤمنون ﴾ بالياء ليوافق ما قبله.

﴿ وَيْلٌ لِكُلِّ أَفَاكٍ أَيْدٍ ۞ يَسْمَعُ ءَايَنتِ اللّهِ ثُنَانَ عَلَيْهِ ثُمَّ يُمِينُ مُسْتَكَبِرًا كَأَن لَمْ يَسْمَعُمَّ فَبَشِرَهُ بِعَدَابٍ أَلِيمٍ ۞ وَيْلًا لِكُلِّ أَفَاكِ أَيْدِهُ عَلَابٌ مُهِينٌ ۞ يَن وَزَآبِهِمْ جَهَنَّمُ وَلَا يُغْنِى عَنْهُم مَّا كَسَبُواْ

شَيْئًا وَلَا مَا ٱخْنَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْلِيَأَةً وَلَمْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ ١٠٠ ﴾.

﴿ وَيْلٌ لِكُلِّ أَفَّاكِ ﴾ كذاب. ﴿ أَثِيمٍ ﴾ كثير الآثام.

﴿ يَسْمَعُ آيَاتِ الله تُتْلَى عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِرُ ﴾ يقيم على كفره. ﴿ مُسْتَكْبِراً ﴾ عن الإيمان بالآيات و ﴿ ثم ﴾ لاستبعاد الإصرار بعد سماع الآيات كقوله: يَرَى غَمَرات ثُمَّ يَزُورهَا. ﴿ كَأَنْ لَمْ يَسْمَعْهَا ﴾ أي كأنه فخففت وحذف ضمير الشأن والجملة في موضع الحال، أي يصر مثل غير السامع. ﴿ فَبَشُرَهُ بِعَذَابِ ٱلِيمِ ﴾ على إصراره والبشارة على الأصل أو التهكم.

﴿ وَإِذَا عَلِمَ مِنْ آیَاتِنَا شَیْتاً ﴾ وإذا بَلغه شيء من ﴿ آیاتنا ﴾ وعلم أنه منها. ﴿ اتَّخَذَهَا هُزُواً ﴾ لذلك من غیر أن یری فیها ما یناسب الهزء، والضمیر لـ ﴿آیاتنا ﴾ وفائدته الإشعار بأنه إذا سمع كلاماً وعلم أنه من الآیات بادر إلى الاستهزاء بالآیات كلها ولم یقتصر على ما سمعه، أو لشيء لأنه بمعنى الآیة. ﴿ أُولئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِینٌ ﴾ .

﴿ مِنْ وَوَائِهِمْ جَهَنَّمُ ﴾ من قدامهم لأنهم متوجهون إليها، أو من خلفهم لأنها بعد آجالهم. ﴿ وَلاَ يُغْنِي عَنْهُمْ ﴾ ولا يدفع عنهم. ﴿ وَلاَ مَا اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْلِيَاءَ ﴾ ولا يدفع عنهم. ﴿ وَلاَ مَا اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْلِيَاءَ ﴾ أي الأصنام. ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ لا يتحملونه.

﴿ هَٰذَا هُدُى ۚ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِتَايَتِ رَبِّهِمْ لَمُنْمُ عَذَاتٌ مِّن رِّجْدٍ ٱلِيدُ ۗ ۗ ۗ

﴿ هَذَا هُدًى ﴾ الإِشارة إلى القرآن ويدل عليه قوله: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ لَهُمْ عَذَابٌ مِنْ رِجْزِ ٱلِيمِ ﴾ وقرأ ابن كثير ويعقوب وحفص برفع ﴿ اليم ﴾ والـ ﴿ رجز ﴾ أشد العذاب.

﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ الْبَعْرَ لِتَغْرِى الْفُلْكَ فِيهِ بِأَمْرِهِ. وَلِيَبْنَعُوا مِن فَصْلِهِ. وَلَعَلَكُمْ مَنْكُرُونَ ﴿ وَسَخَرَ لَكُمُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي اَلْأَرْضِ جَمِيمًا مِنْهُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَكَيْنَتِ لِفَوْمِ بَنْفَكّْرُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾.

﴿اللَّهُ الَّذِي سَخَّرَ لَكُمُ البَحْرَ﴾ بأن جعله أملس السطح يطفو عليه ما يتخلخل كالأخشاب ولا يمنع الغوص فيه. ﴿لِتَجْرِيَ الفُلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ﴾ بتسخيره وأنتم راكبوها. ﴿وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ﴾ التجارة والغوص والصيد وغيرها. ﴿وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ﴾ التجارة والغوص والصيد وغيرها. ﴿وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾ هذه النعم.

﴿وَسَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً﴾ بأن خلقها نافعة لكم. ﴿مِنْهُ﴾ حال من ما أي سخر هذه الأشياء كاثنة منه، أو خبر لمحذوف أي هي جميعاً منه، أو لـ ﴿ما في السموات﴾ ﴿وسخر لكم﴾ تكرير للتأكيد أو لـ ﴿ما في الأرض﴾، وقرىء منه على المفعول له ومنه على أنه فاعل ﴿سخر﴾ على الإسناد الممجازي أو خبر محذوف. ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِقَوْم يَتَقَكَّرُونَ﴾ في صنائعه.

﴿ قُلُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَغْفِرُواْ لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ اللَّهِ لِيَجْزِىَ قَوْمًا بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞ مَنْ عَمِلَ صَدلِحًا فَلِنَفْسِــهِ ۚ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْمَا ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ۞ .

﴿قُلْ لِلَّذِينَ آمَنُوا يَغْفِرُوا﴾ حذف المقول لدلالة الجواب عليه، والمعنى قل لهم اغفروا يغفروا أي يعفوا ويصفحوا. ﴿لِلَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ أَيَّامَ الله﴾ لاَ يتوقعون وقائعه بأعدائه من قولهم أيام العرب لوقائعهم، أو لا يأملون الأوقات التي وقتها الله لنصر المؤمنين وثوابهم ووعدهم بها. والآية نزلت في عمر رضي الله عنه شتمه غفاري فهم أن يبطش به، وقيل إنها منسوخة بآية القتال. ﴿لِيَجْزِيَ قَوْماً بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ﴾ علة للأمر، والقوم هم المؤمنون أو الكسب المغفرة أو التحقير أو الشيوع، والكسب المغفرة أو

الإساءة أو ما يعمهما. وقرأ ابن عامر وحمزة والكسائي «لنجزي» بالنون وقرىء «ليجزي قوم» و«ليجزي قوماً» أي ليجزي الخير أو الشر أو الجزاء، أعني ما يجزى به لا المصدر فإن الإسناد إليه سيما مع المفعول به ضعيف.

﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحاً فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْها﴾ أي لها ثواب العمل وعليها عقابه: ﴿ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ﴾ فيجازيكم على أعمالكم.

﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا بَنِيَ إِسْرَتِهِ بِلَ ٱلْكِنَابَ وَالْمُنْكُمُ وَٱلنَّبُؤَةَ وَرَزَفْنَهُم نِنَ ٱلطَّيِبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴿ لَلَهُ وَالنَّبُؤَةُ وَرَزَفْنَهُم نِنَ ٱلطَّيِبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى ٱلْعَلْمِينَ ﴿ وَمَا يَشْفِيهُمْ وَمَا يَشْفُهُمُ الْعِلْمُ بَغَيْنًا بَيْنَهُمْ إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِى بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيلَةُ بَغَيْنًا بَيْنَهُمْ إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِى بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيلَةُ فِيهَا كَانُوا فِيهِ يَغْلِفُونَ ﴿ ﴾.

﴿وَلَقَدْ آتَيْنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ الْكِتَابَ ﴾ التوراة. ﴿وَالْحُكُمَ ﴾ والحكمة النظرية والعملية أو فصل الخصومات. ﴿وَالنَّبُوّةَ ﴾ إذ كثر فيهم الأنبياء ما لم يكثروا في غيرهم. ﴿وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطّيّبَاتِ ﴾ مما أحل الله من اللذائذ. ﴿وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطّيّبَاتِ ﴾ مما أحل الله من اللذائذ. ﴿وَوَفَضّلْنَاهُمْ عَلَى العَالَمِينَ ﴾ حيث آتيناهم ما لم نؤت غيرهم.

﴿وَآتَيْنَاهُمْ بَيْنَاتٍ مِنَ الْأَمْرِ﴾ أدلة في أمر الدين ويندرج فيها المعجزات. وقيل آيات من أمر النبي عليه الصلاة والسلام مبينة لصدقه. ﴿فَمَا الْحَتَلَفُوا﴾ في ذلك الأمر. ﴿إِلاَّ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ العِلْمُ﴾ بحقيقة الحال. ﴿بَغْياً بَيْنَهُمْ﴾ عداوة وحسداً. ﴿إِنَّ رَبِّكَ يَقْضِي بَيْنَهُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ﴾ بالمؤاخذة والمجازاة.

﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةِ مِّنَ ٱلْأَمْرِ فَأَتَبِعَهَا وَلَا نَشَيِعَ أَهْوَآءَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّهُمْ لَن يُغْنُواْ عَنكَ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا ۚ وَإِنَّ الظَّلِمِينَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضِ وَاللَّهُ وَلِىُ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ إِنَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللّ

﴿ ثُمَّ جَعَلْنَاكَ عَلَى شَرِيْمَةِ ﴾ طريقة ﴿مِنَ الأَمرِ ﴾ من أمر الدين. ﴿ فَاتَبِعْهَا ﴾ فاتبع شريعتك الثابتة بالحجج. ﴿ وَلاَ تَتَّبِعْ أَهْوَاءَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ آراء الجهال التابعة للشهوات، وهم رؤساء قريش قالوا له ارجَع إلى دين آبائك.

﴿إِنَّهُمْ لَنْ يُغْنُوا عَنْكَ مِنَ الله شَيئاً ﴾ مما أراد بك. ﴿وَإِنَّ الظَّالِمِينَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضِ ﴾ إذ الجنسية علة الانضمام فلا توالهم باتباع أهوائهم. ﴿وَالله وَلِيُّ المُتَّقِينَ ﴾ فواله بالتقي واتباع الشريعة.

﴿ هَنَذَا بَصَنَيْرُ لِلنَّاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمِ يُوفِنُونَ ﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اَجْتَرَجُواْ السَّيِّعَاتِ أَن جَعَلَهُمْ كَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحُتِ سَوَاءً تَحْيَنَهُمْ وَمَعَاتُهُمُّ سَانَهُ مَا يَحْكُمُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿هَذَا﴾ أي القرآن أو اتباع الشريعة. ﴿بَصَائِرُ لِلنَّاسِ﴾ بينات تبصرهم وجه الفلاح. ﴿وَهُمْدَى﴾ مَن الصلالة. ﴿وَرَحْمَةٌ﴾ وَنعمة من الله. ﴿لِقَوْم يُوقِئُونَ﴾ يطلبون اليقين.

﴿أَمْ حَسِبَ النَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيِعَاتِ﴾ أم منقطعة ومعنى الهمزة فيها إنكار الحسبان والاجتراح الاكتساب ومنه الجارحة. ﴿أَنْ نَجْعَلَهُمْ﴾ أن نصيرهم. ﴿كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ مثلهم وهو ثاني مفعولي نجعل وقوله: ﴿سَوَاءَ مَحْيَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ﴾ بدل منه إن كان الضمير للموصول الأول لأن المماثلة فيه إذ المعنى انكار أن يكون حياتهم ومماتهم سيين في البهجة والكرامة كما هو للمؤمنين، ويدل عليه قراءة حمزة والكسائي وحفص ﴿سواء﴾ بالنصب على البدل أو الحال من الضمير في الكاف، أو المفعولية والكاف حال وإن كان للثاني فحال من الثاني، وضمير الأول والمعنى إنكار أن يستووا بعد الممات في الكرامة أو ترك المؤاخذة كما استووا في الرزق والصحة في الحياة،

أو استئناف مقرر لتساوي محيا كل صنف ومماته في الهدى والضلال، وقرىء «مَمَاتَهُمْ» بالنصب على أن ﴿محياهم ومماتهم﴾ ظرفان كمقدم الحاج. ﴿سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ﴾ ساء حكمهم هذا أو بئس شيئاً حكموا به ذلك.

﴿ وَخَلَقَ اللَّهُ ٱلسَّمَـٰوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِ وَلِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ۞ .

﴿وَخَلَقَ الله السَّمَواتِ والأَرْضَ بِالحَقّ ﴾ كأنه دليل على الحكم السابق من حيث إن خلق ذلك بالحق المقتضي للعدل يستدعي انتصار المظلوم من الظالم، والتفاوت بين المسيء والمحسن وإذا لم يكن في المحيا كان بعد الممات. ﴿وَلِتُجْزَى كُلِّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ ﴾ عَطف على بالحق لأنه في معنى العلة أو على علة محذوفة مثل ليدل بها على قدرته أو ليعدل ﴿ولتجزى ﴾. ﴿وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ ﴾ بنقص ثواب وتضعيف عقاب، وتسمية ذلك ظلماً ولو فعله الله لم يكن منه ظلماً لأنه لو فعله غيره لكان ظلماً كالابتلاء والاختبار.

﴿ أَفَرَهَيْتَ مَنِ اَتَخَذَ إِلَهُمُ هَوَنَهُ وَأَضَلَهُ اللّهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمِعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَنَوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللّهَ قَلَكُ تَذَكَّرُونَ ﴿ وَهَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ مِعْدِ اللّهَ قَلَكُ تَذَكَّرُونَ ﴿ وَمَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِ اللّهُ فَا اللّهُ وَمَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِ إِلّا يَطُونُ اللّهُ وَلَا لَكُنتُو مَا يَكُنتُو مَا كُنتُ مَكِدِفِينَ عِلْمٍ إِلّا يَطُنّونَ اللّهِ وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِمْ ءَايَنْتُنَا بَيْنَتِ مَا كَانَ حُجَّتَهُمْ إِلّا أَن قَالُوا اثْنُوا بِنَابَآمِنَا إِن كُنتُمْ صَكِدِفِينَ عِلْمٍ إِلَّا مَا مِنْ مَكُونُ اللّهُ عَلَيْهِمْ ءَايَنْتُنَا بَيْنَتِ مَا كَانَ حُجَّتَهُمْ إِلّا أَن قَالُوا اثْنُوا بِنَابَآمِنَا إِن كُنتُمْ صَكِدِفِينَ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ ءَايَتُنَا بَيْنَتِ مَا كَانَ حُجَّتُهُمْ إِلّا أَن قَالُوا اثْنُوا بِنَابَآمِنَا إِن كُنتُمْ صَكِدِفِينَ

﴿ أَفْرَأَيْتُ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهُهُ هَوَاهُ ﴾ ترك متابعة الهدى إلى متابعة الهوى فكأنه يعبده، وقرىء «آلهة هواه» لأنه كان أجدهم يستحسن حجراً فيعبده فإذا رأى أحسن منه رفضه إليه. ﴿ وَأَضَلَهُ الله ﴾ وخذله. ﴿ عَلَى عِلْمٍ ﴾ عالِماً بضلاله وفساد جوهر روحه. ﴿ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ ﴾ فلا يبالي بالمواعظ ولا يتفكر في الآيات. ﴿ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَاوَةٌ ﴾ فلا ينظر بعين الاستبصار والاعتبار، وقرأ حمزة والكسائي «غشوة». ﴿ فَمَنْ يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ الله ﴾ من بعد إضلاله. ﴿ أَفَلاَ تَذَكَّرُونَ ﴾ وقرىء «تتذكرون».

﴿وَقَالُوا مَا هِي﴾ ما الحياة أو الحال. ﴿إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُّنْيَا﴾ التي نحن فيها. ﴿نَمُوتُ وَنَحْيَا﴾ أي نكون أمواتاً نطفاً وما قبلها ونحيا بعد ذلك، أو نموت بأنفسنا ونحيا ببقاء أولادنا، أو يموت بعضنا ويحيا بعضنا، أو يصيبنا الموت والحياة فيها وليس وراء ذلك حياة ويحتمل أنهم أرادوا به التناسخ فإنه عقيدة أكثر عبدة الأوثان. ﴿وَمَا يُهْلِكُنَا إِلاَّ الدَّهْرُ ﴾ إلا مرور الزمان وهو في الأصل مدة بقاء العالم من دهره إذا غلبه. ﴿وَمَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ ﴾ يعني نسبة الحوادث إلى حركات الأفلاك وما يتعلق بها على الاستقلال، أو إنكار البعث أو كليهما. ﴿إِنْ هُمْ إِلاَّ يَظُنُونَ ﴾ إذ لا دليل لهم عليه وإنما قالوه بناء على التقليد والإِنكار لما لم يحسوا به.

﴿وَإِذَا تُنْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيْنَاتِ﴾ واضحات الدلالة على ما يخالف معتقدهم أو مبينات له. ﴿مَا كَانَ حُجَّتَهُمْ﴾ ما كان لهم متشبث يعارضونها به. ﴿إِلاَّ أَنَّ قَالُوا اثْتُوا بِآبَائِنَا إِنْ كُنْتُمْ صَادِقينَ﴾ وإنما سماه حجة على حسبانهم ومساقهم، أو على أسلوب قولهم: تحية بَيْنَهمْ ضَرْبٌ وجِيعٌ. فإنه لا يلزم من عدم حصول الشيء حالاً امتناعه مطلقاً.

﴿ قُلِ اللَّهُ بُخِيكُمْ ثُمَّ يُمِينَكُمْ ثُمَّ يَجْمَعُكُمْ إِلَى بَوْمِ الْفِينَمَةِ لَا رَبْبَ فِيهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۖ وَلِلَّهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۖ وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمَنُونِ وَالْأَرْضِ وَيَوْمَ نَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَهِلْمِ يَغْسَرُ الْمُتَظِلُونَ ۗ ﴿ ﴾.

﴿قُلِ اللَّهُ يُخْيِيكُمْ ثُمَّ يُميتُكُمْ على ما دلت عليه الحجج. ﴿ثُمَّ يَجْمَعُكُمْ إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ لاَ رَيْبَ فِيهِ ﴾ فإن من قدر على الابتداء قدر على الإعادة، والحكمة اقتضت الجمع للمجازاة على ما قرر مراراً، والوعد

المصدق بالآيات دل على وقوعها، وإذا كان كذلك أمكن الإتيان بآبائهم لكن الحكمة اقتضت أن يعادوا يوم الجمع للجزاء. ﴿وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ﴾ لقلة تفكرهم وقصور نظرهم على ما يحسونه.

﴿ وَلَلَّهِ مُلْكُ السَّمَوْاتِ وَالأَرْضِ ﴾ تعميم للقدرة بعد تخصيصها. ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَثِذِ يَخْسَرُ المُبْطِلُونَ ﴾ أي ويخسر يوم تقوم و ﴿ يومئذ ﴾ بدل منه.

﴿ وَتَرَىٰ كُلَّ أَنَةٍ جَائِيَةً كُلُّ أَنَّةٍ تُدْعَىٰ إِلَى كِنَنِهَا ٱلْيُوْمَ تُجْزَوْنَ مَا كُنُمُ تَعْمَلُونَ ﴿ هَا كُنْهُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ وَكُنْهُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ كَانَامُنَا يَنْطِقُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُولُ اللَّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُولُولُ اللّهُ اللّهُ

﴿وَتَرَى كُلَّ أُمَّةٍ جَائِيَةً﴾ مجتمعة من الجثوة وهي الجماعة، أو باركة مستوفزة على الركب. وقرى الجاذية الي كتابِها على أمَّةٍ جَائِية على أمَّةٍ أَمَّةٍ تُدْعَى إِلَى كِتَابِها صحيفة أعمالها. وقرأ يعقوب ﴿كُلُ أُمَّةٍ تُدْعَى إِلَى كِتَابِها﴾ صحيفة أعمالها. وقرأ يعقوب ﴿كُلُ أَمَّةٍ مُخْزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ محمول على القول.

﴿ لَمُذَا كِتَابُنَا﴾ أضاف صحائف أعمالهم إلى نفسه لأنه أمر الكتبة أن يكتبوا فيها أعمالهم. ﴿ يَنْطِقُ عَلَيْكُمْ بِالْحَقّ ﴾ يشهد عليكم بما عملتم بلا زيادة ولا نقصان. ﴿ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنْسِخُ ﴾ نستكتب الملائكة. ﴿ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ أعمالكم.

﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِيلُوا الصَّلِاحَتِ فَيُدْخِلُهُمْ رَبُّهُمْ فِي رَحْمَتِهِ ۚ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْشِينُ ۞ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا أَفَلَتْ تَكُنْ مَايَنِي ثُنَانَى عَلَيْكُو فَاسْتَكَبَرْتُمْ وَكُنُمْ قَوْمًا تُجْرِمِينَ ۞﴾.

﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَيُدْخِلُهُمْ رَبُّهُمْ فِي رَحْمَتِهِ ﴾ التي من جملتها الجنة. ﴿ ذَلِكَ هُوَ الفَوْزُ المُبِينُ ﴾ الظاهر لخلوصه عن الشوائب.

﴿وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا أَفَلَمْ تَكُنْ آيَاتِي تُنْلَى عَلَيْكُمْ﴾ أي فيقال لهم ألم يأتكم رسلي ﴿أفلم تكن آياتي تتلى عليكم﴾، فحذف القول والمعطوف عليه اكتفاء بالمقصود واستغناء بالقرينة. ﴿فَاسْتَكْبَرْتُمْ﴾ عن الإِيمان بها: ﴿وَكُنْتُمْ قَوْماً مُجْرِمِينَ﴾ عادتكم الإِجرام.

﴿ وَإِذَا قِيلَ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقُّ وَٱلسَّاعَةُ لَا رَبَّبَ فِيهَا قُلْتُم مَّا نَدْرِى مَا ٱلسَّاعَةُ إِن نَظُنُّ إِلَّا ظَنَّا وَمَا خَنْ بِمُستَنِّقِنِينَ ﴿ لَيْكَ الْمُتُمْ سَيِّعَاتُ مَا عَمِلُوا وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ يَسْتَهْزِبُونَ ۞﴾

﴿ وَإِذَا قِيلَ إِنَّ وَعُدَ الله ﴾ يحتمل الموعود به والمصدر. ﴿ حَقُ ﴾ كائن هو أو متعلقه لا محالة: ﴿ وَالسَّاعَةُ لا مَنْ فِيهَا ﴾ إفراد للمقصود، وقرأ حمزة بالنصب عطفاً على اسم إن. ﴿ قُلْتُمْ مَا نَدْرِي مَا السَّاعَةُ ﴾ أي شيء الساعة استغراباً لها. ﴿ إِنْ نَظُنُ إِلاَّ ظَناً ﴾ أصله نظن ظناً فأدخل حرفا النفي والاستثناء لإثبات الظن ونفي ما عداه كأنه قال: ما نحن إلا نظن ظناً، أو لنفي ظنهم فيما سوى ذلك مبالغة ثم أكده بقوله: ﴿ وَمَا نَحْنُ بِمُسْتَيْقِتِينَ ﴾ أي لإمكانه، ولعل ذلك قول بعضهم تحيروا بين ما سمعوا من آبائهم وما تلبت عليهم من الآيات في أمر الساعة.

﴿وَبَدَا لَهُمْ﴾ ظهر لهم. ﴿سَيِّئَاتُ مَا عَمِلُوا﴾ على ما كانت عليه بأن عرفوا قبحها وعاينوا وخامة عاقبتها، أو جزاءها. ﴿وَحَاق بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ﴾ وهو الجزاء.

﴿ وَقِيلَ ٱلْيَوْمَ نَنسَنَكُمْ كَمَّا نَسِيتُمْ لِقَانَهُ يَوْمِكُمْ هَلَا وَمَأْوَنَكُمُ ٱلنَّارُ وَمَا لَكُمْ بَن نَّصِينِنَ ﴿ اللَّهُ الْخَارُ الْخَارُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ بَن نَّصِينِنَ ﴿ اللَّهُ الْخَارُ الْخَارُ الْخَارُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ بَن نَّصِينِنَ ﴿ اللَّهُ الْخَارُ الْخَارُ الْخَارُ الْخَارُ الْخَارُ الْخَارُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ا

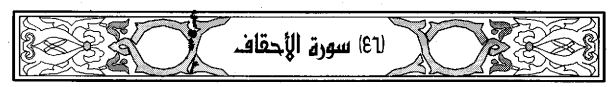
ءَلِنَتِ اللَّهِ هُزُوًّا وَغَرَّتْكُرُ ٱلْمُبَوَّةُ ٱلدُّنَيَّأَ فَالْهُوْمَ لَا يُخْرَجُونَ مِنْهَا وَلَا هُمْمَ يُسْتَغْنَبُوكَ ۖ ۖ ﴿

﴿ وَقِيلَ الْيَوْمَ نَنْسَاكُمْ ﴾ نترككم في العذاب ترك ما ينسى. ﴿ كُمَا نَسِيتُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا ﴾ كما تركتم عدته ولم تبالوا به، وإضافة لقاء إلى يوم إضافة المصدر إلى ظرفه. ﴿ وَمَأْوَاكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِنْ نَاصِرِينَ ﴾ يخلصونكم منها.

﴿ ذَلِكُمْ بِأَنْكُمُ اتَّخَذْتُمْ آيَاتِ الله هُزُواً ﴾ استهزأتم بها ولم تتفكروا فيها. ﴿ وَخَرْنُكُمُ الْحَيَوْةُ الدُّنْيَا ﴾ فحسبتم أن لا حياة سواها. ﴿ فَالْيَومَ لاَ يُخْرَجُونَ مِنْهَا ﴾ وقرأ حمزة والكسائي بفتح الياء وضم الراء. ﴿ وَلاَ هُمْ يُسْتَغْتَبُونَ ﴾ لا يطلب منهم أن يعتبوا ربهم أي يرضوه لفوات أوانه.

﴿ فَلِلَّهِ لَلْمَدُّدُ رَبِّ ٱلسَّمَنَوَتِ وَرَبِّ ٱلْأَرْضِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۞ وَلَهُ ٱلْكِنْبِيَاءُ فِي ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَهُوَ ٱلْعَمَدِيرُ ٱلْعَكِيمُ ۚ ۞﴾.

﴿ فَلِلَّهِ الْحَمْدُ رَبُ السَّمَوٰاتِ وَرَبُ الأَرْضِ رَبِ العالمين ﴾ إذ الكل نعمة منه ودال على كمال قدرته. ﴿ وله الكبرياء في السموات والأرض ﴾ إذ ظهر فيها آثارها. ﴿ وَهُوَ الْعَزِيزُ ﴾ الذي لا يغلب. ﴿ الْحَكِيمُ ﴾ فيما قدر وقضى فاجمدوه وكبروه وأطيعوا له. عن النبي ﷺ "من قرأ حم الجاثية ستر الله عورته وسكن روعته يوم الحساب».



#### مكية وأيها أربع أو خمس وثلاثوى أية

## بِسْمِ اللَّهِ ٱلنَّفَيْ ٱلرَّحِيمَةِ

﴿ حَمَّ ﴿ مَنْ اللَّهِ الْمَاكِنَٰبِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْمَكِيدِ ﴾ مَا خَلَقْنَا السَّعَوَٰتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَاۤ إِلَّا بِالْحَقِّ وَأَلَائِضَ وَمَا بَيْنَهُمَاۤ إِلَّا بِالْحَقِّ وَأَلَائِنَ كَفَرُواْ عَمَّاۤ أَلَارُواْ مُعْرِضُونَ ﴾.

﴿حمّ \* تُنزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ الله العَزِيزِ الحَكِيمِ ﴿مَا خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَينَهُما إِلاَّ بِالحَقِّ ﴾ إلا خلقاً ملتبساً بالحق وهو ما تقتضيه الحكمة والمعدلة، وفيه دلالة على وجود الصانع الحكيم، والبعث للمجازاة على ما قررناه مراراً. ﴿وَأَجَلِ مُسَمّى ﴾ وبتقدير أجل مسمى ينتهي إليه الكل وهو يوم القيامة، أو كل واحد وهو آخر مدة بقائه المقدرة له. ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا عَمًا أُنْذِرُوا ﴾ من هول ذلك الوقت، ويجوز أن تكون «ما» مصدرية. ﴿مُعْرضُونَ ﴾ لا يتفكرون فيه ولا يستعدون لحلوله.

﴿ قُلْ أَرْمَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَمُمْ شِرْكُ فِي السَّمَوَتِ ٱفْتُونِ بِكِتَنبِ مِن قَبْلِ هَذَا ٓ أَوْ أَنْكَرَةٍ مِنْ عِلْمِ إِن كُنتُمْ صَكِيقِينَ ﴿ آَلِ ﴾ .

﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِن دُونِ الله أَرُوني مَاذًا خَلَقُوا مِنَ الأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكٌ فِي السَّمَوْاتِ أَي أَخْرُونِي عَانَا العالم عن حال آلهتكم بعد تأمل فيها، هل يعقل أن يكون لها في أنفسها مدخل في خلق شيء من أجزاء العالم فتستحق به العبادة. وتخصيص الشرك بالسموات احتراز عما يتوهم أن للوسائط شركة في إيجاد الحوادث السفلية. ﴿ أَثَوْنِي بِكِتَابٍ مِنْ قَبْلِ هَذَا ﴾ من قبل هذا الكتاب يعني القرآن فإنه ناطق بالتوحيد. ﴿ أَوْ أَثَارَةٍ مِن عِلْم ﴾ أو بقية من علم بقيت عليكم من علوم الأولين على فيها ما يدل على استحقاقهم للعبادة أو الأمر به ﴿ إِنْ كُنتُمْ صَادِقينَ ﴾ في دعواكم، وهو إلزام بعدم ما يدل على ألوهيتهم بوجه ما نقلاً بعد إلزامهم بعدم ما يقتضيها عقلاً، وقرىء «إثارة» بالكسر أي مناظرة فإن المناظرة تثير المعاني، و «أثرة» أي شيء أوثرتم به و«أثرة» بالحركات الثلاث في الهمزة وسكون الثاء فالمفتوحة للمرة من مصدر أثر الحديث إذا رواه والمكسورة بمعنى الأثرة والمضمومة اسم ما يؤثر.

﴿ وَمَنَ أَضَدُلُ مِنَّنَ يَدَعُوا مِن دُونِ اللَّهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَلَمَةِ وَهُمْ عَن دُعَآبِهِمْ ،غَفِلُونَ ۞ وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءً وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَفِينَ ۞ .

﴿وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنْ يَدْعو مِنْ دُونِ الله مَنْ لا يَسْتَجيبُ لَهُ ﴾ إنكار أن يكون أحد أضل من المشركين حيث تركوا عبادة السميع البصير المجيب القادر الخبير إلى عبادة من لا يستجيب لهم لو سمع دعاءهم، فضلاً أن يعلم سرائرهم ويراعي مصالحهم. ﴿إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ ﴾ ما دامت الدنيا. ﴿وَهُمْ مَنْ دُعَاثِهِمْ خَافِلُونَ ﴾ لأنهم إما جمادات وإما عباد مسخرون مشتغلون بأحوالهم.

﴿وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمُ أَعْدَاءً﴾ يضرونهم ولا ينفعونهم. ﴿وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ﴾ مكذبين بلسان

الحال أو المقال. وقيل الضمير للعابدين وهو كقوله: ﴿وَالله ربنا ما كنا مشركين﴾.

﴿ وَإِذَا لُنَانَ عَلَيْهِمْ ءَايَنُنَا بَيِنَتِ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ هَلَاَ سِخَرٌ شَبِينً ۞ آمَر يَقُولُونَ ٱفْتَرَنَّهُ قُلْ إِن ٱفْتَرَنِّتُهُ فَلَا تَمْلِكُونَ لِى مِنَ ٱللَّهِ شَبِئًا هُوَ ٱعْلَمُ بِمَا نُفِيضُونَ فِيدٍّ كَفَى بِهِ، شَهِيدًا بَيْنِي وَيَيْنَكُمُ وَهُوَ ٱلْعَفُورُ الْعَفُورُ الْعَفُورُ الْعَفُورُ الْعَفُورُ الْعَفُورُ الْعَفُورُ الْعَفُورُ الْعَفُورُ الْعَفُورُ الْعَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

﴿وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيُنَاتِ﴾ واضحات أو مبينات. ﴿قَالَ الَّذِينَ كَفْرُوا لِلحَقِّ﴾ لأجله وفي شأنه، والمراد به الآيات ووضعه موضع ضميرها ووضع ﴿الذين كفروا﴾ موضع ضمير المتلق عليهم للتسجيل عليها بالحق وعليهم بالكفر والانهماك في الضلالة. ﴿لَمَّا جَاءَهُمْ﴾ حينما جاءهم من غير نظر وتأمل. ﴿هَذَا سِخرٌ مُبِينٌ﴾ ظاهر بطلانه.

﴿أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ ﴾ إضراب عن ذكر تسميتهم إياه سحراً إلى ذكر ما هو أشنع منه وإنكار له وتعجيب. ﴿قُلْ إِنْ افْتَرَيْتُهُ ﴾ على الفرض. ﴿فَلاَ تَمْلِكُونَ لِي مِنَ الله شَيْئاً ﴾ أي إن عاجلني الله بالعقوبة فلا تقدرون على دفع شيء منها فكيف أجترىء عليه وأعرض نفسي للعقاب من غير توقع نفع ولا دفع ضر من قبلكم. ﴿هُوَ أَعْلَمُ بِمَا تُفِيضُونَ فِيهِ ﴾ تندفعون فيه من القدح في آياته. ﴿كَفَى بِهِ شَهيداً بَينِي وَبَيْنَكُمْ ﴾ يشهد لي بالصدق والبلاغ وعليكم بالكذب والإنكار، وهو وعيد بجزاء إفاضتهم، ﴿وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ وعد بالمغفرة والرحمة لمن تاب وآمن وإشعار بحلم الله عنهم مع عظم جرمهم.

﴿ قُلَ مَا كُنْتُ بِدْعَا مِنَ ٱلرُّسُلِ وَمَا آذرِى مَا يُفْعَلُ بِى وَلَا بِكُمْ ۚ إِنْ أَنَبِعُ إِلَا مَا يُوحَىٰ إِلَىٰ وَمَا أَنَا إِلَا لَا يُوحَىٰ إِلَىٰ وَمَا أَنَا إِلَا لَا يُوحَىٰ إِلَىٰ وَمَا أَنَا إِلَا لَيْكُورُ لَهِ عَلِيْ لِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَىٰ وَمَا أَنَا إِلَا لَا عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَىٰ وَمَا أَنَا إِلَّا لَا عَلَىٰ لِللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَا إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَىٰ وَمَا أَنَا إِلَّا عَلَا عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَىٰ وَمَا أَنَا إِلَّا عَا لِللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ إِلَّا عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ إِلَّا عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ إِلَّا عَا يُوحَىٰ إِلَىٰ وَمَا أَنَا إِلَّا

﴿ قُلْ مَا كُنْتَ بِدْعاً مِنَ الرُّسُلِ ﴾ بديعاً منهم أدعوكم إلى ما لا يدعون إليه، أو أقدر على ما لم يقدروا عليه، وهو الإتيان بالمقترحات كلها ونظيره الخف بمعنى الخفيف. وقرىء بفتح الدال على أنه كقيم أو مقدر بمضاف أي ذا بدع. ﴿ وَمَا أَدْرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلا بِكُمْ ﴾ في الدارين على التفضيل إذ لا علم لي بالغيب، و لا كتاكيد النفي المشتمل على ما يفعل بي ﴿ وما ﴾ إما موصولة منصوبة أو استفهامية مرفوعة. وقرىء «يفعل الله. ﴿ إِنْ أَتَبِعُ إِلا مَا يُؤحَى إِلَيّ ﴾ لا أتجاوزه، وهو جواب عن اقتراحهم الإخبار عما لم يوح «يفعل الله. ﴿ وَمَا أَنَا إِلا تَلْمِيرٍ ﴾ من عقاب الله. ﴿ وَمَا أَنَا إِلا تَلْمِيرٍ ﴾ من عقاب الله. ﴿ وَمَا الإنذار بالشواهد المبينة والمعجزات المصدقة.

﴿ قُلُ أَرَءَيْتُمْ إِن كَانَ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَكَفَرْتُمُ بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِّنَ بَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ عَلَى مِثْلِهِ ـ فَنَامَنَ وَاسْتَكْمَرْتُمُّ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى الْفَوْمَ الظَّلِلِمِينَ ﴿ إِنْ ﴾ .

﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كَانَ مِنْ عِنْدِ اللّهِ ﴾ أي القرآن. ﴿ وَكَفَرْتُمْ بِهِ ﴾ وقد كفرتم به، ويجوز أن تكون الواو عاطفة على الشرط وكذا الواو في قوله: ﴿ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ بَنِي إِسْرَاثِيلَ ﴾ إلا أنها تعطفه بما عطف عليه على جملة ما قبله، والشاهد هو عبد الله بن سلام وقيل موسى عليه الصلاة والسلام وشهادته ما في التوراة من نعت الرسول عليه الصلاة والسلام. ﴿ عَلَى مِنْلِهِ ﴾ مثل القرآن وهو ما في التوراة من المعاني المصدقة للقرآن المطابقة له، أو مثل ذلك وهو كونه من عند الله. ﴿ فَامَنَ ﴾ أي بالقرآن لما رآه من جنس الوحي مطابقاً للحق. ﴿ وَاسْتَكْبَرْتُمْ ﴾ عن الإيمان. ﴿ إِنَّ الله لاَ يَهْدِي القَوْمَ الظّالِمِينَ ﴾ استئناف مشعر بأن كفرهم به لضلالهم المسبب عن ظلمهم، ودليل على الجواب المحذوف مثل ألستم ظالمين.

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا لَوَ كَانَ خَيْرًا مَّا سَبَقُونَا ۚ إِلَيْهِ وَإِذْ لَمْ يَهَ نَدُوا بِهِ فَسَبَقُولُونَ هَلْمَا إِفْكُ قَدِيدٌ ﴿ إِنَّ وَمِن قَبْلِهِ كِنْتُ مُوسَىٰ إِمَامًا وَرَحْمَةً وَهَلَا كِتَنْتُ مُصَدِّقٌ لِسَانًا عَرَبِيًّا لِيُسُنذِرَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا وَبُشْرَىٰ لِلْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّ ﴾ .

﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا﴾ لأجلهم. ﴿لو كَانَ﴾ الإيمان أو ما أتى به محمد عليه الصلاة والسلام. ﴿خَيْراً مَا سَبَقُونًا إِلَيْهِ﴾ وهم سقاط إذ عامتهم فقراء وموال ورعاة، وإنما قاله قريش وقيل بنو عامر وغطفان وأسد وأشجع لما أسلم جهينة ومزينة وأسلم وغفار، أو اليهود حين أسلم عبد الله بن سلام وأصحابه. ﴿وَإِذَ لَمْ يَهْتَدُوا بِهِ ﴾ ظرف لمحذوف مثل ظهر عنادهم وقوله: ﴿فَسَيَقُولُونَ هَذَا إِفَكَ قَلِيمٌ ﴾ مسبب عنه وهو كقولهم: أساطير الأولين. ﴿وَمِنْ قَبْلِهِ ﴾ وَمَن قَبل القرآن وهو خبر لقوله: ﴿كِتَابُ مُوسَى ﴾ ناصب لقوله: ﴿إِمَاماً وَرَحْمَة ﴾ على الحال. ﴿وَهَذَا كِتَابُ مُصَدِق ﴾ لكتاب موسى أو لما بين يديه وقد قرىء به. ﴿لِسَاناً عَرَبِياً ﴾ حال من ضمير ﴿كتاب في ﴿مصدق ﴾ أو منه لتخصصه بالصفة، وعاملها معنى الإشارة وفائدتها الإشعار وقيل مفعول ﴿مصدق أي يصدق ذا لسان عربي بإعجازه. ﴿لِيُنْذِرَ الَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ علة ﴿مصدق ﴾، وفيه ضمير الكتاب أو الله أو الرسول، ويؤيد الأخير قراءة نافع وابن عامر والبزي بخلاف عنه ويعقوب بالتاء ضمير الكتاب أو الله أو الرسول، ويؤيد الأخير قراءة نافع وابن عامر والبزي بخلاف عنه ويعقوب بالتاء ضمير الكتاب أو الله أو الرسول، ويؤيد الأخير قراءة نافع وابن عامر والبزي بخلاف عنه ويعقوب بالتاء

﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَلَمُواْ فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ۚ ۚ أَوْلَيْهِكَ أَصْحَبُ الْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا جَزَّاتًا بِمَا كَانُواْ بِتَمَلُونَ ۚ ۚ ﴾.

﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبِّنَا الله ثُمَّ اسْتَقَامُوا﴾ جَمعوا بين التوحيد الذي هو خلاصة العلم والإستقامة في الأمور ، التي هي منتهى العمل، وثم للدلالة على تأخر رتبة العمل وتوقف اعتباره على التوحيد. ﴿فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ﴾ من لحوق مكروه. ﴿وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ على فوات محبوب، والفاء لتضمن الاسم معنى الشرط.

﴿ أُولَئِكَ أَصْحَابُ الجَنَّةِ خَالِدينَ فِيهَا جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ من اكتساب الفضائل العلمية والعملية، وخالدين حال من المستكن في أصحاب وجزاء مصدر لفعل دل عليه الكلام أي جوزوا جزاء.

﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنْسَنَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَنَنَا حَلَتَهُ أَمُّهُ كُرْهَا وَوَضَعَتْهُ كُرُهَا وَوَصَعْتُهُ كَرُهَا وَالْحَالَمُ عَلَيْهُ وَالْكَالَةُ وَالْكَالَةُ وَالْكَالَةُ وَالْكَالَةُ وَالْكَالُهُ وَالْكَالُهُ وَالْكَالُهُ وَالْكَالُهُ وَالْكَالُهُ وَالْكَالُهُ وَالْكُلُهُ وَالْكُلُهُ وَالْكُلُهُ وَالْكُلُهُ وَالْكُلُهُ وَالْكُلُهُ وَالْكُلُهُ وَالْكُلُهُ وَالْكُلُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْكُلُهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ ولَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ ول

﴿وَوَضَيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسْناً ﴾ وقرأ الكوفيون «إحساناً»، وقرىء حسناً أي إيصاء «حسناً». ﴿حَمَلَتُهُ أُمُّهُ كُرْهاً وَوَضَعَتْهُ كُرْهاً ﴾ ذات كره أو حملاً ذا كره وهو المشقة، وقرأ الحجازيان وأبو عمرو وهشام بالفتح وهما لغتان كالفُقُر والفَقُر. وقيل المضموم اسم والمفتوح مصدر. ﴿وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ﴾ ومدة ﴿حمله وفصاله ﴾ والفصال الفطام ويدل عليه قراءة يعقوب «وفصله» أو وقته والمراد به الرضاع التام المنتهي به ولذلك عبر به كما يعبر بالأمد عن المدة، قال:

كُـلُّ حَـيٌّ مُـسْـتَـكُـمِـل عِـدَّةَ الـعُـمـ رِ وَمَـــود إِذَا انْـــتَـــهَـــى أَمَـــدَهُ ﴿ثَلاَتُونَ شَهْراً﴾ كل ذلك بيان لما تكابده الأم في تربية الولد مبالغة في التوصية بها، وفيه دليل على أن أقل مدة الحمل ستة أشهر لأنه إذا حط منه للفصال حولان لقوله: ﴿حولين كاملين لمن أراد أن يتم الرضاعة﴾ بقي ذلك وبه قال الأطباء ولمعل تخصيص أقل الحمل وأكثر الرضاع لانضباطهما وتحقق ارتباط حكم النسب والرضاع بهما. ﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدُهُ إِذَا اكتهل واستحكم قوته وعقله. ﴿ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةٌ ﴾ قيل لم يبعث نبي إلا بعد الأربعين. ﴿ قَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِي ﴾ ألهمني وأصله أولعني من أوزعته بكذا. ﴿ أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ وَعَلَى وَالِدَيّ ﴾ يعني نعمة الدين أو ما يعمها وغيرها، وذلك يؤيد ما روي أنها نزلت في أبي بكر رضي الله عنه لأنه لم يكن أحد أسلم هو وأبواه من المهاجرين والأنصار سواه. ﴿ وَأَنْ أَعْمَلُ صَالِحًا تَرْضَاهُ ﴾ نكره للتعظيم أو لأنه أراد نوعاً من الجنس يستجلب رضا الله عز وجل. ﴿ وَأَصْلِحْ لِي فِي ذُرْيَتِي ﴾ واجعل لي الصلاح سارياً في ذريتي راسخاً فيهم ونحوه قوله:

وَإِنْ تَعْتَذِرْ بِالْمَحِلِ عَنْ ذِي ضُرُوعِهَا إِلَى الضَيْفِ يَجْرَحُ فِي عَرَاقِيبِهَا نَصْلَي ﴿ إِلَى الضَيْفِ يَجْرَحُ فِي عَرَاقِيبِهَا نَصْلَي ﴿ وَإِنِّي مِنَ المُسْلِمِينَ ﴾ المخلصين لك.

﴿ أُوْلَكِكَ ٱلَّذِينَ نَنَقَبُلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَيِلُوا وَنَنَجَاوَزُ عَن سَيِّعَاتِهِم فِى أَضَبِ ٱلْمَنَّةِ وَعَدَ الصِّدْقِ ٱلَّذِى كَانُواْ يُوعَدُونَ إِلَّا وَالَّذِى قَالَ لِوَلِدَيْهِ أُفِّ لَكُمَّا أَنْعِدَانِنِى أَنَّ أُخْرَجَ وَقَدْ خَلَتِ ٱلْقُرُونُ مِن قَبْلِي وَهُمَا يَسْتَغِيثَانِ اللّهَ وَيُلُكَ ءَامِنْ إِنَّ وَعَدَ اللّهِ حَقُّ فَيَقُولُ مَا هَذَا إِلَّا أَسْطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ ﴾.

﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ نَتَقَبَّلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا هَمِلُوا﴾ يعني طاعاتهم فإن المباح حسن ولا يثاب عليه. ﴿ وَنَتَجَاوَزُ عَنْ سَيْآتِهِمْ ﴾ لتوبتهم، وقرأ حمزة الكسائي وحفص بالنون فيهما. ﴿ فِي أَضْحَابِ الْجَنَّةِ ﴾ كاثنين في عدادهم أو مثابين أو معدودين فيهم. ﴿ وَعْدَ الصَّدْقِ ﴾ مصدر مؤكد لنفسه فإن يتقبل ويتجاوز وعد. ﴿ اللَّذِي كَانُوا يُؤْعَدُونَ ﴾ أي في الدنيا.

﴿وَالَّذِي قَالَ لِوَالِدَيِهِ أَنَّ لَكُمْا﴾ مبتدأ خبره ﴿اولئك﴾، والمراد به الجنس وإن صح نزولها في عبد الرحنن بن أبي بكر قبل إسلامه، فإن خصوص السبب لا يوجب التخصيص. وفي ﴿أَف﴾ قراءات ذكرت في سورة "بني إسرائيل". ﴿آتَعِدَانِي أَن أُخْرَجَ ﴾ أبعث، وقرأ هشام "أتعداني" بنون واحدة مشددة. ﴿وَقَدْ خَلَتِ القُرُونُ مِنْ قَبْلِي ﴾ فلم يرجع أحد منهم. ﴿وَهُمَا يَسْتَغِيثانِ الله ﴾ يقولان الغياث بالله منك، أو يسألانه أن يغيثه بالتوفيق للإيمان. ﴿وَيْلُكَ آمِن ﴾ أي يقولان له ﴿ويلك ﴾، وهو الدعاء بالثبور بالحث على ما يتخاف على تركه. ﴿إِنَّ وَعْدَ الله حَقَّ فَيَقُولُ مَا هَذَا إِلاَّ أَسَاطِيرُ الأَولِينَ ﴾ أباطيلهم التي كتبوها.

﴿ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ فِي أَمْرٍ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم قِنَ الْجِدِّقِ وَالْإِنِسُ إِنَّهُمْ كَانُواْ خَسِرِينَ ۞ وَلِكُلِّ دَرَكُتُ ثِمَّا عَبِلُوْاْ وَلِيُوفِيْهُمْ أَعْسَلَهُمْ وَهُمْ لَا يُظَلِّمُونَ ۞﴾.

﴿ أُولِئِكَ الَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ القَوْلُ﴾ بأنهم أهل النار وهو يرد النزول في عبد الرحمن لأنه يدل على أنه من أهلها لذلك وقد جب عنه إن كان لإسلامه. ﴿ فِي أُمَم قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ كقوله في أصحاب الجنة. ﴿ مِنَ اللَّهِمْ ﴾ كقوله في أصحاب الجنة. ﴿ مِنَ اللَّهِمْ ﴾ بيان للأمم. ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا خَاسِرِينَ ﴾ تعلّيل للحكم على الاستئناف.

﴿وَلِكُلِّ﴾ من الفريقين. ﴿وَرَجَاتٌ مِمَّا عَمِلُوا﴾ مراتب من جزاء ما عملوا من الخير والشر، أو من أجل ما عملوا والـ ﴿وَلِيُوَفِّيَهُمْ أَغْمَالُهُمْ ﴾ جزاءها، وقرأ ما عملوا والـ ﴿وَلِيُوفِّيَهُمْ أَغْمَالُهُمْ ﴾ جزاءها، وقرأ نافع وابن عامر وحمزة والكسائي وابن ذكوان بالنون. ﴿وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ ﴾ بنقص ثواب وزيادة عقاب.

﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّادِ أَذَهَبُتُمْ طَيِّبَنِيكُو فِي حَيَانِكُو الدُّنَيَا وَٱسْتَمَنَعْتُم بِهَا فَالْيَوْمَ نَجْزُونَ حَنَّبَ الْمُهُونِ بِمَا كَشُرُ اللَّذِي وَعِا كُنُمْ الْفَسْقُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ وَعِا كُنُمْ الْفَسْقُونَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ اللّ

﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ اللَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ ﴾ يعذبون بها. وقيل تعرض النار عليهم فقلب مبالغة كقولهم عرضت الناقة على الحوض. ﴿ أَذْهَبْتُمْ ﴾ أي يقال لهم أذهبتم، وهو فاصب اليوم وقرأ ابن كثير وابن عامر ويعقوب بالاستفهام غير أن ابن كثير يقرؤه بهمزة ممدودة وهما يقرآن بها وبهمزتين محققتين. ﴿ طَيْبَاتِكُمْ ﴾ لذاتكم. ﴿ فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا ﴾ باستيفائها. ﴿ وَاسْتَمْتَعْتُمْ بِهَا ﴾ فما بقي لكم منها شيء. ﴿ فَاليَومَ تُجزَونَ عَذَابَ الهُونِ ﴾ الهوان وقد قرىء به. ﴿ بِما كُنتُمْ تَسْتَكْبِرُون فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَبِمَا كُنتُمْ تَفْسُقُونَ ﴾ بسبب الاستكبار الباطل والفسوق عن طاعة الله، وقرىء «تَفْسِقُونَ» بالكسر.

﴿ وَاذَكُرَ آَخَا عَادٍ إِذَ أَنَدَرَ قَوْمَمُ بِٱلْأَحْقَافِ وَقَدْ خَلَتِ ٱلنَّذُرُ مِنَ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ ۚ ٱلَّا نَعْبُدُوٓا إِلَّا اللّهُ إِنِّ آخَانُ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ ﴿ مَا قَالُوٓا آجِعْتَنَا لِتَأْفِكُنَا عَنْ ءَالْمَثِينَ قَالِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِقِينَ ﴿ مَا الْعَلَمُ عَذَابَ اللّهِ وَأَيْلِفُكُمْ مَّا أَرْسِلْتُ بِهِ، وَلَذِكِنِ آرَينَكُمْ فَوَمَا جَمْهَالُونَ ﴾ . الصَّدِقِينَ ﴿ مَا جَمْهُلُونَ ﴾ .

﴿وَاذْكُرْ أَخَا عَادٍ﴾ يعني هودا. ﴿إِذْ أَنْذَرَ قَوْمَهُ بِالأَخْقَافِ﴾ جمع حقف وهو رمل مستطيل مرتفع فيه انحناء من احقوقف الشيء إذا اعوج، وكانوا يسكنون بين رمال مشرفة على البحر بالشجر من اليمن. ﴿وَقَدْ خَلَتِ النَّذُرُ﴾ الرسل. ﴿مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ﴾ قبل هود وبعده والجملة حال أو اعتراض. ﴿أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلاَّ الله﴾ أي لا تعبدوا، أو بأن لا تعبدوا فإن النهي عن الشيء إنذار من مضرته. ﴿إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ وَظِيمٍ هائل بسبب شرككم.

﴿قَالُوا أَجِثْتَنَا لِتَأْفِكَنَا﴾ لتصرفنا. ﴿عَنْ آلِهَتِنَا﴾ عن عبادتها. ﴿فَاثْتِنَا بِمَا تَعِدُنَا﴾ من العذاب على الشرك. ﴿إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ﴾ في وعدك. ﴿قَالَ إِنَّمَا المِلْمُ عِنْدَ اللّهِ﴾ لا علم لي بوقت عذابكم ولا مدخل لي فيه فأستعجل به، وإنما علمه عند الله فيأتيكم به في وقته المقدر له. ﴿وَٱلْكِمُمُ مَا أُرْسِلْتُ بِهِ﴾ إليكم وما على الرسول إلا البلاغ. ﴿وَلَكِمنِي أَرَاكُمْ قَوْماً تَجْهَلُونَ﴾ لا تعلمون أن الرسل بعثوا مبلغين منذرين لا معذبين مقترحين.

﴿ فَلَمَّا رَأَوْهُ عَارِضَا مُسْتَقَبِلَ أَوْدِيَنِهِمْ قَالُوا هَذَا عَارِضٌ ثَمْطِرُنَا بَلَ هُوَ مَا ٱسْتَعْجَلَتُم بِهِ يَّ رِيتٌ فِيهَا عَذَابُ أَلِيمٌ اللَّهِ لَكُنْ مُكُونًا لَكُ مُرَى اللَّهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ كَذَلِكَ جَرْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ اللَّهِ مَا لَكُنُهُمْ كَذَلِكَ جَرْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ الللَّهُ اللَّا اللللَّا اللَّهُ

﴿ فَلَمَا رَأَوْهُ عَارِضاً ﴾ سحاباً عرض في أفق السماء. ﴿ مُسْتَقْبِلَ أَوْدِيَتِهِمْ ﴾ متوجه أوديتهم، والإضافة فيه لفظية وكذا في قوله: ﴿ قَالُوا هَذَا عَارِضٌ مُمْطِرُنَا ﴾ أي يأتينا بالمطر. ﴿ بَلَ هُوَ ﴾ أي قال هود عليه الصلاة والسلام ﴿ بِلَ هُو مَا اسْتَعْجَلْتُمْ بِهِ ﴾ من العذاب، وقرىء «قل» «بل»: ﴿ رِيْحٌ ﴾ هي ريح، ويجوز أن يكون بدل ما. ﴿ فِيهَا عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ صفتها وكذا قوله:

﴿ تُدَمّرُ لَهُ تهلك. ﴿ كُلُّ شَيءٍ من نفوسهم وأموالهم. ﴿ بِأَمْرِ رَبّهَا ﴾ إذ لا توجد نابضة حركة ولا قابضة سكون إلا بمشيئته، وفي ذكر الأمر والرب وإضافة إلى الربح فوائد سبق ذكرها مراراً، وقرىء «يدمر كل شيء» من دمر دماراً إذا هلك فيكون العائد محذوفاً أو الهاء في ﴿ ربها ﴾ ، ويحتمل أن يكون استئنافاً للدلالة على أن لكل ممكن فناء مقضياً لا يتقدم ولا يتأخر، وتكون الهاء لكل شيء فإنه بمعنى الأشياء ﴿ فَأَصْبَحُوا لا تُرَى إِلا مَسَاكِنَهُم ﴾ أي فجاءتهم الربح فدمرتهم فأصبحوا بحيث لو حضرت بلادهم لا ترى إلا مساكنهم، وقرأ عاصم وحمزة والكسائي ﴿ لا يُرى إِلا مَسَاكِنَهُم ﴾ بالياء المضمومة ورفع المساكن. ﴿ كَذَلِكَ نَجْزِي القَوْمَ المُجْرِمينَ ﴾ . وي أن هوداً عليه السلام لما أحس بالربح اعتزل بالمؤمنين في الحظيرة وجاءت الربح فأمالت الأحقاف على الكفرة، وكانوا تحتها سبع ليال وثمانية أيام، ثم كشفت عنهم واحتملتهم فقذفتهم في البحر.

﴿ وَلَقَدْ مَكَنَّهُمْ فِيمَا إِن مَّكَنَّكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمَّعًا وَأَبْصَدُلُ وَأَفْتِدَةً فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَا أَنْصَدُوهُمْ وَلَا أَفْتِدَةُهُم مِّن شَيْءٍ إِذْ كَانُوا يَجْحَدُونَ بِثَايَتِ ٱللَّهِ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِم يَسْتَهْزِءُونَ ۖ ۖ ﴿ اللَّهِ عَالَمُهُمْ وَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

﴿ وَلَقَدْ مَكَنَّاهُمْ فِيمَا إِنْ مَكَّنَّاكُمْ فِيهِ ﴾ ﴿ إِن ﴾ نافية وهي أحسن من ما ههنا لأنها توجب التكرير لفظاً ولذلك قلبت ألفها هاء في مهما، أو شرطية محذوفة الجواب والتقدير، ولقد مكناهم في الذي أوفي شيء إن مكناكم فيه كان بغيكم أكثر، أو صلة كما في قوله:

يُسرَجُسي السمَسرَءُ مَسا إِنْ لاَ يَسرَاهُ ويسعسرض دُونَ أدنساهُ السخُسطُ وبُ

والأول أظهر وأوفق لقوله: ﴿ هم أحسن أثاثاً ﴾ ﴿ كانوا أكثر منهم وأشد قوة وآثاراً ﴾ . ﴿ وَجَمَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَاراً وَأَفْتِدَةً ﴾ ليعرفوا تلك النعم ويستدلوا بها على مانحها تعالى ويواظبوا على شكرها . ﴿ فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلاَ أَنْصَارُهُمْ وَلاَ أَفْتِدَتُهُمْ مِنْ شَيءٍ ﴾ من الإغناء وهو القليل . ﴿ إِذْ كَانُوا يَجْحَدُونَ بِآيَاتِ الله ﴾ صلة ﴿ فَمَا أَخْنَى ﴾ وهو ظرف جرى مجرى التعليل من حيث إن الحكم مرتب على ما أضيف إليه وكذلك حيث . ﴿ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِؤُونَ ﴾ من العذاب .

﴿ وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا مَا حَوْلِكُمْ مِنَ الْقُرَىٰ وَصَرَّفْنَا الْآيَتِ لَعَلَهُمْ بَرْجِعُونَ ۞ فَلَوْلَا نَصَرَهُمُ الَّذِينَ اتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللّهِ قُرْبَانًا ءَالِهَنَّةً بَلْ ضَلُواْ عَنْهُمُّ وَذَلِكَ إِفْكُهُمْ وَمَا كَانُواْ بِفَتْرُونَ ۞﴾.

﴿ وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا مَا حَوْلَكُمْ ﴾ يا أهل مكة. ﴿ مِنَ القُرَى ﴾ كحجر ثمود وقرى قوم لوط. ﴿ وَصَرَّفْنَا الآياتِ ﴾ بتكريرها. ﴿ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ عن كفرهم.

﴿ فَلَوْلا نَصْرَهُمُ اللَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ الله قُرْبَاناً آلِهَةً ﴾ فهلا منعتهم من الهلاك آلهتهم الذين يتقربون بهم إلى الله تعالى حيث قالوا: هؤلاء شفعاؤنا عند الله، وأول مفعولي ﴿ اتخذوا ﴾ الراجع إلى الموصول محذوف، وثانيهما ﴿ قرباناً ﴾ و ﴿ آلهة ﴾ بدل أو عطف بيان، أو ﴿ آلهة ﴾ و ﴿ قرباناً ﴾ حال أو مفعول له على أنه بمعنى التقرب. وقرىء «قُرُبَاناً » بضم الراء. ﴿ بَلُ ضَلُوا عَنْهُمْ ﴾ غابوا عن نصرهم وامتنع أن يستمدوا بهم امتناع الاستمداد بالضال. ﴿ وَذَلِكَ إِفْكُهُمْ ﴾ وذلك الاتخاذ الذي هذا أثره صرفهم عن الحق، وقرىء «أفكهم» بالتشديد للمبالغة، و «آفكهم» أي جعلهم آفكين و «آفكهم» أي قولهم الآفك أي ذو الإفك. ﴿ وَمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ .

﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا ۚ إِلَيْكَ نَفَلَ مِنَ الْجِنِ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوْاْ أَنصِتُوا فَلَمَّا فَضِيَ وَلَوْا إِلَى فَوْمِهِم مُنذِرِينَ ( اللهُ عَالُوا يَنقُومُنَا إِنَّا سَمِعْنَا كَتَبَا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِئَ إِلَى الْحَقِّ مُنذِرِينَ ( اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْقِ مُسْتَقِيمٍ ( اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْقِ مُسْتَقِيمٍ ( اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْكِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْقِ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَراً مِنَ الْجِنِّ ﴾ أملناهم إليك والنفر دون العشرة وجمعه أنفار. ﴿ يَسْتَمِعُونَ القُرْآنَ ﴾ حَال محمولة على المعنى. ﴿ فَلَمَا حَضَرُوهُ ﴾ أي القرآن أو الرسول. ﴿ قَالُوا أَنصِتُوا ﴾ قال بعضهم لبعض اسكتوا لنسمعه. ﴿ فَلَمَّا قُضِي ﴾ أتم وفرغ من قراءته، وقرىء على بناء الفاعل وهو ضمير الرسول عليه الصلاة والسلام. ﴿ وَلَوا إِلَى قَوْمِهِمْ مُنْذِرِينَ ﴾ أي منذرين إياهم بما سمعوا. روي أنهم وافوا رسول الله على بوادي النخلة عند منصرفه من الطائف يقرأ في تهجده.

﴿قَالُوا يَا قَوْمَنَا إِنَا سَمِعْنَا كِتَابًا أُنْزِلَ مِنْ بعد مُوسَى﴾ قيل إنما قالوا ذلك لأنهم كانوا يهوداً أو ما سمعوا بأمر عيسى عليه الصلاة والسلام. ﴿مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ إِلَى الحَقَّ﴾ من العقائد. ﴿وَإِلَى طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ من

الشرائع.

﴿ يَنَقُومَنَاۤ أَجِيبُوا دَاعِيَ اللَّهِ وَءَامِنُواْ بِهِ. يَغْفِرْ لَكُمْ فِن ذُنُوبِكُمْ وَيُجِزَّكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ وَمَن لَا يُجِبْ دَاعِيَ اللَّهِ فَالِيْسَ لِلْهُ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَّاهُ أُولَئِنَكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ إِنَّ الْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَّاهُ أُولَئِنَكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ يَا قَوْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِي اللهُ وَآمِنُوا بِهِ يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ ﴾ بعض ذنوبكم، وهو ما يكون في خالص حق الله فإن المظالم لا تغفر بالإيمان. ﴿ وَيُجِرْكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ هو معد للكفار، واحتج أبو حنيفة رضي الله عنه باقتصارهم على المغفرة والإجارة على أن لا ثواب لهم، والأظهر أنهم في توابع التكليف كبني آدم.

﴿وَمَنْ لاَ يُجِبُ دَاعِيَ اللهُ فَلَيْسَ بِمُغْجِزٍ فِي الأَرْضِ﴾ إذ لا ينجي منه مهرب. ﴿وَلَيْسَ لَهُ مِنْ دُونِهِ أَوْلِياءُ﴾ يمنعونه منه. ﴿أُولَئِكَ فِي ضَلالٍ مُبِينٍ﴾ حيث أعرضوا عن إجابة من هذا شأنه.

﴿أَوَلَمْ يَرُوا أَنَّ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَلَمْ يَغَى بِخَلْقِهِن﴾ ولم يتعب ولم يعجز، والمعنى أن قدرته واجبة لا تنقص ولا تنقطع بالإيجاد أبد الأباد. ﴿بِقَادِرِ عَلَى أَنْ يُخيِيَ المَوْتَى﴾ أي قادرة ويدل عليه قراءة يعقوب «يقدر»، والباء مزيدة لتأكيد النفي فإنه مشتمل على ﴿أَنَ وَما في حيزها ولذلك أجاب عنه بقوله: ﴿بَلَى إِنَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَلِيرٍ ﴾ تقرير للقدرة على وجه عام يكون كالبرهان على المقصود، كأنه صَدَّرَ السورة بتحقيق المبدأ أراد ختمها بإثبات المعاد.

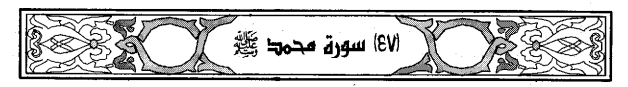
﴿وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النارِ﴾ منصوب بقول مضمر مقوله: ﴿أَلَيْسَ هذا بِالحَقِّ﴾ والإِشارة إلى العذاب. ﴿قَالُوا بَلَى وَرَبُنَا قَالَ فَذُوقُوا العَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْفُرُونَ﴾ بكفركم في الدنيا، ومعنى الأمر هو الإِهانة بهم والتوبيخ لهم.

﴿ فَاصْدِرَ كُمَا صَبَرَ أُوْلُواْ الْعَزْدِ مِنَ الرُّسُلِ وَلَا تَسْتَغْجِل لِمُثَمَّ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ بَرَوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَرَ بَلْبَثُواْ إِلَّا سَاعَةً مِن نَبَائِمٍ فَهَا يَبُعَلُكُ إِلَّا اَلْقَوْمُ الْفَاسِقُونَ ۞ ﴾ .

وقاصير كما صَبَرَ أُولُوا الْعَزْم مِنَ الرُّسُلِ وَلُوا الثبات والجد منهم فإنك من جملتهم، و ومن للتبيين، وقيل للتبعيض، و وأولو العزم أصحاب الشرائع اجتهدوا في تأسيسها وتقريرها وصبروا على تحمل مشاقها ومعاداة الطاعنين فيها، ومشاهيرهم: نوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى صلى الله وسلم عليهم. وقيل الصابرون على بلاء الله كنوح صبر على أذى قومه، كانوا يضربونه حتى يغشى عليه، وإبراهيم على النار وذبح ولده والذبيح على الذبح، ويعقوب على فقد الولد والبصر، ويوسف على الجب والسجن، وأيوب على الضر، وموسى قال له قومه وإنا لمدركون \* قال كلا إن معي ربي سيهدين ، وداود بكى على خطيئته أربعين سنة، وعيسى لم يضع لبنة على لبنة. ﴿وَلاَ تُسْتَعْجِل لَهُم ﴾ لكفار قريش بالعذاب فإنه نازل بهم في وقته لا محالة. ﴿كَأَنَّهُم يَوْمَ يَرُونَ مَا يُوعَدُونَ لَمْ يَلْبُوا إِلاَّ ساعَة مِن نَهادٍ ﴾ استقصروا من هوله مدة لبثهم في الدنيا حتى يحسبونها ساعة. ﴿بَلاَغُ ﴾ هذا الذي وعظتم به أو هذه السورة بلاغ أي كفاية، أو تبليغ من الرسول عليه الصلاة والسلام ويؤيده أنه قرى ورأوا ما فيه استقصروا مدة عمرهم، وقرىء بالنصب أي بلغوا بلاغاً. ﴿فَهَلْ يُهَلَكُ إِلاَ القَوْمُ الفَاسِقُونَ ﴾

الخارجون عن الاتعاظ أو الطاعة، وقرىء «يهلك» بفتح اللام وكسرها من هلك وهلك، و«نهلك» بالنون ونصب القوم.

عن النبي ﷺ "من قرأ سورة الأحقاف كتب له عشر حسنات بعدد كل رملة في الدنيا».



# وتسمى سورة القتال وهي محنية وقيل مكية وآيها سبح أو ثمال وثلاثول أو أربعول آية

## بِسْدِ اللَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ عِنْدِ

﴿ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللَّهِ أَضَكَ أَعْنَاهُمْ ۞ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَيْلُوا العَنَلِحَتِ وَمَامَنُوا بِمَا نُزِلَ عَلَىٰ مُمَنَدٍ وَهُوَ الْمَقَالِحَتِ وَمَامَنُوا بِمَا نُزِلَ عَلَىٰ مُمَنَدٍ وَهُوَ الْمَقَلِ عِن رَبِّهِمْ كَفَرَ عَنْهُمْ سَبِّعَاتِهِمْ وَأَصْلَعَ بَالْهُمْ ۞﴾.

﴿الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُوا عَنْ سَبِيلِ الله﴾ امتنعوا عن الدخول في الإسلام وسلوك طريقه، أو منعوا الناس عنه كالمطعمين يوم بدر، أو شياطين قريش أو المصريين من أهل الكتاب. أو عام في جميع من كفر وصد. ﴿أَضَلَّ أَعَمَالَهُم﴾ جعل مكارمهم كصلة الرحم وفك الأسارى وحفظ الجوار ضالة أي ضائعة محبطة بالكفر، أو مغلوبة مغمورة فيه كما يضل الماء في اللبن، أو ضلال حيث لم يقصدوا به وجه الله، أو أبطل ما عملوه من الكيد لرسوله والصد عن سبيله بنصر رسوله وإظهار دينه على الدين كله.

﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ يعم المهاجرين والأنصار والذين آمنوا من أهل الكتاب وغيرهم. ﴿وَآمَنُوا بِمَا نُزُلَ عَلَى مُحَمِّدِ﴾ تخصيص للمنزل عليه مما يجب الإيمان به تعظيماً له وإشعاراً بأن الإيمان لا يتم دونه، وأنه الأصل فيه ولذلك أكده بقوله: ﴿وَهُوَ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمُ ﴾ اعتراضاً على طريقة الحصر. وقيل حقيقته بكونه ناسخاً لا ينسخ، وقرىء «نزل» على البناء للفاعل و «أنزل» على البناءين و «نزل» بالتخفيف. ﴿كَفَّرَ عَنْهُمْ سَيِآتِهِمْ ﴾ سترها بالإيمان وعملهم الصالح. ﴿وَأَصْلَحَ بَاللَهُمْ ﴾ في الدين والدنيا بالتوفيق والتأييد.

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ٱلبَّعُوا ٱلْبَطِلَ وَأَنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَثُوا ٱلبَّعُوا ٱلْحَقَّ مِن رَّبِيِّمْ كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ أَمَثَنَاكُهُمْ ﴾.

﴿ذَلِكَ﴾ إشارة إلى ما مر من الإضلال والتكفير والإصلاح وهو مبتدأ خبره. ﴿بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا التَّبَعُوا التَّبَعُوا التَّبَعُوا التَّبَعُوا التَّبَعُوا التَّبَعُوا التَّبَعُوا الحَقِّ مِنْ رَبِّهِم ﴾ بسبب اتباع هؤلاء الباطل واتباع هؤلاء الحق، وهذا تصريح بما أشعر به ما قبلها ولذلك سمى تفسيراً. ﴿كَذَلِكَ ﴾ مثل ذلك الضرب. ﴿يَضْرِبُ الله لِلنَّاسِ ﴾ يبين لهم المَفار أَمْثَالَهُم ﴾ أحوال الفريقين أو أحوال الناس، أو يضرب أمثالهم بأن جعل اتباع الباطل مثلاً لعمل الكفار والإضلال مثلاً لغمل الكفار والإضلال مثلاً لفوزهم.

﴿ فَإِذَا لِقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرْبَ الرِّقَابِ حَقَّى إِذَا أَنْحَنَتُمُوكُمْ فَشُدُّوا الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَثَّا بَعْدُ وَإِمَّا فِلْمَاةً حَقَّى تَضَعَ الْحَرْثِ أَوْزَارَهَا ۚ ذَلِكَ ۗ وَلَوْ يَشَاءُ اللَّهُ لَانْتَصَرَ مِنْهُمْ وَلَئِكِن لِيَبْلُوا بَعْضَكُم بِبَعْضِ وَاللَّذِينَ قُبِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَلَن يُعِيلً أَعْمَلُكُمْ اللَّهُ سَيَهْدِيهِمْ وَيُصْلِحُ بَالْهُمْ فَيُ وَيُدْخِلُهُمُ لَلْمَنَةً عَرَفَهَا لَمُمْ اللَّهِ فَلَ اللَّ

﴿ فَإِذَا لِقَيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ في المحاربة. ﴿ فَضَرْبَ الرَّقَابِ ﴾ أصله فاضربوا الرقاب ضرباً فحذف الفعل وقدم المصدر، وأنيب منابه مضافاً إلى المفعول ضماً إلى التأكيد والاختصار. والتعبير به عن القتل إشعاراً بأنه ينبغي أن يكون بضرب الرقاب حيث أمكن، وتصوير له بأشنع صورة. ﴿حَتَّى إِذَا ٱلْتَحْنَتُمُوهُمْ﴾ أكثرتم قتلهم وأغلظتموه من الثخين وهو الغليظ. ﴿فَشُدُوا الوَثَاقَ﴾ فأسروهم واحفظوهم، والوثاق بالفتح والكسر ما يوثق به. ﴿ فَإِمَّا مَنَّا بَغَدُ وَإِمَّا فِدَاءً﴾ أي فإما تمنون منا أو تفدون فداء، والمراد التخيير بعد الأسر بين المن والإطلاق وبين أخذ الفداء، وهو ثابت عندنا فإن الذكر الحر المكلف إذا أسر تخير الإمام بين القتل والمن والفداء، والاسترقاق منسوخ عند الحنفية أو مخصوص بحرب بدر فإنهم قالوا يتعين القتل أو الاسترقاق. وقرىء «فدا» كعصا. ﴿حَتَّى تَضَعَ الْحَرْبُ أَوْزَارَهَا﴾ آلاتها وأثقالها التي لا تقوم إلا بها كالسلاح والكراع، أي تنقضي الحرب ولم يبق إلا مسلم أو مسالم. وقيل آثامها والمعنى حتى يضع أهل الحرب شركهم ومعاصيهم، وهو غاية للضرب أو الشد أو للمن والفداء أو للمجموع بمعنى أن هذه الأحكام جارية فيها حتى لا يكون حرب مع المشركين بزوال شوكتهم. وقيل بنزول عيسى عليه الصلاة والسلام ﴿ذَلِكَ﴾ أي الأمر ذلك، أو افعلوا بهم ذلك. ﴿ وَلَوْ يَشَاءُ الله لاَنْتَصَرَ مِنْهُمْ ﴾ لا نتقم منهم بالاستئصال. ﴿ وَلَكِنْ لِيَبْلُو بَعْضَكُمْ بِبَعْض ﴾ ولكن أمركم بالقتال ليبلوا المؤمنين بالكافرين بأن يجاهدوهم فيستوجبوا الثواب العظيم والكافرين بالمؤمنين بأن يعاجلهم على أيديهم ببعض عذابهم كي يرتدع بعضهم عن الكفر. ﴿وَالَّذِينَ قَاتَلُوا فِي سَبِيلِ الله﴾ أي جاهدوا، وقرأ البصريان وحفص ﴿قتلوا﴾ أي استشهدوا. ﴿فَلَنْ يُضِلُّ أَعْمَالَهُمْ ﴾ فلن يضيعها، وقرىء اليضل، من ضل و (يضل) على البناء للمفعول.

﴿ سَيَهْدِيهِمْ ﴾ إلى الثواب، أو سيثبت هدايتهم. ﴿ وَيُصْلِحُ بَالَهُمْ ﴾.

﴿وَيُدْخِلُهُمُ الْجَنَّةُ عَرَّفَهَا لَهُمُ﴾ وقد عرفها لهم في الدنيا حتى اشتاقوا إليها فعملوا ما استحقوها به، أو بينها لهم بحيث يعلم كل واحد منزله ويهتدي إليه كأنه كان ساكنه منذ خلق، أو طيبها لهم من العرف وهو طيب الرائحة، أو حددها لهم بحيث يكون لكل جنة مفرزة.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِن تَنصُرُواْ ٱللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَيِّتَ ٱلْفَامَكُو ۞ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَتَعَسَّا لَمُمْ وَأَضَلَ أَعَمَلَهُمْ ﴾ . ﴿ وَاللَّذِينَ كَفَرُواْ مَنَا أَمَنَكُ اللَّهُ فَاخْتِطَ أَعْمَلُهُمْ ۞ .

﴿يَا أَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَنْصُرُوا اللهِ إِنْ تنصروا دينه ورسوله. ﴿يَنْصُرْكُمْ﴾ على عدوكم. ﴿وَيُغَبِّتُ أَقْدَامَكُمْ﴾ في القيام بحقوق الإسلام والمجاهدة مع الكفار.

﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا فَتَعْساً لَهُمْ﴾ فعثوراً لهم وانحطاطاً ونقيضه لما قال الأعشى. فالتعس أولى بها من أن أقول لَعَا. وانتصابه بفعله الواجب إضماره سماعاً، والجملة خبر ﴿الذين كفروا﴾ أو مفسرة لناصبه. ﴿وَأَضَلَ أَعْمَالَهُمْ﴾ عطف عليه.

﴿ ذَلِكَ بِأَنْهُمْ كَرِهُوا مَا أَتْرَلَ الله ﴾ القرآن لما فيه من التوحيد والتكاليف المخالفة لما ألفوه واشتهته أنفسهم، وهو تخصيص وتصريح بسببية الكفر بالقرآن للتعس والإضلال. ﴿ فَأَحْبَطَ أَعْمَالُهُمْ ﴾ كرره إشعاراً بأنه يلزم الكفر بالقرآن ولا ينفك عنه بحال.

﴿ اللَّهُ مَوْلَ اللَّذِينَ مَامَنُواْ وَإِنَّ الْكَفِينَ لَا مَوْلَى لَمُتُمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكَفِينَ آمْنَالُهَا ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكَفِينَ آمْنَالُهَا ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكَفِينَ آمْنَالُهَا ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكَفِينَ آمْنَالُهَا ﴾.

﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ دَمَّرَ الله عَلَيْهِمْ استأصل عليهم ما

اختص بهم من أنفسهم وأهليهم وأموالهم. ﴿وَلِلْكَافِرِينَ﴾ من وضع الظاهر موضع المضمر. ﴿أَمْنَالُهَا﴾ أمثال تلك العاقبة أو العقوبة، أو الهلكة لأن التدمير يدل عليها، أو السنة لقوله تعالى: ﴿سنة الله التي قد خلت﴾.

﴿ وَلَكَ بِأَنَّ اللهُ مَوْلَى الَّذِينَ آمَنُوا﴾ ناصرهم على أعدائهم. ﴿ وَأَنَّ الْكَافِرِينَ لاَ مَوْلَى لَهُمْ ﴾ فيدفع العذاب عنهم وهو لا يخالف قوله: ﴿ وردوا إلى الله مولاهم الحق﴾ فإن المولى فيه بمعنى المالك.

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُدَخِلُ الَّذِينَ مَامَنُواْ وَعَبِلُواْ الصَّلِحَنتِ جَنَّنتِ تَجْرِي مِن تَصْبَهَا الْأَنْهَنَّرُ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ يَتَمَنَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْهَنُمُ وَالنَّارُ مَثْوَى لَمُنْمَ ۚ ۚ إِنَّ وَكَاْتِن مِّن قَرْيَةٍ هِى اَشَدُّ قُوَّةً مِن قَرْيَذِكَ اللَّهِ الْمَاكَنَّهُمْ فَلَا نَاصِرَ لَهُمْ ۚ ۚ أَفَنَ كَانَ عَلَىٰ بَيْنَةٍ مِن زَيْهِ، كَمَن زُيْنِنَ لَهُ سُوّهُ عَمَلِهِ، وَانَّبَعُواْ اَهْوَاءَهُمْ ۖ ۖ ۖ ﴾.

﴿إِنَّ اللهُ يُذْخِلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جَنَّاتِ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونُ﴾ ينتفعون بمتاع الدنيا. ﴿وَيَأَكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَامُ﴾ حريصين غافلين عن العاقبة. ﴿وَالنَّارُ مَنْوى لَهُمْ﴾ منزل ومقام.

﴿وَكَأَيْنَ مِنْ قَرْيَةٍ هِيَ أَشَدُ قُوّةً مِنْ قَرْيَتِكَ الَّتِي أَخْرَجَتكَ ﴾ على حذف المضاف وإجراء أحكامه على المضاف إليه، والإخراج باعتبار التسبب. ﴿أهلكناهم ﴾ بأنواع العذاب. ﴿فلا نَاصِرَ لَهُم ﴾ يدفع عنهم العذاب وهو كالحال المحكية.

﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيْنَةٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾ حجة من عنده وهو القرآن، أو ما يعمه والحجج العقلية كالنبي ﷺ والمؤمنين. ﴿ وَاتَّبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ ﴾ في ذلك لا شبهة لهم عليه فضلاً عن حجة.

﴿ مَثَلُ الْمَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُنَّقُونَّ فِيهَا أَنَهَرٌّ مِن مَّآءٍ غَيْرِ ءَاسِنِ وَأَنَهَرٌّ مِن لَبَنِ لَمْ يَنَفَيَرَ طَعْمُمُ وَأَنَهَرٌّ مِن خَرِ لَذَّةِ لِلشَّارِبِينَ وَأَنْهَرُّ مِنْ عَسَلِ مُصَفَّى وَلِمَامٌ فِهَا مِن كُلِّ النَّمَرَتِ وَمَغْفِرَةٌ مِن زَبِّهِمْ كُمَنْ هُوَ خَلِدٌ فِي النَّارِ وَشُقُوا مَاءً حَمِيمًا فَقَطَّعَ أَمْعَاءَهُمْ ﴿ فَالَهُ ﴾ .

وْمَثُلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُحِدَ الْمُتَقُونَ ﴾ أي فيما قصصنا عليك صفتها العجيبة. وقيل مبتدأ خبره: ﴿كَمَن هو خالد في النار﴾، وتقدير الكلام أمثل أهل الجنة كمثل من هو خالد، أو أمثل الجنة كمثل جزاء من هو خالد فعرى عن حرف الإنكار وحذف ما حذف استغناء يجري مثله تصويراً لمكابرة من يسوي بين المتمسك بالبينة والتابع للهوى، بمكابرة من يسوي بين الجنة والنار، وهو على الأول خبقر محذوف تقديره: أفمن هو خالد في هذه الجنة كمن هو خالد في النار، أو بدل من قوله: ﴿كمن زين وما بينهما اعتراض لبيان ما يمتاز به من على بينة في الآخرة تقريراً لإنكار المساواة. ﴿فيها أَنْهَارٌ مِنْ مَاءٍ غَيْرِ آسِنٍ ﴾ استئناف لشرح المثل أو حال من العائد المحذوف، أو خبر لمثل و ﴿آسن ﴾ من أسن الماء بالفتح إذا تغير طعمه وريحه، أو بالكسر على معنى الحدوث. وقرأ ابن كثير «أسن». ﴿وَأَنْهَارٌ مِنْ لَبَنِ لَمْ يَتَغَيَّر طَعْمُهُ لم يصر قارصاً ولا حازراً. ﴿وَأَنْهَارُ مِنْ لَمْ يَتَغَيِّر طَعْمُهُ لم يصر قارصاً ولا حازراً. ﴿وَأَنْهَارُ مِنْ لَبْنِ لَمْ يَتَغَيَّر طَعْمُهُ لم يصر قارصاً ولا عازراً. ﴿وَأَنْهَارُ مِنْ مَنْ مَنْ عَلَى العله الشمع وفضلات النحل وغيرها، وفي ذلك تمثيل لما يقوم مقام الأشربة في الجنة بأنواع ما يستلذ منها يخالطه الشمع وفضلات النحل وغيرها، وفي ذلك تمثيل لما يقوم مقام الأشربة في الجنة بأنواع ما يستلذ منها في الدنيا بالتجريد عما ينقصها وينغصها، والتوصيف بما يوجب غزارتها واستمرارها. ﴿وَلَهُمْ فِيهَا مِنْ كُلُ مَنْ مَنْ وَبُهِمْ ﴾ عطف على الصنف المحذوف، أو مبتدأ خبره محذوف أي لهم مغفرة. ﴿كَمَنْ هُو خَالِدٌ في النَّارِ وَسَقُوا مَاءَ حَمِيماً ﴾ مكان تلك الأشربة. ﴿ فَقَطَعَ أَمْعَاءُهُمْ ﴾ محذوف أي لهم مغفرة. ﴿كَمَنْ هُو خَالِدٌ في النَّارِ وَسَقُوا مَاءَ حَمِيماً ﴾ مكان تلك الأشربة. ﴿ فَقَطَعَ أَمْعَاءُهُمْ ﴾

من فرط الحرارة.

﴿ وَمِنْهُم مَن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ حَنَىٰ إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِندِكَ قَالُواْ لِلَّذِينَ أُونُواْ الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ مَانِفًا ۚ أُولَئِيْكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللَّهِ عَلَى قُلُوجِمْ وَاتَّبَعُواْ أَهْوَاءَهُمْ ﴿ لِلَّهِا ﴾ .

﴿وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ حَتَّى إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِنْدِكَ ﴾ يعني المنافقين كانوا يحضرون مجلس الرسول ﷺ ويسمعون كلامه فإذا خرجوا. ﴿قَالُوا لِلَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ ﴾ أي لعلماء الصحابة رضي الله تعالى عنهم. ﴿مَاذَا قَالَ آنفاً ﴾ ما الذي قال الساعة، استهزاء أو استعلاماً إذ لم يلقوا له آذانهم تهاوناً به، و ﴿آنفاً ﴾ من قولهم أنف الشيء لما تقدم منه مستعار من الجارحة، ومنه استأنف وائتنف وهو ظرف بمعنى وقتاً مؤتنفاً، أو حال من الضمير في ﴿قَالَ ﴾ وقرأ ابن كثير ﴿أنفاً ».

﴿ أُولَٰتِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللهُ عَلَى تُلُوبِهِمْ وَاتَّبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ ﴾ فلذلك استهزؤوا وتهاونوا بكلامه.

﴿ وَالَّذِينَ آهَنَدُواْ زَادَهُمْ هُدَى وَءَانَنَهُمْ تَقُونَهُمْ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ السَّاعَةَ أَن تَأْنِيهُم بَغْتَةً فَقَدْ جَآءَ أَشْرَاهُمَا فَأَنَّ لَهُمْ إِذَا جَآءَتُهُمْ ذِكْرِيهُمْ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿وَالَّذِينَ اهْتَدُوا زَادَهُمْ هُدَى﴾ أي زادهم الله بالتوفيق والإِلهام، أو قول الرسول عليه الصلاة والسلام. ﴿وَآتَاهُمْ تَقُواهُمْ﴾ بين لهم ما يتقون أو أعانهم على تقواهم، أو أعطاهم جزاءها.

﴿ فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلاَّ السَّاعَةَ ﴾ فهل ينتظرون غيرها. ﴿ أَنْ تَأْتِيَهُمْ بَغْتَةً ﴾ بدل اشتمال من ﴿ الساعة ﴾ ، وقوله: ﴿ فَقَدْ جَاء أَشْرَاطُهَا ﴾ كالعلة له ، وقرىء «أن تأتهم» على أنه شرط مستأنف جزاؤه: ﴿ فَأَنَّى لَهُمْ إِذَا جَاءَتُهُمْ فِخْرَاهُمْ ﴾ والمعنى أن تأتهم الساعة بغتة لأنه قد ظهر أماراتها كمبعث النبي عليه الصلاة والسلام، وانشقاق القمر فكيف لهم ﴿ ذكراهم ﴾ أي تذكرهم ﴿ إذا جاءتهم ﴾ الساعة بغتة ، وحينئذ لا يفرغ له ولا ينفع.

﴿ فَأَعْلَرَ أَنَهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَغْفِر لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلِّكُمْ وَمَثْوَنكُر

﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لاَ إِلهٌ إِلاَّ اللَّهُ وَاسْتَغْفِر لِذَنبِكَ ﴾ أي إذا علمت سعادة المؤمنين وشقاوة الكافرين فاثبت على ما أنت عليه من العلم بالوحدانية وتكميل النفس بإصلاح أحوالها وأفعالها وهضمها بالاستغفار ﴿ لذنبك ﴾ . ﴿ وَلِلْمُؤْمِنينَ وَالْمُؤْمِنينَ وَالْمُؤْمِنِهُ وَلَيْنِهُ وَاللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَاللَّهُ مَتَقَلَّا كُمْ ﴾ في الدنيا فإنها مراحل لا بد من قطعها. ﴿ وَمَثُواكُمْ ﴾ في العقبى فإنها دار إقامتكم فاتقوا الله واستغفروه وأعدوا لمعادكم.

﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ مَامَنُوا لَوْلَا نُزِلَتَ سُورَةٌ فَإِذَا أَنْزِلَتَ سُورَةٌ مُحَكَمَةٌ وَذُكِرَ فِهَا الْفِتَالُ رَأَيْتِ اللَّذِينَ فِي فَلُومِهِم مَسَرَضٌ يَظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ الْمَغْشِي عَلِيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَأَوْلِى لَهُمْ ﴿ طَاعَةٌ وَقَوْلٌ مَعْرُوثٌ فَإِذَا عَرَمَ الْمُوتِ فَلَوْمِهِم مَسَرَضٌ مَنَظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ الْمَعْشِي عَلِيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَأَوْلِى لَهُمْ ﴿ فَاعَمَ فَإِلَا مُعَمِّونَ فَإِلَا مُعَمِّونَ فَإِلَى اللَّهُ لَكُانَ خَيْرًا لَهُمْ إِلَى فَهَلَ عَسَيْتُم إِن تُولِيَّتُم أَن تُقْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا اللّهَ لَكُانَ خَيْرًا لَهُمْ اللّهُ فَاصَمَعُمْ وَاعْمَى أَبْصَدَوْهُمْ ﴿ اللّهِ اللّهُ لَكُونِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَاعْمَى أَبْصَدَوْهُمْ ﴿ اللّهُ لِنَاكُمُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاعْمَى أَبْصَدَوْهُمْ ﴿ اللّهُ لَا يَتَدَبّرُونَ الْقُرْءَاتِ أَمْ عَلَى قُلُومِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُولَ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّ

﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ آمَنُوا لَوْلاَ نُزَلَتْ سُورَةً ﴾ أي هلا ﴿ نزلت سورة ﴾ في أمر الجهاد. ﴿ فَإِذَا أُنْزِلَتْ سُورَةً مُحْكَمَةٌ ﴾ مبينة لا تشابه فيها. ﴿ وَذُكِرَ فِيهَا القِتَالُ ﴾ أي الأمر به. ﴿ رَأَيْتَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ﴾ ضعف في الدين وقيل نفاق. ﴿ وَنَظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ المَغْشِيِّ عَلَيْهِ مِنَ المَوْتِ ﴾ جبناً ومِخافة. ﴿ فَأُولَى لَهُمْ ﴾ فويل ﴿ لهم ﴾ ، أفعل من الولي وهو القرب، أو فعلى من آل ومعناه الدعاء عليهم بأن يليهم المكروه أو يؤول إليه أمرهم.

﴿ طَاعَةٌ وَقُولٌ مَعْرُوفٌ ﴾ استئناف أي أمرهم ﴿ طاعة ﴾ أو ﴿ طاعة وقول معروف ﴾ خير لهم ، أو حكاية قولهم لقراءة أبي "يقولون طاعة". ﴿ فَإِذَا عَزَمَ الأَمْرُ ﴾ أي جد وهو لأصحاب الأمر ، وإسناده إليه مجاز وعامل الظرف محذوف ، وقيل ﴿ فَلَوْ صَدَقُوا الله ﴾ أي فيما زعموا من الحرص على الجهاد أو الإيمان . ﴿ لَكَانَ ﴾ الصدق . ﴿ خَيْراً لَهُمْ ﴾ ﴿ فَهَلْ عَسَيتُمْ ﴾ فهل يتوقع منكم . ﴿ إِنْ تَوَلَّيْتُم ﴾ أمور الناس وتأمرتم عليهم ، أو اعرضتم وتوليتم عن الإسلام . ﴿ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ وَتُقطّعُوا أَرْحَامَكُم ﴾ تناحراً على الولاية وتجاذباً لها ، أو رجوعاً إلى ما كنتم عليه في الحين وحرصهم على إلى ما كنتم عليه في الحيلية من التغاور ومقاتلة الأقارب ، والمعنى أنهم لضعفهم في المدين وحرصهم على الدنيا أحقاء بأن يتوقع ذلك منهم من عرف حالهم ويقول لهم : هل عسيتم ، وهذا على لغة الحجاز فإن بني تميم لا يلحقون الضمير به وخبره ﴿ أَنْ تفسدوا ﴾ و ﴿ إِنْ توليتم ﴾ اعتراض ، وعن يعقوب ﴿ توليتم ﴾ أي إن تولكم ظلمة خرجتم معهم وساعدتموهم في الإفساد وقطيعة الرحم ﴿ وتقطعوا ﴾ من القطع ، وقرىء تقطعوا من التقطع .

﴿ أُولَئِكَ ﴾ إشارة إلى المذكورين. ﴿ الَّذِينَ لَعَنَهُمُ الله ﴾ لإِفسادهم وقطعهم الأرحام. ﴿ فَأَصَمُّهُم ﴾ عن استماع الحق. ﴿ وَأَعْمَى أَبْصَارَهُم ﴾ فلا يهتدون سبيله.

﴿أَفَلاَ يَتَذَبّرُونَ القُرْآنَ ﴾ يتصفحونه وما فيه من المواعظ والزواجر حتى لا يجسروا على المعاصي. ﴿أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ لا يصل إليها ذكر ولا ينكشف لها أمر، وقيل ﴿أَم ﴾ منقطعة ومعنى الهمزة فيها التقرير، وتنكير القلوب لأن المراد قلوب بعض منهم أو للإشعار بأنها لإبهام أمرها في القساوة، أو لفرط جهالتها ونكرها كأنها مبهمة منكورة وإضافة الأقفال إليها للدلالة على أقفال مناسبة لها مختصة بها لا تجانس الأقفال المعهودة. وقرىء «إقفالها» على المصدر.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱرْنَدُوا عَلَىٓ ٱدْبَرِهِ مِنْ بَعَدِ مَا بَيِّنَ لَهُمُ ٱلْهُدَى ۗ ٱلشَّيْطِكُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمَّلِي لَهُمْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّالِمُ اللَّهُ اللَّ

﴿إِنَّ الَّذِينَ الْتَلُوا عَلَى أَذْبَارِهِم ﴾ أي إلى ما كانوا عليه من الكفر. ﴿مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيْنَ لَهُمُ الهُدَى ﴾ بالدلائل الواضحة والمعجزات الظاهرة. ﴿الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُم ﴾ سهل لهم اقتراف الكبائر من السول وهو الاسترخاء وقيل حملهم على الشهوات من السول وهو التمني، وفيه أن السول مهموز قلبت همزته واواً لضم ما قبلها ولا كذلك التسويل، ويمكن رده بقولهم هما يتساولان وقرىء «سول» على تقدير مضاف أي كيد الشيطان أسول لهم ﴾ . ﴿وَأَمْلَى لَهُم ﴾ ومد لهم في الآمال والأماني، أو أمهلهم الله تعالى ولم يعاجلهم بالعقوبة لقراءة يعقوب ﴿وأملي لهم ﴾ ، أي وأنا أملي لهم فتكون الواو للحال أو الاستئناف، وقرأ أبو عمرو ﴿وأملي لهم على البناء للمفعول وهو ضمير ﴿الشيطان﴾ أو ﴿لهم﴾ .

﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لِلَّذِينَ كَرِهُوا مَا نَزَّلَ الله أي قال اليهود للذين كفروا بالنبي عليه الصلاة والسلام بعدما تبين لهم نعته للمنافقين، أو المنافقون لهم أو أحد الفريقين للمشركين. ﴿ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ الأَمْرِ ﴾ في بعض أموركم أو في بعض ما تأمرون به كالقعود عن الجهاد والموافقة في الخروج معهم إن أخرجوا، والتظافر على الرسول على ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ أَسْرَارَهُمْ ﴾ ومنها قولهم هذا الذي أفشاه الله عليهم، وقرأ حمزة والكسائي وحفص ﴿ إسرارهم ﴾ على المصدر.

﴿ فَكَيْفَ إِذَا تَوَفَّتُهُمُ ٱلْمَلَتَيِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَكَرَهُمْ ۞ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ ٱتَّبَعُوا مَا أَسْخَطَ ٱللَّهُ وَكَرِهُوا رَضُونَهُ فَأَصْرَفُوا مَا أَسْخَطَ ٱللَّهُ وَكَرِهُوا رَضُونَهُ فَأَصْرَفُ أَن لَن يُغْرِجَ اللَّهُ أَضَعَنَهُمْ ۞﴾.

﴿ فَكَيْفَ إِذَا تَوَقَّنُهُمُ الْمَلاَئِكَةُ ﴾ فكيف يعملون ويحتالون حينئذ، وقرىء «توفاهم» وهو يحتمل الماضي والمضارع المحذوف إحدى تاءيه. ﴿ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ ﴾ تصوير لتوفيهم بما يخافون منه ويجبنون عن القتال له.

﴿ وَلِكَ ﴾ إشارة إلى التوفي الموصوف. ﴿ بِأَنَّهُمْ اتَّبَعُوا مَا أَسْخَطَ الله ﴾ من الكفر ككتمان نعت الرسول عليه الصلاة والسلام وعصيان الأمر. ﴿ وَكَرِهُوا رِضْوَانَهُ ﴾ ما يرضاه من الإيمان والجهاد وغيرهما من الطاعات. ﴿ فَأَخْبَطَ أَعْمَالَهُمْ ﴾ لذلك.

﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ أَنْ لَن يُخْرِجَ اللَّهُ ﴾ أن لن يبرز الله لرسوله على والمؤمنين. ﴿ أَضْغَانَهُمْ ﴾ أحقادهم.

﴿ وَلَوْ نَشَآءُ لَأَرْيَنَكُهُمْ فَلَعَرَفَنَهُم بِسِيمَهُمَّ وَلَنَعْرِفَنَهُمْ فِ لَحَنِ ٱلْقَوْلِ وَاللّهُ يَعْلَمُ أَعْمَلَكُو ﷺ وَلَنَاهُونَكُمْ حَقَّى نَعْلَمُ الْمُجَهِدِينَ مِنكُرُ وَالصَّدِينَ وَنَبَالُوا أَخْبَارَكُو ۖ ﴿ ﴾.

﴿وَلَوْ نَشَاءُ لأَرْيَنَاكَهُم ﴾ لعرفناكهم بدلائل تعرفهم بأعيانهم. ﴿فَلَعَرفْتَهُمْ بِسِيمَاهُم ﴾ بعلاماتهم التي نسمهم بها، واللام لام الجواب كررت في المعطوف. ﴿وَلَتَعْرِفَنَهُمْ فِي لَحْنِ القَوْلِ ﴾ جواب قسم محذوف و ﴿لحن القول ﴾ أسلوبه، أو إمالته إلى جهة تعريض وتورية، ومنه قيل للمخطيء لاحن لأنه يعدل بالكلام عن الصواب. ﴿وَاللهُ يَعْلَمُ أَعْمَالَكُم ﴾ فيجازيكم على حسب قصدكم إذ الأعمال بالنيات.

﴿وَلَنَبْلُوَنَكُمْ﴾ بالأمر بالجهاد وسائر التكاليف الشاقة. ﴿حَتَّى نَعْلَمَ المُجَاهِدِينَ مِنْكُمْ وَالصَّابِرِينَ﴾ على مشاقه. ﴿وَنَبْلُوَ أَخْبَارَكُمْ﴾ ما يخبر به عن أعمالكم فيظهر حسنها وقبحها، أو أخبارهم عن إيمانهم وموالاتهم المؤمنين في صدقها وكذبها. وقرأ أبو بكر الأفعال الثلاثة بالياء لتوافق ما قبلها، وعن يعقوب ﴿ونبلو﴾ بسكون الواو على تقدير ونحن نبلو.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَشَاقُوا الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَمُثُمُ الْمُدَىٰ لَن يَضُرُّواْ اللَّهَ شَيْئًا وَسَيْعُواْ الرَّسُولَ وَلاَ نُبْطِلُواْ أَعْمَلَكُمْ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمِيعُواْ الرَّسُولَ وَلا نُبْطِلُواْ أَعْمَلَكُمْ ﴿ اللَّهُ ﴾.

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُوا عَنْ سَبِيلِ الله وَشَاقُوا الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ الهُدَى ﴾ هم قريظة والنضير أو المطعمون يوم بدر. ﴿لَنْ يَضُرُوا الله شَيئاً ﴾ بكفرهم وصدهم، أو لن يضروا رسول الله ﷺ بمشاقته وحذف المضاف لتعظيمه وتفظيع مشاقته. ﴿وَسَيُحْبِطُ أَعْمَالَهُمْ ﴾ ثواب حسنات أعمالهم بذلك، أو مكايدهم التي نصبوها في مشاقته فلا يصلون بها إلى مقاصدهم ولا تثمر لهم إلا القتل والجلاء عن أوطانهم.

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا الله وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلاَ تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ ﴾ بما أبطل به هؤلاء كالكفر والنفاق والعجب والرياء والمن والأذى ونحوها، وليس فيه دليل على إحباط الطاعات بالكبائر.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ مَاثُوا وَهُمْ كُفَّارٌ فَلَن يَغْفِرَ اللَّهُ لَمُمُّمْ فَكَ نَهِنُوا وَلَدْعُوا وَلَدْعُوا اللَّهِ وَأَنْتُمُ اللَّالِمِ وَأَنْتُمُ الأَغْلَوْنَ وَاللَّهُ مَعَكُمْ وَلَن يَبرَكُمُ أَعْمَلَكُمُ الْحَالِيَ ﴾.

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللهُ ثُمَّ مَاتُوا وَهُمْ كُفَّارٌ فَلَنْ يَغْفِرَ اللهُ لَهُمْ عام في كل من مات على كفره وإن صح نزوله في أصحاب القليب، ويدل بمفهومه على أنه قد يغفر لمن لم يمت على كفره سائر ذنوبه.

﴿ فَلاَ تَهِنُوا﴾ فلا تضعفوا. ﴿ وَتَدْعُوا إِلَى السَّلْمِ ﴾ ولا تدعوا إلى الصلح خوراً وتذللاً، ويجوز نصبه بإضمار إن وقرى ولا تدعوا » من ادعى بمعنى دعا، وقرى أبو بكر وحمزة بكسر السين. ﴿ وَأَنْتُمُ الْأَعْلَوٰنَ ﴾ الأَعْلَونَ ﴾ الأغلبون. ﴿ وَالله مَعَكُمْ ﴾ ناصركم. ﴿ وَلَنْ يَتِرَكُمْ أَعْمَالَكُمْ ﴾ ولن يضيع أعمالكم، من وترت الرجل إذا قتلت متعلقاً به من قريب أو حميم فأفردته منه من الوتر، شبه به تعطيل ثواب العمل وإفراده منه.

﴿إِنَّمَا لَلْمَيْوَةُ اللَّهُ يَا لَهِبُ وَلَهُو أَإِن ثَوْمِنُوا وَتَنَقُوا يُؤْوَكُمُ أَجُورَكُمُ وَلَا يَسْتَلَكُمُ أَمَوَلَكُمْ ۞ إِن يَسْتَلَكُمُ أَمَوَلَكُمْ ۞ . يَسْتَلَكُمُوهَا فَيُحْدِكُمْ تَبْخَلُوا وَيُخْدِجُ أَضْغَنَنَكُمْ ۞﴾.

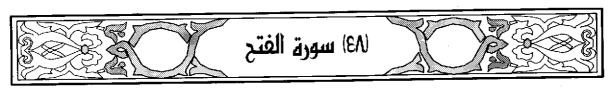
﴿إِنَّمَا الحَيَاةُ الدُّنْيَا لَمِبٌ وَلَهٰوَ﴾ لا ثبات لها. ﴿وَإِنْ تُؤمِنُوا وَتَتَّقُوا يُؤْتِكُمْ أَجُورَكُمْ﴾ ثواب إيمانكم وتقواكم. ﴿وَلاَ يَسْأَلَكُمْ أَمْوَالَكُمْ﴾ جميع أموالكم بل يقتصر على جزء يسير كربع العشر والعشر.

وَإِنْ يَسْأَلْكُمُوهَا فَيُحْفِكُم فيجهدكم بطلب الكل والإحفاء والإلحاف المبالغة وبلوغ الغاية يقال: أحفى شاربه إذ استأصله. ﴿ تَبْخَلُوا ﴾ فلا تعطوا. ﴿ وَيُخْرِجُ أَضْغَانَكُم ﴾ ويضغنكم على رسول الله على والضمير في يخرج لله تعالى، ويؤيده القراءة بالنون أو البخل لأنه سبب الإضغان، وقرىء «وتخرج» بالتاء والياء ورفع «أضغانكم».

﴿ هَمَآأَنتُدَ هَلَوُّكَآءِ تُدَّعَوْنَ لِلْمُنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَمِنكُم مَّن يَبْخَلُّ وَمَن يَبْخَلُ فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَن نَفْسِيدً وَاللَّهُ ٱلْغَيْقُ وَأَنتُكُمُ ٱلْفُقَـرَآةُ وَإِن تَنَوَلَوْا يَسْتَبْدِلْ فَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُواْ أَمْنَالَكُم ﴿ آَلُ

﴿هَا أَنْتُمْ هُولاً فِي أِي أَنتم يا مخاطبون هؤلاء الموصوفون وقوله: ﴿تُدْعُونَ لِتُنْفِقُوا فِي سِبِيلِ الله﴾ استئناف مقرر لذلك، أو صلة لـ ﴿هؤلاء﴾ على أنه بمعنى الذين وهو يعم نفقة الغزو والزكاة وغيرهما. ﴿فَمِنْ يَبْخُلُ فَإِنَّمَا يَبْخُلُ عَنْ تَفْسِهِ ﴾ فإن فقع الإنفاق وضر البخل عائدان إليه، والبخل يعدى بعن وعلى لتضمنه معنى الإمساك والتعدي فإنه إمساك عن مستحق. ﴿وَالله الغَنيُ وَأَنْتُمُ الفُقَرَاءُ ﴾ فما يأمركم به فهو لاحتياجكم إليه فإن امتثلتم فلكم وإن توليتم فعليكم. ﴿وَإِنْ تَتُولُوا ﴾ عطف على ﴿إِن تؤمنوا ﴾. ﴿يَسْتَبْدِلَ قَوْماً غَيْرَكُم ﴾ يقم مقامكم قوماً آخرين. ﴿ثُمَّ لاَ يَكُونُوا مَنْ الله في التولي والزهد في الإيمان، وهم الفرس لأنه سئل عليه الصلاة والسلام عنه وكان سلمان إلى جنبه فضرب فخذه وقال: «هذا وقومه»: أو الأنصار أو اليمن أو الملائكة.

عن النبي ﷺ «من قِرأ سورة محمد كان حقاً على الله أن يسقيه من أنهار الجنة».



#### مدنية نزلت في مرجع رسول الله على من الحديبية وآيها تسع وعشرون

## بِسْمِ أَلَّهُ الْتُعْنِ الرِّحَيْمِ إِ

﴿ إِنَّا فَتَخَا لَكَ فَتُمَا نُبِينَا ۞﴾.

﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحاً مُبِيناً ﴾ وعد بفتح مكة، والتعبير عنه بالماضي لتحققه أو بما اتفق له في تلك السنة كفتح خيبر وفدك، أو إخبار عن صلح الحديبية وإنما سماه فتحاً لأنه كان بعد ظهوره على المشركين حتى سألوا الصلح وتسبب لفتح مكة، وفرغ به رسول الله على العرب فغزاهم وفتح مواضع وأدخل في الإسلام خلقاً عظيماً، وظهر له في الحديبية آية عظيمة وهي أنه نزح ماؤها بالكلية فتمضمض ثم مجه فيها فدرت بالماء حتى شرب جميع من كان معه، أو فتح الروم فإنهم غلبوا الفرس في تلك السنة. وقد عرفت كونه فتحاً للرسول عليه الصلاة والسلام في سورة «الروم». وقيل الفتح بمعنى القضاء أي قضينا لك أن تدخل مكة من قابل.

﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن دَنْيِكَ وَمَا تَأْخَرَ وَيُنِثَمَ نِعْمَتُهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيكَ صِرَطًا تُسْتَقِيمًا ۞ وَيَنصُرَكَ اللَّهُ نَصْرًا عَهِزًا ۞﴾.

﴿لِيَغْفِرَ لَكَ الله﴾ علة للفتح من حيث إنه مسبب عن جهاد الكفار والسعي في إزاحة الشرك وإعلاء الدين وتكميل النفوس الناقصة قهراً ليصير ذلك بالتدريج اختياراً، وتخليص الضعفة عن أيدي الظلمة. ﴿مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ﴾ جميع ما فرط منك مما يصح أن تعاتب عليه. ﴿وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ﴾ بإعلاء الدين وضم الملك إلى النبوة. ﴿وَيَهْدِيكَ صِرَاطاً مُسْتَقيماً﴾ في تبليغ الرسالة وإقامة مراسم الرئاسة.

﴿ وَيَنْصُرَكَ الله نَصْراً عَزِيزاً ﴾ نصراً فيه عز ومنعة، أو يعز به المنصور فوصف بوصفه مبالغة.

﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوٓا إِيمَننَا مَّعَ إِيمَنِهِمٌ وَلِلَّهِ جُمُنُودُ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ۞﴾.

﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ ﴾ الثبات والطمأنينة. ﴿ فِي قُلُوبِ المُؤْمِنينَ ﴾ حتى ثبتوا حيث تقلق النفوس وتدحض الأقدام. ﴿ لِيَزْدَادُوا إِيْمَانَا مَعَ إِيْمَانِهِمْ ﴾ يقيناً مع يقينهم برسوخ العقيدة واطمئنان النفس عليها، أو أنزل فيها السكون إلى ما جاء به الرسول ﷺ ليزدادوا إيماناً بالشرائع مع إيمانهم بالله واليوم الآخر. ﴿ ولِلّهِ جُنُوهُ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ ﴾ يدبر أمرها فيسلط بعضها على بعض تارة ويوقع فيما بينهم السلم أخرى كما تقتضيه حكمته. ﴿ وَكَانَ الله عَلِيماً ﴾ بالمصالح. ﴿ حَكِيماً ﴾ فيما يقدر ويدبر.

﴿ لِيُنْخِلُ ٱلْمُثْمِنِينَ وَٱلْمُثْوِمِنَتِ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَحْيِهَا ٱلأَنْهَـٰرُ خَلِدِينَ فِيهَا وَيُكَفِّرَ عَنْهُمْ سَيِّعَاتِهِمُّ وَكَانَ ذَلِكَ عِنْدَ ٱللَّهِ فَوَزًّا عَظِيمًا ﴿ فَيُعَلِّدِبَ ٱلْمُنْفِقِينَ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَا وَلَيْكُونَانِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَا لِلْكُونَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَا لِلْمُسْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَا وَلَوْلِينَا وَالْمُشْرِكِينَا وَلَالْمُسْرِعِينَا وَلْمُنْ وَالْمُشْرِكِينَ وَلِينَا وَلَالْمُسْرِعِينَا وَلَيْنَا لِينَالِقُولَ وَلَالْمُ وَالْمُسْرِقِينَا وَلَالْمُونَا وَالْمُسْرِينَا وَالْمُسْرِعِينَا وَلَالْمُعْمِلِينَا وَالْمُسْرِعِينَا وَلْمُسْرِعِينَا وَلَوْلُونَا وَالْمُعْرِينَا وَالْمُعْرِقِينَا وَلْمُونُ وَالْمُعْرِينَا وَالْمُعْرِقِينَ وَالْمُعْرِقِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُعْرِقِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِقِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُعْرِينَا وَالْمُؤْمِينَا وَالْمُؤْمِي

عَلَيْتِمْ دَآبِرَةُ السَّوْمُ وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعْنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَدُّ وَسَآءَتَ مَصِيرًا ﴿ وَلِلَهِ جُنُودُ السَّمَوَتِ عَلَيْهِمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَدُّ وَسَآءَتَ مَصِيرًا ﴿ وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّمَوَتِ وَلَا لَا اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾.

﴿لِيُذْخِلَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ علة بما بعده لما دل عليه قوله: ﴿وق جنود السموات والأرض من معنى التدبير، أي دبر ما دبر من تسليط المؤمنين ليعرفوا نعمة الله فيه ويشكروها فيدخلهم الجنة ويعذب الكفار والمنافقين لما غاظهم من ذلك، أو ﴿فتحنا ﴾ أو ﴿أَنزل ﴾ أو جميع ما ذكر أو ﴿ليزدادوا ﴾ ، وقيل إنه بدل منه بدل الاشتمال . ﴿وَيُكَفِّرَ عَنْهُمْ سَيْآتِهِمْ ﴾ يغطيها ولا يظهرها . ﴿وَكَانَ ذَلِك ﴾ أي الإدخال والتكفير . ﴿عِنْدَ الله فَوْزاً عَظيماً ﴾ لأنه منتهى ما يطلب من جلب نفع أو دفع ضر ، وعند حال من الفوز .

﴿ وَيُعَدَّبُ المُنَافِقِينَ وَالمُنَافِقَاتِ وَالمُشْرِكِينَ وَالمُشْرِكَاتِ ﴾ عطف على "يدخل" إلا إذا جعلته بدلاً فيكون عطفاً على المبدل منه. ﴿ الطَّأْنَينَ بِالله ظَنَّ السَّوْءِ ﴾ ظن الأمر السوء وهو أن لا ينصر رسوله والمؤمنين. ﴿ عَلَيْهِمْ دَاثِرَةُ السَّوْءِ ﴾ دائرة ما يظنونه ويتربصونه بالمؤمنين لا يتخطاهم، وقرأ ابن كثير وأبو عمرو ﴿ دائرة السوء ﴾ بالضم وهما لغتان، غير أن المفتوح غلب في أن يضاف إليه ما يراد ذمه والمضموم جرى مجرى الشر وكلاهما في الأصل مصدر ﴿ وَغَضِبَ الله عَلَيْهِمْ وَلَعَنَّهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمَ ﴾ عطف لما استحقوه في الآخرة على ما استوجبوه في الدنيا، والواو في الأخيرين والموضع موضع الفاء إذ اللعن سبب للإعداد، والغضب سبب له لاستقلال الكل في الوعيد بلا اعتبار السببية. ﴿ وَسَاءَتْ مَصِيراً ﴾ جهنم. ﴿ وَلِلَّهِ جُنودُ السَّمَوٰاتِ وَالأَرْضِ وَكَانَ الله عَزيزاً حَكِيماً ﴾.

﴿ إِنَّا ۚ أَرْسَلْنَكَ شَنهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ۞ لِتُؤْمِنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ. وَتُعَزِّرُوهُ وَتُوَقِّرُوهُ وَتُسَبِّحُوهُ بُصْحَرَةً وَأَصِيلًا ۞﴾.

﴿إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً ﴾ على أمتك. ﴿وَمُبَشِّراً وَنَلْيِراً ﴾ على الطاعة والمعصية.

﴿لِتُوْمِنُوا بِاللهُ وَرَسُولِهِ ﴾ الخطاب للنبي ﷺ والأمة، أو لهم على أن خطابه منزل منزلة خطابهم . ﴿وَتُعَرِّرُوهُ ﴾ وتعظموه . ﴿وَتُسَبِّحُوهُ ﴾ وتنزهوه أو تصلوا له . ﴿بُكُرةً وَالْمِيلَ عَدوة وعشياً أو دائماً . وقرأ ابن كثير وأبو عمرو الأفعال الأربعة بالياء ، وقرىء «تعزروه» بسكون العين و «تعزروه» بفتح التاء وضم الزاي وكسرها و «تعززوه» بالزاءين «وتوقروه» من أوقره بمعنى وقره .

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ ٱللَّهَ يَدُ ٱللَّهِ فَوْقَ ٱيْدِيهِمْ فَمَن نَكَتَ فَإِنَّمَا يَنكُتُ عَلَى نَفْسِكِ ۖ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَنهَدَ عَلَيْهُ ٱللَّهَ فَسَيُرُوْنِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ إِنَّ ﴾

﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللهُ لأنه المقصود ببيعته. ﴿يَدُ الله فَوْقَ أَيَدِيهِمُ حال أو استئناف مؤكد له على سنبيل التخييل. ﴿فَمَنْ نَكَثَ ﴾ نقض العهد. ﴿فَإِنَّمَا يَنْكُثُ عَلَى نَفْسِهِ ﴾ فلا يعود ضرر نكثه إلا عليه. ﴿وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ الله ﴾ في مبايعته ﴿فَسَيُؤْتِيهِ أَجْراً عَظِيماً ﴾ هو الجنة، وقرىء «عهد» وقرأ حفص ﴿عليه ﴾ بضم الهاء وابن كثير ونافع وابن عامر وروح ﴿فسنؤتِيه ﴾ بالنون. والآية نزلت في بيعة الرضوان.

﴿ سَيَقُولُ لَكَ الْمُخَلِّفُونَ مِنَ الْأَعْرَابِ شَغَلَتْنَا أَمْوَلُنَا وَأَهْلُونَا فَاسْتَغْفِر لَنَا يَقُولُونَ بِٱلْسِنَتِهِ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ قُلُ فَعَن يَمْلِكُ لَكُمْ مِّرًا وَأَرَادَ بِكُمْ ضَرَّا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ نَفْعًا بَلْ كَانَ اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ لَيْكَ ﴾ .

﴿ سَيَقُولُ لَكَ المُخَلِّفُونَ مِنَ الْأَعْرَابِ ﴾ هم أسلم وجهينة ومزينة وغفار استنفرهم رسول الله على عام

الحديبية فتخلفوا واعتلوا بالشغل بأموالهم وأهاليهم، وإنما خلفهم الخذلان وضعف العقيدة والخوف من مقاتلة قريش إن صدوهم. ﴿ شَغَلَتْنَا أَمْوَالُنَا وَأَهْلُونَا ﴾ إذ لم يكن لنا من يقوم بأشغالهم، وقرىء بالتشديد للتكثير. ﴿ فَاسْتَغْفِرْ لَنَا ﴾ من الله على التخلف. ﴿ يَقُولُونَ بِالْسِنَتِهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ تكذيب لهم في الاعتذار والاستغفار. ﴿ قُلُ فَمَنْ يَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ الله شَيْئا ﴾ فمن يمنعكم من مشيئته وقضائه. ﴿ إِنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرّا ﴾ ما يضركم كقتل أو هزيمة أو خلل في المال والأهل عقوبة على التخلف، وقرأ حمزة والكسائي بالضم. ﴿ أَو أَرَادَ بِكُمْ نَفْعاً ﴾ ما يضاد ذلك، وهو تعريض بالرد. ﴿ بَلْ كَانَ الله بِمَا تَغْمَلُونَ خَبِيراً ﴾ فيعلم تخلفكم وقصدكم فيه.

﴿ بَلَ ظَنَنتُمْ أَن لَن يَنقَلِبَ الرَّسُولُ وَالْمُؤْمِنُونَ إِلَىٰٓ أَهْلِيهِمْ أَبَدًا وَزُيِّبَ ذَلِكَ فِي قُلُوبِكُمْ وَظَنَنتُمْ ظَنَ السَّوْءِ وَكُنتُمْ قَوْمًا بُورًا ﴿ ﴾ .

﴿ بَلْ ظَنَتُمْ أَنْ لَنْ يَنْقَلِبَ الرَّسُولُ وَالمُؤْمِنُونَ إِلَى أَهْلِيْهِمْ أَبْداً ﴾ لظنكم أن المشركين يستأصلونهم، وأهلون جمع أهل وقد يجمع على أهلات كأرضات على أن أصله أهلة وأما أهال فاسم جمع كليال. ﴿ وَزُيِّنَ ذَلِكَ فِي تُلُوبِكُمْ ﴾ فتمكن فيها، وقرىء على البناء للفاعل وهو الله أو الشيطان. ﴿ وَظَنَنْتُمْ ظَنَّ السَّوْءِ ﴾ الظن المذكور، والمراد التسجيل عليه به ﴿ السوء ﴾ أو هو وسائر ما يظنون بالله ورسوله من الأمور الزائغة. ﴿ وَكُنْتُمْ قَوْماً بُوراً ﴾ هالكين عند الله لفساد عقيدتكم وسوء نيتكم.

﴿ وَمَن لَمْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ. فَإِنَّا أَعْتَـدْنَا لِلْكَلْفِرِينَ سَعِيرًا ﴿ لَيْ وَلِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضُ يَغْفِـرُ لِمَن يَشَاكُهُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاةً ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ لَيْ ﴾ .

﴿ وَمَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِاللهُ وَرَسُولِهِ فَإِنَّا أَعْتَدْنَا لِلكَافِرِينَ سَعِيراً ﴾ وضع الكافرين موضع الضمير إيذاناً بأن من لم يجمع بين الإيمان بالله ورسوله فهو كافر وأنه مستوجب للسعير بكفره، وتنكير سعيراً للتهويل أو لأنها نار مخصوصة.

﴿وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمَوْاتِ وَالْأَرْضِ﴾ يدبره كيف يشاء. ﴿يَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ﴾ إذ لا وجوب عليه. ﴿وَكَانَ الله غَفُوراً رَحِيماً﴾ فإن الغفران والرحمة من ذاته والتعذيب داخل تحت قضائه بالعرض، ولذلك جاء في الحديث الإلهي «سبقت رحمتي غضبي».

﴿ سَكَيْقُولُ ٱلْمُخَلِّفُونَ إِذَا ٱنطَلَقَتُمْ إِلَى مَغَانِمَ لِتَأْخُذُوهَا ذَرُونَا نَتَّبِعَكُمُ مُرِيدُوكَ أَن يُبَدِّلُوا كَلَّمَ ٱللَّهُ قُل لَن تَتَّبِعُونَا ۚ كَذَلِكُمْ قَالَ ٱللَّهُ مِن قَبَّلُ فَسَيَقُولُونَ بَلَ تَحْشُدُونَنَا بَلَ كَانُوا لَا يَفْقَهُونَ إِلَا قَلِيلًا (إِنَّهُ)﴾.

﴿ سَيَقُولُ المُحَلِّقُونَ ﴾ يعني المذكورين. ﴿إِذَا انْطَلَقْتُمْ إِلَى مَغَانِمَ لِتَأْخُذُوهَا ﴾ يعني مغانم خيبر فإنه عليه السلام رجع من الحديبية في ذي الحجة من سنة ست وأقام بالمدينة بقيتها وأوائل المحرم، ثم غزا خيبر بمن شهد الحديبية ففتحها وغنم أموالا كثيرة فخصها بهم. ﴿ ذَرُونَا نَتَبِعْكُمْ يُرِيدُونَ أَنْ يُبَدِّلُوا كَلاَمَ الله أَن يغيروه وهو وعده لأهل الحديبية أن يعوضهم من مغانم مكة مغانم خيبر، وقيل قوله: ﴿ لن تخرجوا معي أبداً ﴾ والظاهر أنه في تبوك. والكلام اسم للتكليم غلب في الجملة المفيدة وقرأ حمزة والكسائي «كلم الله» وهو ومع كلمة. ﴿ قُلُلُ لَنْ تَتَبِعُونَا ﴾ نفي في معنى النهي. ﴿ كَلَلِكُمْ قَالَ الله مِنْ قَبْلُ ﴾. من قبل تهيئهم للخروج إلى جمع كلمة. ﴿ وَقَلُ لَنْ تَتَبِعُونَا ﴾ أن يشارككم في الغنائم، وقرىء بالكسر. ﴿ بَلْ كَانُوا لاَ يَفْقَهُونَ ﴾ لا خيم أن يكون يفهمون. ﴿ إِلاَ قَلِيلاً ﴾ إلا فهما قليلاً وهو فطنتهم لأمور الدنيا، ومعنى الإضراب الأول رد منهم أن يكون

حكم الله أن لا يتبعوهم وإثبات للحسد، والثاني رد من الله لذلك وإثبات لجهلهم بأمور الدين.

﴿ قُلُ لِلْمُخَلِّفِينَ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ سَنُدْعَوْنَ إِلَى قَوْمٍ أُولِى بَأْسِ شَدِيدٍ نُقَائِلُونَهُمْ أَق يُسْلِمُونَ فَإِن تُطِيعُوا يُؤنِكُمُ اللّهُ لَبَعُوا يَقْدِكُمُ اللّهُ لَبَعُ حَرَبُ وَلِا عَلَى اللَّغَمَى حَرَبُ وَلَا عَلَى الْأَعْمَى حَرَبُ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلُهُ جَنَّتِ تَجَرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ وَمَن يَتَوَلّ يُعَذِّبُهُ عَلَى اللّهَا اللّهَ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَرَبُ وَمَن يُتَولّ يُعَذِّبُهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُولُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

﴿قُلْ لِلمُخَلَّفِينَ مِنَ الأَغْرَابِ ﴾ كرر ذكرهم بهذا الاسم مبالغة في الذم وإشعاراً بشناعة التخلف. ﴿سَتُدْعَوْنَ إِلَى قَوْمٍ أُولِي بَأْسِ شَدِيدٍ ﴾ بني حنيفة أو غيرهم ممن ارتدوا بعد رسول الله ﷺ، أو المشركين فإنه قال: ﴿تُقَاتِلُونهم أَوْ يُسْلِمُونَ ﴾ أي يكون أحد الأمرين إما المقاتلة أو الإسلام لا غير كما دل عليه قراءة «أو يسلموا»، ومن عداهم يقاتل حتى يسلم أو يعطي الجزية. وهو يدل على إمامة أبي بكر رضي الله عنه إذا لم تتفق هذه الدعوة لغيره إلا إذا صح أنهم ثقيف وهوازن فإن ذلك كان في عهد النبوة. وقيل فارس والروم ومعنى ﴿يسلمون ﴾ ينقادون ليتناول تقبلهم الجزية. ﴿فَإِنْ تُطِيعُوا يُؤْتِكُمُ اللهُ أَجْراً حَسَناً ﴾ هو العنيمة في الدنيا والجنة في الآخرة. ﴿وَإِنْ تَتَولَّوْا كَمَا تَولَّيْتُمْ مِنْ قَبْلُ ﴾ عن الحديبية. ﴿يُعَذَّبُكُمْ عَذَاباً أَلِيماً ﴾ لتضاعف جرمكم.

﴿ لَيْسَ عَلَى الْأَغْمَى حَرَجٌ وَلاَ عَلَى الْأَغْرَجِ حَرَجٌ وَلاَ عَلَى المَرِيضِ حَرَجٌ ﴾ لما أوعد على التخلف نفى المحرج عن هؤلاء المعذورين استثناء لهم عن الوعيد. ﴿ وَمَنْ يُطِعُ اللهُ وَرَسُولَهُ يُدْخِلُهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ ﴾ فصل الوعد وأجمل الوعيد مبالغة في الوعد لسبق رحمته، ثم جبر ذلك بالتكرير على سبيل التعميم فقال: ﴿ وَمَنْ يَتَوَلَّ يُعَذِّبُهُ عَذَاباً أَلِيماً ﴾ إذ الترهيب ها هنا أنفع من الترغيب، وقرأ نافع وابن عامر ﴿ ندخله ﴾ و ﴿ نعذبه ﴾ بالنون.

﴿ لَمَنْدَ رَضِي اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ نَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِمِـنَةَ عَلَيْهِمْ وَأَنْبَهُمْ فَتَمَّا قَرِيبًا ﴿ فَا وَمَعَانِمَ كَثِيرَةَ يَأْخُذُونَهَا أَوْكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ فَا اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِمْ وَأَفْذَهُمْ وَاللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا اللَّهِ ﴾ .

﴿لَقَدْ رَضِيَ اللهُ عَنِ المُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ ﴾ روي: أنه ﷺ لما نزل الحديبية بعث جواس ابن أمية الخزاعي إلى أهل مكة، فهموا به فمنعه الأحابيش فرجع، فبعث عثمان بن عفان رضي الله عنه فحبسوه فأرجف بقتله، فدعا رسول الله ﷺ أصحابه وكانوا ألفاً وثلثمائة أو أربعمائة أو خمسمائة، وبايعهم على أن يقاتلوا قريشاً ولا يفروا عنهم وكان جالساً تحت سمرة أو سدرة. ﴿فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِم ﴾ من الإخلاص. ﴿فَاتَزَلَ السَّكِينةَ عَلَيْهِم ﴾ الطمأنينة وسكون النفس بالتشجيع أو الصلح. ﴿وَأَنَابَهُمْ فَتْحاً قَرِيباً ﴾ فتح خيبر غب انصرافهم، وقيل مكة أو هجر.

﴿ وَمَغَانِمَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَا ﴾ يعني مغانم خيبر. ﴿ وَكَانَ الله عَزِيزاً حَكِيماً ﴾ غالباً مراعياً مقتضى الحكمة.

﴿ وَعَدَكُمُ اللَّهُ مَغَانِدَ كَثِيرَةً تَأْخُذُونَهَا فَعَجَّلَ لَكُمْ هَلَاهِ وَكُفَّ أَيْدِى النَّاسِ عَنكُمْ وَلِنَكُونَ مَالِئَةً لِلْمُؤْمِنِينَ وَيَتَكُونَ اللَّهُ مِهَا قَدَ أَحَاطُ اللَّهُ بِهَا ۚ وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلَّ مَا اللَّهُ مِهَا وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ مَا اللَّهُ مِهَا قَدَ أَحَاطُ اللّهُ بِهَا وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ مَا اللَّهُ مِهَا وَلَا اللَّهُ عَلَى كُلِّ مَا اللَّهُ مِهَا وَكُونَ اللَّهُ عَلَى كُلَّ مَا اللَّهُ مِهَا وَلَا اللَّهُ مِهَا وَلَا اللَّهُ مِهَا وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مِهَا وَلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِهَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِهَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِهَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَ

﴿وَعَدَكُمُ اللَّهُ مَغَانِمَ كَثِيرَةً تَأْخُلُونَهَا﴾ وهي ما يفيء على المؤمنين إلى يوم القيامة. ﴿فَعَجَّلَ لَكُمْ هَذِهِ﴾ يعني مقام خيبر. ﴿وَكَفَّ أَيْدِي النَّاسِ عَنْكُمْ﴾ أي أيدي أهل خيبر وحلفائهم من بني أسد وغطفان، أو أيدي قريش بالصلح. ﴿وَلِتَكُونَ﴾ هذه الكفة أو الغنيمة. ﴿آيَةً لِلمُؤْمِنينَ﴾ أمارة يعرفون بها أنهم من الله بمكان، أو

صدق الرسول في وعدهم فتح خيبر في حين رجوعه من الحديبية، أو وعد المغانم أو عنواناً لفتح مكة والعطف على محذوف هو علة له (كف)، أو «عجل» مثل لتسلموا، أو لتأخذوا أو العلة لمحذوف مثل فعل ذلك. ﴿وَيَهْدِيكُمْ صِرَاطاً مُسْتَقِيماً﴾ هو الثقة بفضل الله والتوكل عليه.

﴿وَأَخْرَى﴾ ومغانم أخرى معطوفة على هذه، أو منصوبة بفعل يفسره ﴿قد أحاط الله بها﴾ مثل قضى، ويحتمل رفعها بالابتداء لأنها موصوفة وجرها بإضمار رب. ﴿لَمْ تَقْدِرُوا عَلَيْهَا﴾ بعد لما كان فيها من الجولة. ﴿قَدْ أَحَاطَ الله بِهَا﴾ استولى فأظفركم بها وهي مغانم هوازن أو فارس. ﴿وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيراً﴾ لأن قدرته ذاتية لا تختص بشيء دون شيء.

﴿ وَلَوْ قَنَتَكُكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَوُاْ ٱلأَدْبَنَرَ ثُمَّ لَا يَجِدُونَ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ﴿ لَنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَلَا الْمَذَبَدَرُ ثُمَّ لَا يَجِدُونَ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ﴿ لَيْ اللَّهِ عَنَهُم بِيَطْنِ مَكَمَ مَنْ بَعْدِ أَنْ مِنْ فَلَكُمْ وَلَيْدِينَكُمْ عَنْهُم بِيَطْنِ مَكَمَ مِنْ بَعْدِ أَنْ أَلْمُ وَلَى اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا ﴿ لَيْ ﴾ .

﴿ وَلَوْ قَاتَلَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ من أهل مكة ولم يصالحوا. ﴿ لَوَلْوًا الأَذْبَارَ﴾ لانهزموا. ﴿ ثُمَّ لاَ يَجِدُونَ وَلِياً﴾ يحرسهم. ﴿ وَلاَ نَصِيراً﴾ ينصرهم.

﴿ سُنَّةَ اللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلُ﴾ أي سنَّ غُلَّبةَ أنبيائه سنة قديمة فيمن مضى من الأمم كما قال تعالى: ﴿ لأغلبن أنا ورسلي﴾ . ﴿ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّة الله تَبْدِيلاً﴾ تغييراً.

﴿وَهُوَ الَّذِي كَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنْكُمْ﴾ أي أيدي كفار مكة. ﴿وَأَيْدِيَكُمْ عَنْهُمْ بِبَطْنِ مَكَّةَ﴾ في داخل مكة. ﴿مِنْ بَغْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ﴾ أظهركم عليهم، وذلك أن عكرمة بن أبي جهل خرج في خمسمائة إلى الحديبية، فبعث رسول الله ﷺ خالد بن الوليد على جند فهزمهم حتى أدخلهم حيطان مكة ثم عاد. وقيل كان ذلك يوم الفتح واستشهد به على أن مكة فتحت عنوة وهو ضعيف إذ السورة نزلت قبله. ﴿وَكَانَ الله بِمَا تَعْمَلُونَ﴾ من مقاتلتهم أولاً طاعة لرسوله وكفهم ثانياً لتعظيم بيته، وقرأ أبو عمرو بالياء. ﴿بَصِيراً﴾ فيجازيهم عليه.

﴿ هُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّوكُمْ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَٱلْهَدَى مَعْكُوفًا أَن يَبَلُغَ عَجِلَةُ وَلَوَلَا رِجَالُ مُؤْمِنُونَ وَنِسَآهُ مُؤْمِنَتُ لَدَ تَعْلَمُوهُمْ أَن تَطْنُوهُمْ فَتُصِيبَكُم فِنْهُم مَعْرَةً بِعَثْيرِ عِلْمِ لَيُدَخِلَ ٱللَّهُ فِي رَحْمَتِهِ، مَن يَشَآهُ لَوَ تَـزَيَّلُواْ لَعَذَبْنَا ٱلَذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابًا ٱلِيـمَّا ۞﴾.

﴿ هُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوكُمْ عَنِ المَسْجِدِ الحَرَامِ وَالهَدْيِ مَعْكُوفاً أَنْ يَبْلُغَ مَجِلَّهُ يدل على أن ذلك كان عام الحديبية، والهدي ما يهدى إلى مكة. وقرى «الهدي» وهو فعيل بمعنى مفعول، ومحله مكانه الذي يحل فيه نحره والمراد مكانه المعهود وهو منى لا مكانه الذي لا يجوز أن ينحر في غيره، وإلا لما نحره الرسول على حيث أحصر فلا ينتهض حجة للحنفية على أن مذبح هدي المحصر هو الحرم. ﴿ وَلَوْلا رِجَالٌ مُؤْمِنُونَ وَنِسَاءٌ مُؤْمِنَاتٌ لَمْ تَعْلَمُوهُمْ لَمُ تَعْلَمُوهُمْ لَمُ تَعْلَمُوهُمْ لَمُ تَعْلَمُوهُمْ الله تعرفوهم بأعيانهم لاختلاطهم بالمشركين. ﴿ أَنْ تَطَوُهُمْ اللهُ تُوقِعُوا بهم وتبيدهم قال:

وَوَطَّ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى حَنْقِ وَطْءَ اللَّهُ قَيْدِ ثَابِت اللَّهُ رَم

وقال عليه الصلاة والسلام «إن آخر وطأة وطئها الله بوج» وطهو واد بالطائف كان آخر وقعة للنبي على الله وقال عليه الدوس وهو بدل الاشتمال من ﴿رجال﴾ ﴿ونساء﴾ أو من ضميرهم في ﴿تعلموهم﴾. ﴿فَتُصِيبَكُمْ مِنْهُمُ من جهتهم. ﴿مَعَرَّةٌ ﴾ مكروه كوجوب الدية والكفارة بقتلهم والتأسف عليهم، وتعيير الكفار بدر والإثم بالتقصير في البحث عنهم مفعلة من عره إذا عراه ما يكرهه. ﴿بِغَيْرِ عِلْم ﴾ متعلق بر ﴿أن تطؤهم أي تطؤهم غير عالمين بهم، وجواب ﴿لولا ﴾ محذوف لدلالة الكلام عليه، والمعنى ﴿لولا ﴾ كراهة أن تهلكوا

أناساً مؤمنين بين أظهر الكافرين جاهلين بهم فيصيبكم بإهلاكهم مكروه لما كف أيديكم عنهم. ﴿لَيُدْخِلَ الله فِي رَحْمَتِهِ عله لما دل عليه كف الأيدي عن أهل مكة صوناً لمن فيها من المؤمنين، أي كان ذلك ليدخل الله في رحمته أي في توفيقه لزيادة الخير أو للإسلام. ﴿مَنْ يَشَاءُ مِن مؤمنيهم أو مشركيهم. ﴿لَوْ تَزَيّلُوا ﴾ لو تفرقوا وتميز بعضهم من بعض، وقرىء «تزايلوا». ﴿لَعَذَّبْنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً أَلِيماً ﴾ بالقتل والسبي.

﴿إِذْ جَعَلَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْحَيَيَّةَ حَمِيَّةَ ٱلْجَنِهِلِيَّةِ فَأَنزَلَ اللَّهُ سَكِينَتُمُ عَلَى رَسُولِهِ، وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَلزَمَهُمْ كَلِيمًا اللَّهِ عَلَيمًا اللَّهُ عَلَى مَسُولِهِ، وَعَلَى اللَّهُ بِكُلِ مَنْ عِلِيمًا اللَّهُ ﴾.

﴿إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ مقدر باذكر أو ظرف ﴿لعذبنا﴾ أو ﴿صدوكم﴾ . ﴿فِي قُلُوبِهِمُ الحَمِيّةَ﴾ الأنفة . ﴿حَمِيّةَ الجَاهِلِيّة﴾ التي تمنع إذعان الحق. ﴿فَأَنْزَلَ الله سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى المُوْمِنِينَ﴾ فأنزل عليهم الثبات والوقار وذلك ما روي "أنه عليه الصلاة والسلام لما هم بقتالهم بعثوا سهيل بن عمرو وحويطب بن عبد العزي ومكرز بن حفص ليسألوه أن يرجع من عامه على أن يخلي له قريش مكة من القابل ثلاثة أيام، فأجابهم وكتبوا بينهم كتاباً، فقال عليه الصلاة والسلام لعلي رضي الله عنه: "اكتب بسم الله الرحمن الرحيم، فقالوا ما نعرف هذا اكتب باسمك اللهم ثم قال: اكتب هذا ما صالح عليه رسول الله أهل مكة فقالوا: لو كنا نعلم أنك رسول الله ما صددناك عن البيت وما قاتلناك، اكتب هذا ما صالح عليه محمد بن عبد الله أهل مكة، فقال عليه فتوقروا وتحملوا. ﴿وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقْوَى﴾ كلمة الشهادة أو بسم الله الرحمن الرحيم محمد رسول الله اختارها فهم، أو الثبات والوفاء بالعهد وإضافة ال ﴿كلمة﴾ إلى ﴿التقوى﴾ لأنها سببها أو كلمة أهلها. ﴿وَكَانُوا أَحَقَى اللهم من غيرهم. ﴿وَأَهْلَهُا﴾ والمستأهلين لها. ﴿وَكَانَ الله بِكُلُ شَيءٍ عَلِيماً﴾ فيعلم أهل كل شيء ويسره له.

﴿ لَقَدْ صَدَفَ اللّهُ رَسُولَهُ الرُّمَيٰ بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآءَ ٱللّهُ ءَامِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُءُوسَكُمُّ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَخَافُونَ فَكِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُواْ فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَلِكَ فَتْحًا قَرِيبًا ﴿ اللّهِ هُو ٱلّذِئَ أَرْسَلَ رَسُولُهُ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَخَافُونَ فَكُمْ مَا لَمْ تَعْلَمُواْ فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَلِكَ فَتْحًا قَرِيبًا ﴿ اللّهِ هُو اللّهِ عَلَى اللّهِ مَا لَمْ اللّهِ عَلَى اللّهِ فَي بِاللّهِ شَهِيدًا ﴿ اللّهِ ﴿ .

﴿لَقَدْ صَدَقَ الله رَسُولُهُ الرُّوْیا﴾ رأى علیه الصلاة والسلام أنه وأصحابه دخلوا مكة آمنین وقد حلقوا وقصروا، فقص الرؤیا على أصحابه ففرحوا وحسبوا أن ذلك یكون في عامهم، فلما تأخر قال بعضهم والله ما حلقنا ولا قصرنا ولا رأینا البیت فنزلت والمعنی صدقه في رؤیاه. ﴿بِالْحَقّ﴾ ملتبساً به فإن ما رآه كائن لا محالة في وقته المقدر له وهو العام القابل، ویجوز أن یكون ﴿بالحق﴾ صفة مصدر محذوف أي صدقاً ملتبساً وبالحق﴾ وهو القصد إلى التمییز بین الثابت علی الإیمان والمتزلزل فیه، وأن یكون قسماً إما باسم الله تعالی أو بنقیض الباطل وقوله: ﴿لَتَذْخُلُنَّ المَسْجِدُ الْحَرَامَ﴾ جوابه وعلی الأولین جواب قسم محذوف. ﴿إِنْ شَاءَ الله﴾ تعلیق للعدة. بالمشیئة تعلیماً للعباد، أو إشعاراً بأن بعضهم لا یدخل لموت أو غیبة أو حكایة لما قاله ملك الرؤیا، أو النبي ﷺ لأصحابه. ﴿آمِنینَ﴾ حال من الواو والشرط معترض. ﴿مُحلِقینَ رُوُوسَكُمُ ملك الرؤیا، أو النبي ﷺ لأصحابه. ﴿آمِنینَ﴾ حال من الواو والشرط معترض. ﴿مُحلِقینَ رُوُوسَكُمُ ومُقَصِّرِینَ﴾ أي محلقاً بعضكم ومقصراً آخرون. ﴿لاَ تَخَافُونَ﴾ حال مؤكدة أو استثناف أي لا تخافون بعد ذلك. ﴿فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَلِكَ﴾ من دون دخولكم المسجد ذلك. ﴿فَعَمَلَ مِن دُونِ ذَلِكَ﴾ من دون دخولكم المسجد أو فتح مكة. ﴿فَتَحا قَرِیباً﴾ هو فتح خیبر لیستروح إلیه قلوب المؤمنین إلی أن یتیسر الموعود.

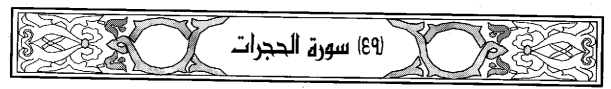
﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالهُدَى ﴾ ملتبساً به أو بسببه أو لأجله. ﴿وَدِينِ الحَقّ ﴾ وبدين الإسلام. ﴿وَلِيظُهِرَهُ عَلَى الدّينِ كُلّهِ ﴾ أو باطلاً، أو لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدّينِ كُلّهِ الدين كله بنسخ ما كان حقاً وإظهار فساد ما كان باطلاً، أو بتسليط المسلمين على أهله إذ ما من أهل دين إلا وقد قهرهم المسلمون، وفيه تأكيد لما وعده من الفتح.

﴿ وَكَفَى بِاللهِ شَهِيداً ﴾ على أن ما وعده كائن أو على نبوته بإظهار المعجزات.

﴿ مُحَمَّدُ رَسُولَ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُۥ آشِذَاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَّاهُ بَيْنَهُمُّ نَرَنَهُمْ رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضَلَا مِنَ اللَّهِ وَرِضُونَا سِيمَاهُمْ فِي النِّفِيلِ كَرَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْئُهُ وَرِضُونَا سِيمَاهُمْ فِي النَّوْرَئِيَّ وَمَثَلُكُمْ فِي الْإِنجِيلِ كَرَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْئُهُ فَازَرَهُ فَاسْتَغَلَظُ فَاسْتَوَىٰ عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارُ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ مِنْهُم مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴿ وَهُ مِلُوا الصَّلِحَتِ مِنْهُم مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴿ ﴾.

﴿مُحَمَّدُ رَسُولُ الله ﴾ جملة مبينة للمشهود به، ويجوز أن يكون ﴿رسول الله ﴾ صفة و ﴿محمد ﴾ خبر محذوف أو مبتدأ: ﴿ وَالَّذِينَ مَعَهُ ﴾ معطوف عليه وخبرهما. ﴿ أَشِدَّاهُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ﴾ و ﴿أشداء ﴾ جمع شدید و ﴿رحماء﴾ جمع رحیم، والمعنی أنهم يغلظون على من خالف دينهم ويتراحمون فيما بينهم كقوله: ﴿أَذَلَهُ عَلَى المؤمنين أَعزة على الكافرين﴾. ﴿تَرَاهُمْ رُكُّعاً سُجَّداً﴾ لأنهم مشتغلون بالصلاة في أكثر أوقاتهم. ﴿يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِنَ اللهُ وَرِضُواناً﴾ الثواب والرضا. ﴿سِيْمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أثْرِ السُّجُودِ﴾ يريد السمة التي تحدث في جباههم من كثرة السجود، فعلى من سامه إذا أعلمه وقد قرئت ممدودة و ﴿من أثر السجود ﴾ بيانها أو حال من المستكن في الجار. ﴿ فَلِكَ ﴾ إشارة إلى الوصف المذكور. أو إشارة مبهمة يفسرها ﴿كزرع﴾. ﴿مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ﴾ صفتهم العجيبة الشأن المذكورة فيها. ﴿وَمَثَلُهُمْ فِي الإنجيل﴾ عطف عليه أي ذلك مثلهم في الكتابين وقوله: ﴿كَزَرْعِ﴾ تمثيل مستأنف أو تفسير أو مبتدأ و ﴿كزرع﴾ خبره. ﴿ أَخْرَجَ شَطْأَمُ﴾ فراخه يقال أشطأ الزرع إذا فرخ، وَقرأ ابن كثير وابن عامر برواية ابن ذكوان ﴿شَطَأهُ﴾ بفتحات وهو لغة فيه، وقرىء «شطاه» بتخفيف الهمزة و «شطاءه» بالمد و «شطه» بنقل حركة الهمزة وحذفها و «شطوه» بقلبها واواً. ﴿فَأَرْرُهُ فَقُواهُ مِن المؤازرة وهي المعاونة أو من الإيزار وهي الإعانة وقرأ ابن عامر برواية ابن ذكوان ﴿فَآزِره﴾ كأجره في آجره. ﴿فَاسْتَغْلَظَ﴾ فصار من الدقة إلى الغلظ. ﴿فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ﴾ فاستقام على قصبه جمع ساق، وعن ابن كثير «سؤقه» بالهمزة. ﴿يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ﴾ بكثافته وقوته وغلظه وحسن منظره، وهو مثل ضربه الله تعالى للصحابة قلوا في بدء الإسلام ثم كثروا واستحكموا فترقى أمرهم بحيث أعجب الناس. ﴿لِيَغِيظَ بِهِمْ الْكُفَّارِ﴾ علة لتشبيههم بالزرع في زكائه واستحكامه أو لقوله: ﴿وَعَدَ الله الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْراً عَظِيماً ﴾ فإن الكفار لما سمعوه غاظهم ذلك ومنهم للبيان.

عن النبي ﷺ ومن قرأ سورة الفتح فكأنما كان ممن شهد مع محمد عليه الصلاة والسلام فتح مكة».



#### مدنية وأيها ثماني عشرة أية

#### بنسبه ألتو ألتخن التحصير

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا لُقَدِّمُوا بَيْنَ بَدَي ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۖ وَٱلْقُوا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ۖ ۞ ﴿

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُقَدِّمُوا ﴾ أي لا تقدموا أمراً، فحذف المفعول ليذهب الوهم إلى كل ما يمكن، أو ترك لأن المقصود نفي التقديم رأساً أو لا تتقدموا ومنه مقدمة الجيش لمتقدميهم، ويؤيده قراءة يعقوب ﴿لا تقدموا ﴾ . وقرىء «لا تقدموا » من القدوم . ﴿ بَيْنَ يَدِي الله وَرَسُولِهِ ﴾ مستعار مما بين الجهتين المسامتين ليدي الإنسان تهجيناً لما نهوا عنه ، والمعنى لا تقطعوا أمراً قبل أن يحكما به . وقيل المراد بين يدي رسول الله على وذكر الله تعظيم له وإشعار بأنه من الله بمكان يوجب إجلاله . ﴿ وَاتَّقُوا الله ﴾ في التقديم أو مخالفة الحكم . ﴿ وَانَّ الله سَمِيعُ ﴾ لأقوالكم . ﴿ عَلِيمٌ ﴾ بأفعالكم .

﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصْوَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيّ وَلَا جَمْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَن عَبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُد لَا تَشْعُرُونَ آَصُوَتُهُمْ عِندَ رَسُولِ اللَّهِ أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ آمَنَحَنَ اللَّهُ فُلُوبَهُمْ لِلنَّقْوَئُ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجَرُ عَظِيمُ ﴿ ﴾ . فَلُوبَهُمْ لِلنَّقْوَئُ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجَرُ عَظِيمُ ﴾ .

﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النّبِي﴾ أي إذا كلمتموه فلا تجاوزوا أصواتكم عن صوته. ﴿وَلا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُم لِبَعْضِ﴾ ولا تبلغوا به الجهر الدائر بينكم بل اجعلوا أصواتكم أخفض من صوته محاماة على الترحيب ومراعاة للأدب. وقيل معناه ولا تخاطبوه باسمه وكنيته كما يخاطب بعضكم بعضاً وخاطبوه بالنبي والرسول، وتكرير النداء لاستدعاء مزيد الاستبصار والمبالغة في الاتعاظ والدلالة على استقلال المنادى له وزيادة الاهتمام به. ﴿أَنْ تَحْبَطُ أَعْمَالُكُم ﴾ كراهة أن تحبط فيكون علة للنهي، أو لأن تحبط على أن النهي عن الفعل المعلل باعتبار التأدية لأن في الجهر والرفع استخفافاً قد يؤدي إلى الكفر المحبط، وذلك إذ انضم إليه قصد الإهانة وعدم المبالاة. وقد روي: أن ثابت بن قيس كان في أذنه وقر وكان جهورياً، فلما نزلت تخلف عن رسول الله ﷺ فتفقده ودعاه فقال: يا رسول الله لقد أنزلت إليك هذه الآية وإني رجل جهير الصوت فأخاف أن يكون عملي قد حبط، فقال عليه الصلاة والسلام: "لست هناك إنك تعيش بخير وتموت بخير وإنك من أهل الجنة". ﴿وَأَنْتُمْ لاَ تَشْعُرُونَ ﴾ أنها محبطة.

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَغُضُونَ أَصُواتَهُم ﴾ يخفضونها. ﴿عِنْدَ رَسُولِ الله ﴾ مراعاة للأدب أو مخافة عن مخالفة النهي . قيل كان أبو بكر وعمر بعد ذلك يسرانه حتى يستفهمهما. ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ امْتَحَنَ الله قُلُوبَهُمْ لِلتَّقْوَى ﴾ جربها للتقوى ومرنها عليها، أو عرفها كائنة للتقوى خالصة لها، فإن الامتحان سبب المعرفة واللام صلة محذوف أو للفعل باعتبار الأصل، أو ضرب الله قلوبهم بأنواع المحن والتكاليف الشاقة لأجل التقوى، فإنها لا تظهر إلا بالاصطبار عليها، أو أخلصها للتقوى من امتحن الذهب إذا أذابه وميز إبريزه من خبثه . ﴿لَهُمْ مَغْفِرَةٌ ﴾ لذنوبهم . ﴿وَآَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾ لغضهم وسائر طاعاتهم، والتنكير للتعظيم والجملة خبر ثان لإن، أو استئناف لبيان

ما هو جزاء الغاضبين إحماداً لحالهم كما أخبر عنهم بجملة مؤلفة من معرفتين، والمبتدأ إسم الإشارة المتضمن لما جعل عنواناً لهم، والخبر الموصول بصلة دلت على بلوغهم أقصى الكمال مبالغة في الاعتداد بغضهم والارتضاء له، وتعريضاً بشناعة الرفع والجهر وأن حال المرتكب لهما على خلاف ذلك.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآءِ ٱلْحُجُزَتِ أَكَّنَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ۞ وَلَوْ أَنَهُمْ صَبَرُواْ حَقَّ تَخْرَجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمَّ وَاللّهُ غَفُورٌ رَّحِيثُمْ ۞﴾.

﴿إِنَّ الَّذِينَ يُتَادُونَكَ مِنْ وَرَاءِ الحُجُرَاتِ مِن خارجها خلفها أو قدامها، ومن ابتدائية فإن المناداة نشأت من جهة الوراء، وفائدتها الدلالة على أن المنادى داخل الحجرة إذ لا بد وأن يختلف المبتدأ والمنتهى بالجهة، وقرىء «الحجرات» بفتح الجيم، وسكونها وثلاثتها جمع حجرة وهي القطعة من الأرض المحجورة بحائط، ولذلك يقال لحظيرة الإبل حجرة. وهي فعلة بمعنى مفعول كالغرفة والقبضة، والمراد حجرات نساء النبي عليه الصلاة والسلام وفيها كناية خلوته بالنساء ومناداتهم من ورائها إما بأنهم أتوها حجرة حجرة فنادوه من روائها، أو بأنهم تفرقوا على الحجرات متطلبين له، فأسند فعل الأبعاض إلى الكل. وقيل إن الذي ناداه عيينة بن حصن والأقرع بن حابس، وفدا على رسول الله ﷺ في سبعين رجلاً من بني تميم وقت الظهيرة وهو راقد حصن والأقرع بن حابس، وفدا على رسول الله ﷺ في سبعين رجلاً من بني تميم وقت الظهيرة وهو راقد فقالا يا محمد اخرج إلينا، وإنما أسند إلى جميعهم لأنهم رضوا بذلك أو أمروا به، أو لأنه وجد فيما بينهم. فقالا يا محمد اخرج إلينا، وإنما أسند إلى جميعهم لأنهم رضوا بذلك أو أمروا به، أو لأنه وجد فيما بينهم.

﴿ وَلَوْ النَّهُمْ صَبَرُوا حَتَّى تَخْرُجَ إِلَيْهِمْ ﴾ أي ولو ثبت صبرهم وانتظارهم حتى تخرج إليهم، فإن أن وإن دلت بما في حيزها على المصدر دلت بنفسها على الثبوت، ولذلك وجب إضمار الفعل وحتى تفيد أن الصبر ينبغي أن يكون مغياً بخروجه، فإن حتى مختصة بغاية الشيء في نفسه ولذلك تقول: أكلت السمكة حتى رأسها، ولا تقول حتى نصفها، بخلاف إلى فإنها عامة، وفي ﴿ إليهم ﴾ إشعار بأنه لو خرج لا لأجلهم ينبغي أن يصبروا حتى يفاتحهم بالكلام أو يتوجه إليهم . ﴿ لَكَانَ خَيراً لَهُمْ ﴾ لكان الصبر خيراً لهم من الاستعجال لما فيه من حفظ الأدب وتعظيم الرسول الموجبين للثناء والثواب، والإسعاف بالمسؤول إذ روي أنهم وفدوا شافعين في أساري بني العنبر فأطلق النصف وفادى النصف . ﴿ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ حيث اقتصر على النصح والتقريع لهؤلاء المسيئين الأدب التاركين تعظيم الرسول عليه الصلاة والسلام .

﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِن جَاءَكُمْ فَاسِقًا بِنَبَا ٍ فَتَبَيِّئُواْ أَن تُصِيبُواْ فَوْمًا بِجَهَالَمَةِ فَنُصْبِحُوا عَلَىٰ مَا فَعَلَتُمْ نَادِمِينَ ﴾.

﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَأِ فَتَبَيْنُوا﴾ فتعرفوا وتصفحوا، روي أنه عليه الصلاة والسلام بعث الوليد بن عقبة مصدقاً إلى بني المصطلق وكان بينه وبينهم إحنة، فلما سمعوا به استقبلوه فحسبهم مقاتليه فرجع وقال لرسول الله على قد ارتدوا ومنعوا الزكاة فهم بقتالهم فنزلت. وقيل بعث إليهم خالد بن الوليد فوجدهم منادين بالصلاة متهجدين فسلموا إليه الصدقات فرجع، وتنكير الفاسق والنبأ للتعميم، وتعليق الأمر بالتبين على فسق المخبر يقتضي جواز قبول خبر العدل من حيث إن المعلق على شيء بكلمة إن عدم عند عدمه، وأن خبر الواحد لو وجب تبينه من حيث هو كذلك لما رتب على الفسق، إذ الترتيب يفيد التعليل وما بالذات لا يعلل بالغير، وقرأ حمزة والكسائي فتثبتوا أي فتوقفوا إلى أن يتبين لكم الحال. ﴿أَنْ تُصِيبُوا﴾ كراهة إصابتكم، ﴿قَوْمًا بِجَهَالَةٍ﴾ جاهلين بحالهم. ﴿قَتُصْبِحُوا﴾ فتصيروا. ﴿عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ﴾ مغتمين غما لازماً متمنين أنه لم يقع، وتركيب هذه الأحرف الثلاثة دائر مع الدوام.

﴿ وَأَعَلَمُواْ أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللَّهِ لَوَ يُطِيعُكُرُ فِي كَذِيرِ مِنَ ٱلْأَمْنِ لَعَنَّمُ وَلَئِكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي عَلَيْمُ الْإِيمَانَ وَزَيِّنَهُ عَلِيمً فِي تُلُوكِكُمُ وَلَا لَهُ عَلِيمً وَيَعْمَةً وَاللَّهُ عَلِيمً فَلُوكِكُمْ وَلَكُوكُمْ وَلَا لَهُ عَلِيمً اللَّهُ عَلِيمً اللَّهُ عَلِيمً اللَّهُ عَلَيمً اللَّهُ عَلَيمً اللَّهُ عَلَيمً اللَّهُ عَلَيمً اللَّهُ عَلَيمً اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمً اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيمً اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ الللِهُ عَلَيْمُ الللِهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَ

وَاهْلَمُوا أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللهُ أَن بِما في حيزه ساد مسد مفعولي اعلموا باعتبار ما قيد به من الحال وهو قوله: ﴿ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرٍ مِنَ الأَمْرِ لَعَيْتُم ﴾ فإنه حال من أحد ضميري فيكم، ولو جعل استئنافاً لم يظهر للأمر فائدة. والمعنى أن فيكم رسول الله على حال يجب تغييرها وهي أنكم تريدون أن يتبع رأيكم في الحوادث، ولو فعل ذلك ﴿ لعتم أي لوقعتم في الجهد من العنت، وفيه إشعار بأن بعضهم أشار إليه بالإيقاع بيني المصطلق وقوله: ﴿ وَلَكِنُ الله حَبّ إِلَيْكُمُ الإيمانُ وَرَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرّه إِلَيْكُمْ الكُفْر وَالفُسُوقَ وَالعِضيانَ ﴾ استدراك ببيان عذرهم، وهو أنه من فرط حبهم للإيمان وكراهتهم للكفر حملهم على ذلك لما سمعوا قول الوليد، أو بصفة من لم يفعل ذلك منهم إحماداً لفعلهم وتعريضاً بذم من فعل ويؤيده قوله: ﴿ وَلَوْلَئِكُ هُمُ الرَّاشِدُونَ ﴾ أي أولئك المستثنون هم الذين أصابوا الطريق السوي، ﴿ وكره ﴾ يتعدى بنفسه إلى مفعول واحد فإذا شدد زاد له آخر، لكنه لما تضمن معنى التبغيض نزل كره منزلة بغض فعدي إلى آخر بإلى، أو نزل إليكم منزلة مفعول آخر. و ﴿ الكفر ﴾: تغطية نعم الله بالجحود. ﴿ والفسوق ﴾: الخروج عن القصد ﴿ والعصيان ﴾ نالامتناع عن الانقياد.

﴿ فَضَلاً مِنَ الله وَنِعْمَة ﴾ تعليل لـ ﴿ كره ﴾ أو ﴿ حبب ﴾ ، وما بينهما اعتراض لا لـ ﴿ الراشدون ﴾ فإن الفضل فعل الله ، والرشد وإن كان مسبباً عن فعله مسند إلى ضميرهم أو مصدر لغير فعله فإن التحبيب والرشد فضل من الله وإنعام . ﴿ وَالله عَلِيمٌ ﴾ بأحوال المؤمنين وما بينهم من التفاضل ﴿ حَكِيمٌ ﴾ حيث يفضل وينعم بالتوفيق عليهم .

﴿ وَإِن طَآمِفَنَانِ مِنَ الْمُقْمِينِينَ اقْنَتَلُواْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَىٰهُمَا عَلَى الْأَخْرَىٰ فَقَايِلُواْ اَلَّتِي مَثَىٰ يَغِيَّ الْمُقْسِطِينَ ﴿ لَيْ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَالَةُ اللّ

﴿ وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتُلُوا ﴾ تقاتلوا والجمع باعتبار المعنى فإن كل طائفة جمع . ﴿ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا ﴾ بالنصح والدعاء إلى حكم الله تعالى . ﴿ فَإِنْ بَغَت إِخْدَاهُمَا عَلَى الْأُخْرَى ﴾ تعدت عليها . ﴿ فَقَاتِلُوا الَّتِي تَغِيءَ إِلَى أَمْرِ الله ﴾ ترجع إلى حكمه أو ما أمر به ، وإنما أطلق الفيء على الظل لرجوعه بعد نسخ الشمس ، والغنيمة لرجوعها من الكفار إلى المسلمين . ﴿ فَإِنْ فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالعَدْلِ ﴾ بفصل ما بينهما على ما حكم الله ، وتقييد الإصلاح بالعدل ها هنا لأنه مظنة الحيف من حيث إنه بعد المقاتلة . ﴿ وَأَقْسِطُوا ﴾ واعدلوا في كل الأمور . ﴿ إِنَّ الله يُحِبُ المُقسِطِينَ ﴾ يحمد فعلهم بحسن الجزاء . والآية نزلت في قتال حدث بين الأوس والخزرج في عهده عليه الصلاة والسلام بالسعف والنعال ، وهي تدل على أن الباغي مؤمن وأنه إذا قبض عن الحرب ترك كما جاء في الحديث لأنه فيء إلى أمر الله تعالى ، وأنه يجب معاونة من بغي عليه بعد تقديم النصح والسعي في المصالحة .

﴿إِنَّمَا المُوْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ من حيث إنهم منتسبون إلى أصل واحد وهو الإيمان الموجب للحياة الأبدية ، وهو تعليل وتقرير للأمر بالإصلاح ولذلك كرره مرتباً عليه بالفاء فقال: ﴿فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ ﴾ ووضع الظاهر موضع الضمير مضافاً إلى المأمورين للمبالغة في التقرير والتخصيص، وخص الإثنين بالذكر لأنهما أقل من يقع بينهم الشقاق. وقيل المراد بالأخوين الأوس والخزرج. وقرىء «بين إخوتكم» و «إخوانكم». ﴿وَاتَّقُوا

الله ﴾ في مخالفة حكمه والإهمال فيه. ﴿لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ على تقواكم.

﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا يَسْخَرَ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا يِسَاءٌ مِن نِسَاَءٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا يِسَاءٌ مِن نِسَاَءٍ عَسَىٰ أَن يَكُنُ خَمُ خَمْ مِنْهُمْ وَلَا نَلْهِمُوا الْفُسُوقُ بَعَدَ الْإِيمَانُ وَمَن لَمْ يَتُب فَأُولَئِهِكَ هُمُ الْفَسُوقُ بَعَدَ الْإِيمَانُ وَمَن لَمْ يَتُب فَأَوْلَئِهِكَ هُمُ الظّائِمُونَ اللَّهِ يَنْأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا الْمَتَنِبُوا كَثِيرًا مِنَ الظّنِ إِنْ بَعْضَ الظّنِ إِنْ أَلْقَدْ وَلَا تَجَسَسُوا وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا أَيْمِثُ أَكُوبُ اللَّهُ وَلَا يَقَدَى اللَّهُ وَلِهُ اللَّهُ وَلَا يَعْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا أَيْمِثُ أَمَانُوا لَهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ إِنَّ اللَّهُ وَلَا لِللَّهُ وَلِا يَعْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا أَيْمِثُ أَيْمُونُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ وَلَا يُوبُرُ رَبِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ إِنْ اللَّهُ وَلَا لِللَّهُ وَلِهُ رَبِيمٌ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ إِلَيْ اللَّهُ وَلِهُ اللَّهُ وَلَا يَعْتَلُوا لَكُونُ اللَّهُ وَاللَّهُمُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ وَلَا يُعْرَالُونَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ إِلَّهُمْ وَلَا لِللَّهُ وَاللَّهُ إِلَيْنَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُمُ اللَّهُ وَلَا لِللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ إِلَا اللَّهُ وَلَا لَكُونُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَلْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لِللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَالْمُؤْلُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ يَسْخُرُ قَوْمُ مِن قَوْمٍ عَسَى أَن يَكُونُوا خَيْراً مِنْهُمْ وَلاَ يُسَاءٌ مِنْ يَسَاءٍ عَسَى أَن يَكُنُ خَيْراً مِنْهُنَ ﴾ أي لا يسخر بعض المؤمنين والمؤمنات من بعض إذ قد يكون المسخور منه خيراً عند الله من الساخر، والقوم مختص بالرجال لأنه إما مصدر نعت به فشاع في الجمع أو جمع لقائم كزائر وزور، والقيام بالأمور وظيفة الرجال كما قال تعالى: ﴿ الرجال قوامون على النساء ﴾ وحيث فسر بالقبيلين كقوم عاد وفرعون، والمماع التغليب أو الاكتفاء بذكر الرجال على ذكرهن لأنهن توابع، واختيار الجمع لأن السخرية تغلب في المجامع و ﴿ عسى ﴾ باسمها استئناف بالعلة الموجبة للنهي ولا خبر لها لإغناء الإسم عنه. وقرىء "عسوا أن يكونوا " و "عسين أن يكن " فهي على هذا ذات خبر. ﴿ وَلا تَلْمِرُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ أي ولا يغتب بعضكم بعضاً فإن المؤمنين كنفس واحدة، أو لا تفعلوا ما تلمزون به فإن من فعل ما يستحق به اللمز فقد لمز نفسه. واللمز المؤمنين كنفس واحدة، أو لا تفعلوا ما تلمزون به فإن من فعل ما يستحق به اللمز فقد لمز نفسه. واللمز الطعن باللسان. وقرأ يعقوب بالضم. ﴿ وَلاَ تَعَابُوا بِالأَلْقَابِ ﴾ ولا يدع بعضكم بعضاً بلقب السوء، فإن النبز المعنوق بعد دخولهم الإيمان واشتهارهم به، والمراد به إما تهجين نسبة الكفر والفسق إلى المؤمنين خصوصاً بالفسوق بعد دخولهم الإيمان واشتهارهم به، والمراد به إما تهجين نسبة الكفر والفسق إلى المؤمنين خصوصاً إلفسوق بعد دخولهم الإيمان واشتهارهم به، والمراد به إما تهجين نسبة الكفر والفسق إلى المؤمنين خصوصاً يهودية بئت يهودية بئت يهودين، فقال لها هملا قلت إن أبي هارون وعمي موسى وزوجي محمد عليهم السلام». أو يقر أن الآية نولت في عنه والمعا والمعام النفس للعذاب.

﴿ يَا أَيُهَا اللّٰهِ مِنْ الْمَتْبُوا كَثِيراً مِنَ الظّن كونوا منه على جانب، وإبهام الكثير ليحتاط في كل ظن ويتأمل حتى يعلم أنه من أي القبيل، فإن من الظن ما يجب اتباعه كالظن حيث لا قاطع فيه من العمليات وحسن الظن بالله سبحانه وتعالى، وما يحرم كالظن في الإلهيات والنبوات وحيث يخالفه قاطع وظن السوء بالمؤمنين، وما يباح كالظن في الأمور المعاشية. ﴿ إِنْ بَغْضَ الظّنِ إَفْمٌ لهم مستأنف للأمر، والإثم الذنب الذي يستحق العقوبة عليه. والهمزة فيه بدليهمن الواو كأنه يثم الأعمال أي بكسرها. ﴿ وَلا تَجَسَّبُوا ﴾ ولا تبحثوا عن عورات المسلمين، تفعل من الجس باعتبار ما فيه من معنى الطلب كالتلمس، وقرىء بالخاء من الحسلمين، الله عورات المسلمين، وقي الحديث ﴿لا تتبعوا عورات المسلمين، فإن من تتبع عوراتهم تتبع الله عورته حتى يفضحه ولو في جوف بيته. ﴿ وَلا يَفْتَبُ بَعْضُكُم بَعْضُا ﴾ ولا يذكر فإن من تتبع عوراتهم تبعه الله عورته والسلام عن الغبية فقال: ﴿أن تذكر أخاك بما يكرهه، فإن بعضكم بعضاً بالسوء في غيبته. وسئل عليه الصلاة والسلام عن الغبية فقال: ﴿أن تذكر أخاك بما يكرهه، فإن كان فيه فقد اغتبته، وإن لم يكن فيه فقد بهته». ﴿ أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلُ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْنا ﴾ تمثيل لما يناله وتعليق المعتاب من عرض المغتاب على أفحش وجه مع مبالغات الاستفهام المقرر، وإسناد الفعل إلى أحد للتعميم وتعليق المعتب بما هو في غاية الكراهة، وتمثيل الاغتياب بأكل لحم الإنسان وجعل المأكول أخا وميناً وتعقيب ذلك بقوله: ﴿ فَكَرِ فَتُمُوهُ ﴾ تقريراً وتحقيقاً لذلك. والمعنى إن صح ذلك أو عرض عليكم هذا فقد ﴾ وتمثيل نقد كر منه ولا يمكنكم إنكلو كراهته، وانتصاب ﴿ ميناً ﴾ على الحال من اللحم أو الأخ وشدده نافع. ﴿ وَاتَّهُ والله المقرد أو المنه في قبول التوبة إذ

يجعل صاحبها كمن لم يذنب، أو لكثرة المتوب عليهم أو لكثرة ذنوبهم، روي: أن رجلين من الصحابة بعثا سلمان إلى رسول الله على يبغي لهما إداماً، وكان أسامة على طعامه فقال: ما عندي شيء فأخبرهما سلمان فقالا: لو بعثناه إلى بثر سميحة لغار ماؤها، فلما راحا إلى رسول الله على قال لهما: «ما لي أرى حضرة اللحم في أفواهكما»، فقالا: ما تناولنا لحماً، فقال: «إنكما قد اغتبتما» فنزلت.

﴿ يَمَانَّهُمَا اَنَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُمْ مِن ذَكْرٍ وَأُنْثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقِبَآبِلَ لِتَعَارَفُونًا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَنْقَبَكُمُّمَّ إِنَّ اللَّهِ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ خَبِيرٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ .

﴿يَا أَيُهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرِ وَأَنْتَى ﴾ من آدم وحواء عليهما السلام، أو خلقنا كل واحد منكم من أب وأم فالكل سواء في ذلك فلا وجه للتفاخر بالنسب. ويجوز أن يكون تقريراً للأخوة المانعة عن الاغتياب. ﴿وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ ﴾ الشعب الجمع العظيم المنتسبون إلى أصل واحد وهو يجمع القبائل. والقبيلة تجمع العمائر. والعمارة تجمع البطون. والبطن تجمع الأفخاذ. والفخذ يجمع الفضائل، فخزيمة شعب، وكنانة قبيلة، وقريش عمارة، وقصي بطن، وهاشم فخذ، وعباس فصيلة. وقيل الشعوب بطون العجم والقبائل بطون العجم والقبائل العرب. ﴿لِتَعَارَفُوا ﴾ ليعرف بعضكم بعضاً لا للتفاخر بالآباء والقبائل. وقرىء «لتعارفوا» بالإدغام و «لتعرفوا». ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ الله أَتْقَاكُمْ ﴾ فإن التقوى بها تكمل النفوس وتتفاضل بها الأشخاص، فمن أراد شرفاً فليلتمسه منها كما قال عليه الصلاة والسلام «من سره أن يكون أكرم الناس فليتق الله» وقال عليه السلام «يا أيها الناس إنما الناس رجلان مؤمن تقي كريم على الله، وفاجر شقي هين على الله». ﴿إِنَّ اللهُ عَلِيمٌ بكم ﴿خَبِيرٌ ﴾ ببواطنكم.

﴿ اللَّهِ وَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنًا ۚ قُل لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ السّلَمْنَا وَلَمَا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ وَإِن تُطِيعُواْ اللَّهِ عَلَوْرُ تَحِيمُ اللَّهَ عَلَوْرُ تَحِيمُ اللَّهَ عَلُورُ تَحِيمُ اللَّهَ عَلُورُ تَحِيمُ اللَّهَ عَلَوْرُ تَحِيمُ اللَّهَ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْلُكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُولِي الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وَكَانُوا يَقُولُونُ لَرَسُولُ الله عَلَيْ أَتِينَاكُ بِالْأَثْقَالُ والعيال، ولم نقاتلك كما قاتلك بنو فلان يريدون الصدقة وكانُوا يقولُون لرسول الله على أتيناكُ بالأثقال والعيال، ولم نقاتلك كما قاتلك بنو فلان يريدون الصدقة ويمنون. ﴿قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا﴾ إذ الإيمان تصديق مع ثقة وطمأنينة قلب، ولم يحصل لكم وإلا لما مننتم على الرسول عليه الصلاة والسلام بالإسلام وترك المقاتلة كما دل عليه آخر السورة. ﴿وَلَكِنْ قُولُوا أَسَلَمْنَا ﴾ فإن الإسلام انقياد ودخول في السلم وإظهار الشهادتين وترك المحاربة، يشعر به وكان نظم الكلام أن يقول لا تقولوا آمنا ﴿ولكن قولُوا أَسلمنا ﴾، أو لم تؤمنوا ولكن أسلمتم فعدل منه إلى هذا النظم احترازاً من النهي عن القول بالإيمان والجزم بإسلامهم، وقد فقد شرط اعتباره شرعاً. ﴿وَلَمَّا يَدُخُلِ الإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ توقيت ل ﴿وَلَوْلُوا ﴾ فإنه حال من ضميره أي: ﴿ولكن قولُوا أسلمنا ﴾ ولم تواطىء قلوبكم ألسنتكم بعد. ﴿وَإِنْ تُطِيعُوا الله وَرَسُولَهُ ﴾ بالإخلاص وترك النفاق. ﴿لاَ يَلِتُكُمْ مِنْ أَعْمَالِكُمْ ﴾ لا ينقصكم من أجورها. ﴿مَنيئا ﴾ من لات يليت ورَسُولَهُ ﴾ بالإخلاص وقرأ البصريان «لا يألتكم» من الألت وهو لغة غطفان. ﴿إِنَّ اللهُ غَفُورٌ ﴾ لما فرط من المطبعين. ليتا إذا نقص، وقرأ البصريان «لا يألتكم» من الألت وهو لغة غطفان. ﴿إِنَّ اللهُ غَفُورٌ ﴾ لما فرط من المطبعين.

﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ مَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ، ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَنهَدُواْ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَكِيلِ اللَّهِ أَوْلَتِكَ هُمُ الصَّدَيْوَةِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَاللَّهُ بِكُلِّ أَوْلَتِكَ هُمُ الصَّدَيْوَةِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَاللَّهُ بِكُلِّ مُنْ عَلِيهُ السَّمَنُوَةِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَاللَّهُ بِكُلِّ مَنْ عَلِيهُ السَّمَنُونِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَاللَّهُ بِكُلِّ مَنْ عَلِيهُ اللَّهِ اللَّهُ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَاللَّهُ بِكُلِّ مَنْ عَلِيهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

﴿إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللهُ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا﴾ لم يشكوا من ارتاب مطاوع رابه إذا أوقعه في الشك مع التهمة، وفيه إشارة إلى ما أوجب نفي الإيمان عنهم، و ﴿ثم﴾ للإشعار بأن اشتراط عدم الارتياب في اعتبار الإيمان ليس حال الإيمان فقط بل فيه وفيما يستقبل فهي كما في قوله: ﴿ثم استقاموا﴾. ﴿وَجَاهَدُوا فِي اعتبار اللهِيمَان ليس عبيلِ الله في طاعته والمجاهدة بالأموال والأنفس تصلح للعبادات المالية والبدنية بأسرها. ﴿أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ﴾ الذين صدقوا في ادعاء الإيمان.

﴿ قُلُ أَتُعَلَّمُونَ الله بِدِينِكُمْ ﴾ أتخبرونه به بقولكم ﴿ آمنا ﴾ . ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَاللهُ بِكُلُّ شَيءٍ عَلِيمٍ ﴾ لا يخفى عليه خافية، وهو تجهيل لهم وتوبيخ، روي أنه لما نزلت الآية المتقدمة جاؤوا وحلفوا أنهم مؤمنون معتقدون فنزلت هذه الآية.

﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَّ أَسُلَمُوا ۚ قُل لَا تَمُنُّوا عَنَى إِسْلَامَكُمْ بَلِ اللَّهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمْ أَنَّ حَدَىٰكُمْ لِلْإِيمَٰنِ إِن كُنتُمْ صَلِدِقِينَ ۚ إِنَّ اللَّهُ يَعْلَىٰ عَيْبَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاللَّهُ بَعِيدٌ بِمَا نَعْمَلُونَ ۗ ﴿ ﴾.

﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَن أَسْلَمُوا ﴾ يعدون إسلامهم عليك منة وهي النعمة التي لا يستثيب موليها ممن بذلها إليه، من المن بمعنى القطع لأن المقصود بها قطع حاجته. وقيل النعمة الثقيلة من المن. ﴿ قُلُ لاَ تَمُنُوا عَلَيْ إِسَلاَمَكُم ﴾ أي بإسلامكم، فنصب بنزع الخافض أو تضمين الفعل معنى الاعتدال. ﴿ بَلِ الله يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَاكُم اللهِ مَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَاكُم اللهِ على ما زعمتم مع أن الهداية لا تستلزم الاهتداء، وقرىء «إن هداكم» بالكسر و «إذ هداكم». ﴿ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ في ادعاء الإيمان، وجوابه محذوف يدل عليه ما قبله أي فلله المنة عليكم، وفي سياق الآية لطف وهو أنهم لما سموا ما صدر عنهم إيماناً ومنوا به فنفى أنه إيمان وسماه إسلاماً بأن قال يمنون عليكم بما هو في الحقيقة إسلام وليس بجدير أن يمن به عليك، بل لو صح ادعاؤهم للإيمان فلله المنة عليهم بالهداية له لا لهم.

﴿إِنَّ الله يَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ﴾ ما غاب فيهما. ﴿وَالله بَصِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾ في سركم وعلانيتكم فكيف يخفى عليه ما في ضمائركم، وقرأ أبن كثير بالياء لما في الآية من الغيبة.

عن النبي ﷺ «من قرأ سُورة الحجرات أعطي من الأجر بعدد من أطاع الله وعصاه».



#### مكية، وهي خمس وأربعوي آية

#### بِسْمِ اللَّهِ ٱلرُّهُنِ ٱلرَّحَيْمِ إِللَّهِ مِنْ الرَّحَيْمِ إِللَّهِ الرَّحَيْمِ إِللَّهِ الرَّحَيْمِ إِللَّهِ

﴿ فَ ۚ وَالْفُرْءَانِ ٱلْمَحِيدِ ۞ بَلْ عَِبُواۚ أَنْ جَاءَهُم مُنذِرٌ مِنْهُمْ فَقَالَ ٱلْكَنفِرُونَ هَذَا شَيْءٌ عَبِيبٌ ۞ أَوِذَا مِنْنَا وَكُنَا زُرُابًا ذَلِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ ۞

﴿قَ وَالقُرْآنِ المَجِيدِ﴾ الكلام فيه كما مر في ﴿صَ وِالقرآن ذي الذكر﴾. و ﴿المجيد﴾ ذو المجد والشرف على سائر الكتب، أو لأنه كلام المجيد، أو لأن من علم معانيه وامتثل أحكامه مجد.

﴿ رَلْ عَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْفِرٌ مِنْهُمْ ﴾ إنكار لتعجبهم مما ليس بعجب، وهو أن يندرهم أحد من جنسهم أو من أبناء جلدتهم. ﴿ فَقَالَ الكَافِرُونَ هذا شيء عَجِيبٌ ﴾ حكاية لتعجبهم، وهذا إشارة إلى اختيار الله محمداً للرسالة، وإضمار ذكرهم ثم إظهاره للأشعار بتعنتهم بهذا المقال، ثم التسجيل على كفرهم بذلك أو عطف لتعجبهم من البعثة، والمبالغة فيه بوضع الظاهر موضع ضميرهم وحكاية تعجبهم مبهما إن كانت الإشارة إلى محدوف دل عليه منذر، ثم تفسيره أو مجملاً إن كانت الإشارة إلى محدوف دل عليه منذر، ثم تفسيره أو تفصيله لأنه أدخل في الإنكار إذ الأول استبعاد لأن يفضل عليهم مثلهم، والثاني استقصار لقدرة الله تعالى عما هو أهون مما يشاهدون من صنعه.

﴿ وَأَثِلًا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَابِاً ﴾ أي أنرجع إذا متنا وصرنا تراباً، ويدل على المحذوف قوله: ﴿ ذَٰلِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ ﴾ أي بعيد عن الوهم أو العادة أو الإمكان. وقيل الرجع بمعنى المرجوع.

﴿ قَدْ عَلِمْنَا مَا نَنْفُسُ ٱلْأَرْضُ مِنْهُمُ وَعِندَنَا كِتَكُ حَفِيظٌ ۞ بَلَ كَذَبُواْ بِالْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ فَهُمْ فِي أَمْرٍ مَّرِيجٍ ۞﴾.

﴿قَدْ عَلَمْنَا مَا تَنْقُصُ الأَرْضُ مِنْهُمْ﴾ ما تأكل من أجساد موتاهم، وهو رد لاستبعادهم بإزاحة ما هو الأصل فيه، وقيل إنه جواب القسم واللام محذوف لطول الكلام. ﴿وَعِنْدُنَا كِتَابٌ حَفِيظٌ﴾ حافظ لتفاصيل الأشياء كلها، أو محفوظ عن التغيير، والمراد إما تمثيل علمه بتفاصيل الأشياء بعلم من عنده كتاب محفوظ يطالعه، أو تأكيد لعلمه بها بثبوتها في اللوح المحفوظ عنده.

﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِالحَقِّ ﴾ يعني النبوة الثابتة بالمعجزات، أو النبي ﷺ، أو القرآن. ﴿ لَمَّا جَاءَهُمُ ﴾ وقرى ا «لِمَّا » بالكسر. ﴿ فَهُمْ فِي أَمْرٍ مَرِيجٍ ﴾ مضطرب من مرج الخاتم في أصبعه إذا خرج، وذلك قولهم تارة أنه ﴿ شاعر ﴾ وتارة أنه ﴿ ساحر ﴾ وتارة أنه كاهن.

﴿ أَفَلَمْ يَنْظُرُواْ إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوجٍ ۞ وَٱلأَرْضَ مَدَدْنَهَا وَٱلْفَيْنَا فِيهَا رَوَسِيَ وَٱنْلِيْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَقِعِ بَهِيجٍ ۞ بِتَصِرَةً وَذِكْرَىٰ لِكُلِّ عَبْدٍ مُّنِيدٍ ۞﴾ ﴿أَفَلَمْ يَنْظُرُوا﴾ حين كفروا بالبعث. ﴿إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ﴾ إلى آثار قدرة الله تعالى في خلق العالم. ﴿كَيْفَ بَنْيْنَاهَا﴾ رفعناها بلا عمد. ﴿وَزَيِّنَاهَا﴾ بالكواكب. ﴿وَمَالَهَا مِنْ فُرُوجٍ﴾ فتوق بأن خلقها ملساء متلاصقة الطباق.

﴿ وَالْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا ﴾ بسطناها. ﴿ وَٱلْقَيْنَا فِهَا رَوَاسِيَ ﴾ جبالاً ثوابت. ﴿ وَٱنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجٍ ﴾ أي من كل صنف. ﴿ بَهِيجٍ ﴾ حسن.

﴿ تَبْصِرَةً وَذِكْرَى لِكُلِّ عَبْدِ مِنيبٍ ﴾ راجع إلى ربه متفكر في بدائع صنعه، وهما علتان للأفعال المذكورة معنى وإن انتصبتا عن الفعل الأخير.

﴿ وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآةَ مُّبِنَرًاكَا فَأَنْبَتْنَا بِهِ. جَنَّنتِ وَحَبَّ الْمَصِيدِ ۞ وَالنَّخَلَ بَاسِقَنتِ لَمَا طُلُعٌ نَضِيدٌ ۞ إِلنَّاخُلَ بَاسِقَنتِ لَمَا طُلُعٌ نَضِيدٌ ۞ إِلَيْهَا إِلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْكُ لَلْكُ الْمُرْجُ ۞ .

﴿ وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُبَارَكاً ﴾ كثير المنافع ﴿ فَأَنْبَتْنَا بِهِ جَنَّاتِ ﴾ أشجاراً وأثماراً. ﴿ وَحَبَّ الحَصِيدِ ﴾ وحب الزرع الذي من شأنه أن يحصد كالبر والشعير.

﴿وَالنَّخُلَ بَاسِقَاتِ﴾ طوالاً أو حوامل من أبسقت الشاة إذا حملت فيكون من أفعل فهو فاعل، وإفرادها بالذكر لفرط ارتفاعها وكثرة منافعها. وقرىء «باصقات» لأجل القاف. ﴿لَهَا طَلْعٌ نَضِيدٌ﴾ منضود بعضه فوق بعض، والمراد تراكم الطلع أو كثرة ما فيه من الثمر.

﴿ رِزْقاً لِلعِبَادِ ﴾ علة لـ ﴿ انبتنا ﴾ أو مصدر، فإن الإنبات رزق. ﴿ وَأَخْيَيْنَا بِهِ ﴾ بذلك الماء. ﴿ بَلْدَةَ مَيْناً ﴾ أرضاً جدبة لا نماء فيها. ﴿ كَلَـٰ لِكُ الخُرُوجُ ﴾ كما حييت هذه البلدة يكون خروجكم أحياء بعد موتكم.

﴿ كُذَّبَتْ مَبْلَهُمْ قَوْمُ ثُوجٍ وَأَصْحَابُ ٱلرَّيِسَ وَفَعُودُ ۞ وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ وَلِخُونُ لُوطِ ۞ وَأَصْحَابُ ٱلْأَبْكَةِ وَفَوْمُ تُبِّعُ كُلُّ كَذَّبَ ٱلرُّسُلَ لَحَقَّ وَعِيدِ ۞﴾.

﴿كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَأَصْحَابُ الرَّسِ وَثَمُودُ﴾ ﴿وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ﴾ أراد بفرعون إياه وقومه ليلائم ما قبله وما بعده. ﴿وَإِخْوَانُ لُوطٍ﴾ أخدانه لأنهم كانوا أصهاره.

﴿وَأَضْحَابُ الْأَيْكَةِ وَقَوْمُ تُبْعِ﴾ سبق في «الحجر» و«الدخان». ﴿كُلُّ كَذَّبَ الرَّسُلَ﴾ أي كل واحد أو قوم منهم أو جميعهم، وإفراد الضمير لإفراد لفظه. ﴿فَحَقَّ وَعِيد﴾ فوجب وحل عليه وعيدي، وفيه تسلية للرسول ﷺ وتهديد لهم.

﴿ أَفَعَيِينَا بِٱلْحَلْقِ ٱلْأَوَّلِ بَلَ هُمَرَ فِي لَبْسٍ مِنَ خَلْقِ جَدِيدِ ۞ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ وَيَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ، نَفْسُتُمْ وَغَنْ أَقْرَبُ إِلِيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ إِنَّ ﴾ .

﴿ أَفَعَيِينَا بِالْخَلْقِ الْأَوَّٰلِ ﴾ أي أفعجزنا عن الإبداء حتى نعجز عن الإعادة، من عيي بالأمر إذا لم يهتد لوجه عمله والهمزة فيه للإنكار. ﴿ بَلْ هُمْ فِي لَبْسِ مِنْ خَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ أي هم لا ينكرون قدرتنا على الخلق الأول بل هم في خلط، وشبهة في خلق مستأنف لما فيه من مخالفة العادة، وتنكير الخلق الجديد لتعظيم أشأنه والإشعار بأنه على وجه غير متعارف ولا معتاد.

﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ﴾ ما تحدثه به نفسه وهو ما يخطر بالبال، والوسوسة الصوت الخفي ومنها وسواس الحلي، والضمير لـ﴿ما﴾ إن جعلت موصولة والباء مثلها في صوت بكذا، أو لـ ﴿الْإِنسَانَ﴾ إن جعلت مصدرية والباء للتعدية. ﴿وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الوَرِيدِ﴾ أي ونحن أعلم بحاله ممن

كان أقرب إليه ﴿من حبل الوريد﴾، تجوز بقرب الذات لقرب العلم لأنه موجبه و ﴿حبل الوريد﴾ مثل في القرب قال: والموت أدنى من الوريد. والـ ﴿حبل﴾ العرق وإضافته للبيان، والوريدان عرقان مكتنفان بصفحتي العنق في مقدمها متصلان بالوتين يردان من الرأس إليه، وقبل سمي وريداً لأن الروح ترده.

## ﴿ إِذْ يَنَلَقَى ٱلْمُتَلَقِبَانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ فَعِيدٌ ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَفِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ ﴿ ﴾.

﴿إِذْ يَتَلَقَّى المُتَلَقِّيَانِ﴾ مقدر باذكر أو متعلق بـ ﴿أقرب﴾، أي هو أعلم بحاله من كل قريب حين يتلقى أي يتلقن الحفيظان ما يتلفظ به، وفيه إيذان بأنه غني عن استحفاظ الملكين فإنه أعلم منهما ومطلع على ما يخفى عليهما، لكنه لحكمة اقتضته وهي ما فيه من تشديد يثبط العبد عن المعصية، وتأكيد في اعتبار الأعمال وضبطها للجزاء وإلزام للحجة يوم يقوم الاشهاد. ﴿عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشَّمَالِ قَعيدٌ﴾ أي ﴿عن اليمين﴾ قعيد ﴿وعن الشمال قعيد﴾، أي مقاعد كالجليس فحذف الأول لدلالة الثاني عليه كقوله: فإني وقيار بها لغريب. وقد يطلق الفعيل للواحد والمتعدد كقوله: ﴿والملائكة بعد ذلك ظهير﴾.

﴿مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلِ﴾ ما يرمي به من فيه. ﴿إِلاَّ لَذَيهِ رَقِيبٌ ﴾ ملك يرقب عمله. ﴿عَتِيدٌ ﴾ معد حاضر، ولعله يكتب عليه ما فيه ثواب أو عقاب وفي الحديث «كاتب الحسنات أمين على كاتب السيئات فإذا عمل حسنة كتبها ملك اليمين عشراً، وإذا عمل سيئة قال صاحب اليمين لصاحب الشمال دعه سبع ساعات لعله يسبح أو يستغفر».

## ﴿ وَجَاءَتْ سَكُرَةُ ٱلْمَوْتِ بِٱلْحَقِّ ذَلِكَ مَا كُنتَ مِنهُ عَجِدُ ۞ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِّ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلْوَعِيدِ ۞ ﴿

﴿وَجَاءَتْ سَكُرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقِّ لَما ذكر استبعادهم البعث للجزاء وأزاح ذلك بتحقيق قدرته وعلمه أعلمهم بأنهم يلاقون ذلك عن قريب عند الموت وقيام الساعة، ونبه على اقترابه بأن عبر عنه بلفظ الماضي، وسكرة الموت شدته الذاهبة بالعقل والباء للتعدية كما في قولك: جاء زيد بعمرو. والمعنى وأحضرت سكرة الموت حقيقة الأمر أو الموعود الحق، أو الحق الذي ينبغي أن يكون من الموت أو الجزاء، فإن الإنسان خلق له أو مثل الباء في ﴿تنبت بالدهن﴾. وقرىء «سكرة الحق بالموت» على أنها لشدتها اقتضت الزهوق أو لاستعقابها له كأنها جاءت به، أو على أن الباء بمعنى مع. وقيل ﴿سكرة الحق﴾ سكرة الله وإضافتها إليه للتهويل. وقرىء «سكرات الموت». ﴿ذَلِكَ﴾ أي الموت. ﴿مَا كُنتَ مِنهُ تَجِيدُ﴾ تميل وتنفر عنه والخطاب للإنسان.

﴿ وَتُفِخَ فِي الصَّورِ ﴾ يعني نفخة البعث. ﴿ ذَلِكَ يَوْمُ الوَعِيدِ ﴾ أي وقت ذلك يوم تحقق الوعيد وإنجازه والإشارة إلى مصدر ﴿ نُفِخَ ﴾ .

﴿ وَيَمَا مَنَ كُلُ نَفْسِ مَّعَهَا سَآبِقُ وَشَهِيدٌ ﴿ لَكُ لَقَدَ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَصَرُكَ ٱلْيُوْمَ عَدِيدٌ ﴿ وَيَمَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَاءَكَ فَصَرُكَ ٱلْيُوْمَ عَدِيدٌ ﴿ وَهَا مَا عَنَا عَلَا اللَّهُ اللّ

﴿وَجَاءَتُ كُلُّ نَفْسٍ مَعَهَا سَائِقٌ وَشَهِيدٌ ملكان أحدهما يسوقه والآخر يشهد بعمله، أو ملك جامع للوصفين. وقيل السائق نفسه أو قرينه والشهيد جوارحه أو أعماله، ومحل ﴿معها﴾ النصب على الحال من كل لإضافته إلى ما هو في حكم المعرفة.

﴿ لَقَدْ كُنْتَ فِي خَفْلَةٍ مِنْ هَذَا ﴾ على إضمار القول والخطاب ﴿ لكل نفس ﴾ إذ ما من أحد إلا وله اشتغال ما عن الآخرة أو للكافر. ﴿ فَكَشَفْنَا عَنْكَ غِطَاءَكَ ﴾ الغطاء الحاجب لأمور المعاد، وهو الغفلة والانهماك في المحسوسات والإلف بها وقصور النظر عليها. ﴿ فَبَصَرُكَ اليّوْمَ حَدِيدٌ ﴾ نافذ لزوال المانع للإبصار، وقيل

الخطاب للنبي عليه الصلاة والسلام والمعنى: كنت في غفلة من أمر الديانة فكشفنا عنك غطاء الغفلة بالوحي وتعليم القرآن، ﴿فبصرك اليوم حديد﴾ ترى ما لا يرون وتعلم ما لا يعلمون. ويؤيد الأول قراءة من كسر التاء والكافات على خطاب النفس.

﴿ وَقَالَ قَرِينُهُ هَٰذَا مَا لَدَقَ عَتِيدُ ۞ ٱلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّادٍ عَبِيدٍ ۞ مَّنَاعٍ لِلْخَيْرِ مُعْتَدِ مُرِيبٍ ۞﴾.

﴿وَقَالَ قَرِينُهُ﴾ قال الملك الموكل عليه. ﴿هذَا مَا لَدَيَّ عَتِيدٌ﴾ هذا ما هو مكتوب عندي حاضر لدي، أو الشيطان الذي قيض له هذا ما عندي وفي ملكتي عتيد لجهنم هيأته لها باغوائي وإضلالي، و ﴿ما﴾ إن جعلت موصوفة فـ ﴿عتيد﴾ صفتها وإن جعلت موصولة فبدلها أو خبر بعد خبر أو خبر محذوف.

﴿ أَلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّارٍ ﴾ خطاب من الله تعالى للسائق والشهيد، أو لملكين من خزنة النار، أو لواحد وتثنية الفاعل منزل منزلة تثنية الفعل وتكريره كقوله:

فَ إِنْ تَ زُجُ رَانِ يَ مَا ابْ نَ عَ فَ انَ أَنْ رَجِ رَ وَإِنْ تَ دَعَ انِ يَ أَحْم عِ رَضاً مُم نَ عَا أَ أَو الألف بدل من نون التأكيد على إجراء الوصل مجرى الوقف، ويؤيده أنه قرىء «ألقين» بالنون الخفيفة. ﴿عَنِيدٍ﴾ معاند للحق.

﴿مَنَّاعٍ لِلْخَيْرِ﴾ كثير المنع للمال عن حقوقه المفروضة. وقيل المراد بالخير الإِسلام فإن الآية نزلت في الوليد بن المغيرة لما منع بني أخيه عنه. ﴿مُعْتَدِ﴾ متعد. ﴿مُرِيبٍ﴾ شاك في الله وفي دينه.

﴿ ٱلَّذِى جَعَلَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَنْهَا مَاخَرَ فَأَلْقِيَاهُ فِي ٱلْعَذَابِ ٱلشَّذِيدِ ۞ ۞ قَالَ قَرِينُكُم رَبَّنَا مَآ أَطْغَيْتُكُم وَلَكِن كَانَ فِى ضَلَالِ بَعِيدِ ۞﴾.

﴿الَّذِي جَعَلَ مَعَ الله إِلهَا آخَرَ﴾ مبتدأ متضمن معنى الشرط وخبره. ﴿فَٱلْقِيَاهُ فِي العَذَابِ الشَّدِيدِ﴾ أو بدل من ﴿كُلُ كَفَارِ﴾ فيكون ﴿فَالقياه﴾ تكريراً للتوكيد، أو مفعول لمضمر يفسره ﴿فَالقياه﴾.

﴿قَالَ قَرِيْنُهُ﴾ أي الشيطان المقيض له، وإنما استؤنفت كما تستأنف الجمل الواقعة في حكاية التقاول فإنه جواب لمحذوف دل عليه. ﴿رَبَّنَا مَا أَطْفَيْتُهُ﴾ كأن الكافر قال هو أطغاني فـ ﴿قال قرينه ربنا ما أطغيته بخلاف الأولى فإنها واجبة العطف على ما قبلها للدلالة على الجمع بين مفهوميهما في الحصول، أعني مجيء كل نفس مع الملكين وقول قرينه: ﴿وَلَكِنْ كَانَ فِي ضَلالٍ بَعِيدٍ ﴾ فأعنته عليه فإن إغواء الشياطين إنما يؤثر فيمن كان مختل الرأي مائلاً إلى الفجور كما قال: ﴿وَمَا كَانَ لِي عليكم من سلطان إلا أن دعوتكم فاستجبتم لي ﴾.

﴿ قَالَ لَا تَخْنَصِمُواْ لَدَى ۚ وَقَدْ فَذَمْتُ إِلَيْكُمْ بِٱلْوَعِيدِ ﴿ مَا يُبَدَّلُ ٱلْقَوْلُ لِدَى وَمَآ أَنَا بِظَلَيمِ لِلْتِحِيدِ ۗ ﴿ فَالَ لَا يَعْرِيدِ ﴾ .

﴿قَالَ﴾ أي الله تعالى. ﴿لاَ تَخْتَصِمُوا لَدَيَّ﴾ أي في موقف الحساب فإنه لا فائدة فيه، وهو استئناف مثل الأول. ﴿وَقَدْ قَدْمُتُ إِلَيْكُمْ بِالوَعِيدِ﴾ على الطغيان في كتبي وعلى ألسنة رسلي فلم يبق لكم حجة. وهو حال فيه تعليل للنهي أي ﴿لا تختصموا﴾ عالمين بأني أوعدتكم، والباء مزيدة أو معدية على أن قدم بمعنى تقدم، ويجوز أن يكون ﴿بالوعيد﴾ حالاً والفعل واقعاً على قوله:

﴿مَا يُبَدُّلُ الْقَوْلُ لَدَيُّ ﴾ أي بوقوع الخلف فيه فلا تطمعوا أن أبدل وعيدي. وعفو بعض المذنبين لبعض الأسباب ليس من التبديل فإن دلائل العفو تدل على تخصيص الوعيد. ﴿وَمَا أَنَا بِظَلاَّم لِلعَبِيدِ ﴾ فأعذب من

ليس لي تعذيبه.

#### ﴿ يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ ٱمْنَكَأْتِ وَنَقُولُ هَلَ مِن مَّزِيدِ ۞﴾.

﴿يَومَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هِلِ امْتَلأَتِ وَتَقُولُ هَلْ مِنْ مَزِيدٍ ﴾ سؤال وجواب جيء بهما للتخييل والتصوير، والمعنى أنها مع اتساعها تطرح فيها الجنة والناس فوجاً فوجاً حتى تمتلىء لقوله تعالى: ﴿لأملأن جهنم﴾، أو أنها من السعة بحيث يدخلها من يدخلها وفيها بعد فراغ، أو أنها من شدة زفيرها وحدتها وتشبئها بالعصاة كالمستكثرة لهم والطالبة لزيادتهم. وقرأ نافع وأبو بكر ﴿يقول ﴾ بالياء والـ ﴿مزيد ﴾ إما مصدر كالمحيد أو مفعول كالمبيع، و ﴿يوم ﴾ مقدر باذكر أو ظرف لـ ﴿نَفِخ ﴾ فيكون ذلك إشارة إليه فلا يفتقر إلى تقدير مضاف.

﴿ وَأَزْلِفَتِ ٱلْجَنَّةُ لِلْمُنَّقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ ۞ هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ ۞ مَّنْ خَثِى ٱلرَّمْمَنَ بِٱلْفَيْبِ وَجَانَة بِقَلْبٍ تُمِنِيبٍ ۞ ٱدْخُلُوهَا بِسَلَتْمٍ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلْخُلُودِ ۞ لَهُم مَّا يَشَآمُونَ فِيهَا ۚ وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ۞﴾.

﴿ وَأَزْلِفَتِ الْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ قربت لهم. ﴿ فَنِرَ بَعِيدٍ ﴾ مكاناً غير بعيد، ويجوز أن يكون حالاً وتذكيره لأنه صفة محذوف، أو شيئاً غير بعيد أو على زنة المصدر أو لأن الجنة بمعنى البستان.

﴿ هَذَا مَا تُوعَدُونَ ﴾ على إضمار القول والإِشارة إلى الثواب أو مصدر ﴿ أَزَلَفْتَ ﴾ . وقرأ ابن كثير بالياء . ﴿ فَلَكُلِّ أَوَّابٍ ﴾ رجاع إلى الله تعالى ، بدل من «المتقين» بإعادة الجار . ﴿ خَفَيظٍ ﴾ حافظ لنحدوده .

﴿ مَنْ خَشِيَ الرَّحْمٰنَ بِالغَيْبِ وَجَاءً بِقَلْبٍ مُنِيبٍ ﴾ بدل بعد بدل أو بدل من موصوف ﴿ أُوابِ ﴾ ، ولا يجوز أن يكون في حكمه لأن ﴿ مَنْ ﴾ لا يوصف به أو مبتدأ خبره:

﴿اذْخُلُوهَا﴾ على تأويل يقال لهم ﴿ادخلوها﴾، فإن من بمعنى الجمع وبالغيب حال من الفاعل أو المفعول، أو صفة لمصدر أي خشية ملتبسة بالغيب حيث خشي عقابه وهو غائب، أو العقاب بعد غيب أو هو غائب عن الأعين لا يراه أحد. وتخصيص ﴿الرحمن﴾ للإشعار بأنهم يرجون رحمته ويخافون عذابه، أو بأنهم يخشون مع علمهم بسعة رحمته، ووصف القلب بالإنابة إذ الاعتبار برجوعه إلى الله. ﴿يسلام﴾ سالمين من الله وملائكته. ﴿فَلِكَ يَوْمُ الخُلُودُ﴾ يوم تقدير الخلود كقوله: ﴿فَادخلوها خالدين﴾.

﴿ لَهُمْ مَا يَشَاؤُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾ وهو ما لا يخطر ببالهم مما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر.

#### ﴿ وَكُمْ أَمْلَكُ نَا مَلْكُمْ مِن قَرْنٍ هُمْ أَشَدُّ مِنْهُم بَطْشًا فَنَقَّبُواْ فِي الْبِلَادِ هَلَ مِن تَجِيصٍ ١٠٠٠ ﴿

﴿وَكُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُمْ ﴾ قبل قومك. ﴿مِنْ قَرْنِ هُمْ أَشَدُ مِنْهُمْ بَطْشاً ﴾ قوة كعاد وثمود وفرعون. ﴿فَتَقُبُوا في البِلاَدِ ﴾ فخرقوا في البلاد وتصرفوا فيها، أو جالوا في الأرض كل مجال حذر الموت، فالفاء على الأول للتسبب وعلى الثاني لمجرد التعقيب، وأصل التنقيب التنقير عن الشيء والبحث عنه. ﴿هَلْ مِنْ مَحِيصٍ ﴾ أي للتسبب وعلى الثاني لمجرد التعقيب، وأصل التنقيب التنقير عن الشيء والبحث عنه. ﴿هَلْ مِنْ مَحِيصٍ ﴾ أي لهم من الله أو من الموت. وقيل الضمير في ﴿نَقَبُوا ﴾ لأهل مكة أي ساروا في أسفارهم في بلاد القرون فهل رأوا لهم محيضاً حتى يتوقعوا مثله لأنفسهم، ويؤيده أنه قرىء «فَتَقِبُوا» على الأمر، وقرىء «فَتَقِبُوا» بالكسر من النقب وهو أن ينتقب خف البعير أي أكثروا السير حتى نقبت أقدامهم أو أخفاف مراكبهم.

﴿ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبُ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِـيدٌ ۞ وَلَقَدْ خَلَقْنَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِئَّةِ أَيَّامِ وَمَا مَسَّنَا مِن لُغُوبٍ ۞﴾.

﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ﴾ فيما ذكر في هذه السورة. ﴿لَذِكْرَى﴾ لتذكرة. ﴿لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبُ﴾ أي قلب واع يتفكر في حقائقه. ﴿أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ﴾ أي أصغى لاستماعه. ﴿وَهُوَ شَهِيدٌ﴾ حاضر بذهنه ليفهم معانيه، أو شاهد بصدقه فيتعظ بظواهره وينزجر بزواجره، وفي تنكير الد ﴿قلب﴾ وإبهامه تفخيم وإشعار بأن كل قلب لا يتفكر ولا يتدبر كلا قلب.

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَوْاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةٍ أَيَّامٍ مر تفسيره مراراً. ﴿ وَمَا مَسَّنَا مِنْ لُغُوبٍ من تعب وإعياء، وهو رد لما زعمت اليهود من أنه تعالى بدأ خلق العالم يوم الأحد وفرغ منه يوم الجمعة واستراح يوم السبت واستلقى على العرش.

﴿ فَأَصْبِرَ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَيِّعَ بِحَمْدِ رَبِكَ فَهَلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَفَهَلَ ٱلْفُرُوبِ ﴿ وَمِنَ ٱلْيَلِ فَسَيِّعَهُ وَأَدْبَنَرَ ٱلشَّجُودِ ﴾.

﴿فَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ﴾ ما يقول المشركون من إنكارهم البعث، فإن من قدر على خلق العالم بلا اعياء قدر على ما يقول اليهود من الكفر والتشبيه. ﴿وَسَبِّح بِحَمْدِ رَبِّكَ﴾ ونزهه عن العجز عما يمكن والوصف بما يوجب التشبيه حامداً له على ما أنعم عليك من إصابة الحق وغيرها. ﴿قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الغُرُوبِ﴾ يعني الفجر والعصر وقد عرفت فضيلة الوقتين.

﴿وَمِنَ اللَّيْلِ فَسَبِّحُهُ﴾ أي وسبحه بعض الليل. ﴿وَأَذَبَارَ السَّجُودِ﴾ وأعقاب الصلوات جمع دبر من أدبر، وقرأ الحجازيان وحمزة وخلف بالكسر من أدبرت الصلاة إذا انقضت. وقيل المراد بالتسبيح الصلاة، فالصلاة قبل الطلوع: الصبح وقبل الغروب: الظهر، والعصر. ومن الليل: العشاءان، والتهجد. وأدبار السجود النوافل بعد المكتوبات، وقيل الوتر بعد العشاء.

﴿ وَٱسْنَعِعْ يَوْمَ يُنَادِ ٱلْمُنَادِ مِن مَّكَانِ فَرِبِ ﴿ لَنَى يَوْمَ يَسْمَعُونَ ٱلصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ ذَالِكَ يَوْمُ ٱلْخُرُوجِ ﴿ إِنَّا غَنُ الْحَيْدِ وَلِيَ الْمُعَادِرُ اللَّهِ ﴾ .

﴿وَاسْتَمِعُ لَمَا أَخْبَرَكُ بِهِ مِن أَحُوالُ القيامة، وفيه تهويلُ وتعظيم للمخبر بِه. ﴿ يَوْمَ يُنَادِ المُنَادِ ﴾ إسرافيلُ أو جبريل عليهما السلام فيقول: أيتها العظام البالية واللحوم المتمزقة والشعور المتفرقة إن الله يأمركن أن تجتمعن لفصل القضاء. ﴿ مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ ﴾ بحيث يصل نداؤه إلى الكل على سواء، ولعله في الإعادة نظير «كن» في الإبداء، ويوم نصب بما دل عليه يوم الخروج.

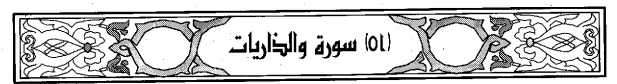
﴿يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ﴾ بدل منه و ﴿الصيحة﴾ النفخة الثانية. ﴿بِالحُقِّ﴾ متعلق بـ ﴿الصيحة﴾ والمراد به البعث للجزاء. ﴿ذَلِكَ يَوْمُ الخُرُوجِ﴾ من القبور، وهو من أسماء يوم القيامة وقد يقال للعيد.

﴿إِنَّا نَحْنُ نُحْمِي وَنُمِيتُ﴾ في الدنيا. ﴿وَإِلَيْنَا المَصِيرُ﴾ اللجزاء في الآخرة.

﴿ وَوَمَ نَشَفَّتُ ٱلْأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعًا ذَلِكَ حَشَرُ عَلَيْسَنَا يَسِيرُ ﴿ فَكُ أَعْلَرُ بِمَا يَقُولُونَ وَمَا أَنَ عَلَيْهِم بِيَارُ فَلَكُرِ وَالْقُرْءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ ﴿ ﴾.

﴿ يَوْمَ تَشَقَّقُ كَ تَتَشَقَى، وقرى «تنشق». وقرأ عاصم وحمزة والكسائي وخلف وأبو عمرو بتخفيف الشين. ﴿ الأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعاً ﴾ مسرعين. ﴿ ذَلِكَ حَشْرٌ ﴾ بعث وجمع. ﴿ عَلَيْنَا يَسِيرٌ ﴾ هين، وتقديم الظرف للاختصاص فإن ذلك لا يتيسر إلا على العالم القادر لذاته الذي لا يشغله شأن عن شأن، كما قال الله تعالى: ﴿ مَا خلقكم ولا بعثكم إلا كنفس واحدة ﴾ .

﴿ نَحْنُ أَخْلُمُ بِمَا يَقُولُونَ ﴾ تسلية لرسول الله ﷺ وتهديد لهم. ﴿ وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِجَبَّادٍ ﴾ بمسلط تقسرهم على الإيمان، أو تفعل بهم ما تريد وإنما أنت داع. ﴿ فَذَكْرُ بِالقُرْآنِ مَنْ يَخَافُ وَعِيدٍ ﴾ فإنه لا ينتفع به غيره، عن النبي ﷺ «من قرأ سورة «ق» هون الله عليه تارات الموت وسكراته». والله أعلم.



#### مكية وآيها ستوى آية

# بنسيراللو التغني الزيجين

## ﴿ وَالذَّرِيَنِ ذَرْوَا ۞ فَٱلْحَنِيلَتِ وِقْرَا ۞ فَٱلْحَرِينَتِ بُسُرًا ۞﴾.

﴿وَالذَّارِيَاتِ ذَرُواً﴾ يعني الرياح تذرو التراب وغيره، أو النساء الولود فإنهن يذرين الأولاد، أو الأسباب التي تذري الخلائق من الملائكة وغيرهم. وقرأ أبو عمرو وحمزة بإدغام التاء في الذال.

﴿ فَالحَامِلاَتِ وِقراً ﴾ فالسحب الحاملة للأمطار، أو الرياح الحاملة للسحاب، أو النساء الحوامل، أو أسباب ذلك. وقرىء «وقَرْاً» على تسمية المحمول بالمصدر.

﴿ فَالجَارِيَاتِ يُسْراً ﴾ فالسفن الجارية في البحر سهلاً، أو الرياح الجارية في مهابها، أو الكواكب التي تجري في منازلها. و ﴿ يسراً ﴾ صفة مصدر محذوف أي جرياً ذا يسر.

# ﴿ فَالْمُقَسِّمَنِ أَمْرًا ۞ إِنَّمَا نُوعَدُونَ لَصَادِقٌ ۞ وَإِنَّ ٱلبِّينَ لَوْقٌ ۞ .

﴿فَالْمُقْسَمَاتِ أَمْواَ﴾ الملائكة التي تقسم الأمور من الأمطار والأرزاق وغيرها، أو ما يعمهم وغيرهم من أسباب القسمة، أو الرياح يقسمن الأمطار بتصريف السحاب، فإن حملت على ذوات مختلفة فالفاء لترتيب الأقسام بها باعتبار ما بينها من التفاوت في الدلالة على كمال القدرة، وإلا فالفاء لترتيب الأفعال إذ الريح مثلاً تذرو الأبخرة إلى الجو حتى تنعقد سحاباً، فتحمله فتجري به باسطة له إلى حيث أمرت به فتقسم المطر. ﴿إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَصَادِقٌ﴾.

﴿ وَإِنَّ الدُّينَ لَوَاقِعٌ ﴾ جواب القسم كأنه استدل باقتداره على هذه الأشياء العجيبة المخالفة لمقتضى الطبيعة على اقتداره غلى البعث للجزاء الموعود، وما موصولة أو مصدرية و ﴿ الدّين ﴾ الجزاء والواقع الحاصل.

# ﴿ وَالسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلْحَبُّكِ ۞ إِنَّكُمْ لَفِي قَوْلِ تُخْتَلِفِ ۞ يُؤْفَكُ عَنْهُ مَنْ أُفِكَ ۞ .

﴿وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الْحُبُكِ﴾ ذات الطرائق، والمراد إما الطرائق المحسوسة التي هي مسير الكواكب أو المعقولة التي يسلكها النظار وتتوصل بها إلى المعارف، أو النجوم فإن لها طرائق أو أنها تزينها كما يزين الموشي طرائق الوشي. جمع حبيكة كطريقة وطرق أو حباك كمثال ومثل. وقرىء «الحبك» بالسكون و «الحبك» كالإبل و «الحبك» كالبرق.

﴿إِنَّكُمْ لَفِي قَوْلِ مُخْتَلِفِ﴾ في الرسول ﷺ وهو قولهم تارة أنه ﴿شاعر﴾ وتارة أنه ﴿ساحر﴾ وتارة أنه ﴿مجنون﴾، أو في القرآن أو القيامة أو أمر الديانة، ولعل النكتة في هذا القسم تشبيه أقوالهم في اختلاءً ما وتنافي أغراضها بطرائق السنموات في تباعدها واختلاف غاياتها.

﴿ يُؤْفَكُ عَنْهُ مَنْ أَفِكَ ﴾ يصرف عنه والضمير للرسول أو القرآن أو الإيمان، من صرف إذ لا صرف أشد

منه فكأنه لا صرف بالنسة إليه، أو يصرف من صرف في علم الله وقضائه ويجوز أن يكون الضمير لل ﴿قُول﴾ على معنى يصدر إفك من أفك عن القول المختلف وبسببه كقوله: ينهون عن أكل وعن شرب. أي يصدر تناهيهم عنهما وبسببهما وقرىء «أفك» بالفتح أي من أفك الناس وهم قريش كانوا يصدون الناس عن الإِيمان.

﴿ فَيْلَ ٱلْمَذَرَّصُونَ ﴿ اللَّذِينَ هُمْ فِي غَمْرَةٍ سَاهُوتَ ﴿ اللَّهِ يَسْتَلُونَ أَيَّانَ يَوْمُ ٱلدِّينِ ﴿ اللَّهِ يَوْمَ هُمْ عَلَى ٱلنَّادِ مُقْلَنُونَ ﴿ اللَّهِ مُولَا اللَّذِي كُنتُم بِدِ، نَسْتَعْجِلُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿ قُتِلَ الخَرَّاصُونَ ﴾ الكذابون من أصحاب القول المختلف، وأصله الدعاء بالقتل أجري مجرى اللعن. ﴿ الَّذِينَ هُمْ فِي غَمْرَةٍ ﴾ في جهل يغمرهم. ﴿ سَاهُونَ ﴾ غافلون عما أمروا به.

﴿يَسْأَلُونَ أَيَّانَ يَوْمُ الدِّينِ﴾ أي فيقولون متى يوم الجزاء أي وقوعه، وقرىء «إيان» بالكسر.

﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ يُفْتَنُونَ ﴾ يحرقون جواب للسؤال أي يقع ﴿ يوم هم على النار يفتنون ﴾ ، أو هو ﴿ يوم هم على النار يفتنون ﴾ ، وفتح ﴿ يوم ﴾ لإضافته إلى غير متمكن ويدل عليه أنه قرىء بالرفع.

﴿ذُوتُوا فِتُتَنَّكُمْ﴾ أي مقولاً لهم هذا القول. ﴿هَذَا الَّذِي كُنتُمْ بِهِ تَسْتَعْجِلُونَ﴾ هذا العذاب هو الذي كنتم به تستعجلون، ويجوز أن يكون هذا بدلاً من ﴿فتنتكم﴾ و ﴿الذي﴾ صفته.

﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّنتِ وَعُيُونِ ﴿ مَا مَانِدِينَ مَا مَائِنَهُمْ رَبُّهُمُّ إِنَّهُمْ كَانُواْ فَبَلَ ذَلِكَ مُمْسِيْنَ ﴿ كَانُواْ فَلِلَا مِنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مَا يَهْجَعُونَ ﴾ . وَإِلْأَسْعَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴿ وَقِ آمْوَلِهِمْ حَقُّ لِلسَّآئِلِ وَالْمَحْرُومِ ﴿ اللَّهِ مَ مَالِكُ مِنَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ لَلْمَا مُؤْمِدُ وَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ لِللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ لَلْمُ مُنْ اللَّهُ مُلْلِمُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَالِمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُلَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الللَّا مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّا لَمُنْ اللَّهُ اللَّا مُنْ الل

﴿إِنَّ المُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونَ﴾ ﴿آخِذِينَ مَا آتَاهُمْ رَبُّهُمْ﴾ قابلين لما أعطاهم راضين به، ومعناه أن كل ما آتاهم حسن مرضي متلقى بالقبول. ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَلِكَ مُحْسِنِينَ﴾ قد أحسنوا أعمالهم وهو تعليل لاستحقاقهم ذلك.

﴿كَانُوا قَلِيلاً مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ﴾ تفسير لإحسانهم و ﴿ما﴾ مزيدة أي يهجعون في طائفة من الليل، أو ﴿يهجعون﴾ هجوعاً قليلاً أو مصدرية أو موصولة أي في قليل من الليل هجوعهم، أو ما يهجعون فيه ولا يجوز أن تكون نافية لأن ما بعدها لا يعمل فيما قبلها. وفيه مبالغات لتقليل نومهم واستراحتهم ذكر القليل و ﴿الليل﴾ الذي هو وقت السبات، والهجوع الذي هو الفرار من النوم وزيادة ﴿ما﴾.

﴿وَبِالْأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ﴾ أي أنهم مع قلة هجوعهم وكثرة تهجدهم إذا أسحروا أخذوا في الاستغفار كأنهم أسلفوا في ليلهم الجرائم، وفي بناء الفعل على الضمير إشعاراً بأنهم أحقاء بذلك لوفور علمهم بالله وخشيتهم منه.

﴿ وَفِي أَمْوَالِهِمْ حَقَّ ﴾ نصيب يستوجبونه على أنفسهم تقرباً إلى الله وإشفاقاً على الناس. ﴿ لِلسَّائِلِ وَالمَحْرُوم ﴾ للمستجدي والمتعفف الذي يظن غنياً فيحرم الصدقة.

﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ مَايِنَتُ لِلْمُوقِدِينَ ۞ وَفِي ٓ أَنفُسِكُمَّ ۚ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ۞ ﴿.

﴿وَفِي الأَرْضِ آيَاتٌ لِلمُوقِنينَ﴾ أي فيها دلائل من أنواع المعادن والحيوانات، أو وجوه دلالات من الدحو والسكون وارتفاع بعضها عن الماء واختلاف أجزائها في الكيفيات والخواص والمنافع، تدل على وجود الصانع وعلمه وقدرته وإرادته ووحدته وفرط رحمته.

﴿ وَفِي ٱلْفُسِكُمْ ﴾ أي وفي أنفسكم آيات إذ ما في العالم شيء إلا وفي الإِنسان له نظير يدل دلالته مع ما انفرد به من الهيئات النافعة والمناظر البهية والتركيبات العجيبة، والتمكن من الأفعال الغريبة واستنباط الصنائع

المختلفة واستجماع الكمالات المتنوعة. ﴿ أَفَلاَ تُبْصِرُونَ ﴾ تنظرون نظر من يعتبر.

﴿ وَفِي ٱلسَّمَآةِ رِزْفَكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ۞ فَوَرَتِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلأَرْضِ إِنَّامُ لَحَقُّ مِثْلَ مَاۤ أَنَّكُمْ نَطِفُونَ ۞ ﴿

﴿ وَفِي السَّمَاءِ رِزْقَكُمْ ﴾ أسباب رزقكم أو تقديره. وقيل المراد به (السماء) السحاب وبالرزق المطر فإنه سبب الأقوات. ﴿ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ من الثواب لأن الجنة فوق السماء السابعة، أو لأن الأعمال وثوابها مكتوبة مقدرة في السماء. وقيل إنه مستأنف خبره:

﴿فَوَرَبُ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقٌ ﴾ وعلى هذا فالضمير لـ ﴿ما ﴾ وعلى الأول يحتمل أن يكون له ولما ذكر من أمر الآيات والرزق والوعد. ﴿مِثْلُ مَا أَنْكُمْ تَنْطِقُونَ ﴾ أي مثل نطقكم كما أنه لا شك لكم في أنكم تنظقون ينبغي أن لا تشكوا في تحقق ذلك، ونصبه على الحال من المستكن في ﴿لحق ﴾ أو الوصف لمصدر محذوف أي أنه لحق حقاً مثل نطقكم. وقيل إنه مبني على الفتح الإضافته إلى غير متمكن وهو ما إن كانت بمعنى شيء، وأن بما في حيزها إن جعلت زائدة ومحله الرفع على أنه صفة ﴿لحق ﴾، ويؤيده قراءة حمزة والكسائي وأبي بكر بالرفع.

﴿ هَلْ أَنَكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ۞ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَنَمُ ۚ قَالَ سَلَمٌ ۚ قَوْمٌ مُنْكُرُونَ ۞﴾.

﴿ هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَاهِيمَ ﴾ فيه تفخيم لشأن الحديث وتنبيه على أنه أوحى إليه، والضيف في الأصل مصدر ولذلك يطلق على الواحد والمتعدد. قيل كانوا إثني عشر ملكاً. وقيل ثلاثة جبريل وميكائيل وإسرافيل، وسماهم ضيفاً لأنهم كانوا في صورة الضيف. ﴿ المُكْرَمِينَ ﴾ أي مكرمين عند الله أو عند إبراهيم إذ خدمهم بنفسه وزوجته.

﴿إِذْ دَخَلُوا عَلَيْهِ ﴾ ظرف لل ﴿حديث ﴾ أو ال ﴿ضيف ﴾ أو ﴿المكرمين ﴾ . ﴿فَقَالُوا سَلاَما ﴾ أي نسلم علىك سلاماً . ﴿قَالُ سَلام ﴾ أي عليك سلاماً . ﴿قَالُ سَلام ﴾ أي عليكم سلام عدل به إلى الرفع بالابتداء لقصد الثبات حتى تكون تحيته أحسن من تحيتهم ، وقرئا مرفوعين وقرأ حمزة والكسائي «قال سلم» وقرىء منصوباً والمعنى واحد . ﴿قَوْمُ مُنْكُرُونَ ﴾ أي أنتم قوم منكرون ، وإنما أنكرهم لأنه ظن أنهم بنو آدم ولم يعرفهم ، أو لأن السلام لم يكن تحيتهم فإنه علم الإسلام وهو كالتعرف عنهم .

﴿ فَاغَ إِلَىٰ أَهْلِهِ مَنَاءَ بِعِجْلِ سَمِينِ ﴿ فَقَرْبَهُۥ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴿ فَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةٌ قَالُواْ لَا تَخَفُّ وَيَشَرُوهُ بِغُلَيْمٍ عَلِيمِ ﴿ فَهُمْ خِيفَةٌ قَالُواْ لَا تَغَفَّ وَيَشَرُوهُ بِغُلَيْمٍ عَلِيمِ ﴾.

﴿ فَرَاغَ إِلَى أَهْلِهِ ﴾ فذهب إليهم في خفية من ضيفه فإن من أدب المضيف أن يبادر بالقرى حذراً من أن يكفه الضيف أو يصير منتظراً. ﴿ فَجَاءَ بِعِجْلِ سَمِينِ ﴾ لأنه كان عامة ماله البقر.

﴿فَقَرَّبُهُ إِلَيْهِمْ﴾ بأن وضعه بين أيديهم. ﴿قَالَ أَلاَ تَأْكُلُونَ﴾ أي منه، وهو مشعر بكونه حنيذاً، والهمزة فيه للعرض والحث على الأكل على طريقة الأدب إن قاله أول ما وضعه، وللإنكار إن قاله حينما رأى إعراضهم.

﴿فَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةٌ﴾ فأضمر منهم خوفاً لما رأى إعراضهم عن طعامه لظنه أنهم جاؤوه لشر. وقيل وقع في نفسه أنهم ملائكة أرسلوا للعذاب. ﴿قَالُوا لاَ تَخَفْ ﴾ إنا رسل الله. قيل مسح جبريل العجل بجناحه فقام يدرج حتى لحق بأمه فعرفهم وأمن منهم. ﴿وَبَشَرُوهُ بِغُلاَمٍ ﴾ هو اسحٰق عليه السلام. ﴿عَلِيمٍ ﴾ يكمل علمه إذ بلغ.

﴿ فَأَقْبَلَتِ ٱمْرَأَتُهُ فِي صَرَّةِ فَصَكَّتْ وَجَّهَهَا وَقَالَتْ عَجُوزٌ عَقِيمٌ ﴿ قَالُوا كَذَالِكِ قَالَ رَبُّكِ ۚ إِنَّهُ هُوَ ٱلْمَكِيمُ

#### الْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ ﴾

﴿ فَأَقْبَلَتِ امْرَأَتُهُ سارة إلى بيتها وكانت في زاوية تنظر إليهم. ﴿ فِي صَرَّةٍ ﴾ في صيحة من الصرير، ومحله النصب على الحال أو المفعول إن أول فأقبلت بأخذت. ﴿ فَصَكَّتْ وَجْهَهَا ﴾ فلطمت بأطراف الأصابع جبهتها فعل المتعجب. وقيل وجدت حرارة دم الحيض فلطمت وجهها من الحياء. ﴿ وَقَالَتْ عَجُوزٌ عَقِيمٌ ﴾ أي أنا عجوز عاقر فكيف ألد.

﴿قَالُوا كَلَلِكَ﴾ مثل ذلك الذي بشرنا به. ﴿قَالَ رَبُّكِ﴾ وإنما نخبرك به عنه. ﴿إِنَّهُ هُوَ الْحَكِيمُ الْعَلِيمُ﴾ فيكون قوله حقاً وفعله محكماً.

ولى قَالَ فَا خَطَابُكُمْ أَيُّهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ قَالُوا إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى فَوْمِ تُجْمِمِينَ ﴿ لِلْمُ لِلْمُ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِنْ طِينِ ﴾ طينِ ﴿ مُسَوَّمَةٌ عِندَ رَبِكَ لِلْمُسْمِفِينَ ﴿ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ ا

﴿قَالَ فَمَا خَطْبُكُمْ أَيْهَا المُرْسَلُونَ﴾ لما علم أنهم ملائكة وأنهم لا ينزلون مجتمعين إلا لأمر عظيم سأل

﴿قَالُوا إِنَّا أُرْسِلْنَا إِلَى قَوْمٍ مُجْرِمِينَ﴾ يعنون قوم لوط.

﴿لِنُرْسِلَ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِنْ طِينَ ﴾ يريد السجيل فإنه طين متحجر.

﴿مُسَوَّمَةً عِنْدَ رَبِّكَ﴾ مرسلة من أسمت الماشية، أو معلمة من السومة وهي العلامة. ﴿لِلمُسْرِفِينَ﴾ المجاوزين الحد في الفجور.

﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ فَمَا وَجَدَّنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتِ مِّنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ۞ وَتَرَّكُنَا فِيهَا ءَايَةُ لِلَّذِينَ يَخَافُونَ ٱلْعَذَابَ ٱلأَلِيمَ ۞﴾.

﴿ فَأَخْرَجْنَا مَنْ كَانَ فِيهَا ﴾ في قرى قوم لوط وإضمارها ولم يجر ذكرها لكونها معلومة. ﴿ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ممن آمنَ بلوط.

﴿ فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتِ مِنَ المُسْلِمِينَ ﴾ غير أهل بيت من المسلمين، واستدل به على اتحاد الإيمان والإسلام وهو ضعيف لأن ذلك لا يقتضي إلا من صدق المؤمن والمسلم على من اتبعه، وذلك لا يقتضي اتحاد مفهوميهما لجواز صدق المفهومات المختلفة على ذات واحدة.

﴿ وَتَرَكْنَا فِيهَا آيَةً﴾ علامة. ُ ﴿لِلَّذِينَ يَخَافُونَ العَذَابَ الأَلِيمَ﴾ فإنهم المعتبرون بها وهي تلك الأحجار، أو صخر منضود فيها أو ماء أسود منتن.

﴿ وَفِى مُوسَىٰٓ إِذْ أَرْسَلْنَكُ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ بِسُلْطَلَنِ شُبِينِ ۞ فَتَوَلَّى بِرَثْنِهِ. وَقَالَ سَنجِرُ أَوْ بَحَنُونُ ۞ فَأَخَذَنَهُ وَجُوْدُهُ فَنَبَذَتَهُمْ فِى ٱلْيَتِمَ وَهُوَ مُلِيمٌ ۞﴾.

﴿ وَفِي مُوسَى ﴾ عطف على ﴿ وفي الأرض ﴾ ، أو ﴿ تركنا فيها ﴾ على معنى وجعلنا في موسى كقوله: علفتها تبناً وماء بارداً. ﴿ إِذْ أَرْسَلْنَاهُ إِلَى فِرْعَوْنَ بِسُلْطَانِ مُبِينٍ ﴾ هو معجزاته كالعصا واليد.

﴿فَتَولَىٰ بِرُكَنِهِ﴾ فأعرض عن الإيمان به كقوله ﴿ونأَى بجانبه﴾ أو فتولى بما كان يتقوى به من جنوده، وهو اسم لما يركن إليه الشيء ويتقوى به. وقرىء بضم الكاف. ﴿وَقَالَ سَاحِرٌ﴾ أي هو ساحر. ﴿أَوْ مَجْنُونٌ﴾ كأنه جعل ما ظهر عليه من الخوارق منسوباً إلى الجن، وتردد في أنه حصل ذلك باختياره وسعيه أو بغيرهما.

﴿فَأَخَذْنَاهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَذُناهُمْ فِي اليَمِّ﴾ فأغرقناهم في البحر. ﴿وَهُوَ مُلِيمٌ﴾ آت بما يلام عليه من الكفر والعناد، والجملة حال من الضمير في ﴿فَأَحْدَنَاهُ﴾.

﴿ وَفِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَتِهِمُ ٱلرِّيحَ ٱلْعَقِيمَ ۞ مَا نَذَرُ مِن ثَنَّيْءِ أَلَتْ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتْهُ كَالرَّهِمِيرِ ۞﴾.

﴿وَفِي عَادِ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرِّيحَ العَقِيمَ﴾ سماها عقيماً لأنها أهلكتهم وقطعت دابرهم، أو لأنها لم تتضمن منفعة، وهي الدبور أو الجنوب أو النكباء.

﴿مَا تَذَرُ مِنْ شَيءٍ أَتَتُ﴾ مرت. ﴿عَلَيْهِ إِلاَّ جَعَلَتْهُ كَالرَّمِيمِ﴾ كالرماد من الرم وهو البلي والتفتت.

﴿ وَفِ ثَمُودَ إِذَ فِيلَ لَمُنُمْ تَمَلِّعُوا حَتَى حِينٍ ﴿ فَعَنَوَا عَنْ أَمْرِ رَبِّهِمْ فَأَخَذَتْهُمُ الصَّنِعِقَةُ وَهُمْ يَظُرُونَ ﴾ . فَمَا اسْتَطَاعُوا مِن فِيَامِ وَمَا كَانُوا مُسْنَصِرِينَ ۞ .

﴿ وَفِي نَمُودَ إِذْ قِيلَ لَهُمْ تَمَتَّمُوا حَتَّى حِينٍ ﴾ تفسيره قوله: ﴿ تمتعوا في داركم ثلاثة أيام ﴾ .

﴿فَعَتُوا عَنْ أَمْرِ رَبِّهِمْ﴾ فاستكبروا عن امتثاله. ﴿فَأَخَذَتْهُمْ الصَّاعِقَةُ﴾ أي العذاب بعد الثلاث. وقرأ الكسائي «الصعقة» وهي المرة من الصعق. ﴿وَهُمْ يَنْظُرُونَ﴾ إليها فإنها جاءتهم معاينة بالنهار.

﴿فَمَا اسْتَطَاعُوا مِنْ قِيَامِ﴾ كقوله: ﴿فَأَصبحوا في دارهم جائمين﴾. وقيل من قولهم ما يقوم به إذا عجز عن دفعه. ﴿وَمَا كَانُوا مُنْتَصِرينَ﴾ ممتنعين منه.

﴿وَقَوْمَ نُوجٍ مِن قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمًا نَسِقِينَ ۗ ۗ ۗ ﴿

﴿وَقَوْمَ نُوحِ﴾ أي وأهلكنا قوم نوح لأن ما قبله يدل عليه. أو اذكر ويجوز أن يكون عطفاً على محل ﴿وَقَي عاد﴾، ويؤيده قراءة أبي عمرو وحمزة والكسائي بالجر. ﴿مِنْ قَبْلُ﴾ من قبل هؤلاء المذكورين. ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْماً فَاسِقِينَ﴾ خارجين عن الاستقامة بالكفر والعصيان.

﴿ وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْنِهِ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ۞ وَالْأَرْضَ فَرَشْنَهَا فَيْمَمَ الْمَنْهِلُـُونَ ۞ وَمِن كُلِ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَقِيمَةٍ لَوَنَ الْمَنْهِا فَيْمَمَ الْمَنْهِلُـُونَ ۞ .

﴿وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدِ﴾ بقوة. ﴿وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ﴾ لقادرون من الوسع بمعنى الطاقة والموسع القادر على الإنفاق. أو ﴿لموسعون﴾ السماء أو ما بينها وبين الأرض أو الرزق.

﴿ وَالْأَرْضَ فَرَشْنَاهَا﴾ مهدناها لتستقروا عليها. ﴿ فَنِعْمَ الْمَاهِلُونَ﴾ أي نحن.

﴿ وَمِنْ كُلِّ شَيءٍ ﴾ من الأجناس. ﴿ خَلَقْنَا زَوْجَينٍ ﴾ نوعين ﴿ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ فتعلمون أن التعدد من خواص الممكنات وأن الواجب بالذات لا يقبل التعدد والانقسام.

﴿ فَفِرُّوَا ۚ إِلَى ٱللَّهِ ۚ إِنِي لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ مُبِينٌ ۞ وَلَا تَجْعَلُوا مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰهَا مَاخَرٌ ۚ إِنِي لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ مُبِينٌ ۞

﴿فَفِرُوا إِلَى الله﴾ من عقابه بالإيمان والتوحيد وملازمة الطاعة. ﴿إِنِّي لَكُمْ مِنْهُ﴾ أي من عذابه المعد لمن أشرك أو عصى. ﴿نَذَيرٌ مُبِينٌ﴾ بين كونه منذراً من الله بالمعجزات، أو ﴿مبين﴾ ما يجب أن يحذر عنه.

﴿ وَلاَ تَجْعَلُوا مَعَ الله إِلَها آخَرَ ﴾ إفراد لأعظم ما يجب أن يفر منه. ﴿ إِنِّي لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ تكرير للتأكيد، أو الأول مرتب على ترك الإِيمان والطاعة والثاني على الإِشراك.

﴿ كَذَلِكَ مَا أَنَّ ٱلَّذِينَ مِن تَبْلِهِم مِن رَّسُولِ إِلَّا قَالُوا سَائِرٌ أَوْ بَعْنُونُ ﴿ اللَّهُ الْمُولِ بِدِّهِ بَلْ لَهُمْ قَوْمٌ طَاعُونَ ﴾ .

﴿كَلَلِكَ﴾ أي الأمر مثل ذلك، والإشارة إلى تكذيبهم الرسول وتسميتهم إياه ساحراً أو مجنوناً وقوله: ﴿مَا أَتَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ رَسُولٍ إِلاَّ قَالُوا ساحِرٌ أَوْ مَجْنُونٌ﴾ كالتفسير له، ولا يجوز نصبه بـ ﴿أَتَىٰ﴾ أو ما يفسره لأن ما بعد ﴿ما﴾ النافية لا يعمل فيما قبلها.

﴿ أَتُواصَوْا بِهِ ﴾ أي كأن الأولين والآخرين منهم أوصى بعضهم بعضاً بهذا القول حتى قالوه جميعاً. ﴿ بَلَ هُمْ قَوْمٌ طَاهُونَ ﴾ إضراب عن أن التواصي جامعهم لتباعد أيامهم إلى أن الجامع لهم على هذا القول مشاركتهم في الطغيان الحامل عليه.

﴿ فَتُولٌ عَنْهُم ﴾ فأعرض عن مجادلتهم بعدما كررت عليهم الدعوة فأبوا إلا الإصرار والعناد. ﴿ فَمَا أَنْتَ بِمَلُوم ﴾ على الإعراض بعد ما بذلت جهدك في البلاغ.

﴿ وَدَكُرُ ﴾ ولا تدع التذكير والموعظة. ﴿ فَإِنَّ الذُّكْرَى تَنْفَعُ المُؤْمِنينَ ﴾ من قدر الله إيمانه أو من آمن فإنه يزداد بها بصيرة.

﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِمِنَّ وَٱلْإِنِسَ إِلَا لِيَعْبُدُونِ ﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رَزِّفِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْمِنُونِ ﴿ إِنَّ اللَّهَ مُوَ ٱلرَّزَاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَدِينُ ﴿ إِنَّ اللَّهَ مُوَ ٱلرَّزَاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَدِينُ ﴿ إِنَّ اللَّهِ مِنْ مُنْ مَا أُرِيدُ أَن يُطْمِنُونِ ﴾ .

﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونَ﴾ لما خلقهم على صورة متوجهة إلى العبادة مغلبة لها، جعل خلقهم مُغياً بها مبالغة في ذلك، ولو حمل على ظاهره مع أن الدليل يمنعه لنا في ظاهر قوله: ﴿ولقد ذرأنا لجهنم كثيراً من الجن والإِنس﴾ وقيل معناه إلا لأمرهم بالعبادة أو ليكونوا عباداً لي.

﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رِزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَنْ يُطْمِمُونَ ﴾ أي ما أريد أن أصرفكم في تحصيل رزقي فاشتغلوا بما أنتم كالمخلوقين له والمأمورين به، والمراد أن يبين أن شأنه مع عباده ليس شأن السادة مع عبيدهم، فإنهم إنما يملكونهم ليستعينوا بهم في تحصيل معايشهم، ويحتمل أن يقدر بقل فيكون بمعنى قوله: ﴿قُلُ لا أَسَالُكُم عَلَيهُ أَجِراً ﴾.

﴿إِنَّ الله هُوَ الرَّزَاقُ﴾ الذي يرزق كل ما يفتقر إلى الرزق، وفيه إيماء باستغنائه عنه، وقرىء «إني أنا الرزاق» ﴿فُو القُوّة المَتِين﴾ شديد القوة، وقرىء «المتين» بالجر صفة لـ ﴿القوة﴾.

﴿ وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ذَنُوبًا مِثْلَ ذَنُوبِ أَصَحَبِهِمْ فَلَا يَسْنَعْجِلُونِ ۞ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِن يَوْمِهِمُ الَّذِى يُوعَدُونَ ۞﴾.

﴿ فَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ذَنُوباً ﴾ أي للذين ظلموا رسول الله ﷺ بالتكذيب نصيباً من العذاب. ﴿ مِثْلَ ذَنُوبِ أَصْحَابِهِمْ ﴾ مثل نصيب نظرائهم من الأمم السالفة، وهو مأخوذ من مقاسمة السقاة الماء بالدلاء، فإن الذنوب هو الدلو العظيم المملوء. ﴿ فَلاَ يَسْتَعْجِلُونَ ﴾ جواب لقولهم: ﴿ متى هذا الوعد إن كنتم صادقين ﴾ .

﴿فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ يَوْمِهِمُ الَّذِي يُوعَدُونَ﴾ من يوم القيامة أو يوم بدر. عن النبي ﷺ «من قرأ سورة وَالذاريات أعطاه الله عشر حسنات بعدد كل ريح هبت وجرت في الدنيا».



#### مكية وآيها تسع أو ثمال وأربعول آية

#### بنسم الله التخن التحسير

## ﴿وَالنَّمُورِ ۞ رَكِتَبِ مَّسْطُورٍ ۞ فِي رَقِ مَّنشُورٍ ۞ ﴿

﴿ وَالطُّورِ ﴾ يريد طور سينين، وهو جبل بمدين سمع فيه موسى عليه السلام كلام الله تعالى، ﴿ والطور ﴾ النجبل بالسريانية أو ما طار من أوج الإيجاد إلى حضيض المواد، أو من عالم الغيب إلى عالم الشهادة.

﴿وَكِتَابٍ مَسْطُورٍ﴾ مكتوب، والسطر ترتيب الحروف المكتوبة. والمراد به القرآن أو ما كتبه الله في اللوح المحفوظ، أو ألواح موسى عليه السلام، أو في قلوب أوليائه من المعارف والحكم أو ما تكتبه الحفظة.

﴿ فِي رَقَّ مَنْشُورِ ﴾ الرق الجلد الذي يكتب فيه استعير لما كتب فيه الكتاب، وتنكيرهما للتعظيم والإِشعار بأنهما ليساً من المتعارف فيما بين الناس.

#### ﴿ وَٱلْبَيْتِ ٱلْمَعْمُورِ ۞ وَالسَّغْفِ ٱلْمَرْفُعِ ۞ وَٱلْبَحْرِ ٱلْمَسْجُورِ ۞ ﴿

﴿وَالْبَيْتِ الْمَغْمُورِ﴾ يعني الكعبة وعمارتها بالحجاج والمجاورين، أو الضراح وهو في السماء الرابعة وعمرانه كثرة غاشيته من الملائكة، أو قلب المؤمن وعمارته بالمعرفة والإخلاص.

﴿وَالسُّقْفِ الْمَرْفُوعِ﴾ يعني السماء.

﴿وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورِ﴾ أي المملوء وهو المحيط، أو الموقد من قوله: ﴿وَإِذَا البحار سجرت﴾ روي أنه تعالى يجعل يوم القيامة البحار ناراً يسجر بها نار جهنم، أو المختلط من السجير وهو الخليط.

﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِكَ لَوَفِعٌ ۞ مَا لَهُ مِن دَافِعِ ۞ يَوْمَ نَمُورٌ ٱلسَّمَلَهُ مَوْرًا ۞ -وَتَسِيرُ ٱلْجِبَالُ سَيْرًا ۞ ﴾.

﴿إِنَّ عَذَابَ رَبُك لَوَاقِع ﴾ لنازل.

﴿مَا لَهُ مِنْ دَافِعِ﴾ يدفعه، ووجه دلالة هذه الأمور المقسم بها على ذلك أنها أمور تدل على كمال قدرة الله تعالى وحكمته وصدق أخباره وضبطه أعمال العباد للمجازاة.

﴿ يَوْمَ تَمُورُ السَّمَاءُ مَوْراً ﴾ تضطرب، والمور تردد في المجيء والذهاب، وقيل تحرك في تموج و ﴿ يُومِ ﴾ ظرف.

﴿ وَتَسِيرُ الْجِبَالُ سَيْراً ﴾ أي تسير عن وجه الأرض فتصير هباء.

﴿ فَوَيْلٌ يَوْمَهِ لِمِ لِلْمُكَذِّبِينَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي خَوْضِ يَلْعَبُونَ ۞ يَوْمَ يُدَغُونَ إِلَى نَارِ جَهَنَّمَ دَعًا ۞

هَا ذِهِ اَلنَّارُ الَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴿ ﴾.

﴿فَوَيْلٌ يَوْمَثِلْ لِلمُكَلِّبِينَ﴾ أي إذا وقع ذلك فويل لهم.

﴿الَّذِينَ هُمْ فِي خَوْضِ يَلْعَبُونَ﴾ أي في الخوض في الباطل.

﴿ يَوْمَ يُدَعُونَ إِلَى نَارِ جَهَنَّمَ دَعًا ﴾ يدفعون إليها دفعاً بعنف، وذلك بأن تغل أيديهم إلى أعناقهم وتجمع نواصيهم إلى أقدامهم فيدفعون إلى النار. وقرىء «يدعون» من الدعاء فيكون دعاً حالاً بمعنى مدعوين، و ﴿ يُومِ هُومٍ مُمُورٍ ﴾ أو ظرف لقول مقدر محكيه.

﴿ هَلِهِ النَّارُ التِّي كُنتُمْ بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴾ أي يقال لهم ذلك.

﴿ أَنَسِيخُرُ هَلَاَا أَمْ أَنتُهُ لَا نُبْصِرُونَ ۞ آصْلَوْهَا فَأَصْبُرُوٓاْ أَوْ لَا تَصْبُرُواْ سَوَآهُ عَلَيْكُمُّمْ إِنَّمَا نَجْرَوْنَ مَا كُنتُهُ تَعْمَلُونَ ۞﴾.

﴿أَفْسِحْرٌ هَذَا﴾ أي كنتم تقولون للوحي هذا سحر أفهذا المصداق أيضاً سحر، وتقديم الخبر لأنه المقصود بالإنكار والتوبيخ . ﴿أَمْ أَنْتُمْ لاَ تُبْصِرُونَ﴾ هذا أيضاً كما كنتم لا تبصرون في الدنيا، ما يدل عليه وهو تقريع وتهكم أو: أم سدت أبصاركم كما سدت في الدنيا على زعمكم حين قلتم ﴿إنما سكرت أبصارنا﴾.

﴿اصْلَوْهَا فَاصْبِرُوا أَوْ لاَ تَصْبِرُوا﴾ أي ادخلوها على أي وجه شئتم من الصبر وعدمه فإنه لا محيص لكم عنها. ﴿سَوَاءُ عَلَيْكُمْ﴾ أي الأمران الصبر وعدمه. ﴿إِنَّمَا تُنجُزُونَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾ تعليل للاستواء فإنه لما كان الجزاء واجب الوقوع كان الصبر وعدمه سيين في عدم النفع.

﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَعِيمِ ۞ فَكِمِهِينَ بِمَا ءَائنَهُمْ رَيُّهُمْ وَوَقَنَهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ ٱلجَجِيمِ ۞ كُلُوا وَٱشۡرَبُواۡ هَنِيۡتُنَا بِمَا كُنتُمْ تَقَمَلُونَ ۞ مُتَكِينَ عَلَى شُرُرٍ مَصْفُوفَةٍ وَزَقَجْنَهُم بِحُورٍ عِينِ ۞﴾.

﴿إِنَّ المُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَعِيمٍ فَي أَية جنات وأي نعيم، أو في ﴿جَنَّاتٍ وَنَعِيمٍ﴾ مخصوصة بهم.

﴿ فَاكِهِينَ ﴾ ناعمين متلذذينً. ﴿ بِمَا آتَاهُمْ رَبُّهُمْ ﴾ وقرىء «فكهين» و «فاكهون» على أنه الخبر والظرف لغو. ﴿ وَوَقَاهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ ﴾ عطف على ﴿ آتاهِم ﴾ إن جعل ﴿ ما ﴾ مصدرية ، أو ﴿ في جنات ﴾ أو حال بإضمار قد من المستكن في الظرف أو الحال ، أو من فاعل آتى أو مفعوله أو منهما.

﴿كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيئاً﴾ أي أكلاً وشراباً ﴿هنيئاً﴾، أو طعاماً وشراباً ﴿هنيئاً﴾ وهو الذي لا تنغيص فيه. ﴿يِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾ بسببه أو بدله، وقيل الباء زائدة و «ما» فاعل ﴿هنيئاً﴾، والمعنى هنأكم ما كنتم تعملون أي جزاؤه.

﴿مُتَّكِنينَ عَلَى سررِ مَصْفُوفَةِ﴾ مصطفة ﴿وَزَوَّجْنَاهُمْ بِحُورِ عِينِ﴾ الباء لما في التزويج من معنى الوصل والإلصاق، أو لما في التزويج من معنى الإلصاق والقرن ولللك عطف:

﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَاتَّبَعَنْهُمْ ذُرِّيَّتُهُم بِإِيمَنِ ٱلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّنَهُمْ وَمَاۤ اَلَنَهُم مِّنَ عَمَلِهِم مِن شَيْءٍ كُلُّ اَمْرِي مِا كَسَبَ رَهِينٌ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا﴾ على حور أي قرناهم بأزواج حور ورفقاء مؤمنين. وقيل إنه مبتدأ خبره ﴿الحقنا بهم﴾ وقوله: ﴿وَاتَّبَعَتْهُمْ ذُرِّيَتُهُمْ بِإِيمَانِ﴾ اعتراض للتعليل، وقرأ ابن عامر ويعقوب «ذرياتهم» بالجمع وضم التاء

للمبالغة في كثرتهم والتصريح، فإن الذرية تقع على الواحد والكثير، وقرأ أبو عمرو و «أتبعناهم ذرياتهم» أي جعلناهم تابعين لهم في الإيمان. وقيل ﴿بإيمان﴾ حال من الضمير أو الذرية أو منهما وتنكيره للتعظيم، أو الإشعار بأنه يكفي للإلحاق المتابعة في أصل الإيمان. ﴿الْحَقْنَا بِهِمْ فُرْيَتَهُمْ ﴾ في دخول الجنة أو الدرجة. لما روي أنه عليه الصلاة والسلام قال «إن الله يرفع ذرية المؤمن في درجته وإن كانوا دونه لتقر بهم عينه ثم تلا هذه الآية » وقرأ نافع وابن عامر والبصريان ﴿فرياتهم ﴾. ﴿وَمَا النّناهُم ﴾ وما نقصناهم. ﴿مِنْ عَمَلِهِمْ مِنْ شَيءٍ ﴾ بهذا الإلحاق فإنه كان يحتمل أن يكون بنقص مرتبة الآباء أو بإعطاء الأبناء بعض مثوباتهم، ويحتمل أن يكون بالتفضل عليهم وهو اللائق بكمال لطفه. وقرأ ابن كثير بكسر اللام من ألت يألت، وعنه «لتناهم» من لات بليت و «آلتناهم» من آلت يولت، و «ولتناهم» من ولت يلت ومعنى الكل واحد. ﴿كُلُّ امرىءٍ بِمَا كَسَبَ يَعِمله مرهونِ عند الله تعالى فإن عمل صالحاً فكه وإلا أهلكه.

﴿ وَأَمَدَدْنَهُم مِفَكِهُ فِو لَحْمِ مِنَا يَشْنَهُونَ ۞ يَنْتَرَعُونَ فِيهَا كَأْسًا لَا لَغَوَّ فِيهَا وَلَا تَأْفِيدُ ۞ ﴿ وَيَطُوفُ عَلَيْهُمْ غِلْمَانٌ لَهُمْ كَأَنَهُمْ لُوْلُو مُنْكُونٌ ۞﴾.

﴿وَأَمْلَدْنَاهُمْ بِفَاكِهَةٍ وَلَحْمٍ مِمَّا يَشْتَهُونَ﴾ أي وزدناهم وقتاً بعد وقت ما يشتهون من أنواع التنعم.

﴿ يَتَنَازَعُونَ فِيهَا ﴾ يتعاطون هم وجلساؤهم بتجاذب. ﴿ كَأْساً ﴾ خمراً سماها باسم محلها ولذلك أنث الضمير في قوله: ﴿ لا لَغُو فِيهَا وَلا يَفْعلُوا ما يؤثم بنخو الحديث في أثناء شربها، ولا يفعلوا ما يؤثم به فاعله كما هو عادة الشاربين في الدنيا، وذلك مثل قوله تعالى: ﴿ لا فيها غول ﴾ وقرأهما ابن كثير والبصريان بالفتح.

﴿ وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ ﴾ أي بالكأس. ﴿ غِلْمَانُ لَهُمْ ﴾ أي مماليك مخصوصون بهم. وقيل هم أولادهم الذين سبقوهم. ﴿ كَأَنَّهُمْ لُؤُلُو مَكْنُونٌ ﴾ مصون في الصدف من بياضهم وصفائهم. وعنه ﷺ «والذي نفسي بيده إن فضل المخدوم على الخادم كفضل القمر ليلة البدر على سائر الكواكب».

﴿ وَأَقَبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ يَشَكَةُلُونَ ۞ قَالُوٓاْ إِنَّا كُنَا قَبْلُ فِي آهَلِنَا مُشْفِقِينَ ۞ فَمَنَ ٱللَّهُ عَلِيْنَا وَوَقَلْنَا عَذَابَ ٱلسَّمُومِ ۞ إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلُ نَدْعُوهٌ إِنَّهُ هُوَ ٱلْبَرُّ ٱلرَّحِيمُ ۞ .

﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَسَاءَلُونَ ﴾ يسأل بعضهم بعضاً عن أحواله وأعماله.

﴿قَالُوا إِنَّا كُنَّا قَبَلُ فِي أَهْلِنَا مُشْفِقِينَ﴾ خائفين من عصيان الله معتنين بطاعته، أو وجلين من العاقبة.

﴿ فَمَنَّ الله عَلَيْنَا﴾ بالرحمة والتوفيق. ﴿ وَوَقَانَا عَذَابَ السَّمُومِ ﴾ عذاب النار النافذة في المسام نفوذ السموم، وقرىء «وَوَقَانَا» بالتشديد.

﴿إِنَّا كُنَّا مِنْ قَبْلُ﴾ من قبل ذلك في الدنيا. ﴿نَدْعُوهُ﴾ نعبده أو نسأله الوقاية. ﴿إِنَّهُ هُوَ الْبَرُّ﴾ المحسن، وقرأ نافع والكسائي ﴿أَنهُ مِنْ قَبْلُ اللَّاحِيمُ﴾ الكثير الرحمة.

﴿ فَذَكِرْ فَمَا أَنتَ بِنِعْمَتِ رَبِكَ مِكَاهِنِ وَلَا بَحْنُونِ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ فَلَرَبَصُ بِهِ. رَبّ الْمَنُونِ ﴿ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُمُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُمْ قَوْمٌ طَاعُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللّ

﴿ فَذَكُر ﴾ فاثبت على التذكير ولا تكترث بقولهم. ﴿ فَمَا أَنْتَ بِنِغِمَتِ رَبُّكَ ﴾ بحمد الله وإنعامه. ﴿ بِكَاهِنِ وَلاَ مَجْنُونِ ﴾ ، كما يقولون.

﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَتَرَبُّصُ بِهِ رَيْبَ المَنُونِ ﴾ ما يقلق النفوس من حوادث الدهر، وقيل ﴿المنون﴾ الموت

فعول من منه إذا قطعه.

﴿قُلْ تَرَبِّصُوا فَإِنِّي مَعَكُمْ مِنَ المُتَرَبِّصِينَ﴾ أتربص هلاككم كما تتربصون هلاكي.

﴿أَمْ تَأْمُرُهُمْ أَخْلَامُهُمْ﴾ عقولهم. ﴿بِهَذَا﴾ بهذا التناقض في القول فإن الكاهن يكون ذا فطنة ودقة نظر، والمجنون مغطى عقله والشاعر يكون ذا كلام موزون متسق مخيل، ولا يتأتى ذلك من المجنون وأمر الأحلام به مجاز عن أدائها إليه. ﴿أَمْ هُمْ قَوْمٌ طَاعُونَ﴾ مجاوزون الجد في العناد وقرىء «بل هم».

﴿ أَمْ يَقُولُونَ نَقَوَّلُمُ بَلَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ يَكُ فَلْمَاتُواْ عِمَدِيثٍ مِثْلِدِ، إِن كَانُواْ صَدِفِينَ ﴿ أَمَّا خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءِ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ إِنَّ أَمْ خَلَقُواْ ٱلِسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بَلَ لَا يُوقِنُونَ ﴿ إِنَّ ﴾.

﴿أَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلُهُ اختلقه من تلقاء نفسه. ﴿ بَلْ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ فيرمونه بهذه المطاعن لكفرهم وعنادهم. ﴿ فَلَيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلُه ﴾ مثل القرآن. ﴿ إِنَّ كَانُوا صَادِقِينَ ﴾ في زعمهم إذ فيهم كثير ممن عدوا فضحاء فهو رد للأقوال المذكورة بالتحدي، ويجوز أن يكون رداً للتقول فإن سائر الأقسام ظاهر الفساد.

﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيءٍ ﴾ أم أحدثوا وقدروا من غير محدث ومقدر فلذلك لا يعبدونه، أو من أجل لا شيء من عبادة ومجازاة. ﴿ أَمْ هُمُ الخَالِقُونَ ﴾ يؤيد الأول فإن معناه أم خلقوا أنفسهم ولذاك عقبه بقوله:

﴿ أَمْ خَلَقُوا السَّمُواتِ وَالأَرْضَ ﴾ وَ ﴿ أَمْ ﴾ في هذه الآيات منقطعة ومعنى الهمزة فيها الإِنكار. ﴿ بَلْ لأ يُوقِئُونَ ﴾ إذا سئلوا من خلقكم ومن خلق السموات والأرض قالوا الله إذ لو أيقنوا ذلك لما أعرضوا عن عادته.

﴿ أَمْ عِندَهُمْ خَزَآبِنُ رَبِكَ أَمْ هُمُ ٱلْمُصَبِّطِرُونَ ۞ أَمْ لَهُمْ سُلَمٌ يَسْتَعِعُونَ فِيدٍ فَلَيَأْتِ مُسْتَعِعُهُم بِسُلطَانِ مُبِينٍ ﴾.

﴿ أَمْ عِنْلَهُمْ خَزَائِنُ رَبِّكَ ﴾ خزائن رزقه حتى يرزقوا النبوة من شاؤوا، أو خزائن علمه حتى يختاروا لها من اختارته حكمته. ﴿ أَمْ هُمُ المُصَيْطِرُونَ ﴾ الغالبون على الأشياء يدبرونها كيف شاؤوا. وقرأ قنبل وحفص بخلاف عنه وهشام بالسين وحمزة بخلاف عن خلاد بين الصاد والزاي، والباقون بالصاد خاصة.

﴿أَمْ لَهُمْ سُلَّمٌ﴾ مرتقى إلى السماء. ﴿يَسْتَمِعُونَ فِيهِ﴾ صاعدين فيه إلى كلام الملائكة وما يوحي إليهم من علم الغيب حتى يعلموا ما هو كائن. ﴿فَلْيَأْتِ مُسْتَمِعُهُمْ بِسُلْطَانِ مُبِينِ﴾ بحجة واضحة تصدق استماعه.

﴿ أَمْ لَهُ ٱلْبَنَتُ وَلَكُمُ ٱلْبِنُونَ ۞ أَمْ نَسْتَلَهُمْرَ أَجْرًا فَهُم مِن مَغْرَمِ مُثْقَلُونَ ۞ أَمْ عِندَهُمُ ٱلْغَيْبُ فَهُم يَكُنْبُونَ ۞ أَمْ يُرِيدُونَ كَيْدًا ۚ فَٱلَٰذِينَ كَفَرُواْ هُمُ ٱلْمَكِيدُونَ ۞ أَمْ لَهُمْ إِلَنَهُ غَيْرُ ٱللَّهِ سُبْحَنَ ٱللَّهِ عَنَا يُشْرِكُونَ ۞﴾.

﴿ أَمْ لَهُ الْبَنَاتُ وَلَكُمُ الْبَنُونَ ﴾ فيه تسفيه لهم وإشعاو بأن من هذا رأيه لا يعد من العقلاء فضلاً أن يترقى بروحه إلى عالم الملكوت فيتطلع على الغيوب.

﴿ أَمْ تَسْأَلُهُمْ أَجْراً ﴾ على تبليغ الرسالة. ﴿ فَهُمْ مِنْ مَغْرَمٍ ﴾ من التزام غرم. ﴿ مُثْقَلُونَ ﴾ محملون الثقل فلذلك زهدوا في اتباعك.

﴿ أَمْ عِنْدَهُمُ الغَيْبُ ﴾ اللوح المحفوظ المثبت فيه المغيبات. ﴿ فَهُمْ يَكْتُبُونَ ﴾ منه.

﴿أَمْ يُرِيدُونَ كَينداً ﴾ وهو كيدهم في دار الندوة برسول الله ﷺ. ﴿فَالَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ يحتمل العموم والخصوص فيكون وضعه موضع الضمير للتسجيل على كفرهم، والدلالة على أنه الموجب للحكم المذكور.

﴿ هُمُ الْمَكِيدُونَ ﴾ هم الذين يحيق بهم الكيد أو يعود عليهم وبال كيدهم، وهو قتلهم يوم بدر أو المغلوبون في الكيد من كايدته فكدته.

﴿ أَمْ لَهُمْ إِلَهٌ غَيْرُ الله ﴾ يعينهم ويحرسهم من عذابه. ﴿ سُبْحَانَ الله عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ عن إشراكهم أو شركة ما يشركونه به.

﴿ وَإِن يَرَوّا كِسَفًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ سَافِطًا يَقُولُواْ سَحَابٌ مَّرَكُومٌ ۚ ۞ فَذَرّهُمْ حَتَّىٰ يُلَاقُواْ يَوْمَهُمُ ٱلَّذِى فِيهِ يُصْعَفُونَ ۞ يَوْمَ لَا يُغْنِى عَنْهُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا وَلَا هُمْ يُصَرُّونَ ۞ وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ عَذَابًا دُونَ ذَلِكَ وَلَكِكَنَ ٱكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ۞﴾.

﴿ وَإِنْ يَرَوا كِسُفاً ﴾ قطعة . ﴿ مِنَ السَّمَاءِ سَاقِطاً يَقُولُوا ﴾ من فرط طغيانهم وعنادهم. ﴿ سَحَابٌ مَرْكُومٌ ﴾ هذا سحاب تراكم بعضه على بعض، وهو جواب قولهم ﴿ فأسقط علينا كسفاً من السماء ﴾ .

﴿فَلَرْهُمْ حَتَّى يُلاَقُوا يَوْمَهُمْ الَّذِي فِيهِ يَضْعَقُونَ﴾ وهو عند النفخة الأولى، وقرىء. «يلقوا» وقرأ ابن عامر وعاصم ﴿يُصعَقُون﴾ على المبني للمفعول من صعقه أو أصعقه.

﴿ يَوْمَ لاَ يُغْنِي عَنْهُمْ كَيْدُهُمْ شَيِئاً ﴾ أي شيئاً من الإِغناء في رد العذاب. ﴿ وَلاَ هُمْ يُنْصَرُونَ ﴾ يمنعون من عذاب الله.

﴿ وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا﴾ يحتمل العموم والخصوص. ﴿عَذَاباً دُونَ ذَلِكَ﴾ أي دون عذاب الآخرة وهو عذاب القبر أو المؤاخذة في الدنيا كقتلهم ببدر والقحط سبع سنين. ﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ ذَلِكَ.

﴿ وَٱصْدِرَ لِلمُكْمِرِ رَبِّكَ فِإِنَّكَ مِأَعْدُلِنَا ۚ وَسَنِّحَ بِحَمَّدِ رَبِّكَ حِينَ نَقُومُ ۞ وَمِنَ ٱلْيَّلِ فَسَيِّحَهُ وَإِذْبَرَ ٱلنَّجُومِ ۞﴾.

﴿ وَاصْبِرُ لِحُكُم رَبِّكَ ﴾ بإمهالهم وإبقائك في عنائهم. ﴿ فَإِنَّكَ بِأَعْيَنِنَا ﴾ في حفظنا بحيث نراك ونكلؤك وجمع العين لجمع الضمير والمبالغة بكثرة أسباب الحفظ. ﴿ وَسَبِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ حِينَ تَقُومُ ﴾ من أي مكان قمت أو من منامك أو إلى الصلاة.

﴿وَمِنَ اللَّيْلِ فَسَبِّحُهُ﴾ فإن العبادة فيه أشق على النفس وأبعد من الرياء، ولذلك أفرده بالذكر وقدمه على الفعل ﴿وَإِذْبَارَ النَّجُومِ﴾ وإذا أدبرت النجوم من آخر الليل، وقرىء بالفتح أي في أعقابها إذا غربت أو خفيت. عن رسول الله ﷺ "من قرأ سورة والطور كان حقاً على الله أن يؤمنه من عذابه وأن ينعمه في جنته».

# (۱۵۳) سورة والنجم

#### مكية وآيها إحدى أو اثنتاى وستوى آية

## بِسْمِ اللهِ النَّهْنِ الرَّحِيمَ فِي

﴿ وَالنَّجْدِ إِذَا هَوَىٰ ۞ مَا ضَلَ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ۞ وَمَا يَنطِقُ عَنِ اَلْهَوَىٰۤ ۞ إِذَ هُوَ إِلَّا وَحَى ۗ يُوحَىٰ ۞ .

﴿وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَى﴾ أقسم بجنس النجوم أو الثريا فإنه غلب فيها إذا غرب أو انتثر يوم القيامة أو انقض أو طلع فإنه يقال. هوى هوياً بالفتح إذا سقط وغرب، وهوياً بالضم إذا علا وصعد، أو بالنجم من نجوم القرآن إذا نزل أو النبات إذا سقط على الأرض، أو إذا نما وارتفع على قوله.

﴿مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ﴾ ما عدل محمد ﷺ عن الطريق المستقيم، والخطاب لقريش. ﴿وَمَا غَوَى﴾ وما اعتقد باطلاً والخطاب لقريش، والمراد نفي ما ينسبون إليه.

﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى ﴾ وما يصدر نطقه بالقرآن عن الهوى.

﴿إِنْ هُوَ﴾ ما القرآن أو الذي ينطق به. ﴿إِلاَّ وَحْيَ يُوحَى﴾ أي إلا وحي يوحيه الله إليه، واحتج به من لم ير الاجتهاد له. وأجيب عنه بأنه إذا أوحى إليه بأن يجتهد كان اجتهاده وما يستند إليه وحياً، وفيه نظر لأن ذلك حينئذ يكون بالوحى لا الوحى.

# ﴿ عَلَمْتُهُ شَدِيدُ ٱلْفُوَىٰ ۞ ذُر مِرَةِ فَاسْتَوَىٰ ۞ وَهُوَ ۚ بِالْأَفْنِ ٱلْأَعْلَىٰ ۞﴾.

﴿عَلَّمَهُ شَدِيدُ القُوى﴾ ملك شديد قواه وهو جبريل عليه السلام فإن الواسطة في إبداء الخوارق، روي أنه قلع قرى قوم لوط ورفها إلى السماء ثم قلبها وصاح صيحة بثمود فأصبحوا جاثمين.

﴿ وَ مُرَةٍ ﴾ حصافة في عقله ورأيه. ﴿ فَاسْتَوَى ﴾ فاستقام على صورته الحقيقية التي خلقه الله تعالى عليها. قيل ما رآه أحد من الأنبياء في صورته غير محمد عليه الصلاة والسلام مرتين، مرة في السماء ومرة في الأرض، وقيل استوى بقوته على ما جعل له من الأمر.

﴿ وَهُوَ بِالْأَنْقِ الْأَعْلَى ﴾ في أفق السماء والضمير لجبريل.

#### ﴿ثُمَّ دَنَا فَنَدَلُن ﴾ فَكَانَ قَابَ قَوْسَتِينِ أَوْ أَدْنَى ۞ فَأَرْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ. مَا أَوْحَىٰ ۞﴾.

﴿ فَمَّ دَنَا﴾ من النبي عليه الصلاة والسلام. ﴿ فَتَعلَى ﴾ فتعلق به وهو تمثيل لعروجه بالرسول. وقيل ثم تعلى من الأفق الأعلى فدنا من الرسول فيكون إشعاراً بأنه عرج به غير منفصل عن مجله تقريراً لشدة قوته، فإن التدلي استرسال مع تعلق كتدلي الثمرة، ويقال دلى رجليه من السرير وأدلى دلوه، والدوالي الثمر المعلق.

﴿ فَكَانَ ﴾ جبريل عليه السلام كقولك: هو مني معقد الإزار، أو المسافة بينهما. ﴿ قَابَ قَوْسَينِ ﴾ مقدارهما. ﴿ أَوْ أَوْنَى ﴾ على تقديركم كقوله أو يزيدون، والمقصود تمثيل ملكة الاتصال وتحقيق استماعه لما

أوحي إليه بنفي البعد الملبس.

﴿فَأُوحَى﴾ جبريل عليه السلام. ﴿إلى عَبْدِهِ﴾ عبد الله واضماره قبل الذكر لكونه معلوماً كقوله: ﴿على ظهرها﴾ ﴿مَا أَوْحَى﴾ جبريل عليه السلام وفيه تفخيم للموحى به أو الله إليه، وقيل الضمائر كلها لله تعالى وهو المعني بشديد القوى كما في قوله: ﴿إن الله هو الرزاق ذو القوة المتين﴾ ودنوه منه برفع مكانته وتدليه جذبه بشراشره إلى جناب القدس.

#### ﴿مَا كَنَبَ ٱلْفُؤَادُ مَا رَأَىٰ ۚ ۞ أَمَتُمُنُونَهُمْ عَلَىٰ مَا يَرَىٰ ۞﴾.

﴿مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَى﴾ ما رأى ببصره من صورة جبريل عليه السلام أو الله تعالى، أي ما كذب بصره بما حكاه له فإن الأمور القدسية تدرك أولاً بالقلب ثم تنتقل منه إلى البصر، أو ما قال فؤاده لما رآه لم أعرفك ولو قال ذلك كان كاذباً لأنه عرفه بقلبه كما رآه ببصره، أو ما رآه بقلبه والمعنى أنه لم يكن تخيلاً كاذباً. ويدل عليه الصلاة والسلام سئل هل رأيت ربك؟ فقال رأيته بفؤادي ". وقرأ هشام ما كذب أي صدقه ولم يشك فيه.

﴿ أَنْتُمَارُونَهُ عَلَى مَا يَرَى ﴾ أفتجادلونه عليه، من المراء وهو المجادلة واشتقاقه من مرى الناقة كأن كلاً من المتجادلين يمري ما عند صاحبه. وقرأ حمزة والكسائي وخلف ويعقوب «أفتمرونه» أي أفتغلبونه في المراء من ماريته فمريته، أو أفتجحدونه من مراه حقه إذا جحده وعلى لتضمين الفعل معنى الغلبة فإن المماري والجاحد يقصدان بفعلهما غلبة الخصم.

# ﴿ وَلَقَدْ رَمَاهُ نَزْلَةً أُخْرَىٰ ﴿ إِلَى عِندَ سِدْرَةِ ٱلْمُنتَعَىٰ ﴿ إِلَى عِندَهَا جَنَّةُ ٱلْأَوْمَىٰ ﴿ إِذْ يَغْشَى ٱلسِدْرَةَ مَا يَغْشَىٰ ﴾.

﴿ وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرَى ﴾ مرة أخرى فعلة من النزول أقيمت مقام المرة ونصبت نصبها إشعاراً بأن الرؤية في هذه المرة كانت أيضاً بنزول ودنو والكلام في المرئي والدنو ما سبق. وقيل تقديره ولقد رآه نازلاً نزلة أخرى، ونصبها على المصدر والمراد به نفي الريبة عن المرة الأخيرة.

﴿عِنْدَ سِدْرَةِ المُنتَهَى﴾ التي ينتهي إليها أعمال الخلائق وعلمهم، أو ما ينزل من فوقها ويصعد من تحتها، ولعلها شبهت بالسدرة وهي شجرة النبق لأنهم يجتمعون في ظلها. وروي مرفوعاً أنها في السماء السابعة.

﴿عِنْدَهَا جَنَّةُ الْمَأْوَى﴾ الجنة التي يأوي إليها المتقون أو أرواح الشهداء.

﴿إِذْ يَغْشَى السِدْرَةَ مَا يَغْشَى﴾ تعظيم وتكثير لما يغشاها بحيث لا يكتنهها نعت ولا يحصبها عد، وقيل يغشاها الجم الغفير من الملائكة يعبدون الله عندها.

# ﴿ مَا زَاغَ ٱلْبَصَرُ وَمَا لَمَغَنَ ۞ لَقَدْ زَأَىٰ مِنْ ءَايَنتِ رَبِّهِ ٱلْكُبْرَئَ ۞ .

﴿مَا زَاغَ الْبَصَرُ﴾ ما مال بصر رسول الله ﷺ عما رآه. ﴿وَمَا طَغَى﴾ وما تجاوزه بل أثبته إثباتاً صحيحاً مستيقناً، أو ما عدل عن رؤية العجائب التي أمر برؤيتها وما جاوزها.

﴿لَقَدْ رَأَى مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الْكُبْرَى﴾ أي والله لقد رأى الكبرى من آياته وعجائبه الملكية والملكوتية ليلة المعراج وقد قبل إنها المعنية بما ﴿رأى﴾. ويجوز أن تكون ﴿الكبرى﴾ صفة لل﴿آيات﴾ على أن المفعول محذوف أي شيئاً من آيات ربه أو ﴿من﴾ مزيدة.

﴿ أَفَرَمَيْتُمُ اللَّتَ وَالْفَرِّىٰ ۞ وَمَنَوْهَ النَّالِثَةَ الْأَخْرَىٰ ۞ أَلَكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ اَلْأَنثَىٰ ۞ بَلْكَ إِذَا فِسْمَةٌ ضِيزَىٰ ۞﴾

﴿أَفَرَأَيْتُمُ اللاَّتَ وَالْعُزِّى﴾ ﴿وَمَنَاةَ النَّالِثَةَ الأُخْرَى﴾ هي أصنام كانت لهم، فاللات كانت لثقيف بالطائف أو لقريش بنخلة وهي فعلة من لوى لأنهم كانوا يلوون عليها أي يطوفون. وقرأ هبة الله عن البزي ورويس عن يعقوب ﴿اللات﴾ بالتشديد على أنه سمي به لأنه صورة رجل كان يلت السويق بالسمن ويطعم الحاج والعزى﴾ بالتشديد سمرة لغطفان كانوا يعبدونها فبعث إليها رسول الله ﷺ خالد بن الوليد فقطعها، وأصلها تأنيث الأعز ﴿ومناة﴾ صخرة كانت لهذيل وخزاعة أو لثقيف وهي فعلة من مناه إذا قطعه فإنهم كانوا يذبحون عندها القرابين ومنه منى. وقرأ ابن كثير ﴿مناءة﴾ وهي مفعلة من النوء فإنهم كانوا يستمطرون الأنواء عندها تبركاً بها، وقوله ﴿الثالثة الأخرى﴾ صفتان للتأكيد كقوله: ﴿يطير بجناحيه﴾ أو ﴿الأخرى﴾ من التأخر في الرثة.

﴿ أَلَكُمُ الذَّكَرُ وَلَهُ الأَتُنَى ﴾ إنكار لقولهم الملائكة بنات الله، وهذه الأصنام استوطنها جنيات هن بناته، أو هياكل الملائكة وهو المفعول الثاني لقوله ﴿ أَفْرَأْيَتُم ﴾ .

﴿ تِلْكَ إِذَا قِسْمَةٌ ضِيزَى ﴾ جائرة حيث جعلتم له ما تستنكفون منه وهي فعلى من الضيز وهو الجور، لكنه كسر فاؤه لتسلم الياء كما فعل في بيض فإن فعلى بالكسر لم تأت وصفاً. وقرأ ابن كثير بالهمزة من ضأزه إذا ظلمه على أنه مصدر نعت به.

﴿ إِنْ هِمَ إِلَّا أَشَمَاتُهُ سَتَمْتُمُوهَا ۚ أَنتُمْ وَءَابَآ أَكُمْ مَّا أَنزَلَ ٱللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَنَيْ إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَ وَمَا نَهْوَى ٱلْأَنفُسُ ۚ وَلَقَدْ جَآءَهُم مِن تَبِهِمُ ٱلْمُدَىٰ ﴿ إِلَى الظَّنَ وَمَا نَهْوَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا ع

﴿إِنْ هِيَ إِلاَّ أَسْمَاءُ﴾ الضمير للأصنام أي ما هي باعتبار الألوهية إلا أسماء تطلقونها عليها لأنهم يقولون أنها آلهة وليس فيها شيء من معنى الألوهية، أو للصفة التي تصفونها بها من كونها آلهة وبنات وشفعاء، أو للأسماء المذكورة فإنهم كانوا يطلقون اللات عليها باعتبار استحقاقها للعكوف على عبادتها، والعزى لعزتها ومناة لاعتقادهم أنها تستحق أن يتقرب إليها بالقرابين. ﴿سَمَيْتُمُوهَا﴾ سميتم بها.

﴿ أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمْ ﴾ بهواكم. ﴿ مَا أَنْزَلَ الله بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ ﴾ برهان تتعلقون به. ﴿ إِنْ يَتَبِعُونَ ﴾ وقرىء بالتاء. ﴿ إِلاَّ الظَنَّ ﴾ إلا توهم أن ما هم عليه حق تقليداً وتوهماً بإطلاً. ﴿ وَمَا تَهْوَى الْأَنْفُسُ ﴾ وما تشتهيه أنفسهم. ﴿ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مِنْ رَبِّهِمُ الهُدَى ﴾ الرسول أو الكتاب فتركوه.

﴿ أَمْ لِلْإِنسَانِ مَا تَمَنَىٰ ﴿ لَى فَلِلَهِ ٱلْآخِرَةُ وَٱلْأُولَىٰ ﴿ ۞ ﴿ وَكُر مِن مَّلَكِ فِى ٱلسَّمَوَاتِ لَا تُغْنِى شَفَعَنَّهُمْ مَنْ اللهِ مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآهُ وَيَرْضَىٰ ﴿ ﴾ .

﴿أَمْ لِلإِنْسَانِ مَا تَمَنَّى﴾ ﴿أَم﴾ منقطعة ومعنى الهمزة فيها الإِنكار، والمعنى ليس له كل ما يتمناه والمراد نفي طمعهم في شفاعة الآلهة وقولهم: ﴿لولا نزل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم﴾ ونحوهما.

﴿ فَلِلَّهِ الْآخِرَةِ وَالْأُولَى ﴾ يعطي منهما ما يشاء لمن يريد وليس لأحد أن يتحكم عليه في شيء منهما. ﴿ وَكُمْ مِنْ مَلَكِ فِي السَّمَوَاتِ لاَ تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئاً ﴾ وكثير من الملائكة لا تغني شفاعتهم شيئاً ولا

تنفع ،

﴿ إِلاَّ مِنْ بَعْدِ أَنْ يَأْذَنَ اللَّهُ ﴾ في الشفاعة. ﴿ لِمَنْ يَشَاءُ ﴾ من الملائكة أن يشفع أو من الناس أن يشفع له. ﴿ وَيَرْضَى ﴾ ويراه أهلاً لذلك فكيف تشفع الأصنام لعبدتهم.

﴿ إِنَّ اَلَٰذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ لَيُسَتُّونَ الْلَتَبِكَةَ تَسْيِيَةَ الْأُنْثَىٰ ۞ وَمَا لَمُثَم بِهِ، مِنْ عِلْمٍ إِن يَشِّعُونَ إِلَّا الظَّلَّ وَإِنَّ الظَّنَّ لَا يُعْنِي مِنَ ٱلْحَقِّ شَيْئًا ۞﴾.

﴿إِنَّ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ لَيُسَمُّونَ المَلاَئِكَةَ﴾ أي كل واحد منهم. ﴿تَسْمِيَةَ الأَنْفَى﴾ بأن يسموه بنتاً.

﴿ وَمَا لَهُمْ بِهِ مِن عِلْمِ ﴾ أي بما يقولون، وقرىء بها أي بالملائكة أو بالتسمية. ﴿ إِنْ يَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَنَّ وإنَّ الظَّنَّ لاَ يُغْنِي مِنَ الحَقِّ شَيْئاً ﴾ فإن الحق الذي هو حقيقة الشيء لا يدرك إلا بالعلم، والظن لا اعتبار له في المعارف الحقيقية، وإنما العبرة به في العمليات وما يكون وصلة إليها.

﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَّن تَوَلَّىٰ عَن ذِكْرِنَا وَلَرْ يُرِدْ إِلَّا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا ۞ ذَلِكَ مَبْلَغَهُم مِنَ ٱلْعِلْمِ ۚ إِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ أَعَلَمُ مِن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ. وَهُوَ أَعَلَمُ بِمَنِ آهَتَدَىٰ ۞﴾.

﴿ فَأَغْرِضَ عَمَّنْ تَوَلَّى عَنْ ذِكْرِنَا وَلَمْ يُرِدُ إِلاَ الْحَيَوَةَ النَّنْيَا﴾ فأعرض عن دعوته والاهتمام بشأنه فإن من غفل عن الله وأعرض عن ذكره. وانهمك في الدنيا بحيث كانت منتهى همته ومبلغ علمه لا تزيده الدعوة إلا عناداً وإصراراً على الباطل.

﴿ فَلِكَ ﴾ أي أمر الدنيا أو كونها شهية. ﴿ مَبْلَغُهُمْ مِنَ العِلْمِ ﴾ لا يتجاوزه علمهم والجملة اعتراض مقرر لقصور هممهم بالدنيا وقوله: ﴿ إِنَّ رَبِّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اهْتَدَى ﴾ تعليل للأمر بالإعراض أي إنما يعلم الله من يجيب ممن لا يجيب فلا تتعب نفسك في دعوتهم إذ ما عليك إلا البلاغ وقد بلغت.

﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لِيَجْزِى الَّذِينَ أَسَتُواْ بِمَا عَبِلُواْ وَيَحْزِى الَّذِينَ أَحْسَنُواْ بِالْحَسْنَى ﴿ لَا اللَّهُمْ إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ الْمَغْفِرَةُ هُوَ أَعْلَا بِكُو إِذْ أَنشَأَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَإِذَّ الْمُرْمِقِ الْمُغْفِرَةُ هُوَ أَعْلَا بِكُو إِذْ أَنشَأَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَإِذَّ أَنشَاكُمْ مَلَى اللَّهُمْ إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ الْمَغْفِرَةُ هُوَ أَعْلَا بِكُونِ اللَّهُمُ إِنَّ اللَّهُمُ مُو أَعْلَا بِمَنِ اتَّقَىٰ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّا اللَّهُمُ مُو أَعْلَا بِمَنِ اتَّقَىٰ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ الللللللللللللللللللل

﴿وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ﴾ خلقاً وملكاً. ﴿ليجزي الذين أساؤوا بما عملوا﴾ بعقاب ما عملوا من السوء أو بمثله أو بسبب ما عملوا من السوء، وهو علة لما دل عليه ما قبله أي خلق العالم وسواه للجزاء، أو ميز الضال عن المهتدي وحفظ أحوالهم لذلك ﴿وَيَجْزِيَ اللَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالحُسْنَى﴾ بالمثوبة الحسنى وهي الجنة، أو بأحسن من أعمالهم أو بسبب الأعمال الحسنى.

﴿الَّذِينَ يَجْتَبُونَ كَبَائِرَ الإِنْمِ﴾ ما يكبر عقابه من الذنوب وهو ما رتب عليه الوعيد بخصوصه. وقبل ما أوجب الحد. وقرأ حمزة والكسائي وخلف كبير الإِثم على إرادة الجنس أو الشرك. ﴿وَالفَوَاحِشَ﴾ وما فحش من الكبائر خصوصاً. ﴿إِلاَّ اللَّمَمَ﴾ إلا ما قل وصغر فإنه مغفور من مجتنبي الكبائر، والاستثناء منقطع ومحل ﴿الذينِ النصب على الصفة أو المدح أو الرفع على أنه خبر محذوف. ﴿إِنَّ رَبَّكَ وَاسِعُ المَغْفِرَةِ كَ حيث يغفر الصغائر باجتناب الكبائر، أو له أن يغفر ما شاء من الذنوب صغيرها وكبيرها، ولعله عقب به وعيد المسيئين وعد المحسنين لئلا ييأس صاحب الكبيرة من رحمته ولا يتوهم وجوب العقاب على الله تعالى. ﴿هُوَ أَعْلَمُ وَعِد المُحسنين لئلا ييأس صاحب الكبيرة من رحمته ولا يتوهم وجوب العقاب على الله تعالى. ﴿هُوَ أَعْلَمُ عِنُ الأَرْضِ وَإِذْ أَنْتُمْ أَجِنَةٌ فِي بُطُونِ أُمَهَاتِكُمْ ﴾ علم أحوالكم ومصارف أموركم حين ابتدأ خلقكم من التراب بخلق آدم وحينما صوركم في الأرحام. ﴿فَلاَ تُوزَكُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ فلا تئنوا

عليها بزكاء العمل وزيادة الخير، أو بالطهارة عن المعاصي والرذائل. ﴿هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقَى﴾ فإنه يعلم التقي وغيره منكم قبل أن يخرجكم من صلب آدم عليه السلام.

﴿ أَفَرَهَ يْتَ ٱلَّذِى تَوَكَّى ۞ وَأَعْطَىٰ قَلِيلًا وَأَكْدَىٰ ۞ أَعِندَمُ عِلْمُ الْغَيْبِ فَهُو يَرَىٰ ۞﴾.

﴿أَفَرَأَيْتَ الَّذِي تَوَلَّى﴾ عن اتباع الحق والثبات عليه.

﴿وَأَعْطَى قَلِيلاً وَأَكْدَى﴾ وقطع العطاء من قولهم أكدى الحافر إذا بلغ الكدية وهي الصخرة الصلبة فترك الحفر. والأكثر على أنها نزلت في الوليد بن المغيرة وكان يتبع رسول الله على فعيره بعض بعض المشركين وقال: تركت دين الأشياخ وضللتهم فقال أخشى عذاب الله تعالى فضمن أن يتحمل عنه العقاب إن أعطاه بعض ماله فارتد وأعطى بعض المشروط ثم بخل بالباقي.

﴿أَعِنْدَهُ عِلْمُ الغَيْبِ فَهُوَ يَرَى ﴾ يعلم أن صاحبه يتحمل عنه.

﴿ أَمْ لَمْ يُنَبَّأْ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ ۞ وَإِنْزَهِيـمَ ٱلَّذِى وَفَّى ۞ ٱلَّا نَزِرُ وَزِرَهُ وِزْرَ أَخْرَىٰ ۞﴾.

﴿أَمْ لَمْ يُنَبًّا بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَى﴾ ﴿وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفَى وأتم ما التزمه أو أمر به، أو بالغ في الوفاء بما عاهد الله، وتخصيصه بذلك لاحتماله ما لم يحتمله غيره كالصبر على نار نمروذ حتى أتاه جبريل عليه السلام حين ألقي في النار فقال ألك حاجة، فقال أما إليك فلا، وذبح الولد وأنه كان يمشي كل يوم فرسخاً يرتاد ضيفاً فإن وافقه أكرمه وإلا نوى الصوم، وتقديم موسى عليه الصلاة والسلام لأن صحفه وهي التوراة كانت أشهر وأكبر عندهم.

﴿ أَلا تَزِرُ وَازِرَةً وِزْرَ أُخْرَى ﴾ أن هي المخففة من الثقيلة وهي بما بعدها في محل الجر بدلاً مما ﴿ في صحف موسى ﴾ ، أو الرفع على هو أن ﴿ لا تزر﴾ كأنه قيل ما في صحفهما؟ فأجاب به ، والمعنى أنه لا يؤاخذ أحد بذنب غيره ولا يخالف ذلك قوله تعالى: ﴿ كتبنا على بني إسرائيل أنه من قتل نفساً بغير نفس أو فساد في الأرض فكأنما قتل الناس جميعاً ﴾ وقوله عليه الصلاة والسلام، "من سن سنة سيئة فعليه وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة " فإن ذلك للدلالة والتسبب الذي هو وزره.

﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ۞ وَأَنَّ سَعْيَاتُم سَوْفَ يُرَىٰ ۞ ثُمَّ يُجْزَنْهُ ٱلْجَزَّآءَ ٱلأَرْفَى ۞﴾.

﴿وَأَنْ لَيْسَ لِلإِنْسَانِ إِلاَّ مَا سَعَى﴾ إلا سعيه أي كما لا يؤاخذ أحد بذنب الغير لا يثاب بفعله، وما جاء في الأخبار من أن الصدقة والحج ينفعان الميت فلكون الناوي له كالنائب عنه.

﴿وَأَنْ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَى﴾ ﴿ثُمَّ يُجْزِاهُ الجَرَّاءَ الأَوْفَى﴾ أي يجزي العبد سعيه بالجزاء الأوفر فنصب بنزع الخافض، ويجوز أن يكون مصدراً وأن تكون الهاء للجزاء المدلول عليه بيجزي و ﴿الجزاء﴾ بدله.

﴿ وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلشُّنَهَىٰ ۞ وَأَنَّهُ هُوَ أَضْحَكَ وَأَتِّكَىٰ ۞ وَأَنْتُمْ هُوَ أَمَاتَ وَأَعْيَا ۞﴾.

﴿ وَأَنَّ إِلَى رَبُّكَ المُنتَهَى ﴾ انتهاء الخلائق ورجوعهم، وقرىء بالكسر على أنه منقطع عما في الصحف وكذلك ما بعده.

﴿وَأَنَّهُ هُوَ أَضْحَكَ وَأَبْكَى﴾ ﴿وَأَنَّهُ هُوَ أَمَاتَ وَأَخْيَا﴾ لا يقدر على الإِماتة والإِحياء غيره فإن القاتل ينقض البنية والموت يحصل عنده بفعل الله تعالى على سبيل العادة.

﴿ وَٱلْتُمْ خَلَقَ ٱلزَّوْجَيْنِ ٱلذُّكُرُ وَٱلْأَنْيَنَ ۞ مِن نُطْفَعَ إِذَا تُمْنَى ۞ وَأَنَّ عَلَيْهِ ٱلنَّشَأَةَ ٱلأُخْرَى ۞ .

﴿وَأَنَّهُ خَلَقَ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالأَنْثَى﴾ ﴿مِنْ نُطْفَةٍ إِذَا تُمْنَى﴾ تدفق في الرحم أو تخلق، أو يقدر منها الولد من منى إذا قدر.

﴿وَأَنَّ عَلَيْهِ النَّشَأَةَ الأُخرى﴾ الإِحياء بعد الموت وفاء بوعده، وقرأ ابن كثير وأبو عمرو النشاءة بالمدة وهو أيضاً مصدر نشأ.

﴿وَأَنَّهُ هُوَ أَغَنَى وَأَقَنَى ۞ وَأَنَّهُم هُوَ رَبُّ ٱللِّيغَرَىٰ ۞﴾.

﴿وَأَنَّهُ هُوَ أَغْنَى وَأَقْنَى﴾ وأعطى القنية وهو ما يتأثل من الأموال، وإفرادها لأنها أشف الأموال أو أرضى وتحقيقه جعل الرضا له قنية.

﴿وَأَنَّهُ هُوَ رَبُّ الشَّعْرَى﴾ يعني العبور وهي أشد ضياء من الغميصاء، عبدها أبو كبشة أحد أجداد النبي على الله وخالف قريشاً في عبادة الأوثان، ولذلك كانوا يسمون الرسول على الله أبن أبي كبشة، ولعل تخصيصها للإِشعار بأنه عليه الصلاة والسلام وإن وافق أبا كبشة في مخالفتهم خالفه أيضاً في عبادتها.

﴿ وَأَنْتُهُۥ أَهَلَكَ عَادًا ٱلْأُولَى ۞ وَتَمُودَا فَمَا آتِقَىٰ ۞ وَقَوْمَ نُوجٍ مِن مَّلًا ۚ إِنَّهُمْ كَانُوا هُمْ أَظْلَمَ وَأَطْغَىٰ ۞ وَالْمُؤْنِفِكَةَ أَهْوَىٰ ۞ فَضَنْنَهَا مَا غَشَىٰ ۞﴾.

﴿وَأَنَّهُ أَهْلَكَ عَاداً الأُوْلَى﴾ القدماء لأنهم أولى الأمم هلاكاً بعد قوم نوح عليه والسلام. وقيل «عاد الأولى» قوم هود وعاد الأخرى إرم. وقرىء «عاداً لولى» بحذف الهمزة ونقل ضمها إلى لام التعريف وقرأ نافع وأبو عمرو ﴿عاداً لولى﴾ بضم اللام بحركة الهمزة وبادغام التنوين، وقالون بعد ضمة اللام بهمزة ساكنة في موضع الواو.

﴿ وَتَمُودَا﴾ عطف على ﴿عاداً﴾ لأن ما بعده لا يعمل فيه، وقرأ عاصم وحمزة بغير تنوين ويقفان بغير الألف والباقون بالتنوين ويقفون بالألف. ﴿ فَمَا أَبْقَى ﴾ الفريقين.

﴿وَقَوْمَ نُوحِ﴾ أيضاً معطوف عليه. ﴿مِنْ قَبْلُ﴾ من قبل عاد وثمود. ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا هُمْ أَظْلَمَ وَأَطْغَى﴾ من الفريقين لأنهم كأنوا يؤذونه وينفرون عنه ويضربونه حتى لا يكون به حراك.

﴿وَالمُؤتَفِكَة﴾ والقرى التي ائتفكت بأهلها أي انقلبت وهي قرى قوم لوط. ﴿أَهْوَى﴾ بعد أن رفعها فقلبها.

﴿ فَغَشَّاهَا مَا غَشَّى ﴾ فيه تهويل وتعميم لما أصابهم.

﴿ فَهِأَيْ ءَالَآءِ رَبِّكَ نَتَمَارَىٰ ۞ هَذَا نَذِيرٌ مِّنَ ٱلنَّذُرِ ٱلْأُولَقِ ۞ ﴿

﴿فَبِأَيِّ آلاَءٍ رَبِّكَ تَقَمَارَى﴾ تتشكك والخطاب للرسول ﷺ، أو لكل أحد والمعدودات وإن كانت نعماً ونقماً سماها ﴿آلاء﴾ من قبل ما في نقمه من العبر والمواعظ للمعتبرين، والانتقام للأنبياء والمؤمنين.

﴿هَذَا نَ**ذِيرٌ مِنَ النُّذُرِ الأُوْلَى﴾** أي هذا القرآن إنذار من جنس الإِنذارات المتقدمة، أو هذا الرسول نذير من جنس المنذرين الأولين.

﴿ أَرِفَتِ ٱلْآزِفَةُ ﴿ لَكُ لَبُسَ لَهَا مِن دُونِ ٱللَّهِ كَاشِفَةُ ﴿ ﴿ ﴾ .

﴿ أَزِفَتِ الآزِفَةُ ﴾ دنت الساعة الموصوفة بالدنو في نحو قوله: ﴿ اقتربت الساعة ﴾ .

﴿لَيْسَ لَهَا مِنْ دُونِ الله كَاشِفَةٌ ﴾ ليس لها نفس قادرة على كشفها إذا وقعت إلا الله لكنه لا يكشفها، أو

الآن بتأخيرها إلا الله، أو ليس لها كاشفة لوقتها إلا الله إذ لا يطلع عليه سواه، أو ليس لها من غير الله كشف على أنها مصدر كالعافية.

﴿ أَفِنَ هَٰذَا ٱلْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ ۞ وَتَضْمَكُونَ وَلَا تَبَكُونَ ۞ وَأَنْتُمْ سَيِدُونَ ۞ فَاسْجُدُوا بِلَهِ وَآعَبُدُوا ۗ

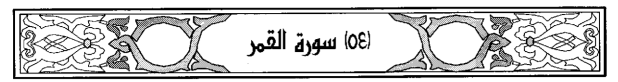
﴿ أَفَمِنْ هَذَا الحَدِيثِ ﴾ يعني القرآن ﴿ تَعْجَبُونَ ﴾ إنكاراً.

﴿ وَتَضْحَكُونَ ﴾ استهزاء. ﴿ وَلا تَبْكُونَ ﴾ تحزناً على ما فرطتم.

﴿ وَٱنْتُمْ سَامِدُونَ ﴾ لاهون أو مستكبرون من سمد البعير في مسيره إذا رفع رأسه، أو مغنون لتشغلوا الناس عن استماعه من السمود وهو الغناء.

﴿ فَاسْجُدُوا للهُ وَاعْبُدُوا ﴾ أي واعبدوه دون الآلهة.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة النجم أعطاه الله عشر حسنات بعدد من صدق بمحمد وجحد به بمكّة».



#### مكية وآيها خمس وخمسوى آية

#### بِنْ مِنْ اللَّهِ ٱلنَّهُ النَّهُ النَّهِ مِنْ النَّجَالِيِّ

﴿ اَفْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَ الْفَسَرُ ۞ وَإِن بَرَوَا ءَايَةً يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِخْرٌ مُسْتَيَرُ ۞ وَكَذَبُوا وَالْقَيْعُوا اَهْوَاءَهُمْ وَكُلُ الْمَرِ مُسْتَقِرُ ۞﴾.

﴿ اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَّ القَمَرُ ﴾ روي أن الكفار سألوا رسول الله ﷺ آية فانشق القمر. وقيل معناه سينشق يوم القيامة ويؤيد الأول أنه قرىء «وقد انشق القمر» أي اقتربت الساعة وقد حصل من آيات اقترابها انشقاق القمر، وقوله:

﴿وَإِنْ يَرَوا آيَةً يُغْرِضُوا﴾ عن تأملها والإيمان بها. ﴿وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ﴾ مطرد وهو يدل على أنهم رأوا قبله آيات أخر مترادفة ومعجزات متتابعة حتى قالوا ذلك، أو محكم من المرة يقال أمررته فاستمر إذا أحكمته فاستحكم، أو مستبشع من استمر الشيء إذا اشتدت مرارته أو ماز ذاهب لا يبقى.

﴿وَكَذَّبُوا وَاتَّبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ﴾ وهو ما زين لهم الشيطان من رد الحق بعد ظهوره، وذكرهما بلفظ الماضي للإشعار بأنهما من عادتهم القديمة. ﴿وَكُلُّ أَمْرٍ مُسْتَقِرُ﴾ منته إلى غاية من خذلان أو نصر في الدنيا وشقاوة، أو سعادة في الآخرة فإلا الشيء إذا انتهى إلى غايته ثبت واستقر، وقرىء بالفتح أي ذو مستقر بمعنى استقرار وبالكسر والجر على أنه صفة أمر، وكل معطوف على الساعة.

﴿ وَلَقَدْ جَانَهُم مِنَ ٱلْأَنْبَاءِ مَا فِيهِ مُزْدَجَدُ ۞ حِكْمَةُ بَلِغَةٌ فَمَا تُغْنِ ٱلنَّذُرُ ۞ ﴿.

﴿ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ ﴾ في القرآن ﴿ مِنَ الأَنْبَاءِ ﴾ أنباء القرون الخالية أو أنباء الآخرة. ﴿ مَا فِيهِ مُزْدَجَرٌ ﴾ ازدجار من تعذيب أو وعيد، وتاء الافتعال تقلب دالاً مع الذال والدال والزاي للتناسب، وقرىء «مزجر» بقلبها زاياً وإدغامها.

﴿حِكُمَةٌ بَالِغَةٌ﴾ غايتها لا خلل فيها وهي بدل من ما أو خبر لمحذوف، وقرىء بالنصب حالاً من ما فإنها موصولة أو مخصوصة بالصفة نصب الحال عنها, ﴿فَمَا تُغْنِ النَّذُرُ﴾ نفي أو استفهام إنكار، أي فأي غناء تغني النذر وهو جمع نذير بمعنى المنذر، أو المنذر منه أو مصدر بمعنى الإنذار.

﴿ فَتُوَلَّ عَنْهُمْ يَوْمَ يَدْعُ الدَّاعِ إِلَى مَنْءِ نُكُرٍ ﴿ يَخَشَّعًا أَبْصَنُرُهُمْ يَخْرُجُونَ مِنَ الْأَجْدَاثِ كَأَنَهُمْ جَرَادٌ مُنْتَشِرٌ ﴾ . مُنْقِشِرٌ ﴿ يَمْ مُعَلِمِينَ إِلَى الدَّاجُ يَقُولُ الْكَفِرُونَ هَلَا يَوْمُ عَيْرٌ ﴾ .

﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُم ﴾ لعلمك بأن الإنذار لا يغني فيهم. ﴿ يَوْم يَدْعُ الدَّاعِ ﴾ إسرافيل، ويجوز أن يكون الدعاء فيه كالأمر في قوله: ﴿ كَنْ فَيكُونَ ﴾ وإسقاط الياء اكتفاء بالكسرة للتخفيف وانتصاب ﴿ يوم ﴾ بـ ﴿ يخرجون ﴾ أو بإضمار أذكر. ﴿ إِلَى شَيءٍ نُكُرٍ ﴾ فظيع تنكره النفوس لأنها لم تعهد مثله وهو هول يوم القيامة، وقرأ ابن كثير بالتخفيف، وقرىء «نكر» بمعنى أنكر.

﴿خاشعاً أَبْصَارُهُمْ يَخْرُجُونَ مِنَ الأَجْدَاثِ﴾ أي يخرجون من قبورهم خاشعاً ذليلاً أبصارهم من الهول، وإفراده وتذكيره لأن فاعله ظاهر غير حقيقي التأنيث، وقرىء «خاشعة» على الأصل، وقرأ ابن كثير ونافع وابن عامر وعاصم ﴿خُشُعاً﴾، وإنما حسن ذلك ولم يحسن مررت برجال قائمين غلمانهم لأنه ليس على صيغة تشبه الفعل، وقرىء «خشع أبصارهم» على الابتداء والخبر فتكون الجملة حالاً. ﴿كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُنْتَشِرٌ ﴾ في الكثرة والتموج والانتشار في الأمكنة.

﴿ مُهْطِعِينَ إِلَى الدُّاعِ ﴾ مسرعين مادي أعناقهم إليه، أو ناظرين إليه. ﴿ يَقُولُ الْكَافِرُونَ هَذَا يَوْمُ عَسِرٌ ﴾ معب.

﴿ ۚ كُذَّبَتَ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ فَكُذَّبُوا عَبْدَنَا وَقَالُواْ بَعْنُونٌ وَٱزْدُجِرَ ۞ فَذَعَا رَبَّهُۥ أَنِي مَغْلُوبٌ فَٱنْصِرَ ۞ .

﴿كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ﴾ قبل قومك. ﴿فَكذَّبُوا عَبْدُنَا﴾ نوحاً عليه السلام وهو تفصيل بعد إجمال، وقيل معناه كذبوه تكذيباً على عقب تكذيب كلما خلا منهم قرن مكذب تبعه قرن مكذب، أو كذبوه بعدما كذبوا الرسل. ﴿وَقَالُوا مَجْنُونَ﴾ هو مجنون. ﴿وَازْدُجِرَ﴾ وزجر عن التبليغ بأنواع الأذية، وقيل إنه من جملة قيلهم أي هو مجنون وقد ازدجرته الجن وتخبطته.

﴿ فَدَعَا رَبَّهُ أَنِّي ﴾ بأني وقرىء بالكسر على إرادة القول. ﴿ مَغْلُوبٌ ﴾ غَلبني قومي. ﴿ ﴿ فَانْتَصِرُ ﴾ فانتقم لي منهم وذلك بعد يأسه منهم. فقد روي أن الواحد منهم كان يلقاه فيخنقه حتى يخر مغشياً عليه فيفيق ويقول: «اللَّهُم اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون».

﴿ فَفَنَحْنَا ۚ أَبُوْبَ ٱلسَّمَاءِ بِمَاءِ مُّنْهَمِرٍ ١ وَفَجَّرْنَا ٱلْأَرْضَ عُيُونَا فَٱلْنَفَى ٱلْمَاءُ عَلَىٰ أَمْرٍ فَدْ فَيُورَ ١٠٠٠ ﴿

﴿ وَفَقَتَحَنَا أَبُوابِ السَمَاءُ بِمَاءُ مَنْهُمُ ﴿ مَنْصَبِ، وَهُو مَبَالَغَةُ وَتَمْثِيلَ لَكُثْرَةُ الأَمطارُ وَشَدَةُ انْصَبَابِهَا، وقرأ ابن عامر ويعقوب ففتحنا بالتشديد لكثرة الأبواب.

﴿وَفَجَّرْنَا الْأَرْضَ عُيُوناً ﴾ وجعلنا الأرض كلها كأنها عيون متفجرة، وأصله وفجرنا عيون الأرض فغير للمبالغة. ﴿فَالْتَقَى الْمَاءُ ﴾ ماء السماء وماء الأرض، وقرىء «الماءان» لاختلاف النوعين «الماوان» بقلب الهزة واواً. ﴿عَلَى أَمْرٍ قَلْ قُدِرَ ﴾ على حال قدرها الله تعالى في الأزل من غير تفاوت، أو على حال قدرت وسويت وهو أن قدر ما أنزل على قدر ما أخرج، أو على أمر قدره الله تعالى وهو هلاك قوم نوح بالطوفان.

﴿ وَحَمَلْنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ ٱلْوَبِحِ وَدُسُرٍ ﴿ لَكُ تَجْرِى فِأَعْيُنِنَا جَزَّآءُ لِمَن كَانَ كُفِرَ ﴿ لَكَ ﴾ .

﴿وَحَمَلْنَاهُ عَلَى ذَاتِ أَلْوَاحِ﴾ ذات أخشاب عريضة. ﴿وَدُسُرٍ﴾ ومسامير جمع دسار من الدسر، وهو الدفع الشديد وهي صفة للسفينة أقيمت مقامها من حيث إنها كالشرح لها تؤدي مؤداها.

﴿ تَجْرِي بِأَغْيُنِنَا﴾ بمرأى منا أي محفوظة بحفظنا. ﴿ جَزَاءً لمنْ كَانَ كُفِرَ ﴾ أي فعلنا ذلك جزاء لنوح لأنه نعمة كفروها، فإن كل نبي نعمة من الله تعالى ورحمة على أمته، ويجوز أن يكون على حذف الجار وإيصال الفعل إلى الضمير، وقرىء «لمن كفر» أي للكافرين.

﴿ وَلَقَد تُرَكُنَهَا ۚ ءَايَةً فَهَلَ مِن مُّذَكِرٍ ۞ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِ وَبُذُرِ ۞ وَلَقَدْ يَشَرْنَا ٱلْفُرَءَانَ لِلذِكْرِ فَهَلَ مِن مُّذَكِرٍ ۞﴾.

﴿ وَلَقَدْ تَرَكْنَاهَا ﴾ أي السفينة أو الفعلة. ﴿ آيَةً ﴾ يعتبر بها إذ شاع خبرها واشتهر . ﴿ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾

معتبر، وقرىء «مذتكر» على الأصل، و «مذكر» بقلب التاء ذالاً والإدغام فيها.

﴿ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ استفهام تعظيم ووعيد، والنذر يحتمل المصدر والجمع.

﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا القُرْآنَ﴾ سهلناه أو هيأناه من يسر ناقته للسفر إذا رحلها. ﴿ لِلذَّكْرِ ﴾ للادكار والاتعاظ بأن صرفنا فيه أنواع المواعظ والعبر، أو للحفظ بالاختصار وعذوبة اللفظ. ﴿ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾ متعظ.

﴿ كُذَّبَتْ عَادُ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ۞ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيِّعًا صَرْصَرًا فِي يَوْمِ نَحْسِ مُسْتَمِرٍ ۞ نَنزعُ ٱلنَّاسَ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَحْلِ مُنقَعِرٍ ۞ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ۞﴾.

﴿كَتَّبَتْ عَادٌ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ﴾ وإنذاري أتى لهم بالعذاب قبل نزوله، أو لمن بعدهم في تعذيبهم.

﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً صَرْصَراً ﴾ بارداً أو شديد الصوت. ﴿فِي يَوْمِ نَحْسِ ﴾ شؤم. ﴿مُسْتَمِرٍ ﴾ أي استمر شؤمه، أو استمر عليهم حتى أهلكهم، أو على جميعهم كبيرهم وصغيرهم فلم يبق منهم أحداً، أو اشتد مرارته وكان يوم الاربعاء آخر الشهر.

﴿ تَنْزَعُ النَّاسَ ﴾ تقلعهم، روي أنهم دخلوا في الشعاب والحفر وتمسك بعضهم ببعض فنزعتهم الريح منها وصرعتهم موتى. ﴿ كَانَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلِ مُنْقَعِرٍ ﴾ أصول نخل منقلع عن مغارسه ساقط على الأرض. وقيل شبهوا بالأعجاز لأن الريح طيرت رؤوسهم وطرحت أجسادهم، وتذكير ﴿ منقعر ﴾ للحمل على اللفظ، والتأنيث في قوله ﴿ أعجاز نخل خاوية ﴾ للمعنى.

﴿ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ كرره للتهويل. وقيل الأول لما حاق بهم في الدنيا، والثاني لما يحيق بهم في الآخرة كان أيضاً في قصتهم ﴿ لنذيقهم عذاب الخزي في الحياة الدنيا ولعذاب الآخرة أخزى ﴾.

﴿ وَلَقَدُ يَشَرُنَا ٱلْفُرَيَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلَ مِن مُّذَكِرٍ ﴿ لَكُ كَذَبَتْ ثَمُودُ بِٱلنَّذُرِ ۞ فَقَالُواْ أَبَشَرًا مِنَّا وَحِدًا نَتَبِعُهُۥ إِنَّا إِذَا لَغِي ضَلَالِ وَسُعُرٍ ۞ أَيْفِى اللِّكُرُ عَلَيْهِ مِنْ يَبْنِنَا بِلْ هُوَ كَذَابُ أَشِرٌ ۞ .

﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا القُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلِ مِنْ مُدِّكِرٍ ﴾ ﴿ كَنَّبَت ثَمُودُ بِالنَّذُرِ ﴾ بالإنذارات والمواعظ، أو الرسل.

﴿فَقَالُوا أَبْشَرا مِنَا﴾ من جنسنا أو من جملتنا لا فضل له علينا، وانتصابه بفعل يفسره وما بعده وقرىء بالرفع على الابتداء والأول أوجه للاستفهام. ﴿وَاحِداً﴾ منفرداً لاتبع له أو من آحادهم دون أشرافهم. ﴿نَتَبِعُهُ إِنَّا إِذًا لَفِي ضَلَالٍ وَسُعُرٍ ﴾ جمع سعير كأنه عكسوا عليه فرتبوا على اتباعهم إياه ما رتبه على ترك اتباعهم له، وقيل السعر الجنون ومنه ناقة مسعورة.

﴿ اَلْقِي الذَّكُرُ ﴾ الكتاب أو الوحي. ﴿ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنَنَا ﴾ وفينا من هو أحق منه بذلك. ﴿ بَلْ هُوَ كَذَّابٌ أَشِرٌ ﴾ حمله بطره على الترفع علينا بادعائه إياه.

﴿ سَيَعْلَمُونَ عَدَا مَنِ ٱلْكَذَابُ ٱلْأَثِرُ ۞ إِنَا مُرْسِلُوا ٱلنَّافَةِ فِنْنَةَ لَهُمْ فَارْتَقِتْهُمْ وَاصْطَدِر ۞ وَنَبِتَهُمْ أَنَّ ٱلْمَاءَ قِسْمَةًا بَيْنَهُمْ كُلُّ شِرْبٍ تُمْتَضَرُّ ۞﴾.

﴿ سَيَعْلَمُونَ غَداً ﴾ عند نزول العذاب بهم أو يوم القيامة. ﴿ مَنِ الْكَذَّابُ الْأَشِرُ ﴾ الذي حمله أشره على الاستكبار عن الحق وطلب الباطل أصالح عليه السلام أم من كذبه؟ وقرأ ابن عامر وحمزة ورويس ستعلمون على الالتفات أو حكاية ما أجابهم به صالح، وقرىء «الأشر» كقولهم حذر في حذر و «الأشر» أي الأبلغ في الشرارة وهو أصل مرفوض كالأخير.

﴿إِنَّا مُرْسِلُو النَّاقَةِ﴾ مخرجوها وباعثوها. ﴿فِثْنَةً لَهُمْ﴾ امتحاناً لهم. ﴿فَارْتَقِبْهُمْ﴾ فانتظرهم وتبصر ما يصنعون. ﴿وَاصْطَبِرَ﴾ على أذاهم.

﴿وَنَبَّتُهُمْ أَنَّ الْمَاءَ قِسْمَةٌ بَيْنَهُمْ﴾ مقسوم لها يوم ولهم يوم، و ﴿بينهم﴾ لتغليب العقلاء. ﴿كُلُّ شِربٍ مُحْتَضَرٌ﴾ يحضره صاحبه في نوبته أو يحضره عنه غيره.

﴿ فَادَوْا صَاحِبُمْ فَنَعَالَمَىٰ فَعَفَرَ ﴿ لَكَ فَكُونَ كَانَ عَذَابِى وَنُذُرِ ﴿ إِنَّا أَرْسَلُنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَحِدَةً فَكَانُوا كَمْشِيعِ الْمُخْطِرِ ﴿ إِنَّا أَرْسَلُنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَحِدَةً فَكَانُوا كَمْشِيعِ الْمُخْطِرِ ﴿ إِنَّا أَرْسَلُنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَحِدَةً فَكَانُوا

﴿ فَنَادُوا صَاحِبَهُم ﴾ قدار بن سالف أحيمر ثمود ﴿ فَتَعَاطَى فَعَقَرَ ﴾ فاجترأ على تعاطي قتلها فقتلها أو فتعاطى السيف فقتلها والتعاطى تناول الشيء بتكلف.

﴿ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَاحِدَةً ﴾ صيحة جبريل عليه السلام. ﴿ فَكَانُوا كَهَشِيمِ المُحْتَظِر ﴾ كالشجر اليابس الذي يتخذه من يعمل الحظيرة لأجلها أو كالحشيش اليابس الذي يجمعه صاحب الحظيرة لماشيته في الشتاء، وقرىء بفتح الظاء أي كهشيم الحظيرة أو الشجر المتخذ لها.

﴿ وَلَفَدَ بَسَرَنَا ٱلْفُرَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلَ مِن ثُمُدَكِرٍ ﴿ كَذَبَتْ قَوْمُ لُوطٍ بِٱلنَّذُرِ ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِبًا إِلَاّ مَالَ لُوطٍ نَجَيْنَهُمْ بِسَحَرٍ ﴿ إِنَّ مِنْعَمَةً مِنْ عِندِنَا كَذَلِكَ نَجْزِى مَن شَكَرَ ۞ ﴾.

﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا القُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرِ ﴾ . ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ بِالنُذُرِ ﴾ . ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِباً ﴾ ريحاً تحصبهم بالحجارة أي ترميهم . ﴿ إِلاّ آلَ لُوطٍ نَجَيْنَاهُمْ بِسَحَرٍ ﴾ في سحر وهو آخر الليل أو مسحرين .

﴿ نِعْمَةً مِنْ عِنْدِنَا﴾ إنعاماً منا وهو علة لنجينا. ﴿ كَلَلِكَ نَجْزِي مَنْ شَكَرَ﴾ نعمتنا بالإيمان والطاعة.

﴿ وَلَقَدْ أَنذَرَهُم بَطْشَتَنَا فَتَمَارَوْا بِالنَّذُرِ ﴿ وَلَقَدْ رَوَدُوهُ عَن ضَيْفِهِ فَطَمَسْنَا أَعَيْنَهُمْ فَذُوقُواْ عَذَابِ وَنُذُرِ ﴾ .

﴿ وَلَقَدْ أَنْذَرَهُمْ ﴾ لوط. ﴿ بَطْشَتَنَا ﴾ أخذتنا بالعذاب. ﴿ فَتَمَارُوا بِالنَّذُرِ ﴾ فكذبوا بالنذر متشاكين.

﴿ وَلَقَدْ رَاوَدُوهُ عَنْ ضَيْفِهِ ﴾ قصدوا الفجور بهم. ﴿ فَطَمَسْنَا أَعْيُنَهُمْ ﴾ فمسحناها وسويناها بسائر الوجه. روي أنهم لما دخلوا داره عنوة صفقهم جبريل عليه السلام صفقة فأعماهم. ﴿ فَذُوتُوا عَذَابِي وَتُذُرِ ﴾ فقلنا لهم ذوقوا على ألسنة الملائكة أو ظاهر الحال.

﴿ وَلَقَدْ صَبَّحَهُمْ بُكُرَةٌ ﴾ وقرىء «بكرة» غير مصروفة على أن المراد بها أول نهار معين. ﴿عَذَابٌ مُسْتَقِرٌ ﴾ يستقر بهم حتى يسلمهم إلى النار.

﴿فَذُوتُوا عَذَابِي وَنُذُرِ﴾ .

﴿ وَلَقَدْ يَتَمَرُنَا الْقُرُوانَ لِللِّأِرِ فَهَلَ مِن مُلَّكِرٍ ۞ وَلَقَدْ جَآءَ ءَالَ فِرْعَوْنَ النُّذُرُ ۞ كَذَّبُواْ بِكَايَقِنَا كُلِّهَا فَأَخَذَنَاهُمُ اللَّهُ مُقَالِدٍ ۞﴾.

﴿وَلَقَدْ يَسَّرْنَا القُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾ كرر ذلك في كل قصة إشعاراً بأن تكذيب كل رسول مقتض لنزول العذاب واستماع كل قصة مستدع للادكار والاتعاظ، واستثنافاً للتنبيه والاتعاظ لئلا يغلبهم السهو والغفلة، وهكذا تكرير قوله: ﴿فَيِأَي ٱلاءِ ربكما تكذبان ﴾. ﴿ويل يومئذ للمكذبين ﴾ ونحوهما.

﴿ وَلَقَدْ جَاءَ آلَ فِرْعَوْنَ النُّذُرُ ﴾ اكتفى بذكرهم عن ذكره للعلم بأنه أولى بذلك منهم.

﴿كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا كُلُّهَا﴾ يعني الآيات النسع. ﴿فَأَخَذْنَاهُمْ أَخْذَ عَزِيزٍ ﴾ لا يغالب. ﴿مُقْتَدِرٍ ﴾ لا يعجزه شيء.

﴿ ٱكْفَارُكُمْ خَيْرٌ مِنْ أُولَتِهِكُو أَمْ لَكُمْ جَرَآءَةٌ فِي الزَّيْرِ ۞ أَمْ يَقُولُونَ خَنُ جَمِيعٌ شَنَصِرٌ ۞ سَيْهَزَمُ الجَسْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرَ ۞﴾.

﴿ أَكُفَّارُكُمْ ﴾ يا معشر العرب. ﴿خَيْرٌ مِنْ أَوُلَئِكُمْ ﴾ الكفار المعدودين قوّة وعدّة أو مكانة وديناً عند الله تعالى. ﴿ أَمْ لَكُمْ بَرَاءَةً فِي الزُّيْرِ ﴾ أم نزل لكم في الكتب السماوية أن من كفر منكم فهو في أمان من العذاب.

﴿ أَمْ يَقُولُونَ نَحْنُ جَمِيعٌ ﴾ جماعة أمرنا مجتمع ﴿ مُنْتَصِرٌ ﴾ ممتنع لا نرام أو منتصر من الأعداء لا نغلب، أو متناصر ينصر بعضنا بعضاً والتوحيد على لفظ الجميع.

﴿ مَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرَ﴾ أي الأدبار وإفراده لإرادة الجنس، أو لأن كل واحد يولي دبره وقد وقع ذلك يوم بدر وهو من دلائل النبوة. وعن عمر رضي الله تعالى عنه «أنه لما نزلت قال لم أعلم ما هو فلما كان يوم بدر رأيت رسول الله ﷺ يلبس الدرع ويقول. سيهزم الجمع، فعلمته».

﴿ بَلِ ٱلسَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَٱلسَّاعَةُ أَدَهَى وَأَمَرُ ۞ إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَشُعْرٍ ۞ يَوْمَ يُسْتَحَبُونَ فِي ٱلنَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ذُوقُواْ مَسَّ سَقَرَ ۞﴾.

﴿ يَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُم ﴾ موعد عذابهم الأصلي وما يحيق بهم في الدنيا فمن طلائعه. ﴿ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى ﴾ أشد، والداهية أمر فظيع لا يهتدي لدوائه. ﴿ وَأَمْرُ ﴾ مذاقاً من عذاب الدنيا.

﴿إِنَّ الْمُجْرِمِينَ في ضَلاَلِ﴾ عن الحق في الدنيا. ﴿وَسُعُرٍ﴾ ونيران في الآخرة.

﴿ يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِم ﴾ يجرون عليها. ﴿ ذُوقوا مَسَّ سَقَرَ ﴾ أي يقال لهم ذوقوا حر النار وألمها فإن مسها سبب التألم بها، وسقر علم لجهنم ولذلك لم يصرف من سقرته النار وصقرته إذا لوحته.

﴿ إِنَّا كُلَّ ثَنَّىءٍ خَلَقْتُهُ مِقْدَرِ ۞ وَمَا أَمْرُنَا ۚ إِلَّا وَحِدُهُ كُلَّمْجٍ بِٱلْبَصَرِ ۞﴾.

﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ﴾ أي إنا خلقنا كل شيء مقدراً مرتباً على مقتضى الحكمة، أو مقدراً مكتوباً في اللوح المحفوظ قبل وقوعه، وكل شيء منصوب بفعل يفسره ما بعده، وقرىء بالرفع على الابتداء وعلى هذا فالأولى أن يجعل خلقناه خبراً لا نعتاً ليطابق المشهورة في الدلالة على أن كل شيء مخلوق بقدر، ولعل اختيار النصب ها هنا مع الإضمار لما فيه من النصوصية على المقصود.

﴿وَمَا أَمْرُنَا إِلاَّ وَاحِدَةٌ﴾ إلا فعلة واحدة وهو الإيجاد بلا معالجة ومعاناة، أو ﴿إلا﴾ كلمة واحدة وهو قوله كن. ﴿كَلَمْحٍ بِالبَصَرِ﴾ في اليسر والسرعة، وقيل معناه معنى قوله تعالى: ﴿وَمَا أَمْرِ السَّاعَةُ إِلَا كُلْمُحُ الْبُصَرِ﴾..

﴿ وَلَقَدْ أَهْلَكُنُـٰنَا أَشْبَاعَكُمْ فَهَلَ مِن مُذَكِرٍ ۞ وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَـلُوهُ فِي الزُّبُرِ ۞ وَكُلُ صَغِيرٍ وَكُلِّ شَيْعًا وَهُو أَنْ الزَّبُرِ ۞ وَكُلُّ صَغِيرٍ مُسْتَظِرُ ۞﴾.

﴿ وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا أَشْيَاعَكُمْ ﴾ أشباهكم في الكفر ممن قبلكم. ﴿ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾ متعظ.

﴿وَكُلُّ شَيءٍ فَعَلُوهُ فِي الزُّبُرِ﴾ مكتوب في كتب الحفظة.

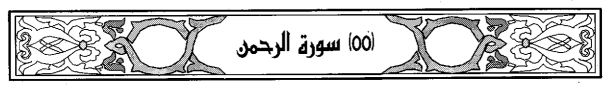
﴿وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ﴾ من الأعمال. ﴿مُسْتَطَرٌ﴾ مسطور في اللوح.

﴿ إِنَّ لَلْنَقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَهُرٍ ۞ فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكِ مُقْنَدِرٍ ۞ .

﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرِ ﴾ أنهار واكتفى باسم الجنس، أو سعة أو ضياء من النهار. وقرىء "نهر" وبضم الهاء جمع نهر كأسد وأسد.

﴿ فِي مَقْعَدِ صِدْقِ﴾ في مكان مرضي، وقرىء «مقاعد صدق». ﴿عِنْدَ مَلِيكِ مُقْتَدِرِ ﴾ مقربين عند من تعالى أمره في الملك، والاقتدار بحيث أبهمه ذوو الأفهام.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة القمر في كل غب بعثه الله يوم القيامة ووجهه كالقمر ليلة البدر».



#### مكية أو محنية أو متبعضة وآيها ثمال وسبعول آية

#### بِسْمِ اللَّهِ ٱلنَّهُ إِلنَّهُ إِلنَّهُ مِنْ الرَّحِيمَ فِي

﴿ ٱلرَّحْمَنُ ۚ ۞ عَلَمَ ٱلْقُرْءَانَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَىنَ ۞ عَلَمَهُ ٱلْبَيَانَ ۞ ﴿ .

﴿الرَّحْمُنُ﴾ ﴿عَلَّمَ القُرْآنَ﴾ لما كانت السورة مقصورة على تعداد النعم الدنيوية والآخروية صدرها بـ ﴿الرحمن﴾، وقدم ما هو أصل النعم الدينية وأجلها وهو إنعامه بالقرآن وتنزيله وتعليمه، فإنه أساس الدين ومنشأ الشرع وأعظم الوحي وأعز الكتب، إذ هو بإعجازه واشتماله على خلاصتها مصدق لنفسه ومصداق لها، ثم أتبعه قوله:

﴿ خَلَقَ الْإِنْسَانَ ﴾ ﴿ حَلَّمَهُ البَيَانَ ﴾ إيماء بأن خلق البشر وما يميز به عن سائر الحيوان من البيان، وهو التعبير عما في الضمير وإفهام الغير لما أدركه لتلقي الوحي وتعرف الحق وتعلم الشرع، وإخلاء الجمل الثلاث التي هي أخبار مترادفة لـ ﴿ الرحمن ﴾ عن العاطف لمجيئها على نهج التعديد.

#### ﴿ ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ بِحُسْبَانِ ۞ وَٱلنَّجْمُ وَٱلشَّجَرُ بَسْجُدَانِ ۞ .

﴿الشَّمْسُ وَالقَّمَرُ بِحُسْبَانِ﴾ يجريان بحساب معلوم مقدر في بروجهما ومنازلهما، وتتسق بذلك أمور الكائنات السفلية وتختلف الفصول والأوقات، ويعلم السنون والحساب.

﴿وَالنَّجُمُ والنبات الذي ينجم أي يطلع من الأرض ولا ساق له. ﴿وَالشَّجَرُ الذي له ساق. ﴿ وَالنَّجُمُ وَالنَّجَمُ الذي له ساق. ﴿ وَاسْجُدَانِ ﴾ ينقادان لله تعالى فيما يريد بهما طبعاً انقياد الساجد من المكلفين طوعاً، وكان حق النظم في الجملتين أن يقال: وأجرى الشمس والقمر، وأسجد النجم والشجر. أو ﴿الشمس والقمر بحسبان والنجم والشجر يسجدان ﴾ له، ليطابقا ما قبلهما وما بعدهما في اتصالهما بـ ﴿الرحمن ﴾، لكنهما جردتا عما يدل على الاتصال إشعاراً بأن وضوحه يغنيه عن البيان، وإدخال العاطف بينهما الاشتراكهما في الدلالة على أن ما يحس به من تغيرات أحوال الأجرام العلوية والسفلية بتقديره وتدبيره.

﴿ وَالسَّمَاءُ رَفَعَهَا وَوَضَعَ الْمِيزَاتَ ۞ أَلَّا تَطْغَوَا فِي الْمِيزَانِ ۞ وَأَقِيمُوا الْوَزَنَ بِالْقِسَطِ وَلَا تُخْشِرُوا الْمِيزَانَ ۞﴾.

﴿ وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا ﴾ خلقها مرفوعة محلاً ومرتبة، فإنها منشأ أقضيته ومتنزل أحكامه ومحل ملائكته، وقرىء بالرفع على الابتداء. ﴿ وَوَضَعَ المِيزانَ ﴾ العدل بأن وفر على كل مستعد مستحقه، ووفى كل ذي حق حقه حتى انتظم أمر إلعالم واستقام كما قال عليه السلام «بالعدل قامت السموات والأرض». أو ما يعرف به مقادير الأشياء من ميزان ومكيال ونحوهما، كأنه لما وصف السماء بالرفعة من حيث إنها مصدر القضايا والإقدار أراد وصف الأرض بما فيها مما يظهر به التفاوت ويعرف به المقدار ويسوى به الحقوق والمواجب.

﴿ أَلا تَطْغُوا فِي المِيزَانِ ﴾ لئلا تطغوا فيه أي لا تعتدوا ولا تجاوزوا الانصاف، وقرىء «لا تطغوا» على

إرادة القول.

﴿وَأَقِيمُوا الوَزْنَ بِالقِسْطِ وَلاَ تُخْسِرُوا المِيزَانَ﴾ ولا تنقصوه فإن من حقه أن يسوى لأنه المقصود من وضعه، وتكريره مبالغة في التوصية به وزيادة حث على استعماله، وقرىء ﴿ولا تخسروا﴾ بفتح التاء وضم السين وكسرها، و ﴿تخسروا﴾ بفتحها على أن الأصل ﴿ولا تخسروا﴾ في ﴿الميزان﴾ فحذف الجار وأوصل الفعل.

﴿ وَٱلْأَرْضَ وَضَمَهَا لِلْأَنَامِ ۞ فِيهَا فَكِكَهَ ۗ وَٱلنَّخْلُ ذَاتُ ٱلْأَكْمَامِ ۞ وَٱلْحَبُّ ذُو ٱلْعَصْفِ وَٱلرَّبِحَـانُ ۞ فِيأَيّ ءَالَآءِ رَبِيْكُمَا تُكَذِّبَانِ ۞﴾.

﴿ وَالْأَرْضَ وَضَعَهَا ﴾ خفضها مدحوة. ﴿ لِلأَثَّامِ ﴾ للخلق. وقيل الأنام كل ذي روح.

﴿ فِيهَا فَاكِهَةً ﴾ ضروب مما يتفكه به. ﴿ وَالنَّخُلُ ذَاتُ الأَكمام ﴾ أوعية التمر جمع كم، أو كل ما يكم أي يغطى من ليف وسعف وكفرى فإنه ينتفع به كالمكموم كالجذع والجمار والتمر.

﴿وَالْحَبُّ ذُو الْعَصْفِ﴾ كالحنطة والشعير وسائر ما يتغذى به، و ﴿العصف﴾ ورق النبات اليابس كالتين ﴿وَالْرَبْحَانُ﴾ يعني المشموم، أو الرزق من قولهم: خرجت أطلب ريحان الله، وقرأ ابن عامر «والحب ذا العصف والريحان» أي وخلق الحب والريحان أو وأخص، ويجوز أن يراد وذا الريحان فحذف المضاف، وقرأ حمزة والكسائي «والريحان» بالخفض ما عدا ذلك بالرفع، وهو فيعلان من الروح فقلبت الواو ياء وأدغم ثم خفف، وقيل «روحان» فقلبت واوه ياء للتخفيف.

﴿ فَبِأَيّ آلاَءِ رَبُّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ الخطاب للثقلين المدلول عليهما بقوله: ﴿ للإِنَّامِ ﴾ وقوله: ﴿ أَيها الثقلان ﴾ .

﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن صَلَصَـٰلِ كَالْفَخَّارِ ۞ وَخَلَقَ ٱلْجَـَانَّ مِن مَّارِجٍ مِّن نَّارٍ ۞ فَيَأَيّ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ۞﴾.

﴿ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالِ كَالْفَخَارِ ﴾ الصلصال الطين اليابس الذي له صلصلة، والفخار الخزف وقد خلق الله آدم من تراب جعله طيناً ثم حماً مسنوناً، ثم صلصالاً فلا يخالف ذلك قوله خلقه من تراب ونحوه.

﴿ وَخَلَقَ الْجَانَ ﴾ الجن أو أبا الجن. ﴿ مِنْ مَارِجٍ ﴾ من صاف من الدخان. ﴿ مِنْ نَارٍ ﴾ بيان لـ ﴿ مَارِجٍ ﴾ فإنه في الأصل للمضطرب من مرج إذا اضطرب.

﴿ فَبِأَي آلاَءِ رَبُّكُما تُكَذِّبانِ ﴾ مما أفاض عليكما في أطوار خَلقتكما حتى صيركما أفضل المركبات وخلاصة الكائنات.

﴿ رَبُّ ٱلْمَشْرِقَيْنِ وَرَبُ ٱلْمَقْرِيِّيْنِ ﴿ لَيْ مَالَةٍ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ مَرَّ ٱلْبَعْرَيْنِ يَلْنَهُمَا وَرَبُّ أَلَا مَرَّخُ لَا يَشْهُمَا بَرْزَخُ لَا يَشْهُمَا بَرْزَخُ لَا يَشْهُمَا بَرْزَخُ لَا يَشْهُما لِللَّهِ فَيْ إِنْ لَيْ إِلَيْنِ لَلْ إِلَى اللَّهُ لَهُ لَ

﴿رَبُّ الْمَشْرِقَيْنِ وَرَبُّ الْمَغْرِبَيْنِ﴾ مشرقي الشتاء والصيف ومغربيهما.

﴿فَبِأَيِّ آلاَءِ رَبِّكُمَا تُكَدُّبَانِ﴾ مما في ذلك من الفوائد التي لا تحصى، كاعتدال الهواء واختلاف الفصول وحدوث ما يناسب كل فصل فيه إلى غير ذلك.

﴿مَرَجَ البَحْرَيْنِ﴾ أرسلهما من مرجت الدابة إذا أرسلتها، والمعنى أرسل البحر الملح والبحر العذب. ﴿يَلْتَقْيَانِ﴾ يتجاوران ويتماس سطوحهما، أو بحري فارس والروم يلتقيان في المحيط لأنهما خليجان يتشعبان

﴿ بَيْنَهُمَا بَرْزَخُ ﴾ حاجز من قدرة الله تعالى أو من الأرض. ﴿ لاَ يَبْغِيَانِ ﴾ لا يبغي أحدهما على الآخر بالممازجة وإبطال الخاصية، أو لا يتجاوزان حديهما باغراق ما بينهما.

﴿ فَهِأَتِ ءَالَآءِ رَبِيكُمَا تُكَذِبَانِ ۞ يَغْرُجُ مِنْهُمَا ٱللَّوْلُوُ وَٱلْمَرْجَاتُ ۞ فَهِأَيَ ءَالَآءِ رَبِكُمَا تُكذِبَانِ ۞ وَلَهُ ٱلْجُوَادِ ٱلْمُسْتَاتُ فِي ٱلْبَعْرِ كَالْأَعْلَيْمِ ۞﴾.

﴿فَيِأَيُّ آلاَءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾ ﴿يَخْرُجُ مِنْهُمَا اللَّوْلُقُ وَالْمَرْجَانُ﴾ كبار الدر وصغاره، وقيل المرجان الخرر الأحمر، وإن صح أن الدر يخرج من الملح فعلى الأول إنما قال منهما لأنه مخرج من مجتمع الملح والعذب، أو لأنهما لما اجتمعا صارا كالشيء الواحد فكأن المخرج من أحدهما كالمخرج منهما. وقرأ نافع وأبو عمرو ويعقوب ﴿يخرج﴾، وقرىء «نخرج» و «يخرج» بنصب ﴿اللؤلؤ والمرجان﴾.

﴿ فَبِأَي آلاَء رَبُّكُمُا تُكَذِّبَانِ ﴾ ﴿ وَلَهُ الجَوَارِ ﴾ أي السفن جمع جارية، وقرىء بحذف الياء ورفع الراء كقوله:

لَهَا ثَنَايَا أَزبَع حِسَانٌ وَأَزبَع فَكُلُهَا ثَمَان

﴿المُنْشَآتُ﴾ المرفوعات الشرع، أو المصنوعات وقرأ حمزة وأبو بكر بكسر الشين أي الرافعات الشرع، أو اللاتي ينشئن الأمواج أو السير. ﴿فِي البَحْرِ كَالأَعْلاَمِ﴾ كالجبال جمع علم وهو الجبل الطويل.

﴿ فَيَأْتِي مَالَآهِ رَبِّكُمَا ثَكَذِبَانِ ۞ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞ وَيَبْغَىٰ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْمُلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ۞﴾.

﴿ فَبِأَيِّ آلاَءِ رَبَكُمَا تُكَذُّبَانِ ﴾ من خلق مواد السفن والإرشاد إلى أخذها وكيفية تركيبها وإجرائها في البحر بأسباب لا يقدر على خلقها وجمعها غيره.

﴿كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا﴾ من على الأرض من الحيوانات أو المركبات و ﴿من﴾ للتغليب، أو من الثقلين. ﴿فَانِ﴾ ﴿وَيَبْقَى وَجُهُ رَبِّكَ﴾ ذاته ولو استقريت جهات الموجودات وتفحصت وجوهها وجدتها بأسرها فانية في حد ذاتها إلا وجه الله أي الوجه الذي يلي جهته. ﴿ذُو الجَلاَلِ وَالإِكْرَامِ﴾ ذو الاستغناء المطلق والفضل العام.

﴿ فَيَأَيَ ءَالَآءَ رَبِّكُمَا ثُكَلَبَانِ ۞ يَتَعَلَّمُ مَن فِي ٱلشَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنِ ۞ مَإِلَيَ ءَالَآءَ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ۞﴾.

﴿فَبِأَيِّ آلاَءِ رَبُّكُمَا تُكَذَّبَانِ﴾ أي مما ذكرنا قبل من بقاء الرب وإبقاء ما لا يحصى مما هو على صدد الفناء رحمة وفضلاً، أو مما يترتب على فناء الكل من الإعادة والحياة الدائمة والنعيم المقيم.

﴿يَسْأَلُهُ مَنْ فِي السَّمَواتِ وَالأَرْضِ﴾ فَإِنَهم مفتقرون إليه في ذواتهم وصفاتهم وسائر ما يهمهم، ويعن لهم والمراد بالسؤال ما يدل على الحاجة إلى تحصيل الشيء في ذواتهم وصفاتهم نطقاً كان أو غيره. ﴿كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي الْمَراد بالسؤال ما يدل على الحاجة ألى تحصيل الشيء في شَأْنِ﴾ كل وقت يحدث أشخاصاً ويجدد أحوالاً على ما سبق به قضاؤه، وفي الحديث «من شأنه أن يغفر ذنباً ويفرج كرباً ويرفع قوماً ويضع آخرين». وهو رد لقول اليهود إن الله لا يقضي يوم السبت شيئاً.

﴿ فَبِأَيُّ آلاَءِ رَبُّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾ أي مما يسعف به سؤالكما وما يخرج لكما من مكمن العدم حيناً فحيناً.

﴿ سَنَقُرُعُ لَكُمْ أَيْهُ النَّقَلَانِ ﴿ إِنَّ مَهِا تِي ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ يَمَعَثَرَ الْجِنِ وَالْإِنِسِ إِنِ اسْتَطَعَتُمْ أَن تَنفُذُوا مِنْ أَقطَارِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ فَآنفُذُوا لَا نَنفُذُونَ إِلَّا بِشُلْطَنِ ۞ ﴾.

﴿ سَنَفْرُغُ لَكُمْ أَيْهِ النَّقَلاَنِ ﴾ أي سنتجرد لحسابكم وجزائكم وذلك يوم القيامة، فإنه تعالى لا يفعل فيه

غيره وقيل تهديد مستعار من قولك لمن تهدده سأفرغ لك، فإن المتجرد للشيء كان أقوى عليه وأجد فيه، وقرأ حمزة والكسائي بالياء وقرىء «سنفرغ إليكم» أي سنقصد إليكم. و ﴿الثقلان﴾ الإنس والجن سميا بذلك لثقلهما على الأرض أو لرزانة رأيهما وقدرهما، أو لأنهما مثقلان بالتكليف.

﴿فَيَأَيُّ آلاَءِ رَبِّكُمَا تُكَنِّبَانِ﴾ ﴿يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَنْ تَنْفُذُوا مِنْ أَقْطَارِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ﴾ إِن قدرتم أَن تخرجوا من جوانب السموات والأرض هاربين من الله فارين من قضائه. ﴿فَانْفُذُوا﴾ فاخرجوا ﴿لاَ تَنْفُذُوا﴾ لا تقدرون على النفوذ. ﴿إِلاَ بِسُلْطَانِ﴾ إلا بقوة وقهر وأنى لكم ذلك، أو إِن قدرتم أَن تنفذوا لتعلموا ما في السموات والأرض ﴿فانفذوا﴾ لتعلموا لكن ﴿لا تنفذون﴾ ولا تعلمون إلا ببينة نصبها الله تعالى فتعرجون عليها بأفكاركم.

﴿ فَهِاَي ءَالَآهِ رَبِكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ إِنْ يُرْسَلُ عَلَيْكُمَا شُوَاءُ مِن نَارٍ وَنُحَاشُ فَلَا تَنْصِرَانِ ﴿ فَهَا مُالَآهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴿ إِنَّا مُالَآهِ رَبِّكُمَا تُكذِّبَانِ ﴿ إِنَّا لَهُ مَا لَآهِ مَالَآهِ رَبِّكُمَا تُكذِّبَانِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَا لَآهِ مَالَآهِ رَبِّكُمَا تُكذِّبَانِ ﴿ إِنَّا لَهُ مَا لَآهِ مَالَآهِ مَالَآهِ مَالَكُهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَا مُنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَنَّا مُعْلَقًا مُنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا مُنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّا مُنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُعْمَالًا مُعْلَقًا مُنْ أَنَّ مُنْ أَنَّ مُنْ أَنْ أَنْ أَلُكُلُوا مُنْ أَلًا مُعْلَقًا مُنْ أَلِهُ مُلْكُلُولُ مُنْ أَلِكُونِ لَكُنْ مِنْ أَلِهُ مِنْ أَنْ أَلِيلًا مِنْ أَلِيلًا مُنْ أَلِكُمْ مُنْ أَلِيلًا مُنْ أَلِكُمْ مُنْ أَلِهُ مِنْ أَلِيلًا مُنْ أَلِيلًا مُنْ أَلِنْ أَلِكُمْ مُنْ أَلِقُوا مُنْ أَلِكُمْ مُنْ أَلِكُمْ مُنْ أَلِكُمْ مُنْ أَنْ مُنْ أَلِكُمْ مُنْ أَلِكُمْ مُنْ أَلِكُمْ مُنْ أَلِكُمْ مُنْ أَنْ مُنْ مُنْ أَلِكُمْ مُنْ أ

﴿ فَبَائِي آلاَءِ رَبُّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ أي من التنبيه والتحذير والمساهلة والعفو مع كمال القدرة، أو مما نصب من المصاعد العقلية والمعارج النقلية فتنفذون بها إلى ما فوق السموات العلا.

﴿ يُرْسَلُ عَلَيْكُمَا شَوَاظُهُ لَهِبٍ. ﴿ مِنْ نَارٍ وَنُحَاسٌ ﴾ ودخان قال:

تُصْبِيءُ كَضَوْءِ السِرَاجِ السَّلِيهِ عِلَى لَمْ يَجْعَلِ الله فِيهِ نُحَاسِاً وَصَفَرَ مَذَاب يصب على رؤوسهم، وقرأ ابن كثير ﴿شُواظ﴾ بالكسر وهو لغة ﴿ونحَاس﴾ بالجر عطفاً على

أو صفر مذاب يصب على رؤوسهم، وقرأ ابن كثير ﴿شُواطُ﴾ بالكسر وهو لغة ﴿وَنَحَاسُ﴾ بالجر عطفا على ﴿نار﴾، ووافقه فيه أبو عمرو ويعقوب في رواية، وقرىء «ونحس» وهو جمع كلحف. ﴿فَلاَ تَنْتَصِرَانِ﴾ فلا تمتنعان.

﴿ فَبِأَيِّ آلاَءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ فإن التهديد لطف والتمييز بين المطيع والعاصي بالجزاء والانتقام من الكفار ي عداد الآلاء.

﴿ فَإِذَا اَنشَقَتِ السَّمَآهُ فَكَانَتْ وَرْدَهُ كَالدِّهَـَانِ ﴿ لَيْ مَالَآءِ مَالَآءِ رَيِّكُمَا ثُكَذِّبَانِ ﴿ فَيُومَهِلُو لَا يُشَكُّلُ عَن ذَلْهِهِ إِنسُّ وَلَا جَمَآنُ ﴿ لَيْ اللّهِ رَبِّكُمَا ثُكَذِّبَانِ ﴿ لَيْ ﴾ .

﴿ فَإِذَا انْشَقَّتِ السَّمَاءُ فَكَانَتْ وَرْدَةً ﴾ أي حمراء كوردة وقرئت بالرفع على كان التامة فيكون من باب التجريد كقوله:

وَلَــــنِـنْ بَــقِـــــتُ لأَرْحَــلَــنَّ بِــغَــزُوةِ تَـخــوِي الـغَــنَـائِــم أَوْ يَــمُــوتَ كَــريــمُ ﴿كَالدُّهَانِ﴾ مذابة كالدهن وهو اسم لما يدهن به كالحزام، أو جمع دهن وقيل هو الأديم الأحمر. ﴿فَبَأَى آلاَءٍ رَبُّكُمَا تُكَذِّبَانَ﴾ أي مما يكون بعد ذلك.

﴿ فَيَوْمَنْذِ ﴾ أي فيوم تنشق السماء. ﴿ لاَ يُسْتَلُ عَنْ ذَنْبِهِ إِنْسٌ وَلاَ جَانٌ ﴾ لأنهم يعرفون بسيماهم وذلك حين ما يخرجون من قبورهم ويحشرون إلى الموقف ذوداً ذوداً على اختلاف مراتبهم، وأما قوله تعالى: ﴿ فوربك لنسألنهم ﴾ ونحوه فحين يحاسبون في المجمع، والهاء للإنس باعتبار اللفظ فإنه وإن تأخر لفظاً تقدم رتبة.

﴿ فَبَأَيِّ آلاَءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ أي مما أنعم الله على عباده المؤمنين في هذا اليوم.

﴿ يُمْرَفُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ بِسِيمَهُمْ فَيُؤْخَذُ بِٱلتَّوْمِي وَٱلْأَقْدَامِ ۞ فَيَأْتِي ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ۞ هَذِهِ جَهَنَّمُ ٱلَّتِي بُكَذِّبُ بِهَا ٱلْمُجْرِمُونَ ۞ يَطُونُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ خَمِيدٍ ءَانِ ۞ فَإِلَّتِ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ۞ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ۞﴾. ﴿يُمَرَفُ المُجْرِمُونَ بِسِيمَاهُمُ﴾ وهو ما يعلوهم من الكآبة والحزن. ﴿فَيُوخَذُ بِالنَّوَاصِي وَالأَقْدَامِ﴾ مجموعاً بينهما، وقيل يؤخذون ﴿بالنواصي﴾ تارة وبـ ﴿الأقدامِ﴾ أخرى.

﴿فَبِأَيِّ آلاَءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾ ﴿مَلِهِ جَهَنَّمُ الَّتِي يُكَذَّبُ بِهَا الْمُجْرِمُونَ﴾ ﴿يَطُوفُونَ بَيْنَهَا﴾ بين النار يحرقون بها. ﴿وَبَيْنَ حَمِيمٍ﴾ ماء حار. ﴿آنِ﴾ بلغ النهاية في الحرارة يصب عليهم، أو يسقون منه، وقيل إذا استغاثوا من النار أغيثوا بالحميم.

﴿فَبِأَيُّ آلاَءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾ ﴿وَلِمَنَّ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ﴾ موقفه الذي يقف فيه العباد للحساب، أو قيامه على أحواله من قام عليه إذا راقبه، أو مقام الخائف عند ربه للحساب بأحد المعنيين فأضيف إلى الرب تفخيماً وتهويلاً، أو ربه و ﴿مقام﴾ مقحم للمبالغة كقوله:

ذَعَرتُ بِهِ السَّفَ عَلْسَا وَنَسْفَيْتِ عَسَلَهُ مَسْقَامَ السَّذُنُسِ كَالسَّرَجُسِلِ السَّلِعِيسِ

﴿ جَنَتًانِ﴾ جنة للخائف الإنسي والأخرى للخائف الجني، فإن الخطاب للفريقين والمعنى لكل خائفين منكما أو لكل واحد جنة لعقيدته وأخرى لعمله، أو جنة لفعل الطاعات وأخرى لترك المعاصي، أو جنة يثاب بها وأخرى يتفضل بها عليه، أو روحانية وجسمانية وكذا ما جاء مثنى بعد.

﴿ مَإِلَيْ مَالَادٍ رَبِّكُمَا نَكَذِبَانِ ۞ ذَوَانَا آفَنَانِ ۞ فَإِلَيْ مَالَادٍ رَبِّكُمَا تَكَذِبَانِ ۞ فِيمَا عَيْنَانِ تَجْرِيَانِ ۞ ﴿.

﴿ فَبِأَيِّ آلاً ۚ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ ﴿ فَوَاتَا أَفْنَانٍ ﴾ أنواع من الأشجار والثمار جمع فِنْ، أو أغصان جمع فنن وهي الغصنة التي تشعب من فرع الشجرة، وتخصيصها بالذكر لأنها التي تورق وتثمر وتمد الظل.

﴿ فَبِأَيّ آلاَءِ رَبُّكُمَا تُكَذُّبَانِ﴾ ﴿ فِيهِمَا عَيْنَانِ تَجْرِيَانِ﴾ حيث شاؤوا في الأعالي والأسافل. قيل إحداهما التسنيم والأخرى السلسبيل.

﴿ فِهَاَّيَ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ۞ فِيهِمَا مِن كُلِّ فَكِهَةِ زَقِجَانِ ۞ فَإِلَّيَ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكذِّبَانِ ۞ مُتَّكِمِينَ عَلَى فُرُشِ بَطَآيِنُهَا مِنْ إِسْتَبْرَقَوْ وَجَنَى ٱلْجَنَّنَيْنِ دَانِ ۞﴾.

﴿ فَبِأَيِّ آلاً ۗ رَبِكُمَا تُكَذِّبانَ ﴾ .

﴿ فِيهِمَا مِنْ كُلِّ فَاكِهَةً زَوْجَانِ﴾ صنفان غريب ومعروف، أو رطب ويابس.

﴿ فَبِأَيِّ آلاَءِ رَبِّكُمَا تُكَدِّبَانِ ﴾ ﴿ مُتَّكِئِينَ عَلَى فُرُسِ بَطَائِنُهَا مِنْ إِسْتَبْرَقِ ﴾ من ديباج ثخين وإذا كانت البطائن كذلك فما ظنك بالظهائر، و ﴿ متكثين ﴾ مدح للخائفين أو حال منهم، لأن من خاف في معنى الجمع . ﴿ وَجَنَى البَّعَنَيْنِ دَانِ ﴾ قريب يناله القاعد والمضطجع، ﴿ وَجَنى ﴾ اسم بمعنى مجنى وقرىء بكسر الجيم .

﴿ فَيَأَيِّ ءَالَآهِ رَيْكُمَا تُكَذِّبَانِ ۞ فِيِنَ قَاصِرَتُ اَلْطَرْفِ لَوْ يَطْمِثْهُنَّ إِنْسُ قَبْلَهُمْ وَلَا جَانَّ ۞ فَيَأَيّ ءَالَآهِ رَيْكُمَا تُكذِّبَانِ ۞ كَأَنْهُنَ ٱلْبَاقُوتُ وَالْمَرْجَانُ ۞﴾ .

﴿فَيَأَيُّ آلاَءِ رَبُّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾ ﴿فِيهِنَّ﴾ في الجنان فإن جنتان تدل على جنان هي للخائفين أو فيما فيهما من الأماكن والقصور، أو في هذه الآلاء المعدودة من الجنتين والعينين والفاكهة والفرش. ﴿قَاصِراتُ الطَرْفِ﴾ نساء قصرن أبصارهن على أزواجهن. ﴿لَمْ يَطْمِثْهُنَّ إِنْسٌ قَبْلَهُمْ وَلاَ جَانً﴾ لم يمس الإنسيات إنس ولا الجنيات جن، وفيه دليل على أن الجن يطمثون. وقرأ الكسائي بضم الميم. ﴿فَيَأَيِّ آلاَءِ رَبُّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾.

﴿كَأَنَّهُنَّ الْيَاقُوتُ وَالْمَرْجَانُ﴾ أي وحمرة الوجنة وبياض البشرة وصفائهما.

﴿ فِيَأَيّ ، الآدِ رَبِّكُمَا ثَكَذِبَانِ ۞ مَلْ جَزَآءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ۞ فِيَأَيّ ،الآدِ رَبِّكُمَا ثُكَذِبَانِ۞﴾.

﴿ فَبِأَيِّ آلاَءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ ﴿ هَلْ جَزاءُ الإِحْسَانِ ﴾ في العمل. ﴿ إِلاَّ الإِحْسَانُ ﴾ في الثواب وهو الجنة. ﴿ إِلاَّ الإِحْسَانُ ﴾ في الثواب وهو الجنة. ﴿ فَبَأَيِّ آلاَءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ .

﴿ وَمِن دُونِهِمَا جَنَّنَانِ ﴿ فَيَأَيِّ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴿ مُدْهَاَتَتَانِ ﴿ فَيَأَيِّ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴾ .

﴿ وَمِنْ دُونِهِمَا جَنَتًانِ ﴾ ومن دون تينك الجنتين الموعودتين للخائفين المقربين ﴿ جنتان ﴾ لمن دونهم من أصحاب اليمين.

﴿ فَبِأَي آلاَءِ رَبُّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ ﴿ مُدْهَامَّتَانِ ﴾ خضراوان تضربان إلى السواد من شدة الخضرة، وفيه إشعار بأن الغالب على هاتين الجنتين النبات والرياحين المنبسطة على وجه الأرض، وعلى الأوليين الأشجار والفواكه دلالة على ما بينهما من التفاوت ﴿ فَبِأَيِّ آلاَءِ رَبِّكُمَا تُكَذَّبانِ ﴾ .

﴿ فِيهِمَا عَيْمَانِ فَضَاخَتَانِ ﴿ لَيْ فَإِنِّ مَالَآءِ رَتِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴿ فِيهِمَا فَكِهَةٌ وَغَلَّ وَرُمَّانُ ﴾ فَإِنَّ مَالَآءِ رَتِيكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴿ إِنَّ ﴾ .

﴿ فِيهِما عَيْنَانِ نَضَّاخَتَانِ ﴾ فوارتان بالماء هو أيضاً أقل مما وصف به الأوليين وكذا ما بعده.

﴿فَيَأَيُّ اللَّهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾ ﴿فِيهِمَا فَاكِهَةً وَنَخُلُ وَرُمَّانُ﴾ عطفهما على الفاكهة بياناً لفضلهما، فإن ثمرة النخل فاكهة وغذاء وثمرة الرمان فاكهة ودواء، واحتج به أبو حنيفة رضي الله عنه على أن من حلف لا يأكل فاكهة فأكل رطباً أو رماناً لم يحنث. ﴿فَيَأَيُّ آلاَءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾.

﴿ فِيهِنَّ خَيْرَبُّ حِسَانٌ ۞ فَإِي ءَالَآءِ رَئِكُمَا ثَكَذِبَانِ ۞ حُرَّ مَقْصُورَتُ فِى اَلْجِيَامِ ۞ فَإَيّ ءَالَآءِ رَئِكُمَا ثُكَذِبَانِ ۞ لَمْ يَطْمِتُهُنَّ إِنسُ قَبْلَهُمْ وَلَا جَانَّ ۞﴾.

﴿ فِيهِنَّ خَيْرَاتُ ﴾ أي خيرات فخففت لأن خيراً الذي بمعنى أخير لا يجمع، وقد قرىء على الأصل ﴿ حِسَانُ ﴾ حسان الخَلْقِ وَالخُلُقِ.

﴿ فَيِأَيُّ آلاَءِ رَبُّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ ﴿ حُورٌ مَقْصُورَاتُ فِي الْخِيَامِ ﴾ قصرن في خدورهن، يقال امرأة قصيرة وقصورة ومقصورة أي مخدرة، أو مقصورات الطرف على أزواجهن.

﴿ فَيِأَيِّ آلاَءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ ﴿ لَمْ يَطْمِثْهُنَّ إِنْسٌ قَبْلَهُمْ وَلاَ جَانٌ ﴾ كحور الأولين وهم أصحاب الجنتين فإنهما يدلان عليهم.

﴿ فِيَأَيّ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا ثَكَذِبَانِ ۞ مُتَكِيبِنَ عَلَى رَفَرَفٍ خُصْرٍ وَعَبْقَرِيّ حِسَانِ ۞ فَيَأَيّ ءَالَآءِ رَبِكُمَا ثَكَذِبَانِ ۞ ۞ نَبْرَكَ اسْمُ رَبِّكَ ذِى ٱلْمِكْلِ وَٱلْإِكْرَامِ ۞﴾.

﴿ فَبِأَيِّ آلاَءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ ﴿ مُتَّكِثِينَ عَلَى زُفْرَفِ ﴾ وسائد أو نمارق جمع رفرفة . وقيل الرفرف ضرب من البسط أو ذيل الخيمة وقد يقال لكل ثوب عريض . ﴿ خُضْرٍ وَعَبْقَرِيٌ حِسَانِ ﴾ العبقري منسوب إلى عبقر ، تزعم العرب . أنه اسم بلد للجن فينسبون إليه كل شيء عجيب ، والمراد به الجنس ولذلك جمع ﴿حسان ﴾ حملاً على المعنى .

﴿فَبِأَيِّ آلاَءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾ ﴿تَبَارَكَ اسْمُ رَبِّكَ﴾ تعالى اسمه من حيث إنه مطلق على ذاته فما ظنك بذاته، وقيل الإِسم بمعنى الصفة أو مقحم كما في قوله:

إلى النَّحَوْلِ ثُمَّ اسْمُ السَّلاَمِ عَلَيْكُمَا

﴿ فِي الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ ﴾ وقرأ ابن عامر بالرفع صفة للإِسم.

عن النبي ﷺ «من قرأً سورة الرحمن أدى شكر ما أنعم الله تعالى عليه».



#### مكية وآيها ست وتسعوى آية

#### بِسْمِ اللَّهِ النَّهُ إِلنَّهُ إِلنَّهُ إِلنَّهُ الرَّحَيْمُ إِل

# ﴿ إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ۞ لَيْسَ لِوَقَعَنِهَا كَاذِبَةُ ۞ خَافِضَةٌ رَّافِعَةُ ۞﴾.

﴿إِذَا وَقَعَتِ الوَاقِعَةُ ﴾ إذا حدثت القيامة، سمّاها واقعة لتحقق وقوعها وانتصاب ﴿إذا ﴾ بمحذوف مثل اذكر أو كان كيت وكيت.

﴿ لَيْسَ لِوَقَعْتِهَا كَاذِبَةً ﴾ أي لا يكون حين تقع نفس تكذب على الله تعالى، أو تكذب في نفيها كما تكذب الآن، واللام مثلها في قوله: ﴿قدمت لحياتي﴾ أو ليس لأحد في وقعتها كاذبة فإن من أخبر عنها صدق، أو ليس لها حينتذ نفس تحدث صاحبها بإطاقة شدتها واحتمالها وتغريه عليها من قولهم: كذبت فلاناً نفسه في الخطب العظيم، إذا شجعته عليه وسولت له أنه يطيقه.

﴿ خَافِضَةٌ رَافِعَةٌ ﴾ تخفض قوماً وترفع آخرين، وهو تقرير لعظمتها فإن الوقائع العظام كذلك، أو بيان لما يكون حينئذ من خفض أعداء الله ورفع أوليائه، أو إزالة الأجرام عن مقارها بنثر الكواكب وتسيير الجبال في الجو، وقرئتا بالنصب على الحال.

﴿ إِذَا رُحَٰتِ ٱلأَرْضُ رَبًّا ۞ وَبُسَتِ ٱلْجِمَالُ بَسُا ۞ فَكَاتَ هَبَاتَهُ ثُنْبَنًا ۞ وَكُنتُمُ أَزَوَجًا فَلَنتَهُ ۞﴾.

﴿إِذَا رُجَّتِ الأَرْضُ رَجَّا﴾ حركت تحريكاً شديداً بحيث ينهدم ما فوقها من بناء وجبل، والظرف متعلق بـ ﴿خافضة﴾ أو بدل من ﴿إذا وقعت﴾.

﴿وَبُسَّتِ الْجِبَالُ بَسَّا﴾ أي فتتت حتى صارت كالسويق الملتوت من بس السويق إذا لته، أو سيقت وسيرت من بس الغنم إذا ساقها،

﴿ فَكَانَتْ هَبَاءً ﴾ غباراً. ﴿ مُنْبَثاً ﴾ منتشراً.

﴿وَكُنتُهُمْ أَزْوَاجاً﴾ أصنافاً. ﴿ثَلاَلَةً﴾ وكل صنف يكون أو يذكر مع صنف آخر زوج.

﴿ فَأَصْحَتُ ٱلْمَيْمَنَةِ مَا ۚ أَصْحَتُ ٱلْمَيْمَنَةِ ۞ وَأَصْتُ ٱلْمُنْفَعَةِ مَا ۖ أَصْحَتُ ٱلْمُشْتَعَةِ ۞ ﴿ ﴿

﴿فَأَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ ﴿ وَأَصْحَابُ الْمَشْأَمَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَشْأَمَةِ الْمَشْأَمَةِ وَأَصحاب المنزلة السنية وأصحاب المينة من تيمنهم بالميامن وتشاؤمهم بالشمائل، أو ﴿أصحاب الميمنة ﴾ و ﴿أصحاب المشامة ﴾ الذين يؤتون صحائفهم بأيمانهم والذين يؤتونها بشمائلهم، أو أصحاب اليمن والشؤم فإن السعداء ميامين على أنفسهم بطاعتهم والأشقياء مشائيم عليها بمعصيتهم. والجملتان الاستفهاميتان خبران لما قبلهما بإقامة الظاهر مقام الضمير ومعناهما التعجب من حال الفريقين.

﴿ وَالسَّنبِغُونَ السَّنبِغُونَ ۞ أُولَتِهِكَ الْمُقَرِّئُونَ ۞ فِي جَنَّتِ النَّهِيدِ ۞﴾.

﴿وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ﴾ والذين سبقوا إلى الإيمان والطاعة بعد ظهور الحق من غير تلعثم وتوان، أو سبقوا في حيازة الفضائل والكمالات، أو الأنبياء فإنهم مقدمو أهل الأديان هم الذين عرفت حالهم وعرفت مآلهم كقول أبي النجم:

أنسا أبُسو السئسجسم وشعسري شعسري

أو الذين سبقوا إلى الجنة ﴿ أُولَئِكَ المُقَرَّبُونَ ﴾ ﴿ فِي جَنَّاتِ النَّمِيمِ ﴾ الذين قربت درجاتهم في الجنة وأعليت مراتبهم.

﴿ ثُلَةٌ ۚ مِنَ ٱلأَوَٰلِينَ ۞ وَقَلِيلٌ مِنَ ٱلْآخِرِينَ ۞ .

﴿ ثُلَّةً مِنَ الْأُولِينَ ﴾ أي هم كثير من الأولين يعني الأمم السالفة من لدن آدم إلى محمد عليه الصلاة والسلام.

﴿وَقَلِيلٌ مِنَ الْآخرِينَ﴾ يعني أمة محمد عليه الصلاة والسلام ولا يخالف ذلك قوله عليه الصلاة والسلام «إن أمتي يكثرون ساثر الأمم». لجواز أن يكون سابقو سائر الأمم أكثر من سابقي هذه الأمة، وتابعو هذه أكثر من تابعيهم، ولا يرده قوله في أصحاب اليمين، ﴿ثلة من الأولين \* وثلة من الآخرين﴾. لأن كثرة الفريقين لا تنافي أكثرية أحدهما، وروي مرفوعاً أنهما من هذه الأمة، واشتقاقها من الثل وهو القطع.

﴿عَلَىٰ شُرُرٍ مَّوْضُونَةِ ﴿ فَى مُتَكِمِينَ عَلَيْهَا مُتَقَدِيلِينَ ﴿ يَلُونُ عَلَيْهِمْ وِلَدَنَّ مُخَلَدُونَ ﴿ يَا كَوَابٍ وَأَبَارِينَ وَكَأْسِ مِن مَعِينِ ﴿ إِنَّى لَا يُصَدِّعُونَ عَنْهَا وَلَا يُمْزِفُونَ ﴿ ﴾.

﴿ عَلَى سُرُدٍ مَوْضُونَةٍ ﴾ خبر آخر للضمير المحذوف، والـ ﴿ موضونة ﴾ المنسوجة بالذهب مشبكة بالدار والياقوت، أو المتواصلة من الوضن وهو نسج الدرع.

﴿مُتَّكِثِينَ عَلَيْهَا مُتَقَابِلِينَ﴾ حالان من الضمير في ﴿على سرر﴾.

﴿يَطُونُ عَلَيْهِمْ﴾ للخدمة. ﴿وِلْدَانُ مُخَلَّدُونَ﴾ مبقون أبداً على هيئة الولدان وطراوتهم.

﴿ بِأَكْوَابِ وَأَبَارِيقَ ﴾ حال الشرب وغيره، والكوب إناء بلا عروة ولا خرطوم له، والإبريق إناء له ذلك. ﴿ وَكَأْسَ مِنْ مَعِينَ ﴾ من خُمر.

﴿لاَ يُصَدَّمُونَ عَنْها﴾ بخمار. ﴿وَلاَ يُنزِفُونَ﴾ ولا تنزف عقولهم، أو لا ينفد شرابهم. وقرأ الكوفيون بكسر الزاي ﴿لا يُصَدَّمُونَ﴾ بمعنى لا يتصدعون أي لا يتفرقون.

﴿ وَفَكِكُهُ فِي نِنَا يَنَخَيَّرُونَ ۞ وَلَحْدِ طَلَيْرِ مِنَا يَشْتَهُونَ ۞ وَحُورٌ عِينٌ ۞ كَأَمْثَكِ ٱللَّؤُلُوِ ٱلْسَكُنُونِ ۞ جَزَانًا بِمَا كَانُواْ يَتَمَلُونَ ۞﴾.

﴿وَفَاكِهَةٍ مِمَّا يَتَخَيِّرُونَ﴾ أي يختارون.

﴿وَلَحُمْ طَيْرِ مِمَّا يَشْتَهُونَ﴾ يتمنون.

﴿وَحُورٌ عِينٌ﴾ عطف على ﴿ولدان﴾، أو مِبتدأ محذوف الخبر أي وفيها أو ولهم حور، وقرأ مسر والكسائي بالجر عطفاً على ﴿جنات﴾ بتقدير مضاف أي هم في جنات ومصاحبة حور، أو على أكواب لأن معنى ﴿يطوف عليهم ولدان مخلدون بأكواب﴾ ينعمون بأكواب، وقرئتا بالنصب على ويؤتون حوراً.

﴿كَأَمْثَالِ اللَّوْلُو المَكْتُونِ﴾ المصون عما يضربه في الصفاء والنقاء.

﴿جَزَاءَ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ أي يفعل ذلك كله بهم جزاء بأعمالهم.

﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَقُوا وَلَا تَأْتِيمًا ۞ إِلَّا فِيلًا سَلَمًا سَلَمًا ۞ ﴿

﴿ لاَ يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُواَ ﴾ باطلاً. ﴿ وَلاَ تَأْثِيماً ﴾ ولا نسبة إلى الإِثم أي لا يقال لهم أثمتم.

﴿ إِلاَّ قَيلاً ﴾ أي قولاً. ﴿ سَلاماً سَلاماً ﴾ بدل من ﴿قيلا ﴾ كقوله: ﴿ لا يسمعون فيها لغوا إلا سلاماً ﴾ أو صفته أو مفعوله بمعنى إلا أن يقولوا سلاماً ، أو مصدر والتكرير للدلالة على فشو السلام بينهم. وقرى وسلام سلام على الحكاية .

﴿ وَأَصْنَاتُ ٱلْمَدِينِ مَا أَصْعَنَاتُ ٱلْمَدِينِ ۞ فِي سِدْرٍ غَنْضُودٍ ۞ وَطَلْحٍ مَّنضُودٍ ۞ وَظِلْ مَّدُودٍ ۞﴾.

﴿وَأَصْحَابُ اليَمِينِ مَا أَصْحَابُ اليَمِينِ﴾ ﴿فِي سِذْرِ مَخْضُودٍ﴾ لا شوك فيه من خضد الشوك إذا قطعه، أو مثنى أغصانه من كثرة حمله من خضد الغصن إذا ثناه وهو رطب.

﴿ وَطَلْحِ ﴾ وشجر موز، أو أم غيلان وله أنوار كثيرة طيبة الرائحة، وقرىء بالعين. ﴿ مَنْضُودٍ ﴾ نضد حمله من أسفله إلى أعلاه.

﴿ وَظِلُّ مَمْدُودٍ ﴾ منبسط لا يتقلص ولا يتفاوت.

﴿وَمَلَو مَشْكُوبِ ۞ وَفَكِهُمْ كَثِيرَةِ ۞ لَا مَقْطُوعَةِ وَلَا مَمْنُوعَةِ ۞ .

﴿وَمَاءٍ مَسْكُوبِ﴾ يسكب لهم أين شاؤوا وكيف شاؤوا بلا تعب، أو مصبوب سائل كأنه لما شبه حال السابقين في التنعم بأعلى ما يتصور الأهل المدن شبه حال أصحاب اليمين بأكمل ما يتمناه أهل البوادي إشعاراً بالتفاوت بين الحالين.

﴿وَفَاكِهَةٍ كَثِيرةٍ﴾ كثيرة الأجناس.

﴿ لاَ مَقْطُوعَةٍ ﴾ لا تنقطع في وقت. ﴿ وَلاَ مَمْنُوعَةٍ ﴾ لا تمنع عن متناولها بوجه.

﴿ وَفُرْشِ مِّرْفُوعَةِ ۞ إِنَّا أَنشَأْتَهُنَّ إِنشَانَهُ ۞ جَمَلْتَهُنَّ أَبْكَارًا ۞ عُرًّا أَتَرَابًا ۞﴾.

﴿وَقُرُشِ مَرْفُوعَةٍ﴾ رفيعة القدر أو منضدة مرتفعة. وقيل الفرش النساء وارتفاعها أنها على الأرائك، ويدل عليه قوله:

﴿إِنَّا أَنْشَأْنَاهُنَّ إِنْشَاءُ﴾ أي ابتدأناهن ابتداء جديداً من غير ولادة إبداء أو إعادة. وفي الحديث "هن اللواتي قبضن في دار الدنيا عجائز شمطاً رمصاً، جعلهن الله بعد الكبر أتراباً على ميلاد واحد، كلما أتاهن أزواجهن وجدوهن أبكاراً».

﴿ فَجَعَلْنَاهُنَّ أَبِكَاراً ﴾ . ﴿ عُرُباً ﴾ متحببات إلى أزواجهن جمع عروب، وسكن راءه حمزة وأبو بكر وروي عن نافع وعاصم مثله. ﴿ أَتُرَاباً ﴾ فإن كلهن بنات ثلاث وثلاثين وكذا أزواجهن.

﴿ لِأَصْحَنْ ِ ٱلْمَدِينِ ۞ ثُلَةٌ مِنَ ٱلْأَوْلِينَ ۞ وَثُلَةٌ مِنَ ٱلْآخِرِينَ ۞ ﴿ .

﴿ لأَضحَابِ اليَمِينِ ﴾ متعلق بـ ﴿ أَنشأنا ﴾ أو «جعلنا »، أو صفة لـ ﴿ بكاراً ﴾ أو خبر لمحذوف مثل هن أو

﴿ثُلَّةً مِنَ الأَوَّلِينَ﴾ ﴿وَتُلَّةً مِنَ الآخِرِينَ﴾ وهي على الوجه الأول خبر محذوف.

﴿ وَأَضْعَتُ اَلِيْمَالِ مَا أَضَعَتُ اَلِشَمَالِ ۞ فِي سَمُومِ وَجَمِيمِ ۞ وَظِلْ مِن يَعْمُومِ ۞ لَا بَارِدِ وَلَا كَرِيمٍ ۞﴾.

﴿وَأَصْحَابُ الشَّمَالِ مَا أَصْحَابُ الشَّمَالِ﴾ ﴿فِي سَمُومٍ﴾ في حر نار ينفذ في المُسام. ﴿وَحَمِيمٍ﴾ وماء متناه في الحرارة.

﴿وَظِلِ مِنْ يَحْمُومِ من دخان أسود يفعول من الجممة.

﴿ لاَ بَارِدٍ ﴾ كسائر ً الظل. ﴿ وَلاَ كَرِيمٍ ﴾ ولا نافع، نفى بذلك ما أوهم الظل من الاسترواح.

﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَبْلَ ذَلِكَ مُتَرَفِينَ ۞ وَكَانُواْ يُصِرُّونَ عَلَى لَلْمِنتِ ٱلْعَظِيمِ ۞ .

﴿إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَلِكَ مُتْرَفِينَ﴾ منهمكين في الشهوات.

﴿وَكَانُوا يُصِرُّونَ عَلَى الْحِنْثِ الْعَظِيمِ﴾ الذنب العظيم يعني الشرك، ومنه بلغ الغلام الحنث أي الحلم ووقت المؤاخذة بالذنب، وحنث في يمينه خلاف بر فيها وتحنث إذا تأثم.

﴿ وَكَانُواْ يَقُولُونَ أَيِذَا مِتْنَا وَكُنَا تُـرَابًا وَعِظَامًا أَءِنَا لَمَبْعُونُونَ ۞ أَوْ ءَابَآؤُنَا ٱلأَوَّلُونَ ۞ قُلَ إِنَّ ٱلأَوَّلِينَ وَٱلْآخِدِينُ ۚ ۞ لَمَجْمُوعُونَ إِلَىٰ مِيقَنتِ يَوْمِ مَعْلُومٍ ۞ .

﴿وَكَانُوا يَقُولُونَ أَثِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَاباً وَعِظَاماً أَثِنًا لَمَيْعُوثُونَ﴾ كررت الهمزة للدلالة على إنكار البعث مطلقاً وخصوصاً في هذا الوقت كما دخلت العاطفة في قوله:

﴿أَوْ آبَاؤُنَا الأَوَّلُونَ﴾ للدلالة على أن ذلك أشد إنكاراً في حقهم لتقادم زمانهم وللفصل بها حسن العطف على المستكن في ﴿لمبعوثون﴾، وقرأ نافع وابن عامر ﴿أُو﴾ بالسكون وقد سبق مثله، والعامل في الظرف ما دل عليه «مبعوثون» لا هو للفصل بأن والهمزة.

﴿ قُلْ إِنَّ الْأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ ﴾ ﴿ لَمَجْمُوعُونَ ﴾ . وقرىء «لمجمعون» . ﴿ إِلَى مِيقَاتِ يَوْمٍ مَعْلُومٍ ﴾ إلى ما وقت به الدنيا وحدت من يوم معين عند إلله معلوم له .

﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا ٱلطَّمَالُونَ ٱللَّكَذِيونَ ۞ لَاكِلُونَ مِن شَجَرٍ مِن زَقُومٍ ۞ فَالِتُونَ مِنهَا ٱلْبُعُلُونَ ۞ ﴿

﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا الضَّالُونَ المُكَذِّبُونَ ﴾ أي بالبعث والخطاب لأهل مكة وأضرابهم.

﴿ لَا كِلُونَ مِنْ شَجَرٍ مِنْ زَقُومٍ ﴾ ﴿ من ﴾ الأولى للابتداء والثانية للبيان.

﴿ فَمَالِثُونَ مِنْهَا البُطُونَ ﴾ من شدة الجوع.

﴿ فَشَرِيُونَ عَلَيْهِ مِنَ لَلْمَبِيمِ ﴿ فَيَ فَشَارِبُونَ شُرْبَ لَلْمِيدِ ﴿ هَا مَزَلُكُمْ بَرْمَ اللِّينِ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

﴿فَشَارِبُونَ عَلَيْهِ مِنَ الحَمِيمِ﴾ لغلبة العطش، وتأنيث الضمير في منها وتذكيره في ﴿عليه﴾ على معنى الشجر ولفظه، وقرىء «من شجرةً» فيكون التذكير للـ ﴿زقومِ﴾ فإنه تفسيرها.

﴿ فَشَارِبُونَ شُرْبَ الهِيمِ ﴾ الإبل التي بها الهيام وهو داء يشبه الاستسقاء، جمع أهيم وهيماء قال ذو الرمة:

فَأَصْبَحْتُ كَالَهَيْمَاءِ لاَ المَاءُ مُبْردُ صَدَاهَا وَلاَ يَقْضِي عَلَيْهَا هَيَامُهَا

وقيل الرمال على أنه جمع هيام بالفتح وهو الرمل الذي لا يتماسك جمع على هيم كسحب، ثم خفف وفعل به ما فعل بجمع أبيض وكل من المعطوف والمعطوف عليه أخص من الآخر من وجه فلا اتحاد، وقرأ نافع وحمزة وعاصم ﴿شرب﴾ بضم الشين.

﴿ هَذَا نُزُلُهُمْ يَوْمَ الدِّينِ ﴾ يوم الجزاء فما ظنك بما يكون لهم بعد ما استقروا في الجحيم، وفيه تهكم كما في قوله: ﴿ فَبَشْرِهُم بَعَدَابِ ٱليمِ ﴾ لأن النزل ما يعد للنازل تكرمة له، وقرىء «نزلهم» بالتخفيف.

﴿ غَنُ خَلَقْنَكُمْ فَلَوْلَا تُصَدِّقُونَ ۞ أَفَرَءَيْتُم مَّا تُمَنُّونَ ۞ ءَأَنتُر غَلْقُونَهُۥ أَمْ نَحْنُ ٱلْمَنْلِقُونَ ۞ ﴿

﴿نَحْنُ خَلَقْتَاكُمْ فَلَوْلاً تُصَدِّقُونَ ﴾ بالخلق متيقنين محققين للتصديق بالأعمال الدالة عليه، أو بالبعث فإن من قدر على الإِبداء قدر على الإِعادة.

﴿ أَقَرَ أَيْتُمْ مَا تُمْنُونَ ﴾ أي ما تقذفونه في الأرحام من النطف، وقرىء بفتح التاء من منى النطفة بمعنى مناها.

﴿ٱلنَّتُمْ تَخْلُقُونَهُ ﴾ تجعلونه بشراً سوياً. ﴿أَمْ نَحْنُ الخَالِقُونَ ﴾ .

﴿ غَنُ قَدَّرَنَا بَيْنَكُمُ ٱلْمَوْتَ وَمَا غَنُ بِمَسْبُوقِينَ ﴿ عَلَىٰ أَن نُبُدِلَ أَمَثَلَكُمْ وَنُنشِئَكُمْ فِي مَا لَا تَعَلَمُونَ ۗ ﴿ وَلَقَدْ عَلِيْتُكُمْ وَنُنشِئَكُمْ فِي مَا لَا تَعَلَمُونَ ﴾ وَلَقَدْ عَلِيْتُهُ ٱللَّشَأَةَ ٱلأُولَى فَلُولَا تَذَكَرُونَ ﴿ ﴾ .

﴿ نَحْنُ قَدَّرْنَا بَيْنَكُمُ المَوْتَ ﴾ قسمناه عليكم وأقتنا موت كل بوقت معين، وقرأ ابن كثير بتخفيف الدال. ﴿ وَمَا نَحْنُ بِمَسْبُوقِينَ ﴾ لا يسبقنا أحد فيهرب من الموت أو يغير وقته، أو لا يغلبنا أحد من سبقته على كذا إذا غلبته عليه.

﴿ عَلَى أَنْ نُبُدُلُ أَمْنَالُكُمْ ﴾ على الأول حال أو علة لـ ﴿ قدرنا ﴾ وعلى بمعنى اللام، ﴿ وما نحن بمسبوقين ﴾ اعتراض وعلى الثاني صلة، والمعنى على أن نبدل منكم أشباهكم فنخلق بدلكم، أو نبدل صفاتكم على أن أمثالكم جمع مثل بمعنى صفة. ﴿ وَنُنْشِتَكُمْ فِيمَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ في خلق أو صفات لا تعلمونها.

﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ النَّشْأَةَ الأُولَى فَلَوْلاً تَذَكَّرُونَ﴾ أن من قدر عليها قدر على النشأة الأخرى فإنها أقل صنعاً لحصول المواد وتخصيص الاجزاء وسبق المثال، وفيه دليل على صحة القياس.

﴿ أَمْرَهَ يَتُمُ مَا تَخُرُثُونَ ﴿ مَا أَنتُهُ تَزْرَعُونَهُۥ أَمْ تَحَنُ الزَّرِعُونَ ﴿ لَوَ نَشَآهُ لَجَعَلْنَهُ حُطَنَمًا فَظَلَتُمْ تَفَكَّهُونَ ﴾ ﴿ إِنَّا لَمُغْرَمُونَ ﴿ إِنَّا مُعَنِّمُ مَنْ مَرُومُونَ ﴿ ﴾ ﴿

﴿ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَحْرُثُونَ ﴾ تبذرون حبه ،

﴿ أَأَنْتُمْ تَزْرَعُونَهُ ﴾ تنبتونه. ﴿ أَمْ نَحْنُ الزَّارِعُونَ ﴾ المنبتون.

﴿ لَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَاهُ حُطَاماً ﴾ هشيماً. ﴿ فَظَلْتُمْ تَفَكَّهُونَ ﴾ تعجبون أو تندمون على اجتهادكم فيه، أو على ما أصبتم لأجله من المعاصي فتتحدثون فيه، والفكه التنقل بصنوف الفاكهة وقد استعير للتنقل بالحديث، وقرىء «فظلتم» بالكسر و «فظللتم» على الأصل.

﴿إِنَّا لَمُغْرَمُونَ﴾ لملزمون غرامة ما أنفقنا، أو مهلكون لهلاك رزقنا من الغرام، وقرأ أبو بكر «أثنا لمغرمون» على الاستفهام.

﴿ بَلْ نَحْنُ ﴾ قوم. ﴿ مُحْرُومُونَ ﴾ حرمنا رزقنا، أو محدودون لا مجدودون.

﴿ أَفَرَهَ يَتُمُ ٱلْمَاءَ الَّذِى تَشْرَبُونَ ﴿ مَا مَنْمُ أَنزَلْتُنُوهُ مِنَ ٱلْمُزْنِ أَمْ غَنُ ٱلْمُنزِلُونَ ﴿ لَيَ نَشَآهُ جَعَلَنَهُ أَجَاجًا فَلَوْلَا تَشَكَّرُونَ ﴿ لَيَ الْمُنزِلُونَ ﴿ لَيَ الْمُنْزِلُونَ اللَّهِ لَوْ نَشَآهُ جَعَلَنَهُ أَجَاجًا فَلَوْلَا تَشَكَّرُونَ ﴾.

﴿أَفَرَأَيْتُمُ المَاءَ الَّذِي تَشْرَبُونَ ﴾ أي العذب الصالح للشرب.

﴿ اَلْنَتُمْ أَنْزَلْتُمُوهُ مِنَ المُزْنِ ﴾ من السحاب واحده مزنة، وقيل ﴿المزن﴾ السحاب الأبيض وماؤه أعذب. ﴿ أَمْ نَحْنُ الْمُنْزِلُونَ ﴾ بقدرتنا والرؤية إن كانت بمعنى العلم فمتعلقة بالاستفهام.

﴿ لَوْ نَشَاءُ جَعَلْنَاهُ أَجَاجاً ﴾ ملحاً أو من الأجيج فإنه يحرق الفم، وحدف اللام الفاصلة بين جواب ما يتمحض للشرط وما يتضمن معناه لعلم السامع بمكانها، أو الاكتفاء بسبق ذكرها أو يختص ما يقصد لذاته ويكون أهم وفقده أصعب بمزيد التأكيد. ﴿ فَلَوْلاً تَشْكُرُونَ ﴾ أمثال هذه النعم الضرورية.

﴿ أَفَرَءَ يَشُكُ اَلنَارَ الَّتِي قُورُونَ ﴿ عَالَمَهُ أَنشُرُ أَنشَأَتُمْ شَجَرَتُهَا أَمْ نَحَنُ الْمُنشِقُونَ ﴿ فَهَ نَحَلُنَهَا تَذْكِرَهُ وَمَنْعَا لِللَّهُ وَمَنْعَا لِللَّهُ وَمَنْعَا لِللَّهُ وَمُنْعَا لِللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الْعَظِيهِ ﴿ وَمَنْ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

﴿ أَفَرَ أَيْتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ ﴾ تقدحون.

﴿ءَأَنْتُمْ أَنْشَأْتُمْ شَجَرَتَهَا أَمْ نَحْنُ المُنْشِئُونَ﴾ يعني الشجرة التي منها الزناد.

﴿نَحْنُ جَعَلْنَاها﴾ جعلنا نار الزناد. ﴿تَلْكِرَةُ﴾ تبصرة في أمر البعث كما مر في سورة "يس"، أو في الظلام أو تذكيراً وأنموذجاً لنار جهنم. ﴿وَمَتَاعاً﴾ ومنفعة. ﴿لِلْمُقْوِينَ﴾ الذين ينزلون القواء وهي القفر، أو للذين خلت بطونهم أو مزاودهم من الطعام، من أقوت الدار إذا خلت من ساكنيها.

﴿ فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ ﴾ فأحدث التسبيح بذكر اسمه تعالى أو بذكره فإن إطلاق اسم الشيء ذكره والعظيم صفة للاسم أو الرب، وتعقيب الأمر بالتسبيح لما عدد من بدائع صنعه وإنعامه إما لتنزيهه تعالى عما يقول الجاحدون لوحدانيته الكافرون لنعمته، أو للتعجب من أمرهم في غمط نعمه، أو للشكر على ما عدها من النعم.

## ﴿ فَكَا أَفْسِمُ بِمَوْفِعِ ٱلنُّجُومِ ۞ وَإِنَّهُ لَفَسَدٌّ لَّوَ تَعْلَمُونَ عَظِيمُ ۞ ﴿

﴿ فَلاَ أَقْسِمُ ﴾ إذ الأمر أوضح من أن يحتاج إلى قسم، أو فأقسم و «لا» مزيدة للتأكيد كما في ﴿لئلا يعلم ﴾ أو فلأنا أقسم فحذف المبتدأ وأشبع فتحة لام الابتداء، ويدل عليه قراءة ﴿فلا قسم ﴾ أو ﴿فلا ﴾ رد لكلام يخالف المقسم عليه. ﴿ بِمَواقِع النَّجُومِ ﴾ بمساقطها، وتخصيص المغارب لما في غروبها من زوال أثرها والدلالة على وجود مؤثر لا يزول تأثيره، أو بمنازلها ومجاريها. وقيل النجوم نجوم القرآن ومواقعها أوقات نزولها، وقرأ حمزة والكسائي ﴿ بموقع ﴾ .

﴿وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ لما في المقسم به من الدلالة على عظم القدرة وكمال الحكمة وفرط الرحمة، ومن مقتضيات رحمته أن لا يترك عباده سدى، وهو اعتراض في اعتراض فإنه اعتراض بين القسم والمقسم عليه، و ﴿لو تعلمون﴾ اعتراض بين الموصوف والصفة.

﴿ إِنَّهُ لَقُرَانٌ كَرِيمٌ ۞ فِي كِنَتِ مَكْنُونِ ۞ لَا يَمَشُهُۥ إِلَّا ٱلْمُطَهَّرُونَ ۞ تَنزِيلٌ مِن رَبِ ٱلْعَالَمِينَ ۞﴾.

﴿إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كُويِمٌ ﴾ كثير النفع الشتماله على أصول العلوم المهمة في إصلاح المعاش والمعاد، أو حسن

مرضي في جنسه

﴿ فِي كِتَابِ مَكْتُونِ ﴾ مصون وهو اللوح المحفوظ.

﴿لاَ يَمَسُهُ إِلاَّ المُطَهِّرُونَ﴾ لا يطلع على اللوح إلا المطهرون من الكدورات الجسمانية وهم الملائكة، أو لا يمس القرآن ﴿إلا المطهرون﴾ من الأحداث فيكون نفياً بمعنى النهي، أو لا يطلبه ﴿إلا المطهرون﴾ من الكفر، وقرىء «المتَطَهِرُونَ» و «المَطَّهَرُونَ» من أطهره بمعنى طهره و «المُطَّهِرُونَ» أي أنفسهم أو غيرهم بالاستغفار لهم والإلهام.

﴿تَنْزِيلٌ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ صفة ثالثة أو رابعة للقرآن، وهو مصدر نعت به وقرىء بالنصب أي نزل نزيلاً.

﴿ أَفِيهَاذَا ٱلْحَدِيْثِ أَنتُم مُدْمِنُونَ ۞ وَتَجْعَلُونَ رِزْفَكُمْ أَنَّكُمْ ثَكَذِيبُونَ ۞﴾.

﴿ أَفَيِهَذَا الحَدِيثِ ﴾ يعني القرآن. ﴿ أَنْتُمْ مُذْهِنُونَ ﴾ متهاونون به كمن يدهن في الأمر أي يلين جانبه ولا يتصلب فيه تهاوناً به.

﴿وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ﴾ أي شكر رزقكم. ﴿أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ﴾ أي بمانحه حيث تنسبونه إلى الأنواء، وقرىء «شكركم» أي وتجعلون شكركم لنعمة القرآن أنكم تكذبون به وتكذبون أي بقولكم في القرآن أنه سحر وشعر، أو في المطر أنه من الأنواء.

﴿ فَلَوَلَاۤ إِذَا بَلَفَتِ ٱلْحُلْقُومَ ۞ وَأَنتُدَ حِينَإِذِ نَظُرُونَ ۞ وَنَحَنُ أَقْرَبُ إِلَتِهِ مِنكُمُ وَلَكِنَ لَا نَتْصِرُونَ ۞﴾.

﴿ فَلَوْلا إِذَا بَلَغَتِ الْحِلْقُومَ ﴾ أي النفس.

﴿ وَٱلْنَتُمْ حِينَتُكِ تَنْظُرُونَ ﴾ حالكم، والخطاب لمن حول المحتضر والواو للحال!

﴿وَنَحْنُ أَقْرَبُ﴾ أي ونحن أعلم. ﴿إِلَيْهِ﴾ إلى المحتضر. ﴿مِنْكُمْ﴾ عبر عن العلم بالقرب الذي هو أقرى سبب الاطلاع. ﴿وَلَكِنْ لاَ تُبْصِرُونَ﴾ لا تدركون كنه ما يجري عليه.

﴿ فَلَوۡلَاۤ إِن كُنُّتُمۡ غَيۡرَ مَدِينِينِّ ۚ ۞ تَرْجِعُونَهَاۤ إِن كُنْتُم صَادِقِينَ ۞ .

﴿ فَلَوْلاً إِنْ كُنتُمْ غَيْرَ مَدِينينَ ﴾ أي مجزيين يوم القيامة أو مملوكين مقهورين من دانه إذا أذله واستعبده، وأصل التركيب للذل والانقياد.

﴿تَرْجِعُونَهَا﴾ ترجعون النفس إلى مقرها وهو عامل الظرف والمحضض عليه بلولا الأولى والثانية تكرير للتوكيد وهي بما في حيزها دليل جواب الشرط، والمعنى إن كنتم غير مملوكين مجزيين كما دل عليه جحدكم أفعال الله وتكذيبكم بآياته. ﴿إِنْ كُنْتُمْ صَادِقينَ﴾ في أباطيلكم ﴿فلولا﴾ ترجعون الأرواح إلى الأبدان بعد بلوغها الحلقوم.

﴿ فَأَمَّا ۚ إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرِّمِينُ ۞ فَرَقِحٌ وَرَتِّحَانٌ وَحَنَّتُ نَعِيمٍ ۞ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنْ أَصْحَابِ ٱلْيَمِينِ ۞ فَسَلَتُهُ لَكَ مِنْ أَصْحَابِ ٱلْيَمِينِ ۞﴾.

﴿ فَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ المُقَرِّمِينَ ﴾ أي إن كان المتوفى من السابقين.

﴿قَرَوْحٌ﴾ فله استراحة وقرىء «فَرُوِّحٌ» بالضم وفسر بالرحمة لأنها كالسبب لحياة المرحوم وبالحياة إ

الدائمة. ﴿وَرَيْحَانُ﴾ ورزق طيب. ﴿وَجَنْتُ نَعِيمٍ﴾ ذات تنعم. ﴿وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنْ أَصْحَابِ اليّمِينِ﴾ ﴿فَسَلامٌ لَكَ﴾ يا صاحب اليمين. ﴿مِنْ أَصْحَابِ اليّمِينِ﴾ أي من إخوانك يسلمون عليك.

﴿ وَأَمَّا ۚ إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذِبِينَ ٱلطَّـالِينَ ۗ ۞ مَثَرُكُ مِنْ جَبِيدٍ ۞ وَتَصْلِيَهُ جَبِيمٍ ۞ ﴾.

﴿وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ المُكَذِّبِينَ الضَّالِينَ﴾ يعني أصحاب الشمال، وإنما وصفهم بأفعالهم زجراً عنها وإشعاراً بما أوجب لهم ما أوعدهم به.

﴿فَنُزُلُّ مِنْ حَمِيمٍ﴾ ﴿وَتَصْلِيَةُ جَحِيمٍ﴾ وذلك ما يجد في القبر من سموم النار ودخانها.

﴿ إِنَّ هَٰذَا لَمُوَ حَقُّ الْبَقِينِ ۞ مَسَخٍ بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ ۞﴾.

﴿إِنَّ هَذَا﴾ أي الذي ذكر في السورة أو في شأن الفرق. ﴿لَهُو حَقُّ الْيَقِينِ﴾ أي حق الخبر اليقين.

﴿ فَسَيِّح بِاسْمِ رَبُّكَ الْعَظِيمِ ﴾ فنزهه بذكر اسمه تعالى عما لا يليق بعظمة شأنه.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة الواقعة في كل ليلة لم تصبه فاقة أبداً».

# العام العام (١٥٧) سورة الحديد

#### محنية وقيل مكية وأيها تسع وعشروى آية

#### بِنْ مِ اللَّهِ الرُّهُنِ الرِّحَدِ لِهِ

﴿ سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي ٱلشَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَهُوَ ٱلْعَرِبِينُ لَلْمَكِيمُ ۞ لَهُ مُلْكُ ٱلشَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ بُحِيءَ وَيُمِيثُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِ شَيِّءٍ فَدِيئُر ۞﴾.

﴿ سَبَّحَ لله مَا فِي السَّمْوَاتِ وَالأَرْضِ فَكر ها هنا وفي "الحشر" و "الصف" بلفظ الماضي، وفي "الجمعة" و "التغابن" بلفظ المضارع إشعاراً بأن من شأن ما أسند إليه أن يسبحه في جميع أوقاته، لأنه دلالة حِبِلية لا تختلف باختلاف الحالات، ومجيء المصدر مطلقاً في "بني إسرائيل" أبلغ من حيث إنه يشعر بإطلاقه على استحقاق التسبيح من كل شيء وفي كل حال، وإنما عدي باللام وهو متعد بنفسه مثل نصحت له في نصحته أشعاراً بأن إيقاع الفعل لأجل الله وخالصاً لوجهه. ﴿ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ﴾ حال يشعر بما هو المبدأ للتسبيح.

﴿لَهُ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ﴾ فإنه الموجد لهما والمتصرف فيهما. ﴿يُحْيِي وَيُمِيتُ﴾ استئناف أو خبر لمحذوف أو حال من المجرور في له ﴿وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ﴾ من الإحياء والإماتة وغيرهما. ﴿قَدِيرٌ﴾ تام القدرة.

﴿هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَالظَّهِرُ وَالْبَاطِنُّ وَهُوَ بِكُلِّ شَىْءٍ عَلِيمٌ ۞ هُوَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي ﴿ سِنَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْمَرْشِّ يَعْلَمُ مَا يَلِحُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلشَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُو أَيْنَ مَا كُشُتُمُ وَاللّهُ بِمَا تَعْبَلُونَ بَصِيرٌ ۞﴾.

﴿ هُوَ الْأُوَّلُ ﴾ السابق على سائر الموجودات من حيث إنه موجدها ومحدثها. ﴿ وَالآخِرُ ﴾ الباقي بعد فنائها ولو بالنظر إلى ذاتها مع قطع النظر عن غيرها، أو ﴿ هو الأول ﴾ الذي تبتدأ منه الأسباب وتنتهي إليه المسببات، أو ﴿ الأول ﴾ خارجاً و ﴿ الآخر ﴾ ذهناً. ﴿ وَالظَّاهِرُ وَالبَاطِنُ ﴾ الظاهر وجوده لكثرة دلائله والباطن حقيقة ذاته فلا تكتنهها العقول، أو الغالب على كل شيء والعالم بباطنه والواو الأولى والأخيرة للجمع بين المجموعين. ﴿ وَهُوَ بِكُلُّ شَيءٍ عَلِيمٌ ﴾ يستوي عنده الظاهر والخفي.

﴿هُوَ الَّذِي خَلَق السَّمْوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَامٍ ثُمَّ اسْتَوى عَلَى الْعَرْشِ يَعَلَمُ مَا يَلِجُ فِي الأَرْضِ ﴾ كالبذور. ﴿وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا ﴾ كالزروع. ﴿وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ ﴾ كالأمطار. ﴿وَمَا يَغْرُجُ فِيهَا ﴾ كالأبخرة. ﴿وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَمَا كُنْتُمْ ﴾ لا ينفك علمه وقدرته عنكم بحال. ﴿وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ فيجازيكم عليه، ولعل تقديم الخلق على العلم لأنه دليل عليه.

﴿ لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَى ٱللَّهِ نُرْجَعُ ٱلْأَمُورُ ۞ يُولِجُ ٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِ ٱلْيَلِّ وَهُوَ عَلِيْمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ۞﴾.

﴿لَهُ مُلْكُ السَّمَوٰاتِ وَالأَرْضِ﴾ ذكره مع الإعادة كما ذكره مع كالإبداء لأنه كالمقدمة لهما. ﴿وَإِلَى الله . تُرْجَعُ الأُمُورِ﴾.

﴿ يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَهُوَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ بمكنوناتها.

﴿ مَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَأَنفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُم مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ فَٱلَّذِينَ مَامَنُوا مِنكُو وَأَنفَقُوا لَهُمْ أَجَرٌ كَبِيرٌ ﴿ كَالَمُولُ بَدْعُوكُو لِنُوَّمِنُوا بِرَنِكُو وَقَدْ أَخَذَ مِيثَقَكُو إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾.

﴿ آمِنُوا بِالله وَرَسُولِهِ وَ أَتَفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخَلَفِينَ فِيهِ مِن الأموال التي جعلكم الله خلفاء في التصرف فيها فهي في الحقيقة له لا لكم، أو التي استخلفكم عمن قبلكم في تملكها والتصرف فيها، وفيه حث على الإنفاق وتهوين له على النفس. ﴿ فَاللَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَ أَنْفَقُوا لَهُمْ أَجْرٌ كَبِيرٌ ﴾ وعد فيه مبالغات جعل الجملة السمية وإعادة ذكر الإيمان والإنفاق وبناء الحكم على الضمير وتنكير الأجر ووصفه بالكبر.

﴿وَمَا لَكُمْ لاَ تُؤْمِنُونَ بِاللهُ أَي وما تصنعون غير مؤمنين به كقولك: مالك قائماً. ﴿وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ لِتُؤْمِنُوا بِرَبَّكُمْ ﴾ حال من ضمير تؤمنون، والمعنى أي عذر لكم في ترك الإيمان والرسول يدعوكم إليه بالحجج والآيات. ﴿وَقَدْ أَخَذَ مِيثَاقَكُمْ ﴾ أي وقد أخذ الله ميثاقكم بالإيمان قبل، وذلك بنصب الأدلة والتمكين من النظر، والواو للحال من مفعول ﴿يدعوكم ﴾، وقرأ أبو عمرو على البناء للمفعول ورفع ﴿ميثاقُكُمْ ﴾. ﴿إِن كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ لموجب ما فإن هذا موجب لا مزيد عليه.

﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُنَرِّلُ عَلَى عَبْدِهِ ۚ مَايَتِ يَيْنَتِ لِيُخْرِجَكُمْ مِنَ ٱلظَّلُمَنَتِ إِلَى ٱلنَّوْرِ وَإِنَّ ٱللَّهَ بِكُو لَرَهُوثُ تَحِيمٌ فَيَ الظَّلُمَنَتِ إِلَى ٱلنَّوْرِ وَإِنَّ ٱللَّهَ بِكُو لَرَهُوثُ تَحِيمٌ وَمَا لَكُو ٱللَّهُ اللَّهُ وَمَا لَكُو ٱللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ ٱللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَلُونَ خَبِيرٌ وَقَلْنَلُ أُولَٰتِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِنَ ٱللِينَ ٱلفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَلْتَلُواً وَكُلًا وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْمُشْنَى وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ أَوْلَئِكَ فَيَالِكُونَ خَبِيرٌ اللَّهُ اللَّ

﴿ هُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ عَلَى عَبْدِهِ آيَاتِ بَيْنَاتِ لِيُخْرِجَكُمْ ﴾ أي الله أو العبد. ﴿ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾ من ظلمات الكفر إلى نور الإيمان. ﴿ وَإِنَّ الله بِكُمْ لَرَءُوكُ رَحِيمٌ ﴾ حيث نبهكم بالرسول والآيات ولم يقتصر على ما نصب لكم من الحجج العقلية.

﴿ وَمَا لَكُمْ أَلا تُنْفِقُوا ﴾ وأي شيء لكم في ﴿ الا تنفقوا ﴾ . ﴿ فِي سَبِيلِ الله ﴾ فيما يكون قربة إليه . ﴿ وَلِلّهِ مِيرَاكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ يرث كل شيء فيهما فلا يبقى لأحد مال ، وإذا كان كذلك فإنفاقه بحيث يستخلف عوضاً يبقى وهو الثواب كان أولى . ﴿ لاَ يَسْتَوِي مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الفَقْحِ وَقَاتَلَ أُولِئِكَ أَعْظَمُ دَرَجَة ﴾ بيان لتفاوت المنفقين باختلاف أحوالهم من السبق وقوة اليقين ، وتحري الحاجات حثاً على تحري الأفضل منها بعد الحث على الإنفاق ، وذكر القتال للاستطراد وقسيم من أنفق محذوف لوضوحه ودلالة ما بعده عليه ، و ﴿ الفقتح ﴾ فتح مكة إذ عز الإسلام به وكثر أهله وقلت الحاجة إلى المقاتلة والإنفاق . ﴿ مِنَ النّهِ الْخَسْنَى ﴾ أي وعد الله كلاً من المنفقين المثوبة الحسنى وهي بعد الفتح . ﴿ وَقَاتَلُوا وَكُلاً وَعَدَ الله الحُسْنَى ﴾ أي وعد الله كلاً من المنفقين المثوبة الحسنى وهي الجنة . وقرأ ابن عامر «وكُلُ ، بالرفع على الابتداء أي وكل وعده الله ليطابق ما عطف عليه . ﴿ وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ مَن وانفق في سبيل الله وخاصم الكفار حتى ضرب ضرباً أشرف به على الهلاك .

﴿ مَّن ذَا ٱلَّذِى يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُصَنَّعِفَهُمْ لَهُ وَلَهُۥ أَجْرٌ كَرِيهُرْ ﴿ لَكُ يَوْمَ تَرَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِ يَسْعَىٰ

﴿مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ الله قَرْضاً حَسَناً﴾ أي من الذي ينفق ماله في سبيله رجاء أن يعوضه، فإنه كمن يقرضه وحسن الإنفاق بالإخلاص فيه وتحري أكرم المال وأفضل الجهات له. ﴿فَيُضَاعِفَهُ لَهُ﴾ أي يعطي أجره أضعافاً. ﴿وَلَهُ أَجُرْ كَرِيمٌ﴾ أي وذلك الأجر المضموم إليه الأضعاف كريم في نفسه ينبغي أن يتوخى وإن لم يضاعف، فكيف وقد يضاعف أضعافاً. وقرأ عاصم ﴿فيضاعفه﴾ بالنصب على جواب الاستفهام باعتبار المعنى فكأنه قال: أيقرض الله أحد فيضاعفه له. وقرأ ابن كثير «فيضعفه» مرفوعاً وقرأ ابن عامر ويعقوب «فيضعفه» منصوباً.

﴿ يَوْمَ تَرَى المُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِنَاتِ ﴾ ظرف لقوله ﴿ وله ﴾ أو ﴿ فيضاعفه ﴾ أو مقدر باذكر ﴿ يَسْعَى نُورُهُم ﴾ ما يوجب نجاتهم وهدايتهم إلى الجنة. ﴿ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيمانِهِمْ ﴾ لأن السعداء يؤتون صحائف أعمالهم من هاتين الجهتين. ﴿ بُشْرَاكُم الْيَوْمَ جَنَّاتٌ ﴾ أي يقول لهم من يتلقاهم من الملائكة ﴿ بشراكم ﴾ أي المبشر به جنات، أو ﴿ بشراكم ﴾ دخول جنات. ﴿ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ هُوَ الفَوْزُ الْمَظِيم ﴾ الإِشارة إلى ما تقدم من النور والبشرى بالجنات المخلدة.

﴿ يَوْمَ يَقُولُ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلْمُنَافِقَاتُ لِلَّذِينَ ءَامِّنُوا ٱنظُرُونَا نَقْنَبِسْ مِن نُورِكُمْ قِبَلَ ٱرَّجِعُوا وَرَاءَكُمْ فَٱلْتَيسُوا نُولًا فَضُرِبَ يَيْنَهُم بِسُورِ لَهُ بَابُ بَاطِئْهُ فِيهِ ٱلرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِن قِبَالِهِ ٱلْعَذَابُ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿ يَوْمَ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بدل من ﴿ يوم ترى ﴾ . ﴿ لِلَّذِينَ آمَنُوا انْظُرُونَا ﴾ انتظرونا فإنهم يسرع بهم إلى الجنة كالبرق الخاطف، أو انظروا إلينا فإنهم إذا نظروا إليهم استقبلوهم بوجوههم فيستضيئون بنور بين أيديهم. وقرأ حمزة «أنظرونا» على أن اتنادهم ليلحقوا بهم إمهال لهم . ﴿ نَقْتَبِسْ مِنْ نُورِكُم ﴾ نصب منه . ﴿ قِيلَ الْجِعُوا وَرَاءَكُم ﴾ إلى الدنيا . ﴿ فَالْتَمِسُوا نُوراً ﴾ بتحصيل المعارف الإلهية والأخلاق الفاضلة ، فإنه يتولد منها أو إلى حيث شئتم فاطلبوا نوراً آخر فإنه لا سبيل لكم إلى هذا ، وهو تهكم بهم وتخييب من المؤمنين أو الملائكة ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُم ﴾ بين المؤمنين والمنافقين . ﴿ بِسُورٍ ﴾ بحائط . ﴿ لَهُ يَلِه لا سَالُ مِنْ مَنْ الْمؤمنون . ﴿ وَظَاهِرُهُ مِنْ قِبَلِه النَّهُ مِنْ جَهِتَه لأنه يلى النو . . ﴿ فَيهِ الرَّحْمَة ﴾ لأنه يلي الجنة . ﴿ وَظَاهِرُهُ مِنْ قِبَلِه الْعَذَابُ ﴾ من جهته لأنه يلى النار .

﴿ يُنَادُونَهُمْ أَلَمْ نَكُن مَّعَكُمْ قَالُواْ بَلَن وَلَكِئَكُمْ فَنَنتُمْ أَنفُسَكُمْ وَزَيَضَتُمْ وَآرَبَبْتُمْ وَغَرَّتَكُمُ ٱلْأَمَانِ حَتَّى جَآهَ أَمْنُ ٱللَّهِ وَغَرَّتُكُمُ اللَّهُ لَكُمْ اللَّهُ عَلَى مَوْلَىكُمْ وَلَيْكُمْ وَلَا مِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مَأْوَىكُمُ ٱلنَّالَ هِي مَوْلَىكُمْ وَبِلْسَ ٱللَّهِ وَغَرَّكُم بِٱللَّهِ ٱلْغَرُورُ ﴿ لَيْ فَالْهُمْ لَا يُؤْخَذُ مِنكُمْ فِدْيَةٌ وَلَا مِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مَأْوَىكُمُ ٱلنَّالَ هِي مَوْلَىكُمْ وَبِلْسَ السَّمِيدُ ﴿ فَاللَّهُ مِنْ اللَّهِ مَا لَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ ال

﴿ يُنَادُونَهُمْ أَلَمْ نَكُنْ مَعَكُمْ ﴾ يريدون موافقتهم في الظاهر. ﴿ قَالُوا بَلَى وَلَكِنَّكُمْ فَتَنْتُمُ أَنْفُسَكُمْ ﴾ بالنفاق. ﴿ وَتَرَبَّضِتُمْ ﴾ بالمؤمنين الدوائر. ﴿ وَارْتَبْتُمْ ﴾ وشككتم في الدين. ﴿ وَغَرَّتْكُمُ الْأَمَانِيُ ﴾ كامتداد العمر. ﴿ حَتَّى جَاءَ أَمْرُ الله ﴾ وهو الموت. ﴿ وَغَرَّكُمْ بِالله الغَرُورُ ﴾ الشيطان أو الدنيا.

﴿ فَالْيُومَ لاَ يُؤخّذُ مِنْكُمْ فِذْيَةٌ ﴾ فداء وقرأ ابن عامر ويعقوب بالتاء. ﴿ وَلاَ مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ ظاهراً وباطناً. ﴿ وَلاَ مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ ظاهراً وباطناً. ﴿ وَالْ مِنَ النَّارُ هِيَ مَوْلاَكُمْ ﴾ هي أولى بكم كقول لبيد:

فَغَدَتْ كِلاَ الْنَفْرَجَيْنِ تَخْسِبُ أَنَّهُ مَوْلَى الْمَخَافَةِ خَلْفَهَا وَأَمَامِهَا وَحَقِيقَته محراكم أي مكانكم الذي يقال فيه هو أولى بكم كقولك: هو مثنة الكرم أي مكان قول القائل

إنه لكريم، أو مكانكم عما قريب من الولي وهو القرب، أو ناصركم على طريقة قوله: تَحِيَّةٌ بَيْنَهُمْ ضَرْبٌ وَجِيعٌ، أو متوليكم يتولاكم كما توليتم موجباتها في الدنيا. ﴿وَبِنْسَ المَصِيرُ﴾ النار.

﴿ اللهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْمَتِينَ مَامَنُوٓا أَن تَغَشَعَ قُلُوبُهُمْ لِلِيصَّرِ ٱللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْمَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِن ٱلْمَقِي وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكِيرٌ مِنْهُمْ فَنسِقُونَ اللَّهِ .

﴿ أَلَمْ يَأْنِ للَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللّهِ ﴾ ألم يأت وقته يقال أنى الأمر يأني أنيا وأنا وإنا إذا جاء إناه، وقرىء «ألم يثن بكسر الهمزة وسكون النون من آن يئبن بمعنى أتى و «ألما يأن». روي أن المؤمنين كانوا مجدبين بمكة فلما هاجروا أصابوا الرزق والنعمة ففتروا عما كانوا عليه فنزلت. ﴿ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقّ ﴾ أي القرآن وهو عطف على الذكر عطف أحد الوصفين على الآخر، ويجوز أن يراد بالذكر أن يذكر الله، وقرأ نافع وحفص ويعقوب ﴿ نزل ﴾ بالتخفيف. وقرىء «أنزل». ﴿ وَلاَ يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ قَبْلُ ﴾ عطف على ﴿ وَخَصْع ﴾، وقرأ رويس بالتاء والمراد النهي عن مماثلة أهل الكتاب فيما حكي عنهم بقوله: ﴿ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُم ﴾ أي فطال عليهم الأجل لطول أعمارهم وآمالهم، أو ما بينهم وبين أنبيائهم ﴿ فقست الأمِدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُم ﴾ وقرىء «الأمد» وهو الوقت الأطول. ﴿ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ خارجون عن دينهم رافضون لما في كتابهم من فرط القسوة.

﴿ اَعْلَمُوٓا أَنَّ اللَّهَ يُحْيِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ قَدْ بَيَّنَا لَكُمُ ٱلْآينَتِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ إِنَّ الْمُصَّدِقِينَ وَالْمُصَّدِقِينَ وَالْمُصَّدِقِينَ وَالْمُصَّدِقِينَ وَالْمُصَّدِقِينَ وَالْمُصَّدِقِينَ وَالْمُصَّدِقِينَ وَالْمُصَّدِقِينَ وَالْمُصَّدِقِينَ وَالْمُصَّدِقِينَ وَالْمُصَدِقِينَ وَالْمُصَدِقِينَ وَالْمُصَدِقِينَ وَالْمُصَدِقِينَ وَالْمُصَدِقِينَ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّ

﴿اعْلَمُوا أَنَّ الله يُخيي الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا﴾ تمثيل لإحياء القلوب القاسية بالذكر والتلاوة بالإحياء والإموات ترغيباً في الخشوع وزجراً عن القساوة. ﴿قَدْ بَيِّنَا لَكُمُ الآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ كي تكمل عقولكم.

﴿إِنَّ المُصَّدِّقِينَ وَالمُصَّدُقَاتِ﴾ إن المتصدقين والمتصدقات، وقد قرىء بهما، وقرأ ابن كثير وأبو بكر بتخفيف الصاد أي الذين صدقوا الله ورسوله. ﴿وَأَقْرَضُوا الله قَرْضاً حَسَناً﴾ عطف على معنى الفعل في المحلى باللام لأن معناه: الذين أصدقوا، أو صدقوا وهو على الأول للدلالة على أن المعتبر هو التصدق المقرون بالإخلاص. ﴿يُضَاعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجْرٌ كَرِيمٌ﴾ معناه والقراءة في ﴿يضاعف﴾ كما مر غير أنه لم يجزم لأنه خبر إن وهو مسند إلى ﴿لهم﴾ أو إلى ضمير المصدر.

﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ أَوْلَيْكَ هُمُ الصِّدِيقُونَ وَالشُّهَدَاهُ عِندَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجْرُهُمْ وَنُورُهُمْ وَالَّذِينَ كَاللَّهِ وَرُسُلِهِ أَوْلَيْكَ هُمُ الصِّدِيقُونَ وَالشُّهَدَاهُ عِندَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجُرُهُمْ وَنُورُهُمْ وَالَّذِينَ كَمْرُوا وَكَذَبُوا بِنَايِكِينَا أَوْلَيْهِكَ أَصْعَبُ ٱلْجَحِيمِ (آل) .

﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا بِالله وَرُسُلِهِ أُولَئِكَ هُمُ الصَّدِيقُونَ وَالشُهَدَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ أِي أُولئك عند الله بمنزلة الصديقين والشهداء، أو هم المبالغون في الصدق فإنهم آمنوا وصدقوا جميع أخبار الله ورسله والقائمون بالشهادة لله ولهم، أو على الأمم يوم القيامة. وقيل ﴿والشهداء عند ربهم ﴾ مبتدأ وخبر، والمراد به الأنبياء من قوله: ﴿فَكيف إِذَا جِئنا من كُل أَمّة بشهيد ﴾ أو الذين استشهدوا في سبيل الله. ﴿لَهُمْ أَجْرُهُمْ وَنُورُهُمْ ﴾ مثل أجر الصديقين والشهداء ومثل نورهم ولكنه من غير تضعيف ليحل التفاوت، أو الأجر والنور الموعودان لهم. ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولئِكَ أَصْحَابُ الجَحيمِ ﴾ فيه دليل على أن الخلود في النار مخصوص بالكفار من حيث إن التركيب يشعر بالاختصاص والصحبة تدل على الملازمة عرفاً.

﴿ ٱعْلَمُوٓا أَنَمَا ٱلْحَيَوَةُ ٱلدُّنِيَا لَعِبُّ وَلَمَوُّ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ بَيْنَكُمْ وَتُكَاثُرٌ فِ ٱلأَمْوَلِ وَٱلأَوْلَدِ كَلَمْلِ غَيْثٍ أَعْبَ ٱلْكُفَارَ نَبَالُهُمْ ثُمَّ يَهِيجُ فَنَرَنَهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَنَمًا وَفِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِّنَ اللّهِ وَرِضُونُ أَعْبَ الْكُفَارَ نَبَالُهُمْ ثُمَّ يَهِيجُ فَنَرَنَهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَنَمًا وَفِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِّنَ اللّهِ وَرِضُونُ وَمَا الْحَيْوَةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَنَاعُ ٱلْخُرُودِ ٢٠٠٤ .

﴿اعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَمِبٌ وَلَهُوْ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ بَينَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الأَمُوالِ وَالأُولَادِ لَهُ لما ذكر حال الفريقين في الآخرة حقر أمور الدنيا أعني ما لا يتوصل به إلى الفوز الآجل، بأن بين أنها أمور خيالية قليلة النفع سريعة الزوال لأنها لعب يتعب الناس فيه أنفسهم جداً إتعاب الصبيان في الملاعب من غير فائدة، ولهو يلهون به أنفسهم عما يهمهم وزينة كالملابس الحسنة والمراكب البهية والمنازل الرفيعة، وتفاخر بالأنساب أو تكاثر بالعدد والعدد، ثم قرر ذلك بقوله: ﴿كَمَثلِ عَيْثِ أَعْجَبُ الكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ عَظَاماً ﴾ وهو تمثيل لها في سرعة تقضيها وقلة جدواها بحال نبات أنبته الغيث فاستوى وأعجب به الحراث، أو الكافرون بالله لأنهم أشداء إعجاباً بزينة الدنيا ولأن المؤمن إذا رأى معجباً انتقل فكره إلى قدرة صانعه فأعجب بها، والكافر لا يتخطى فكره عما أحس به فيستغرق فيه إعجاباً، ثم هاج أي يبس بعاهة فاصفر ثم صار حطاماً، ثم عظم أمور الآخرة الأبدية بقوله: ﴿وَفِي الآخرةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ ﴾ تنفيراً عن الانهماك في الدنيا وحثاً على ما يوجب كرامة العقبى، ثم أكد ذلك بقوله: ﴿وَمَعْفِرَة مِنَ الله وَرِضُوانٌ ﴾ أي لمن أقبل عليها ولم يطلب إلا الآخرة. ﴿وَمَا الْحَيَاةُ الدُنْيَا إِلاَّ مَنَاعُ الغُرُورِ ﴾ أي لمن أقبل عليها ولم يطلب بها الآخرة.

﴿ سَابِقُوٓا إِلَىٰ مَغْفِرَةِ مِن رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلأَرْضِ أُعِدَّتَ لِلَّذِيبَ ءَامَنُوا مِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ؞ً ذَلِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءٌ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضَلِ ٱلْعَظِيمِ اللَّهُ﴾.

﴿ سَابِقُوا ﴾ سارعوا مسارعة المسابقين في المضمار. ﴿ إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبَّكُمْ ﴾ إلى موجباتها. ﴿ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضُ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ ﴾ أي عرضها كعرضهما وإذا كان العرض كذلك فما ظنك بالطول، وقيل المراد به البسطة كقوله: ﴿ فَدُو دعاء عريض ﴾ ﴿ أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ آمَنُوا بِاللهُ وَرُسُلِهِ ﴾ فيه دليل على أن الجنة مخلوقة وأن الإيمان وحده كاف في استحقاقها. ﴿ وَلِكَ فَصْلُ الله يُؤثِيهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ ذلك الموعود يتفضل به على من يشاء من غير إيجاب. ﴿ وَاللهُ ذُو القَصْل العَظِيم ﴾ منه التفضل بذلك وإن عظم قدره.

﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِى ٱلأَرْضِ وَلَا فِى أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَنْبِ مِن قَبْلِ أَن نَبْرَأُهَأَ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴿ إِلَى اللَّهِ مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا ءَاتَنكُمْ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُغْتَالِ فَخُورٍ اللَّهِ لَا يُحِبُ كُلَّ مُغْتَالِ فَخُورٍ اللَّهِ اللَّهِ لَا يُحِبُ كُلَّ مُغْتَالِ فَخُورٍ اللَّهِ اللَّهِ لَا يُحِبُ كُلَّ مُغْتَالٍ فَخُورٍ اللَّهُ لَا يَعِبُ كُلَّ مُغْتَالٍ فَخُورٍ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ لَا يُحِبُ كُلَّ مُغْتَالٍ فَخُورٍ اللَّهُ لَا يَعِبُ كُلَّ مُغْتَالًا فَخُورٍ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَعِبُ كُلَّ مُغْتَالًا فَخُورٍ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَعْبُلُوا مَا اللَّهُ لَا يَعْبُلُوا مُنْ اللَّهُ لَا يَعْبُلُوا مَا اللَّهُ لَا يَعْبُلُوا مَا اللّهُ لَا يَعْبُلُوا مَا اللَّهُ لَا يَعْبُلُوا مَا اللَّهُ لَا يَعْبُلُوا مَا اللَّهُ لَا يَعْبُلُوا مُعَلِّلُوا مَا اللَّهُ لَا يَعْبُلُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَعْبُلُوا اللَّهُ لَا يُعَلِّمُ اللَّهُ لَا يَعْلَى مَا فَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يُعْلَقُونُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يُعْتِكُمُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَعْلَى مَا اللَّهُ لَا يُعْمِلُوا اللَّهُ لَا يَعْلَى اللَّهُ اللَّهُ لَا يُعْمِلُوا اللَّهُ اللَّهُ لَا يَعْلَى اللَّهُ لَا يَعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَعْلِى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

﴿مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الأَرْضِ ﴾ كجدب وعاهة. ﴿وَلا فِي أَنفُسِكُم ﴾ كمرض وآفة. ﴿إِلا فِي كِتَابِ ﴾ إلا مكتوبة في اللوح مثبتة في علم الله تعالى. ﴿مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْرَأَهَا ﴾ نخلقها والضمير لله ﴿مصيبة ﴾ أو الأرض ﴾ أو للأنفس. ﴿إِنَّ ذَلِكَ ﴾ أي إثباته في كتاب. ﴿عَلَى الله يَسِيرٌ ﴾ لاستغنائه تعالى فيه عن العدة والمدة. ﴿لِكَيلا تَأْسُوا ﴾ أي أثبت وكتب كي لا تحزنوا ﴿عَلَى مَا فَاتَكُم ﴾ من نعم الدنيا ﴿وَلاَ تَفْرَحُوا بِمَا أَتَاكُم ﴾ بما أعطاكم الله منها فإن من علم أن الكل مقدر هان عليه الأمر، وقرأ أبو عمرو ﴿بما أتاكم ﴾ من الإتيان ليعادل ما فاتكم، وعلى الأول فيه إشعار بأن فواتها يلحقها إذا خليت وطباعها، وأما حصولها وإبقاؤها فلا بد لهما من سبب يوجدها ويبقيها، والمراد به نفي الآسي المانع عن التسليم لأمر الله والفرح الموجب للبطر والاختيال، ولذلك عقبه بقوله: ﴿وَالله لاَ يُحِبُ كُلُّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ﴾ إذ قل من يثبت نفسه في حالي الضراء والسراء.

﴿ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبُحْلِّ وَمَن يَتَوَلَّ فَإِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴿ ﴾.

﴿ اللَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالبُخْلِ ﴾ بدل من كل مختال فإن المختال بالمال يضن به غالباً أو مبتدأ خبره محذوف مدلول عليه بقوله: ﴿ وَمَنْ يَتَوَلَّ فَإِنَّ الله هُوَ الغَنِيُ الْحَمِيدُ ﴾ لأن معناه ومن يعرض عن الإنفاق فإن الله غني عنه وعن إنفاقه محمود في ذاته لا يضره الإعراض عن شكره ولا ينفعه التقرب إليه بشكر من نعمه، وفيه تهديد وإشعار بأن الأمر بالإنفاق لمصلحة المنفق وقرأ نافع وابن عامر ﴿ فإن الله الغني ﴾ .

﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئَبَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْفِسْطِّ وَٱنْزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنَكَفِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ مَن يَضُرُهُ وَرُسُلَهُ بِٱلْغَيْبُ إِنَّ ٱللّهَ فَوِئَ عَزِيزٌ ۞ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا وَإِبْرَهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِمَا ٱلنَّبُوّةَ وَٱلْكِئَبُّ فَعِنْهُم مُّهَنَدٍّ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَنَسِقُونَ ۞﴾.

﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلُنَا﴾ أي الملائكة إلى الأنبياء أو الأنبياء إلى الأمم. ﴿بِالبَيْنَاتِ﴾ بالحجج والمعجزات. ﴿وَالْمِيزانَ﴾ لتسوى به الحقوق ويقام به العدل كما قال تعالى: ﴿ليقوم الناس بالقسط﴾ وإنزاله إنزال أسبابه والأمر باعداده، وقبل أنزل الميزان إلى نوح عليه السلام، ويجوز أن يراد به العدل. ﴿لِيقُومَ النَّاسُ بِالقِسْطِ﴾ لتقام به السياسة وتدفع به الأعداء كما قال: ﴿وَأَنْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدِ﴾ فإن آلات الحروب متخذة منه. ﴿وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ﴾ إذ ما من صنعة إلا والحديد آلاتها. ﴿وَلِيَعْلَمَ الله مَن يَنْصُرُهُ وَرُسُلَهُ باستعمال الأسلحة في مجاهدة الكفار والعطف على محذوف دل عليه ما قبله فإنه حال يتضمن تعليلاً، أو اللام صلة لمحذوف أي أنزله ليعلم الله. ﴿بِالغَيْبِ﴾ حال من المستكن في ينصره. ﴿إِنَّ الله قويّ﴾، على إهلاك من أراد إهلاكه. ﴿عَزِيزٌ لا يفتقر إلى نصرة وإنما أمرهم بالجهاد لينتفعوا به ويستوجبوا ثواب الامتثال فيه.

﴿وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوحاً وَإِبْرَاهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَتِهِما النُبُوةَ وَالْكِتَابَ ﴾ بأن استنبأناهم وأوحينا إليهم الكتب. وقيل المراد الكتاب الخط. ﴿فَمِنْهُمْ ﴾ فمن الذرية أو من المرسل إليهم وقد دل عليهم ﴿أرسلنا ﴾. ﴿مُهْتَدِ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ خارجون عن الطريق المستقيم والعدول عن السنن المقابلة للمبالغة في الذم والدلالة على أن الغلبة للضلال.

﴿ ثُمَّ قَفَيْنَا عَلَىٰ ءَائَىرِهِم بِرُسُلِنَا وَقَفَيْنَا بِعِيسَى آئِنِ مَرْبَعَ وَءَاتَيْنَـهُ ٱلْإِنجِيلِ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ ٱتَبَعُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً وَرَهْبَانِيَّةً ٱبْتَدَعُوهَا مَا كَنَبْنَهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا ٱبْتِغَآءً رِضْوَنِ ٱللَّهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايِتِهَا ۚ فَنَاتَيْنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنْهُمْ ٱجْرَهُمْ ۖ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَسِقُونَ ۞﴾.

﴿ أَمُ قَفَّيْنَا عَلَى آفَارِهِمْ بِرُسُلِنَا وَقَفَّيْنَا بِعَيسى ابْنَ مَرْيَمَ ﴾ أي أرسلنا رسولاً بعد رسول حتى انتهى إلى عيسى عليه السلام، والضمير لنوح وإبراهيم ومن أرسلا إليهم، أو من عاصرهما من الرسل لا للذرية، فإن الرسل الملقى بهم من الذرية. ﴿ وَآتَيْنَاهُ الإنْجِيلُ ﴾ وقرىء بفتح الهمزة وأمره أهون من أمر البرطيل لأنه أعجمي. ﴿ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الَّذِينَ اتَّبِعُوهُ رَأَفَةٌ ﴾ وقرىء «رآفة» على فعالة. ﴿ وَرَحْمَةٌ وَرَهْبَانِيَةٌ ابْتَدَعُوهَا ﴾ أي وابتدعوا رهبانية ابتدعوها، أو رهبانية مبتدعة على أنها من المجعولات وهي المبالغة في العبادة والرياضة والانقطاع عن الناس، منسوبة إلى الرهبان وهو المبالغ في الخوف من رهب كالخشيان من خشي، وقرئت بالضم كأنها منسوبة إلى الرهبان وهو جمع راهب كراكب وركبان. ﴿ مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ ﴾ ما فرضناها عليهم بالضم كأنها منسوبة إلى الرهبان وهو جمع راهب كراكب وركبان. ﴿ مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ ﴾ ما فرضناها عليهم وإلا البيعاء وضوان الله وقيل متصل فإن ﴿ ما كتبناها عليهم والمعنى ما تعبدناهم بها وهو كما ينفي الإيجاب المقصود منه دفع العقاب ينفي الندب المقصود منه دفع العقاب المؤلك ال

مجرد حصول مرضاة الله، وهو يخالف قوله ﴿ابتدعوها﴾ إلا أن يقال ﴿ابتدعوها﴾ ثم ندبوا إليها، أو ﴿ابتدعوها﴾ بمعنى استحدثوها وأتوا بها، أولاً أنهم اخترعوها من تلقاء أنفسهم. ﴿فَمَا رَعَوْهَا﴾ أي فما رعوها جميعاً. ﴿حَقَّ رِعَايَتِهَا﴾ بضم التثليث والقول بالاتحاد وقصد السمعة والكفر بمحمد عليه الصلاة والسلام ونحوها إليها. ﴿فَآتَيْنَا الَّذِينَ آمَنُوا﴾ أتوا بالإيمان الصحيح ومن ذلك الإيمان بمحمد عليه وحافظوا حقوقها. ﴿فَهُمْ مَن المتسمين باتباعه. ﴿أَجْرَهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ خارجون عن حال الاتباع.

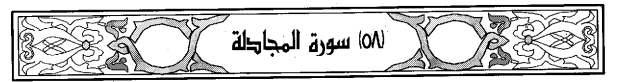
﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَاسَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَءَامِنُوا بِرَسُولِهِم يُؤْتِكُمْ كِفَلَيْنِ مِن رَّمْمَتِهِم وَيَجْعَل لَكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ. وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ ﴾ .

﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا﴾ بالرسل المتقدمة. ﴿اتَّقُوا الله﴾ فيما نهاكم عنه. ﴿وَآمِنُوا بِرَسُولِه﴾ محمد عليه الصلاة والسلام. ﴿يَوْتِكُمْ كِفْلَيْنِ﴾ نصيبين. ﴿مِنْ رَحْمَتِهِ﴾ لإيمانكم بمحمد ﷺ وإيمانكم بمن قبله، ولا يبعد أن يثابوا على دينهم السابق وإن كان منسوخاً ببركة الإسلام، وقيل الخطاب للنصارى الذين كانوا في عصره. ﴿وَيَجْعَل لَكُمْ نُوراً تَمْشُونَ بِهِ﴾ يريد المذكور في قوله: ﴿يسعى نورهم﴾ أو الهدى الذي يسلك به إلى جناب القدس. ﴿وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَالله غَفُورٌ رَحِيمُ﴾.

﴿ لِثَلَا يَعْلَمُ أَهْلُ ٱلْكِنَابِ ٱلَّا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ ثَىَّءِ مِن فَضْلِ ٱللَّهِ وَأَنَّ ٱلْفَضْلَ بِيَدِ ٱللَّهِ بُقَرْبِهِ مَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضْلِ ٱلْفَظِيمِ ۚ ۚ ۚ ﴾ .

﴿لِثَلاَ يَعْلَمُ أَهْلُ الْكِتَابِ﴾ أي ليعلموا و «لا» مزيدة ويؤيده أنه قرىء «ليعلم» و «لكي يعلم» و «لأن يعلم» بادغام النون في الياء. ﴿أَلاَ يَقْلِرُونَ عَلَى شَيءٍ مِنْ فَصْلِ الله ﴾ أن هي المخففة والمعنى: أنه لا ينالون شيئاً مما ذكر من فضله ولا يتمكنون من نيله لأنهم لم يؤمنوا برسوله وهو مشروط بالإيمان به، أو لا يقدرون على شيء من فضلة فضلاً عن أن يتصرفوا في أعظمه وهو النبوة فيخصوها بمن أرادوا ويؤيده قوله: ﴿وَأَنَّ الفَصْلَ بِيَدِ الله يُؤتِيه مَنْ يَشَاءُ وَالله ذُو الفَصْلِ العَظِيم ﴾ وقيل «لا» غير مزيدة، والمعنى لئلا يعتقد أهل الكتاب أنه لا يقدر النبي والمؤمنون به على شيء من فضلَ الله ولا ينالونه، فيكون ﴿وأن الفضل ﴾ عطفاً على ﴿لئلا يعلم ﴾ ، وقرىء «ليلا يعلم » ، وقرىء «ليلا يعلم وجهه أن الهمزة حذفت وأدغمت النون في اللام ثم أبدلت ياء. وقرىء «ليلا» على أن الأصل في الحروف المفردة الفتح.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة الحديد كتب من الذين آمنوا بالله ورسله أجمعين».



### مدنية وقيل العشر الأول مكي والباقي مدني، وآيها اثنتاق وعشروق آية

## بِسْدِ اللَّهِ النَّفْنِ الرَّحِيدِ إِ

﴿ فَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَدِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِنَ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ بَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَا ۚ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرُ ﴾.

﴿قَدْ سَمِعَ اللّهُ قَوْلَ الّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى الله ﴾ روي أن خولة بنت ثعلبة ظاهر عنها زوجها أوس بن الصامت، فاستفتت رسول الله ﷺ فقال: "حرمت عليه"، فقالت: ما طلقني فقال: "حرمت عليه"، فاغتمت لصغر أولادها وشكت إلى الله تعالى فنزلت هذه الآيات الأربع، وقد تشعر بأن الرسول عليه الصلاة والسلام أو المجادلة يتوقع أن الله يسمع مجادلتها وشكواها ويفرج عنها كربها، وأدغم حمزة والكسائي وأبو عمرو وهشام عن ابن عامر دالها في السين. ﴿وَالله يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَا ﴾ تراجعكما الكلام وهو على تغليب الخطاب. ﴿إِنَّ الله سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ للأقوال والأحوال.

﴿ اَلَّذِينَ يُظَلِهِرُونَ مِنكُم مِن نِسَآبِهِم مَّا هُنَ أُمَّهَ نِهِمَّ إِنْ أُمَّهَ ثُهُمْ إِلَّا الَّتِي وَلَدَنَهُمُّ وَإِنَّهُمْ لَيَقُولُونَ مُنكَزًا مِن الْقَوْلِ وَزُوزًا وَإِنَّ اللّهَ لَعَفُو عَفُورٌ ۞﴾.

﴿اللَّذِينَ يُظَهِّرُونَ مِنْكُمْ مِنَ فِسَائِهِمْ الظهار أن يقول الرجل لامرأته أنت عَلَي كظهر أمي مشتق من الظهر، وألحق به الفقهاء تشبيهها بجزء أنثى محرم، وفي ﴿منكم ﴾ تهجين لعادتهم فيه فإنه كان من إيمان أهل الجاهلية، وأصل ﴿يظهرون ﴾ من أظاهر، وعاصم ﴿يَظاهِرُون ﴾ من ظاهر. ﴿مَا هُنَّ أُمَهَاتِهِمْ ﴾ أي على الحقيقة. ﴿إِن أُمَّهاتُهُمْ إِلاَّ اللاَّي وَلَدْنَهُمْ ﴾ فلا تشبه بهن في الحرمة إلا من ألحقها الله بهن كالمرضعات وأزواج الرسول، وعن عاصم ﴿أمهاتهم ﴾ بالرفع على لغة بني تميم، وقرىء به المُمَّاتُهُمْ وهو أيضاً على لغة من ينصب. ﴿وَإِنَّهُمْ لَيَقُولُونَ مُنْكُراً مِنَ القَولِ ﴾ إذ الشرع أنكره. ﴿وَإِنَّ الله لَعَقُونُ هُفُورٌ ﴾ لما سلف منه مطلقاً، أو إذا تيب عنه.

﴿ وَٱلَّذِينَ يُظُنِهِرُونَ مِن نِسَآيِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَخْرِيرُ رَقَبَةٍ مِن قَبَلِ أَن يَتَمَاْسَأَ ذَلِكُو تُوعَظُونَ بِهِ ۚ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ ﴾ .

﴿وَالَّذِينَ يُظْهِرُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا﴾ أي إلى قولهم بالتدارك ومنه المثل: عاد الغيث على ما أفسد، وهو بنقض ما يقتضيه وذلك عند الشافعي بإمساك المظاهر عنها في النكاح زماناً يمكنه مفارقتها فيه، إذ التشبيه يتناول حرمته لصحة استثنائها عنه وهو أقل ما ينتقض به. وعند أبي حنيفة باستباحة استمتاعها ولو بنظرة شهوة. وعند مالك بالعزم على الجماع، وعند الحسن بالجماع. أو بالظهار في الإسلام على أن قوله بنظرة شهوة. وعند مالك بالعزم على النوا يظاهرون في الجاهلية، وهو قول الثوري أو بتكراره لفظاً وهو قول

الظاهرية، أو معنى بأن يحلف على ما قال وهو قول أبي مسلم أو إلى المقول فيها بإمساكها، أو استباحة استمتاعها أو وطئها. ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾ أي فعليهم أو فالواجب إعتاق رقبة والفاء للسببية، ومن فوائدها الدلالة على تكرر وجوب التحرير بتكرر الظهار، والرقبة مقيدة بالإيمان عندنا قياساً على كفارة القتل. ﴿مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا ﴾ أن يستمتع كل من المظاهر عنها بالآخر لعموم اللفظ ومقتضى التشبيه، أو أن يجامعها وفيه دليل على حرمة ذلك قبل التكفير. ﴿فَلِكُمْ ﴾ أي ذلكم الحكم بالكفارة. ﴿تُوعَظُونَ بِهِ ﴾ لأنه يدل على ارتكاب الجناية الموجبة للغرامة ويردع عنه. ﴿وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ لا تخفى عليه خافية.

﴿ فَمَن لَمْ يَجِدٌ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاّسًا ۚ فَمَن لَرْ يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِيِّينَ مِسْكِمَنَا ۚ ذَاكَ اللّهِ وَرَسُولِهِۦ وَيَلْكَ حُدُودُ اللّهِ وَلِلْكَيْمِينَ عَذَابُ أَلِيمُ ۗ ﴾.

﴿ فَمَنْ لَمْ يَجِدُ ﴾ أي الرقبة والذي غاب ماله واجد. ﴿ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِمَيْن مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا ﴾ فإن أفطر بغير عدر لزمه الاستئناف وإن أفطر لعدر ففيه خلاف، وإن جامع المظاهر عنها ليلاً لم ينقطع التتابع عندنا خلافاً لأبي حنيفة ومالك رضي الله تعالى عنهما. ﴿ فَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعُ ﴾ أي الصوم لهرم أو مرض مزمن أو شبق مفرط فإنه على رخص للأعرابي المفطر أن يعدل لأجله . ﴿ فَإِطْعَامُ سِتِينَ مِسكِيناً ﴾ ستين مدا بمد رسول الله على وهو رطل وثلث لأنه أقل ما قيل في الكفارات وجنسه المخرج في الفطرة، وقال أبو حنيفة رضي الله تعالى عنه يعطي كل مسكين نصف صاع من بر أو صاعاً من غيره، وإنما لم يذكر التماس مع الطعام اكتفاء بذكره مع الآخرين، أو لجوازه في خلال الإطعام كما قال أبو حنيفة رضي الله تعالى عنه . ﴿ فَلِكَ ﴾ أي ذلك البيان أو التعليم للأحكام ومحله النصب بفعل معلل بقوله : ﴿ لِتُوْمِئُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ ، أي فَرضَ ذَلِكَ لتصدقوا بالله وَرسُولِهِ في قبول شرائعه وَرَفْض مَا كُنتُمْ عَلَيْهِ في جاهليتكم ﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ الله فني عن العالمين ﴾ . بالله وَرسُولِهِ في قبول شرائعه ورَفْض مَا كُنتُمْ عَلَيْهِ في جاهليتكم ﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ الله فني عن العالمين ﴾ .

﴿إِنَّ الَّذِينَ يُحَاَّذُونَ اللَّهَ وَرَسُولُمُ كُبِثُوا كُمَا كُبِتَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَّ وَقَدْ أَنزَلْنَا ءَايَتِ بَقِتَنَتٍ وَلِلْكَفِرِينَ عَذَابٌ مُهِينُّ ۞ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ جَمِيعًا فَيُنَتِئُهُم بِمَا عَمِلُوٓاً أَحْصَلُهُ اللَّهُ وَلَسُوهُ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ۞﴾.

﴿إِنَّ الَّذِينَ يُحَادُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ عَادُونَهُمَا فَإِنْ كُلاً مِن المتعاديين في حد غير حد الآخر، أو يضعون أو يختارون حدوداً غير حدودهما. ﴿كُبِتُوا﴾ أخزوا أو أهلكوا وأصل الكبت الكب. ﴿كَمَا كُبِتَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ يعني كفار الأمم الماضية. ﴿وَقَدْ أَنْزَلْنَا آيَاتٍ بَيْنَاتٍ ﴾ تدل على صدق الرسول وما جاء به. ﴿وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ يذهب عزهم وتكبرهم.

﴿ يَوْمَ يَنِعَنُهُمُ الله ﴾ منصوب بر همهين ﴾ أو بإضمار اذكر. ﴿ جَمِيعاً ﴾ كلهم لا يدع أحداً غير مبعوث أو مجتمعين. ﴿ فَيُنتَبِّنُهُمْ بِمَا عَمِلُوا ﴾ أي على رؤوس الأشهاد تشهيراً لحالهم وتقريراً لعذابهم. ﴿ أَحْصَاهُ اللَّهُ ﴾ أحاط به عدداً لم يغب منه شيء. ﴿ وَنَسُوهُ ﴾ لكثرته أو تهاونهم به. ﴿ وَاللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيءٍ شَهِيدٌ ﴾ لا يغيب عنه شيء.

﴿ أَلَمْ نَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي اَلسَّمَوَتِ وَمَا فِي اَلأَرْضِّ مَا يَكُوثُ مِن نَجْوَىٰ ثَلَثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْفَىٰ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوأٌ ثُمُّ يُنَيِّئُهُم بِمَا عَبِلُوا يَوْمَ الْقِينَمَةُ إِنَّ اللّهَ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ۞﴾. وَاللّهُ مَرَ أَنَّ الله يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ كَلياً وجزئياً. ﴿مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَى ثَلاَتَهِ كَمَا يَقَعُ مِن تَناجِي ثلاثة، ويجوز أن يقدر مضاف أو يؤول ﴿ نجوى ﴾ بمتناجين ويجعل ﴿ ثلاثة ﴾ صفة لها، واشتقاقها من النجوة وهي ما ارتفع من الأرض فإن السر أمر مرفوع إلى الذهن لا يتيسر لكل أحد أن يطلع عليه . ﴿ إِلاَّ هُوَ رَابِعُهُم ﴾ إلا الله يجعلهم أربعة من حيث إنه يشاركهم في الاطلاع عليها، والاستثناء من أعم الأحوال . ﴿ وَلاَ خَمْسَةٍ ﴾ ولا نجوى خمسة . ﴿ إِلاَّ هُوَ سَادِسُهُم ﴾ وتخصيص العددين إما لخصوص الواقعة فإن الآية نزلت في تناجي المنافقين، أو لأن الله تعالى وتر يحب الوتر، والثلاثة أول الأوتار أو لأن التشاور لا بد له من اثنين يكونان كالمتنازعين وثالث يتوسط بينهما، وقرى \* ﴿ ثلاثة ﴾ و «خمسة » بالنصب على الحال بإضمار فيتناجون ﴾ أو تأويل ﴿ نجوى ﴾ بمتناجين . ﴿ وَلاَ أَذَى مِن ذلِكَ ﴾ ولا أقل مما ذكر كالواحد والاثنين . ﴿ وَلاَ أَنَى مِن ذلِكَ ﴾ ولا أقل مما ذكر كالواحد والاثنين . ﴿ وَلاَ أَمْنَى مَن فُنِهُ اللهُ بِكُلُ مُن عَهُم ﴾ يعلم ما يجري بينهم . وقرأ يعقوب ولا أكثر بالرفع عطفاً على محل من ﴿ نجوى ﴾ أو محل لا أدنى بأن جعلت لا لنفي الجنس ﴿ وَيَنْ عَقُولُ فَان علمه بالأشياء ليس لقرب مكاني حتى يتفاوت باختلاف الأمكنة . ﴿ فُمْ يُنَبّعُهُم بِمَا عَمِلُوا يُومَ القِيَامَة ﴾ تفضيحاً لهم وتقريراً لما يستحقونه من الجزاء . ﴿ إِنَّ الله بِكُلُ شَيْ عَلِيمٌ ﴾ لأن نسبة ذاته المقتضية للعلم إلى الكل على السواء .

﴿ أَلَمْ نَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ نُهُواْ عَنِ ٱلنَّحْوَىٰ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نُهُواْ عَنْهُ وَيَشْنَجُونَ بِٱلْإِثْدِ وَٱلْعُدُونِ وَمَعْصِيَتِ ٱلرَّسُولِ وَإِذَا جَاءُوكَ حَيَّوْكُ بِمَا لَدَ يُحَيِّكُ بِهِ ٱللَّهُ وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِهِمْ لَوْلَا يُعَذِّبُنَا ٱللَّهُ بِمَا نَقُولُ حَسْبُهُمْ جَهَنَمُ يَصْلَوَنَهَا فَيْشَنَ اللَّهُ بِمَا نَقُولُ حَسْبُهُمْ جَهَنَمُ يَصْلَوَنَهَا فَيْشَنَا اللَّهُ بِمَا نَقُولُ عَسْبُهُمْ جَهَنَمُ يَصْلَوَنَهَا أَنْ فَيُعْلَى اللَّهُ بِمَا لَوْلَا يَعْدُونَ فَي اللَّهُ عَلَيْكُونَ فَي اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ بَعُلِيْكُونَ فَي اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُونَ فَي اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ فَي اللَّهُ عَلَيْكُونَ فَي اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُونَ فَي اللَّهُ عَلَيْكُونَ فَي اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَنْهُمْ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُونَهُ فَيْفُولُونَ فِي اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَالَهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ وَالِمُ عَلَيْلُونَ عَلَيْهُمْ عَلَيْلُهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْلُونَ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُهُمْ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلْهُمُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ الْعُلِكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ الْعَلَالِكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْلُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَ

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَهُوا عَنِ النَّجُوى ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نُهُوا عَنْهُ ، نزلت في اليهود والمنافقين كانوا يتناجون فيما بينهم ويتغامزون بأعينهم إذا رأوا المؤمنين فنهاهم رسول الله على ثم عادوا لمثل فعلهم. ﴿ وَيَتَنَاجَوْنَ بِالإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَمَعْصِيَتِ الرَّسُولِ ﴾ أي بما هو إثم وعدوان للمؤمنين وتواص بمعصية الرسول، وقرأ حمزة "وينتجون" وهو يفتعلون من النجوى وروي عن يعقوب مثله. ﴿ وَإِذَا جَاوُكَ حَيَوْكَ بِمَا لَمْ يُحَيِّكَ بِهِ اللَّهُ فِي اللَّهُ فَي فَيْوَلُونَ فِي فَيْوَلُونَ السَامِ عليك، أو أنعم صباحاً والله تعالى يقول: ﴿ وسلام على عباده الذين اصطفى ﴾ . ﴿ وَيَقُولُونَ فِي فَيُولُونَ السَامِ عليك، أو أنعم صباحاً والله تعالى يقول: ﴿ وسلام على عباده الذين اصطفى ﴾ . ﴿ وَيَقُولُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ ﴾ فيما بينهم . ﴿ لَوْلاَ يُعَذَّبُنَا اللّهُ بِمَا نَقُولُ ﴾ هلا يعذبنا الله بذلك لو كان محمد نبياً . ﴿ حَسْبُهُمْ جَهَنَّمُ عَذَاباً . ﴿ وَيَطُولُونَ المَصِيرُ ﴾ جهنم .

﴿ يَمَا يُهَا اللَّذِينَ مَامَنُوا إِذَا تَنَجَيْمُ فَلَا تَلَتَعَوُّا بِالْإِنْدِ وَالْعَدُونِ وَمَعْصِيَتِ الرَّسُولِ وَتَنَعَوُّا بِالْبِرِ وَالنَّقُويُّ وَاتَّقُواْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَعَلَى اللَّهِ عَلَيْكُ وَاللَّهُ وَعَلَى اللَّهِ فَلَيْتُوكُونَ اللَّهُ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتُوكُونَ اللَّهُ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتُوكُولُ اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتُوكُولُ اللَّهُ وَمِنُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَمِنُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّلْمُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَالْعَلَّالَالَالَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الل

﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَنَاجَيْتُمْ فَلاَ تَتَنَاجَوْا بِالإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَمَعْصِيَتِ الرَّسُولِ﴾ كما يفعله المنافقون وعن يعقوب "فلا تنتجوا". ﴿وَاتَقُوا وَالنَّقُولَ ﴾ بما يتضمن خير المؤمنين والاتقاء عن معصية الرسول. ﴿وَاتَقُوا اللهُ الَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ﴾ فيما تأتون وتذرون فإنه مجازيكم عليه.

﴿إِنَّمَا النَّجْوَى﴾ أي النجرى بالإِثم والعدوان. ﴿مِنْ الشَّيْطَانِ﴾ فإنه المزين لها والحامل عليها. ﴿لِيَحْزُنَ الَّذِينَ آمَنُوا﴾ بتوهمهم أنها في نكبة أصابتهم. ﴿وَلَيْسَ﴾ أي الشيطان أو التناجي. ﴿بِضَارُهِمْ﴾ بضار المؤمنين. ﴿شيئاً إِلاَّ بِإِذْنِ اللهُ إلا بمشيئته. ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ المُؤْمِنُونَ ﴾ ولا يبالوا بنجواهم.

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِ ٱلْمَجَالِسِ فَافْسَحُوا يَفْسَج ٱللَّهُ لَكُمْ وَإِذَا قِيلَ ٱنشُرُوا

فَانشُرُوا يَرْفَعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ دَرَحَنتٍ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ۗ ۗ ۗ ﴿

﴿يَا أَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي المَجلِسِ وسعوا فيه وليفسح بعضكم عن بعض من قولهم: افسح عني أي تنح، وقرىء «تفاسحوا» والمراد بالمجلس الجنس ويدل عليه قراءة عاصم بالجمع، أو مجلس رسول الله على أنه على القرب منه وحرصاً على استماع كلامه. ﴿فَافْسَحُوا مَعْلَسُ رسول الله على التيماع كلامه. ﴿فَافْسَحُوا يَقْسَحُوا اللهُ لَكُمْ ﴾ فيما تريدون التفسح فيه من المكان والرزق والصدر وغيرها. ﴿وَإِذَا قِيلَ انْشُرُوا ﴾ انهضوا للتوسعة أو لما أمرتم به كصلاة أو جهاد، أو ارتفعوا عن المجلس. ﴿فَانْشُرُوا ﴾ وقرأ نافع وابن عامر وعاصم بضم الشين فيهما. ﴿يَرْفَعُ اللَّهَ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُم ﴾ بالنصر وحسن الذكر في الدنيا، وإيوائهم غرف الجنان في الآخرة. ﴿وَالَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ دَرَجَاتٍ ﴾ ويرفع العلماء منهم خاصة درجات بما جمعوا من العلم والعمل، فإن العلم مع علو درجته يقتضي العمل المقرون به مزيد رفعة، ولذلك يقتدى بالعالم في أفعاله ولا يقتدى بغيره وفي الحديث «فضل العالم على العابد كفضل القمر ليلة البدر على سائر الكواكب». ﴿وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ تهديد لمن لم يتمثل الأمر أو استكرهه.

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُواْ إِذَا نَنجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى خَتُونكُرْ صَدَقَةً ذَلِكَ خَيْرٌ لَكُرُ وَأَطَهَرُ فَإِن لَرْ جَبِدُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ إِنَّ كَا مُنْفَقَتُمُ أَن تُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى نَخُونكُرْ صَدَقَئَتٍ فَإِذْ لَرْ نَفْعَلُواْ وَتَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُواْ الصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ وَأَطِيمُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَةً وَاللَّهُ خِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾

﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَاجَيْتُم الرَّسُولَ فَقَدّمُوا بَيْنَ يَدّي نَجْوَاكُمْ صَدَقَةً ﴾ فتصدقوا قدامها مستعار ممن له يدان، وفي هذا الأمر تعظيم الرسول وإنفاع الفقراء والنهي عن الإفراط في السؤال، والميز بين المخلص والمنافق ومحب الآخرة ومحب الدنيا، واختلف في أنه للندب أو للوجوب لكنه منسوخ بقوله: ﴿وأشفقتم وهو وإن اتصل به تلاوة لم يتصل به نزولاً. وعن علي كرم الله وجهه إن في كتاب الله آية ما عمل بها أحد غيري، كان لي دينار فصرفته فكنت إذا ناجيته تصدقت بدرهم. وهو على القول بالوجوب لا يقدح في غيره فلعله لم يتفق للأغنياء مناجاة في مدة بقائه، إذ روي أنه لم يبق إلا عشراً وقيل إلا ساعة. ﴿وَلِكَ ﴾ أي ذلك التصدق. ﴿خَيْرٌ لكم وأطهر ﴾ أي لانفسكم من الريبة وحب المال وهو يشعر بالندبية لكن قوله: ﴿فإن لَمْ تَجِدُوا فَإِنَّ الله غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ أي لمن لم يجده حيث رخص له في المناجاة بلا تصدق أدل على الوجوب.

﴿ أَأَشْفَقْتُمْ أَنْ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى نَجُواكُمْ صَدَقَاتِ ﴾ أخفتم الفقر من تقديم الصدقة أو أخفتم التقديم لما يعدكم الشيطان عليه من الفقر وجمع ﴿ صدقات ﴾ لجمع المخاطبين، أو لكثرة التناجي. ﴿ فَإِذْ لَمْ تَفْعَلُوا وَتَابَ اللهُ عَلَيْكُمْ ﴾ بأن رخص لكم أن لا تفعلوه، وفيه إشعار بأن إشفاقهم ذنب تجاوز الله عنه لما رأى منهم مما قام مقام توبتهم وإذ على بابها وقيل بمعنى إذا أو إن. ﴿ فَأَقِيمُوا الصَّلَوَاةَ وَآتُوا الزَّكُواةَ ﴾. فلا تفرطوا في أدائهما. ﴿ وَأَطِيعُوا اللهُ وَرَسُولُهُ ﴾ في سائر الأوامر، فإن القيام بها كالجابر للتفريط في ذلك. ﴿ وَاللهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ ظاهراً وباطناً.

﴿ اللهِ اَلَةِ تَرَ إِلَى الَّذِينَ تَوَلَّواْ قَوْمًا غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِم مَّا هُم يِنكُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَيَعْلِفُونَ عَلَى الْكَذِبِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ تَوَلَّوْا﴾ والوا. ﴿ قَوْماً غَضِبَ الله عَلَيْهِمْ ﴾ يعني اليهود. ﴿ مَا هُمْ مِنْكُمْ وَلاَ مِنْهُمْ ﴾ لأنهم منافقون مذبذبون بين ذلك. ﴿ وَيَحْلِفُونَ عَلَى الكَذِبَ ﴾ وهو ادعاء الإسلام. ﴿ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ أن المحلوف عليه كذب كمن يحلف بالغموس، وفي هذا التقييد دليل على أن الكذب يعم ما يعلم المخبر عدم مطابقته وما لا

يعلم. وروي أنه عليه السلام كان في حجرة من حجراته فقال «يدخل عليكم الآن رجل قلبه قلب جبار وينظر بعين شيطان، فدخل عبد الله بن نبتل المنافق وكان أزرق فقال عليه الصلاة والسلام له: علام تشتمني أنت وأصحابك، فحلف بالله ما فعل ثم جاء بأصحابه فحلفوا فنزلت».

﴿ أَعَدَّ اللَّهُ لَهُمْ عَذَاباً شَدِيداً ﴾ نوعاً من العذاب متفاقماً. ﴿ إِنَّهُمْ سَاءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ فتمرنوا على سوء العمل وأصروا عليه.

﴿ أَتَخَذُوٓا لَيَمَنَهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ فَلَهُمْ عَذَابٌ ثُهِينٌ ۞ لَن تُغَنِى عَنَهُمْ أَمُوَلَمُمُّمَ وَلَا أَوْلَادُهُمْ مِنَ ٱللَّهِ شَيْئًا أَوْلَئِهَكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِّ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ۞﴾.

﴿اتَّخَذُوا أَيْمَانَهُمُ﴾ أي التي حلفوا بها، وقرىء بالكسر أي «إيمانهم» الذي أظهروه. ﴿جُنَّةَ﴾ وقاية دون دمائهم وأموالهم. ﴿فَصَدُوا عَنْ سَبِيلِ الله﴾ فصدوا الناس في خلال أمنهم عن دين الله بالتحريش والتثبيط. ﴿فَلَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ﴾ وعيد ثان بوصف آخر لعذابهم. وقيل الأول عذاب القبر وهذا عذاب الآخرة.

﴿ لَنْ تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمُوالُهُمْ وَلاَ أَوْلاَدُهُمْ مِنَ اللهُ شَيْئاً أُولَئِكَ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ﴾ قد سبق مثله.

﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ جَبِيعًا فَيَعَلِفُونَ لَمُ كُنَا يَعْلِفُونَ لَكُرٌ وَيَعْسَبُونَ أَنَهُمْ عَلَى شَيْءً أَلَا إِنَهُمْ هُمُ ٱلكَذِبُونَ ﴿ اللَّهَ عَلَى مَنْهُ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ ٱلكَذِبُونَ ﴿ السَّيْطُونِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ ٱلشَّيْطُونِ مُمْ ٱلْمَدِبُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّه

﴿يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ الله جَمِيعاً فَيَحْلِفُونَ لَهُ ﴾ أي لله تعالى على أنهم مسلمون. ﴿كَمَا يَخْلِفُونَ لَكُمُ ﴾ في الدنيا ويقولون إنهم لمنكم. ﴿وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَى شَيءٍ ﴾ في حلفهم الكاذب لأن تمكن النفاق في نفوسهم بحيث يخيل إليهم في الآخرة أن الأيمان الكاذبة تروج الكذب على الله كما تروجه عليكم في الدنيا. ﴿أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ الكَاذِبُونَ ﴾ البالغون الغاية في الكذب حيث يكذبون مع عالم الغيب والشهادة ويحلفون عليه.

﴿اسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ﴾ استولى عليهم من حذت الإِبل وأحذتها إذا استوليت عليها، وهو مما جاء على الأصل. ﴿فَاتَسَاهُمْ ذِكْرَ الله﴾ لا يذكرونه بقلوبهم ولا بألسنتهم. ﴿أُولَئِكَ حِزْبُ الشَّيْطَانِ﴾ جنوده وأتباعه. ﴿أَوْلَئِكَ حِزْبُ الشَّيْطَانِ هُمُ الخَاسِرُونَ﴾ لأنهم فوتوا على أنفسهم النعيم المؤبد وعرضوها للعذاب المخلد.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحَادَّوُنَ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُۥ أُوَلَتِكَ فِي ٱلْأَذَلِينَ ۞ كَنَبَ ٱللَّهُ لَأَغْلِبَكَ أَنَا وَرُسُلِيَّ إِنَّ ٱللَّهَ فَوِئُّ عَزِيزٌ ۞﴾.

﴿إِنَّ الَّذِينَ يُحَادُّونَ اللهِ وَرَسُولَهُ أُولِئِكَ فِي الْأَذَلِّينَ﴾ في جملة من هو أذل خلق الله.

﴿كَتَبَ الله﴾ في اللوح. ﴿لأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي﴾ أي بالحجة، وقرأ نافع وابن عامر ﴿رسلي﴾ بفتح الياء. ﴿إِنَّ الله قَوِيّ﴾ على نصر أنبيائه. ﴿عَزِيزٌ﴾ لا يغلب عليه شيء في مراده.

﴿ لَا يَحِدُ قَوْمًا يُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَاذُونَ مَنْ حَاذَ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُواْ ءَابَاءَهُمْ أَو اَبْنَاءَهُمْ أَو اَبْنَاءَهُمْ أَوْلَتِكَ كَتَبَ فِي قُلُومِهُمُ الْإِيمَنَ وَأَيْنَدَهُم بِرُوجٍ مِنْهُ وَيَدْخِلُهُمْ خَذِينَهُمْ الْإِيمَنَ وَأَيْنَدَهُم بِرُوجٍ مِنْهُ وَيَدْخِلُهُمْ جَنَّنِ تَجْرِي مِن تَحْنِهَا الْأَنْهَارُ خَدَلِدِينَ فِيهَا رَضِي اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَتِهِكَ حِزْبُ اللّهُ أَلَا عَزْبُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَتِهَكَ حِزْبُ اللّهُ أَلَا وَزِبُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَتِهِكَ حِزْبُ اللّهُ أَلَا وَزِبُ اللّهِ هُمُ الْمُلْعِدُونَ ﴿ ﴾.

﴿ لاَ تَجِدُ قَوْماً يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَّ اللهِ وَرَسُولَهُ ﴾ أي لا ينبغي أن تجدهم وادين

أعداء الله، والمراد أنه لا ينبغي أن يوادوهم. ﴿ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ ﴾ ولو كان المحادون أقرب الناس إليهم. ﴿ أُولَئِكَ ﴾ أي الذين لم يوادوهم. ﴿ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الإِيمَانَ ﴾ أثبته فيها، وهو دليل على خروج العمل من مفهوم الإِيمان، فإن جزء الثابت في القلب يكون ثابتاً فيه، وأعمال الجوارح لا تثبت فيه. ﴿ وَأَيْدَهُمْ بِرُوح مِنْهُ ﴾ أي من عند الله وهو نور القلب أو القرآن، أو بالنصر على العدو. قيل الضمير لل ﴿ الإِيمان ﴾ فإنه سبب لحياة القلب. ﴿ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا رَضِيَ الله عَنْهُمْ ﴾ بطاعتهم. ﴿ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ بقضائه أو بما وعدهم من الثواب. ﴿ أُولَئِكَ حِزْبُ اللّهِ ﴾ جنده وأنصار دينه. ﴿ أَلا إِنَّ اللهِ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾ الفائزون بخير الدارين.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة المجادلة كتب من حزب الله يوم القيامة».



#### محنية وآيها أربح وعشروق آية

### بنسب واللو التخني التحيية

﴿سَبَّحَ بِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضُّ وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ۞﴾.

﴿ سَبِّحَ لله ما فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ روي «أنه عليه السلام لما قدم المدينة صالح بني النضير على أن لا يكونوا له ولا عليه، فلما ظهر يوم بدر قالوا: إنه النبي المنعوت في التوراة بالنصرة، فلما هزم المسلمون يوم أحد ارتابوا ونكثوا وخرج كعب بن الأشرف في أربعين راكباً إلى مكة وحالفوا أبا سفيان، فأمر رسول الله على أخا كعب من الرضاعة فقتله غيلة، ثم صبحهم بالكتائب وحاصرهم حتى صالحوا على الجلاء فجلا أكثرهم إلى الشام ولحقت طائفة بخيبر والحيرة الفائزل الله تعالى السبح لله الى قوله: ﴿ والله على كل شيء قدير ﴾ ..

﴿ هُوَ الَّذِى أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ أَهْلِ الْكِنَابِ مِن دِيَرِهِ لِأَوَّلِ اَلْحَشَرُ مَا ظَنَنتُدَ أَن يَعْرُجُواْ وَظَنُّواْ أَنَهُمُ اللَّهُ مِنْ حَبْثُ لَرَ بَعْنَسِبُواْ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرَّعْبُ يُخْرِيُونَ بُيُوبَهُم اللَّهُ مِنْ حَبْثُ لَرَ بَعْنَسِبُواْ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرَّعْبُ يُخْرِيُونَ بُيُوبَهُم اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَا يَعْمُولُ اللَّهُ مَا لَا يَعْمَدُوا لَكُنْ اللَّهُ مَا لَا لَهُ مَا لَا لَهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَلْهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللْمُؤْمِنُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللِهُ اللللللِهُ الللللِهُ اللللللِمُ ا

﴿هُوَ الَّذِي أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ مِنْ دِيَارِهِمْ لأَوَّلِ الحَشْرِ﴾ أي في أول حشرهم من جزيرة العرب إذ لم يصبهم هذا الذل قبل ذلك، أو في أول حشرهم للقتال أو الجلاء إلى الشأم، وآخر حشرهم إجلاء عمر رضي الله تعالى عنه إياهم من خيبر إليه، أو في أول حشر الناس إلى الشأم وآخر حشرهم أنهم يحشرون إليه عند قيام الساعة فيدركهم هناك، أو أن ناراً تخرج من المشرق فتحشرهم إلى المغرب. والحشر إخراج جمع من مكان إلى آخر. ﴿ مَا ظَنَنْتُمْ أَنْ يَخْرُجُوا ﴾ لشدة بأسهم ومنعتهم. ﴿ وَظَنُوا أَنَّهُمْ مَانِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنَ الله أي أن حصونهم تمنعهم من بأس الله، وتغيير النظم وتقديم الخبر وإسناد الجملة إلى ضميرهم للدلالة على فرط وثوقهم بحصانتها واعتقادهم في أنفسهم أنهم في عزة ومنعة بسببها، ويجوز أن تكون ﴿حصونهم﴾ فاعلاً لـ ﴿مانعتهم﴾. ﴿فَأَتَّاهُمُ اللهُ أي عَذَابِه وهو الرعب والاضطرار إلى الجلاء، وقيل الضمير لـ ﴿ المؤمنين ﴾ أي فأتاهم نصر الله، وقرىء «فآتاهم الله» أي العذاب أو النصر. ﴿ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسبوا﴾ لقوة وثوقهم. ﴿وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ﴾ وأثبت فيها الخوف الذي يرعبها أي يملؤها. ﴿يُخربُونَ بُيُوتَهُمْ بِٱلْدِيهِمْ﴾ ضناً بها على المسلمين وإخراجاً لما استحسنوا من آلاتها. ﴿وَأَيْدِي المُؤْمِنينَ﴾ فإنهم أيضاً كانوا يخربون طواهرها نكاية وتوسيعاً لمجال القتال. وعطفها على «أيديهم» من حيث إن تخريب المؤمنين مسبب عن نقضهم فكأنهم استعملوهم فيه، والجملة حال أو تفسير لـ ﴿الرعب﴾. وقرأ أبو عمرو ﴿يخرّبون﴾ بالتشديد وهو أبلغ لما فيه من التكثير. وقيل الإخراب التعطيل أو ترك الشيء خراباً والتخريب الهدم. ﴿فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الْأَبْصَارِ﴾ فاتعظوا بحالهم فلا تغدروا ولا تعتمدوا على غير الله، واستدل به على أن القياس حجة من حيث إنه أمر بالمجاوزة من حال إلى حال وحملها عليها في حكم لما بينهما من المشاركة المقتضية

له على ما قررناه في الكتب الأصولية.

﴿ وَلَوْلَا أَن كُنَبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمُ ٱلْجَلَاءَ لَعَذَّبَهُمْ فِي ٱلدُّنْيَأُ وَلَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابُ ٱلنَّارِ ۗ ۚ ذَٰلِكَ بِأَنَهُمْ شَاقَوْا ٱللَّهَ وَرَسُولُمْ وَمَن يُشَاقِ ٱللَّهَ فَإِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ۗ ﴾.

﴿ وَلَوْلاً أَنْ كَتَبَ اللهُ عَلَيْهِمُ الجَلاَءَ ﴾ الخروج من أوطانهم. ﴿ لَعَذَّبَهُمْ فِي الدُّنْيَا ﴾ بالقتل والسبي كما فعل ببني قريظة. ﴿ وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابُ النَّارِ ﴾ استئناف معناه أنهم إن نجوا من عذاب الدنيا لم ينجوا من عذاب الآخرة.

﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُوا اللهُ وَرَسُولُهُ وَمَنْ يُشَاقُ اللهُ فَإِنَّ اللهُ شَدِيدُ المِقَابِ ﴾ الإِشارة إلى ما ذكر مما حاق بهم وما كانوا بصدده وما هو معد لهم أو إلى الأخير.

﴿ مَا قَطَعْتُم مِن لِينَةِ أَوْ تَرَكْنُنُوهَا قَآبِمَةً عَلَىٰٓ أَصُولِهَا فَبِإِذَنِ ٱللَّهِ وَلِيُخْزِى ٱلْفَاسِقِينَ ﴿ ﴾.

﴿مَا قَطَعْتُمْ مِنْ لِينَةٍ ﴾ أي شيء قطعتم من نخلة فعلة من اللون ويجمع على ألوان، وقيل من اللين ومعناها النخلة الكريمة وجمعها أليان. ﴿أَوْ تَرَكْتُمُوهَا ﴾ الضمير لما وتأنيثه لأنه مفسر باللينة. ﴿قَائِمَةٌ عَلَى أَصُولِهَا ﴾ وقرىء «أصلها» اكتفاء بالضمة عن الواو أو على أنه كرهن. ﴿فَيلِإِذْنِ الله ﴾ فبأمره، ﴿وَلِيُخْزِيَ الفّاسِقِينَ ﴾ علة لمحذوف أي وفعلتم أو وأذن لكم في القطع ليجزيهم على فسقهم بما غاظهم منه. روي أنه عليه السلام لما أمر بقطع نخيلهم قالوا: قد كنت يا محمد تنهى عن الفساد في الأرض فما بال قطع النخل وتحريقها فنزلت. واستدل به على جواز هدم ديار الكفار وقطع أشجارهم زيادة لغيظهم.

﴿ وَمَا أَفَآهُ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلَا رِكَابٍ وَلَكِكَنَ اللَّهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَى مَن يَشَآةً وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْمٍ قَدِيرٌ ۞﴾.

﴿وَمَا أَفَاءَ اللّهُ عَلَى رَسُولِهِ وَما أعاده عليه بمعنى صيره له أو رده عليه، فإنه كان حقيقاً بأن يكون له لأنه تعالى خلق الناس لعبادته وخلق ما خلق لهم ليتوسلوا به إلى طاعته فهو جدير بأن يكون للمطيعين فيئهم من بني النضير أو من الكفرة. ﴿فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ ﴾ فما أجريتم على تحصيله من الوجيف وهو سرعة السير. ﴿مِنْ تَحْيَلُ وَلا رِكَابٍ ﴾ ما يركب من الإبل غلب فيه كما غلب الراكب على راكبه، وذلك إن كان المراد فيء بني النضير، فلأن قراهم كانت على ميلين من المدينة فمشوا إليها رجالاً غير رسول الله على أله وكب على ركب جملاً أو حماراً، ولم يجر مزيد قتال ولذلك لم يعط الأنصار منه شيئاً إلا ثلاثة كانت بهم حاجة وكلكن الله يُسلّطُ رُسُلَهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ ﴾ بقذف الرعب في قلوبهم. ﴿وَاللهُ عَلَى كُلُ شَيءٍ قَدِيرٌ ﴾ فيفعل ما يريد تارة بالوسائط الظاهرة وتارة بغيرها.

﴿مَّا أَفَآهَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ، مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرِّىٰ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ كَنَ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ ٱلْأَغْنِيَآءِ مِنكُمُّ وَمَا ءَائنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَنكُمْ عَنْهُ فَٱننَهُواْ وَٱنَّقُوا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ۞﴾.

﴿مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ القُرَى﴾ بيان للأول ولذلك لم يعطف عليه. ﴿فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي القُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَالْبِنِ السَّبِيلِ﴾ اختلف في قسم الفيء، فقيل يسدس لظاهر الآية ويصرف سهم الله في عمارة الكعبة وسائر المساجد، وقيل يخمس لأن ذكر الله للتعظيم ويصرف الآن سهم الرسول عليه الصلاة

والسلام إلى الإمام على قول وإلى العساكر والثغور على قول وإلى مصالح المسلمين على قول. وقيل يخمس خمسه كالغنيمة فإنه عليه الصلاة والسلام كان يقسم الخمس كذلك ويصرف الأخماس الأربعة كما يشاء والآن على الخلاف المذكور. ﴿كَيْلاَ يَكُونَ﴾ أي الفيء الذي حقه أن يكون للفقراء. وقرأ هشام في رواية بالتاء. ﴿دُولَةَ بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ﴾ الدولة ما يتداوله الأغنياء ويدور بينهم كما كان في الجاهلية، وقرىء «دولة» بمعنى كيلا يكون الفيء ذا تداول بينهم أو أخذه غلبة تكون بينهم، وقرأ هشام ﴿دولة﴾ بالرفع على كان التامة أي كيلا يقع دولة جاهلية. ﴿وَمَا آتَاكُمْ الرَّسُولُ﴾ وما أعطاكم من الفيء أو من الأمر. ﴿فَخُذُوهُ﴾ لأنه حلال لكم، أو فتمسكوا به لأنه واجب الطاعة. ﴿وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ﴾ عن أخذه منه، أو عن إنيانه. ﴿فَانْتَهُوا﴾ عنه. ﴿وَاتَقُوا في مخالفة رسوله. ﴿إِنَّ الله شَدِيدُ المِقَابِ﴾ لمن خالفه.

﴿ لِلْفُقَرَاءِ ٱلْمُهَدِيرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِينرِهِمْ وَأَمْوَلِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَّلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضُونًا وَيَنصُرُونَ ٱللَّهَ وَرَضُونًا وَيَنصُرُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ ۚ أُولَئِيكَ هُمُ ٱلصَّلِيقُونَ ﴿ ﴾ .

﴿لِلْفُقُراءِ المُهَاجِرِينَ﴾ بدل من ﴿لذي القربي﴾ و ﴿ما﴾ عطف عليه فإن ﴿الرسول﴾ لا يسمى فقيراً، ومن أعطى أغنياء ذوي القربى خصص الإبدال بما بعده، أو الفيء بفيء بني النضير. ﴿اللَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ﴾ فإن كفار مكة أخرجوهم وأخذوا أموالهم. ﴿يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِنَ الله وَرِضُواناً﴾ حال مقيدة لإخراجهم بما يوجب تفخيم شأنهم. ﴿وَيَنْصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ النفسهم وأموالهم. ﴿أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ في إيمانهم.

﴿وَالَّذِينَ تَبَوّعُوا الدَّارَ وَالإِيمَانَ ﴾ عطف على المهاجرين، والمراد بهم الأنصار الذين ظهر صدقهم فإنهم لأموا المدينة والإِيمان وتمكنوا فيهما، وقيل المعنى تبؤوا دار الهجرة ودار الإِيمان فحذف المضاف من الثاني والمضاف إليه من الأول وعوض عنه اللام، أو تبؤوا الدار وأخلصوا الإِيمان كقوله: عَلَفْتُهَا تِبْناً وَمَاءً بَارِداً. وقيل سمى المدينة بالإِيمان لأنها مظهره ومصيره. ﴿مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ من قبل هجرة المهاجرين. وقيل تقدير الكلام والذين تبؤوا الدار من قبلهم والإِيمان. ﴿يُحِبُونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ ﴾ ولا يثقل عليهم. ﴿وَلا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ ﴾ في أنفسهم. ﴿وَلا يَجِدُونَ فِي الطاب والحزازة والحسد والغيظ. ﴿مِمَّا أُوتُوا ﴾ مما أعطي المهاجرون من الفيء وغيره. ﴿وَيُؤثِرُونَ عَلَى أَنفُهِمْ ﴾ ويقدمون المهاجرين على أنفسهم حتى إن مما أعطي المهاجرون من الفيء وغيره. ﴿وَيُؤثِرُونَ عَلَى أَنفُهِمْ ﴾ ويقدمون المهاجرين على أنفسهم حتى إن من كان عنده امرأتان نزل عن واحدة وزوجها من أحدهم، ﴿وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ حاجة من خصاص البناء من عنده امرأتان نزل عن واحدة وزوجها من أحدهم، ﴿وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ حاجة من خصاص البناء وهي فرجة. ﴿وَمَنْ يُوقَ شُعْ نَفْسِهُ ﴾ حتى يخالفها فيما يغلب عليها من حب المال وبغض الإنفاق. ﴿فَأُولَئِكُ وَهِي فرجة. ﴿وَمَنْ يُوقَ شُعْ نَفْسِهُ ﴾ والثواب الآجل.

﴿وَالَّذِينَ جَاوُوا مِنْ بَعْدِهِمْ﴾ هم الذين هاجروا حين قوي الإِسلام، أو التابعون بإحسان وهم المؤمنون بعد الفريقين إلى يوم القيامة ولذلك قيل: إن الآية قد استوعبت جميع المؤمنين. ﴿يَقُولُونَ رَبِّنَا اللهُ إِنْ لَنَا وَلِإِخْوَائِنَا اللهِ اللهِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا﴾ حقداً لهم. ﴿وَلاَ تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا﴾ حقداً لهم. ﴿وَلاَ تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا﴾ حقداً لهم. ﴿وَلاَ تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا﴾ حقداً لهم. ﴿وَلاَ تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا﴾ حقداً لهم.

﴿ اللَّهُ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لِإِخْوَنِهِمُ اللَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ أَهْلِ الْكِنَابِ لَهِنَ أُخْرِجَتُمُ لَنَافُرُكُو وَاللَّهُ يَشَهُدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴿ لَهِنَ أُخْرِجُواْ لَا يَخْرُجُونَ مَعَكُمْ وَلَا نُطِيعُ فِيكُو أَحَدًا أَبَدًا وَإِن قُوتِلْتُدُ لَنَاصُرَنَّكُمُ وَاللَّهُ يَشَهُدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ . يَخْرُجُوا لَا يَعْمُرُونَهُمْ وَلَهِن نَصْرُوهُمْ لَكُولُكَ ٱلأَذَبَارَ ثُمَدٌ لَا يُنْصَرُونَ ﴾ .

﴿ اَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لِإِخْوانِهِمُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ ﴾ يريد الذين بينهم وبينهم أخوة الكفر أو الصداقة والموالاة. ﴿ لَئِن أُخْرِجُتُمْ ﴾ من دياركم. ﴿ لَنَخْرُجَنَ مَعَكُمْ وَلاَ نُطِيعُ فِيكُمْ ﴾ في قتالكم أو خذلانكم. ﴿ أَحَدا أَبَدا ﴾ أي من رسول الله ﷺ والمؤمنين. ﴿ وَإِنْ قُوتِلْتُمْ لَنَنْصُرَنَّكُمْ ﴾ لنعَاوننكم. ﴿ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنْ قُوتِلْتُمْ لَنَنْصُرَنَّكُمْ ﴾ لنعَاوننكم. ﴿ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ قُوتِلْتُمْ لَنَنْصُرَنَّكُمْ ﴾ لنعَاوننكم. ﴿ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ قُوتِلْتُمْ لَنَنْصُرَنَّكُمْ ﴾ لنعَاوننكم. ﴿ وَاللَّهُ يَشْهَدُ لَانَا مِنْ مِن رَسُولَ اللهِ كُمَا قَالَ:

﴿لَئِنْ أُخْرِجُوا لاَ يَخْرُجُونَ مَعَهُمْ وَلَئِنْ قُوتِلُوا لاَ يَنْصُرُونَهُمْ ﴾ وكان كذلك فإن ابن أبي وأصحابه راسلوا بني النضير بذلك ثم أخلفوهم، وفيه دليل على صحة النبوة وإعجاز القرآن. ﴿وَلَئِنْ نَصَرُوهُمْ ﴾ على الفرض والتقدير. ﴿لَيُولُنُ الأَفْبَارَ ﴾ انهزاماً. ﴿فُمَّ لاَ يُنْصَرُونَ ﴾ بعد بل يخذلهم الله ولا ينفعهم نصرة المنافقين، أو نفاقهم إذ ضمير الفعلين يحتمل أن يكون لليهود وأن يكون للمنافقين.

﴿ لَأَنتُدَ أَشَدُ رَهَبَةً فِي صُدُودِهِم مِنَ ٱللَّهِ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ ۞ لَا يُقَائِلُونَكُمْ جَيِعًا إِلَّا فِي فُرَى مُحَصَّنَةٍ أَوْ مِن وَزَلَةِ جُدُرِّ بَأَسُهُم بَيْنَهُمْ شَوِيدٌ تَحْسَبُهُمْ جَيِعًا وَقُلُوبُهُمْ شَقَئَ ذَالِكَ بِأَنْهُمْ فَوْمٌ لَا يَعْفَلُونَ ۞﴾. يَعْقِلُونَ ۞﴾.

﴿ لِأَنْتُمْ أَشَدُ رَهَبَةً ﴾ أي أشد مرهوبية مصدر للفعل المبني للمفعول. ﴿ فِي صُدُورِهِمْ ﴾ فإنهم كانوا يضمرون مخافتهم من المؤمنين. ﴿ مِنَ الله على ما يظهرونه نفاقاً فإن استبطان رهبتكم سبب لإظهار رهبة الله. ﴿ فَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لا يَفْقَهُونَ ﴾ لا يعلمون عظمة الله حتى يخشوه حق خشيته ويعلموا أنه الحقيق بأن يخشى.

﴿لاَ يُقَاتِلُونَكُمْ اليهود والمنافقون. ﴿جَمِيعاً للمجتمعين متفقين. ﴿إِلاَ فِي قُرَى مُحَصَّنَةٍ ﴾ بالدروب والمخادق. ﴿أَوْ مِنْ وَرَاءِ جُدُرٍ ﴾ لفرط رهبتهم، وقرأ ابن كثير وأبو عمرو "جدار" وأمال أبو عمرو فتحة الدال. ﴿إِلْسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ ﴾ أي وليس ذلك لضعفهم وجبنهم فإنه يشتد بأسهم إذا حارب بعضهم بعضاً، بل لقذف الله الرعب في قلوبهم ولأن الشجاع يجبن والعزيز يذل إذا حارب الله ورسوله. ﴿وَتَحْسَبُهُمْ جَمِيعاً ﴾ مجتمعين متفقين. ﴿وَقُلُوبُهُمْ شَتَى ﴾ متفرقة لافتراق عقائدهم واختلاف مقاصدهم. ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَ يَعْقِلُونَ ﴾ ما فيه صلاحهم وإن تشتت القلوب يوهن قواهم.

﴿ كَمَثُلِ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ قَرِيبًا ۚ ذَاقُوا وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ۞ كَمَثَلِ ٱلشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ الِلْإِنسَانِ اَحْتُفُرْ فَلَمَّا كَفَرَ قَالَ إِنِّ بَرِىٓ ۗ مِنْكَ إِنِّ أَخَافُ ٱللّهَ رَبَ ٱلْعَالَمِينَ ۞ فَكَانَ عَقِبَتَهُمَا أَنَّهُمَا فِي ٱلنّارِ خَلِدَيْنِ فِيهَا ۚ وَذَلِكَ جَزَرُوا ٱلظَّالِمِينَ ۞﴾.

﴿كَمَثَلِ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ﴾ أي مثل اليهود كمثل أهل بدر، أو بني قينقاع إن صح أنهم أخرجوا قبل النضير، أو المهلكين من الأمم الماضية. ﴿قَرِيباً﴾ في زمان قريب وانتصابه بمثل إذ التقدير كوجود مثل. ﴿ذَاقُوا وَبَالَ أَمْرِهِمْ﴾ سوء عاقبة كفرهم في الدنيا. ﴿وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ في الآخرة.

﴿كَمَثَلِ الشَّيْطَانِ﴾ أي مثل المنافقين في إغراء اليهود على القتال كمثل الشيطان. ﴿إِذْ قَالَ لِلإِنسَانِ اكْفُرُ﴾ أغراه على الكفر إغراء الآمر المأمور. ﴿فَلَمَّا كَفَرَ قَالَ إِنِّي بَرِيءٌ مِنْكَ إِنِّي أَخَافُ اللَّهَ رَبَّ العَالَمِينَ﴾ تبرأ عنه

مخافة أن يشاركه في العذاب ولم ينفعه ذلك كما قال.

﴿فَكَانَ عَاقِبَتَهُمَا أَنَهُمَا فِي النَّارِ خَالدَيْنَ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَاءُ الظَّالِمِينَ﴾ والمراد من الإنسان الجنس. وقيل أبو جهل قال له إبليس يوم بدر ﴿لا غالب لكم اليوم من الناس وإني جار لكم﴾ الآية. وقيل راهب حمله على الفجور والارتداد وقرىء «عاقبتهما» و «خالدان» على أنه خبر إن و ﴿في النار﴾ لغو.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱللَّهَ وَلَسَنَظُرَ نَفْسٌ مَّا فَدَّمَتَ لِفَدِّ وَٱتَقُوا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَذِينَ نَسُوا ٱللَّهَ فَأَنسَنَهُمْ أَنفُسَهُمُ أُولَئِهِكَ هُمُ ٱلْفَكْسِقُونَ ﴿ لَا يَسْتَوِى آصَحَبُ ٱلنَّارِ وَأَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ هُمُ ٱلْفَآبِرُونَ ﴿ ﴾.

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا الله وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَدِ ﴾ ليوم القيامة سماه به لدنوه أو لأن الدنيا كيوم والآخرة كغده، وتنكيره للتعظيم وأما تنكير النفس فلاستقلال الأنفس النواظر فيما قدمن للآخرة كأنه قال: فلتنظر نفس واحدة في ذلك. ﴿ وَاتَّقُوا الله تكرير للتأكيد، أو الأول في أداء الواجبات لأنه مقرون بالعمل والثاني في ترك المحارم لاقترانه بقوله: ﴿ إِنَّ الله خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ وهو كالوعيد على المعاصي.

﴿وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللهُ نسوا حقه. ﴿فَأَنْسَاهُمُ أَنْفُسَهُمُ فَجعلهم ناسين لها حتى لم يسمعوا ما ينفعها ولم يفعلوا ما يخلصها، أو أراهم يوم القيامة من الهول ما أنساهم أنفسهم. ﴿أُولِئِكَ هُمُ الفَاسِقُونَ﴾ الكاملون في الفسوق.

﴿لاَ يَسْتَوِي أَضْحَابُ النَّارِ وَأَضْحَابُ الْجَنَّةِ﴾ الذين استكملوا نفوسهم فاستأهلوا للجنة والذين استمهنوها فاستحقوا النار، واحتج به أصحابنا على أن المسلم لا يقتل بالكافر. ﴿أَضْحَابُ الْجَنَّةِ هُمُ الْفَائِزُونَ﴾ بالنعيم المقيم.

﴿ لَوْ أَنْكَا هَٰنَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلِ لَرَأَيْتَهُ خَشِعًا مُّتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ وَيِلْكَ ٱلأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنْفَكُرُونَ ۚ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَآ إِلَنَهَ إِلَّا هُوَّ عَلِمُ ٱلْغَبَّبِ وَٱلشَّهَادَةُ هُوَ ٱلرَّحْمَانُ ٱلرَّحِيمُ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنْفَكُرُونَ ۚ هُوَ ٱلرَّحْمَانُ ٱلرَّحِيمُ النَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنْفَكُرُونَ هُوَ ٱلرَّحْمَانُ ٱلرَّحِيمُ اللَّهُ إِلَّا هُوَّ عَلِمُ ٱلْغَبَّبِ وَٱلشَّهَادَةُ هُوَ ٱلرَّحْمَانُ ٱلرَّحِيمُ اللَّهُ إِلَّا هُوَّ عَلِمُ الْغَبَبِ وَٱلشَّهَادَةُ هُو الرَّحْمَانُ ٱلرَّحِيمُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْ وَاللَّهُ اللَّهُ اللْ

﴿ لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَلٍ لَرَأَيْتُهُ خَاشِعاً مُتَصَدُّعاً مِنْ خَشْيَةِ الله ﴾ تمثيل وتخييل كما مر في قوله : ﴿ إِنَا عرضنا الأمانة ﴾ ولذلك عقبه بقوله: ﴿ وَتِلْكَ الأَمْنَالُ نَضْرِبُهِا لِلنَّاسِ لَمَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ فإن الإشارة إليه وإلى أمثاله. والمراد توبيخ الإنسان على عدم تخشعه عند تلاوة القرآن لقساوة قلبه وقلة تدبره، والتصدع التشقق. وقرىء «مصدعاً» على الإدغام.

﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ عَالِمُ الغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ﴾ ما غاب عن الحس من الجواهر القدسية وأحوالها، وما حضر له من الأجرام وأعراضها، وتقديم ﴿الغيب﴾ لتقدمه في الوجود وتعلق العلم القديم به، أو المعدوم والموجود، أو السر والعلانية. وقيل الدنيا والآخرة. ﴿هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾.

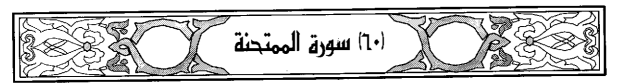
﴿ هُوَ اللَّهُ اللَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ السَّلَامُ الْمُثَوِّمِنُ الْمُهَيِّمِينُ الْمَسَارُ الْمَبَارُ الْجَبَّارُ الْجَبَّى اللَّهُ الْمُسَارِدُ الْمُسَارُ الْمُسَارُدُ الْمُسَارُدُ الْمُسَارُدُ الْمُسَارُدُ الْمُسَارُ الْمُسَارُدُ الْمُسَارُدُ الْمُسَارُدُ الْمُسَارُدُ الْمُسَارُدُ الْمُسَارُدُ الْمُسَارُدُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ

﴿هُوَ اللهُ الَّذِي لاَ إِلَهِ إِلاَّ هُوَ المَلِكُ القُدُّوسُ﴾ البالغ في النزاهة عما يوجب نقصاناً. وقرىء بالفتح وهو لغة فيه. ﴿السَّلاَمُ﴾ ذو السلامة من كل نقص وآفة، مصدر وصف به للمبالغة. ﴿المُؤْمِنُ﴾ واهب الأمن،

وقرىء بالفتح بمعنى المؤمن به على حذف الجار. ﴿المُهَيْمِنُ﴾ الرقيب الحافظ لكل شيء مفيعل من الأمن قلبت همزته هاء. ﴿العَزِيرُ الجَبَّارُ﴾ الذي جبر خلقه على ما أراده، أو جبر حالهم بمعنى أصلحه. ﴿المُتَكَبِّرُ﴾ الذي تكبر عن كل ما يوجب حاجة أو نقصاناً. ﴿سُبْحَانَ الله عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾ إذ لا يشركه في شيء من ذلك.

﴿ هُوَ الله الحَالِقُ ﴾ المقدر للأشياء على مقتضى حكمته. ﴿ البَارِى ٤ ﴾ الموجد لها بريثاً من التفاوت. ﴿ المُصَوِّرُ ﴾ الموجد لصورها وكيفياتها كما أراد. (ومن أراد الإطناب في شرح هذه الأسماء وأخواتها فعليه بكتابي المسمى بـ «منتهى المنى». ﴿ لَهُ الأَسْمَاءُ الحُسْنَى ﴾ لأنها دالة على محاسن المعاني. ﴿ يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ لتنزهه عن النقائص كلها. ﴿ وَهُوَ العَزِيرُ الْحَكِيمُ ﴾ الجامع للكمالات بأسرها فإنها راجعة إلى الكمال في القدرة والعلم.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة الحشر غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر».



#### محنية وآيها ثلاث عشرة آية

#### بِسُدِ اللَّهِ النَّمْنِ الرِّحَبُ لِهِ

﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَنْخِذُوا عَدُوَى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ ثَلَقُونَ إِلَيْهِم بِالْمَوَدَّةِ وَفَدَ كَفَرُواْ بِمَا جَاءَكُمْ مِنَ الْحَقِّ يُخْرِجُونَ الرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَن تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ رَبِّكُمْ إِن كُشُتُمْ خَرَحْتُمْ جِهَندًا فِي سَبِيلِي وَٱنْفِفَاتُهُ مَرْصَافِي ثَشِرُّونَ إِلَيْهِم بِالْمَوَدَّةِ وَأَنَا أَعْلَمُ بِمَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَنَتُمْ وَمَن يَفْعَلُهُ مِنكُمْ فَقَدْ صَلَّ سَوَاتَهُ السَّبِيلِ ۞﴾.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخِذُوا عَدُوِّي وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ ﴾ نزلت في حاطب بن أبي بلتعة، فإنه لما علم أن رسول الله ﷺ يغزو أهل مكة كتب إليهم أن رسول الله ﷺ يريدكم فخذوا حذركم، وأرسل كتابه مع سارة مولاة بني المطلب، فنزل جبريل عليه السلام فأعلم رسول الله، فبعث رسول الله ﷺ علياً وعماراً وطلحة والزبير والمقداد وأبا مرثد وقال: انطلقوا حتى تأتوا روضة خاخ فإن بها ظعينة معها كتاب حاطب إلى أهل مكة، فخذوه منها وخلوها فإن أبت فاضربوا عنقها، فأدركوها ثمة فجحدت فهموا بالرجوع، فسل علي رضي الله تعالى عنه السيف فأخرجته من عقاصها، فاستحضر رسول الله ﷺ حاطباً وقال: ما حملك عليه؟ فقال: يا رسول الله ما كفرت منذ أسلمت ولا غششتك منذ نصحتك ولكني كنت امرأ ملصقاً في قريش وليس لي فيهم من يحمي أهلي، فأردت أن آخذ عندهم يداً وقد علمت أن كتابي لا يغني عنهم شيئاً، فصدقه رسول الله ﷺ وعذره. ﴿ تُلْقُونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَوَدَّةِ ﴾ تفضون إليهم المودة بالمكاتبة، والباء مزيدة أو أخبَار رسول الله علي بسبب المودة، والجملة حال من فاعل ﴿لا تتخذوا﴾ أو صفة لأولياء جرت على غير من هي له، ولا حاجة فيها إلى إبراز الضمير لأنه مشروط في الاسم دون الفعل. ﴿وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُمْ مِنَ الحَقِّ﴾ حال من فاعل أحد الفعلين. ﴿يُخْرِجُونَ الرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ﴾ أي من مكة وهو حال من ﴿كفروا﴾ أو استثناف لبيانه. ﴿أَنْ تُؤْمِنُوا بالله رَيِّكُمْ﴾ بأن تؤمنوا به وفيه تغليب المخاطب والالتفات من التكلم إلى الغيبة للدلالة على مِا يوجب الإِيمان. ﴿إِنْ كُنْتُمْ خَرَجْتُمْ﴾ عن أوطالكم. ﴿جِهَاداً فِي سَبيلي وَابْتِغاءَ مَرْضَاتي﴾ علة للخروج وعمدة للتعليق وجواب الشرط محذوف دل عليه ﴿لا تتخذوا﴾. ﴿تُسِرُونَ إِلَيْهِمْ بِالمَوَدَّةِ﴾ بدل من ﴿تلقونَ﴾ أو استئناف معناه: أي طائل لكم في إسرار المودة أو الإخبار بسبب المودة. ﴿ وَأَنَّا أَعْلَمُ بِمَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَنْتُمْ ﴾ أي منكم. وقيل ﴿أُعلم ﴾ مضارع والباء مزيدة و «ما» موصولة أو مصدرية. ﴿وَمَنْ يَفْعَلْهُ مِنْكُمْ ﴾ أي من يفعل الاتخاذ. ﴿فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبيل﴾ أخطأه.

﴿ إِن بَنْفَقُوكُمْ بَكُونُوا لَكُمْ أَعْدَاتُهُ وَيَتَشَهُلُوا إِلَيْكُمْ الْدِيَهُمْ وَالْسِنَهُم بِالشَّوْءِ وَوَدُّوا لَوَ تَكْفُرُونَ ۗ لَى تَنفَعَكُمْ أَرْسَانَهُم بِالشَّوْءِ وَوَدُّوا لَوَ تَكْفُرُونَ لَكُ لَن تَنفَعَكُمْ أَرْسَانُهُم وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ۖ ﴾.

﴿ إِنْ يَثْقَفُوكُمْ ﴾ يظفروا بكم. ﴿ يَكُونُوا لَكُمْ أَعْدَاءً ﴾ ولا ينفعكم إلقاء المودة إليهم. ﴿ وَيَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَعْدَاءً ﴾ ولا ينفعكم إلقاء المودة إليهم. ﴿ وَيَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَٱلْسِنَتَهُمْ بِالسَّوءِ ﴾ ما يسوؤكم كالقتل والشتم. ﴿ وَوَدُوا لَوْ تَكْفُرُونَ ﴾ وتمنوا ارتدادكم، ومجيء ﴿ ودوا ﴾ وحده بلفظ الماضي للإشعار بأنهم ﴿ ودوا ﴾ قبل كل شيء، وأن ودادتهم حاصلة وإن لم يثقفوكم.

﴿ لَنْ تَنْفَعَكُمْ أَرْحَامُكُمْ ﴾ قراباتكم. ﴿ وَلاَ أَوْلاَدُكُمْ ﴾ الذين توالون المشركين لأجلهم. ﴿ يَوْمَ القِيَامَةِ يُفْصَلُ بَيْنَكُمْ ﴾ يفرق بينكم بما عراكم من الهول فيفر بعضكم من بعض فما لكم ترفضون اليوم حق الله لمن يفر منكم غداً، وقرأ حمزة والكسائي بكسر الصاد والتشديد وفتح الفاء، وقرأ ابن عامر ﴿ يفصل ﴾ على البناء للمفعول وهو ﴿ بينكم ﴾ ، وقرأ عاصم ﴿ يَفْصِل ﴾ . ﴿ وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ فيجازيكم عليه .

﴿ قَدْ كَانَتَ لَكُمْ أَشُوَةً حَسَنَةً فِي إِنَهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُۥ إِذَ قَالُواْ لِغَوْمِهُمْ إِنَّا بُرَءَ وَا مِنكُمْ وَمِمَّا نَعَبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَالَةُ أَبَدًا حَقَّ تُؤْمِنُواْ بِاللّهِ وَحْدَهُۥ إِلّا قَوْلَ إِبَرَهِمَ لِأَبِيهِ دُونِ اللّهِ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ اللّهِ مِن ثَقَوْ رَبّنًا عَلَيْكَ تَوْكُنَا وَإِلَيْكَ أَنْهُنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيدُ ﴾ وَمَا أَمْلِكُ أَنْ وَبَنَا لا جَعَلْنا فِتْنَةً لِلّذِينَ كَفَرُواْ وَاغْفِرْ لَنَا رَبّنا لَا يَعَلَىٰ أَنْتَ الْعَزِيرُ الْمَكِيمُ ﴿ ﴾ .

﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ ﴾ قدوة. اسم لما يؤتسى به. ﴿فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ ﴾ صفة ثانية أو خبر كان و ﴿لكم ﴾ لغو أو حال من المستكن في ﴿حسنة ﴾ أو صلة لها لا لـ ﴿أسوة ﴾ لأنها وصفت. ﴿إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِم ﴾ ظرف لخبر كان. ﴿إِنَّا بُرَآهُ مِنْكُم ﴾ جميع بريء كظريف وظرفاء. ﴿وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ الله كَفَرْنَا لِقَوْمِهِم ﴾ أي بمعبودكم، أو بكم وبه فلا نعتد بشأنكم وآلهتكم. ﴿وَبَدَا بَيْنَنَا وَيَيْنَكُمُ العَدَاوَةُ وَالبَغْضَاءُ أَلِدًا حتى تُؤْمِنُوا بِالله وَحْدَه ﴾ فتنقلب العداوة والبغضاء ألفة ومحبة. ﴿إِلاَّ قُولَ إِبْرَاهِيمَ لأَبِيهِ لأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ ﴾ أستثناء من قوله ﴿أسوة حسنة ﴾ فإن استغفاره لأبيه الكافر ليس مما ينبغي أن يأتسوا به، فإنه كان قبل النهي أو لموعدة وعدها إياه. ﴿وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ الله مِنْ شَيء ﴾ من تمام قوله المستثنى ولا يلزم من استثناء المجموع اجزائه. ﴿وَبِنَا عَلَيْكَ تَوَكُلُنَا وَإِلَيْكَ أَنْبُنَا وَإِلَيْكَ المَصِيرُ ﴾ متصل بما قبل الاستثناء أو أمر من الله للمؤمنين بأن يقولوه تتميماً لما وصاهم به من قطع العلائق بينهم وبين الكفار.

﴿رَبُّنَا لاَ تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا﴾ بأن تسلطهم علينا فيفتنونا بعذاب لا نتحمله. ﴿وَاغْفِرْ لَنَا﴾ ما فرط منا ﴿رَبُّنَا إِنَّكَ أَنْتَ العَزِيرُ الحَكِيمُ﴾ ومن كان كذلك كان حقيقاً بأن يجير المتوكل ويجيب الداعي.

﴿ لَقَدَ كَانَ لَكُو فِيهِمْ أَسُوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُوا اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَمَن يَنُولَ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ الْغَيْتُ الْحَيِيدُ ﴿ عَسَى اللَّهُ أَن يَجْعَلَ يَيْنَكُو وَيَيْنَ الَّذِينَ عَادَيْتُم مِنْهُم مُودَةً وَاللَّهُ فَدِيرٌ وَاللّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ ﴿

﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيهِمْ أَسُوَةً حَسَنَةً﴾ تكرير لمزيد الحث على التأسي بإبراهيم ولذلك صدر بالقسم وأبدل قوله: ﴿لَمَنْ كَانَ يَرْجُو الله وَاليَوْمَ الآخِر﴾ من ﴿لكم﴾ فإنه يدل على أنه لا ينبغي لمؤمن أن يترك التأسي بهم، وأن تركه مؤذن بسوء العقيدة ولذلك عقبه بقوله: ﴿وَمَنْ يَتُولُ فَإِنَّ الله هُوَ الغَنِيُّ الحَمِيدُ﴾ فإنه جدير بأن يوعد به الكفرة.

﴿عَسَى اللَّهُ أَنْ يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الَّذِينَ عَادَيْتُمْ مِنْهُمْ مَوَدَّةً ﴾ لما نزل ﴿لا تتخذوا ﴿عادى المؤمنون أقاربهم المشركين وتبرؤوا عنهم، فوعدهم الله بذلك وأنجز إذ أسلم أكثرهم وصاروا لهم أولياء. ﴿وَالله قَدِيرٌ ﴾ على ذلك. ﴿وَالله خَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ لما فرط منكم في موالاتهم من قبل ولما بقي في قلوبكم من ميل الرحم.

﴿ لَا يَنْهَنَكُرُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمَ يُقَائِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَدَ يُخْرِجُوكُمْ مِن دِينَرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوٓاْ إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُمِثُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ قَائَلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَغَرَجُوكُمْ مِن دِينَرِكُمْ وَطَنَهَرُواْ عَلَىَ إِخْرَاجِكُمْ أَن يَمُوكُمْ وَمَن يَنَوَكُمْ فَأَوْلَكُمْ وَمُن يَنَوَكُمُ مَّ الطَّالِمُونَ ﴾.
تَوَلُّوهُمْ وَمَن يَنَوَكُمْ فَأُولَكِنِكَ هُمُ الطَّالِمُونَ ﴾.

﴿ لاَ يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ ﴾ أي لا ينهاكم عن مبرَّة

هؤلاء لأن قوله: ﴿أَنْ تَبَرُّوهُمْ﴾ بدل من ﴿الذين﴾. ﴿وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ﴾ وتفضوا إليهم بالقسط أي العدل. ﴿إِنَّ الله يُحِبُّ المُقْسِطِينَ﴾ العادلين، روي أن قتيلة بنت عبد العزى قدمت مشركة على بنتها أسماء بنت أبي بكر بهدايا، فلم تقبلها ولم تأذن لها بالدخول فنزلت.

﴿إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَأَخْرَجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ وَظَاهَرُوا عَلَى إِخْرَاجِكُمْ ﴾ كمشركي مكة فإن بعضهم سعوا في إخراج المؤمنين وبعضهم أعانوا المخرجين. ﴿أَنْ تَوَلَّوْهُمْ ﴾ بدل من ﴿الذين ﴾ بدل الاشتمال. ﴿وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ فَأُولِئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ لوضعهم الولاية في غير موضعها.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا جَآءَكُمُ ٱلْمُؤْمِنَكُ مُهَاجِرَتِ فَآمَتَجِنُوهُنَّ ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِهِنَّ فَإِنَّ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَكِ فَلَا تَرْجُمُوهُنَّ إِذَا لَمَ مَنْ إِلَى الْكُفَارِ لَا هُنَّ حِلَّمُ أَن تَنكِحُوهُنَ إِذَا عَلَيْمُ مِنْ الْمُقَارِ لَا مُنَا حَلَيْمُ أَن تَنكِحُوهُنَ إِذَا عَلَيْمُ مُنَا أَنفَقُوا مَا أَنفَقُوا وَاللَّهُ عَلَيْمُ مُنْ اللَّهِ يَعْلَمُ بَيْنَكُمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ اللَّهِ يَعْلَمُ بَيْنَكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْمٌ حَكِيمٌ اللَّهِ عَلَيْمٌ بَيْنَكُمُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ عَلَيْمٌ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

﴿ وَإِن فَانَكُمْ شَقَ ۗ مِنْ أَزَفِهِكُمْ إِلَى ٱلْكُفَّارِ فَعَاقَبْتُمْ فَكَانُوا ٱلَّذِينَ ذَهَبَتَ أَزُوَجُهُم مِثْلَ مَا أَنفَقُواْ وَاتَّقُوا اللّهَ ٱلْذِينَ أَنتُم بِهِ. مُؤْمِنُونَ ﷺ .

﴿ وَإِنْ فَاتَكُمْ ﴾ وإن سبقكم وانفلت منكم. ﴿ شَيَّء مِنْ أَزْوَاجِكُمْ ﴾ أحد من أزواجكم، وقد قرىء به وإيقاع ﴿ شيء ﴾ موقعه للتحقير والمبالغة في التعميم، أو ﴿ شيء ﴾ من مهورهن. ﴿ إِلَى الكُفَّارِ فَعَاقَبْتُم ﴾ فجاءت عقبتكم أي نوبتكم من أداء المهر، شبه الحكم بأداء هؤلاء مهور نساء أولئك تارة وأداء أولئك مهور نساء هؤلاء أخرى بأمر يتعاقبون فيه كما يتعاقب في الركوب وغيره. ﴿ فَاَتُوا الَّذِينَ ذَهَبَتُ أَزْوَاجُهُمْ مِثْلُ مَا أَنْقَقُوا ﴾ من هور المهاجرة ولا تؤتوه زوجها الكافر. روي أنه لما نزلت الآية المتقدمة أبى المُشركون أن يؤدوا مهر الكوافر فنزلت. وقيل معناه إن فاتكم فأصبتم من الكفار عقبى وهي الغنيمة ﴿ فَاتُوا ﴾ بدل الفائت من الغنيمة. ﴿ واتَّقُوا ﴾

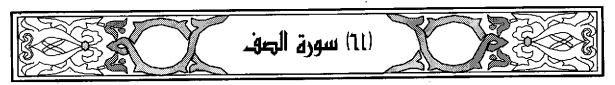
الله الَّذِي أَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ﴾ فإن الإيمان يه يقتضي التقوى منه.

﴿ وَا أَيُهَا النِّي إِذَا جَاءَكَ المُؤْمِنَاتُ يُبَايِغَنَكَ عَلَى أَنْ لاَ يُشْرِكُنَ بِالله شَيئاً ﴾ نزلت يوم الفتح فإنه عليه السلام لما فرغ من بيعة الرجال أخذ في بيعة النساء. ﴿ وَلاَ يَسْرِقْنَ وَلاَ يَوْنِينَ وَلاَ يَقْتُلُنَ أَوْلاَدَهُنَ ﴾ يريد وأد البنات. ﴿ وَلاَ يَسْرِقْنَ وَلاَ يَقْتُلُنَ أَوْلاَدَهُنَ ﴾ يريد وأد البنات. ﴿ وَلاَ يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفِ ﴾ في حسنة تأمرهن بها، والتقييد بالمعروف مع أن الرسول ﷺ لا يأمر إلا به تنبيه على أنه لا يجوز طاعة مخلوق في معصية الخالق. ﴿ وَاسْتَغْفِرْ لَهُن الله إِنَّ الله غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ .

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَتَوَلُّواْ قَوْمًا غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَبِسُواْ مِنَ الْآخِرَةِ كَمَا يَبِسَ الْكُفَّالُ مِنَ أَصْمَكِ الْقُبُورِ ﴿ إِنَهِ ﴾ .

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَوَلَّوا قَوْماً خَضِبَ الله عَلَيْهِم ﴾ يعني عامة الكفار أو اليهود. إذ روي أنها نزلت في بعض فقراء المسلمين كانوا يواصلون اليهود ليصيبوا من ثمارهم. ﴿ قَدْ يَنْسُوا مِنَ الآخِرَة ﴾ لكفرهم بها أو لعلمهم بأنهم لاحظ لهم فيها لعنادهم الرسول المنعوت في التوراة المؤيد بالآيات. ﴿ كَمَا يَئِسَ الكُفّارُ مِن أَصْحَابِ التّبُورِ ﴾ أن يبعثوا أو يثابوا أو ينالهم خير منهم، وعلى الأول وضع الظاهر فيه موضع المضمر للدلالة على أن الكفر آيسهم.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة الممتحنة كان له المؤمنون والمؤمنات شفعاء يوم القيامة».



#### محنية، وقيل مكية وآيها أربع عشرة آية

#### بِسْمِ اللَّهِ النَّهُ إِلَيْمُنِ الرَّحِيلِ إِ

﴿ سَبَّحَ يَنَهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَهُو ٱلْعَزِيُرُ لَلْكِيمُ ۞ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ۞ . لَا تَفْعَلُونَ ۞ .

﴿سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ سبق تفسيره.

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لاَ تَفْعَلُونَ﴾ روي أن المسلمين قالوا: لو علمنا أحب الأعمال إلى الله تعالى لبذلنا فيه أموالنا وأنفسنا فأنزل الله ﴿إن الله يحب الذين يقاتلون في سبيله صفاً﴾ فولوا يوم أحد فنزلت. و الحمالية مركبة من لام الجر وما الاستفهامية والأكثر على حذف ألفها مع حرف الجر لكثرة استعمالهم معاً واعتناقهما في الدلالة على المستفهم عنه.

﴿كَبُرَ مَقْتاً عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لاَ تَفْعَلُونَ﴾ المقت أشد البغض ونصبه على التمييز للدلالة على أن قولهم هذا مقت خالص ﴿كبر﴾ عند من يحقر دونه كل عظيم، مبالغة في المنع عنه.

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَانِتُلُونَ فِي سَبِيلِهِ، صَفًا كَأَنَّهُم بُنْيَنُّ مَرْصُوصٌ ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ، يَنَقُومِ لِمَ تُؤْذُونَنِي وَقَد تَّعَلَمُونَ أَنِّى رَسُولُ اللّهِ إِلَيْكُمُّ فَلَمَّا زَاغُواً أَزَاغَ اللّهُ قُلُوبَهُمُّ وَاللّهُ لَا يَهْدِى اَلْقَوْمَ الْفَنسِقِينَ ﴿ فِي ﴾ .

﴿إِنَّ الله يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِه صَفاً﴾ مصطفين مصدر وصف به. ﴿كَأَنَّهُمْ بُنْيَانٌ مَرْصُوصٌ﴾ في تراصهم من غير فرجة، حال من المستكن في الحال الأولى. والرص اتصال بعض البناء بالبعض واستحكامه.

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ ﴾ مقدر باذكر أو كان كذا. ﴿ يَا قَوْمٍ لِمَ تُؤَذُّونَنِي ﴾ بالعصيان والرمي بالأدرة. ﴿ وَقَدْ تَعْلَمُونَ أَنِّي رَسُولُ الله إِلَيْكُمْ ﴾ بما جنتكم من المعجزات، والجملة حال مقررة للإنكار فإن العلم بنبوته يوجب تعظيمه ويمنع إيذاءه، ﴿ وقد كالتحقيق العلم. ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا ﴾ عن الحق. ﴿ أَزَاعَ الله قُلُوبَهُمْ ﴾ صرفها عن قبول الحق والميل إلى الصواب. ﴿ وَاللَّهُ لا يَهْدِي القوم الفَاسِقِينَ ﴾ هداية موصلة إلى معرفة الحق أو إلى الجنة.

﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ يَنَبَقِ إِسْرَهِ بِلَ إِنِ رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقًا لِمَّا بَيْنَ يَدَئَ مِنَ ٱلنَّوْرَدَةِ وَمُبَيِّرًا بِرَسُولِ بَأْنِي مِنْ بَعْدِى ٱشْمُهُۥ أَخَمَدُ فَلَمَّا جَاءَهُم بِٱلْبِيِّنَتِ قَالُواْ هَلْنَا سِعَرٌ مُبِينٌ ﴿ لَيْ ﴾ .

﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَاتِيلَ ﴾ ولعله لم يقل ﴿ يا قوم ﴾ كما قال موسى لأنه لا نُسب له فيهم . ﴿ إِنِّي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّراً ﴾ في حال تصديقي لما تقدمني من التوراة وتبشيري ﴿ برسول يأتي من بعدي ﴾ . والعامل في الحالين ما في الرسول من معنى الإرسال لا الجار لأنه لغو إذ هو صلة للرسول فلا يعمل ، ﴿ بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَخْمَدُ ﴾ يعني محمداً عليه الصلاة والسلام ،

والمعنى أن ديني التصديق بكتب الله وأنبيائه، فذكر أول الكتب المشهورة الذي حكم به النبيون والنبي الذي هو خاتم المرسلين. ﴿فَلَمَّا جَاءَهُمْ بِالبَيِّنَاتِ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ﴾ الإشارة إلى ما جاء به أو إليه، وتسميته سحر للمبالغة ويؤيده قراءة حمزة والكسائي «هذا ساحر» على أن الإشارة إلى عيسى عليه السلام.

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمْنِ ٱفْتَرَكَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُوَ يُدْعَنَ إِلَى ٱلْإِسْلَامِ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ الطَّلِمِينَ ﴿ يُرِيدُونَ لِللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِأْلَهُ مُنَّمَ لُورِهِ. وَلَوْ كَرْهَ ٱلْكَفِرُونَ ﴾ هُوَ ٱلَذِى آرْسَلَ رَسُولُهُ بِٱلْمُدَىٰ وَدِينِ ٱلْمَقِ لِيُظْهِرُهُ عَلَى ٱلدِينِ كُلِهِ. وَلَوْ كُرْهُ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴾ .

﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن افْتَرَى عَلَى الله الكَذِبَ وَهُوَ يُدْعَى إِلَى الإِسْلاَمِ ﴾ أي لا أحد أظلم ممن يدعى إلى الإسلام الظاهر حقيته المقتضى له خير الدارين فيضع موضع إجابته الأفتراء على الله بتكذيب رسوله وتسمية آياته سحراً فإنه يعم إثبات المنفي ونفي الثابت وقرىء «يدعى» يقال دعاه وادعاه كلمسه والتمسه. ﴿وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ لا يرشدهم إلى ما فيه فلاحهم.

﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا﴾ أي يريدون أن يطفئوا، واللام مزيدة لما فيها من معنى الإرادة تأكيداً لها كما زيدت لما فيها من معنى الإرادة تأكيداً لها كما زيدت لما فيها من معنى الاضافة تأكيداً لها في لا أبا لك، أو ﴿ يريدُونِ ﴾ الافتراء ﴿ ليطفئوا ﴾ . ﴿ فُورَ الله ﴾ يعني دينه أو كتابه أو حجته . ﴿ وَالْحَافِهُ مُ فَورِه ﴾ مبلغ غايته بنشره وإعلائه، وقرأ ابن كثير وحمزة والكسائي وحقص بالإضافة . ﴿ وَلَوْ كُرهِ الْكَافِرُونَ ﴾ إرغاماً لهم .

﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالهُدَى ﴾ بالقرآن أو المعجزة. ﴿ وَدِينِ الحَقّ ﴾ والملة الحنيفية. ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدُّينِ كُلّهِ ﴾ ليغلبه على جميع الأديان. ﴿ وَلَوْ كَرِهَ المُشْرِكُونَ ﴾ لما فيه من محض التوحيد وإبطال الشرك.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا هَلَ ٱذْلُكُو غَلَى جِمَرَمَ نُنجِيكُم مِنْ عَلَابٍ ٱلِيمِ ۚ ثَلَيْ نُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ. وَجُمَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ إِلَيْمِ اللَّهِ عَلَىٰ خَرُدُ لَكُو اللَّهِ مَنْكُونَ ﴿ إِلَيْهِ ﴿ لَكُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَابُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَابُونَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَالَالَالَالَالَالَالَالِمُولَا اللَّالَالَاللَّالَا

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا هِلْ أَدْلُكُمْ عَلَى تِجَارَةِ تُنْجِيكُمْ مِنْ عَذَابِ أَلِيمٍ وقرأ ابن عامر ﴿تُنَّجِيكُمْ ﴾ بالتشديد.

﴿ تُوْمِنُونَ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ بِأَنُوالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ ﴾ استئناف مبين للتجارة وهو الجمع بين الإيمان والجهاد المؤدي إلى كمال عزهم، والمراد به الأمر وإنما جيء بلفظ الخبر إيذاناً بأن ذلك مما لا يترك. ﴿ وَلَكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ يعني ما ذكر من الإيمان والجهاد. ﴿ إِنْ كُنشَمْ تَعْلَمُونَ ﴾ إن كنتم من أهل العلم إذ الجاهل لا يعتد بفعله.

﴿ يَغْفِرَ لَكُوْ ذُنُوبَكُو وَكُذِیلِكُو جَنَّتِ تَجْرِی مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ وَمَسَكِنَ طَیِّبَةً فِي جَنَّتِ عَدْنٍ ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِیمُ ﴾ . ﴿ وَأَخْرَىٰ تَجْوُبُمَا أَنْ مَنْ اللَّهِ وَهَنْحٌ قَرِبَتُ وَيَشِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ .

﴿ يَفْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾ جواب للأمر المدلول عليه بلفظ الخير، أو لشرط أو استفهام دل عليه الكلام تقديره إن تؤمنوا وتجاهدوا، أو هل تقبلون أن أدلكم يغفر لكم، ويبعد جعله جواباً لهل أدلكم لأن مجرد دلالته لا توجب المغفرة ﴿ وَيُدْخِلْكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِها الأَنْهَارُ وَمَسَاكِنَ طَيْبَةً في جَنَّاتٍ عَدْنِ ذَلِكَ الفَوْرُ العَظِيمُ ﴾ الإشارة إلى ما ذكر من المغفرة وإدخال الجنة.

﴿وَأَخْرَى تُحِبُونَها﴾ ولكم إلى هذه النعمة المذكورة نعمة أخرى عاجلة محبوبة، وفي ﴿تحبونها﴾ تعريض بأنهم يؤثرون العاجل على الآجل، وقيل ﴿أخرى﴾ منصوبة بإضمار يعطيكم، أو تحبون أو مبتدأ خبره: ﴿نَصْرٌ مِنَ الله﴾ وهو على الأول بدل أو بيان وعلى قول النصب خبر محذوف، وقد قرى مما عطف

عليه بالنصب على البدل، أو الاختصاص أو المصدر. ﴿وَفَتْحٌ قَرِيبٌ﴾ عاجل. ﴿وَيَشُر الْمُؤْمِنِينَ﴾ عطف على محذوف مثل: قل يا أيها الذين آمنوا ﴿وبشر﴾، أو على ﴿تؤمنون﴾ فإنه في معنى الأمر كأنه قال: آمنوا وجاهدوا أيها المؤمنون وبشرهم يا رسول الله بما وعدتهم عليهما آجلاً وعاجلاً.

﴿ يَكَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوَا أَنصَارَ ٱللَّهِ كَمَا قَالَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ لِلْحَوَارِيِّونَ مَنَ أَنصَارِئَ إِلَى ٱللَّهِ قَالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ خَنُ أَنصَارُ ٱللَّهِ فَكَامَنَت ظَالِهَةٌ مِنْ بَنِي إِنسَرَةِ بِلَ وَكَفَرَت ظَالِهَةٌ فَأَيْدُنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَى عَدُوْمِ فَأَصَبَحُوا ظَهِرِينَ ﴿ إِنَّ الْكَاهِ مَنْ أَنْصَارُ ٱللَّهِ فَكَامَنَت ظَالَهِفَةٌ مِنْ بَنِي إِنسَرَةِ بِلَ وَكَفَرَت ظَالِهَةٌ فَأَيْدُنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَى عَدُوْمِ فَأَصَبَحُوا ظَهِرِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ ال

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا أَنْصَارَ الله ﴾ وقرأ الحجازيان وأبو عمرو بالتنوين واللام لأن المعنى كونوا بعض أنصار الله . ﴿ كَمَا قَالَ عِيسَى إِبْنُ مَرْيَمَ للحَوَارِيِّينَ مَنْ أَنْصَارِي إِلَى الله ﴾ أي من جندي متوجها إلى نصرة الله ليطابق قوله تعالى: ﴿ قَالَ الحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنْصَارُ الله ﴾ والإضافة الأولى إضافة أحد المتشاركين إلى الآخر لما بينهما من الاختصاص، والثانية إضافة الفاعل إلى المفعول والتشبيه باعتبار المعنى إذ المراد قل لهم كما قال عيسى ابن مريم، أو كونوا أنصاراً كما قال الحواريون حين قال لهم عيسى ﴿ مَن أَنصاري إلى الله ﴾ والحواريون أصفياؤه وهم أول من آمن به وكانوا اثني عشر رجلاً من الحور وهو البياض. ﴿ فَآمَنَتُ طَائِفَةً مِن بَنِي إِسْرَائِيلَ وَكَفَرَتُ طَائِفَةً ﴾ أي بعيسى. ﴿ فَأَيَّدُنَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَى عَدُوهِمَ ﴾ بالحجة وبالحرب وذلك بعد رفع عيسى. ﴿ فَأَصْبَحُوا ظَاهِرِينَ ﴾ فصاروا غالبين.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة الصف كان عيسى مصلياً عليه مستغفراً له ما دام في الدنيا وهو يوم القيامة رفيقه».



#### محنية وآيها إحدى عشرة آية

## بِسْمِ اللَّهِ ٱلنَّفْنِ ٱلنَّحِيمَ فِي

﴿ يُسَتِحُ لِلَّهِ مَا فِي اَلسَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْلَكِ الْقُذُوسِ الْعَزِيزِ الْحَكِيدِ ۞ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمَيِّتِ نَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَشْـلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَئِيهِ۔ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِننَبَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن فَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ ثَمِينٍ ۞﴾.

﴿ يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْمَلِكِ القُدُّوسِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ ﴾ وقد قرىء الصفات الأربع بالرفع على المدح.

﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الأُمْيِينَ ﴾ أي في العرب لأن أكثرهم لا يكتبون ولا يقرؤون. ﴿ رَسُولاً مِنْهُم ﴾ من جملتهم أمياً مثلهم. ﴿ يَتُلُو عَلَيْهِم آيَاتِه ﴾ مع كونه أمياً مثلهم لم يعهد منه قراءة ولا تعلم. ﴿ وَيُعَلّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة ﴾ القرآن والشريعة، أو معالم الدين من المنقول خبائث العقائد والأعمال. ﴿ وَيُعَلّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة ﴾ القرآن والشريعة، أو معالم الدين من المنقول والمعقول، ولو لم يكن له سواه معجزة لكفاه. ﴿ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلالًا مُبِينٍ ﴾ من الشرك وخبث الجاهلية، وهو بيان لشدة احتياجهم إلى نبي يرشدهم، وإزاحة لما يتوهم أن الرسول تعلم ذلك من معلم، و إن هي المخففة واللام تدل عليها.

﴿ وَءَاخَرِينَ مِنْهُمْ لَنَا يَلْحَقُوا بِهِمْ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞ ذَالِكَ فَضَلُ اللَّهِ بُؤْتِيهِ مَن بَشَآهُ وَاللَّهُ ذُو ٱلْفَضِلِ ٱلْفَطِيمِ ۞﴾.

﴿وَآخَرِينَ مِنْهُمْ﴾ عطف على ﴿الأميين﴾، أو المنصوب في ﴿يعلمهم﴾ وهم الذين جاؤوا بعد الصحابة إلى يوم الدين، فإن دعوته وتعليمه يعم الجميع. ﴿لَمَّا يَلْحَقُوا بِهِمْ﴾ لم يلحقوا بهم بعد وسيلحقون. ﴿وَهُوَ الْعَزِيزُ﴾ في تمكينه من هذا الأمر الخارق للعادة. ﴿الحَكِيمُ﴾ في اختياره وتعليمه.

﴿ وَلِكَ فَصْلُ الله ﴾ ذلك الفضل الذي امتاز به عن أقرانه فضله. ﴿ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ تفضلاً وعطية. ﴿ وَالله وُ وَالله وَ وَالله وَ عَلَيْهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ تفضلاً وعطية. ﴿ وَالله وُ وَ الفَضْلِ الْمَظِيمِ ﴾ الذي يستحقر دونه نعيم الدنيا، أو نعيم الآخرة أو نعيمهما.

﴿ مَثْلُ ٱلَّذِينَ حُيتِلُوا ٱلنَّوْرَينَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْيِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلْحِمَادِ يَحْمِلُ أَشْفَارًا ۚ بِنْسَ مَثَلُ ٱلْفَوْمِ ٱللَّذِينَ كَنْهُوا بِنَايَنِ اللَّهِ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ ﴾.

﴿مَثَلُ الَّذِينَ حُمِّلُواْ التَّوْرَاة﴾ علموها وكلفوا العمل بها. ﴿ثُمَّ لَمْ يَحْملُوهَا﴾ لم يعملوا بها أو لم ينتفعوا بما فيها. ﴿كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَاراً﴾ كتباً من العلم يتعب في حملها ولا ينتفع بها، ويحمل حال والعامل فيه معنى المثل أو صفة إذ ليس المراد من ﴿الحمار﴾ معيناً. ﴿يِنْسَ مَثَلُ القَوْمِ الَّذِينَ كَنَّبُوا بِآيَات الله أي مثل الذين كذبوا وهم اليهود المكذبون بآيات الله الدالة على نبوة محمد عليه الصلاة والسلام، ويجوز أن يكون الذين صفة للقوم والمخصوص بالذم محذوفاً. ﴿وَالله لا يَهْدِي القَوْمَ الظَّالِمِينَ﴾.

﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا الَّذِيكَ هَادُوَّا إِن زَعَمْتُمْ أَنَّكُمْ أَوْلِيكَا ُهُ لِلَّهِ مِن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا الْمُوْتَ إِن كُنْتُمْ صَلِدِقِينَ ﴿ وَلَا يَنْمَنَّوَنَهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتَ أَيْدِيهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّلِلِمِينَ ﴿ قُلْ إِنَّ الْمَوْتَ الَّذِى تَفِرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلَقِيكُمْ ثُمَّ ثُرُةُونَ إِلَى عَلِمِ الْفَيْتِ وَالشَّهَدَةِ فَيُنْتِئَكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ إِلَى ﴾.

﴿ قُلْ يَا أَيُهَا الَّذِينَ هَادُوا﴾ تهودوا. ﴿ إِنْ زَعَمْتُمْ أَنْكُمْ أَوْلِيَاءُ لِلَّهِ مِنْ دُونِ النَّاسِ ﴾ إذ كانوا يقولون نحن أبناء الله وأحباؤه. ﴿ فَنَمَنُوا المَوْتَ ﴾ فتمنوا من الله أن يميتكم وينقلكم من دار البلية إلى محل الكرامة. ﴿ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ في زعمكم.

﴿ وَلاَ يَتَمَنُّونَهُ أَبِداً بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِم ﴾ بسبب ما قدموا من الكفر والمعاصي. ﴿ وَالله عَلِيمٌ بِالظَّالِمينَ ﴾ فيجازيهم على أعمالهم.

﴿ قُلْ إِنَّ الْمَوْتَ الَّذِي تَفِرُونَ مِنْهُ ﴾ وتخافون أن تتمنوه بلسانكم مخافة أن يصيبكم فتؤخذوا بأعمالكم. ﴿ فَإِنَّهُ مُلاَقِيكُمْ ﴾ لاحق بكم لا تفوتونه، والفاء لتضمن الاسم معنى الشرط باعتبار الوصف، وكأن فرارهم يسرع لحوقه بهم. وقد قرىء بغير فاء ويجوز أن يكون الموصول خبراً والفاء عاطفة. ﴿ ثُمَّ تُرَدُّونَ إِلَى عَالمِ الغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ بأن يجازيكم عليه.

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلاةِ ﴾ أي إذا أذن لها. ﴿ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ ﴾ بيان لـ ﴿إذا ﴾ وإنما سمي جمعة لاجتماع الناس فيه للصلاة ، وكانت العرب تسميه العروبة . وقيل سماه كعب بن لؤي لاجتماع الناس فيه إليه ، وأول جمعة جمعها رسول الله على أنه لما قدم المدينة نزل قباء فأقام بها إلى الجمعة ، ثم دخل المدينة وصلى الجمعة في واد لبني سالم بن عوف . ﴿ فَاسْعُوا إِلَى ذِكْرِ الله ﴾ فامضوا إليه مسرعين قصداً فإن السعي وصلى الحدو ، والد ﴿ ذكر الله بين عوف . ﴿ فَاسْعُوا إِلَى ذِكْرِ الله ﴾ فامضوا إليه مسرعين قصداً فإن السعي دون العدو ، والد ﴿ ذكر الله بين عوف . ﴿ وَنَهُ لَكُمْ ﴾ من المعاملة فإن نفع الآخرة خير وأبقى . ﴿ إِنْ كُنتُمُ العلم . الخير والشر الحقيقيين ، أو إن كنتم من أهل العلم .

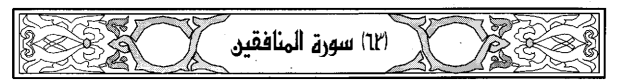
﴿ فَإِذَا تُضِيَتِ الصَّلاَةُ ﴾ أديت وفرغ منها. ﴿ فَانْتَشِرُوا فِي الأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ الله إطلاق لما حظر عليهم، واحتج به من جعل الأمر بعد الحظر للإباحة. وفي الحديث «ابتغوا من فضل الله ليس بطلب الدنيا وإنما هو عيادة مريض وحضور جنازة وزيادة أخ في الله. ﴿ وَاذْكُرُوا الله كَثِيراً ﴾ واذكروه في مجامع أحوالكم ولا تخصوا ذكره بالصلاة. ﴿ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ بخير الدارين.

﴿ وَإِذَا رَأَوَاْ يَجِسَرَةً أَوَ لَمَوَا انفَضُوٓا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَابِمَا ۚ قُلْ مَا عِندَ اللَّهِ خَيْرٌ مِنَ اللَّهْوِ وَمِنَ النِّجَزَةِ وَاللَّهُ خَيْرُ الرَّزِفِينَ ۞﴾.

﴿وَإِذَا رَأُوا تِجَارَةً أَوْ لَهُواً انْفَضُوا إِلَيْهَا﴾ روي أنه عليه الصلاة والسلام كان يخطب للجمعة فمرت عليه عير تحمل الطعام، فخرج الناس إليهم إلا اثني عشر رجلاً فنزلت. وإفراد التجارة برد الكناية لأنها المقصودة، فإن المراد من اللهو الطبل الذي كانوا يستقبلون به العير، والترديد للدلالة على أن منهم من انفض لمجرد سماع الطبل ورؤيته، أو للدلالة على أن الإنفضاض إلى التجارة مع الحاجة إليها والانتفاع بها إذا كان مذموماً

كان الانفضاض إلى اللهو أولى بذلك. وقيل تقديره إذا رأوا تجارة انفضوا إليها وإذا رأوا لهوا انفضوا إليه. ﴿وَتَرَكُوكَ قَائِماً﴾ أي على المنبر. ﴿قُلْ مَا عِنْدَ الله﴾ من الثواب. ﴿خَيْرٌ مِنَ اللَّهْوِ وَمِنَ التَّجَارَةِ﴾ فإن ذلك محقق مخلد بخلاف ما تتوهمون من نفعهما ﴿وَالله خَيْرُ الرَّازِقِينَ﴾ فتوكلوا عليه واطلبوا الرزق منه.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة الجمعة أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد من أتى الجَمعة ومن لم يأتها في أمصار المسلمين».



#### محنية وآيها إحدى عشرة آية

## بِسْمِ اللَّهِ ٱلنَّكْنِ ٱلرَّحِيمَ يَرْ

﴿ إِذَا جَاءَكَ ٱلْمُنَنفِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَنفِقِينَ لَكَذِبُونَ ۚ إِنَّا ٱلْمُنَافِقِينَ لَكَانُوا يَتَمَلُونَ ۖ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ سَآءً مَا كَانُوا يَسْمَلُونَ ۖ إِنَّهُمْ اللَّهُ إِنَّهُمْ سَآءً مَا كَانُوا يَسْمَلُونَ ۖ إِنَّهُمْ اللَّهُ إِنَّهُمْ سَآءً مَا كَانُوا يَسْمَلُونَ ۗ إِنَّهُ .

﴿إِذَا جَاءَكُ المُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللهُ الشهادة إخبار عن علم من الشهود وهو الحضور والاطلاع، ولذلك صدق المشهور به وكذبهم في الشهادة بقوله: ﴿وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّ المُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ﴾ لأنهم لم يعتقدوا ذلك.

﴿اتَّخَذُوا أَيْمَانَهُمْ﴾ حلفهم الكاذب أو شهادتهم هذه، فإنها تجري مجرى الحلف في التوكيد، وقرى، «إيمانهم» ﴿جُنَّةَ﴾ وقاية من القتل والسبي. ﴿فَصَدُوا عَنْ سَبِيلِ الله﴾ صداً أو صدوداً. ﴿إِنَّهُمْ سَاءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ من نفاقهم وصدهم.

## ﴿ ذَلِكَ ۚ بِأَنَّهُمْ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا فَطْبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْرِ لَا يَفْقَهُونَ ۞ ﴿.

﴿ ذَلِكَ ﴾ إشارة إلى الكلام المتقدم أي ذلك القول الشاهد على سوء أعمالهم، أو إلى الحال المذكورة من النفاق والكذب والاستجنان بالإيمان. ﴿ بِأَنْهُمْ آمَنُوا ﴾ بسبب أنهم آمنوا ظَاهراً. ﴿ ثُمَّ كَفَرُوا ﴾ سراً، أو ﴿ آمنوا ﴾ إذا رأوا آية ﴿ ثم كفروا ﴾ حتى تمرنوا على الكفر فاستحكموا فيه. ﴿ فَهُمْ لاَ يَفْقَهُونَ ﴾ حقية الإيمان ولا يعرفون صحته.

﴿ وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ نُعْجِبُكَ آجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُواْ نَسْمَعْ لِقَوْلِمِيْمٌ كَأَنَهُمْ خُشُبُ تُسَنَدَهُ ۚ يَحْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ هُوُ ٱلْعَدُونُ غَالَمُهُمُ ٱللَّهُ أَنَّى يُؤْمَكُونَ ۞﴾.

﴿ وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ ﴾ لضخامتها وصباحتها. ﴿ وَإِنْ يَقُولُوا تَسْمَعْ لِقَوْلِهِمْ ﴾ لذلاقتهم وحلاوة كلامهم، وكان ابن أُبِيّ جسيماً فصيحاً يحضر مجلس رسول الله على في جمع مثله، فيعجب بهيكلهم ويصغي إلى كلامهم، ﴿ كَانَّهُمْ خُشُبُ مُسْئَدَةٌ ﴾ حال من الضمير المجرور في ﴿ قولهم ﴾ أي تسمع لما يقولونه مشبهين بأخشاب منصوبة مسندة إلى الحائط في كونهم أشباحاً خالية عن العلم والنظر، وقيل الد ﴿ خشب ﴾ جمع خشباء وهي الخشبة التي نُخِرَ جَوْفُهَا، شبهوا بها في حسن المنظر وقبح المخبر، وقرأ أبو عمرو والكسائي وقنبل عن ابن كثير بسكون الشين على التخفيف، أو على أنه كبدن في جمع بدنة ﴿ يَحْسَبُونَ كُلُّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ ﴾ أي واقعة عليهم لجبنهم واتهامهم، ف ﴿ عليهم ﴾ ثاني مفعولي ﴿ يحسبون ﴾ ، ويجوز أن يكون صلته والمفعول: ﴿ فُمُ العَدُونُ وعلى هذا يكون الضمير للكل وجمعه بالنظر إلى الخبر لكن ترتب قوله: ﴿ فَاحْلَرُهُمْ ﴾ عليه يدل على أن الضمير للمنافقين. ﴿ قَاتَلَهُمُ اللّه ﴾ دعاء عليهم وهو طلب من ذاته أن يلعنهم، أو تعليم للمؤمنين أن يدعوا عليهم بذلك. ﴿ أَنِي يُؤفّكُونَ ﴾ كيف يصرفون عن الحق.

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ تَعَالَوْاْ يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ اللّهِ لَوَّوْاْ رُءُوسَهُمْ وَرَأَيْتَهُمْ يَصُدُّونَ وَهُم مُسْتَكْبِرُونَ ﴿ لَيَهُ مَنَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ لَن يَغْفِرَ اللّهُ لَمُمْ إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِى ٱلْفَوْمَ ٱلْفَنسِقِينَ ﴾.

﴿وَإِذْ قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ الله لَوْوَا رُؤْسَهُمْ﴾ عطفوها إعراضاً واستكباراً عن ذلك، وقرأ نافع بتخفيف الواو. ﴿وَرَأَيْتَهُمْ يَصُدُونَ﴾ يعرضون عن الاستغفار. ﴿وَهُمْ مُسْتَكْبِرُونَ﴾ عن الاعتذار.

﴿ سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ لَنْ يَغْفِرَ الله لَهُمْ ﴾ لرسوخهم في الكفر. ﴿ إِنَّ الله لاَ يَهْدِي الفَوْمَ الفَاسِيقِينَ ﴾ الخارجين عن مظنة الاستصلاح لانهماكهم في الكفر والنفاق.

﴿ هُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِقُوا عَلَى مَنْ عِندَ رَسُولِ اللّهِ حَتَّى يَنفَضُّواً وَلِلّهِ خَزَابِنُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَلَكِكَنَّ الْمُنَافِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ ۞ يَقُولُونَ لَهِن رَّجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لِيُخْرِجَنَّ الْأَغَزُّ مِنْهَا ٱلأَذَلُ وَلِلّهِ ٱلْمِنَّةِ وَلِرَسُولِهِ ء وَاللّمُوْمِنِينَ وَلَكِكَنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَا يَعَلّمُونَ ۞ .

﴿هُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ﴾ أي للأنصار. ﴿لاَ تُنْفِقُوا عَلَى مَنْ عِنْدَ رَسُولِ الله حَتَّى يَنْفَضُوا﴾ يعنون فقراء المهاجرين. ﴿وَلَكِنَّ المُنَافِقِينَ لاَ يَفْقَهُونَ﴾ ذلك لجهلهم بالله.

﴿يَقُولُونَ لَئِنْ رَجَعْنَا إِلَى المَدِينَة لَيُخْرِجَنَّ الأَعَرُّ مِنْهَا الأَذَلَ ﴾ روي أن أعرابياً نازع أنصارياً في بعض الغزوات على ماء، فضرب الأعرابي رأسه بخشبة، فشكى إلى ابن أبي فقال: لا تنفقوا على من عند رسول الله على من عند رسول الله على ينفضوا، وإذا رجعنا إلى المدينة فليخرجن الأعز منها الأذل، عنى بالأعز نفسه وبالأذل رسول الله على وقرىء «ليخرجن» بفتح الياء و «ليخرجن» على بناء المفعول و «لنخرجن» بالنون، ونصب «الأعز» و «الأذل» على هذه القراءات مصدر أو حال على تقدير مضاف كخروج أو إخراج أو مثل. ﴿وَلِلّهِ العِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلمُؤْمِنِينَ ﴾ ولله الغلبة والقوة ولمن أعزه من رسوله والمؤمنين. ﴿وَلَكِنَ المُنَافِقِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ من فرط جهلهم وغرورهم.

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُلْهِكُمْ أَمْوَالِكُمْ وَلاَ أَوْلاَدُكُمْ عَنْ ذِكْرِ الله لا يشغلكم تدبيرها والاهتمام بها عن ذكره كالصلوات وسائر العبادات المذكرة للمعبود، والمراد نهيهم عن اللهو بها. وتوجيه النهي إليها للمبالغة ولذا قال: ﴿ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ ﴾ أي اللهو بها وهو الشغل. ﴿ فَأُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ لأنهم باعوا العظيم الباقي بالحقير الفاني.

﴿وَأَنْفِقُوا مِمَّا رَزْقَنَاكُمْ ﴾ بعض أموالكم إدخاراً للآخرة. ﴿مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ أَحَدَكُمُ المَوْتُ ﴾ أي يرى دلاثله ﴿فَيَقُولُ رَبِّ لَوْلاَ أَخَرْتَنِي ﴾ هلا أمهلتني. ﴿إِلَى أَجَلٍ قَرِيب ﴾ أمد غير بعيد. ﴿فَأَصَّدَّقَ ﴾ فأتصدق. ﴿وَأَكُنْ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ بالتدارك، وجزم ﴿أكن ﴾ للعطف على موضع الفاء وما بعده، وقرأ أبو عمرو "وأكون" منصوباً عطفاً على «فأصدق»، وقرىء بالرفع على وأنا أكون فيكون عدة بالصلاح.

﴿ وَلَنْ يُؤَخِّرَ الله نَفْساً ﴾ ولن يمهلها. ﴿ إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا ﴾ آخر عمرها. ﴿ وَالله خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ فمجاز عليه، وقرأ أبو بكرِ بالياء ليوافق ما قبله في الغيبة.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة المنافقين برىء من النفاق».



#### مختلف فيها وآيها ثمانى عشرة آية

### بِسْمِ اللهِ النَّمْنِ الرَّحَبِيْرِ

﴿ يُسَيِّحُ بِلَهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لَهُ ٱلْمُلُكُ وَلَهُ ٱلْحَمَّدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۖ ﴾ هُو ٱلَذِي خَلَقَكُمُ فَيَنكُمْ كَافِرٌ وَمِنكُمْ مُؤْمِنٌ وَٱللَّهُ بِمَا نَمْمَلُونَ بَصِيرٌ ۞﴾.

﴿ يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ بدلالتها على كماله واستغنائه. ﴿ لَهُ المُلْكُ ولَهُ الحَمْدُ ﴾ قدم الظرفين للدلالة على اختصاص الأمرين به من حيث الحقيقة. ﴿ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ ﴾ لأن نسبة ذاته المقتضية للقدرة إلى الكل على سواء ثم شرع فيما ادعاه فقال:

﴿هُوَ الَّذِي حَلَقَكُمْ فَمِنْكُمْ كَافِرٌ﴾ مقدر كفره موجه إليه ما يحمله عليه. ﴿وَمِثْكُمْ مُؤْمِنٌ﴾ مقدر إيمانه موفق لما يدعوه إليه. ﴿وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ﴾ فيعاملكم بما يناسب أعمالكم.

﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَنُوْتِ وَٱلْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَصَوَّرَكُرُ فَأَحْسَنَ صُورَكُرٌ وَلِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ ﴿ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا شِيرُّونَ وَمَا ثَمْلِئُونَ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴿ ﴾ .

﴿خَلَقَ السَّمَواتِ وَالأَرْضَ بِالحَقِّ﴾ بالحكمة البالغة. ﴿وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُوَرَكُمْ﴾ فصوركم من جملة ما خلقِ فيهما بأحسن صورة، حيث زينكم بصفوة أوصاف الكائنات، وخصكم بخلاصة خصائص المبدعات، وجعلكم أنموذج جميع المخلوقات. ﴿وَإِلَيْهِ المَصِيرُ﴾ فأحسنوا سرائركم حتى لا يمسخ بالعذاب ظواهركم.

﴿ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَالأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُسِرُّونَ وَمَا تُعْلِنُونَ وَاللهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ فلا يخفى عليه ما يصح أن يعلم كلياً كان أو جزئياً، لأن نسبة المقتضى لعلمه إلى الكل واحدة، وتقديم تقرير القدرة على العلم لأن دلالة المخلوقات على قدرته أولاً وبالذات وعلى علمه بما فيها من الإتقان والاختصاص ببعض الأنحاء.

﴿ اَلَمْ يَأْتِكُمْ نَبَوُّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَبْلُ فَذَاقُواْ وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ فَالَبُ أَلِيمٌ وَأَلَمُ عَالَبُ أَلِيمٌ وَلَكُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ وَلَكُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ وَلَكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَاللَّهُ عَلَيْ مَبِيدٌ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ مَبِيدٌ اللَّهُ وَاللَّهُ عَنِينًا عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَاللَّهُ عَنِينًا عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْلِيمٌ عَلَيْهُ عَلَالِكُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَالِكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَالِكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَاكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَاكُ عَالِكُوا عَلَاكُوا عَلَاكُوا عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَيْكُ عَلَاكُ عَلَّا عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَاكُمُ عَلَاكُمُ عَلَاكُمُ

﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ ﴾ يا أيها الكفار. ﴿ نَبَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلُ ﴾ كقوم نوح وهود وصالح عليهم السلام. ﴿ فَذَاتُوا وَيَالَ أَمْرِهِمْ ﴾ ضرر كفرهم في الدنيا، وأصله الثقل ومنه الوبيل لطعام يثقل على المعدة، والوابل المطر الثقيل القطار. ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ في الآخرة.

﴿ فَلِكَ ﴾ أي المذكور من الوبال والعذاب. ﴿ بِأَنَهُ بسبب أن الشأن. ﴿ كَانَتْ تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالبَيِّنَاتِ ﴾ بالمعجزات. ﴿ فَقَالُوا أَبْشَرٌ يَهْدُونَنَا ﴾ أنكروا وتعجبوا من أن يكون الرسل بشراً والبشر يطلق للواحد والجمع. ﴿ فَكَفَرُوا ﴾ بالرسل ﴿ وَتَوَلُّوا ﴾ عن التدبر في البينات. ﴿ وَاسْتَغْنَى اللَّهُ ﴾ عن كل شيء فضلاً عن طاعتهم. ﴿ وَاللَّهُ خَنِ ﴾ عن عبادتهم وغيرها. ﴿ حَمِيدٌ ﴾ يدل على حمده كل مخلوق.

﴿زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَن لَن يُبْعَثُوا ۚ قُلْ بَلَى وَرَقِ لَتُبْعَثُنَّ ثُمَّ لَلْنَبَّوُثَ بِمَا عَبِلْتُمْ وَذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرٌ ۞ فَعَامِنُوا مِاللّهِ وَرَسُولِهِ. وَالنُّورِ الَّذِيّ أَنزَلْنَا وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ۞﴾.

﴿ زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْ لَنْ يُبْعَثُوا ﴾ الزعم ادعاء العلم ولذلك يتعدى إلى مفعولين وقد قام مقامهما أن بما في حيزه. ﴿ قُلْ بَلَى ﴾ أي بلى تبعثون. ﴿ وَرَبِّي لَتُبْعَثُنَ ﴾ قسم أكد به الجواب. ﴿ قُمَّ لَتُنَبَّوُنَّ بِمَا جَمِلْتُمْ ﴾ بالمحاسبة والمجازاة. ﴿ وَذَٰلِكَ عَلَى الله يَسِيرٌ ﴾ لقبول المادة وحصول القدرة التامة.

﴿ فَآمِنُوا بِالله وَرَسُولِهِ ﴾ محمد عليه الصلاة والسلام. ﴿ وَالنُّورِ الَّذِي أَنْزَلْنَا ﴾ يعني القرآن فإنه بإعجازه ظاهر بنفسه مظهر لغيره مما فيه شرحه وبيانه. ﴿ وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ فمجاز عليه.

﴿ يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ الْجَمْعُ ذَلِكَ يَوْمُ النَّعَائِنُ وَمَن يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَيَعْمَلُ صَلِمًا يُكَفِّرَ عَنَهُ سَيَّتَالِهِ. وَيُدْخِلُهُ جَنَّتِ تَحْرِى مِن تَحْنِهَا ٱلأَنْهَارُ خَالِمِينَ فِيهَا أَبَدَأُ ذَلِكَ ٱلفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ۞ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَالَبُونَا إِعَائِمَاتِنَا أُوْلَتَهِكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ خَالِمِينَ فِيها وَفِيْسَ الْمَصِيرُ ۞﴾.

﴿ يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ ﴾ ظرف ﴿ لتنبؤن ﴾ أو مقدر باذكر ، وقرأ يعقوب «نجمعكم». ﴿ لِيَوْمِ الجَمْعِ ﴾ لأجل ما فيه من الحساب والجزاء والجمع جمع الملائكة والثقلين . ﴿ فَلِكَ يَوْمُ التّغَابُن ﴾ يغبن فيه بعضهم بعضاً لنزول السعداء منازل الأشقياء لو كانوا سعداء وبالعكس ، مستعار من تغابن التجار واللام فيه للدلالة على أن التغابن الحقيقي وهو التغابن في أمور الآخرة لعظمها ودوامها . ﴿ وَمَنْ يُوْمِنْ بِالله وَيَعْمَلْ صَالِحاً ﴾ أي عملاً صالحاً . ﴿ وَمَنْ يُوْمِنْ بِالله وَيَعْمَلْ صَالِحاً ﴾ أي عملاً صالحاً . ﴿ وَمَنْ يُنِهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَيَعْمَلُ عَلَيْهِ وَابن عامر بالنون فيهما . ﴿ وَلَكَ الفَوْزُ العظيم لأنه جامع للمصالح من دفع المضار وجلب المنافع .

﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنِا أُولِئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ خَالِدِينَ فِيهَا وَبِشْسَ الْمَصِيرُ﴾ كأنها والآية المتقدمة بيان لـ ﴿التغابن﴾ وتفصيل له.

﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَا بِإِذِنِ اللَّهِ وَمَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَكُمْ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيثٌ ﴿ وَأَطِيعُواْ اللَّهُ وَأَطِيعُواْ اللَّهُ وَأَطِيعُواْ اللَّهُ وَأَطِيعُواْ اللَّهُ وَأَلِمْ اللَّهِ اللَّهِ وَأَطِيعُواْ اللَّهُ وَأَلَمْ فَإِنَّا عَلَى رَسُولِنَا اللَّكَانُحُ الْمُثِينُ ﴿ اللَّهُ لَآ إِلَا هُو وَعَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَعَلَى اللَّهِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنُونَ ﴿ إِلَهُ إِلَّا هُو وَعَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْونَ ﴿ إِلَهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّا اللللللَّهُ الللَّا الللَّهُ الل

﴿مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ إِلاَّ بِإِذْنِ اللهُ إِلا بتقديره وإرادته. ﴿وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللهِ يَهْدِ قَلْبَهُ لِلثبات والاسترجاع عند حلولها، وقرىء «يهد قلبه» بالرفع على إقامته مقام الفاعل وبالنصب على طريقة ﴿سفه نفسه﴾، و«يهدأ» بالهمزة أي يسكن. ﴿وَاللهُ بِكُلِّ شَيءٍ عَلِيم﴾ حتى القلوب وأحوالها.

﴿وَأَطِيعُوا اللهِ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا البَلاَغُ المُبِينُ﴾ أي فإن توليتم فلا بأس عليه إذ وظيفته التبليغ وقد بلغ.

﴿الله لاَ إِلهَ إِلاَّ هُو وَعَلَى الله فَلْيَتَوَكَّلِ المُؤْمِنُونَ﴾ لأن إيمانهم بأن الكل منه يقتضي ذلك.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَ مِنْ ٱزْوَجِكُمْ وَأَوْلَئِكُمْ عَدُوًّا لَكُمْ فَأَخَذَرُوهُمْ وَإِن تَعَفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَصْفَحُوا وَتَعْفِرُوا فَإِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمُ ۚ إِنَّمَا آمَوَلُكُمْ وَأَوْلَئُدُكُمْ فِأَوْلَلُهُ كُمْ وَاللَّهُ عِندَهُۥ أَجَرُ عَظِيمٌ ۗ ﴿ ﴾.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ مِنَ أَزُواجِكُمْ وَأَوْلاَدِكُمْ عَدُوّاً لَكُمْ ﴾ يشغلكم عن طاعة الله أو يخاصمكم في أمر

الدين أو الدنيا. ﴿فَاحْذَرُوهُمُ ولا تأمنوا غوائلهم. ﴿وَإِنْ تَعْفُوا﴾ عن ذنوبهم بترك المعاقبة. ﴿وَتَصْفَحُوا﴾ بالإعراض وترك التثريب عليها. ﴿وَيَعْفِرُوا﴾ بإخفائها وتمهيد معذرتهم فيها. ﴿فَإِنَّ الله غَفُورٌ رَحِيمُ ﴾ يعاملكم بمثل ما عملتم ويتفضل عليكم.

﴿إِنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلاَدُكُمْ فِتْنَةً ﴾ اختبار لكم. ﴿وَالله عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾ لمن آثر محبة الله وطاعته على محبة الأموال والأولاد والسعى لهم.

﴿ فَانَقُوا اللَّهَ مَا اَسْتَطَعْتُمْ وَاسْمَعُوا وَأَطِيعُوا وَأَنفِقُوا خَيْرًا لِأَنْفُسِكُمْ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِ. فَأُولَئِهِكَ هُمُ المُقْلِحُونَ ۚ إِن تُقْرِضُوا اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا يُضَاعِفْهُ لَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللَّهُ شَكُورٌ حَلِيمُ ﴿ اللَّهُ عَالِمُ اللَّهُ مَاللَّهُ مَاللَّهُ مَا لَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَاللَّهُ مَاللًا مُعَالِمُ اللَّهُ عَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّالَالَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

﴿فَاتَّقُوا الله مَا اسْتَطَعْتُمُ﴾ أي ابذلوا في تقواه جهدكم وطاقتكم. ﴿وَاسْمَعُوا﴾ مواعظه. ﴿وَأَطِيعُوا﴾ أوامره. ﴿وَأَنْفِقُوا﴾ في وجوه الخير خالصاً لوجهه. ﴿خَيْراً لأَنْفُسِكُمْ﴾ أي افعلوا ما هو خير لها، وهو تأكيد للحث على امتثال هذه الأوامر، ويجوز أن يكون صفة مصدر محذوف تقديره: إنفاقاً خيراً أو خبراً لكان مقدراً جواباً للأوامر. ﴿وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمْ المُفْلِحُونَ﴾ سبق تفسيره.

﴿إِنْ تُقْرِضُوا الله﴾ تصرفوا المال فيما أمره. ﴿قَرْضاً حَسَناً﴾ مقروناً بإخلاص وطيب قلب. ﴿يُضَاعِفُهُ لَكُمْ﴾. يجعل لكم بالواحد عشراً إلى سبعمائة وأكثر، وقرأ ابن كثير وابن عامر ويعقوب «يضعفه لكم». ﴿وَيَغْفِرْ لَكُمْ﴾ ببركة الإنفاق. ﴿وَالله شَكُورُ﴾ يعطي الجزيل بالقليل. ﴿حَلِيمٌ﴾ لا يعاجل بالعقوبة.

> ﴿عَالِمُ الغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ﴾ لا يخفي عليه شيء. ﴿الْعَزِيرُ الحَكِيمُ﴾ تام القدرة والعلم. عن النبي ﷺ «من قرأ سورة التغابن دفع عنه موت الفجأة» والله أعلم.



#### محنية وأيها اثنتا عشرة أو إحدى عشرة آية

### بنسم ألله التغني التحسير

﴿ يَنَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَقَتُمُ النِسَاءَ فَطَلِقُوهُنَّ لِمِدَّتِهِنَّ وَأَحْمُواْ الْمِدَّةُ وَاتَّقُواْ اللّهَ رَبَّكُمُّ لَا تُخْرِجُوهُنَ مِنْ اللّهِ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَلُمْ لَا يَخْرِجُوهُنَ مِنْ اللّهِ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَلُمْ لَا تَدْرِى لَعَلَ اللّهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا ﴿ ﴾.

﴿ يَا أَيُّهَا النّبِي إِذَا طَلَقَتُمُ النّسَاءَ ﴾ خص النداء وعم الخطاب بالحكم لأنه أمام أمته فنداؤه كندائهم، أو لأن الكلام معه والحكم يعمهم. والمعنى إذا أردتم تطليقهن على تنزيل المشارف له منزلة الشارع فيه. ﴿ فَطَلْقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ ﴾ أي في وقتها وهو الطهر، فإن اللام في الأزمان وما يشبهها للتأقيت، ومن عدة العدة بالحيض علق اللام بمحذوف مثل مستقبلات، وظاهره يدل على أن العدة بالأطهار وأن طلاق المعتدة بالأقراء ينبغي أن يكون في الطهر، وأنه يحرم في الحيض من حيث إن الأمر بالشيء يستلزم النهي عن ضده ولا يدل على عدم وقوعه، إذ النهي لا يستلزم الفساد، كيف وقد صح أن ابن عمر رضي الله تعالى عنهما لما طلق امرأته حائضاً أمره النبي على بالرجعة وهو سبب نزوله. ﴿ وَأَخْصُوا العِلْةَ ﴾ واضبطوها وأكملوها ثلاثة أقراء. ﴿ وَأَخْصُوا العِلْقَ ﴾ واضبطوها وأكملوها ثلاثة أقراء. حتى تنقضي عدتهن. ﴿ وَلاَ يَخْرِجُوهُنَّ مِن بُيُوتِهِنَ ﴾ من مساكنهن وقت الفراق الجمع بين النهيين دلالة على استحقاقها السكني ولزومها ملازمة مسكن الفراق وقوله: ﴿ إِلاَ أَنْ يَأْتَينَ بِفَاحِشَةً السَمِع بين النهيين دلالة على استحقاقها السكني ولزومها ملازمة مسكن الفراق وقوله: ﴿ إِلاَ أَنْ يَأْتَينَ بِفَاحِشَةً وَلَا الله الأَنْ الله المنافِق أَله النّه الإنان للمبالغة في النهي والدلالة على أن خروجها فاحشة. ﴿ وتلك حدود الله الله الأسارة إلى الأحكام المذكورة. ﴿ ومن يتعد حدود الله فقد ظلم نفسه ﴾ بأن عرضها للعقاب. ﴿ لاَ تَذْرِي ﴾ النفس أو أنت أيها النبي أو المطلق. ﴿ لَهُلُ اللّه يُخدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْراً ﴾ وهو الرغبة في المطلقة برجعة أو استئناف.

﴿ فَإِذَا بَلَقْنَ أَجَلَهُنَ فَأَمْسِكُوهُنَ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفِ ۖ وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلٍ مِّنكُرُ وَأَقِيمُواْ الشَّهَادَةَ لِلَّهِ فَإِلِنَّا اللَّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ۚ وَمَن يَتَقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَهُ بَعْرَجًا ۞ .

﴿فَإِذَا يَلَغُنَ أَجَلَهُنَّ عَارِفُوفِ آخِر عدتهن. ﴿فَأَمْسِكُوهُنَّ فراجعوهن. ﴿بِمَعْرُوفِ بحسن عشرة وإنفاق مناسب، ﴿أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفِ بَايفاء الحق واتقاء الضرار مثل أن يراجعها ثم يطلقها تطويلاً لعدتها. ﴿وَأَشْهِلُوا ذَوَى عَذٰلِ مِنْكُم ﴾ على الرجعة أو الفرقة تبرياً عن الريبة وقطعاً للتنازع، وهو ندب كقوله: ﴿وَأَشْهِلُوا إِذَا تَبَايِعَتُم ﴾ وعن الشافعي وجوبه في الرجعة. ﴿وَأَقِيمُوا الشَّهَادَة ﴾ أيها الشهود عند الحاجة. ﴿لِللَّهِ خَالِصاً لوجهه. ﴿وَلَلِكُم يُوعَظُ بِهِ ﴾ يريد الحث على الإشهاد والإقامة، أو على جميع ما في الآية. ﴿مَنْ كَانَ

يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ﴾ فإنه المنتفع به والمقصود بذكره. ﴿وَمَنْ يَتَّقِ الله يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجاً﴾.

﴿ وَيَرْزُفَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُۥ إِنَّ اللَّهَ بَلِغُ أَمْرِهِ؞ قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ هَيْءٍ قَدْرًا ۞﴾.

﴿وَيَرْزُقُهُ مِن حَيْثُ لاَ يَحْسَبُ ﴾ جملة اعتراضية مؤكدة لما سبق بالوعد على الاتقاء عما نهى عنه صريحاً أو ضمناً من الطلاق في الحيض، والإضرار بالمعتدة وإخراجها من المسكن، وتعدي حدود الله وكتمان الشهادة وتوقع جعل على إقامتها بأن يجعل الله له مخرجاً مما في شأن الأزواج من المضايق والغموم، ويرزقه فرجاً وخلفاً من وجه لم يخطر بباله. أو بالوعد لعامة المتقين بالخلاص عن مضار الدارين والفوز بخيرهما من حيث لا يحتسبون. أو كلام جيء به للاستطراد عند ذكر المؤمنين. وعنه على «إني لأعلم آية لو أخذ الناس بها لكفتهم». ﴿ومن يتق الله فما زال يقرؤها ويعيدها». وروي «أن سالم بن عوف بن مالك الأشجعي أسره العدو، فشكا أبوه إلى رسول الله يلي فقال له «اتق الله وأكثر قول: لا حول ولا قوة إلا بالله. ففعل فبينما هو في بيته إذ قرع ابنه الباب ومعه مائة من الإبل غفل عنها العدو فاستاقها». وفي رواية «رجع ومعه غنيمات ومتاع». ﴿وَمَنْ يَتُوكُلُ عَلَى الله فَهُو حَسْبُهُ كَافيه. ﴿إِنَّ الله بَالِغُ أَمْرِهِ كَيلغ ما يريده ولا يفوته مراد، وقرأ حفص بالإضافة، وقرىء «بالغ أمره» أي نافذ و «بالغا» على أنه حال والخبر: ﴿قَدْ جَعَلَ الله لِكُلُ شَيءٍ قَدَراً وَ مَدراً، أو أجلاً لا يتأتى تغييره، وهو بيان لوجوب التوكل وتقرير لما تقدم من تأقيت الطلاق بزمان العدة والأمر بإحصائها، وتمهيد لما سيأتي من مقاديرها.

﴿ وَالْتَنِى بَيِسْنَ مِنَ الْمَحِيضِ مِن نِسَآبِكُرْ إِنِ ارْتَبْتُدُ فَعِذَتُهُنَّ ثَلَنَهُ أَشْهُرٍ وَالَّتِي لَرْ يَحِضْنَ وَأُولَتُ الْأَمْهَالِ أَجَلُهُنَّ أَنْ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ وَمَن يَنِّقِ اللّهَ يَجْعَل لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرًا ۞ ذَلِكَ أَمْرُ اللّهِ أَزَلَهُ إِلَيْكُمْ وَمَن يَنِّقِ اللّهَ يَجْعَل لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرًا ۞ ذَلِكَ أَمْرُ اللّهِ أَزَلَهُ إِلَيْكُمْ وَمَن يَنِّقِ اللّهَ بَكُولُ أَمْرُ اللّهِ أَزَلَهُ إِلَيْكُمْ وَمَن يَنِّقِ اللّهَ يَحْدُونُ ۞﴾.

﴿ وَاللائني يَشِسْنَ مِنَ المَحِيضِ مِنْ نِسَائِكُمْ ﴾ لكبرهن ﴿ إِنِ ارْتَبْتُمْ ﴾ شككتم في عدتهن أي جهلتم . ﴿ وَهُولَدُتُهُنَّ فَلاَتَهُ آشَهُو ﴾ روي أنه لما نزل ﴿ وَالمطلقات يتربصن بأنفسهن ثلاثة قروء ﴾ قبل فما عدة اللاتي لم يحضن فنزلت: ﴿ وَاللائني لَم يَحِضْنَ ﴾ أي واللائني لم يحضن بعد كذلك . ﴿ وَأُولاَتُ الأَحْمَالِ أَجَلُهُنَ ﴾ منتهى عدتهن . ﴿ أَنْ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَ ﴾ وهو حكم يعم المطلقات والمتوفى عنهم أزواجهن ، والمحافظة على عمومه أولى من محافظة عموم قوله: ﴿ والذين يتوفون منكم ويذرون أزواجاً ﴾ لأن عموم أولات الأحمال بالذات وعموم أزواجاً بالعرض ، والحكم معلل ها هنا بخلافه ثمة ، ولأنه صح أن سبيعة بنت الحرث وضعت بعد وفاة زوجها بليال فذكرت ذلك لرسول الله ﷺ فقال «قد حللت فتزوجي » ، ولأنه متأخر النزول فتقديمه في العمل تخصيص وتقديم الآخر بناء للعام على الخاص والأول راجح للوفاق عليه . ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهُ ﴾ في أحكامه فيراعي حقوقها . ﴿ يَجْعَلُ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرَا ﴾ يسهل عليه أمره ويوفقه للخير .

﴿ ذَٰلِكَ أَمْرُ الله ﴾ إشارة إلى ما ذكر من الأحكام. ﴿ أَنْزَلَهُ إِلَيْكُمْ وَمَنْ يَتَّقِ الله ﴾ في أحكامه فيراعي حقوقها. ﴿ يُكَفِّر عَنْهُ سَينَاتِهِ ﴾ فإن الحسنات يذهبن السيئات ﴿ وَيُعَظِمْ لَهُ أَجْراً ﴾ بالمضاعفة.

﴿ أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَبْثُ سَكَنتُد مِن وُجْدِكُمْ وَلَا نُضَارُّوهُنَّ لِلْصَيْقُواْ عَلَيْهِنَّ وَإِن كُنَّ أُولَئتِ حَمْلِ فَاَنْفِقُواْ عَلَيْهِنَّ وَالْعَيْقُواْ عَلَيْهِنَّ وَأَنْفِرُواْ بَيْنَكُمْ مِعْرُوفِ وَإِن تَعَاسَرَثُمْ فَسَتُرْضِعُ لَهُۥ أُخْرَى ۖ كَنَّ يَضَعْنَ حَمَلَهُنَّ أَوْلَانَ مَا اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَلَهُمُ فَلَيْنِفِقَ مِمَّا ءَائنَهُ اللهُ لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا مَا ءَاتَنَهَا سَيَجْعَلُ لِينُفِقْ ذُو سَعَةٍ مِّن سَعَيْةٍ، وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْفُهُمْ فَلَيْنِفِقَ مِمَّا ءَائنَهُ اللهُ لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا مَا ءَاتَنَهَا سَيَجْعَلُ

ٱللَّهُ بَعْدَ عُسْرٍ يُسْرُرُ ۞﴾.

﴿أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُمْ ﴾ أي مكاناً من مكان سكناكم. ﴿مِنْ وُجْدِكُمْ ﴾ من وسعكم أي مما تطيقونه ، أو عطف بيان لقوله من ﴿حيث سكنتم ﴾. ﴿وَلاَ تُضَارُوهُنَّ ﴾ في السكنى . ﴿لِتُضَيْقُوا عَلَيْهِنَ وَهَذَا فَتَلجَوْهِنَ إلى الخروج . ﴿وَإِنْ كُنْ أَوْلاَتِ حَمْلٍ فَٱنْفِقُوا عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ ﴾ فيخرجن من العدة ، وهذا يدل على اختصاص استحقاق النفقة بالحامل من المعتدات والأحاديث تؤيده . ﴿وَإِنْ يَنْكُمُ بِعِد انقطاع على الإِنْ الْمُعَدَّلُونَ ﴾ وليأمر بعضكم بعضاً بجميل في علقة النكاح . ﴿وَاثْتُورُوا بَيْنَكُمْ بِمَعْرُونِ ﴾ وليأمر بعضكم بعضاً بجميل في الإِرضاع والأجر . ﴿وَإِنْ تَعَاسَرْتُمْ ﴾ تضايقتم . ﴿فَسَتُرْضِعُ لَهُ أَخْرَى ﴾ امرأة أخرى ، وفيه معاتبة للأم على المعاسرة .

﴿لِيُنْفِقُ ذُو سَمَةٍ مِنْ سَمَتِهِ وَمَنْ قُلِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلْيُنْفِقَ مِمَّا آتَاهُ الله الينفق كل من الموسو والمعسر ما بلغه وسعه. ﴿لاَ يُكَلّفُ اللهُ نَفْساً إِلاَّ مَا آتَاهَا﴾ فَإِنه تعالى لا يكلف نفساً إلا وسعها، وفيه تطييب لقلب المعسر ولذلك وعد له باليسر فقال: ﴿سَيَجْعَلُ الله بَعْدَ عُسْرٍ يُسْراً﴾ أي عاجلاً أو آجلاً.

﴿ وَكَأَيِّن مِن قَرْيَةٍ عَنَتْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ۔ فَحَاسَبْنَهَا حِسَابًا شَدِيدًا وَعَذَبْنَهَا عَذَابًا نُكْرًا ﴿ لَى فَذَافَتْ وَبَالَ أَمْرِهَا وَكَانَ عَلِقَبَهُ أَمْرِهَا خُنْرًا ﴿ لَيْ هَا لَمُ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَىٰ عَلَيْهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ

﴿ وَكَأَيُّنَ مِنْ قَرْيَةِ ﴾ أهل قرية. ﴿ عَتْتُ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ ﴾ أعرضت عنه إعراض العاتي المعاند. ﴿ وَعَذَّبْنَاهَا عَذَاباً نُكُراً ﴾ منكراً والمراد حساب الآخرة، وعذابها والتعبير بلفظ الماضي للتحقيق.

﴿ فَلَا اتُّتْ وَيَالَ أَمْرِهَا ﴾ عقوبة كفرها ومعاصيها. ﴿ وَكَانَ عَاقِبَةُ أَمْرِهَا خُسْراً ﴾ لا ربح فيه أصلاً.

﴿ أَعَدَّ اللَّهُ لَمُتُمَ عَذَانًا شَدِيدًا ۚ فَٱتَّقُوا اللَّهَ يَتَأُولِى ٱلْأَلِبَ الَّذِينَ مَامَثُوا ۚ فَدَ أَزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ وَكُولَ إِنَّكُونُ مِسُولًا يَنْلُوا عَلَيْكُمْ مَايِنَا لِللَّهِ مُيَيِّنَتِ لِيَخْرَجَ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ مِنَ الظَّلْمَتِ إِلَى ٱلنُّورُ وَمَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَيَعْمَلُ صَلِيمًا عَلَيْكُمْ مَايِئُوا لِللَّهِ مَنْ الشَّلُمُ لَهُ وَنَقَا لِللَّهِ مَنْ الشَّالُمُ مَنْ اللَّهُ لَهُ وَزَقًا لِللَّهِ ﴾ .

﴿ أَحَدُّ اللهُ لَهُمْ عَذَاباً شَدِيداً ﴾ تكرير للوعيد وبيان لما يوجب التقوى المأمور بها في قوله: ﴿ فَاتَقُوا اللهُ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ ويجوز أن يكون المراد بالحساب استقصاء ذنوبهم وإثباتها في صحف الحفظة، وبالعذاب ما أصيبوا به عاجلاً. ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا قَدْ أَنْزَلَ الله إِلَيْكُمْ ذِكْراً ﴾ .

﴿رَسُولا﴾ يعني بالذكر جبريل عليه السلام لكثرة ذكره، أو لنزوله بالذكر وهو القرآن، أو لأنه مذكور في السموات أو ذا ذكر أي شرف، أو محمداً عليه الصلاة والسلام لمواظبته على تلاوة القرآن، أو تبليغه وعبر عن إرساله بالإنزال ترشيحاً، أو لأنه مسبب عن إنزال الوحي إليه، وأبدل منه ﴿رسولا للبيان أو أراد به القرآن، و ﴿رسولا ﴾ منصوب بمقدر مثل أرسل أو ذكراً مصدر ورسولاً مفعوله أو بدله على أنه بمعنى الرسالة. ﴿يَتْلُوا عَلَيْكُمْ آيَاتِ اللَّهِ مُبَيِّنَاتٍ ﴾ حال من اسم ﴿الله أو صفة ﴿رسولا ﴾ ، والمراد بـ ﴿الذين آمنوا ﴾ في قوله: ﴿لِيُخْرِجُ النَّذِينَ آمنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ الذين آمنوا بعد إنزاله أي ليحصل لهم ما هم عليه الآن من الإيمان والعمل الصالح أو ليخرج من علم أو قدر أنه يؤمن ﴿مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُورِ ﴾ من الضلالة إلى الهدى . ﴿وَمَنْ يُؤْمِنْ باللّهِ وَيَعْمَلْ صَالِحاً يُدْخِلُهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبداً ﴾ وقرأ نافع وابن عامر ﴿نووا من النواب .

﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ بَنَنَزَّلُ ٱلْأَثْرُ بَيْنَهُنَّ لِنَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ ٱللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴿ آَلِ ﴾ .

﴿ اللهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمُواتٍ ﴾ مبتدأ وخبر. ﴿ وَمِنَ الأَرْضِ مِثْلَهُنَ ﴾ أي وخلق مثلهن في العدد من الأرض، وقرىء بالرفع على الابتداء والخبر: ﴿ يَتَنَوَّلُ الأَمْرُ بَيْنَهُنَ ﴾ أي يجري أمر الله وقضاؤه بينهن وينفذ حكمه فيهن. ﴿ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَلِيرٌ وَأَنَّ اللّهِ قَدْ أَحَاطَ بِكُلُّ شَيءٍ عِلْماً ﴾ علة لـ ﴿ حلق ﴾ أو لـ ﴿ يَتَنُولُ ﴾، أو مضمر يعمهما فإن كلاً منهما يدل على كمال قدرته وعلمه.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة الطلاق مات على سنة رسول الله ﷺ».



### محنية وأيها اثنتا عشرة آية

## بِنْ مِ اللَّهِ النَّهُ إِلنَّهُ الرَّحِيدِ

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّيْنُ لِمَ نُحَرِّمُ مَا ٓ أَمَلَ ٱللَّهُ لَكُ تَبْنَغِى مَرْضَاتَ أَزْوَجِكَ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ قَدْ فَرَضَ ٱللَّهُ لَكُو خَيِلَةً أَيْمَانِكُمُّ وَاللَّهُ مُولَكُمُ وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْمَلِيمُ ۖ ۞﴾.

﴿يَا أَيُهَا النّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ الله لَكَ﴾ روي أنه عليه الصلاة والسلام خلا بمارية في نوبة عائشة رضي الله تعالى عنها أو حفصة، فاطلعت على ذلك حفصة فعاتبته فيه فحرم مارية فنزلت. وقيل شرب عسلاً عند حفصة، فواطأت عائشة سودة وصفية فقلن له إنا نشتم منك ريح المغافير فحرم العسل فنزلت. ﴿تَبْتَغِي حفصة، فواطأت عائشة سودة وصفية فقلن له إنا نشتم منك ريح المغافير فحرم العسل فنزلت. ﴿وَاللهُ غَفُورٌ﴾ لك هذه مَرْضَات أَزْوَاجِكَ﴾ تفسير لـ ﴿وَحمِم﴾ أو حال من فاعله أو استئناف لبيان الداعي إليه. ﴿وَاللهُ غَفُورٌ﴾ لك هذه الزلة فإنه لا يجوز تحريم ما أحله الله. ﴿رَحيم﴾ رحمك حيث لم يؤاخذك به وعاتبك محاماة على عصمتك.

﴿قَدْ فَرَضَ الله لَكُمْ تَحِلَةً أَيْمَانِكُمْ قد شرع لكم تحليلها وهو حل ما عقدته بالكفارة، أو الاستثناء فيها بالمشيئة حتى لا تحنث من قولهم: حلل في يمينه إذا استثنى فيها، واحتج بها من رأى التحريم مطلقاً أو تحريم المرأة يميناً، وهو ضعيف إذ لا يلزم من وجوب كفارة اليمين فيه كونه يميناً مع احتمال أنه عليه الصلاة والسلام أتى بلفظ اليمن كما قيل ﴿والله مولاكم ﴾ متولي أمركم ﴿وهو العليم ﴾ بما يصلحكم ﴿الحكيم المتقن في أفعاله وأحكامه.

﴿ وَإِذْ أَسَرَ النِّيُّ إِلَى بَعْضِ أَزْوَجِهِ حَدِيثًا فَلَمَّا نَبَأَتْ بِهِ وَأَظْهَرُهُ ٱللَّهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَهُ وَأَعَضَ عَنْ بَعْضٍ فَلَمَّا نَبَأَفِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَرَفَ بَعْضَهُ وَأَعَضَ عَنْ بَعْضٍ فَلَمَّا نَبَأَهَا نَبَأَهَا نَبَأَهَا نَبَأَهَا الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ ﴿ إِلَى اللَّهِ فَلَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمَّا وَإِن نَوْبًا بِهِ عَالَتُ مَنْ أَنْبَأَكَ هَذَ قَلُوبُكُمَّا وَإِن نَتُوبًا نَبُولُ وَمَا لِمُ وَصَلِيمُ ٱلْمُؤْمِنِينُ وَالْمُلَئِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرُ ﴿ إِلَى اللَّهِ هُوَ مَوْلَنَهُ وَجِبْرِيلُ وَصَلِيمُ ٱلْمُؤْمِنِينُ وَالْمُلَئِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرُ ﴿ إِلَى ﴾ .

﴿ وَإِذْ أَسَرُّ النبي إلى بعض أزواجه ﴾ يعني حفصة ﴿ حديثا ﴾ تحريم مارية أو العسل أو أن الخلافة بعده لأبي بكر وعمر رضي الله تعالى عنهما ﴿ فلما نبأت به ﴾ أي فلما أخبرت حفصة عائشة رضي الله تعالى عنهما بالحديث ﴿ وَأَظهره الله عليه ﴾ واطلع النبي عليه الصلاة والسلام على الحديث أي على إفشائه. ﴿ عَرَّفَ بَعْضَهُ عَرف الرسول ﷺ حفصة بعض ما فعلت. ﴿ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْض ﴾ عن إعلام بعض تكرماً أو جازاها على بعض عرف الرسول ﷺ حفصة بعض ما فعلت. ﴿ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْض ﴾ عن إعلام بعض تكرماً أو جازاها على بعض بتطليقه إياها وتجاوز عن بعض ، ويؤيده قراءة الكسائي بالتخفيف فإنه لا يحتمل ههنا غيره لكن المشدد من باب إطلاق إسم المسبب على السبب والمخفف بالعكس ، ويؤيد الأول قوله : ﴿ فَلَمَّا نَبّاً هَا بِهِ قَالَتْ مَنْ أَنْبَاكُ هَذَا قَالَ نَبّاً فِي العَلِيمُ الْحَبِيرُ ﴾ فإنه أوفق للإعلام .

﴿ إِنْ تَتُوبا إِلَى الله خطاب لحفصة وعائشة على الالتفات للمبالغة في المعاتبة. ﴿ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمَا ﴾ فقد وجد منكماً ما يوجب التوبة، وهو ميل قلوبكما عن الواجب من مخالصة رسول الله عليه الصلاة والسلام بحب ما يحبه وكراهة ما يكرهه. ﴿ وَإِنْ تَظَاهَرَا عَلَيْهِ ﴾ وإن تتظاهرا عليه بما يسؤوه، وقرأ الكوفيون بالتخفيف.

﴿ فَإِنَّ الله هُوَ مَوْلاً هُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ فلن يعدم من يظاهره من الله والملائكة وصلحاء المؤمنين، فإن الله ناصره وجبريل رئيس الكروبيين قرينه، ومن صلح من المؤمنين أتباعه وأعوانه. ﴿ وَالْمَلاَئِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ ﴾ متظاهرون، وتخصيص جبريل لتعظيمه، والمراد بالصالح الجنس ولذلك عمم بالإضافة وبقوله بعد ذلك تعظيم لمظاهرة الملائكة من جملة ما ينصره الله تعالى به.

﴿عَسَىٰ رَبُّهُۥۚ إِن طَلَقَكُنَّ أَن يُبْدِلَهُۥ أَزْوَبُا خَيْرًا مِّنكُنَّ مُسْلِمَتِ تُمْوِّمِنَتِ قَلِئَتِ تَلِبَتِ عَلِيَاتِ سَيَحَتِ ثَيِّبَتِ وَأَبْكَارًا ﴿ ﴾ .

﴿عَسَى رَبُّهُ إِنْ طَلَقَكُنَّ أَنْ يُبَدِلَهُ أَزْوَاجاً خَيْراً مِنْكُنَّ على التغليب، أو تعميم الخطاب، وليس فيه ما يدل على أنه لم يطلق حفصة وأن في النساء خيراً منهن لأن تعليق طلاق الكل لا ينافي تطليق وإحدة والمعلق بما لم يقع لا يجب وقوعه، وقرأ نافع وأبو عمرو ﴿يبدله بالتخفيف. ﴿مُسْلِمَاتٍ مُؤْمِنَاتٍ لَهِ مقرات مخلصات أو منقادات مصدقات. ﴿قَانِتَاتٍ له مصليات أو مواظبات على الطاعات. ﴿قَائِبَاتٍ له عن الذنوب. ﴿عَابِدَاتٍ له متعبدات أو متذللات لأمر الرسول عليه الصلاة والسلام. ﴿سَاتِحَاتٍ له صائمات سمي الصائم سائحاً لأنه يسبح، بالنهار بلا زاد، أو مهاجرات. ﴿قَلْيَبَاتٍ وَأَنْكَاراً له وسط العاطف بينهما لتنافيهما ولأنهما في حكم صفة واحدة إذ المعنى مشتملات على الثبيات والأبكار.

﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا فُوَا أَنفُسَكُمْ وَأَهَلِيكُو نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْهِكُمُ غِلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْشُونَ اللّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ فَيَ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ كَفَرُوا لَا نَعْنَذِرُوا الْيَوْمُ إِنَّنَا يَجْزَوْنَ مَا كُنُمْ تَعْمُونَ اللّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ فِي يَكَأَيُّهَا الّذِينَ كَفَرُوا لَا نَعْنَذِرُوا الْيَوْمُ إِنَّا يَجْزَوْنَ مَا كُنُمْ تَعْمَلُونَ ﴾.

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ بَرَكُ المعاصي وفعل الطاعات. ﴿ وَأَهْلِيكُمْ ﴾ بالنصح والتأديب، وقرىء و «أهلوكم» عطف على واو ﴿ قوا ﴾ فيكون ﴿ أنفسكم ﴾ أنفس القبيلين على تغليب المخاطبين. ﴿ نَاراً وقُودُهَا النَّاسُ والحِجَارَةُ ﴾ ناراً تتقد بهما اتقاد غيرها بالحطب. ﴿ عَلَيْهَا مَلاَئِكَةٌ ﴾ تلي أمرها وهم الزبانية. ﴿ فَهُلاظٌ شِدَادٌ ﴾ غلاظ الأقوال شدَاد الأفعال الشديدة. ﴿ لاَ فِعلاظ النَّهُ مَا أَمْرَهُمْ ﴾ فيما مضى. ﴿ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ فيما يستقبل، أو لا يمتنعون عن قبول الأوامر والتزامها ويؤدون ما يؤمرون به.

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ كَفَرُوا لاَ تَعْتَذِروا اليَوْمَ إِنَّمَا تُجْرَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ أي يقال لهم ذلك عند دخولهم النار، والنهي عن الاعتذار لأنه لا عذر لهم أو العذر لا ينفعهم.

﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا ثُوبُوَا إِلَى اللَّهِ تَوْبَةً نَصُوعًا عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَيُدْخِلَكُمْ جَنَّتِ جَعْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلأَنْهَارُ بَوْمَ لَا يُحْزِى اللَّهُ ٱلنَّبِيّ وَاللَّذِينَ مَامَنُوا مَعَثَمُ نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَالْذِينَ مَامَنُوا مَعَثُم نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَالْذِينَ مَامَنُوا مَعَثُم نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَالْذِينَ مَامَنُوا مَعَثُم نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ اللَّهُ عَلَى حَصُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ مَا يَعْدِيرُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى حَصُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى حَصُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه

﴿يَا أَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللَّهِ تَوْيَةً نَصُوحاً ﴾ بالغة في النصح وهو صفة التائب فإنه ينصح نفسه بالتوبة، وصفت به على الإسناد المجازي مبالغة أو في النصاحة، وهي الخياطة كأنها تنصح ما خرق الذنب. وقرأ أبو بكر بضم النون وهو مصدر بمعنى النصح كالشكر والشكور، أو النصاحة كالثبات والثبوت تقديره ذات نصوح أو تنصح نصوحاً، أو توبوا نصوحاً لأنفسكم. وسئل على رضي الله تعالى عنه عن التوبة فقال:

يجمعها ستة أشياء على الماضي من الذنوب الندامة، وللفرائض الإعادة، ورد المظالم، واستحلال الخصوم، وأن تعزم على أن لا تعود، وأن تربي نفسك في طاعة الله كما ربيتها في المعصية. ﴿ عَسَى رَبُّكُمْ أَنْ يُكَفِّرُ عَنْكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَيُدْخِلَكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ ﴾ ذكر بصيغة الأطماع جرياً على عادة الملوك، وإشعاراً بأنه تفضل والتوبة غير موجبة وأن العبد ينبغي أن يكون بين خوف ورجاء. ﴿ يَوْمَ لاَ يُخْزِي الله النَّبِي ﴾ ظرف ل إيدخلكم ﴾. ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ عطف على النبي عليه الصلاة والسلام إحماداً لهم وتعريضاً لمن ناوأهم، وقيل مبتدأ خبره: ﴿ فُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمْ ﴾ أي على الصراط. ﴿ يَقُولُونَ ﴾ إذا طفىء نور وقيل مبتدأ خبره: ﴿ وَبُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمْ ﴾ أي على الصراط. ﴿ يَقُولُونَ ﴾ إذا طفىء نور المنافقين. ﴿ رَبَّنَا أَنْهِمْ لَنَا تُورَنَا وَاغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلُّ شَيء قَدِيرٍ ﴾ وقيل تتفاوت أنوارهم بحسب أعمالهم فيسألون إتمامه تفضلاً.

﴿يَتَأَيُّهَا النَّبِيُّ جَهِدِ الْحُثَفَارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاَغْلُظُ عَلَيْهِمٌّ وَمَأْوَنِهُمْ جَهَنَّمُّ وَبِثْسَ الْمَصِيرُ ۞ ضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ كَفَرُوا امْرَأَتَ نُوجٍ وَامْرَأَتَ لُوطٍ كَانَتَا فَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَكِلِحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَمْ يُغْنِيا عَنْهُمَا مِنَ اللّهِ شَيْتًا وَقِيلَ ادْخُلَا النَّارَ مَعَ الدّاخِلِينَ ۞﴾.

﴿يَا أَيُهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الكُفَّارَ﴾ بالسيف ﴿وَالمُنَافِقِينَ﴾ بالحجة. ﴿وَاغْلُظُ عَلَيْهِمْ﴾ واستعمل الخشونة فيما تجاهدهم به إذا بلغ الرفق مداه. ﴿وَمَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ المَصِيرُ﴾ جهنم أو مأواهم.

﴿وَضَرَبَ اللهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ كَفَرُوا امْرَأَتَ نُوحٍ وَامْرَأَتَ لُوطٍ ﴾ مَثْلُ الله تعالى حالهم في أنهم يعاقبون بكفرهم ولا يحابون بما بينهم وبين النبي عليه الصلاة والسلام والمؤمنين من النسبة بحالهما. ﴿كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَالِحِينَ ﴾ يريد به تعظيم نوح ولوط عليهما السلام. ﴿فَخَانَتَاهُمَا ﴾ بالنفاق. ﴿فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ الله شَيئاً ﴾ فلم يغن النبيان عنهما بحق الزواج شيئاً إغناء ما. ﴿وَقِيلَ ﴾ أي لهما عند موتهما أو يوم القيامة. ﴿اذْخُلاَ النَّارَ مَعَ الدَّاخِلِينَ ﴾ مع سائر الداخلين من الكفرة الذين لا وصلة بينهم وبين الأنبياء عليهم السلام.

﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا أَمْرَأَتَ فِرْعَوْنَ إِذْ قَالَتْ رَبِّ ٱبْنِ لِي عِندَكَ بَيْتًا فِي ٱلْجَنَّةِ وَتَجْنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ. وَنَجِنِي مِنَ ٱلْقَوْمِ الظَّلِلِمِينَ ۞ وَمَرْبَمَ ٱبْنَتَ عِثْرَنَ ٱلَّيَ ٱخْصَنَتَ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِن رُّوجِنَا وَصَدَّفَتْ بِكَلِمَاتِ رَبِّهَا وَكُتُهُمِهِ. وَكَانَتْ مِنَ ٱلْقَنِئِينَ ۞﴾.

﴿وَضَرَبَ اللهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْمَرَأَتَ فِرْعَوْنَ﴾ شبه حالهم في أن وصلة الكافرين لا تضرهم بحال آسية رضي الله عنها ومنزلتها عند الله مع أنها كانت تحت أعدى أعداء الله. ﴿إِذْ قَالَتُ﴾ ظرف للمثل المحذوف. ﴿وَرَبِّ ابْنِ لِي عِنْدَكَ بَيْناً فِي المَجَنِّقِ﴾ قريباً من رحمتك أو في أعلى درجات المقربين. ﴿وَنَجْني مِنْ فِرْعَوْنَ وَعَمْلِهِ﴾ من نفسه الخبيثة وعمله السيء. ﴿وَنَجْني مِنَ القَوْمِ الظّالِمينَ﴾ من القبط التابعين له في الظلم.

﴿ وَمَرْيِمَ ابْنَتَ عِمْرَانَ ﴾ عطف على ﴿ امرأة فرعون ﴾ تسلية للأرامل. ﴿ الَّتِي أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا ﴾ من الرجال ﴿ فَتَفَخْنَا فِيهِ ﴾ في فرجها، وقرىء «فيها» أي في ﴿ مريم ﴾ أو في الجملة. ﴿ مِنْ رُوحِنا ﴾ من روح خلقناه بلا توسط أصل. ﴿ وَصَدْقَتْ بِكَلِمَاتِ رَبِّهَا ﴾ بصحفه المنزلة أو بما أوحى إلى أنبيائه. ﴿ وَكِتَابِهِ ﴾ وَما كتب في اللوح المحفوظ، أو جنس الكتب المنزلة وتدل عليه قراءة البصريين وحفص بالجمع، وقرىء «بكلمة الله وكتابه» أي بعيسى عليه السلام والإنجيل. ﴿ وَكَانَتْ مِنَ اللَّهَانِتِينَ ﴾ من عداد المواظبين على الطاعة، والمدرو للتغليب والإشعار بأن طاعتها لم تقصر عن طاعة الرجال الكاملين حتى عدت من جملتهم، أو من نسلهم فتكون ﴿ من ﴾ ابتدائية.

عن النبي ﷺ «كمل من الرجال كثير ولم يكمل من النساء إلا أربع: آسية بنت مزاحم امرأة فرعون، ومريم بنت عمران، وخديجة بنت خويلد، وفاطمة بنت محمد. وفضل عائشة على النساء كفضل الثريد على سائر الطعام».

وعنه عليه الصلاة والسلام «من قرأ سورة التحريم آتاه الله توبة نصوحاً».

# المالك ال

# مكية، وتسمى الواقية والمنجية لأنها تقي قارئها وتنجيه من عذاب القبر، وآيها ثلاثول أية

# بِنْ مِ اللَّهِ النَّهُ إِلنَّهُ إِلنَّهُ مِنْ الرَّحِيدِ

﴿ نَبَذَكَ الَّذِى بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّي شَيْءِ قَدِيرٌ ۞ الَّذِى خَلَقَ اَلْمَوْتَ وَالْحَيَوْةَ لِيَبْلُوكُمُ أَيْكُو لَحْسَنُ عَمَلًا وَهُوَ الْعَزِيزُ الْغَفُورُ ۞﴾.

﴿ تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ المُلْكُ ﴾ بقبضة قدرته التصرف في الأمور كلها. ﴿ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ ﴾ على كل ما يشاء قدير.

﴿الَّذِي خَلَقَ المَوْتَ وَالْحَيَاةَ ﴾ قدرهما أو أوجد الحياة وأزالها حسبما قدره، وقدم الموت لقوله: ﴿وكنتم أمواتاً فأحياكم ﴾ ولأنه أدعى إلى حسن العمل. ﴿ليَبْلُوكُمْ ﴾ ليعاملكم معاملة المختبر بالتكليف أيها المكلفون. ﴿أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلا ﴾ أصوبه وأخلصه، وجاء مرفوعاً: «أحسن عقلا وأورع عن محارم الله وأسرع في طاعته»، جملة واقعة موقع المفعول ثانياً لفعل البلوى المتضمن معنى العلم، وليس هذا من باب التعليق لأنه يخل به وقوع الجملة خبراً فلا يعلق الفعل عنها بخلاف ما إذا وقعت موقع المفعولين. ﴿وَهُوَ الْعَزِيرُ ﴾ الغالب الذي لا يعجزه من أساء العمل. ﴿الْعَفُورُ ﴾ لمن تاب منهم.

﴿ الَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَنَوَتٍ طِبَاقًا مَّا تَرَىٰ فِ خَلْقِ ٱلرَّحَمَٰنِ مِن تَفَاوُتِّ فَٱرْجِعِ ٱلْبَصَرَ هَلَ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ

﴿ اللَّهِ ثُمَّ انْجِعِ ٱلْبَعَرَ كَرَّفَيْنِ يَنقَلِبُ إِلَيْكَ ٱلْبَصَرُ خَاسِتًا وَهُوَ حَسِيرٌ ﴿ إِلَيْكَ الْبَصَرُ خَاسِتًا وَهُوَ حَسِيرٌ ﴿ إِلَيْكَ الْبَصَرُ هَلَ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ

﴿الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمُواتٍ طِبَاقاً و ذات طباق بعضها فوق بعض مصدر طابقت النعل إذا خصفتها طبقاً على طبق وصف به، أو طوبقت طباقاً أو ذات طباق جمع طبق كجبل وجبال، أو طبقة كرحبة ورحاب. ﴿مَا تَوَى فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِنْ تَفَاوُتٍ وَقرأ حمزة والكسائي «من تفوت» ومعناهما واحد كالتعاهد والتعهد، وهو الاختلاف وعدم التناسب من الفوت كأن كلاً من المتفاوتين فات عنه بعض ما في الآخر، والجملة صفة ثانية لرسبع وضع فيها خلق الرحمن موضع الضمير للتعظيم، والإشعار بأنه تعالى يخلق مثل ذلك بقدرته الباهرة رحمة وتفضلاً، وأن في إبداعها نعماً جليلة لا تحصى، والخطاب فيها للرسول أو لكل مخاطب وقوله: ﴿فَارْجِعِ البَصَرَ مَلْ ثَرَى مِنْ فُلُورٍ و متعلق به على معنى التسبب أي قد نظرت إليها مراراً فانظر إليها مرة أخرى متاملاً فيها لتعاين ما أخبرت به من تناسبها واستقامتها واستجماعها ما ينبغي لها، والر ﴿فطور﴾ الشقوق والمراد الخلل من فطره إذا شقه.

﴿ ثُمَّ ارْجِعِ البَصَرَ كَرَّتِينَ ﴾ أي رجعتين أخريين في ارتياد الخلل والمراد بالتثنية التكرير والتكثير كما في لبيك وسعديك، ولذلك أجاب الأمر بقوله: ﴿ يَنْقَلِبُ إِلَيْكَ البَصَرُ خَاسِنًا ﴾ بعيداً عن إصابة المطلوب كأنه طرد عنه طرداً بالصغار ﴿ وَهُوَ حَسِيرٌ ﴾ كليل من طول المعاودة وكثرة المراجعة.

﴿ وَلَقَدْ زَيَّنَا ٱلسَّمَاةَ ٱلدُّنِّيا بِمَصَابِيحَ وَجَعَلْنَهَا رُجُومًا لِلشَّيَطِينِّ وَأَعْتَدْنَا لَمُثُمْ عَذَابَ ٱلسَّعِيرِ ۞ ﴿

﴿ وَلَقَدْ زَيْنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا ﴾ أقرب السموات إلى الأرض. ﴿ بِمَصَابِيحَ ﴾ بالكواكب المضيئة بالليل إضاءة السرج فيها، والتنكير للتعظيم ولا يمنع ذلك كون بعض الكواكب مركوزة في سموات فوقها إذ التزيين بإظهارها فيها. ﴿ وَجَعَلْنَاهَا رُجُوماً لِلشَّيَاطِين ﴾ وجعلنا لها فائدة أخرى وهي رجم أعدائكم، والرجوم جمع رجم بالفتح وهو مصدر سمي به ما يرجم به بانقضاض الشهب المسببة عنها. وقيل معناه وجعلناها رجوما وظنوناً لشياطين الإنس وهم المنجمون. ﴿ وَأَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابَ السَّعِير ﴾ في الآخرة بعد الإحراق بالشهب في الدنيا.

﴿ وَلِلَّذِينَ كُفَرُوا مِرَبِّهِمْ عَذَابُ جَهَنَّمٌ وَبِلْسَ ٱلْمَصِيرُ ۞ إِذَا أَلْقُوا فِيهَا سَمِعُوا لَمَا شَهِيقًا وَهِى تَقُورُ ۞ ﴾.

﴿ وَلِلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِم ﴾ من الشياطين وغيرهم. ﴿ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَبِئْسَ المَصِيرُ ﴾ وقرىء بالنصب على أن ﴿ للذين ﴾ عطف على ﴿ للذين ﴾ عطف على ﴿ للذين ﴾ عطف على ﴿ للذين ﴾ على الله على ﴿ للذين ﴾ على الله على ﴿ الله على الله على أن الله

﴿ إِذَا ٱلْقُوا فِيهَا سَمِعُوا لَهَا شَهِيقاً ﴾ صوتاً كصوت الحمير . ﴿ وَهِيَ تَفُورُ ﴾ تغلي بهم غليان المرجل بما فيه .

﴿ تُكَادُ تَمَيَّرُ مِنَ ٱلْغَيْظِ كُلِّمَا ۚ ٱلْقِيَ فِيهَا فَقِيُّ سَأَلَهُمْ خَرَنَتُهَا ۚ ٱلَٰدَ يَأْتِكُو نَذِيرٌ ۞ قَالُواْ بَلَىٰ قَدْ جَآءَنَا نَذِيرٌ فَكُذَّتِنَا وَقُلْنَا مَا زَّلَ ٱللَّهُ مِن ثَنِيءٍ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَلَالِ كَبِيرٍ ۞﴾.

﴿تَكَادَ تَمَيَّرُ مِنَ الغَيْظِ﴾ تتفرق غيظاً عليهم، وهو تمثيل لشدة اشتعالها بهم، ويجوز أن يراد غيظ الزبانية. ﴿كُلِّمَا أَلْقِي فِيهَا فَوجٌ﴾ جماعة من الكفرة. ﴿سَأَلَهُمْ خَزِنْتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ﴾ يخوفكم هذا العذاب وهو توبيخ وتبكيت.

﴿قَالُوا بَلَى قَدْ جَاءَنَا نَذِيرٌ فَكَذَّبْنَا وَقُلْنَا مَا نَزَّلَ اللَّهُ مِنْ شَيءٍ إِنْ أَنْتُمْ إِلاَّ فِي ضَلاَلِ كَبِيرٍ ﴾ أي فكذبنا الرسل وأفرطنا في التكذيب حتى نفينا الإنزال والإرسال رأساً، وبالغنا في نسبتهم إلى الضلال، فالنذير إما بمعنى الجمع لأنه فعيل أو مصدر مقدر بمضاف أي أهل إنذار، أو منعوت به للمبالغة أو الواحد والخطاب له ولأمثاله على التغليب، أو إقامة تكذيب الواحد مقام تكذيب الكل، أو على أن المعنى قالت الأفواج قد جاء إلى كل فوج منا رسول من الله فكذبناهم وضللناهم، ويجوز أن يكون الخطاب من كلام الزبانية للكفار على إرادة القول فيكون الضلال ما كانوا عليه في الدنيا، أو عقابه الذي يكونون فيه.

﴿ وَقَالُوا لَوَ كُنَّا نَشَعُهُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْفَتِ السَّعِيرِ ﴿ فَاعْتَرَقُواْ بِذَنْبِهِمْ فَسُحْفًا لِأَصْحَبِ السَّعِيرِ ﴾.

﴿وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ ﴾ كلام الرسل فنقبله جملة من غير بحث وتفتيش اعتماداً على ما لاح من صدقهم بالمعجزات. ﴿أَوْ نَعْقِلُ ﴾ فنتفكر قي حكمه ومعانيه تفكر المستبصرين. ﴿مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ في عدادهم ومن جملتهم.

﴿ فَاعْتَرَفُوا بِذَنبِهِم ﴾ حين لا ينفعهم، والاعتراف إقرار عن معرفة، والذنب لم يجمع لأنه في الأصل مصدر، أو المراد به الكفر. ﴿ فَسُحْقاً لأَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ فأسحقهم الله سحقاً أبعدهم من رحمته، والتعليب للإيجاز والمبالغة والتعليل وقرأ الكسائي بالتثقيل.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَغَشَوْنَ رَبَّهُم مِٱلْغَيْبِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ ۞ وَأَسِرُواْ فَوَلَكُمْ أَوِ ٱجْهَرُواْ بِهِ ۚ إِنَّهُ عَلِيمًا مِذَاتِ ٱلصَّدُودِ ۞﴾.

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ بِالغَيْبِ﴾ يخافون عذابه غائباً عنهم لم يعاينوه بعد، أو غائبين عنه أو عن أعين الناس، أو بالمخفي منهم وهو قلوبهم. ﴿لَهُمْ مَغْفِرَةٌ﴾ لذنوبهم. ﴿وَالْجُرّ كَبِيرٌ﴾ تصغر دونه لذائذ الدنيا.

﴿وَأُسِرُّوا قَوْلَكُمْ أَوِ اجْهَرُوا بِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ بالضمائر قبل أن يعبر عنها سرأ أو جهراً.

﴿ أَلَا يَمْلُمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ۞ هُوَ ٱلَّذِى جَعَـٰلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولًا فَآمَشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن رِّذْقِیرٍ ۚ وَإِلَیْهِ ٱلنَّشُورُ ۞﴾.

﴿ أَلاَ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقِ﴾ ألا يعلم السر والجهر من أوجد الأشياء حسبما قدرته حكمته. ﴿ وَهُوَ اللَّطِيفُ الخَيِيرُ ﴾ المتوصل علمه إلى ما ظهر من خلقه وما بطن، أو ألا يعلم الله من خلقه، وهو بهذه المثابة والتقييد بهذه الحال يستدعي أن يكون لـ ﴿ يعلم ﴾ مفعول ليفيد، روي: أن المشركين كانوا يتكلمون فيما بينهم بأشياء، فيخبر الله بها رسوله فيقولون: أسروا قولكم لئلا يسمع إله محمد فنبه الله على جهلهم.

﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً ﴾ لينة يسهل لكم السلوك فيها. ﴿ فَامْشُوا في مَنَاكِبِهَا ﴾ في جوانبها أو جبالها، وهو مثل لفرط التذليل فإن منكب البعير ينبو عن أن يطأه الراكب ولا يتذلل له، فإذا جعل الأرض في الذل بحيث يمشي في مناكبها لم يبق شيء لم يتذلل. ﴿ وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ ﴾ والتمسوا من نعم الله. ﴿ وَإِلَيْهِ النَّشُورُ ﴾ المرجع فيسألكم عن شكر ما أنعم عليكم.

﴿ اَلِينَهُمْ مَن فِي السَّمَآءِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ فَإِذَا مِي تَمُورُ ۞ أَمْ أَمِنتُم مَن فِي السَّمَآءِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاسِبًا فَسَتَعَلَّمُونَ كَيْفَ نَذِيرِ ۞ .

﴿ أَأَمِنتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ ﴾ يعني الملائكة الموكلين على تدبير هذا العالم، أو الله تعالى على تأويل ﴿ من في السماء ﴾ أمره أو قضاؤه، أو على زعم العرب فإنهم زعموا أنه تعالى في السماء، وعن ابن كثير «وأمنتم» بقلب الثانية ألفاً، وهو قراءة نافع وأبي عمرو ورويس، بقلب الثانية ألفاً، وهو قراءة نافع وأبي عمرو ورويس، ﴿ أَنْ يَخْسِفَ بِكُمُ الأَرْضَ ﴾ فيغيبكم فيها كما فعل بقارون وهو بدل من بدل الاشتمال. ﴿ فَإِذَا هِيَ تَمُورُ ﴾ تضطرب، والمور التردد في المجيء والذهاب.

﴿ أَمْ أَمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِباً ﴾ أن يمطر عليكم حصباء. ﴿ فَسَتَغَلَّمُونَ كَيْفَ نَذِيرٍ ﴾ كيف إنذاري إذا شاهدتم المنذر به ولكن لا ينفعكم العلم حينئذ.

﴿ وَلَقَدْ كَذَبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ ﴿ إِنَّ أَوْلَدَ بَرُواْ إِلَى الطَّلَيْرِ فَوَقَهُمْ صَلَفَاتٍ وَيَقْبِضَنَّ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا الرَّحْمَنُ إِنَّهُ بِكُلِّ شَقَيْمِ بَصِيرٌ ﴿ إِنَّهِ ﴾.

﴿ وَلَقَدْ كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ ﴾ إنكاري عليهم بإنزال العذاب، وهو تسلية للرسول عليه وتهديد لقومه المشركين.

﴿ أَوَلَمْ يَرَوا إِلَى الطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَافَّاتٍ ﴾ باسطات أجنحتهن في الجو عند طيرانها، فإنهن إذا بسطنها صففن قوادمها. ﴿ وَيَقْبِضْنَ ﴾ ويضممنها إذا ضربن بها جنوبهن وقتاً بعد وقت للاستظهار به على التحريك، ولذلك عدل به إلى صيغة الفعل للتفرقة بين الأصل في الطيران والطارىء عليه. ﴿ مَا يُمْسِكُهُنَّ ﴾ في الجو على خلاف

الطبع. ﴿إِلاَّ الرَّحْمَنُ﴾ الشامل رحمته كل شيء بأن خلقهن على أشكال وخصائص هيأتهن للجري في الهواء. ﴿إِنَّهُ بِكُلِّ شَيءٍ بَصِيرٌ﴾ يعلم كيف يخلق الغرائب ويدبر العجائب.

﴿ أَمَنَ هَذَا الَّذِي هُوَ جُندٌ لَكُو يَنصُرُكُم مِن دُونِ الرَّمْنَيُّ إِنِ الْكَفِرُونَ إِلَّا فِي غُرُورٍ ﴿ أَمَنَ هَذَا الَّذِي يَرُونُكُو إِنْ أَمْسَكَ رِزْفَكُم بَل لَجُواْ فِ عُتُو وَنُفُورٍ ﴿ ﴾ .

﴿أَمَّنَ هَلَا الَّذِي هُوَ جُندٌ لَكُمْ يَنصُرُكُمْ مِن دُونِ الرَّحْمَنِ عديل لقوله ﴿أَو لَم يروا ﴾ على معنى أو لم تنظروا في أمثال هذه الصنائع، فلم تعلموا قدرتنا على تعذيبهم بنحو خسف وإرسال حاصب، أم لكم جند ينصركم من دون الله إن أرسل عليكم عذابه فهو كقوله ﴿أم لهم آلهة تمنعهم من دوننا ﴾ إلا أنه أخرج مخرج الاستفهام عن تعيين من ينصرهم إشعاراً بأنهم اعتقدوا هذا القسم، و ﴿من مبتدأ و ﴿هذا ﴾ خبره و ﴿الذي السنهام صفته و ﴿ينصركم ﴾ وصف لـ ﴿جند ﴾ محمول على لفظه. ﴿إِن الكَافِرُونَ إِلاَّ فِي غُرُورٍ ﴾ لا معتمد لهم.

﴿ أَمَّنَ هَذَا الَّذِي يَرْزُقُكُمْ ﴾ أم من يشار إليه ويقال ﴿ هذا الذي يرزقكم ﴾ . ﴿ إِنْ أَمْسَكَ رِزْقَهُ ﴾ بإمساك المطر وسائر الأسباب المخلصة والموصلة له إليكم . ﴿ بَلْ لَجُوا ﴾ تمادوا . ﴿ فِي عُتُو ﴾ عناد . ﴿ وَنُفُورٍ ﴾ شراد عن الحق لتنفر طباعهم عنه .

# ﴿ أَفَنَ يَمْشِي مُكِبًّا عَلَى وَجْهِدِهِ أَهْدَىٰ أَمَّن يَمْشِي سَوِيًّا عَلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ۞ .

﴿ أَفَهَنْ يَهْشِي مُكِبًا عَلَى وَجْهِهِ أَهْدَى ﴾ يقال كببته فأكب وهو من الغرائب كقشع الله السحاب فأقشع، والتحقيق أنهما من باب أنفض بمعنى صار ذا كب وذا قشع، وليسا مطاوعي كب وقشع بل المطاوع لهما انكب وانقشع، ومعنى ﴿ مكباً ﴾ أنه يعثر كل ساعة ويخر على وجهه لوعورة طريقه واختلاف أجزائه، ولذلك قابله بقوله: ﴿ أَمَّنْ يَهْشِي سَوِيّا ﴾ قائماً سالماً من العثار. ﴿ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ مستوي الأجزاء والجهة، والمراد تمثيل المشرك والموحد بالسالكين والدينين بالمسلكين، ولعل الاكتفاء بما في الكب من الدلالة على حال المسلك للإشعار بأن ما عليه المشرك لا يستأهل أن يسمى طريقاً، كمشي المتعسف في مكان متعاد غير مستو. وقيل المراد بالمكب الأعمى فإنه يتعسف فينكب وبالسوي البصير، وقيل من ﴿ يعشي مكباً ﴾ هو الذي يحشر على وجهه إلى النار ومن ﴿ يعشي سوياً ﴾ الذي يحشر على قدميه إلى الجنة.

﴿ قُلْ هُوَ الَّذِى أَنشَاكُمُ وَجَمَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَئَرَ وَالْأَفْتِدَةً قَلِيلًا مَّا نَشْكُرُونَ ۞ قُلْ هُوَ الَّذِى ذَرَأَكُمُ فِي الْأَرْضِ وَإِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ۞ ﴾ .

﴿قُلْ هُوَ الَّذِي أَنْشَأَكُمْ وَجَعَلَ لَكُمْ السَّمْعَ﴾ لتسمعوا المواعظ. ﴿وَالأَبْصَارِ﴾ لتنظروا صنائعه. ﴿وَالأَفْئِدَة﴾ لتتفكروا وتعتبروا. ﴿قَلِيلاً مَا تَشْكُرُونَ﴾ باستعمالها فيما خلقت لأجلها.

﴿قُلْ هُوَ الَّذِي ذَرَأَكُمْ فِي الأَرْضِ وَإِلَيْهِ تُحْشَرُونَ﴾ للجزاء.

﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَٰذَا ٱلْوَعَدُ إِن كُنتُمُ صَادِقِينَ ۞ قُلْ إِنَّمَا ٱلْعِلَمُ عِندَ ٱللَّهِ وَاِنْمَاۤ ٱنَّا نَذِيرٌ مُّسِينٌ ۞ فَلَمَّا رَأَوْهُ زُلْفَةُ سِيَّتَتْ وُجُوهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَقِيلَ هَذَا ٱلَّذِى كُنتُم بِهِ. تَذَعُونَ ۞﴾.

﴿ وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الوَعْدُ ﴾ أي الحشر أو ما وعدوا به من الخسف والحاصب. ﴿ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقينَ ﴾ يعنون النبي عليه الصلاة والسلام والمؤمنين.

﴿قُلْ إِنَّمَا العِلْمُ﴾ أي علم وقته. ﴿عِنْدَ اللهِ لا يطلع عليه غيره. ﴿وَإِنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُبِينٌ﴾ والإنذار يكفي

فيه العلم بل الظن بوقوع المحذر منه.

﴿ فَلَمَّا رَأَوْهُ أَي الوعد فإنه بمعنى الموعود. ﴿ زُلْفَةً ﴾ ذا زلفة أي قرب منهم. ﴿ سِيئَتْ وُجُوهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ بأن علتها الكآبة وساءتها رؤية العذاب. ﴿ وَقِيلَ هَذَا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَدْعُونَ ﴾ تطلبون وتستعجلون تفتعلون من الدعاء، أو ﴿ تدعون﴾ أن لا بعث فهو من الدعوى.

﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَهْلَكَنِيَ اللهِ أَمَاتَني. ﴿ وَمَنْ مَعِيَ ﴾ من المؤمنين. ﴿ أَوْ رَحِمَنَا ﴾ بتأخير آجالنا. ﴿ فَمَنْ يُجِيرُ الكَافِرِينَ مَنْ عَذَابِ أَلِيمٍ ﴾ أي لا ينجيهم أحد من العذاب متنا أو بقينا، وهو جواب لقولهم ﴿ نتربص به ريب المنون ﴾ .

﴿قُلْ هُوَ الرَّحْمَنُ﴾ الذي أدعوكم إليه مولي النعم كلها. ﴿آمَنًا بِهِ﴾ للعلم بذلك ﴿وَعَلَيْهِ تَوَكَّلْنَا﴾ للوثوق عليه والعلم بأن غيره بالذات لا يضر ولا ينفع، وتقديم الصلة للتخصيص والإِشعار به. ﴿فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ في ضَلاَكِ مُبِينِ﴾ منا ومنكم، وقرأ الكسائي بالياء.

﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَصْبَعَ مَا وُكُمْ غَوْراً ﴾ غائراً في الأرض بحيث لا تناله الدلاء مصدر وصف به. ﴿ فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَاءٍ مَمَينِ ﴾ جار أو ظاهر سهل المأخذ.

عن النبي ﷺ "من قرأ سورة الملك فكأنما أحيا ليلة القدر".

# الله سورة ق

### مكية وآيها ثنتاق وخمسوى آية

### بِسْمِ اللهِ النَّمْنِ الرَّحَيْمِ إِنْ

﴿ نَ ۚ وَٱلۡقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ۞ مَا أَنَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ ۞ وَإِنَّ لَكَ لَأَجْرًا غَيْرَ مَعْنُونِ ۞ وَإِنَّكَ لَاَجْرًا غَيْرَ مَعْنُونِ ۞ وَإِنَّكَ لَكُمْ عُظِيمِ ۞﴾.

﴿نَ﴾ من أسماء الحروف، وقيل اسم الحوت والمراد به الجنس أو البهموت وهو الذي عليه الأرض، أو الدواة فإن بعض الحيتان يستخرج منه شيء أشد سواداً من النفس يكتب به، ويؤيد الأول سكونه وكتبه بصورة الحرف. ﴿وَالقَلْمِ﴾ وهو الذي خط اللوح، أو الذي يخط به أقسم به تعالى لكثرة فوائده وأخفى ابن عامر والكسائي ويعقوب النون إجراء للواو المنفصل مجرى المتصل، فإن النون الساكنة تخفى مع حروف الفم إذا اتصلت بها. وقد روي ذلك عن نافع وعاصم، وقرئت بالفتح والكسر ك ﴿صَ﴾. ﴿وَمَا يَسْطُرُونَ﴾ وما يكتبون والضمير لـ ﴿القلم﴾ بالمعنى الأول على التعظيم، أو بالمعنى الثاني على إرادة الجنس وإسناد الفعل إلى الأدلة وإجراؤه مجرى أولي العلم لإقامته مقامهم، أو لأصحابه أو للحفظة و ﴿ما﴾ مصدرية أو موصولة.

﴿مَا أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ ﴿ جواب القسم والمعنى ما أنت بمجنون منعماً عليك بالنبوة وحصافة الرأي، والعامل في الحال معنى النفي وقيل ﴿ بمجنون ﴾ الباء لا تمنع عمله فيما قبله لأنها مزيدة، وفيه نظر من حيث المعنى.

﴿ وَإِنْ لَكَ لَأَجُراً ﴾ على الاحتمال والإبلاغ. ﴿ غَيْرَ مَمْنُونِ ﴾ مقطوع أو ممنون به عليك من الناس فإنه تعالى يعطيك بلا توسط.

﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمِ إِذ تتحمل من قومك ما لا يتحمل أمثالك، وسئلت عائشة رضي الله تعالى عنها عن خلقه ﷺ فقالت: كان خلقه القرآن، ألست نقرأ القرآن ﴿قد أفلح المؤمنون﴾.

﴿ فَسَتُبْصِرُ وَيُبْصِرُونَ ۞ بِأَيتِكُمُ ٱلْمَفْتُونُ ۞ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن صَلَ عَن سَبِيلِهِ، وَهُو أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ۞﴾.

﴿ فَسَتُنْصِرُ وَيُبْصِرُونَ ﴾ ﴿ بِأَيْكُمُ المُفْتُونُ ﴾ أيكم الذي فتن بالجنون والباء مزيدة ، أو بأيكم الجنون على أن المفتون مصدر كالمعقول والمجلود ، أو بأي الفريقين منكم المجنون أبفريق المؤمنين أو بفريق الكافرين ، أي في أيهما يوجد من يستحق هذا الاسم .

﴿إِنَّ رَبُّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ ﴾ وهم المجانين على الحقيقة. ﴿وَهُوَ أَعْلَمُ بِالمُهْتَدِينَ ﴾ الفائزين بكمال العقل.

﴿ فَلَا تُطِعِ ٱلنَّكَذِّبِينَ ۞ وَدُّوا لَوْ نُدْمِنُ فَيُدْهِنُونَ ۞ ﴿ .

﴿ فَلا تُطِع المُكَذِّبِينَ ﴾ تهييج للتصميم على معاصاتهم.

﴿وَدُوا لَوْ تُدْهِنَ ﴾ تلاينهم بأن تدع نهيهم عن الشرك، أو توافقهم فيه أحياناً. ﴿فَيُدْهِنُونَ ﴾ فيلاينونك بترك الطعن والموافقة، والفاء للعطف أي ودوا التداهن وتمنوه لكنهم أخروا ادهانهم حتى تدهن، أو للسببية أي ﴿ودوا لو تدهنون طمعاً فيه، وفي بعض المصاحف «فيدهنوا» على أنه جواب التمني.

﴿ وَلَا تُطِغَ كُلَّ حَلَّافٍ مِّمِينٍ ﴿ مَا مَسَازٍ مَّشَايَم بِنَبِيمٍ ۞ مَّنَاعِ لِلْخَيْرِ مُعْنَدٍ أَثِيمٍ زَبِيمٍ ۞﴾.

﴿ وَلاَ تُطِعْ كُلَّ حَلاَفٍ ﴾ كثير الحلف في الحق والباطل. ﴿ مَهِينٍ ﴾ حقير الرأي من المهانة وهي الحقارة. ﴿ مَمَّازٍ ﴾ عياب. ﴿ مَشَّاءٍ بِتَعِيمٍ ﴾ نقال للحديث على وجه السعاية. ﴿ مَثَّاعٍ لِلخَيْرِ ﴾ يمنع الناس عن الخير من الإيمان والإيقان والعمل الصالح. ﴿ مُعْتَدِ ﴾ متجاوز في الظلم. ﴿ آثِيم ﴾ كثير الآثام.

﴿ عُتُلً ﴾ جافٍ غليظ من عتله إذا قاده بعنف وغلظة. ﴿ بَعْدَ ذَلِكَ ﴾ بعدما عد من مثالبه. ﴿ زَنيم ﴾ دعي مأخوذ من زنمتي الشاة وهما المتدليتان من أذنها وحلقها، قيل هو الوليد بن المغيرة ادعاه أبوه بعد ثماني عشرة من مولده. وقيل الأخنس بن شريق أصله من ثقيف وعداده في زهرة.

﴿ أَن كَانَ ذَا مَالِ وَيَسِينَ ۞ إِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِ ءَايَنْنَا قَالَ أَسَنَطِيرُ ٱلْأَرَّلِينَ ۞ سَنَسِمُمُ عَلَ الْمُولُودِ ﴾.

﴿أَنْ كَانَ ذَا مَالِ وَبَنِينِ﴾ ﴿إِذَا تُتْلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ أَسَاطِيرُ الأَوْلِينَ﴾ قال ذلك حينئذ لأنه كان متمولاً مستظهراً بالبنين من فرط غروره، لكن العامل مدلول قال لانفسه، لأن ما بعد الشرط لا يعمل فيما قبله، ويجوز أن يكون علة لـ ﴿لا تطع﴾ أي لا تطع من هذه مثاله لأن كان ذا مال. وقرأ ابن عامر وحمزة ويعقوب وأبو بكر أن كان على الاستفهام، غير أن ابن عامر جعل الهمزة الثانية بين بين أي «ألأن كان ذا مال» كذب، أو أتطيعه لأن كان ذا مال. وقرىء (إن كان» بالكسر على أن شرط الغنى في النهي عن الطاعة كذب، أو أتطيعه لأن كان ذا مال الأولاد، أو «أن» شرطه للمخاطب أي لا تطعه شارطاً يساره لأنه إذا أطاع للغني فكأنه شرطه في الطاعة.

﴿ سَنَسِمُهُ ﴾ بالكي. ﴿ عَلَى المُحْرَطُومِ ﴾ على الأنف وقد أصاب أنف الوليد جراحة يوم بدر فبقي أثره، وقيل هو عبارة عن أن يذله غاية الإذلال كقولهم: جدع أنفه، رغم أنفه، لأن السمة على الوجه سيما على الأنف شين ظاهر، أو نسود وجهه يوم القيامة.

# ﴿ إِنَّا بَلَوْنَكُمْدَ كَنَا بَلُوْنَا أَضَبَ لَلْمُنَّةِ إِذِ أَنْسَمُوا لَيُصْرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ ۞ وَلَا بَسَنَشُونَ ۞﴾.

﴿إِنَّا بَلَوْنَاهُمْ ﴾ بلونا أهل مكة ـ شرفها الله تعالى ـ بالقحط. ﴿كَمَا بَلَوْنَا أَصْحَابَ الْجَنَّةِ ﴾ يريد البستان الذي كان دون صنعاء بفرسخين، وكان لرجل صالح وكان ينادي الفقراء وقت الصرام ويترك لهم ما أخطأه المنجل وألقته الريح، أو بعد من البساط الذي يبسط تحت النخلة فيجتمع لهم شيء كثير، فلما مات قال بنوه إن فعلنا ما كان يفعله أبونا ضاق علينا الأمر، فحلفوا ﴿ليصرمنها ﴾ وقت الصباح خفية عن المساكين كما قال: ﴿إِذْ أَفْسَمُوا لَيَصْرِمُنَهَا مُصْبِحِينَ ﴾ ليقطعنها داخلين في الصباح.

﴿ وَلاَ يَسْتَفْتُونَ ﴾ ولا يقولون إن شاء الله، وإنما سماه استثناء لما فيه من الإخراج غير أن المخرج به

خلاف المذكور والمخرج بالاستثناء عينه، أو لأن معنى لا أخرج إن شاء الله ولا أخرج إلا أن يشاء الله واحد، أو ﴿ولا يستثنون﴾ حصة المساكين كما كان يخرج أبوهم.

﴿ فَطَافَ عَلَيْهَا طَآيِفٌ مِن زَيْكَ وَهُمْ نَآيِهُونَ ﴿ فَأَ مَا مَسَكَتْ كَالْصَرِيمِ ﴿ فَلَاكَوْا مُصَبِعِبِنُ ﴿ أَنِ آغَدُوا عَلَى حَرْيُكُو إِن كُنتُمْ صَرِمِينَ ﴿ فَهُ أَن آغَدُوا عَلَى اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا مُعْمِينَ ﴾ .

﴿ فَطَافَ عَلَيْهَا﴾ على الجنة. ﴿ طَائِفٌ ﴾ بلاء طائف؛ ﴿ مِنْ رَبُّكَ ﴾ مبتدأ منه. ﴿ وَهُمْ نَاثِمُونَ ﴾ .

﴿فَأَصْبَحَتْ كَالصَّرِيم﴾ كالبستان الذي صرم ثماره بحيث لم يبق فيه شيء. فعيل بمعنى مفعول، أو كالليل باحتراقها واسودادها، أو كالنهار بابيضاضها من فرط اليبس سميا بالصريم لأن كلاً منهما ينصرم عن صاحبه أو كالرمل.

﴿ فَتَنَادَوا مُصْبِحِينَ ﴾ ﴿ أَنِ اغْدُوا عَلَى حَرَيْكُمْ ﴾ أن اخرجوا أو بأن اخرجوا إليه غدوة، وتعدية الفعل بعلى إما لتضمنه معنى الاقبال أو لتشبيه الغدو للصرام بغدو العدو المتضمن لمعنى الاستيلاء. ﴿ إِنْ كُنْتُمْ صَارِمِينَ ﴾ قاطعين له.

﴿ فَأَنظَلَقُوا وَهُر يَنَخَفَنُونَ ۞ أَن لَا يَتَخَلَفَهَا ٱلْيَوْمَ عَلَيْكُم مِسْكِينٌ ۞ وَغَدَوْا عَلَى حَرْدٍ قَدِيدِنَ ۞ .

﴿ فَانْطَلَقُوا وَهُمْ يَتَخَافَتُونَ ﴾ يتشاورون فيما بينهم وخفى وخفت وخفد بمعنى الكتم، ومنه الخفدود للخفاش.

﴿أَنْ لاَ يَدْخُلَنَّهَا الْيَوْمَ عَلَيْكُمْ مِسْكِينٌ﴾ ﴿أَنْ﴾ مفسرة وقرىء بطرحها على إضمار القول، والمراد بنهي المسكين عن الدخول المبالغة في النهي عن تمكينه من الدخول كقولهم: لا أرينك ها هنا.

﴿وَضَدُوا عَلَى حَرْدٍ قَادِرِينَ ﴾ وغدوا قادرين على نكد لا غير، من حاردت السنة إذا لم يكن فيها مطر، وحاردت الإبل إذا منعت درها. والمعنى أنهم عزموا أن يتنكدوا على المساكين فتنكد عليهم بحيث لا يقدرون إلا على النكد، أو غدوا حاصلين على النكد والحرمان مكان كونهم قادرين على الانتفاع. وقيل الحرد بمعنى الحرد وقد قرىء به أي لم يقدروا إلا على حنق بعضهم لبعض كقوله: ﴿يتلاومون﴾ وقيل الحرد القصد والسرعة قال:

أَقْسَبَسَلَ سَسَيْسَل جَسَاءَ مِسَنْ أَمْسِرِ الله يَخْرُدُ خَرْدَ الْجَنَّةِ الْمُخَلَّةِ أَيْ غَدُوا قاصدين إلى جنتهم بسرعة قادرين عند أنفسهم على صرامها وقيل علم للجنة.

﴿ فَلَنَا رَأَوْهَا قَالُواْ إِنَا لَمُمَالُونَ ۞ بَلْ خَنُ تَحُرُونُونَ ۞ فَالَ أَوْسَطُلُمُ أَلَزَ أَقُلَ لَكُو لَوَلَا شُبِحُونَ ۞ فَالُوا سُبْحَنَ رَبِّنَا إِنَّا كُنَا طَلِيدِينَ ۞﴾.

﴿ فَلَمَّا رَأَوْهَا ﴾ أول ما رأوها. ﴿قَالُوا إِنَّا لَضَالُونَ ﴾ طريق جنتنا وما هي بها.

﴿ بَلْ نَحْنُ ﴾ أي بعد ما تأملوه وعرفوا أنها هي قالوا ﴿ بِل نحن ﴾ ﴿ مَحْرُومُونَ ﴾ حرمنا خيرها لجنايتنا على النفسنا.

﴿قَالَ الْوَسَطُهُمْ﴾ رأياً، أو سناً. ﴿أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ لَوْلاَ تُسَبِّحُونَ﴾ لولا تذكرونه وتتوبون إليه من خبث نيتكم، وقد قاله حينما عزموا على ذلك ويدل على هذا المعنى.

﴿قَالُوا سُبْحَانَ رَبُنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمينَ﴾ أي لولا تستثنون فسمي الاستثناء تسبيحاً لتشاركهما في التعظيم، أو لأنه تنزيه على أن يجري في ملكه ما لا يريده. ﴿ فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ يَتَلَوْمُونَ ﴿ قَالُواْ يَوَيُلَنَا إِنَّا كُنَا طَغِينَ ﴿ عَسَىٰ رَبُّنَا أَن يُبْدِلَنَا خَبَرًا مِنْهَا إِنَّا إِلَىٰ كَنَا طَغِينَ ﴿ عَسَىٰ رَبُّنَا أَن يُبْدِلَنَا خَبَرًا مِنْهَا إِنَّا إِلَىٰ كَنَا طَغِينَ ﴿ عَلَىٰ كَنَا طَعِينَ ﴿ عَلَىٰ كَنَا طَعِينَ اللَّهُ عَلَىٰ كَنَا أَن يُبْدِلْنَا خَبَرًا مِنْهَا إِنَّا إِلَىٰ كَنَا طَعِينَ اللَّهِ عَلَىٰ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴿ عَلَىٰ كَانُواْ يَعْلَمُونَ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ كَانُواْ يَعْلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُمُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

﴿ فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَلاَوَمُونَ ﴾ يلوم بعضهم بعضاً فإن منهم من أشار بذلك ومنهم من استصوبه، ومنهم من أنكره.

﴿قَالُوا يَا وَيَلَنَا إِنَّا كُنَّا طَاغِينَ﴾ متجاوزين حدود الله تعالى.

﴿عَسَى رَبُّنَا أَنْ يُبْدِلَنَا خَيْراً مِنْهَا﴾ ببركة التوبة والاعتراف بالخطيئة. وقد روي أنهم أبدلوا خيراً منها وقرىء ﴿يبدلنا﴾ بالتخفيف. ﴿إِنَّا إِلَى رَبُنَا رَاغِبُونَ﴾ راجون العفو طالبون الخير و ﴿إِلَى﴾ لانتهاء الرغبة، أو لتضمنها معنى الرجوع.

﴿كَذَلِكَ الْعَذَابُ﴾ مثل ذلك العذاب الذي بلونا به أهل مكة وأصحاب الجنة العذاب في الدنيا. ﴿ وَلَعَذَابُ اللَّخِرَةِ أَكْبَرُ﴾ أعظم منه. ﴿ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ﴾ لاحترزوا عما يؤديهم إلى العذاب.

﴿ إِنَّ الْمُنْقِينَ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّنتِ ٱلنَّعِيمِ ۞ أَنْتَجَعُلُ ٱلشَّلِمِينَ كَالْتُجْرِمِينَ ۞ مَا لَكُو كَنْفَ تَعَكَّمُونَ ۞﴾.

﴿إِنَّ لِلمُتَّقِينَ عِنْدَ رَبِّهِمْ﴾ أي في الآخرة، أو في جوار القدس. ﴿جَنَّاتِ النَّعِيمِ﴾ جنات ليس فيها إلا التنعم الخالص.

﴿أَفَنَجْعَلُ المُسْلِمِينَ كَالمُجْرِمِينَ﴾ إنكار لقول الكفرة، فإنهم كانوا يقولون: إن صح أنا نبعث كما يزعم محمد ومن معه لم يفضلونا بل نكون أحسن حالاً منهم كما نحن عليه في الدنيا.

﴿مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ﴾ التفات فيه تعجب من حكمهم واستبعاد له، وإشعار بأنه صادر من اختلال فكر واعوجاج رأي.

﴿ أَمْ لَكُوْ كِنَتُ فِيهِ تَدَرُسُونَ ﴿ إِنَّ لَكُوْ فِيهِ لَا غَيْرُونَ ﴿ أَمْ لَكُوْ أَيْمَنُ عَلَيْنَا بَلِغَةً إِلَى يَوْمِ ٱلْفِيمَةِ إِنَّ لَكُو لِلهِ لَا غَيْرُونَ ﴾ .

﴿ أَمْ لَكُمْ كِتَابٌ ﴾ من السماء. ﴿ فِيهِ تَذْرُسُونَ ﴾ تقرؤون.

﴿ إِنَّ لَكُمْ فِيهِ لَمَا تَخَيَّرُونَ ﴾ إن لكم ما تختارونه وتشتهونه، وأصله «أن لكم» بالفتح لأنه المدروس فلما جيء باللام كسرت، ويجوز أن يكون حكاية للمدروس أو استئنافاً وتخير الشيء واختاره أخذ خيره.

﴿ أَمْ لَكُمْ أَيْمَانٌ عَلَيْنَا ﴾ عهود مؤكدة بالأيمان. ﴿ بَالِغَةُ ﴾ متناهية في التوكيد، وقرئت بالنصب على الحال والعامل فيها أحد الظرفين. ﴿ إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ ﴾ متعلق بالمقدر في ﴿ لكم ﴾ أي ثابتة لكم علينا إلى يوم القيامة لا نخرج عن عهدتها حتى نحكمكم في ذلك اليوم، أو به ﴿ بالغة ﴾ أي أيمان تبلغ ذلك اليوم. ﴿ إِنَّ لَكُمْ لَمَا تَحْكُمُونَ ﴾ جواب القسم لأن معنى ﴿ أَم لكم أيمان علينا ﴾ أم أقسمنا لكم.

﴿ سَلَهُمْ أَنُّهُم بِلَاكَ زَعِيمُ ۞ أَمْ لَهُمْ شُرَّاهُ فَلْبَأْتُوا بِشُرَّالَيْهِمْ إِن كَانُوا صَدِفِينَ ۞﴾.

﴿ سَلْهُمْ أَيُّهُمْ بِذَلِكَ زَعِيمٌ ﴾ بذلك الحكم قائم يدعيه ويصححه.

﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ ﴾ يشاركونهم في هذا القول. ﴿ فَلْيَأْتُوا بِشُرَكَائِهِمْ إِنْ كَانُوا صَادِقينَ ﴾ في دعواهم إذ لا أقل من التقليد، وقد نبه سبحانه وتعالى في هذه الآيات على نفي جميع ما يمكن أن يتشبثوا به من عقل أو نقل يدل عليه الاستحقاق أو وعد أو محض تقليد، على الترتيب تنبيها على مراتب النظر وتزييفاً لما لا سند

له. وقيل المعنى ﴿أم لهم شركاء﴾ يعني الأصنام يجعلونهم مثل المؤمنين في الآخرة كأنه لما نفى أن تكون التسوية من الله تعالى نفى بهذا أن تكون مما يشاركون الله به.

﴿ يَوْمَ يُكَشَفُ عَن سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى ٱلشَّجُودِ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ ۞ خَشِعَةً أَبْصَرُهُمْ نَرَهَقُهُمْ ذِلَّةٌ وُقَدْ كَانُواْ يُدْعَوْنَ إِلَى ٱلشَّجُودِ وَهُمْ سَلِمُونَ ۞﴾.

﴿ يَوْمَ يُكْشَفُ عَنْ سَاقِ﴾ يوم يشتد الأمر ويصعب الخطب وكشف الساق مثل في ذلك، وأصله تشمير المخدرات عن سوقهن في الهرب. قال حاتم.

أَخو الحَرْبِ إِنْ عَضَّتْ بِهِ الحَرْبُ عَضَّهَا ﴿ وَإِنْ شَمَرَتْ عَنْ سَاقِهَا الحَرْبُ شَمَّرَا

أو يوم يكشف عن أصل الأمر وحقيقته بحيث يصير عياناً مستعار من ساق الشجر وساق الإنسان، وتنكيره للتهويل أو للتعظيم. وقرىء «تكشف» و «تكشف» بالتاء على بناء الفاعل أو المفعول والفعل للساعة أو الحال. ﴿وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ﴾ توبيخاً على تركهم السجود إن كان اليوم يوم القيامة، أو يدعون إلى الصلوات الأوقاتها إن كان وقت النزع. ﴿فَلاَ يَسْتَطِيعُونَ﴾ لذهاب وقته أو زوال القدرة عليه.

﴿ خَاشِعَةً أَبْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ فَلَةً ﴾ تلحقهم ذلة. ﴿ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ ﴾ في الدنيا أو زمان الصحة. ﴿ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴾ متمكنون منه مزاحل العلل فيه .

﴿ فَذَرْنِى وَمَن ثِكَذِبُ بِهَذَا لَلْدِيثِ سَنَسْتَدْرِجُهُم مِّنَ حَيْثُ لَا يَمْلَمُونَ ۖ فَيْ وَأُمْلِي فَمَّمَّ إِنَّ كَدِى مَتِينُ ۖ فَهُمْ الْعَيْبُ فَهُمْ يَكُنْبُونَ ۖ فَهُمْ يَكُنْبُونَ ۖ فَهُمْ يَكُنْبُونَ ﴿ وَأَمْلِي فَمُمْ إِنَّ كَذِي مَتِينُ ۖ فَهُمْ مَا لَعَيْبُ فَهُمْ يَكُنْبُونَ ﴿ وَأَمْلِي فَا مَا إِنَّا كَذِي مَتِينُ ۖ فَهُمْ مَا لَعَيْبُ فَهُمْ يَكُنْبُونَ ﴾ .

﴿ فَذَرْنِي وَمَنْ يُكَذُّبُ بِهَذَا الْحَدِيثِ كُله إِليَّ فإني أكفيكه. ﴿ مَنَسْتَلْرِجُهُمْ ﴾ سندنيهم من العذاب درجة درجة بالإمهال وإدامة الصحة وازدياد النعمة. ﴿ مِنْ حَيْثُ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ أنه استدراج وهو الإنعام عليهم لأنهم حسبوه تفضيلاً لهم على المؤمنين.

﴿وَأُمْلِي لَهُمْ﴾ وأمهلهم. ﴿إِنَّ كَيْدِي مَتِينٌ﴾ لا يدفع بشيء، وإنما سمي إنعامه استدراجاً بالكيد لأنه في صورته،

﴿ أَمْ تَسْأَلُهُمْ أَجْراً ﴾ على الإرشاد. ﴿ فَهُمْ مِنْ مَغْرَمٍ ﴾ من غرامة. ﴿ مُثْقَلُونَ ﴾ بحملها فيعرضون عنك. ﴿ أَمْ عِنْدَهُمْ الْغَيْبُ ﴾ اللوح أو المغيبات. ﴿ فَهُمْ يَكْتُبُونَ ﴾ منه ما يحكمون به ويستغنون به عن علمك.

﴿ فَاصَیْرِ لِلِنَکْمِ رَبِّكَ وَلَا تَکُن كَصَلِحِبِ ٱلْحُوْتِ إِذْ نَادَىٰ وَهُوَ مَكَظُومٌ ۖ ۚ ۚ لَٰٓ لَاَلَٰ اَنَّ مَذَٰزَكُمُ بِعَمَٰةً مِن رَبِهِ، لَنَهُذَ بِٱلْعَرَاةِ وَهُوَ مَذْمُومٌ ۖ ۚ ۚ فَاجْنَبَهُ رَبُّمُ فَجَعَلَمُ مِنَ الصَّلِحِينَ ۞﴾.

﴿ فَاصْبِرْ لِحُكُم رَبِّكَ ﴾ وهو إمهالهم وتأخير نصرتك عليهم. ﴿ وَلاَ تَكُنْ كَصَاحِبِ الحُوتِ ﴾ يونس عليه السلام. ﴿ إِذْ نَادَى ﴾ في بطن الحوت. ﴿ وَهُوَ مَكْظُومٌ ﴾ مملوء غيظاً من الضجرة فتبتلي ببلائه.

﴿لَوْلاَ أَنْ تَدَارَكُهُ نِعْمَةً مِنْ رَبِّهِ عِني التوفيق للتوبة وقبولها وحسن تذكير الفعل للفصل، وقرى التداركته و التداركة الله الماضية بمعنى لولا أن كان يقال فيه تتداركه المنبِ المنبِ الماضية بمعنى لولا أن كان يقال فيه تتداركه المنبِ المنابعة والكرامة عن الأشجار. ﴿وَهُوَ مَذْمُوم اللهِ مَطرود عن الرحمة والكرامة، وهو حال يعتمد عليها الجواب الأنها المنفية دون النبذ.

﴿ فَاجْتَبَاهُ رَبُّهُ ﴾ بأن رد الوحي إليه، أو استنبأه إن صح أنه لم يكن نبياً قبل هذه الواقعة. ﴿ فَجَعَلَهُ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ من الكاملين في الصلاح بأن عصمه من أن يفعل ما تركه أولى، وفيه دليل على خلق الأفعال

والآية نزلت حين هم رسول الله ﷺ أن يدعو على ثقيف، وقيل بأحد حين حل به ما حل فأراد أن يدعو على المنهزمين.

﴿ وَإِن يَكَادُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَيُزْلِفُونَكَ بِأَبْصَارِهِمْ لَمَا سَمِعُوا الدِّكْرَ وَيَقُولُونَ إِنَّهُ لَمَجْنُونٌ ﴿ إِنَّا هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالِمِينَ ﴿ وَإِن يَكَادُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَيُزْلِفُونَكَ بِأَبْصَارِهِمْ لَمَّا سَمِعُوا الدِّكْرَ وَيَقُولُونَ إِنَّهُ لَمَجْنُونٌ ﴿ إِنَّا هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالِمِينَ

﴿وَإِنْ يَكَادُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَيُزْلِقُونَكَ بِأَبْصَارِهِمْ ﴾ ﴿إن هي المخففة واللام دليلها والمعنى: إنهم لشدة عداوتهم ينظرون إليك شزراً بحيث يكادون يزلون قدمك، أو يهلكونك من قولهم نظر إليّ نظراً يكاد يصرعني، أي لو أمكنه بنظره الصرع لفعله، أو أنهم يكادون يصيبونك بالعين. إذ روي أنه كان في بني أسد عيانون، فأراد بعضهم أن يعين رسول الله ﷺ فنزلت. وفي الحديث "إن العين لتدخل الرجل القبر والجمل القدر» ولعله يكون من خصائص بعض النفوس. وقرأ نافع ﴿ليزلقونك ﴾ من زلقته فزلق كحزنته فحزن، وقرى «ليزهقونك» أي ليهلكونك. ﴿لَمَّا سَمِعُوا الدُّكْرَ ﴾ أي القرآن أي ينبعث عند سماعه بغضهم وحسدهم. ﴿وَيَقُولُونَ إِنَّهُ لَمَجْنُونَ ﴾ حيرة في أمره وتنفيراً عنه.

﴿وَمَا هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلعَالَمِينَ﴾ لما جننوه لأجل القرآن بين أنه ذكر عام لا يدركه ولا يتعاطاه إلا من كان أكمل الناس عقلاً وأميزهم رأياً.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة القلم أعطاه الله ثواب الذين حسن الله أخلاقهم».

# (١٩) سورة الحاقة

### مكية، وأيها اثنتاهُ وخمسوهُ آية

### بِنْ مِ اللَّهِ النَّحْنِ النَّجَالِ إِ

# ﴿ لَكَانَةُ ۞ مَا لَكَانَةُ ۞ رَبَّا أَدْرِيكُ مَا لَكَانَةُ ۞ ﴿

﴿الحاقَّةُ﴾ أي الساعة أو الحالة التي يحق وقوعها، أو التي تحق فيها الأمور أي تعرف حقيقتها، أو تقع فيها حواق الأمور من الحساب والجزاء على الإسناد المجازي، وهي مبتدأ خبرها:

﴿مَا الحَاقَةُ﴾ وأصله ما هي أي: أي شيء هي على التعظيم لشأنها والتهويل لها، فوضع الظاهر موضع الضمير لأنه أهول لها.

﴿وَمَا أَذْرَاكَ مَا الْحَاقَةُ ﴾ وأي شيء أعلمك ما هي، أي أنك لا تعلم كنهها فإنها أعظم من أن تبلغها دراية أحد، و ﴿ما﴾ مبتدأ و ﴿أدراك﴾ خبره.

﴿ كَذَبَتْ نَمُودُ وَعَادُ بِالْقَارِعَةِ ۞ فَأَمَّا نَمُودُ فَأَقْلِكُواْ بِالطَّاخِيَةِ ۞ وَأَمَّا عَادٌ فَأَقلِكُواْ بِرِيجٍ مَسَرَصَهٍ عَاتِيَةٍ ۞ سَخَرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لِبَالِ وَثَمَنِيَةَ أَيَّامٍ خُشُومًا فَنَرَى ٱلْقَوْمَ فِيهَا صَرْعَن كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ خَلْلٍ خَاوِيَةٍ ۞ فَهَلْ نَرَىٰ لَهُمْ مِنْ بَافِيكُو ۞﴾.

﴿كَذَّبَتْ ثَمُودُ وَعَادُ بِالْقَارِعَةِ﴾ بالحالة التي تقرع فيها الناس بالإِفزاع والأجرام بالانفطار والانتشار، وإنما وضعت موضع ضمير ﴿الحاقة﴾ زيادة في وصف شدتها.

﴿فَأَمَّا ثَمُودُ فَأَهُلِكُوا بِالطَّافِيَةِ﴾ بالواقعة المجاوزة للحد في الشدة وهي الصيحة، أو الرجفة لتكذيبهم ﴿بالقارعة﴾، أو بسبب طغيانهم بالتكذيب وغيره على أنها مصدر كالعاقبة وهو لا يطابق قوله:

﴿وَأَمَّا عَادٌ فَأَهْلِكُوا بِرِيحٍ صَرْصَرٍ ﴾ أي شديدة الصوت أو البرد من الصر أو الصر. ﴿عَاتِيَةٍ ﴾ شديدة العصف كأنها عتت على خزانها فلم يستطيعوا ضبطها، أو على ﴿عاد ﴾ فلم يقدروا على ردها.

﴿ سَخْرَهَا عَلَيْهِم ﴾ سلطها عليهم بقدرته، وهو استئناف أو صفة جيء به لنفي ما يتوهم من أنها كانت من اتصالات فلكية، إذ لو كانت لكان هو المقدر لها والمسبب. ﴿ سَبْعَ لَيَالٍ وَثَمَانِيَة أَيَامٍ حُسُوماً ﴾ متتابعات جمع حاسم من حسمت الدابة إذا تابعت بين كيها، أو نحسات حسمت كل خير واستأصلته، أو قاطعات قطعت دابرهم، ويجوز أن يكون مصدراً منتصباً على العلة بمعنى قطعاً، أو المصدر لفعله المقدر حالاً أي تحسمهم وحسوماً ﴾ ويؤيده القراءة بالفتح، وهي كانت أيام العجوز من صبيحة أربعاء إلى غروب الأربعاء الآخر، وإنما سميت عجوزاً لأنها عجز الشتاء، أو لأن عجوزاً من عاد توارت في سرب فانتزعتها الربح في الثامن فأهلكتها. ﴿ فَتَرَى القَوْمَ ﴾ إن كنت حاضرهم ﴿ فِيهَا ﴾ في مهابها أو في الليالي والأيام. ﴿ صَرْعَى ﴾ موتى جمع صويع. ﴿ كَأَنْهُمْ أَعْجَازُ نَخْلِ ﴾ أصول تخل. ﴿ خَاوِيَةٍ ﴾ متأكلة الأجواف.

﴿ فَهَلْ تَرَى لَهُمْ مِنْ بَاقِيَةٍ ﴾ من بقية أو نفس باقية، أو بقاء.

﴿ وَبَهَ مَ فِرَعَوْنُ وَمَن تَبْلَمُ وَالْمُؤْقِفِكُتُ بِالْمَاطِئَةِ ۞ فَعَصَوْا رَسُولَ رَبِّهِمْ فَأَخَذَهُمْ أَخَذَهُ رَابِيَةً ۞ إِنَّا لَمَنَا طَفَا الْمُمَّا مُخَذِّفُهُمْ أَخَذَهُ رَابِيَةً ۞ إِنَّا لَمَنَا طَفَا الْمُمَّا مُنْكُونُهُ وَتَعِيبُمَا أَذُنُّهُ وَعِينَةً ۞ .

﴿وَجَاءَ فِرْعَونُ وَمَنْ قَبْلَهُ ﴾ ومن تقدمه، وقرأ البصريان والكسائي ﴿ومن قبله ﴾ أي ومن عنده من أتباعه، ويدل عليه أنه قرىء «ومن معه». ﴿وَالمُؤْتَفِكَاتُ ﴾ قرى قوم لوط والمراد أهلها. ﴿بِالخَاطِئَةِ ﴾ بالخطأ أو بالفعلة، أو الأفعال ذات الخطأ.

﴿ فَعَصَوا رَسُولَ رَبِّهِمْ ﴾ أي فعصت كل أمة رسولها. ﴿ فَأَخَلَهُمْ أَخْلَةً رَابِيَة ﴾ زائدة في الشدة ريادة أعمالهم في القبح.

﴿ إِنَّا لَمَّا طَغَى الماءُ﴾ جِاوز حده المعتاد، أو طغى على خزانه وذلك في الطوفان وهو يؤيد من قبله. ﴿ حَمَلْنَاكُمْ﴾ أي آباءكم وأنتم في أصلابهم. ﴿ فِي الجَارِيَةِ﴾ فِي سفينة نوح عليه الصلاة والسلام.

﴿لِنَجْعَلَهَا لَكُمْ للنجعل الفعلة وهي إنجاء المؤمنين وإغراق الكافرين. ﴿تَذْكِرَةٌ ﴾ عبرة ودلالة على قدرة الصانع وحكمته وكمال قهره ورحمته. ﴿وَتَعِيهَا ﴾ وتحفظها، وعن ابن كثير ﴿تَغْيهَا ﴾ بسكون العين تشبيها بكتف، والوعي أن تحفظ الشيء في نفسك والإيعاء أن تحفظه في غيرك. ﴿أَذُنْ وَاعِيَةٌ ﴾ من شأنها أن تحفظ ما يجب حفظه بتذكره وإشاعته والتفكر فيه والعمل بموجبه، والتنكير للدلالة على قلتها وأن من هذا شأنه مع قلته الجم الغفير وإدامة نسلهم. وقرأ نافع ﴿أَذْنَ ﴾ بالتخفيف.

﴿ فَإِنَا نُفِخَ فِ ٱلصَّورِ نَفَخَةٌ وَحِدَةٌ ۞ وَجُمِلَتِ ٱلأَرْضُ وَلَلِبَالُ فَلْكُنَا ذَكَّةَ وَحِدَةً ۞ فَيَوْمَهِذِ وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ۞﴾.

﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي الصَّورِ نَفْخَةً وَاحِدَة ﴾ لما بالغ في تهويل القيامة وذكر مآل المكذبين بها تفخيماً لشأنها وتنبيها على مكانها عاد إلى شرحها، وإنما حسن إسناد الفعل إلى المصدر لتقيده وحسن تذكيره للفصل، وقرىء «نَفْخَة» بالنصب على إسناد الفعل إلى الجار والمجرور والمراد بها النفخة الأولى التي عندها خراب العالم.

﴿وَحُمِلَت الأَرْضُ وَالجِبَالُ﴾ رفعت من أماكنها بمجرد القدرة الكاملة، أو بتوسط زلزلة أو ريح عاصفة. ﴿ وَخُمِلَت الأَرْضُ وَالجِمَلتان بعضها ببعض ضربة واحدة فيصير الكل هباء، أو فبسطتا بسطة واحدة فصارتا أرضاً لا عوج فيها ولا أمتا لأن الدك سبب للتسوية، ولذلك قيل ناقة دكاء للتي لا سنام لها، وأرض دكاء للمتسعة المستوية.

﴿فَيَوْمَثِذِ﴾ فحيننذ. ﴿وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ﴾ قامت القيامة.

﴿ وَأَنشَقَتِ اَلسَّمَالُهُ فَهِىَ يَوْمَهِذِ وَاهِمَةٌ ۞ وَالْعَلَكُ عَلَىٰٓ أَرْجَآبِهَا ۚ وَيَحِلُ عَرْشَ رَقِكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَهِذِ غَنِينَةٌ ۖ ۞﴾.

﴿ وَانْشَقَّتِ السَّمَاءُ ﴾ لنزول الملائكة. ﴿ فَهِيَ يَوْمَثْلِ وَاهِيَةٌ ﴾ ضعيفة مسترخية.

﴿وَالْمَلَكُ﴾ والجنس المتعارف بالملك. ﴿عَلَى أَرْجَائِهَا﴾ جوانبها جمع رجا بالقصر، ولعله تمثيل لخراب السماء بخراب البنيان وانضواء أهلها إلى أطرافها وحواليها، وإن كان على ظاهره فلعل هلاك الملائكة أثر ذلك. ﴿وَيَحْمِلُ مَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ﴾ فوق الملائكة الذين هم على الأرجاء، أو فوق الثمانية لأنها في نية التقديم. ﴿وَيَحْمِلُ مَانِيةٌ ﴾ ثمانية أملاك، لما روي مرفوعاً «أنهم اليوم أربعة فإذا كان يوم القيامة أمدهم الله

بأربعة آخرين". وقيل ثمانية صفوف من الملائكة لا يعلم عدتهم إلا الله، ولعله أيضاً تمثيل لعظمته بما يشاهد من أحوال السلاطين يوم خروجهم على الناس للقضاء العام وعلى هذا قال:

﴿ يَوْمَهِذِ نُقْرَضُونَ لَا تَغْفَىٰ مِنكُرْ خَلِفِيَةً ۞ فَأَمَّا مَنْ أُوقِى كِتَنبَهُ بِيَسِيدِ. فَيَقُولُ هَاقُمُ اقْرَءُوا كِتَنبِيّة ۞ إِنّ طَننتُ أَنِّ مُلَانِ حِسَايِيّة ۞﴾ .

﴿ يَوْمَثِذِ تُعْرَضُونَ ﴾ تشبيها للمحاسبة بعرض السلطان العسكر لتعرف أحوالهم، وهذا وإن كان بعد النفخة الثانية لكن لما كان اليوم اسماً لزمان متسع تقع فيه النفختان والصعقة والنشور والحساب وإدخال أهل الجنة النجنة وأهل النار النار صح جعله ظرفاً للكل. ﴿ لاَ تَخْفَى مِنْكُمْ خَافِيَةٌ ﴾ سريرة على الله تعالى حتى يكون العرض للإطلاع عليها، وإنما المراد منه إفشاء الحال والمبالغة في العدل، أو على الناس كما قال الله تعالى: ﴿ وَوَمْ حَمْرة والكسائي بالياء للفصل.

﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ تفصيل للعرض. ﴿ فَيَقُولُ ﴾ تبجحاً. ﴿ هَاؤُمُ اقْرَءُوا كِتَابِيهُ هاء اسم لخذ، وفيه لغات أجودها هاء يا رجل وهاء يا امرأة وهاؤما يا رجلان أو امرأتان، وهاؤم يا رجال وهاؤن يا نسوة، ومفعوله محذوف و ﴿ كتابيه ﴾ مفعول ﴿ اقرؤوا ﴾ لأنه أقرب العاملين، ولأنه لو كان مفعول ﴿ هاؤم ﴾ لقيل اقرؤوه إذ الأولى إضماره حيث أمكن، والهاء فيه وفي ﴿ حسابيه ﴾ و ﴿ ماليه ﴾ و ﴿ سلطانيه ﴾ للسكت تثبت في الوقف لثباتها في الإمام ولذلك قرىء بإثباتها في الوصل.

﴿إِنِّي ظَنَنْتُ أَنِّي مُلاَقٍ حِسَابِيَهُ أَي علمت، ولعله عبر عنه بالظن إشعاراً بأنه لا يقدح في الاعتقاد ما يهجس في النفس من الخطرات التي لا تنفك عنها العلوم النظرية غالباً.

﴿ فَهُوَ فِي عِيشَةِ زَامِنِيَةِ ۞ فِي جَنَّتَهِ عَالِيَتِهِ ۞ قُطُوفُهَا دَانِيَةٌ ۞ كُلُواْ وَآشَرَبُوا هَنِيَتَا بِمَا أَسْلَفَتُمُدُ فِ ٱلْأَيَامِ لَلْمَالِيَةِ ۞﴾

﴿ فَهُوَ فِي عِيْشَة رَاضِيةٍ ﴾ ذات رضا على النسبة بالصيغة. أو جعل الفعل لها مجازاً وذلك لكونها صافية عن الشوائب دائمة مقرونة بالتعظيم.

﴿ فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ﴾ مُرتفعة المكان لأنها في السماء، أو الدرجات أو الأبنية والأشجار.

﴿قُطُوفُهَا﴾ جمع قطف وهو ما يجتنى بسرعة والقطف بالفتح المصدر. ﴿وَانِيَةٌ﴾ يتناولها القاعد.

﴿كُلُوا وَاشْرَبُوا﴾ بإضمار القول وجمع الضمير للمعنى. ﴿هَنِيناً﴾ أكلاً وشرباً ﴿هنيناً﴾ أو هنئتم ﴿هنيئاً﴾. ﴿بِمَا أَسَلَفْتُمْ﴾ بما قدمتم من الأعمال الصالحة. ﴿فِي الأَيّامِ الخَالِيَةِ﴾ الماضية من أيام الدنيا.

﴿ وَأَمَّا مَنْ أُونَ كِكَبَهُ بِشِمَالِهِ. فَيَقُولُ يَلَتِنَنِي لَرَ أُوتَ كِلَنِيَةً ۞ وَلَرَ أَدْرِ مَا حِسَايِيَةٌ ۞ يَلَيْتَهَا كَانَتِ ٱلْفَاضِيَةُ ۞ مَا أَغْنَىٰ عَنِي مَالِيَةٌ ۞ مَّلَكَ عَنِي سُلْطَلِنِيَةً ۞﴾

﴿وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابَهُ بِشَمَالِهِ فَيَقُولُ﴾ لما يرى من قبح العمل وسوء العاقبة. ﴿يَا لَيَتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِيَهُ﴾ ﴿وَلَمْ أَدْرِ مَا حِسَابِيَهُ﴾ ﴿وَلَمْ أَدْرِ مَا حِسَابِيَهُ﴾ ﴿ وَلَمْ أَبِعَثُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ صَادَفُهَا أَمْر مَنَ المُوتَ فَتَمَنَاهُ عَنْدُهَا، أَوْ يَا لِيْتُ هَا مُونَ اللَّهِ عَنْدُهَا، أَوْ يَا

ليت حياة الدنيا كانت الموتة ولم أخلق فيها حياً.

﴿ مَا أَغْنَى عَنِّي مَالِيَهُ مَالِي من المال والتبع وما نفي والمفعول محذوف، أو استفهام إنكار مفعول الأغنى.

﴿ هَلَكَ عَنِّي سُلْطَانِيَةٌ ﴾ ملكي وتسلطي على الناس، أو حجتي التي كنت أحتج بها في الدنيا، وقرأ حمزة "عني مالي عني سلطاني" بحذف الهاءين في الوصل والباقون بإثباتها في الحالين.

﴿ غُدُوهُ فَغُلُوهُ ۞ ثُرَّ الْجَحِيمَ صَلُّوهُ ۞ ثُرَّ فِي سِلْسِلَةِ ذَرَّعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا فَاسْلُكُوهُ ۞ ﴿ .

﴿خُذُوهُ﴾ يقوله الله تعالى لخزنة النار. ﴿فَغُلُوهُ﴾.

﴿ثُمَّ الجَحِيمَ صَلُّوهُ﴾ ثم لا تصلوه إلا الجحيم، وهي النار العظمى لأنه كان يتعظم على الناس.

﴿ ثُمَّ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعاً ﴾ أي طويلة. ﴿ فَاسْلُكُوهُ ۖ فأدخلوه فيها بأن تلفوها على جسده وهو فيما بينها مرهق لا يقدر على حركة، وتقديم الـ ﴿ سلسلة ﴾ كتقديم ﴿ الجحيم ﴾ للدلالة على التخصيص والاهتمام بذكر أنواع ما يعذب به، و ﴿ ثُم ﴾ لتفاوت ما بينها في الشدة.

﴿إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ ٱلْعَظِيمِ ﷺ وَلَا يَمُشُّ عَلَىٰ طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ۞ فَلَيْسَ لَهُ ٱلْيُوْمَ هَنْهَا حَمِيمٌ ۞ وَلَا عَلَمُهُ إِلَّا الْمُنْطِقُونَ ۞﴾. طَعَلُمُ إِلَّا مِنْ غِسْلِينِ ۞ لَا يَأْكُلُمُ إِلَّا ٱلْمُنْطِقُونَ ۞﴾.

﴿إِنَّهُ كَانَ لاَ يُؤْمِنُ بِالله العَظِيمِ﴾ تعليل على طريقة الاستثناف للمبالغة، وذكر ﴿العظيم﴾ للإشعار بأنه هو المستحق للعظمة فمن تعظم فيها استوجب ذلك.

﴿وَلاَ يَحُضُ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِين﴾ ولا يحث على بذل طعامه أو على إطعامه فضلاً عن أن يبذل من ماله، ويجوز أن يكون ذكر الحض للإشعار بأن تارك الحض بهذه المنزلة فكيف بتارك الفعل. وفيه دليل على تكليف الكفار بالفروع، ولعل تخصيص الأمرين بالذكر لأن أقبح العقائد الكفر بالله تعالى وأشنع الرذائل البخل وقسوة القلب.

﴿ فَلَيْسَ لَهُ الْيَوْمِ هَلْهُنَا حَمِيمٌ ﴾ قريب يحميه.

﴿ وَلاَ طَعَامٌ إِلاًّ مِنْ غِسْلِينِ ﴾ غسالة أهل النار وصديدهم فعلين من الغسل.

﴿لاَ يَأْكُلُهُ إِلاَّ الخَاطِئُونَ﴾ أصحاب الخطايا من خطىء الرجل إذا تعمد الذنب لا من الخطأ المضاد للصواب، وقرىء «الخاطيون» بقلب الهمزة ياء و «الخاطون» بطرحها.

﴿ فَلَا أَنْسِمُ مِمَا نَبْصِرُونَ ۞ وَمَا لَا نَبْصِرُونَ ۞ إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ۞ ﴿.

﴿فَلاَ أَقْسِمُ﴾ لظهور الأمر واستغنابُه عن التحقيق بالقسم، أو فـ ﴿أقسم﴾ و ﴿لا﴾ مزيدة أو فلا رد لإنكارهم البعث و ﴿أقسم﴾ مستأنف. ﴿بِمَا تُبْصِرُونَ﴾ ﴿وَمَا لاَ تُبْصِرُونَ﴾ بالمشاهدات والمغيبات وذلك يتناول الخالق والمخلوقات بأسرها.

﴿ إِنَّهُ ﴾ إن القرآن. ﴿ لَقُولُ رَسُولِ ﴾ يبلغه عن الله تعالى فإن الرسول لا يقول عن نفسه. ﴿ كَرِيمٍ ﴾ على الله تعالى وهو محمد أو جبريل عليهما الصلاة والسلام.

﴿وَمَا هُوَ مِقَولِ شَاعِرٍ قَلِيلًا مَّا نُوْمِنُونَ ۞ وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنِ قَلِيلًا مَّا نَذَكَّرُونَ ۞ نَزِيلٌ مِّن زَبِ ٱلْعَلَمِينَ ۞ .

﴿وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ﴾ كما تزعمون تارة. ﴿قَلِيلاً مَا تُؤْمِنُونَ﴾ تصدقون لما ظهر لكم صدقه تصديقاً قليلاً لفرط عنادكم.

﴿ وَلاَ بِقَوْلِ كَاهِنِ ﴾ كما تدعون أخرى. ﴿ قَلِيلاً مَا تَذَكُّرُونَ ﴾ تذكرون تذكراً قليلاً، فلذلك يلتبس الأمر

عليكم وذكر الإِيمان مع نفي الشاعرية والتذكر مع نفي الكاهنية، لأن عدم مشابهة القرآن للشعر أمر بين لا ينكره إلا معاند بخلاف مباينته للكهانة، فإنها تتوقف على تذكر أحوال الرسول ومعاني القرآن المنافية لطريقة الكهنة ومعاني أقوالهم. وقرأ ابن كثير ويعقوب بالياء فيهما.

﴿ تَتْزِيلٌ ﴾ هو تنزيل . ﴿ مِنَ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ نزله على لسان جبريل عليه السلام.

﴿ وَلَوْ لَقُولَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلأَقَاوِطِ ۞ لَأَغَذَنَا مِنْهُ وِٱلْبَيِينِ ۞ ثُمَّ لَقَطَعَنَا مِنْهُ ٱلْوَقِينَ ۞ فَمَا مِنكُم قِنْ أَحَدِ عَنْهُ حَنجِزِينَ ۞﴾.

﴿وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ﴾ سمي الافتراء تقولاً لأنه قول متكلف والأقوال المفتراة أقاويل تحقيراً لها كأنه جمع أفعولة من القول كالأضاحيك.

﴿ لِأَخَذْنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ ﴾ بيمينه.

﴿ ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ ﴾ أي نياط قلبه بضرب عنقه، وهو تصوير لإهلاكه بأفظع ما يفعله الملوك بمن يغضبون عليه، وهو أن يأخذ القتال بيمينه ويكفحه بالسيف ويضرب به جيده، وقيل اليمين بمعنى القوة.

﴿ فَمَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدِ عَنْهُ ﴾ عن القتل أو المقتول. ﴿ حَاجِزِينَ ﴾ دافعين وصفَ لأحد فإنه عام والخطاب للناس.

﴿ وَإِنَّهُ لَنَذِكِزُ ۗ لِلْمُتَقِينَ ۞ وَإِنَّا لَنَعَارُ أَنَّ مِنكُر مُكَذِيبِنَ ۞ وَإِنَّهُ لَحَسْرَةُ عَلَ ٱلكَفِيدِنَ ۞ وَإِنَّا لَنَعَارُ أَنَّ مِنكُر مُكَذِيبِنَ ۞ وَإِنَّهُ لَحَقُرُ عَلَ ٱلكَفِيدِنَ ۞ وَإِنَّهُ لَحَقُ ٱلْيَقِينِ ۞ مَسَيِّح بِاشْعِ رَبِّكِ ٱلْعَظِيدِ ۞﴾.

﴿ وَإِنَّهُ ﴾ وإن القرآن. ﴿ لَتَذْكِرَةً لِلمُتَّقِينَ ﴾ لأنهم المنتفعون به.

﴿ وَإِنَّا لَنَعْلَمُ أَنَّ مِنْكُمْ مُكَذِّبِينَ ﴾ فنجازيهم على تكذيبهم.

﴿وَإِنَّهُ لَحَشْرَةٌ عَلَى الْكَافِرِينَ﴾ إذا رأوا ثواب المؤمنين به.

﴿ وَإِنَّهُ لَحَقُّ الْيَقِينِ ﴾ لليقين الذي لا ريب فيه.

﴿ فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ العَظِيمِ ﴾ فسبح الله بذكر اسمه العظيم تنزيها له عن الرضا بالتقول عليه وشكراً على ما أوحى إليك.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة الحاقة حاسبه الله تعالى حساباً يسيراً».



### مكية وآيها أربع واربعوى آية

### بِسْمِ اللهِ النَّمْنِ الرَّحَيْمِ إِللهِ

# ﴿ سَأَلُ مَا بِلًا بِعَدَابٍ وَافِعٍ ۞ لِلْكَنفِرِينَ لَبْسَ لَمُ دَافِعٌ ۞﴾.

﴿ سَأَلَ سَائِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ ﴾ أي دعا داع به بمعنى استدعاه ولذلك عدي الفعل بالباء والسائل هو النضر ابن الحرث فإنه قال ﴿ إِنْ كَانَ هَذَا هُو الْحِق مِن عندك فأمطر علينا حجارة من السماء ﴾ الآية أو أبو جهل فإنه قال ﴿ فأسقط علينا كسفاً مِن السماء ﴾ سأله استهزاء أو الرسول عليه الصلاة والسلام استعجل بعذابهم وقرأ نافع وابن عامر ﴿ سال ﴾ وهو إما من السؤال على لغة قريش قال:

سالت هذيل رسول الله فاحشة فلمت هذيل بما سالت ولم تصب

أو من السيلان ويؤيده أنه قرىء «سال سيل» على أن السيل مصدر بمعنى السائل كالغور والمعنى سال واد بعذاب ومضى الفعل لتحقق وقوعه إما في الدنيا وهو قتل بدر أو في الآخرة وهو عذاب النار.

﴿للكافرين﴾ صفة أخرى لعذاب أو صلة لـ ﴿واقع﴾ وإن صح أن السؤال كان عمن يقع به العذاب كان جواباً والباء على هذا لتضمن ﴿سأل﴾ معنى اهتم. ﴿لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ ﴾ يرده.

﴿ مِنَ أَنَّهِ ذِى ٱلْمَمَارِجِ ۞ نَعَرُجُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ فِ يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَسِينَ أَلَفَ سَنَةِ۞﴾.

﴿ مِنَ اللَّهِ ﴾ من جهته لتعلق إرادته ﴿ ذِي المَعَارِجِ ﴾ ذي المصاعد وهي الدرجات التي يصعد فيها الكلم الطيب والعمل الصالح أو يترقى فيها المؤمنون في سلوكهم أو في دار ثوابهم أو مراتب الملائكة أو في السموات فإن الملائكة يعرجون فيها.

وتعد مداها على التمثيل والتخيل والمعنى أنها بحيث لو قدر قطعها في زمان لكان في زمان يقدر بخمسين وبعد مداها على التمثيل والتخيل والمعنى أنها بحيث لو قدر قطعها في زمان لكان في زمان يقدر بخمسين ألف سنة من سني الدنيا وقيل معناه تعرج الملائكة والروح إلى عرشه في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة من حيث إنهم يقطعون فيه ما يقطع الإنسان فيها لو فرض لا أن ما بين أسفل العالم وأعلى شرفات العرش مسيرة خمسين ألف سنة لأن ما بين مركز الأرض ومقعر السماء الدنيا على ما قيل مسيرة خمسمائة عام وثخن كل واحدة من السموات السبع والكرسي والعرش كذلك وحيث قال فني يوم كان مقداره ألف سنة يريد زمان عروجهم من الأرض إلى محدب السماء الدنيا وقيل فني يوم متعلق به وواقع أو وسال إذا جعل من السيلان والمراد به يوم القيامة واستطالته إما لشدته على الكفار أو لكثرة ما فيه من الحالات والمحاسبات ولائنه على الحقيقة كذلك والروح جبريل عليه السلام وإفراده لفضله أو خلق أعظم من الملائكة.

﴿ فَأَصْدِرَ صَبَرًا جَبِيلًا ۞ إِنَّهُمْ بَرَوْنَهُ بَعِيدًا ۞ وَنَرَنَهُ فَرِيبًا ۞ يَوْمَ نَكُونُ السَّمَالُ كَالْهُلِ ۞ وَنَكُونُ لَلْهَبَالُ كَالْعِهْنِ ۞﴾. ﴿فَاصْبِرْ صَبْراً جَمِيلاً﴾ لا يشوبه استعجال واضطراب قلب وهو متعلق بـ ﴿سَأَلُ﴾ لأن السؤال كان عن استهزاء أو تعنت وذلك مما يضجره أو عن تضجر واستبطاء للنصر أو بـ ﴿سَالُ﴾ لأن المعنى قرب وقوع العذاب ﴿فَاصِبر﴾ فقد شارفت الانتقام.

﴿إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ ﴾ الضمير للعذاب أو يوم القيامة ﴿بَعِيداً ﴾ من الإِمكان.

﴿وَنَرَاهُ قَرِيباً﴾ منه أو من الوقوع.

﴿ يَوْمَ تَكُونُ السَّمَاءُ كَالمُهْلِ ﴾ ظرف لـ ﴿ قريبا ﴾ أي يمكن ﴿ يوم تكون ﴾ أو لمضمر دل عليه ﴿ واقع ﴾ أو بدل من ﴿ وَيَ يُومِ ﴾ إن علق به والمهل المذاب في «مهل» كالفلزات أو دردي الزيت .

﴿وَتَكُونُ الْجِبَالُ كَالْعِهْنِ ﴾ كالصوف المصبوغ ألواناً لأن الجبال مختلفة الألوان فإذا بست وطيرت في الجو أشبهت العهن المنفوش إذا طيرته الربح.

﴿ وَلَا يَسْتَلُ حَمِيمً حَمِيمًا ۞ يُضَرُّونَهُمْ يَوَدُّ ٱلْمُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِى مِنْ عَذَابِ يَوْمِهِذِ بَبَلِيهِ ۞ وَصَنجَتِهِ۔ وَأَخِيهِ ۞ وَفَصِيلَتِهِ ٱلَّتِي تُتُويهِ ۞ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ يُنجِيهِ ۞﴾

﴿ وَلاَ يَسْأَلُ حَمِيمٌ حَمِيماً ﴾ ولا يسأل قريب قريباً عن حاله وعن ابن كثير ﴿ ولا يُسْأَلُ ﴾ على بناء المفعول أي لا يطلب من حميم حميم أو لا يسأل منه حاله.

﴿ يُبَصَّرُونَهُم ﴾ استئناف أو حال تدل على أن المانع من هذا السؤال هو التشاغل دون الخفاء أو ما يغني عنه من مشاهدة الحال كبياض الوجه وسواده وجمع الضميرين لعموم الحميم. ﴿ يَوَدُّ المُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِي مِن عَدَابِ يَوْمِئِذٍ بِبَنِيهِ ﴾ ﴿ وَصَاحِبَتِهِ وَأَخِيهِ ﴾ حال من أحد الضميرين أو استئناف يدل على أن اشتغال كل مجرم بنفسه بحيث يتمنى أن يفتدي بأقرب الناس إليه وأعلقهم بقلبه فضلاً أن يهتم بحاله ويسأل عنها وقرأ نافع والكسائي بفتح ميم ﴿ يَوْمَئِذ ﴾ وقرىء بتنوين ﴿ عَذَابٍ ﴾ ونصب ﴿ يومئذ ﴾ به لأنه بمعنى تعذيب.

﴿ وَقَصِيلَتِهِ ﴾ وعشيرته الذين فصل عنهم ﴿ الَّتِي تُؤْوِيهِ ﴾ تضمه في النسب أو عند الشدائد.

﴿ وَمَنْ فِي الأَرْضِ جَمِيعاً ﴾ من الثقلين أو الخلائق ﴿ ثُمَّ يُنجِيهِ ﴾ عطف على ﴿ يفتدي ﴾ أي ثم ينجيه الافتداء و ﴿ ثم للاستبعاد .

﴿ كُلَّا ۚ إِنَّهَا لَظَىٰ ۞ نَزَّاعَةً لِلشَّوَىٰ ۞ تَدْعُواْ مَنْ أَدْبَرَ وَتَوَلَّىٰ ۞ وَجَمَعَ فَأَوْعَنَ ۞ ﴿ .

﴿كُلاً﴾ ردع للمجرم عن الودادة ودلالة على أن الافتداء لا ينجيه ﴿إِنَّهَا﴾ الضمير للنار أو مبهم يفسره ﴿لَظَى﴾ وهو خبر أو بدل أو للقصة و ﴿لظى﴾ مبتدأ خبره.

﴿ وَرَاَّعَةً لِلشَّوى ﴾ وهو اللهب الخالص وقيل علم للنار منقول من اللظى بمعنى اللهب وقرأ حفص عن عاصم ﴿ مَرَاعة ﴾ بالنصب على الاختصاص أو الحال المؤكدة أو المتنقلة على أن ﴿ لظى ﴾ بمعنى متلظية والشوى الأطراف أو جمع شواة وهي جلدة الرأس.

﴿تَدْعُو﴾ تجذب وتحضر كقول ذي الرمة:

تـــدعـــو أنــفــه الـــريـــب

مجاز عن جذبها وإحضارها لمن فرَّ عنها وقيل تدعو زبانيتها وقيل تدعو تهلك من قولهم دعاه الله إذا ِ أهلكه ﴿مَنْ أَذْبَرَ﴾ عن الحق ﴿وَتَوَلَّى﴾ عن الطاعة.

﴿وَجَمَعَ فَأَوْعَى﴾ وجمع المال فجعله في وعاء وكنزه حرصاً وتأميلاً.

إِنَّ ٱلْإِنْسَنَ خُلِقَ مَـٰـلُوعًا ﴿ إِنَا مَسَنُهُ ٱلشَّرُ جَرُوعًا ﴿ وَإِنَا مَسَّتُهُ ٱلْحَبْرُ مَـٰـؤُعًّا ﴿ ﴾.

﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوعاً﴾ شديد الحرص قليل الصبر.

﴿إِذَا مَسَّهُ الشُّرُ﴾ الضر ﴿جِزُوعاً﴾ يكثر الجزع.

﴿وَإِذَا مَسَهُ الْخَيْرُ﴾ السعة ﴿مَنُوعاً﴾ يبالغ بالإمساك والأوصاف الثلاثة أحوال مقدرة أو محققة لأنها طبائع جبل الإنسان عليها و ﴿إِذَا﴾ الأولى ظَرف لـ ﴿جزوعاً﴾ والأخرى لـ ﴿منوعاً﴾.

﴿ إِلَّا ٱلْمُصَلِّينَ ۚ إِنَّ ٱللَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ دَآبِمُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ فِى أَمْوَلِهُمْ حَقُّ مَعْلُومٌ ۞ لِلسَّآبِلِ وَٱلْمَحْرُورِ ۞ وَالَّذِينَ يُصَدِّقُونَ بِيَوْمِ ٱلذِينِ ۞﴾.

﴿إِلاَّ المُصَلِينَ﴾ استثناء للموصوفين بالصفات المذكورة بعد من المطبوعين على الأحوال المذكورة قبل لمضادة تلك الصفات لها من حيث إنها دالة على الاستغراق في طاعة الحق والإشفاق على الخلق والإيمان بالجزاء والخوف من العقوبة وكسر الشهوة وإيثار الآجل على العاجل وتلك ناشئة من الانهماك في حب العاجل وقصور النظر عليها.

﴿الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلاتِهِمْ دَائِمُونَ ﴾ لا يشغلهم عنها شاغل.

﴿وَالَّذِينَ فِي أَمْوَالِهِمْ حَقٌّ مَعْلُومٌ﴾ كالزكوات والصدقات الموظفة.

﴿لِلسَّائِلِ﴾ الذي يسأل ﴿وَالمَحْرُومِ﴾ الذي لا يسأل فيحسب نفسه غنياً فيحرم.

﴿وَالَّذِينَ يُصَدِّقُونَ بِيَوم الدِّينِ﴾ تصديقاً بأعمالهم وهو أن يتعب نفسه ويصرف ماله طمعاً في المثوبة الأخروية ولذلك ذكر ﴿الدِّينِ﴾.

﴿ وَٱلَٰذِينَ مُمْ مِنْ عَذَابِ رَبِيهِم تُشْفِئُونَ ۞ إِنَّ عَذَابَ رَبِهِمْ عَبُرُ مَأْمُونٍ ۞ وَٱلَٰذِينَ هُمْ اِلْمُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ۞ إِنَّ عَذَابَ رَبِهِمْ عَبُرُ مَأْمُونٍ ۞ وَالَّذِينَ هُمُ الْعَادُونَ ۞﴾. إِلَّا عَلَىٰٓ أَذَوْجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنْهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبُرُ مَلُومِينَ ۞ فَنِ اَبْعَنَ وَرَلَةَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ۞﴾.

﴿ وَالَّذِينَ هُمْ مِنْ عَذَابِ رَبِّهِمْ مُشْفِقُونَ ﴾ خاتفون على انفسهم.

﴿إِنَّ عَذَابَ رَبِّهِمْ غَيْرُ مَأْمُونِ﴾ اعتراض يدل على أنه لا ينبغي لأحد أن يأمن عذاب الله وإن بالغ في طاعته.

﴿وَالَّذِينَ هُمْ لِقُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ﴾ ﴿إِلاَّ عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ﴾ ﴿فَمَنِ أَيْتَغَى وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ العَادُونَ﴾ سبق تفسيره في سورة «المؤمنين».

﴿ وَالَٰذِينَ ثُمَ لِأَمْنَتُهِمْ وَعَهْدِمْ رَعُونَ ۞ وَالَّذِينَ ثُمْ شِهَادَتِهُمْ قَايِّمُونَ ۞ وَالَّذِينَ ثُمُ عِنَى صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ أَوْلَكِيكَ فِي جَنَّتِ مُنْكُرَثُونَ ۞﴾.

﴿وَالَّذِينَ هُمْ لِأَمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ﴾ حافظون وقرأ ابن كثير ﴿لأمانتهم﴾ يعني لا يخونون ولا ينكرون ولا ينكرون ولا ينكرون ولا ينكرون ولا ينكرون ولا ينكرون ما علموه من حقوق الله وحقوق العباد.

﴿ وَالَّذِينَ هُمْ بِشَهَادَتِهِمْ قَاتِمُونَ ﴾ وقرأ يعقوب وحفص ﴿ بشهاداتهم﴾ لاختلاف الأنواع ﴿

﴿وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلاَتِهِمْ يُحَافِظُونَ﴾ فيراعون شرائطها ويكملون فرائضها وسننها وتكرير ذكر الصلاة ووصفهم بها أولاً وآخراً باعتبارين للدلالة على فضلها وإنافتها على غيرها وفي نظم هذه الصلاة مبالغات لا تخفى.

﴿ أُولَئِكَ فِي جَنَّاتِ مُكْرَمُونَ ﴾ بثواب الله تعالى.

﴿ فَالِ الَّذِينَ كَفَرُواْ قِلَكَ مُهْطِعِينَ ۞ عَنِ ٱلْيَدِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ عِزِينَ ۞ أَيَطْمَعُ كُلُّ امْرِي مِنْهُمْ أَن يُدْخَلَ مَنَّةَ نَعِيدٍ ۞﴾

﴿فَمَالِ الَّذِينَ كَفَرُوا قِبَلَكَ﴾ حولك ﴿مُهْطِمِينَ﴾ مسرعين..

﴿عَنِ الْيَمَينِ وَعَنِ الشَّمَالِ عِزِينَ﴾ فرقاً شتى جمع عزة وأصلها عزوة من العزو وكأن كل فرقة تعتزى إلى غير من تعتزى إليه الأخرى. كان المشركون يحتفون حول رسول الله ﷺ حلقاً حلقاً ويستهزئون بكلامه.

﴿ أَيُطْمَعُ كُلُّ امْرِىءِ مِنْهُمْ أَنْ يُدْخَلَ جَنَّةَ نَعِيمٍ ﴾ بلا إيمان وهو إنكار لقولهم لو صح ما يقوله لنكون فيها أفضل حظاً منهم كما في الدنيا.

﴿ كَلَرٌ ۚ إِنَّا خَلَقَتَهُم مِّمَا يَعْلَمُونَ ۞ فَلَا أُقْيمُ بِرَبِ ٱلْمَشَزِقِ وَٱلْغَزِبِ إِنَّا لَقَندِرُونَ ۞ عَلَى أَن تُبَذِلَ خَيْرًا مِنْهُمْ وَمَا نَحَنُ بِمَسْبُوقِينَ ۞﴾.

﴿كَلا﴾ ردع لهم عن هذا الطمع ﴿إِنَّا خَلَقْنَاهُمْ مِمَّا يَعْلَمُونَ﴾ تعليل له والمعنى أنهم مخلقون من نطفة مذرة لا تناسب عالم القدس فمن لم يستكمل بالإيمان والطاعة ولم يتخلق بالأخلاق الملكية لم يستعد للدخولها أو إنكم مخلوقون من أجل ما تعلمون وهو تكميل النفس بالعلم والعمل فمن لم يستكملها لم يتبوأ في منازل الكاملين أو الاستدلال بالنشأة الأولى على إمكان النشأة الثانية التي بنوا الطمع على فرضها فرضا مستحيلاً عندهم بعد ردعهم عنه.

﴿فَلاَ أَقْسِمُ بِرَبِّ المَشَارِقِ وَالمَغَارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ﴾ ﴿عَلَى أَنْ نُبَدِّلَ خَيْراً مِنْهُمْ﴾ أي نهلكهم ونأتي بخلق أمثل منهم أو نعطي محمداً بدلكم من هو خير منكم وهم الأنصار. ﴿وَمَا نَحْنُ بِمَسْبُوقِينَ﴾ بمغلوبين إن أردنا ذلك.

﴿ فَذَرْهُمْ يَخُوضُوا وَيَلْعَبُوا حَتَى يُلَقُوا يَوْمَهُمُ ٱلَّذِى يُوعَدُونَ ۞ يَوْمُ يَخْرُجُونَ مِنَ ٱلأَخْدَاثِ سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصُبِ يُوفِضُونَ ۞ خَشِمَةً أَبْصَرُهُمْ نَرْهَقُهُمْ ذِلَةً ذَلِكَ ٱلْيَتُمُ ٱلَّذِى كَانُوا يُوعَدُونَ ۞ .

﴿ فَذَرْهُمْ يَخُوضُوا وَيَلْمَبُوا حَتَّى يُلاَقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي يُوعَدُونَ ﴾ مر في آخر سورة «الطور».

﴿ يَوْمَ يَخْرُجُونَ مِنَ الْأَجْدَاثِ سِرَاعاً ﴾ مسرعين جمع سريع ﴿ كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصُبٍ ﴾ منصوب للعبادة أو علم ﴿ يُوفِضُونَ ﴾ يسرعون وقرأ ابن عامر وحفص ﴿ إلى نُصُب ﴾ بضم النون والصاد والباقون من السبعة ﴿ نَصْبٍ ﴾ بفتح النون وسكون الصاد وقرىء بالضم على أنه تخفيف ﴿ نُصْب ﴾ أو جمع.

﴿ خَاشِمَةً أَبْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةً ﴾ مر تفسيره ﴿ ذَلِكَ اليَّوْمُ الَّذِي كَانُوا يُوعَدُونَ ﴾ في الدنيا.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة ﴿سأل سائل﴾ أعطاه الله ثواب الذين هم ﴿لأماناتهم وعهدهم راعون﴾».



### مكية وأيها تسع أو ثمال وعشرول أية

# يسم ألله التخن التحسير

﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ أَنَ أَنْذِرْ قَوْمَكَ مِن قَبَلِ أَن يَأْنِيَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴿ إِنَّ قَالَ يَفَوْمِ إِنِّ لَكُو نَذِيرٌ مُ مَن أُنْوِيكُو وَيُؤَخِّرَكُمُ إِنَّ أَجَلِ مُسَمَّى إِنَّ أَجَلَ اللّهِ إِذَا جَاءَ لَا يُؤخِّرُ لَوْ كُنُتُمْ نَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّ أَجَلَ اللّهِ إِذَا جَاءَ لَا يُؤخِّرُ لَوْ كُنتُمْ نَعْلَمُونَ ﴿ ﴾.

﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَى قَوْمِهِ أَنْ أَنْذِرُ﴾ أي بأن أي بالإِنذار، أو بأن قلنا له ﴿أنذُر﴾، ويجوز أن تكون مفسرة لتضمّن الإِرسال معنى القول، وقرىء بغير ﴿أنَ على إِرادة القول. ﴿قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ عذاب الآخرة أو الطوفان.

﴿قَالَ يَا قَوْمِ إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ﴾ ﴿أَنِ اعْبُدُوا الله وَاتَّقُوه وَأَطِيعُونِ﴾ مر في «الشعراء» نظيره وفي ﴿أَن﴾ يحتمل الوجهان.

﴿ يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ ﴾ يغفر لكم بعض ذنوبكم وهو ما سبق فإن الإسلام يجبه فلا يؤاخذكم به في الآخرة ﴿ وَيَوْخُرُكُمْ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى ﴾ هو أقصى ما قُدْر لكم بشرط الإيمان والطاعة. ﴿ إِنَّ أَجَلَ الله ﴾ إن الأجل الذي قدره. ﴿ إِذَا جاء ﴾ على الوجه المقدر به آجلاً وقيل إذا جاء الأجل الأطول. ﴿ لاَ يُؤَخِّرُ ﴾ فبادروا في أوقات الإمهال والتأخير. ﴿ لَوْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ لو كنتم من أهل العلم والنظر لعلمتم ذلك، وفيه أنهم لانهماكهم في حب الحياة كأنهم شاكون في الموت.

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِ دَعَوْتُ فَرْمِى لَئِلًا وَنَهَازُ ۞ فَلَمْ يَرْدَهُوْ دُعَآءِى إِلَّا فِرَازًا ۞ وَإِنِ كُلَمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُواْ أَصَلِهَمُمْ فِي ءَاذَانِهِمْ وَاسْتَغْشَواْ فِيَابَهُمْ وَأَصَرُّواْ وَاسْتَكْبَرُواْ اسْتِكَبَازًا ۞ ثُمَّ إِنِي دَعَوْتُهُمْ جِهَازًا ۞ ثُمَّ إِنِيَ أَعَلَنْتُ لَمُهُمْ وَأَسْرَرْتُ لَمُهُمْ إِسْرَازًا ۞﴾.

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلاً وَنَهَاراً ﴾ أي دائماً.

﴿ فَلَمْ يَزِدْهُمْ دُعَائِي إِلاَّ فِرَاراً ﴾ عن الإِيمان والطاعة، وإسناد الزيادة إلى الدعاء على السببية كقوله:

﴿ وَإِنِّي كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ ﴾ إلى الإيمان. ﴿ لِتَغْفِرَ لَهُمْ ﴾ بسببه. ﴿ جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ ﴾ سدوا مسامعهم عن استماع الدعوة. ﴿ وَاسْتَغْشُوا ثِيَابَهُمْ ﴾ تغطوا بها لئلا يروني كراهة النظر إلي من فرط كراهة دعوتي أو لئلا أعرفهم فأدعوهم، والتعبير بصيغة الطلب للمبالغة. ﴿ وَأَصَرُوا ﴾ وأكبوا على الكفر والمعاصي مستعار من أصر الحمار على العانة إذا صر أذنيه وأقبل عليها. ﴿ وَاسْتَكْبَرُوا ﴾ عن اتباعي. ﴿ واسْتَكْبَرُوا ﴾ عظيماً.

﴿ ثُمَّ إِنِّي دَعَوْتُهُمْ جِهَاراً ﴾ ﴿ ثُمَّ إِنِّي أَعْلَنْتُ لَهُمْ وَأَسْرَرْتُ لَهُمْ إِسْرَاراً ﴾ أي دعوتهم مرة بعد أخرى وكرة بعد أولى على أي وجه أمكنني، و ﴿ ثُم ﴾ لتفاوت الوجوه فإن الجهار أغلظ من الإسرار والجمع بينهما أغلظ

من الإفراد لتراخي بغضها عن بعض، و ﴿جهاراً﴾ نصب على المصدر لأنه أحد نوعي الدعاء، أو صفة مصدر محذوف بمعنى دعاء ﴿جهاراً﴾ أي مجاهراً به أو الحال فيكون بمعنى مجاهراً.

﴿ فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَارًا ﴿ يُرْسِلِ ٱلسَّمَاءَ عَلِيَكُمُ مِدْرَارًا ﴿ وَمُنْدِدَكُمُ بِأَمْوَلِ وَمَنِينَ وَبَجْعَلَ لَكُو الْبَارُ اللهِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمُ مِدْرَارًا ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ مِدْرًا لَهُ اللَّهُ الْمَالُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّالَا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللللَّالَا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ا

﴿ فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبِّكُم ﴾ بالتوبة عن الكفر. ﴿ إِنَّهُ كَانَ غَفَّاراً ﴾ للتائبين وكأنهم لما أمرهم بالعبادة قالوا: إن كنا على حق فلا نتركه وإن كنا على باطل فكيف يقبلنا ويلطف بنا من عصيناه، فأمرهم بما يجب معاصيهم ويجلب إليهم المنح ولذلك وعدهم عليه ما هو أوقع في قلوبهم. وقيل لما طالت دعوتهم وتمادى إصرارهم حبس الله عنهم القطر أربعين سنة، وأعقم أرحام نسائهم فوعدهم بذلك على الاستغفار عما كانوا عليه بقوله:

﴿ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَاراً ﴾ ﴿ وَيُمْدِدُكُمْ مِأْمُوالِ وَبَنِينَ وَيَجْعَلَ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلَ لَكُمْ أَنْهَاراً ﴾ ولذلك شرع الاستغفار في الاستسقاء. و ﴿ السماء ﴾ تحتمل المظلة والسحاب، والمدرار كثير الدرور ويستوي في هذا البناء المذكر والمؤنث، والمراد بال ﴿ جنات ﴾ البساتين.

### ﴿مَا لَكُوۡ لَا نَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَالَ ۞ وَقَدْ خَلَقَكُوۡ أَطْوَارًا ۞﴾.

﴿مَا لَكُمْ لاَ تَرْجُونَ لِلّهِ وَقَاراً﴾ لا تأملون له توقيراً أي تعظيماً لمن عبده وأطاعه فتكونوا على حال تأملون فيها تعظيمها إياكم، و ﴿شُهُ بيان للموقر ولو تأخر لكان صلة للوقار، أو لا تَعتقدون له عظمة فتخافوا عصيانه، وإنما عبر عن الاعتقاد بالرجاء التابع لأدنى الظن مبالغة.

﴿وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطْوَاراً﴾ حال مقررة للإنكار من حيث إنها موجبة للرجاء فإنه خلقهم ﴿أطواراً﴾ أي تارات، إذ خلقهم أولاً عناصر، ثم مركبات تغذى بها الإنسان، ثم أخلاطاً، ثم نطفاً، ثم علقاً، ثم مضعاً، ثم عظاماً ولحوماً، ثم أنشأهم خلقاً آخر، فإنه يدل على أنه يمكن أن يعيدهم تارة أخرى فيعظمهم بالثواب وعلى أنه تعالى عظيم القدرة تام الحكمة، ثم أتبع ذلك ما يؤيده من آيات الآفاق فقال.

﴿ أَلَرْ تَرُواْ كَيْفَ خَلَقَ اللَّهُ سَتَبْعَ سَمَنَوَتٍ طِبَاقًا ۞ وَجَعَلَ ٱلْقَمَرَ فِهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ ٱلشَّمْسَ سِرَاجًا ۞﴾.

﴿ أَلَمْ تَرَوا كَيْفَ خَلَقَ الله سَنْعَ سَمَواتٍ طِبَاقاً ﴾ ﴿ وَجَعَلَ القَمَرَ فِيهِن نُورًا ﴾ أي في السموات وهو في السماء الدنيا وإنما نسب إليهن لما بينهن من الملابسة. ﴿ وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجاً ﴾ مثلها به لأنها تزيل ظلمة الليل عن وجه الأرض كما يزيلها السراج عما حوله.

﴿ وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا ۞ ثُمَّ يُمِيدُكُو فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ۞ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُو ٱلأَرْضَ بِسَاطًا ﴾.

﴿وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الأَرْضِ نَبَاتاً﴾ أنشأكم منها فاستعير الإِنبات للإِنشاء لأنه أدل على الحدوث والتكون من الأرض﴾ إنباتاً فنبتم نباتاً، فاختصره اكتفاء بالدلالة الالتزامية.

﴿ ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا ﴾ مقبورين. ﴿ وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجاً ﴾ بالحشر، وأكده بالمصدر كما أكد به الأول دلالة على أن الإعادة محققة كالإبداء، وأنها تكون لا محالة.

﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ الأَرْضَ بِسَاطاً ﴾ تتقلبون عليها.

﴿لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلاً فِجَاجاً﴾ واسعة جمع فج ومن لتضمن الفعل معنى الاتخاذ.

﴿ قَالَ نُوحٌ رَّبِّ إِنَّهُمْ عَصَوْنِ وَأَتَبَعُوا مَن لَّرَ يَرِدُهُ مَالَهُ وَوَلَدُهُۥ إِلَّا خَسَارًا ﴿ ﴾.

﴿قَالَ نُوحٌ رَبِّ إِنَّهُمْ عَصَوْنِي﴾ فيما أمرتهم به. ﴿وَاتَّبَعُوا مَنْ لَمْ يَزِدُهُ مَالُهُ وَوَلَدُهُ إِلاَّ خَسَاراً﴾ واتبعوا رؤساءهم البطرين بأموالهم المعترين بأولادهم بحيث صار ذلك سبباً لزيادة خسارهم في الآخرة، وفيه أنهم إنما اتبعوهم لوجاهة حصلت لهم بالأموال والأولاد وأدت بهم إلى الخسار، وقرأ ابن كثير وحمزة والكسائي والبصريان ﴿ووله﴾ بالضم والسكون على أنه لغة كالحزن والحزن أو جمع كالأسد.

﴿ وَمَكَرُواْ مَكْرًا كُبَارًا ۞ وَقَالُواْ لَا نَذَرُنَّ ءَالِهَنَكُمْ وَلَا نَذَرُنَّ وَذًا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَعُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسَّرًا۞﴾.

﴿ وَمَكَرُوا﴾ عطف على ﴿ لم يزده ﴾ والضمير لمن وجمعه للمعنى. ﴿ مَكُراً كُبَّاراً ﴾ كبيراً في الغاية فإنه أبلغ من كبار وهو من كبير، وذلك احتيالهم في الدين وتحريش الناس على أذى نوح.

﴿وَقَالُوا لاَ تَلَرُنَّ آلِهَتَكُمْ ﴾ أي عبادتها. ﴿وَلاَ تَذَرُنَّ وَدَا وَلاَ سُوَاعاً وَلاَ يَفُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْرا ﴾ ﴿ولا تذرن ﴾ هؤلاء خصوصاً، قيل هي أسماء رجال صالحين كانوا بين آدم ونوح فلما ماتوا صوروا تبركاً بهم، فلما طال الزمان عبدوا. وقد انتقلت إلى العرب فكان ود لكلب، وسواع لهمدان، ويغوث لمذحج، ويعوق لمراد، ونسر لحمير، وقرأ نافع ﴿وداً ﴾ بالضم وقرىء «يغوثاً» و «يعوقاً» للتناسب، ومنع صرفهما للعلمية والعجمة.

﴿ وَقَدْ أَضَلُواْ كَثِيرًا ۚ وَلَا نَزِدِ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا ضَلَنَلًا ۞ يَمَنَا خَطِيّتَانِهِمْ أُغَرِقُواْ فَأَدْخِلُواْ فَارًا فَلَمْ يَجِدُواْ لَهُمْ مِّن دُونِ ٱللَّهِ أَنصَارًا ۞﴾.

﴿وَقَدْ أَضَلُوا كَثِيراً﴾ الضمير للرؤساء أو للأصنام كقوله: ﴿إنهن أَضللن كثيراً﴾. ﴿وَلاَ تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلاَّ ضَلاَلاً﴾ عطف على ﴿رب إنهم عصوني﴾، ولعل المطلوب هو الضلال في ترويج مكرهم ومصالح دنياهم لا في أمر دينهم، أو الضياع والهلاك كقوله: ﴿إن المجرمين في ضلال وسعر﴾.

﴿مِمَّا خَطِيعًاتِهِم﴾ من أجل خطيئاتهم، و «ما» مزيدة للتأكيد والتفخيم، وقرأ أبو عمرو «مما خطاياهم». ﴿ أُغْرِقُوا ﴾ بالطوفان. ﴿ فَأَدْخِلُوا نَاراً ﴾ المراد عذاب القبر أو عذاب الآخرة، والتعقيب لعدم الاعتداد بما بين الإغراق والإدخال، أو لأن المسبب كالمتعقب للسبب وإن تراخى عنه لفقد شرط أو وجود مانع، وتنكير النار لتعظيم أو لأن المراد نوع من النيران. ﴿ فَلَمْ يَجِدُوا لَهُمْ مِنْ دُونِ الله أَنْصَاراً ﴾ تعريض لهم باتخاذ آلهة من دون الله لا تقدر على نصرهم.

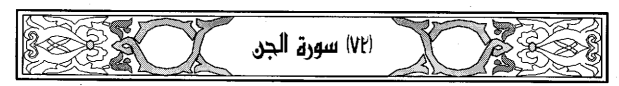
﴿ وَقَالَ نُوحٌ رَّبِ لَا نَذَرْ عَلَى ٱلْأَرْضِ مِنَ ٱلْكَنْفِرِينَ دَيَّارًا ﴿ إِنَّكَ إِن تَذَرَّهُمُ يُضِلُواْ عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوَا إِلَّا فَاجِرًا كَفَارًا ﴿ كَا فَارِ الْعَارِ لِي وَلِوَالِدَقَ وَلِمَن دَخَلَ بَيْتِ مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَةِ وَلَا نَزِدِ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا نَبَارًا ﴿ ﴾ .

﴿وَقَالَ ثُوحٌ رَبِّ لاَ تَذَرْ عَلَى الأَرْضِ مِنَ الكَافِرِينَ دَيَّاراً﴾ أي أحداً وهو مما يستعمل في النفي العام فيعال من الدار، أو الدور وأصله ديوار ففعل به ما فعل بأصل سيد الأفعال وإلا لكان دواراً.

﴿إِنَّكَ إِنْ تَذَرْهُمْ يُضِلُوا عِبَادَكَ وَلاَ يَلِدُوا إِلاَّ فَاجِراً كَفَّاراً ﴾ قال ذلك لما جربهم واستقرى أحوالهم ألف سنة إلا خمسين عاماً فعرف شيمهم وطباعهم.

﴿رَبُ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيَّ﴾ لملك بن متوشلح وشمخا بنت أنوش وكانا مؤمنين. ﴿وَلِمَن دَخَلَ بَيْتِيَ﴾ منزلي أو مسجدي أو سفينتي. ﴿مُؤْمِنَا وَلِلمُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِنَاتِ﴾ إلى يوم القيامة. ﴿وَلاَ تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلاَّ تَبَاراً﴾ هلاكاً.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة نوح كان من المؤمنين الذين تدركهم دعوة نوح».



#### مكية، وآيها ثمال وعشرول آية

# بِسْدِ اللَّهِ ٱلرَّهِنِ ٱلرِّحِيدِ

﴿ قُلَ أُوحِىَ إِلَىٰٓ أَنَٰهُ ٱسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ لَلِحِنِ فَقَالُواْ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانَا عَجَبًا ۞ يَهْدِىَ إِلَى ٱلرُّشَٰدِ فَتَامَنَا بِهِـْ وَلَن نُشْرِكَ بَرَنِنَا أَحَدًا ۞﴾.

﴿ قُلْ أُوحِيَ إِليَّ وقرى، «أحي» وأصله وحى من وحى إليه فقلبت الواو همزة لضمتها ووحى على الأصل وفاعله: ﴿ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الجِنّ ﴾ والنفر ما بين الثلاثة إلى العشرة، و ﴿ الجن ﴾ أجسام عاقلة خفية يغلب عليهم النارية أو الهوائية. وقيل نوع من الأرواح المجردة وقيل نفوس بشرية مفارقة عن أبدانها، وفيه دلالة على أنه عليه الصلاة والسلام ما رآهم ولم يقرأ عليهم وإنما اتفق حضورهم في بعض أوقات قراءته فسمعوها فأخبر الله به رسوله. ﴿ فَقَالُوا ﴾ لما رجعوا إلى قومهم. ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآنَا ﴾ كتاباً. ﴿ عَجَباً ﴾ بديعاً مبايناً لكلام الناس في حسن نظمه ودقة معناه. وهو مصدر وصف به للمبالغة.

﴿ يَهْدِي إِلَى الرُّشَدِ ﴾ إلى الحق والصواب. ﴿ فَأَمَنًا بِهِ ﴾ بالقرآن. ﴿ وَلَنْ نُشْرِكَ بِرَبُّنَا أَحَدَأَ ﴾ على ما نطق به الدلائل القاطعة على التوحيد.

﴿ وَأَنَّهُ تَعَالَىٰ جَدُّ رَبِّنَا مَا ٱتَّخَذَ صَاحِبَةً وَلَا وَلَدًا ۞ وَأَنَّهُ كَانَ يَقُولُ سَفِيهُنَا عَلَى ٱللَّهِ شَطَطًا ۞ وَأَنَّا أَن لَن نَقُولَ اللَّهِ مَا أَيْ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا ۞﴾.

﴿وَأَنَّهُ تَعَالَى جَدُّ رَبِّنا﴾ قرأه ابن كثير والبصريان بالكسر على أنه من جملة المحكي بعد القول، وكذا ما بعد إلا قوله: ﴿وأن لو استقاموا﴾ ﴿وأن المساجد﴾، ﴿وأنه لما قام﴾ فإنها من جملة الموحى به ووافقهم نافع وأبو بكر إلا في قوله: ﴿وأنه لما قام﴾ على أنه استئناف أو مقول، وفتح الباقون الكل إلا ما صدر بالفاء على أن ما كان من قولهم فمعطوف على محل الجار والمجرور في ﴿به﴾ كأنه قيل: صدقناه وصدقنا ﴿أنه تعالى جد ربنا﴾ أي عظمته من جد فلان في عيني إذا عظم، أو سلطانه أو غناه مستعار من الجد الذي هو البخت، والمعنى وصفه بالتعالي عن الصاحبة والولد لعظمته أو لسلطانه أو لغناه وقوله: ﴿مَا اتَّخَذَ صَاحِبَةً وَلا وَلَدَاكُ بيان لذلك، وقرىء «جداً» على التمييز «جِد رَبنًا» بالكسر أي صدق ربوبيته، كأنهم سمعوا من القرآن ما نبههم على خطأ ما اعتقدوه من الشرك واتخاذ الصاحبة والولد.

﴿وَأَنَّهُ كَانَ يَقُولُ سَفِيهُنَا﴾ إبليس أو مردة الجن. ﴿عَلَى الله شَطَطَاً﴾ قولاً ذا شطط وهو البعد ومجاوزة الحد، أو هو شطط لفرط ما أشط فيه، وهو نسبة الصاحبة والولد إلى الله.

﴿وَآتًا ظَنَنًا أَنْ لَنْ تَقُولَ الإنْسُ وَالجِنُّ عَلَى الله كَذِباً﴾ اعتذار عن اتباعهم السفيه في ذلك بظنهم أن أحداً لا يكذب على الله، و ﴿كذباً﴾ نصب على المصدر لأنه نوع من القول أو الوصف المحذوف، أي قولاً مكذوباً فيه، ومن قرأ ﴿أن لن تقوّل﴾ كيعقوب جعله مصدراً لأن التقول لا يكون إلا ﴿كذباً﴾. ﴿ وَأَنْكُمْ كَانَ رِجَالُ مِّنَ ٱلْإِنِسِ يَعُودُونَ بِرِجَالِ مِّنَ الْجِينِ فَرَادُوهُمْ رَهَقًا ۞ وَأَنَهُمْ ظَنُواْ كَمَا ظَنَنَتُمْ أَن لَن يَبْعَثَ اللّهُ أَحَدًا ۞﴾.

﴿وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِنَ الإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِنَ الْجِنَّ ﴾ فإن الرجل كان إذا أمسى بقفر قال أعوذ بسيد هذا الوادي من شر سفهاء قومه. ﴿وَوَادُوهُمْ ﴾ فزادوا الجن باستعاذتهم بهم. ﴿رَهَقاً ﴾ كبراً وعتواً، أو فزاد الجن الإنس غياً بأن أضلوهم حتى استعاذوا بهم، والرهق في الأصل غشيان الشيء.

﴿ وَأَنْهُمْ ﴾ وأن الإنس. ﴿ ظُنُوا كَمَا ظُنَنْتُمْ ﴾ أيها الجن أو بالعكس، والآيتان من كلام الجن بعضهم لبعض أو استئناف كلام من الله تعالى، ومن فتح ﴿ أَنْ فَيهما جعلهما من الموحى به. ﴿ أَنْ لَنْ يَبْعَثَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ سَاد مُسد مفعولي ﴿ ظنوا ﴾ .

﴿ وَأَنَّا لَمَسَلْنًا ٱلسَّمَآةِ فَوَجَدْنَنَهَا مُلِقَتْ حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُبًا ۞ وَأَنَا كُنَا نَقْعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْعِ فَمَن يَسۡتَعِعِ ٱلَّانَ يَجِدَ لَلَهُم ِشِهَابًا رَّصَدًا ۞﴾.

﴿وَأَنَّا لَمَسْنَا اللَّهُمَاءَ﴾ طَلَبنا بلوغ السماء أو خبرها، واللمس مستعار من المس للطلب كالجس يقال لمسه والتمسه وتلمسه كطلبه واطلبه وتطلبه. ﴿فَوَجْدَنَاهَا مُلِقَتْ حَرَساً﴾ حراساً اسم جمع كالخدم. ﴿شَدِيداً﴾ قوياً وهم الملائكة الذين يمنعونهم عنها. ﴿وَشُهُباً﴾ جمع شهاب وهو المضيء المتولد من النار.

﴿وَأَنَّا كُنَّا نَقْعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ للسَّمْعِ﴾ مقاعد خالية عن الحرس والشهب، أو صالحة للترصد والاستماع، و ﴿للسمع﴾ صلة لـ ﴿نقعد﴾ أو صفة لـ ﴿مقاعد﴾. ﴿فَمَنْ يَسْتَمِعِ الآن يَجِدْ لَهُ شِهَاباً رَصَداً﴾

أي شهاباً راصداً له ولأجله يمنعه عن الاستماع بالرجم، أو ذوي شهاب راصدين على أنه اسم جمع للراصد، وقد مر بيان ذلك في «الصافات».

﴿ وَأَنَا لَا نَدْرِى ٓ أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ أَمَر أَرَادَ بِهِمْ رَشُمُّ رَشَدًا ﴿ وَأَنَا مِنَا ٱلصَّلِيحُونَ وَمِنَا دُونَ ذَلِكُّ كُنَا طَرَآبِقَ فِدَدًا ﴿ إِنَّ ﴾ .

﴿ وَأَنَّا لاَ نَدْدِي أَشَرَّ أُرِيدَ بِمَنْ فِي الأَرْضِ ﴾ بحراسة السماء. ﴿ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَداً ﴾ خيراً.

﴿وَأَثَا مِنَا الصَّالِحُونَ﴾ المؤمنون الأبرار. ﴿وَمِنَا دُونَ ذَلِكَ﴾ أي قوم دُون ذلك فحذف الموصوف وهم الممقتصدون. ﴿كُنَا طَرَائِقَ﴾ ذوي طرائق أي مذاهب، أو مثل طرائق في اختلاف الأحوال أو كانت طرائقنا طرائق. ﴿وَلَمَا مَنْوَقَة مِخْتَلَفَة جمع قدة من قد إذا قطع.

﴿ وَأَنَا ظَنَنَآ أَن لَن نُعْجِزَ اللَّهَ فِي الْأَرْضِ وَلَن نُعْجِزَهُ هَرَبًا ۞ وَأَنَا لَمَّا سَمِعْنَا الْمُلَدَى ءَامَنَا بِهِ ۚ فَمَن يُؤْمِنُ بِرَبِهِ ۚ فَلَا يَخَافُ بَخْسُنا وَلَا رَهَقًا ۞ .

﴿ وَأَنَّا ظَنَنَّا﴾ علمنا. ﴿ أَنْ لَنْ نُعْجِزَ الله فِي الأَرْضِ ﴾ كاثنين في الأرض أينما كنا فيها. ﴿ وَلَنْ نُعْجِزَهُ مَرَباً ﴾ هاربين منها إلى السماء، أو لن نعجزه في الأرض إن أراد بنا أمراً ولن نعجزه هرباً إن طلبنا.

﴿ وَأَنَّا لَمَا سَمِغْنَا الْهُدَى ﴾ أي القرآن. ﴿ آمَنًا بِهِ فَمَن يُؤْمِنُ بِرَبِهِ فَلاَ يَخَافُ ﴾ فهو لا يخاف، وقرىء «فلا يخف» والأول أدل على تحقيق نجاة المؤمنين واختصاصها بهم. ﴿ بَخْسَاً وَلا رَهَقاً ﴾ نقصاً في الجزاء ولا أن يخف ولم يرهقه ذلة، أو جزاء بخس لأنه لم يبخس لأحد حقاً ولم يرهق ظلماً، لأن من حق المؤمن بالقرآن أن يجتنب ذلك.

﴿ وَأَنَّا مِنَّا الْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا الْقَاسِطُونَ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَئِكَ تَحَزَّوَا رَشَدًا ﴿ لَ وَأَمَّا الْقَاسِطُونَ فَكَانُواْ لِجَهَنَّمَ حَطَبًا ﴿ لَكُ وَأَمَّا الْقَاسِطُونَ فَكَانُواْ لِجَهَنَّمَ حَطَبًا ﴾.

﴿ وَأَنَّا مِنَّا الْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا القَاسِطُونَ ﴾ الجائرون عن طريق الحق وهو الإيمان والطاعة. ﴿ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَئِكَ تَحَرُّوا رَشَداً ﴾ توخوا رشداً عظيماً يبلغهم إلى دار الثواب.

﴿ وَأَمَّا القَّاسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَباً ﴾ توقد بهم كما توقد بكفار الإِنس.

﴿ وَأَلَوِ ٱسْتَقَدْمُوا عَلَى ٱلطَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَهُم مَّآهُ عَدَقًا ﴿ لَيْ لِنَفْنِنَهُمْ فِيهِ وَمَن يُعْرِضْ عَن ذِكْرِ رَبِّهِ يَسَلُكُهُ عَدَابًا صَعَدًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

﴿وَأَنْ لَوِ اسْتَقَامُوا﴾ أي أن الشأن لو استقام الجن أو الإنس أو كلاهما. ﴿علَى الطَّرِيقَةِ﴾ أي على الطريقة الطريقة المثلى. ﴿لأَسْقَيْنَاهُمْ مَاءَ خَدَقاً﴾ لوسعنا عليهم الرزق، وتخصيص الماء الغدق وهو الكثير بالذكر لأنه أصل المعاش والسعة ولعزة وجوده بين العرب.

﴿لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ﴾ لنختبرهم كيف يشكرونه، وقيل معناه أن لو استقام الجن على طريقتهم القديمة ولم يسلموا باستماع القرآن لوسعنا عليهم الرزق مستدرجين لهم لنوقعهم في الفتنة ونعذبهم في كفرانهم. ﴿وَمَنْ يُعْرِضْ عَنْ ذِكْرِ رَبِّهِ﴾ عن عبادته أو موعظته أو وحيه. ﴿يَسْلُكهُ للدخله وقرأ غير الكوفيين بالنون. ﴿عَذَاباً صَعَداً﴾ شاقاً يعلو المعذب ويغلبه مصدر وصف به.

﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَاحِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴿ لَكُ وَأَنَّمُ لَمَا قَامَ عَبَدُ ٱللَّهِ يَنْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا اللهِ وَأَنَّمُ لَمَا قَامَ عَبَدُ ٱللَّهِ يَنْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

﴿وَأَنَّ المَسَاجِدَ لِلَّهِ مختصة به. ﴿فَلاَ تَدْعُو مَعَ اللَّهِ أَحَداً ﴾ فلا تعبدوا فيها غيره، ومن جعل ﴿أن ﴾ مقدرة باللام علة للنهي ألغى فائدة الفاء، وقيل المراد بـ ﴿المساجد ﴾ الأرض كلها لأنها جعلت للنبي عليه الصلاة والسلام مسجداً. وقيل المسجد الحرام لأنه قبلة المساجد ومواضع السجود على أن المراد النهي عن السجود لغير الله، وآرابه السبعة أو السجدات على أنه جمع مسجد.

﴿وَٱنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبُدُ اللّهِ أَي النبي عليه الصلاة والسلام وإنما ذكر بلفظ العبد للتواضع فإنه واقع موقع كلامه عن نفسه، والإشعار بما هو المقتضى لقيامه. ﴿يَدْعُوهُ يعبده ﴿كَادُوا ﴾ كاد الجن. ﴿يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَداً ﴾ متراكمين من ازدحامهم عليه تعجباً مما رأوا من عبادته وسمعوا من قراءته، أو كاد الإنس والجن يكونون عليه مجتمعين لإبطال أمره، وهو جمع لبدة وهي ما تلبد بعضه على بعض كلبدة الأسد، وعن ابن عامر «لُبَداً» بضم اللام جمع لبدة وهي لغة. وقرىء «لَبَداً» كسجداً جمع لابد و ﴿لبداً ﴾ كصبر جمع لبود.

﴿ قُلْ إِنَّمَا ۚ أَدْعُواْ رَبِّي وَلَا أَشْرِكُ بِهِ إَحَدًا ۞ قُلْ إِنِّي لَا أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا رَشَدًا ۞ .

﴿ قَالَ إِنَّمَا أَدْهُو رَبِّي وَلاَ أُشْرِكُ بِهِ أَحَداً ﴾ فليس ذلك ببدع ولا منكر يوجب تعجبكم أو إطباقكم على مقتي، وقزأ عاصم وحمزة ﴿ قُل ﴾ على الأمر للنبي عليه الصلاة والسلام ليوافق ما بعده.

﴿ قُلْ إِنِّي لا أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرّاً وَلا رَشَداً ﴾ ولا نفعاً أو غياً، عبر عن أحدهما باسمه وعن الآخر باسم سببه أو مسنبه إشعاراً بالمعنيين.

﴿ قُلُ إِنِّي لَن يُجِيرَنِي مِنَ ٱللَّهِ أَحَدُّ وَلَنْ أَجِدَ مِن دُونِهِ ء مُلْتَحَدًا ۞ إِلَّا بَلَغَا مِنَ ٱللَّهِ وَرِسَالَنِيهِ ، وَمَن يَعْضِ

ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا آبَدًا ﴿ لَهُ حَتَّى إِذَا رَأَوْاْ مَا يُوعَدُونَ فَسَيَعَلَمُونَ مَنْ أَضَعَفُ نَاصِرًا وَأَقَلُ عَـدَدًا ﴿ لَيْكُ ﴾ .

﴿قُلْ إِنِّي لَنْ يُجْيِرَنِي مِنَ اللَّهِ أَحَدُ ﴾ إن أراد بي سوءاً. ﴿وَلَنْ أَجِدَ مِنْ دُونِهِ مُلْتَحَداً ﴾ منحرفاً أو ملتجأ وأصله المدخل من اللحد.

﴿إِلاَّ بَلاَغاً مِنَ اللَّهِ استثناء من قوله لا أملك فإن التبليغ إرشاد وإنفاع وما بينهما اعتراض مؤكد لنفي الاستطاعة، أو من ملتحداً أو معناه أن لا أبلغ بلاغاً وما قبله دليل الجواب. ﴿وَرِسَالاَتِهِ عطف على ﴿بلاغاً ﴾ و ﴿من الله صفته فإن صلته عن كقوله ﷺ: «بلغوا عني ولو آية». ﴿وَمَنْ يَعْصِ الله وَرَسُولَه ﴾ في الأمر بالتوحيد إذ الكلام فيه. ﴿فَإِنْ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ ﴾ وقرىء «فإن» على فجزاؤه أن. ﴿خَالِدِينَ فِيهَا أَبداً ﴾ جمعه للمعنى.

﴿حَتَّى إِذَا رَأُوا مَا يُوعَدُونَ﴾ في الدنيا كوقعة بدر، أو في الآخرة والغاية لقوله: ﴿يكونون عليه لُبدا﴾ بالمعنى الثاني، أو لمحذوف دل عليه الحال من استضعاف الكفار له وعصيانهم له. ﴿فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ أَضْعَفُ نَاصِراً وَأَقَلُ عَدداً﴾ هو أم هم.

﴿ قُلْ إِنْ أَدْرِعَتَ أَقَرِيبٌ مَّا تُوعَدُونَ أَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَيِّ أَمَدًا ۞ عَدِيْمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ. آحَدًا ۞ إِلَّا مَنِ آزْتَضَىٰ مِن رَّسُولِ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ. رَصَدًا ۞﴾.

﴿قُلْ إِنْ أَفْرِي﴾ ما أدري. ﴿أَقْرِيبٌ مَا تُوعَدُونَ أَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَبِّي أَمَداً﴾ غاية تطول مدتها كأنه لما سمع المشركون ﴿حتى إِذَا رأوا ما يوعدون﴾ قالوا متى يكون إنكاراً، فقيل قل إنه كائن لا محالة ولكن لا أدري ما وقته.

﴿عَالِمُ الغَيْبِ﴾ هو عالم الغيب. ﴿فَلاَ يُظْهِرُ ﴾ فلا يطلع. ﴿عَلَى غَيْبِهِ أَحَدَاً ﴾ أي على الغيب المخصوص به علمه.

﴿إِلاَّ مَنِ ارْتَضَى﴾ لعلم بعضه حتى يكون له معجزة. ﴿مِنْ رَسُولِ﴾ بيان لـ ﴿من﴾، واستدل به على إبطال الكرامات، وجوابه تخصيص الرسول بالملك والإظهار بما يكون بغير وسط، وكرامات الأولياء على المغيبات إنما تكون تلقياً عن الملائكة كاطلاعنا على أحوال الآخرة بتوسط الأنبياء. ﴿فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ مَن بين يدي المرتضى ﴿وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَداً ﴾ حرساً من الملائكة يحرسونه من اختطاف الشياطين وتخاليطهم.

﴿ لِيَعْلَمُ أَن قَدْ أَبْلَغُواْ رِسَالَاتِ رَبِّهِمْ وَأَحَاطَ بِمَا لَدَيِّهِمْ وَأَحْصَىٰ كُلُّ شَيْءٍ عَدَدًا ۞﴾.

﴿لِيَعْلَمَ أَنْ قَدْ أَبْلَغُوا﴾ أي ليعلم النبي الموحى إليه أن قد أبلغ جبريل والملائكة النازلون بالوحي، أو ليعلم الله تعالى أن قد أبلغ الأنبياء بمعنى ليتعلق علمه به موجوداً. ﴿رِسَالاَتِ رَبِّهِمُ كما هي محروسة من التغيير. ﴿وَأَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمُ بِما عند الرسل. ﴿وَأَحْصَى كُلَّ شَيءٍ عَدَداً ﴾ حتى القطر والرمل.

عن النبي ﷺ "من قرأ سورة الجن كان له بعدد كل جني صدق محمداً أو كذب به عتق رقبة».



#### مكية، وآيها تسع عشرة أو عشروي

## بِسْمِ اللَّهِ النَّهْنِ الرَّحِيمَةِ

### ﴿يَأَيُّنَا ٱلنَّرَمَٰنُ ۞ فَمِ ٱلَّذِلَ إِلَّا عَلِيكُ ۞﴾.

﴿ وَمَا أَيُّهَا الْمُزَّمِّلُ ﴾ أصله المتزمل من تزمل بثيابه إذا تلفف بها فأدغم التاء في الزاي وقد قرىء به، وبه «المَزَّمَل» مفتوحة الميم ومكسورتها أي الذي زمله غيره، أو زمل نفسه، سمي به النبي عليه الصلاة والسلام تهجيناً لما كان عليه فإنه كان نائماً، أو مرتعداً مما دهشه من بدء الوحي متزملاً في قطيفة أو تحسيناً له. إذ روي: أنه عليه الصلاة والسلام كان يصلي متلففاً بمرط مفروش على عائشة رضي الله تعالى عنها فنزلت. أو تشبيها له في تثاقله بالمتزمل لأنه لم يتمرن بعد في قيام الليل، أو من تزمل الزمل إذا تحمل الحمل أي الذي تحمل أعباء النبوة.

﴿قُم اللَّيْلَ﴾ أي قم إلى الصلاة، أو داوم عليها فيه، وقرىء بضم الميم وفتحها للإتباع أو التخفيف. ﴿ إِلاَّ قَلِيلاً﴾ .

﴿ يَضْفَهُۥ أَوِ اَنقُضْ مِنْهُ قَلِيلًا ﴿ إِنَّ الْوَ زِدْ عَلَيْهِ وَرَبِّلِ ٱلْفُرْمَانَ مَّرْتِيلًا ﴿ إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ فَوْلًا فَقِيلًا ﴿ إِنَّا لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

﴿ نِصْفَهُ أَوِ انْقُص مِنْهُ قَلِيلاً ﴾ ﴿ أَوْ رِدْ عَلَيْهِ ﴾ الاستثناء ﴿ من الليل ﴾ و ﴿ نصفه ﴾ بدل من ﴿ قليلا ﴾ وقلته بالنسبة إلى الكل ، والتخيير بين قيام النصف والزائد عليه كالثلثين والناقص عنه كالثلث ، أو ﴿ نصفه ﴾ بدل من ﴿ الليل ﴾ والاستثناء منه والضمير في ﴿ منه ﴾ و ﴿ عليه ﴾ للأقل من النصف كالثلث فيكون التخيير بينه وبين الأقل منه كالربع ، والأكثر منه كالنصف أو للنصف والتخيير بين أن يقوم أقل منه على البت وأن يختار أحد الأمرين من الأقل والأكثر ، أو الاستثناء من إعداد الليل فإنه عام والتخيير بين قيام النصف والناقص عنه والزائد عليه . ﴿ وَرَبُّل القُرْآنَ تَرْتِيلا ﴾ اقرأه على تؤدة وتبيين حروف بحيث يتمكن السامع من عدها من قوله ثغر رتل ورتل إذا كان مفلجاً .

﴿إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقِيلاً بعني القرآن فإنه لما فيه من التكاليف الشاقة ثقيل على المكلفين سيما على الرسول ﷺ إذ كان عليه أن يتحملها ويحملها أمته، والجملة اعتراض يسهل التكليف عليه بالتهجد، ويدل على أنه مشق مضاد للطبع مخالف للنفس، أو رصين لرزانة لفظه ومتانة معناه، أو ثقيل على المتأمل فيه لافتقاره إلى مزيد تصفية للسر وتجريد للنظر، أو ثقيل في الميزان أو على الكفار والفجار، أو ثقيل تلقيه لقوله عائشة رضي الله تعالى عنها: رأيته عليه الصلاة والسلام ينزل عليه الوحي في اليوم الشديد البرد، فيفصم عنه وإن جبينه ليرفض عرقاً. وعلى هذا يجوز أن يكون صفة للمصدر والجملة على هذه الأوجه للتعليل مستأنف، فإن التهجد يعد للنفس ما به تعالج ثقله.

﴿ إِنَّ نَاشِئَةَ الَّذِلِ هِيَ أَشَدُّ وَطْئَا وَأَقْوَمُ فِيلًا ۞ إِنَّ لَكَ فِي ٱلنَّهَارِ سَبْحًا طَوِيلًا ۞﴾.

﴿إِنَّ نَاشِئَةَ اللَّيْلِ﴾ إِن النفس التي تنشأ من مضجعها إلى العبادة من نشأ من مكانه إذا نهض وقام قال: نَشَأْنَا إِلَى خَوْصٍ بَرَى نِيهَا السَّرَى وَأَلْصِقَ مِنْهَا مُشْرِفَاتِ القَمَاحِدِ

أو قيام الليل على أن الرفناشتة له أو العبادة التي تنشأ بالليل أي تحدث، أو ساعات الليل الأنها تحدث واحدة بعد أخرى، أو ساعاتها الأول من نشأت إذا ابتدأت. ﴿هِيَ أَشَدُ وَطَأَ اَي كلفة أو ثبات قدم، وقرأ أبو عمرو وابن عامر ﴿وطاء بكسر الواو وألف ممدودة أي مواطأة القلب اللسان لها، أو فيها أو موافقة لما يراد منها من الخضوع والإخلاص. ﴿وَأَقْوَمُ قِيلا أي وأسد مقالاً أو أثبت قراءة لحضور القلب وهدوء الأصوات.

﴿إِنَّ لَكَ فِي النَّهَارِ سَبْحاً طَوِيلا﴾ تقلباً في مهماتك واشتغالاً بها فعليك بالتهجد، فإن مناجاة الحق تستدعي فراغاً. وقرىء «سبخاً» أي تفرق قلب بالشواغل مستعار من سبخ الصوف وهو نفشه ونشر أجزائه.

﴿ وَاذْكُرِ أَسْمَ رَبِّكَ وَتَبَتَّلَ إِلَيْهِ تَبْسِيلًا ۞ زَبُّ ٱلْمُشْرِقِ وَٱلْغَرْبِ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوُّ فَاتَّخِذَهُ وَكِيلًا ۞ ﴾.

﴿وَاذْكُرِ اسْمَ رَبِّكَ﴾ ودم على ذكره ليلاً ونهاراً، وذكر الله يتناول كل ما يذكر به من تسبيح وتهليل وتمحيد وتحديد وتحديد وصلاة وقراءة قرآن ودراسة علم. ﴿وَتُبَتِّلْ إِلَيْهِ تَبْتِيلاً﴾ وانقطع إليه بالعبادة وجرد نفسك عما سواه، ولهذه الرمزة ومراعاة الفواصل وضعه موضع تبتلاً.

﴿رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ﴾ خبر محذوف أو مبتدأ خبره: ﴿لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ﴾ وقرأ ابن عامر والكوفيون غير حفص ويعقوب بالجر على البدل من ربك، وقيل بإضمار حرف القسم وجوابه ﴿لا إِله إِلا هو﴾. ﴿فَاتَخِذُهُ وَكَيلاً﴾ مسبب عن التهليل، فإن توحده بالألوهية يقتضي أن توكل إليه الأمور.

﴿وَأَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَأَهْجُرْهُمْ هَجْرًا جَيلًا ۞ وَذَرْنِ وَٱلْكَكَذِبِينَ أُولِي ٱلنَّعَمَةِ وَمَقِلْعُرْ قَلِيلًا ۞﴾.

﴿ وَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ ﴾ من الخرافات. ﴿ وَاهْجُرَهُمْ هَجْراً جَمِيلاً ﴾ بأن تجانبهم وتداريهم ولا تكافئهم وتكل أمرهم إلى الله فالله يكفيكهم كما قال:

﴿وَذَرْنِي وَالْمُكَذِّبِينَ﴾ دعني وإياهم وكل أمرهم فإن بي غنية عنك في مجازاتهم. ﴿أُولِي النَّعْمَةِ﴾ أرباب التنعم، يريد صناديد قريش. ﴿وَمَهْلُهُمْ قَلِيلا﴾ زماناً أو إمهالاً.

﴿ إِنَّ لَدَيْنَا أَنكَالًا وَجَمِيمًا ۞ وَطَعَامًا ذَا غُضَةٍ وَعَذَابًا أَلِيمًا ۞ يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلأَرْضُ وَٱلْجِبَالُ وَكَانَتِ ٱلْجِبَالُ كَبِيبًا تَمْهِيلًا ۞﴾.

﴿إِنَّ لَلَيْنَا أَنْكَالاً﴾ تعليل للأمر، والنكل القيد الثقيل. ﴿وَجَحِيماً﴾.

﴿وَطَعَاماً ذَا غُصَّةٍ﴾ طعاماً ينشب في الحلق كالضريع والزقوم. ﴿وَعَذَاباً أَلِيماً﴾ ونوعاً آخر من العذاب مؤلماً لا يعرف كنهه إلا الله تعالى، ولما كانت العقوبات الأربع مما تشترك فيها الأشباح والأرواح فإن النفوس العاصية المنهمكة في الشهوات تبقى مقيدة بحبها والتعلق بها، عن التخلص إلى عالم المجردات متحرقة بحرقة الفرقة متجرعة غصة الهجران معذبة بالحرمان عن تجلي أنوار القدس، فسر العذاب بالحرمان عن لقاء الله تعالى.

﴿يَوْمَ تَرْجُفُ الْأَرْضُ وَالجِبَالُ﴾ تضطرب وتتزلزل ظرف لما في ﴿إِن لدينا أنكالاً﴾ من معنى الفعل.

﴿وَكَانَتُ الجِبَالُ كَثِيباً﴾ رملاً مجتمعاً كأنه فعيل بمعنى مفعول من كثبت الشيء إذا جمعته. ﴿مَهيلاً﴾ مثوراً من هيلاً إذا نثر.

﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا ۚ إِلَيْكُو رَسُولًا شَنِهِدًا عَلَيْكُو كَمَّ أَرْسَلْنَا ۚ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ رَسُولًا ﴿ فَا فَعَصَىٰ فِرْعَوْثُ ٱلرَّسُولَ فَأَخَذَنَهُ الْمُعَالَىٰ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولاً﴾ يا أهل مكة. ﴿شَاهِداً عَلَيْكُمْ﴾ يشهد عليكم يوم القيامة بالإجابة والامتناع. ﴿كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَى فِرْعَونَ رَسُولاً﴾ يعني موسى عليه الصلاة والسلام ولم يعينه لأن المقصود لم يتعلق به.

﴿ فَعَصَى فِرْعَونُ الرَّسُولَ ﴾ عرفه لسبق ذكره. ﴿ فَأَخَلَنَاهُ أَخْذاً وَبَيِلا ﴾ ثقيلاً من قولهم طعام وبيل لا يستمرأ لثقله، ومنه الوابل للمطر العظيم.

﴿ فَكَيْفَ تَنَّقُونَ إِن كَفَرْتُمْ يَوْمًا يَجْمَلُ ٱلْوِلْدَنَ شِيبًا ۞ ٱلسَّمَآهُ مُنفَطِرٌ بِؤِء كَانَ وَعَدُمُ مَفْعُولًا ۞ إِنَّ هَنفِيدٍ تَذَكِرَةً فَمَن شَآءَ ٱتَّخَذَ إِلَى رَبِهِ. سَبِيلًا ۞ .

﴿ فَكَيْفَ تَتَقُونَ ﴾ أنفسكم. ﴿إِنْ كَفَرْتُمْ ﴾ بقيتم على الكفر. ﴿ يَوْماً ﴾ عذاب يوم. ﴿ يَجْعَلُ الوِلْدَانَ شِيباً ﴾ من شدة هوله وهذا على الفرض أو التمثيل، وأصله أن الهموم تضعف القوى وتسرع الشيب، ويجوز أن يكون وصفاً لليوم بالطول.

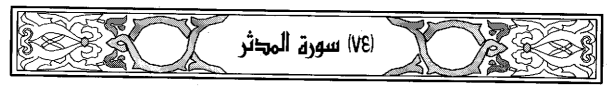
﴿السَّمَاءُ مُنْفَطِرٌ﴾ منشق والتذكير على تأويل السقف أو إضمار شيء. ﴿بِهِ﴾ بشدة ذلك اليوم على عظمها وأحكامها فضلاً عن غيرها والباء للآلة. ﴿كَانَ وَعْدُهُ مَفْعُولا﴾ الضمير لله عز وجل أو لليوم على إضافة \_ المصدر إلى المفعول.

﴿إِنَّ مَلِهِ ﴾ أي الآيات الموعدة. ﴿تَذْكِرَةُ ﴾ عظة. ﴿فَمَنْ شَاءَ ﴾ أن يتعظ. ﴿اتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلاً ﴾ أي يتقرب إليه بسلوك التقوى.

﴿إِنَّ رَبِّكَ يَعْلَمُ أَنْكَ تَقُومُ أَذَنَى مِنْ ثُلْنَى اللَّيْلِ وَنِصْفِهُ وَلُلْثِهُ استعار الأدنى للأقل لأن الأقرب إلى الشيء أقل بعداً منه، وقرأ ابن كثير والكوفيون ﴿ونِصْفَهُ وثَلَثُهُ بالنصب عطفاً على ﴿أدنى ﴾. ﴿وَطَائِفَةُ مِنَ اللَّيْنَ وَالنَّهَارَ ﴾ لا يعلم مقادير ساعاتهما كما هي إلا الله معالى، فإن تقديم اسمه مبتدأ مبنياً عليه ﴿يقدر ﴾ يشعر بالاختصاص ويؤيده قوله: ﴿عَلِمَ أَنْ لَنْ تُحْصُوهُ ﴾ أي لن تحصوا تقدير الأوقات ولن تستطيعوا ضبط الساعات. ﴿فَتَابَ عَلَيْكُم ﴾ بالترخص في ترك القيام المقدر ورفع التبعة فيه كما رفع التبعة عن التائب. ﴿فَاقْرَوُوا مَا تَيْسُرَ مِنَ القُرآنِ ﴾ فصلوا ما تيسر عليكم من صلاة الليل، عبر عن الصلاة بالقرآن كما عبر عنها بسائر أركانها، قيل كان التهجد واجباً على التخيير المذكور فعسر عليهم القيام به فنسخ به، ثم نسخ هذا بالصلوات الخمس، أو فاقرؤوا القرآن بعينه كيفما تيسر عليكم. ﴿عَلِمَ عَلِيهِم النَّهُ اللَّهُ وَلَنْ مُنْضَى ﴾ استئناف يبين حكمة أخرى مقتضية للترخيص والتخفيف ولذلك كرر الحكم مرتباً

عليه وقال: ﴿وَآخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِنْ فَضَلِ الله والضرب في الأرض ابتغاء للفضل المسافرة للتجارة وتحصيل العلم ﴿وَآخَرُونَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ فَاقْرَءُوا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ وَآقِيمُوا الصَّلَوة المفروضة. ﴿وَآثُوا العلم ﴿وَآقُرِضُوا الله قَرْضاً حَسَنا ﴾ يريد به الأمر في سائر الإنفاقات في سبل الخيرات، أو بأداء الزكاة على أحسن وَجه، والترغيب فيه بوعد العوض كما صرح به في قوله: ﴿وَمَا تُقدّمُوا النَّفُسِكُمْ مِنْ خَيْرِ الزّكاة على أحسن وَجه، والترغيب فيه بوعد العوض كما صرح به في قوله: ﴿وَمَا تُقدّمُوا الأَنفُسِكُمْ مِنْ خَيْرِ تَجِدُوهُ عِنْدَ الله هُوَ خَيْراً وَأَعْظَمَ أَجْراً ﴾ من الذي تؤخرونه إلى الوصية عند الموت أو من متاع الدنيا، و ﴿خيرا ﴾ ثاني مفعولي ﴿تجدوه ﴾ وهو تأكيد أو فصل، لأن أفعل من كالمعرفة ولذلك يمتنع من حرف التعريف، وقرىء «هو خير » على الابتداء والخبر. ﴿وَاسْتَغْفِرُوا الله ﴾ في مجامع أحوالكم فإن الإنسان لا يخلو من تفريط. ﴿إِنَّ الله غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة المزمل رفع الله عنه العسر في الدنيا والآخرة».



### مكية، وآيها خمس وخمسوى آية

## بِسْدِ اللَّهِ ٱلنَّحْنِ ٱلرَّحَدِ فِي

### ﴿ يَكُمُ ٱلنَّذِ ٢ ﴿ أَنْهِ لَ الْمَدِّ ١ ﴿ أَنَّهِ لَ ١ ﴿ أَنَّهُ لَ

﴿ وَا أَيُهَا الْمُدَّيْرُ ﴾ أي المتدثر وهو لابس الدثار. روي أنه عليه الصلاة والسلام قال «كنت بحراء فنوديت فنظرت عن يميني وشمالي فلم أر شيئاً، فنظرت فوقي فإذا هو على عرش بين السماء والأرض - يعني الملك الذي ناداه - فرعبت فرجعت إلى خديجة فقلت: دثروني، فنزل جبريل وقال: ﴿ يا أيها المدثر ولذلك قيل هي أول سورة نزلت. وقيل تأذى من قريش فتغطى بثوبه مفكراً، أو كان نائماً متدثراً فنزلت، وقيل المراد بالمدثر بالنبوة والكمالات النفسانية، أو المختفي فإنه كان بحراء كالمختفي فيه على سبيل الاستعارة، وقرىء «المدثر» أي الذي دثر هذا الأمر وعصب به.

﴿قُمْ﴾ من مضجعك أو قم قيام عزم وجد. ﴿فَأَنْذِرُ ﴾ مطلق للتعميم أو مقدر بمفعول دل عليه قوله: ﴿وَأَنْذَرُ عشيرتك الأقربين ﴾ أو قوله: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكُ إِلَّا كَافَةَ لَلْنَاسَ بَشْيَراً وَنَذْيِراً ﴾.

## ﴿ وَرَبِّكَ فَكَذِر ۞ وَثِيَابَكَ فَطَغِرُ ۞ •

﴿وَرَبُّكَ فَكَبِّر﴾ وخصص ربك بالتكبير وهو وصفه بالكبرياء عقداً وقولاً، روي أنه لما نزل كبر رسول الله ﷺ وأيقن أنه الوحي، وذلك لأن الشيطان لا يأمر بذلك والفاء فيه وفيما بعده لإفادة معنى الشرط وكأنه قال: وما يكن فكبر ربك، أو الدلالة على أن المقصود الأول من الأمر بالقيام أن يكبر ربه عن الشرك والتشبيه، فإن أول ما يجب معرفة الصانع وأول ما يجب بعد العلم بوجوده تنزيهه، والقوم كانوا مقرين به.

﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهُر ﴾ من النجاسات فإن التطهير واجب في الصلوات محبوب في غيرها، وذلك بغسلها أو بحفظها عن النجاسة بتقصيرها مخافة جر الذيول فيها، وهو أول ما أمر به من رفض العادات المذمومة، أو طهر نفسك من الأخلاق الذميمة والأفعال الدنيئة، فيكون أمراً باستكمال القوة العملية بعد أمره باستكمال القوة النظرية والدعاء إليه، أو فطهر دثار النبوة عما يدنسه من الحقد والضجر وقلة الصبر.

## ﴿ وَالرُّجْرَ فَأَهْجُرُ ۞ وَلَا تَمْنُن تَسْتَكُبْرُ ۞ وَلِرَبِّكَ فَأَصْدِر ۞ ﴿.

﴿وَالرَّجْزَ فَاهْجُر﴾ فاهجر العذاب بالثبات على هجر ما يؤدي إليه من الشرك وغيره من القبائح، وقرأ يعقوب وحفص ﴿والرُّجُز﴾ بالضم وهو لغة كالذكر.

﴿وَلاَ تَمَنُنْ تَسْتَكِيْرُ﴾ أي لا تعط مستكثراً، نهى عن الاستفزار وهو أن يهب شيئاً طامعاً في عوض أكثر، نهي تنزيه أو نهياً خاصاً به لقوله عليه الصلاة والسلام «المستفزر يثاب من هبته» والموجب له ما فيه من الحرص والضنة، أو ﴿لا تمنن﴾ على الله تعالى بعبادتك مستكثراً إياها، أو على الناس بالتبليغ مستكثراً به الأجر منهم أو مستكثراً إياه، وقرىء «تستكثر» بالسكون للوقف أو الإبدال من تمنن على أنه من من بكذا، أو

﴿تستكثر﴾ بمعنى تجده كثيراً وبالنصب على إضمار أن، وقد قرىء بها وعلى هذا يجوز أن يكون الرفع بحذفها وإبطال عملها، كما روي: احضر الوغى. بالرفع.

﴿ وَلِرَبُّكَ ﴾ لوجهه أو أمره. ﴿ فَاصْبِرْ ﴾ فاستعمل الصبر، أو فاصبر على مشاق التكاليف وأذى المشركين.

﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي ٱلنَّاقُورِ ۚ ۚ فَذَلِكَ يَوْمَهِدِ يَوْمٌ عَسِيرٌ ۞ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ غَيْرُ يَسِيرٍ ۞ .

﴿فَإِذَا نُقِرَ﴾ نفخ. ﴿فِي النَّاقُورِ﴾ في الصور فاعول من النقر بمعنى التصويت وأصله القرع الذي هو سبب الصوت، والفاء للسببية كأنه قال: اصبر على زمان صعب تلقى فيه عاقبة صبرك وأعداؤك عاقبة ضرهم، و "إذا" ظرف لما دل عليه قوله:

﴿ فَلَلِكَ يَوْمَثِذِ يَوْمٌ عَسِيرٌ ﴾ ﴿ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾ لأن معناه عسر الأمر على الكافرين، وذلك إشارة إلى وقت النقر، وهو مبتدأ خبره ﴿ يوم عسير ﴾ و ﴿ يومئذ ﴾ بدل أو ظرف لخبره إذ التقدير: فذلك الوقت وقت وقوع ﴿ يوم عسير ﴾ . ﴿ غَيْرُ يَسيرٍ ﴾ تأكيد بمنع أن يكون عسيراً عليهم من وجه دون وجه ويشعر بيسره على المؤمنين.

## ﴿ ذَرْنِ وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا ۞ وَجَعَلْتُ لَمُ مَالًا تَبِمْدُودًا ۞ وَبَدِينَ شُهُودًا ۞﴾.

﴿ ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيداً ﴾ نزلت في الوليد بن المغيرة، و ﴿ وحيداً ﴾ حال من الياء أي ذرني وحدي معه فإني أكفيكه، أو من العائد المحذوف أي من خلقته فريداً لا مال له ولا ولد، أو ذم فإنه كان ملقباً به فسماه الله به تهكماً، أو إرادة أنه وحيد ولكن في الشرارة أو عن أبيه فإنه كان زنيماً.

﴿وَجَعَلَّتُ لَهُ مَالاً مَمْدُوداً﴾ مسوطاً كثيراً أو ممداً بالنماء، وكان له الزرع والضرع والتجارة.

﴿وَبَنينَ شُهُوداً﴾ حضوراً معه بمكة يتمتع بلقائهم لا يحتاجون إلى سفر لطلب المعاش استغناء بنعمته، ولا يحتاج إلى أن يرسلهم في مصالحه لكثرة خدمه، أو في المحافل والأندية لوجاهتهم واعتبارهم. قيل كان له عشرة بنين أو أكثر كلهم رجال، فأسلم منهم ثلاثة خالد وعمارة وهشام.

## ﴿ وَمَهَّدتُ لَمُ نَسْهِيدًا ﴿ إِنَّ ثُمَّ يَظْمَعُ أَنَّ أَزِيدَ ﴿ ﴾ . إ

﴿ وَمَهَّدْتُ لَهُ تَمْهِيداً ﴾ وبسطت له الرياسة والجاه العريض حتى لقب ريحانة قريش والوحيد أي باستحقاقه الرياسة والتقدم.

﴿ ثُمَّ يَطْمَعُ أَنْ أَزِيدَ ﴾ على ما أوتيه وهو استبعاد لطمعه إما لأنه لا مزيد على ما أوتي، أو لأنه لا يناسب ما هو عليه من كفران النعم ومعاندة المنعم ولذلك قال:

## ﴿ كُلَّ ۚ إِنَّهُ كَانَ لِآئِنِنَا عَنِيدًا ۞ سَأَرُهِفُهُ صَعُودًا ۞ ﴿.

﴿كُلاَّ إِنَّهُ كَان لاَيَاتِنَا عَنِيدَاً﴾ فإنه ردع له عن الطمع وتعليل للردع على سبيل الاستئناف بمعاندة آيات المنعم المناسبة لإزالة النعمة المانعة عن الزيادة، قيل: ما زال بعد نزول هذه الآية في نقصان ماله حتى هلك.

﴿ سَأَرْهِقُهُ صَعُوداً ﴾ سأغشيه عقبة شاقة المصعد، وهو مثل لما يلقى من الشدائد. وعنه عليه الصلاة والسلام «الصعود جبل من نار يصعد فيه سبعين خريفاً ثم يهوي فيه كذلك أبداً».

﴿ إِنَّهُمْ فَكُرٌ وَقَدَّرَ ۞ فَقُولَ كَيْفَ فَدَّرَ ۞ ثُمَّ فَيْلَ كَيْفَ فَدَّرٍ ۞ ﴿.

﴿إِنَّهُ فَكُرَ وَقَدَّرَ﴾ تعليل للوعيد أو بيان للعناد، والمعنى فكر فيما يخيل طعناً في القرآن وقدر في نفسه ما يقول فيه.

وَقُتِلَ كَيْفَ قَدْرَ تعجب من تقديره استهزاء به، أو لأنه أصاب أقصى ما يمكن أن يقال عليه من قولهم: قتله الله ما أشجعه، أي بلغ في الشجاعة مبلغاً يحق أن يحسد ويدعو عليه حاسده بذلك. روي أنه مر بالنبي علم وهو يقرأ وحم «السجدة»، فأتى قومه وقال لقد سمعت من محمد آنفاً كلاماً ما هو من كلام الإنس والجن، إن له لحلاوة وإن عليه لطلاوة، وإن أعلاه لمثمر وإن أسفله لمغدق، وإنه ليعلو ولا يعلى. فقالت قريش صبأ الوليد فقال ابن أخيه أبو جهل: أنا أكفيكموه، فقعد إليه حزيناً وكلمه بما أحماه فناداهم فقال: تزعمون أن محمداً مجنون فهل رأيتموه يخنق، وتقولون إنه كاهن فهل رأيتموه يتكهن، وتزعمون أنه شاعر فهل رأيتموه يتعاطى شعراً، فقالوا لا فقال: ما هو إلا ساحر أما رأيتموه يفرق بين الرجل وأهله وولده ومواليه، ففرحوا بقوله وتفرقوا عنه متعجبين منه.

﴿ ثُمَّ قُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ ﴾ تكرير للمبالغة وثم للدلالة على أن الثانية أبلغ من الأولى وفيما بعد على أصلها.

﴿ ثُمَّ نَظُرُ ۚ ۚ ثَالَ عَبَسَ وَبَسَرَ ۚ ۚ ثُمَّ أَتَبَرَ وَاسْتَكَثَرَ ۚ ۚ فَقَالَ إِنْ هَذَاۤ إِلَّا بِشَرُ بُوْتُرُ ۚ ۚ ۚ إِنْ هَذَاۤ إِلَّا مِنْ مُؤَدِّ ۖ إِنْ هَذَاۤ إِلَّا مِنْ مُؤَدِّ ۗ اللَّهُ مِنْ مُؤَدِّ اللَّهُ مِنْ مُؤَدِّ اللَّهُ مِنْ مُؤَدِّ اللَّهُ مِنْ مُؤَدِّ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُؤَدِّ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُؤَدِّ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُؤْمِدُ اللَّهُ مُنْ إِلَّا مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُذَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ إِلَيْهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ إِلَا مُمْ اللَّهُ مُنْ إِلَّا لِمُنْ اللَّهُ مُنْ إِلَّا لِمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ إِلَيْهُ مُلْ إِلَّا مُنْ مُولِيلًا لِمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلَّا اللَّهُ مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا لَمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَّا لِمُنْ اللّلِيلِمُ لِلللَّهُ مُنْ أَلَّا لَمُلِّلِّ مُنْ أَلَّا لَمُنْ أَلّالِمُوالِمُ اللَّهُ مُنْ أَلَّا لِلللَّالِمُ اللَّهُ مُنْ أَلَّالِمُ اللَّهُ مُنْ أَلَّا لَمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُ اللَّهُ مُولِمُولِمُ اللَّهُ مُنْ أَلَّا لِمُولِمُ اللَّهُ مُلْكُولًا لَمُولِمُ اللَّهُ مُنْ أَلِمُ لِلللَّا لِمُلْمُ اللَّالِمُ اللَّهُ مُنْ أَلِي مُنْ أَلِمُ اللَّا مُعْمِلًا اللَّالِمُ اللَّالِمُلْمُولِمُولُولُ اللَّا مُعْمِلًا اللَّالِمُ اللَّالِمُولِمُ اللَّالِم

﴿ ثُمَّ نَظَرَ ﴾ أي في أمر القرآن مرة بعد أخرى.

﴿ ثُمَّ عَبَسَ﴾ قطب وجهه لما لم يجد فيه مطعناً ولم يدر ما يقول، أو نظر إلى رسول الله ﷺ وقطب في وجهه. ﴿ وَبَسَر﴾ اتباع لعبس.

﴿ ثُمَّ أَذْبَرَ﴾ عن الحق أو الرسول عليه الصلاة والسلام. ﴿ وَاسْتَكْبَرَ ﴾ عن اتباعه.

﴿ فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلاَّ سِخْرٌ يُؤْثَرُ ﴾ يروى ويتعلم، والفاء للدلالة على أنه لما خطرت هذه الكلمة بباله تفوه بها من غير تلبث وتفكر.

﴿إِنْ هَذَا إِلاَّ قُولُ البَّشَرِ﴾ كالتأكيد للجملة الأولى ولذلك لم يعطف عليها.

﴿ سَأَصْلِيهِ سَفَرَ ۞ وَمَا أَثَرَاكَ مَا سَفَرُ ۞ لَا ثَنِي وَلَا نَذَرُ ۞ لَوَاسَةٌ لِلْبَشَرِ ۞ 'عَلَيْهَا نِسْعَةً عَشَرَ ﴾.

#### ﴿سَأَصْلِيهِ سَقَرٌ﴾ بدل من ﴿سَأَرِهُمُه صعوداً﴾: ﴿

﴿وَمَا أَدُواكُ مَا سَقَرَ﴾ تَفْخَيْمُ لَشَانُهَا تَعَالَى وقوله: ﴿لاَ تُبْقِي وَلاَ تَلَرُ﴾ بيان لذلك أو حال من سقر، والعامل فيها معنى التعظيم والمعنى لا تبقي على شيء يلقى فيها ولا تدعه حتى تهلكه.

﴿ لَوَاحَةً لِلْبَشَرِ ﴾ أي مسودة لأعالي الجلد، أو لائحة للناس وقرئت بالنصب على الاختصاص.

﴿ عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ ﴾ ملكا أو صنفاً من الملائكة يلون أمرها، والمخصص لهذا العدد أن اختلال النفوس البشرية في النظر والعمل بسبب القوى الحيوانية الاثنتي عشرة والطبيعة السبع، أو أن لجهنم سبع دركات ست منها لأصناف الكفار وكل صنف يعذب بترك الاعتقاد والإقرار، والعمل أنواعاً من العذاب تناسبها على كل نوع ملك أو صنف يتولاه وواحدة لعصاة الأمة يعذبون فيها بترك العمل نوعاً يناسبه ويتولاه ملك، أو صنف أو أن الساعات أربع وعشرون خمسة منها مصروفة في الصلاة فيبقى تسعة عشر قد تصرف فيما يؤاخذ به بأنواع من العذاب يتولاها الزبانية، وقرىء «تِسْعَةَ عَشر» بسكون العين كراهة توالي حركات فيما هو كاسم واحد و «تسعة أعشر» جمع عشير كيمين وأيمن، أي تسعة كل عشير جمع يعني نقيبهم أو جمع عشر فتكون

تسعين.

﴿ وَمَا جَمَلْنَا أَصْحَابَ النَّارِ إِلَّا مَلَتَهِكُمُّ وَمَا جَمَلْنَا عِذَتُهُمْ إِلَّا فِشْنَهُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ لِيَسْتَيْقِنَ الَّذِينَ أُونُواْ الْجَكَنَبَ وَيَزْدَادَ اللَّذِينَ مَا مُنْوَا إِينَكُمْ وَلَا يَرَفَانَ اللَّهِ عَلَى اللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَهُنُّ وَالْكَثِيْرُونَ مَاذَا أَرَادَ اللَّهُ بِهَٰذَا مَثَلًا كَالَئِينَ مَا اللَّذِينَ عَامَلُوا اللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَهُنُّ وَالْكَثِيرُونَ مَاذَا أَرَادَ اللَّهُ بِهَٰذَا مَثَلًا كُونُولُ اللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَهُنُّ وَالْمَالِمُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَلِيقُولُ اللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَهُنُّ وَاللَّذِينَ اللَّهُ مِنْ يَشَادُ وَيَهُمُ وَمَا يَعَلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُو وَمَا هِنَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْبَشَرِ اللَّهِا ﴾.

﴿ وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ النَّارِ إِلاَّ مَلاَئِكَةً ﴾ ليخالفوا جنس المعنبين فلا يرقون لهم ولا يستروحون إليهم، ولانهم أقوى الخلق بأساً وأشدهم غضباً شه. روي أن أبا جهل لما سمع عليها تسع عشر قال لقريش: أيعجز كل عشرة منكم أن يبطشوا برجل منهم فنزلت. ﴿ وَمَا جَعَلْنَا عَدَّتُهُمْ إِلاَّ فِنْتَةً لِلَّذِينَ كَفُرُوا ﴾ وما جعلنا عددهم إلا العدد الذي اقتضى فتنتهم وهو التسعة عشر، فعبر بالأثر عن المؤثر تنبيها على أنه لا ينفك منه وافتتانهم به استقلالهم واستهزاؤهم به واستبعادهم أن يتولى هذا العدد القليل تعذيب أكثر الثقلين، ولعل المراد الجعل المؤل ليحسن تعليله بقوله: ﴿ لِيَسْتَيْقِنَ اللَّيْنَ أُوتُوا الْكِتَابَ وَالمُؤْمِنُونَ ﴾ أي ليكتسبوا اليقين بنبوة محمد ﷺ وصدق القرآن لما رأوا ذلك موافقاً لما في كتابهم. ﴿ وَيَزْدَاد اللَّذِينَ آمَنُوا إِيمَانا ﴾ بالإيمان به وبتصديق أهل الكتاب له. ﴿ وَلاَ المعرض يَرْتَابَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ وَالمُؤْمِنُونَ ﴾ أي في ذلك وهو تأكيد للاستيقان وزيادة الإيمان ونفي لما يعرض يَرْتَابَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ وَالمُؤْمِنُونَ ﴾ أي في ذلك وهو تأكيد للاستيقان وزيادة الإيمان ونفي لما يعرض لمتيقن حيثما عراه شبهة. ﴿ وَالْكَافِرُونَ ﴾ الجازمون في التكذيب. ﴿ مَاذَا أَزَادَ الله بِهَذَا مَثَلا ﴾ أي شيء أراد بهذا لهجرة. ﴿ وَالْكَافِرُونَ ﴾ الجازمون في التكذيب. ﴿ مَاذَا أَزَادَ الله بِهَذَا مَثَلاكُ يُضِلُ الله مَنْ يَشَاءُ في الله المدنة بعد الهجرة. ﴿ وَالْكَافِرُونَ ﴾ الجازمون في التكذيب. ﴿ مَاذَا أَزَادَ الله بِهَذَا لَمُ اللَّهُ مَنْ يَشَاءُ هُمُنْ وَلَكُ المَدْكُور مِن الإضلال والهدى يضل الكافرين ويهدي المؤمنين. ﴿ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ المَلْنَ وَلَالله الممكنات والاطلاع على حقائقها وصفاتها وما يوجب اختصاص كل منها بما يخصه من كم وكيف واعتبار ونسبة. ﴿ وَمَا يَعْلَمُ وما سقر أو عدة الخزنة أو السورة. ﴿ إِلاً فَيْكُورَى للبَشُورُ لِلْبَلُورُ لا المندِن قامتار ونسبة. ﴿ وَمَا هِيْكُ وما سقر أو عدة الخزنة أو السورة. ﴿ إِلاً قَرْمَ الْمِنْ الْمُلْهُ وَلَا الْمَدْدُولُ الْمُؤْمُولُ الْمُؤْمُ ولَالله المؤمنة أَلَالُولُولُهُ المناه على ما هم عليه المناه المناه المناه على ما هم عليه المناه المناه

﴿ كُلَّ وَالْفَمَرِ ۚ ۚ وَالْتَيْلِ إِذْ أَدْمَرَ ۗ ۚ وَالسُّبْحِ إِذَا أَسْفَرَ ۗ ۚ ۚ إِنَّهَا لَإِمْدَى ٱلكُمْرِ ۗ ۖ ﴾.

﴿كَلاَّ﴾ ردع لمن أنكرها، أو إنكار لأن يتذكروا بها. ﴿وَالْقَمَرِ﴾.

﴿وَاللَّيْلِ إِذَا دَبَرَ﴾ أي أدبر كقبل بمعنى أقبل، وقرأ نافع وحمزة ويعقوب وحفص ﴿إذا أدبر﴾ على المضي.

﴿وَالصُّبْحِ إِذَا أَسْفَرَ﴾ أضاء.

﴿إِنَّهَا لِإِحْدَى الْكَبَرِ﴾ أي لإحدى البلايا الكبر أي البلايا الكبر كثيرة و ﴿سقر﴾ واحدة منها، وإنما جمع كبرى على «كبر» إلحاقاً لها بفعله تنزيلاً للألف منزلة التاء كما ألحقت قاصعاء بقاصعة فجمعت على قواصع، والجملة جواب القسم أو تعليل لـ ﴿كلا﴾، والقسم معترض للتأكيد.

﴿نَذِيزَا لِلْبَشَرِ ۞ لِمَنْ شَلَةً مِنكُمْ أَنْ يَنْقَدُمُ أَوْ يَنْلَخُرُ ۞﴾.

﴿ فَذِيراً لِلبَشَرِ ﴾ تمييز أي ﴿ لإحدى الكبر ﴾ إنذاراً أو حال عما دلت عليه الجملة أي كبرت منذرة، وقرىء بالرفع خبراً ثانياً أو خبراً لمحذوف.

﴿لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَتَقَدَّمَ أَوْ يَتَأَخَّرَ ﴾ بدل من ﴿للبشر﴾ أي نذيراً للمتمكنين من السبق إلى الخير والتخلف عنه، أو ﴿لمن شاء فليؤمن ومن شاء

#### فليكفر♦.

﴿ كُلُّ نَفْهِن بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ۚ ۞ إِلَّا أَصَنَبَ ٱلْبِينِ ۞ فِي جَنَّنِ يَسَآتَلُونٌ ۞ عَنِ ٱلْمُخْرِبِينُ ۞ مَا سَلَكَكُمْ فِي سَفَرَ ۞﴾.

﴿كُلُّ تَقْسِ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ﴾ مرهونة عند الله مصدر كالشكيمة أطلقت للمفعول كالرهن ولو كانت صفة تيل رهين.

﴿ إِلاَّ أَصْحَابَ الْيَمِينِ ﴾ فإنهم فكوا رقابهم بما أحسنوا من أعمالهم، وقيل هم الملائكة أو الأطفال.

﴿ فِي جَنَّاتِ ﴾ لا يكتنه وصفها وهي حال من ﴿ أصحابِ اليمين ﴾ ، أو ضميرهم في قوله: ﴿ يُتَسَاءَلُونَ ﴾ .

﴿عَنِ المُجْرِمِينَ﴾ أي يسأل بعضهم بعضاً أو يسألون غيرهم عن حالهم كقولك: تداعيناه أي دعوناه قوله:

﴿مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ﴾ بجوابه حكاية لما جرى بين المسؤولين والمجرمين أجابوا بها.

﴿ قَالُواْ لَرْ نَكَ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ ۞ وَلَمْ نَكُ نُطُعِمُ ٱلْمِسْكِينَ ۞ وَكُنَا خُوْضُ مَعَ ٱلْخَايِضِينَ بِيَوْمِ ٱللِّينِ ۞ حَنَّىٰ أَتَنَا ٱلْيَقِينُ ۞ فَمَا نَفَعُهُمْ شَفَعَةُ الشَّيْغِينَ ۞﴾.

﴿قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ المُصَلِّينَ﴾ الصلاة الواجبة.

﴿وَلَمْ نَكُ نُطْعِمُ المِسْكِينَ﴾ أي ما يجب إعطاؤه، وفيه دليل على أن الكفار مخاطبون بالفروع.

﴿ وَكُنَّا نَخُوضُ ﴾ نشرع في الباطل. ﴿ مَعَ الخَائِضِينَ ﴾ مع الشارعين فيه.

﴿ وَكُنَّا نُكَذُّبُ بِيَوم الدِّينِ ﴾ أخره لتعظيمه أي وكنا بعد ذلك كله مكذبين بالقيامة.

﴿حَتَّى أَتَانًا الْيَقِينُ﴾ الموت ومقدماته.

﴿ فَمَا تَنْفُعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ ﴾ لو شفعوا لهم جميعاً.

﴿ فَمَا لَمُهُمْ عَنِ ٱلتَّذَكِرَةِ مُعْرِضِينَ ۞ كَأَنَهُمْ حُمُرٌ مُسْتَنفِرَةٌ ۞ فَرَّتْ مِن مَسْوَرَةٍ ۞ بَلَ يُرِيدُ كُلُّ ٱمْرِي مِنْهُمْ أَن يُؤْقَ صُحُفًا مُّنَشَرَةً ۞﴾.

﴿ فَمَا لَهُمْ عَنِ التَّذْكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴾ أي معرضين عن التذكرة يعني القرآن، أو ما يعمه و ﴿معرضين ﴾ حال.

﴿كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُسْتَنْفِرَةٌ﴾ شبههم في إعراضهم ونفارهم عن استماع الذكر بحمر نافرة.

﴿فَرَّتْ مِنْ قَسْوَرةِ﴾ أي أسد فعولة من القسر وهو القهر.

﴿ بَلْ يُرِيدُ كُلُّ امْرِى مِنْهُمْ أَنْ يُؤْتَى صُحُفاً مُنَشَّرَةً ﴾ قراطيس تنشر وتقرأ وذلك أنهم قالوا للنبي ﷺ: لن نتبعك حتى تأتي كلامنا بكتاب من السماء فيه من الله إلى فلان اتبع محمداً.

﴿ كُلِّهُ بَل لَا يَخَافُونَ ٱلْآخِرَةَ ۞ كَلَّ إِنَّهُ تَذْكِرَةٌ ۞ فَمَن شَآةَ ذَكَرُهُ ۞ وَمَا بَذْكُرُونَ إِلَّا أَن يَئَاتَهُ اللَّهُ هُوَ أَمَلُ ٱلنَّفَوَىٰ وَأَمَلُ ٱلْمُغْفِرَةِ ۞﴾.

﴿كُلاَّ﴾ ردع لهم عن اقتراحهم الآيات. ﴿بَلْ لاَ يَخَافُونَ الآخِرَة﴾ فلذلك أعرضوا عن التذكرة لا لامتناع إيتاء الصحف.

﴿كُلاَّ﴾ ردع عن إعراضهم. ﴿إِنَّهُ تَذْكِرةٌ ﴾ وأي تذكرة.

﴿ فَمَنْ شَاءَ ذَكَرَهُ ﴾ فمن شاء أن يذكره.

﴿وَمَا يَذْكُرُونَ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ ﴾ ذكرهم أو مشيئتهم كقوله: ﴿وَمَا تشاءون إلا أن يشاء الله ﴾ وهو تصريح بأن فعل العبد بمشيئة الله تعالى، وقرأ نافع ﴿تذكرون ﴾ بالتاء وقرىء بهما مشدداً. ﴿هُوَ أَهْلُ التَّقْوَى ﴾ حقيق بأن يتقى عقابه. ﴿وَأَهْلُ المَغْفِرَةِ ﴾ حقيق بأن يغفر لعباده سيما المتقين منهم.

وعن النبي ﷺ «من قرأ سورة المدثر أعطاه الله عشر حسنات بعدد من صدق بمحمد عليه الصلاة والسلام وكذب به بمكة شرفها الله تعالى».



### مكية وآيها أربعوه آية

## بِنْ مِ اللَّهِ النَّهُ إِلنَّهُ إِلنَّهُ إِلنَّهُ النَّحَدِ إِلنَّهُ النَّحَدِ إِل

﴿ لَا أَقْيِمُ بِيَوْمِ ٱلْقِيْمَةِ ۞ وَلَا أَقْبِمُ بِٱلنَّفْسِ ٱللَّوَامَةِ ۞ أَيْحَسَبُ ٱلْإِنسَانُ أَلَّن نَجْمَعَ عِظَامَمُ ۞ ﴿.

﴿لاَ أَقْسِمُ بِيَوْمِ القِيَامَةِ﴾ إدخال ﴿لا﴾ النافية على فعل القسمُ للتأكيد شائع في كلامهم قال امرؤ القيس: \_ لاَ وَأَبِسِيكِ ابْسَنَسَةَ السَّعَسَامِسِرِيِّ لاَ يَسَدَّعِسِي السَّقَسَوْمُ أَنْسِي أَفِسِز

وقد مر الكلام فيه في قوله: ﴿فلا أقسم بمواقع النجوم﴾ وقرأ قنبل ﴿لأقسم﴾ بغير ألف بعد اللام وكذا روي عن البزي.

﴿وَلاَ أَقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوّامَةِ﴾ بالنفس المتقية التي تلوم النفوس المقصرة في التقوى يوم القيامة على تقصيرها، أو التي تلوم نفسها أبداً وإن اجتهدت في الطاعة أو النفس المطمئنة اللائمة للنفس الأمارة أو بالجنس. لما روي أنه عليه الصلاة والسلام قال: "ليس من نفس برة ولا فاجرة إلا وتلوم نفسها يوم القيامة، إن عملت خيراً قالت كيف لم أزدد وإن عملت شراً قالت يا ليتني كنت قصرت». أو نفس آدم فإنها لم تزل تتلوم على ما خرجت به من الجنة، وضمها إلى يوم القيامة لأن المقصود من إقامتها مجازاتها.

﴿ أَيَحْسَبُ الإِنْسَانُ ﴾ يعني الجنس وإسناد الفعل إليه لأن فيهم من يحسب، أو الذي نزل فيه وهو عدي بن أبي ربيعة سأل رسول الله ﷺ عن أمر القيامة، فأخبره به فقال: لو عاينت ذلك اليوم لم أصدقك. أو يجمع الله هذه العظام. ﴿ أَنْ لَنْ نَجْمَعَ عِظَامَهُ ﴾ بعد تفرقها، وقرىء «أن لن يجمع» على البناء للمفعول.

﴿ بَلَىٰ قَادِرِينَ عَلَىٰ أَن نُسَوِّى بَنَانَمُ ۗ إِلَى الْمِيدُ ٱلْإِنسَانُ لِيَفْجُرَ أَمَامَهُ ۚ إِنَّ يَشَعُلُ ٱلْقِينَةِ ۗ الْعَبْدَةِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ

﴿بَلَى﴾ نجمعها. ﴿قَادِرِينَ عَلَى أَنْ نُسَوِّي بَنَائَهُ﴾ بجمع سلامياته وضم بعضها إلى بعض كما كانت مع صغرها ولطافتها فكيف بغيرها، وهو حال من فاعل الفعل المقدر بعد ﴿بلى﴾، وقرىء بالرفع أي نحن قادرون.

﴿ بَلْ يُرِيدُ الإِنسَانُ ﴾ عطف على ﴿ أيحسب ﴾ فيجوز أن يكون استفهاماً وأن يكون إيجاباً لجواز أن يكون الإضراب عن المستفهم وعن الاستفهام. ﴿ لِيَقْجُرَ أَمَامَهُ ﴾ ليدوم على فجوره فيما يستقبله من الزمان.

﴿يَسْأَلُ أَيُّانَ يَوْمُ القِيَامَةِ ﴾ متى يكون يوم القيامة استبعاداً له أو استهزاء.

﴿ فَإِنَا بَرِقَ الْبَصَرُ ﴿ ۚ ۚ وَخَسَفَ ٱلْفَكُرُ ۞ وَجُمِعَ ٱلشَّمْسُ وَٱلْفَكُرُ ۞ يَقُولُ ٱلْإِنسَنُ يَوْمَبِذٍ أَتِنَ ٱلْفَكُرُ ۞ ﴾.

﴿فَإِذَا بَرِقَ الْبَصَرُ﴾ تحير فزعاً من برق الرجل إذا نظر إلى البرق فدهش بصره، وقرأ نافع بالفتح وهو لغة، أو من البريق بمعنى لمع من شدة شخوصه، وقرىء «بلق» من بلق الباب إذا انفتح.

﴿وَخَسَفَ الْقَمَرُ﴾ ذهبُ ضوؤه وقرىء على البناء للمفعول.

﴿وَجُمِعَ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ﴾ في ذهاب الضوء أو الطلوع من المغرب، ولا ينافيه الخسوف فإنه مستعار للمحاق، ولمن حمل ذلك على أمارات الموت أن يفسر الخسوف بذهاب ضوء البصر والجمع باستتباع الروح الحاسة في الذهاب، أو بوصوله إلى من كان يقتبس منه نور العقل من سكان القدس، وتذكير الفعل لتقدمه وتغليب المعطوف.

﴿يَقُولُ الإِنْسَانُ يَوْمَثِدِ أَيْنَ الْمَفَرُ﴾ أي القرار يقوله قول الآيس من وجدانه المتمني، وقرىء بالكسر وهو المكان.

﴿ كُلُّ لَا وَزَرَ ۞ إِلَىٰ رَبِكَ يَوْمَهِذِ ٱلْمُسْتَقَدُّ ۞ لِبَنْؤًا ٱلْإِنسَانُ يَوْمَهِذٍ بِمَا فَذَمَ وَأَخَرَ ۞ ﴾ .

﴿كَلاَّ﴾ ردع عن طلب المفر. ﴿لاَّ وَزَرَ﴾ لا ملجأ مستعار من الجبل واشتقاقه من الوزر وهو الثقل.

﴿ إِلَى رَبِّكَ يَوْمَثِذِ المُسْتَقَرُ ﴾ إليه وحده استقرار العباد، أو إلى حكمه استقرار أمرهم، أو إلى مشيئته موضع قرارهم يدخل من يشاء الجنة ومن يشاء النار.

﴿ يُنَبَّأُ الْإِنْسَانُ يَوْمَثِذِ بِمَا قَدَّمَ وَأَخَّرَ ﴾ بما قدم من عمل عمله وبما أخر منه لم يعمله، أو بما قدم من عمل عمله وبما أخر من سنة حسنة أو سيئة عمل بها بعده، أو بما قدم من مال تصدق به وبما أخر فخلفه، أو بأول عمله وآخره.

﴿ لِلِ ٱلْإِنسَانُ عَلَىٰ نَفْسِهِ. بَصِيرَةٌ ﴿ لِلَ وَلَوَ ٱلْقَلِ مَعَاذِيرَةٍ ﴿ لَكَ اللَّهِ عَلَيْنَا اللّ جَمْعَهُ وَقُرْمَانِتُمْ ﴿ لَا ۚ فَإِذَا قَرَأَنَهُ فَالَئِعَ قُرْمَانَهُ ﴿ لَكَ ثُمُ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴿ لَكَ ﴾ .

﴿ بَلِ الإِنْسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيرةً ﴾ حجة بينة على أعمالها لأنه شاهد بها، وصفها بالبصارة على المجاز، أو عين بصيرة فلا يحتاج إلى الإِنباء.

﴿ وَلَوْ أَلْقَى مَعَاذِيرَهُ ﴾ ولو جاء بكل ما يمكن أن يعتذر به جمع معذار وهو العذر، أو جمع معذرة على غير قياس كالمناكير في المنكر فإن قياسه معاذر وذلك أولى وفيه نظر.

﴿لاَ تُحَرِّكُ﴾ يا محمد، ﴿بِهِ﴾ بالقرآن. ﴿لِسَانَكَ﴾ قبل أن يتم وحيه. ﴿لِتَعْجَلَ بِهِ﴾ لتأخذه على عجلة مخافة أن ينفلت منك.

﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ﴾ في صدرك. ﴿وَقُرْآنَهُ﴾ وإثبات قراءته في لسانك وهو تعليل للنهي.

﴿فَإِذًا قَرَانَاهُ﴾ بلسان جبريل عليك. ﴿فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ﴾ قراءته وتكرر فيه حتى يرسخ في ذهنك.

﴿ أُمُّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴾ بيان ما أشكل عليك من معانيه، وهو دليل على جواز تأخير البيان عن وقت الخطاب، وهو اعتراض بما يؤكد التوبيخ على حب العجلة لأن العجلة إذا كانت مذمومة فيما هو أهم الأمور وأصل الدين فكيف بها في غيره، أو بذكر ما اتفق في أثناء نزول هذه الآيات. وقيل الخطاب مع الإنسان المذكور والمعنى أنه يؤتى كتابه فيتلجلج لسانه من سرعة قراءته خوفاً، فيقال له لا تحرك به لسانك لتعجل به فإن علينا بمقتضى الوعد جمع ما فيه من أعمالك وقراءته، فإذا قرأناه فاتبع قراءته بالإقرار أو التأمل فيه، ثم إن علينا بيان أمره بالجزاء عليه.

﴿ كُلَّا بَلْ نَجِنُونَ ٱلْعَاجِلَةَ ۞ وَتَذَرُونَ ٱلْاَخِرَةَ ۞ وَبُحُوٌّ فَوَيَهِ نَاضِرَةً ۞ إِلَى رَبَهَا نَاظِرَةٌ ۞ ﴿ .

﴿كَلاَّ﴾ ردع للرسول عن عادة العجلة أو للإِنسان عن الاغترار بالعاجل. ﴿بَلْ تُحِبُّونَ العَاجِلَة﴾.

﴿ وَتَذَرُونَ الآخِرَةَ ﴾ تعميم للخطاب إشعاراً بأن بني آدم مطبوعون على الاستعجال وإن كان الخطاب

للإنسان، والمراد به الجنس فجمع الضمير للمعنى ويؤيده قراءة ابن كثير وابن عامر والبصريين بالياء فيهما.

﴿وُجُوهٌ يَوْمَئِذِ نَاضِرَةٌ ﴾ بهية متهللة.

﴿إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ﴾ تراه مستغرقة في مطالعة جماله بحيث تغفل عما سواه ولذلك قدم المفعول، وليس هذا في كل الأحوال حتى ينافيه نظرها إلى غيره، وقيل منتظرة إنعامه ورد بأن الانتظار لا يسند إلى الوجه وتفسيره بالجملة خلاف الظاهر، وأن المستعمل بمعناه لا يتعدى بإلى وقول الشاعر:

وَإِذَا نَسْظَرْتُ إِلَسْنِسَكَ مِسْ مَسْلَكِ وَالْبَحْرُ دُونَكَ زِدْتَسْنِي نِسَعَسَماً بمعنى السؤال فإن الانتظار لا يستعقب العظاء.

﴿ وَوَجُوهٌ يَوْمِينِم بَاسِرَةٌ ﴿ لَكُ نَظُنُ أَن يُفْعِلَ بِهَا فَافِرَةٌ ﴿ ١٠٠٠ ﴾ .

﴿وَوُجُوهٌ يَوْمِتَذِ بَاسِرَةٌ﴾ شديدة العبوس والباسل أبلغ من الباسر لكنه غلب في الشجاع إذا اشتد كلوحه. ﴿تَظُنُّ﴾ تتوقع أربابها. ﴿أَنْ يَفْعَلَ بِهَا فَاقِرَةٌ﴾ داهية تكسر الفقار.

﴿ كُلَّا إِذَا بَلَعَتِ ٱلتَّرَاقِ ۚ ۞ وَقِيلَ مَنْ رَاقٍ ۞ ﴿.

﴿كَلاً﴾ ردع عن إيثار الدنيا على الآخرة ﴿إِذَا بَلَغَتِ التَّراقِي﴾ إذا بلغت النفس أعالي الصدر وإضمارها من غير ذكر لدلالة الكلام عليها.

﴿وَقِيلَ مَنْ رَاق﴾ وقال حاضر وصاحبها من يرقيه مما به من الرقية، أو قال ملائكة الموت أيكم يرقى بروحه ملائكة الرحمة، أو ملائكة العذاب من الرقي.

﴿ وَظَنَّ أَنَّهُ الْفِرَاقُ ﴿ لَهُ وَالْفَتِ السَّاقُ بِالسَّاقِ ۞ إِلَىٰ رَبِّكَ يَوْمَهِذِ ٱلْمَسَاقُ ۞ ﴾ .

﴿ وَظَنَّ أَنَّهُ الْفِرَاقُ ﴾ وظن المحتضر أن الذي نزل به فراق الدنيا ومحابها.

﴿وَالتَّفَّتِ السَّاقُ بِالسَّاقِ﴾ والتوت ساقه بساقه فلا يقدر على تحريكهما، أو شدة فراق الدنيا بشدة خوف لآخرة.

﴿ إِلَى رَبُّكَ يَوْمَئِذِ المَسَاقُ﴾ سوقه إلى الله تعالى وحكمه.

﴿ فَلَا صَدَّقَ وَلَا صَلَّى ﴿ لَكُ وَلَكِن كَذَّبَ وَتَوَلَّ ﴿ إِلَى أَمَّ ذَهَبَ إِلَىٰ أَهْلِهِ. يَتَمَكَّىٰ

﴿ فَلاَ صَدَّقَ﴾ ما يجب تصديقه، أو فلا صدق ماله أي فلا زكاه. ﴿ وَلاَ صَلَّى ﴾ ما فرض عليه والضمير فيهما للإنسان المذكور في ﴿ أيحسب الإِنسان ﴾ .

﴿ وَلَكِن كَذَّبَ وَتَولَى ﴾ عن الطاعة.

﴿ ثُمَّ ذَهَبَ إِلَى أَهْلِهِ يَتَمَطَّى ﴾ يتبختر افتخاراً بذلك من المط، فإن المتبختر يمد خطاه فيكون أصله يتمطط، أو من المطا وهو الظهر فإنه يلويه.

﴿ أَوْلَىٰ لَكَ فَأَوْلَىٰ ﴿ أَيْ ثُمَّ أَوْلَىٰ لَكَ فَأَوْلَ ۗ ﴿ ﴾ .

﴿ أَوَلَى لَكَ فَأَوْلَى ﴾ ويل لك من الولي، وأصله أولاك الله ما تكرهه واللام مزيدة كما في ﴿ ردف لكم ﴾ أو ﴿ أُولَى للك ﴾ الهلاك. وقيل أفعل من الويل بعد القلب أدنى من أدون، أو فعلى من آل يؤول بمعنى عقباك النار.

﴿ ثُمَّ أَوْلَى لَكَ فَأَوْلَى ﴾ أي يتكور ذلك عليه مرة بعد أخرى.

﴿ أَيَحْسَبُ ۚ ٱلْإِنسَانُ أَن يُتَرَكَ سُدًى ﴿ إِنَا يَكُ نُطْفَةً مِن ثَبِيٍّ بُنْنَى ﴿ أَنْ عَلَقَةً مُغَلَقَ مَسَوَى ﴿ أَنَا عَلَقَةً مُغَلَقَ مَسَوَى ﴿ أَنَا عَلَقَةً مُغَلَقَ مَسَوَى ﴿ أَنَا عَلَقَهُ مُغَلَقَ مَسَوَى ﴿ أَنَا عَلَمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَل اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْ

﴿ أَيَحْسَبُ الْإِنْسَانُ أَنْ يُتْرَكَ سُدَى ﴾ مهملاً لا يكلف ولا يجازى، وهو يتضمن تكرير إنكاره للحشر والدلالة عليه من حيث إن الحكمة تقتضي الأمر بالمحاسن والنهي عن القبائح، والتكليف لا يتحقق إلا بالمجازاة وهي قد لا تكون في الدنيا فتكون في الآخرة.

﴿ أَلَمْ يَكُ نُطْفَةً مِنْ مَني يُمْنَى ﴾ ﴿ ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَّى ﴾ فقدره فعدله.

﴿ فَجَعَلَ مِنْهُ الزَّوْجَينِ﴾ الصنفين ﴿ الذَّكَرَ وَالاَّنْثَى﴾ وهو استدلال آخر بالإبداء على الإِعادة على ما مر تقريره مراراً ولذلك رتب عليه قوله:

﴿ أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَادِرِ مَلَى أَنْ يُحْيِيَ المَوْتَى ﴾.

عن النبي على «أنه كان إذا قرأها قال سبحانك بلى» وعنه على «من قرأ سورة القيامة شهدت له أنا وجبريل يوم القيامة أنه كان مؤمناً به».



## مكية وآيها إحدى وثلاثوى آية

## بِسْدِ اللهِ الرَّهْنِ الرِّحَدِيْرِ

﴿ هَلَ أَنَّ عَلَ ٱلْإِنكَنِ حِينٌ مِنَ ٱلدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْئًا مَّذَكُورًا ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ بَنْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴿ ﴾.

﴿ هَلْ أَتَى عَلَى الإِنْسَانِ ﴾ استفهام تقرير وتقريب ولذلك فسر بقد وأصله أهل كقوله: أهل رَأُونَا بِسَفْحِ القَاعِ ذِي الأَكم. ﴿ حِينٌ مِنَ الدَّهٰرِ ﴾ طائفة محدودة من الزمان الممتد الغير المحدود. ﴿ لَمْ يَكُنْ شَيْئاً مَذْكُوراً ﴾ بل كان شيئاً منسياً غير مذكور بالإنسانية كالعنصر والنطفة، والجملة حال من ﴿ الإِنسان ﴾ أو وصف ل ﴿ حين ﴾ بحذف الراجع والمراد بالإِنسان الجنس لقوله:

﴿إِنَّا خَلَقْنَا الإِنْسَانَ مِن نُطْفَقِهِ أو آدم بين أولاً خلقه ثم ذكر خلقه بنيه. ﴿أَمْشَاجِ﴾ أخلاط جمع مشج أو مشيج من مشجت الشيء إذا خلطته، وجمع النطفة به لأن المراد بها مجموع مني الرجل والمرأة وكل منهما مختلف الأجزاء في الرقة والقوام والخواص، ولذلك يصير كل جزء منهما مادة عضو، وقيل مفرد كأعشار وأكباش. وقيل ألوان فإن ماء الرجل أبيض وماء المرأة أصفر فإذا اختلطا اخضرا، أو أطوار فإن النطفة تصير علقة ثم مضغة إلى تمام الخلقة. ﴿نُبْتَلِيهِ﴾ في موضع الحال أي مبتلين له بمعنى مريدين اختباره أو ناقلين له من حال إلى حال فاستعبر له الابتلاء. ﴿فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعاً بَصِيراً﴾ ليتمكن من مشاهدة الدلائل واستماع الآيات، فهو كالمسبب عن الابتلاء ولذلك عطف بالفاء على الفعل المقيد به ورتب عليه قوله:

﴿إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ۞ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلْكَنِفِرِينَ سَكَسِلَا وَأَغْلَلًا وَسَعِيرًا۞﴾.

﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ السّبِيلِ﴾ أي بنصب الدلائل وإنزال الآيات. ﴿إِمَّا شَاكِراً وَإِمَّا كَفُوراً﴾ حالان من الهاء، و ﴿إِمَّا لَلْتَفْصِيلُ أَو التّقسيم أي ﴿هديناه﴾ في حاليه جميعاً أو مقسوماً إليهما بعضهم ﴿شاكراً﴾ بالاهتداء والأخذ فيه، وبعضهم كفور بالإعراض عنه، أو من ﴿السبيل﴾ ووصفه بالشكر والكفر مجاز. وقرىء «أما» بالفتح على حذف الجواب ولعله لم يقل كافراً ليطابق قسيمه محافظة على الفواصل، وإشعاراً بأن الإنسان لا يخلو عن كفران غالباً وإنما المؤاخذ به التوغل فيه.

﴿إِنَّا أَعْتَدُنَا لِلكَافِرِينَ سَلاَسِلَ﴾ بها يقادون. ﴿وَأَغِلاَلاَ﴾ بها يقيدون. ﴿وَسَعِيراً﴾ بها يحرقون، وتقديم وعيدهم وقد تأخر ذكرهم لأن الإنذار أهم وأنفع، وتصدير الكلام وختمه بذكر المؤمنين أحسن، وقرأ نافع والكسائي وأبو بكر اسلاسلا، للمناسبة.

﴿إِنَّ ٱلْأَبْتَرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ۞ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللهِ يُفَجِّرُونَهَا تَقْدِيرًا ۞ .

﴿إِنَّ الأَبْرَارَ﴾ جمع بر كأرباب أو بار كأشهاد. ﴿يَشْرَبُونَ مِنْ كَأْسٍ﴾ من خمر وهي في الأصل القدح تكون فيه. ﴿كَانُ مِزَاجُهَا﴾ ما يمزج بها. ﴿كَانُوراً﴾ لبرده وعذوبته وطيب عرفه وقيل اسم ماء في الجنة يشبه الكافور في رائحته وبياضه. وقيل يخلق فيها كيفيات الكافور فتكون كالممزوجة به.

﴿عَيْناً﴾ بدل من ﴿كافوراً﴾ إن جعل اسم ماء أو من محل ﴿من كأس﴾ على تقدير مضاف، أي ماء عين أو خمرها أو نصب على الاختصاص أو بفعل يفسره ما بعدها. ﴿يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللهِ أي ملتذاً بها أو ممزوجاً بها، وقيل الباء مزيدة أو بمعنى من لأن الشرب مبتدأ منها كما هو. ﴿يُفَجُرُونَهَا تَفْجِيراً﴾ يجرونها حيث شاؤوا إجراء سهلاً.

# ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذَرِ وَيَخَافُونَ يَوْمَا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا ۞ وَيُطْمِعُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَى خُيِّهِ. مِسْكِينًا وَيَسِمًا وَأَسِيرًا ۞﴾.

﴿ يُوفُونَ بِالنَّلْرِ ﴾ استئناف ببيان ما رزقوه لأجله كأنه سئل عنه فأجيب بذلك، وهو أبلغ في وصفهم بالتوفر على أداء الواجبات لأن من وفي بما أوجبه على نفسه لله تعالى كان أوفى بما أوجبه الله تعالى عليه ﴿ وَيَخَافُونَ يَوْما كَانَ شَرُه ﴾ شدائده. ﴿ مُسْتَطِيراً ﴾ فاشياً منتشراً غاية الانتشار من استطار الحريق والفجر، وهو أبلغ من طار، وفيه إشعار بحسن عقيدتهم واجتنابهم عن المعاصى.

﴿وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِهُ حب الله تعالى أو الطعام أو الإطعام. ﴿مِسْكِيناً وَيَتِيماً وَأَسِيراً ﴾ يعني أسراء الكفار فإنه ﷺ كان يؤتى بالأسير فيدفعه إلى بعض المسلمين فيقول «أحسن إليه»، أو الأسير المؤمن ويدخل فيه المملوك والمسجون، وفي الحديث «غريمك أسيراك فأحسن إلى أسيرك».

# ﴿ إِنَّا ظُلِمِنْكُو لِوَجْهِ اللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنكُرْ جَزَلَةَ وَلَا شَكُونًا ۞ إِنَّا غَنَافُ مِن زَّبِنَا يَوْمًا عَبُوسًا فَتَطَرِيرًا ۞﴾.

﴿إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ الله على إرادة القول بلسان الحال أو المقال إزاحة لتوهم المن وتوقع المكافأة المنقصة للأجر. وعن عائشة رضي الله تعالى عنها: أنها كانت تبعث بالصدقة إلى أهل بيت ثم تسأل المبعوث ما قالوا، فإن ذكر دعاء دعت لهم بمثله ليبقى ثواب الصدقة لها خالصاً عند الله. ﴿لاَ نُرِيدُ مِنْكُمْ جَزَاءَ وَلاَ شُكُوراً ﴾ أي شكراً.

﴿إِنَّا نَخَافُ مِنْ رَبِّنَا﴾ فلذلك نحسن إليكم أو لا نطلب المكافأة منكم. ﴿يَوْماً﴾ عذاب يوم. ﴿عَبُوساً﴾ تعبس فيه الوجوه أو يشبه الأسد العبوس في ضراوته. ﴿قَمْطَرِيراً﴾ شديد العبوس كالذي يجمع ما بين عينيه من اقمطرت الناقة إذا رفعت ذنبها وجمعت قريطها أو مشتق من القطر والميم مزيدة.

﴿ فَوَقَنْهُمُ ٱللَّهُ شَرَّ ذَلِكَ ٱلْيَوْمِ وَلَقَنَّهُمْ نَضَرَةً وَسُرُونًا ۞ وَجَزَنْهُم بِمَا صَبَرُوا جَنَّةً وَحَرِيرًا ۞﴾.

﴿ فَوَقَاهُمُ الله شَرَّ ذَلِكَ الْيَوْمِ ﴾ بسبب خوفهم وتحفظهم عنه. ﴿ وَلَقَّاهُمْ نَضْرَةً وَسُرُوراً ﴾ بدل عبوس الفجار زحزنهم.

﴿وَجَزَاهُمْ بِمَا صَبَرُوا﴾ بصبرهم على أداء الواجبات واجتناب المحرمات وإيثار الأموال. ﴿جَنَّةٌ﴾ بستاناً يأكلون منه. ﴿وَحَرِيراً﴾ يلبسونه. وعن ابن عباس رضي الله عنهما: أن الحسن والحسين رضي الله عنهما مرضا فعادهما رسول الله ﷺ في ناس فقالوا: يا أبا الحسن لو نذرت على ولديك، فنذر على وفاطمة رضي الله تعالى عنهما وفضة جارية لهما صوم ثلاث إن برئا، فشفيا وما معهم شيء، فاستقرض علي من شمعون الخيبري ثلاثة أصوع من شعير فطحنت فاطمة صاعاً واختبزت خمسة أقراص فوضعوها بين أيديهم ليفطروا، فوقف عليهم مسكين فآثروه وباتوا ولم يذوقوا إلا الماء وأصبحوا صياماً، فلما أمسوا ووضعوا الطعام وقف عليهم يتيم فآثروه، ثم وقف عليهم في الثالثة أسير ففعلوا مثل ذلك، فنزل جبريل عليه السلام بهذه السورة

وقال خذها يا محمد هناك الله في أهل بيتك.

﴿ مُثَكِينَ فِهَا عَلَى ٱلْأَرَّبِكِ لَا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلَا زَمْهَرِيزًا ﴿ وَدَانِيَةٌ عَلَيْهِمْ ظِلَالُهَا وَذُلِلَتَ قُطُوفُهَا نَذَلِيلًا ﴾.

﴿مُتَّكِثِينَ فِيهَا عَلَى الأَرَائِكِ﴾ حال من هم في ﴿جزاهم﴾ أو صفة لـ ﴿جنة﴾. ﴿لاَ يَرَوُنَ فِيهَا شَمْساً وَلاَ زَمْهَرِيراً﴾ يحتملهما وأن يكون حالاً من المستكن في ﴿متكثين﴾، والمعنى أنه يمر عليهم فيها هواء معتدل لا حار محم ولا بارد مؤذ، وقيل الزمهرير القمر في لغة طيىء قال راجزهم:

وَلَيْكَةٌ ظَلاَمُهَا قَدِ اعْتَكُر قَطَعْتُهَا وَالزَّمْهَرِيرُ مَا زَهَرْ

والمعنى أن هواءها مضيء بذاته لا يحتاج إلى شمس وقمر.

﴿وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلاَلْهَا﴾ حال أو صفة أخرى معطوفة على ما قبلها، أو عطف على ﴿جنة﴾ أي وجنة أخرى دانية على أنها من دانية على أنها من دانية على أنها خبر ﴿وَلَمَنْ خَافَ مَقَامُ رَبُّهُ جَنتَانَ﴾ وقرئت بالرفع على أنها خبر ﴿وَظلالها﴾ والجملة حال أو صفة. ﴿وَذُلِلَتْ قُطُوفُهَا تَذْلِيلاً﴾ معطوف على ما قبله أو حال من دانية، وتذليل القطوف أن تجعل سهلة التناول لا تمتنع على قطافها كيف شاؤوا.

﴿ وَيُطَافُ عَلَيْهِم بِعَانِيَةٍ مِّن فِضَةٍ وَأَكُوابٍ كَانَتْ قَوَارِيرًا ﴿ فَ قَارِيرًا مِن فِضَةٍ فَذَّرُوهَا نَقْدِيرًا ﴿ وَيُسْقَوْنَ فِيهَا كَأْسُا كَانَ مِزَاجُهَا زَنَجِيلًا ﴿ ﴾ عَيْنًا فِيهَا تُسَمَّى سَلْسَبِيلًا ﴿ ﴾ .

﴿ وَيُطَافُ عَلَيْهِمْ بِآنِيَةٍ مِنْ فِضَّةٍ وَأَكْوَابِ ﴾ وأباريق بلا عروة . ﴿ كَانَتْ قَوَارِيراً ﴾ .

﴿قَوَارِيرَ مِنْ فِضَّةٍ﴾ أي تكونت جامعة بين صفاء الزجاجة وشفيفها وبياض الفضة ولينها، وقد نون ﴿قوارير مِن فضة على هي «قوارير» من نون «سلاسلا» وابن كثير الأولى لأنها رأس الآية، وقرىء «قوارير من فضة» على هي «قوارير» ﴿قَدَّرُوهَا تَقْدِيراً﴾ أي قدروها في أنفسهم فجاءت مقاديرها وأشكالها كما تمنوه، أو قدروها بأعمالهم الصالحة فجاءت على حسبها، أو قدر الطائفون بها المدلول عليهم بقوله يطاف شرابها على قدر اشتهائهم، وقرىء «قدروها» أي جعلوا قادرين لها كما شاؤوا من قدر منقولاً من قدرت الشيء.

﴿وَيُسْقُونَ فِيهَا كَأَسَا كَانَ مِزَاجُهَا زَنْجَبِيلاً ما يشبه الزنجبيل في الطعم وكانت العرب يستلذون الشراب الممزوج به ﴿عَيْناً فِيها تُسَمَّى سَلْسَبِيلا ﴾ لسلاسة انحدارها في الحلق وسهولة مساغها، يقال شراب سلسل وسلسال وسلسبيل، ولذلك حكم بزيادة الباء والمراد به أن ينفي عنها لذع الزنجبيل ويصفها بنقيضه، وقيل أصله سل سبيلاً فسميت به كتأبط شراً لأنه لا يشرب منها إلا من سأل إليها سبيلاً بالعمل الصالح.

﴿ وَيَطُوقُ عَلَيْهِمْ وِلَدَانُ تُحَلَّدُونَ إِذَا رَأَيْنَهُمْ حَسِبْتُهُمْ لُوْلُؤًا مَنْشُورًا اللَّ وَإِذَا رَأَيْتَ ثَمَّ رَأَيْتَ نَعِيهَا وَمُلَكًا كِيرًا ﴿ ﴾.

﴿ وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانُ مُخَلِّدُونَ ﴾ دائمون. ﴿ إِذَا رَأَيْتَهُمْ حَسِبْتَهُمْ لُؤُلُوا مَنْثُوراً ﴾ من صفاء ألوانهم وانبثاثهم في مجالسهم وانعكاس شعاع بعضهم إلى بعض.

﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثُمَّ ﴾ ليس له مفعول ملفوظ ولا مقدر لأنه عام معناه إن بصرك أينما وقع ﴿ وَأَيْتَ نَعِيماً وَمُلْكاً كَبِيراً ﴾ واسعاً، وفي الحديث «أدنى أهل الجنة منزلة ينظر في ملكه مسيرة ألف عام يرى أقصاه كما يرى أدناه » هذا وللعارف أكبر من ذلك وهو أن تنتقش نفسه بجلايا الملك وخفايا الملكوت، فيستضيء بأنوار قدس الجبروت.

﴿عَلِيمُهُمْ ثِيَابُ مُسندُسٍ خُضَرٌ وَإِسْتَبْرَقُ وَحُلُوا أَسَاوِرَ مِن فِضَةِ وَسَقَنهُمْ رَبُّهُمْ شَرَابًا طَهُورًا ﴿ إِنَّ هَذَا كَانَ لَكُرْ جَزَاءُ وَكَانَ سَعْيُكُمْ مَشْكُورًا ﴿ إِنَّ الْمَالِ اللَّهِ عَلَيْهُمْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى ا

﴿عَالِيَهُمْ ثِيَابُ سُنْدُسِ خُضْرٌ وَإِسْتَبْرَقَ﴾ يعلوهم ثياب الحرير الخضر ما رق منها وما غلظ، ونصبه على الحال من هم في عليهم أو ﴿حسبتهم﴾، أو ﴿ملكاً﴾ على تقدير مضاف أي وأهل ملك كبير عاليهم، وقرأ نافع ﴿عَالِيهِمْ ﴾ وحمزة بالرفع على أنه خبر ﴿ثياب﴾. وقرأ ابن كثير وأبو بكر ﴿خُضْرٍ ﴾ بالجر حملاً على ﴿سندس ﴾ بالمعنى فإنه اسم جنس، ﴿واستبرق ﴾ بالرفع على أنه استفعل من البريق جعل علماً لهذا النوع والكسائي بالرفع، وقرى، ﴿واستبرق ﴾ بوصل الهمزة والفتح على أنه استفعل من البريق جعل علماً لهذا النوع من الثياب. ﴿وَحُلُوا أَسَاوِرَ مِنْ فِضَةٍ ﴾ عطف على ﴿ويطوف عليهم ﴾ ولا يخالفه قوله ﴿أساور من ذهب لامكان الجمع والمعاقبة والتبعيض، فإن حلي أهل الجنة تختلف باختلاف أعمالهم، فلعله تعالى يفيض عليهم جزاء لما عملوه بأيديهم حلياً وأنواراً تتفاوت تفاوت الذهب والفضة، أو حال من الضمير في ﴿عاليهم ﴾ بإضمار قد، وعلى هذا يجوز أن يكون هذا للخدم وذلك للمخدومين. ﴿وَسَقَاهُمْ رَبُهُمْ شَرَاباً طَهُوراً ﴾ يريد به نوعاً آخر يفوق على النوعين المتقدمين ولذلك أسند سقيه إلى الله عز وجل، ووصفه بالطهورية فإنه يظهر شوعاً آخر يفوق على اللذات الحسية والركون إلى ما سوى الحق، فيتجرد لمطالعة جماله ملتذاً بلقائه باقياً بشاربه عن الميل إلى اللذات الحسية والركون إلى ما سوى الحق، فيتجرد لمطالعة جماله ملتذاً بلقائه باقياً ببقائه، وهي منتهى درجات الصديقين ولذلك ختم بها ثواب الأبرار.

﴿إِنْ هَذَا كَانَ لَكُمْ جَزَاءَ﴾ على إضمار القول والإِشارة إلى ما عد من ثوابهم. ﴿وَكَانَ سَغَيْكُمْ مَشْكُوراً﴾ مجازى عليه غير مضيع.

﴿ إِنَّا نَعَنُ نَزَّلِنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرَّءَانَ تَنزِيلًا ﴿ إِنَّا فَاصْدِرَ لِخُكْمِ رَبِّكَ وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ ءَاشِمًا أَوْ كَفُورًا ۞ ﴿.

﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ القُرْآنَ تَنْزِيلاً﴾ مفرقاً منجماً لحكمةِ اقتضته، وتكرير الضمير مع أن مزيد لاختصاص التنزيل به.

﴿فَاصْبِرْ لِحُكُم رَبِّكَ﴾ بتأخير نصرك على كفار مكة وغيرهم. ﴿وَلاَ تُطِعْ مِنْهُمْ آئِماً أَوْ كَفُوراً﴾ أي كل واحدُ من مرتكب الإِثم الداعي لك إليه ومن الغالي في الكفر الداعي لك إليه، وأو للدلالة على أنهما سيان في استحقاق العصيان والاستقلال به والتقسيم باعتبار ما يدعونه إليه، فإن ترتب النهي على الوصفين مشعر بأنه لهما وذلك يستدعي أن تكون المطاوعة في الإِثم والكفر. فإن مطاوعتهما فيما ليس بإثم ولا كفر غير محظور.

﴿وَانْكُرِ اسْمَ رَبِّكَ بُكُرُةً وَأَصِيلًا ۞ وَمِنَ ٱلَّذِلِ فَاسْجُدَ لَهُ وَسَبِّحَهُ لَيْلًا طَوِيلًا ۞﴾.

﴿ وَاذْكُرْ اسْمَ رَبِّكَ بُكْرَةً وَأَصِيلاً﴾ ودَاوم على ذكره أو دم على صلاة الفجر والظهر والعصر فإن الأصيل يتناول وقتيهما.

﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَاسْجُدْ لَهُ ﴾ وبعض الليل فصل له تعالى، ولعل المراد به صلاة المغرب والعشاء وتقديم الظرف لما في صلاة الليل من مزيد الكلفة والخلوص. ﴿ وَسَبِّحْهُ لَيْلاً طَوِيلاً ﴾ وتهجد له طائفة طويلة من الليل.

﴿ إِنَّ هَتَوُلَآءٍ يُحِبُّونَ ٱلْعَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَرَآءَهُمْ يَوْمًا فَقِيلًا ۞ غَنُ خَلَقْنَهُمْ وَشَدَدْنَا أَشَرَهُمُّ وَإِذَا شِئْنَا بَنْكَهُمْ تَبْدِيلًا ۞﴾.

﴿إِنَّ هَوْلاَءِ يُحِبُّونَ العَاجِلَةَ وَيَذْرُونَ وَرَاءَهُمْ﴾ أمامهم أو خلف ظهورهم. ﴿يَوْماً ثَقِيلاً﴾ شديداً مستعار من الثقل الباهظ للحامل، وهو كالتعليل لما أمر به ونهى عنه.

﴿ نَحْنُ خَلَقْنَاهُمْ وَشَدَدْنَا أَسْرَهُمْ ﴾ وأحكمنا ربط مفاصلهم بالأعصاب. ﴿ وَإِذَا شِثْنَا بَدَّلْنَا أَمْثَالَهُمْ تَبْدِيلا ﴾ وإذا شئنا أهلكناهم و ﴿ بدلنا أمثالهم تبديلا ﴾ في الخلقة، وشدة الأسر يعني النشأة الثانية ولذلك جيء بـ ﴿ إِذَا ﴾ أو بدلنا غيرهم ممن يطيع ﴿ وإذا ﴾ لتحقق القدرة وقوة الداعية.

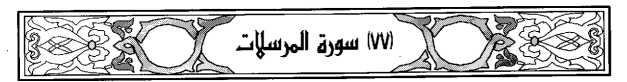
﴿ إِنَّ هَلِدِدِ تَذْكِرَةً ۚ فَمَن شَآءَ ٱتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ؞ سَبِيلًا ۞ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ۞ يُدْخِلُ مَن يَشَآهُ فِي رَحْمَتِهِ؞ وَالظَّلِلِمِينَ أَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا أَلِيًّا ۞﴾.

﴿إِنَّ هَذِهِ تَذْكِرَةٌ ﴾ الإشارة إلى السورة أو الآيات القريبة، ﴿فَمَنْ شَاءَ اتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلا ﴾ تقرب إليه بالطاعة.

﴿وَمَا تَشَاوُونَ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ الله﴾ وما تشاؤون ذلك إلا وقت أن يشاء الله مشيئتكم، وقرأ ابن كثير وأبو عمرو وابن عامر ﴿يشاؤون﴾ بالياء. ﴿إِنَّ الله كَانَ عَلِيماً﴾ بما يستأهل كل أحد. ﴿حَكِيماً﴾ لا يشاء إلا ما تقتضيه حكمته.

﴿ يُذْخِلُ مَنْ يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ بِالهداية والتوفيق للطاعة. ﴿ وَالظَّالِمِينَ أَعَدٌ لَهُمْ عَذَاباً أَلِيماً ﴾ نصب ﴿ الظالمين ﴾ بفعل يفسره ﴿ أعد لهم ﴾ مثل أوعد وكافأ ليطابق الجملة المعطوف عليها، وقرىء بالرفع على الابتداء.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة هل أتى كان جزاؤه على الله جنة وحريراً».



#### مكية وأيها خمسوى أية

## بِسْمِ اللَّهِ النَّحْنِ الرَّحِيمَ يِ

﴿ وَالْمُرْسَلَتِ عُرَّهُ ۚ ۞ فَالْعَصِفَتِ عَصْفًا ۞ وَالنَّشِرَتِ نَشَرُ ۞ فَالْفَرِقَتِ وَرَّمًا ۞ فَالْمُلْقِيَتِ. وَرَّمًا ۞ وَالنَّشِرَتِ نَشْرُ ۞ .

﴿وَالمُرْسِلاَتِ عُرْفاً﴾ ﴿فَالعَاصِفَاتِ عَصْفاً﴾ ﴿وَالنّاشِرَاتِ نَشْراً﴾ ﴿فَالفَارِقَاتِ فَرْقاً﴾ ﴿فَالمُلْقِيَاتِ ذِكْراً﴾ أقسام بطوائف من الملائكة أرسلهن الله تعالى بأوامره متنابعة. فعصفن عصف الرياح في امتثال أمره، ونشرن الشرائع في الأرض، أو نشرن النفوس الموتى بالجهل بما أوحين من العلم، ففرقن بين الحق والباطل، فألقين إلى الأنبياء ذكراً علاماً للمحقين ونذراً للمبطلين، أو بآيات القرآن المرسلة بكل عرف إلى محمد عليه الصلاة والسلام، فعصفن سائر الكتب والأديان بالنسخ ونشرن آثار الهدى والحكم في الشرق والغرب، وفرقن بين الحق والباطل فألقين ذكر الحق فيما بين العالمين. أو بالنفوس الكاملة المرسلة إلى الأبدان لاستكمالها فعصفن ما سوى الحق ونشرن أثر ذلك في جميع الأعضاء، ففرقن بين الحق بذاته والباطل في نفسه فيرون كل شيء هالكا إلا وجهه، فألقين ذكراً بحيث لا يكون في القلوب والألسنة إلا ذكر الله تعالى. أو برياح عذاب أرسلن فعصفن، ورياح رحمة نشرن السحاب في الجو، ففرقن فألقين ذكراً أي تسببن له، فإن العاقل إذا شاهد هبوبها والمعروف، أو بمعنى المتنابعة من عرف الفرس وانتصابه على العلة أي أرسلن للإحسان والمعروف، أو بمعنى المتنابعة من عرف الفرس وانتصابه على الحال.

﴿ عُذَرًا أَوْ نُذَرًا ۞ إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَوَفِعٌ ۞ فَإِذَا النَّجُومُ طُمِسَتَ ۞ وَإِذَا السَّمَانُهُ فُرِجَتَ ۞ وَإِذَا لَيْسَانُهُ فُرِجَتَ ۞ وَإِذَا السَّمَانُهُ فُرِجَتَ ۞ وَإِذَا لَيْسَانُهُ فُرِجَتَ ۞ وَإِذَا السَّمَانُهُ فُرِجَتَ ۞ وَإِذَا السَّمَانُ اللَّهُ وَاللَّهُ إِنَّ السَّمَانُ اللَّهُ عَلَيْكُومُ اللَّهُ إِنَّ السَّمَانُ اللَّجْوَا السَّمَانُ اللَّهُ عَلَى السَّمَانُ اللَّهُ عَلَى السَّمَانُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّ السَّمَانُ اللَّهُ عَلَيْكُومُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى السَّمَانُ اللَّهُ عَلَيْكُومُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى السَّمَانُهُ اللَّهُ عَلَى السَّمَانُهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى السَّمَانُهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُومُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى السَّامُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللل

﴿عُذْراً أَوْ نُدْراً﴾ مصدران لعذر إذا محا الإِساءة وأنذر إذا خوف، أو جمعان لعذير بمعنى المعذرة ونذير بمعنى المعذرة ونذير بمعنى الإندار، أو بمعنى العاذر والمنذر، ونصبهما على الأولين بالعلية أي ﴿عَذْراً﴾ للمحقين ﴿أو نذراً﴾ للمبطلين، أو البدل من ﴿ذكراً﴾ على أن المراد به الوحي أو ما يعم التوحيد والشرك والإِيمان والكفر وعلى الثالث بالحالية، وقرأهما أبو عمرو وحمزة والكسائي وحفص بالتخفيف.

﴿إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَوَاقِعٌ﴾ جواب القسم ومعناه أن الذي توعدونه من مجيء القيامة كائن لا محالة.

﴿ فَإِذَا النُّجُومُ طُمِسَتْ ﴾ محقت أو أذهب نورها.

﴿ وَإِذَا السَّمَاءُ فُرِجَتْ ﴾ صدعت.

﴿ وَإِذَا الْجِبَالُ نُسِفَتُ ﴾ كالحب ينسف بالمنسف.

﴿ وَإِذَا ٱلرُّسُلُ أُفِنَتَ ۞ لِأَي يَوْمِ أُجِلَتْ ۞ لِيُوْمِ ٱلْفَصْلِ ۞ وَمَاۤ أَدْرَىكَ مَا يَوْمُ ٱلْفَصْلِ ۞ وَلِلَّ يَوْمِيلِ لِلْتَكَذِيدِنَ ۞﴾.

﴿وَإِذَا الرُّسُلُ أُقْتَتُ﴾ عين لها وقتها الذي يحضرون فيه للشهادة على الأمم بحصوله، فإنه لا يتعين لهم قبله، أو بلغت ميقاتها الذي كانت تنتظره، وقرأ أبو عمرو «وقتت» على الأصل.

﴿ لأَيِّ يَوْمِ أُجِّلَتُ ﴾ أي يقال لأي يوم أخرت، وضرب الأجل للجمع وهو تعظيم لليوم وتعجيب من هوله، ويجوز أن يكون ثاني مفعولي ﴿ أقتت ﴾ على أنه بمعنى أعلمت.

﴿لِيَوْمِ الفَصٰلِ﴾ بيان ليوم التأجيل.

﴿وَمَا أَذْرَاكَ مَا يَوْمُ الْفَصْلِ﴾ ومن أين تعلم كنهه ولم تر مثله.

﴿ وَيْلٌ يَوْمَثِذِ لِلمُكَذِّبِينَ ﴾ أي بذلك، و ﴿ ويل ﴾ في الأصل مصدر منصوب بإضمار فعله عدل به إلى الرفع للدلالة على ثبات الهلك للمدعو عليه، و ﴿ يومئذ ﴾ ظرفه أو صفته.

﴿ أَنَدَ نُهْلِكِ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ لَنَ مُنْتِمُهُمُ ٱلْآخِرِينَ ﴿ كَلَالِكَ نَفْعَلُ بِٱلْمُحْرِمِينَ ﴿ وَبَلُ يَوْمَهِذِ لِلَا لَهُ مَهِذِ لِللَّهُ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللّلِل اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلِلْ اللَّهُ ال

﴿ أَلَمْ نُهْلِكِ الْأَوَّلِينَ ﴾ كقوم نوح وعاد وثمود، وقرىء «نهلك» من هلكه بمعنى أهلكه.

﴿ ثُمَّ نُشِعُهُمُ الْآخرينَ ﴾ أي ﴿ ثم﴾ نحن ﴿ نتبعهم ﴾ نظراءهم ككفار مكة، وقرىء بالجزم عطفاً على ﴿ نهلك ﴾ فيكون ﴿ الآخرين ﴾ المتأخرين من المهلكين كقوم لوط وشعيب وموسى عليهم السلام.

﴿كَلَّلِكَ﴾ مثل ذلك الفعل. ﴿نَفْعَلُ بِالمُجْرِمِينَ﴾ بكل من أجرم.

﴿ وَيْلُ يَوْمَئِذِ لِلمُكَذَّبِينَ ﴾ بآيات الله وأنبيائه فليس تكريراً، وكذا إن أطلق التكذيب أو علق في الموضعين بواحد، لأن الـ ﴿ ويل ﴾ الأول لعذاب الآخرة وهذا للإِهلاك في الدنيا، مع أن التكرير للتوكيد حسن شائع في كلام العرب.

﴿ أَلَرْ غَنْلُفَكُمْ مِن مَآءٍ مِّهِينِ ۞ فَجَعَلْنَهُ فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ ۞ إِلَى قَدَرٍ مَّقَلُومِ ۞ فَقَدَرَنَا فَيْعُمَ ٱلْقَادِرُونَ ۞ وَيَلُّ يَوْمَهِذِ لِلْمُكَذِّبِينَ ۞﴾.

﴿ أَلَمْ نَخْلُقُكُمْ مِنْ مَاءٍ مَهِينٍ ﴾ نطفة مذرة ذليلة.

﴿ فَجَعَلْنَاهُ فِي قَرَارٍ مَكْيَنٍ ﴾ هو الرحم.

﴿ إِلَى قَدَرٍ مَعْلُومٍ ﴾ إلى مقدار معلوم من الوقت قدره الله تعالى للولادة.

﴿ فَقَدَرْنَا ﴾ على ذلك، أو فقدرناه ويدل عليه قراءة نافع والكسائي بالتشديد. ﴿ فَنِعْمَ الْقَادِرُونَ ﴾ نحن. ﴿ وَيَلْ يَوْمَثِذِ لِلمُكَذِّبِينَ ﴾ بقدرتنا على ذلك أو على الإعادة.

﴿ أَلَةً نَجْعَلِ ٱلْأَرْضَ كِفَاتًا ﴿ أَعْلَا أَنْ أَمْوَنَا ﴿ وَجَعَلْنَا فِيهَا رَوَسِىَ شَلْمِخَلَتِ وَأَسْفَيْنَكُمْ ثَانَهُ فُرَانَا ﴾ . يَوَمِهِ لِهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ كِفَاتاً ﴾ كافتة اسم لما يكفت أي يضم ويجمع كالضمام والجماع اسم لما يضم ويجمع، أو مصدر نعت به أو جمع كافت كصائم وصيام، أو كفت وهو الوعاء أجرى على الأرض باعتبار أقطارها.

﴿ أَخْيَاءً وَأَمْوَاتاً ﴾ منتصبان على المفعولية وتنكيرهما للتفخيم، أو لأن أحياء الإنس وأمواتهم بعض الأحياء والأموات، أو الحالية من مفعوله المحذوف للعلم به وهو الإنس، أو بنجعل على المفعولية و ﴿ كَفَاتاً ﴾ حال أو الحالية فيكون المعنى بالأحياء ما ينبت وبالأموات ما لا ينبت.

﴿وَجَعَلْنَا فِيهَا رَوَاسِي شَامِخَاتِ﴾ جبالاً ثوابت طوالاً والتنكير للتفخيم، أو الإِشعار بأن فيها ما لم يعرف ولم ير ﴿وَأَسْقَيْنَاكُمْ مَاءَ فُرَاتَا﴾ بخلق الأنهار والمنابع فيها.

﴿ وَيْلٌ يَوْمَثِذِ لِلمُكَذِّبِينَ ﴾ بأمثال هذه النعم.

﴿ اَنطَالِقُوٓاْ إِلَىٰ مَا كُنتُم بِهِ، تُكَذِّبُونَ ۞ اَنطَلِقُوٓاْ إِلَىٰ ظِلِّ ذِى ثَلَاثِ شُعَبِ ۞ لَا ظَلِيلِ وَلَا يُغْنِى مِنَ ٱللَّهَبِ ۞﴾.

﴿انْطَلِقُوا﴾ أي يقال لهم انطلقوا. ﴿إِلَى مَا كُنتُمْ بِهِ تُكَذِّبُونَ ﴾ من العذاب.

﴿انْطَلَقُوا﴾ خصوصاً وعن يعقوب ﴿انْطَلَقُوا﴾ على الإخبار عن امتثالهم للأمر اضطراراً. ﴿إِلَى ظِلُ﴾ يعني ظل دخان جهنم كقوله تعالى: ﴿وظل من يحموم﴾. ﴿فَي ثَلاثِ شُعَبٍ ﴾ يتشعب لعظمه كما ترى الدخان العظيم يتفرق تفرق الذوائب، وخصوصية الثلاث إما لأن حجاب النفس عن أنوار القدس الحس والخيال والوهم، أو لأن المؤدي إلى هذا العذاب هو القوة الواهمة الحالية في الدماغ والغضبية التي في يمين القلب والشهوية التي في يساره، ولذلك قيل شعبة تقف فوق الكافر وشعبة عن يمينه وشعبة عن يساره.

﴿لاَ ظَلِيلِ﴾ تهكم بهم ورد لما أوهم لفظ الـ ﴿ظل﴾. ﴿وَلاَ يُغْنِي مِنَ اللَّهَبِ﴾ وغير مغن عنهم من حر اللهب شيئاً.

## ﴿ إِنَّهَا نَرْمِى بِشَكَرِهِ كَالْقَصْرِ ۞ كَأَنَّهُ جِمَلَتُ صُفَرٌ ۞﴾.

﴿إِنَّهَا تَرْمِي بِشَرَرٍ كَالقَصْرِ﴾ أي كل شرارة ﴿كالقصر﴾ في عظمها، ويؤيده أنه قرىء «بشرار»، وقيل هو جمع قصرة جمع قصرة وهي الشجرة الغليظة، وقرىء «كالقصر» جمع قصرة كحاجة وحوج، و «كالقصر» جمع قصرة وهي أصل العنق والهاء للشعب.

﴿كَأَنَهُ جِمَالاتٌ﴾ جمع جمال أو جمالة جمع جمل. ﴿صُفْرٌ﴾ فإن الشرار بما فيه من النارية يكون. أصفر، وقيل سود لأن سواد الإبل يضرب إلى الصفرة، والأول تشبيه في العظم وهذا في اللون والكثرة والتتابع والاختلاط وسرعة الحركة، وقرأ حمزة والكسائي وحفص ﴿جِمَالةٌ﴾ وعن يعقوب ﴿جُمَالاَتٌ﴾ بالضم جمع جُمالة، وقد قرىء بها وهي الحبل الغليظ من حبال السفينة شبهه بها في امتداده والتفافه.

﴿ وَيَلُّ يَوْمَهِذِ لِلشَّكَذِبِينَ ﴿ هَا يَعَلِمُونَ ﴿ يَنَطِعُونَ ﴿ وَلَا يُؤْذَنُ لَمَتُمْ فَيَعَنَذِرُونَ ﴿ وَبَلُّ يَوْمَهِذِ لِلسَّكَذَبِينَ ﴾.

﴿ وَيُلْ يَوْمَئِذِ لِلمُكَذِّبِينَ ﴾ ﴿ هَذَا يَوْمُ لاَ يَنْطِقُونَ ﴾ أي بما يستحق فإن النطق بما لا ينفع كلا نطق، أو بشيء من قرط الدهشة والحيرة وهذا في بعض المواقف، وقرىء بنصب الد ﴿ يَوْمَ ﴾ أي هذا الذي ذكر واقع يومئذ.

﴿ وَلاَ يُؤْذَنُ لَهُمْ فَيَعْتَذِرُونَ ﴾ ﴿ وَيْلٌ يَوْمَثِذِ لِلمُكَذَّبِينَ ﴾ عطف ﴿ فيعتذرون ﴾ على ﴿ يؤذن ﴾ ليدل على نفي الإذن والاعتذار عقيبه مطلقاً ، ولو جعله جواباً لدل على أن عدم اعتذارهم لعدم الإذن فأوهم ذلك أن لهم عذراً لكن لا يؤذن لهم فيه .

﴿ هَٰذَا يَوْمُ ٱلْفَصَّلِّ جَمَّنَكُمْ وَٱلْأَوْلِينَ ۞ فَإِن كَانَ لَكُو كَيْدٌ فَكِيدُونِ ۞ وَيْلٌ فَوَيَهِ لِلْمُكَذِبِينَ ۞﴾.

﴿ هَذَا يَوْمُ الفَصْلِ ﴾ بين المحق والمبطل. ﴿ جَمَعْنَاكُمْ وَالأَوَّلِينَ ﴾ تقرير وبيان للفصل.

﴿ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ كَيْدٌ فَكِيدُونِ ﴾ تقريع لهم على كيدهم للمؤمنين في الدنيا وإظهار لعجزهم.

﴿ وَيْلُ يَوْمَثِنِ لِلمُكَذِّبِينَ ﴾ إذ لا حيلة لهم في التخلص من العذاب.

﴿ إِنَّ ٱلْمُتَقِينَ فِ ظِلَالِ وَعُيُونِ ۞ وَفَرَكِهَ مِمَّا يَشْتَهُونَ ۞ كُلُواْ وَٱشْرَبُواْ هَنِيَتًا بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ۞ إِنَّا كَنَالِكَ جَرِى ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ وَبَلُّ يَوَيَهِذِ لِلْمُكَذِبِينَ ۞ ﴾.

﴿إِنَّ المُتَّقِينَ ﴾ عن الشرك الأنهم في مقابلة المكذبين. ﴿فِي ظِلالَ وَعُيُونِ ﴾ .

﴿وَقَوَاكِهَ مِمَّا يَشْتَهُونَ﴾ مستقرون في أنواع الترفه.

﴿ كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيناً بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ أي مقولاً لهم ذلك.

﴿إِنَّا كَذَلُّكَ نَجْزِي المُحْسِنينَ ﴾ في العقيدة.

﴿ وَيْلَ يَوْمَنِذِ لِلمُكَذِّبِينَ ﴾ يمحض لهم العذاب المخلد ولخصومهم الثواب المؤبد.

﴿ كُلُواْ وَتَمَنَّعُواْ فَلِيلًا إِنَّكُمْ مُجْرِمُونَ ۞ وَيْلٌ يَوْمَهِذِ لِللَّمُكَذِّبِينَ ۞﴾.

﴿ كُلُوا وَتَمَتَّعُوا قَلِيلاً إِنْكُمْ مُجْرِمُونَ ﴾ حال من المكذبين أي الويل ثابت لهم في حال ما يقال لهم ذلك، تذكيراً لهم بحالهم في الدنيا وبما جنوا على أنفسهم من إيثار المتاع القليل على النعيم المقيم.

﴿ وَيْلٌ يَوْمَثِذِ لِلمُكَذِّبِينَ ﴾ حيث عرضوا أنفسهم للعذاب الدائم بالتمتع القليل.

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُنُدُ ٱرْكَعُوا لَا يَزَكُمُونَ ۞ وَيُلُّ يَوْمَهِذِ ٱلْفَكَذِيبِنَ ۞ فَيِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَهُ يُؤْمِنُونَ ۞ ﴿

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ارْكَعُوا﴾ أطيعوا واخضعوا أو صلوا أو اركعوا في الصلاة. إذ روي: أنه نزل حين أمر رسول الله على ثقيفاً بالصلاة فقالوا: لا نجبي أي لا نركع فإنها مسبة. وقيل هو يوم القيامة حين يدعون إلى السجود فلا يستطيعون. ﴿ لاَ يَرْكَعُونَ ﴾ لا يمتثلون واستدل به على أن الأمر للوجوب وأن الكفار مخاطبون بالفروع.

﴿ وَيْلٌ يَوْمَثِدِ لِلمُكَدِّبِينَ ﴾ ﴿ فَبِأَيِّ حَدِيثِ بَعْدَهُ ﴾ بعد القرآن ﴿ يُؤْمِنُونَ ﴾ إذا لم يؤمنوا به وهو معجز في ذاته مشتمل على الحجج الواضحة والمعاني الشريفة.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة والمرسلات كتب له أنه ليس من المشركين».



### مكية، وآيها إحدى واربعون آية

### بِنْ مِ اللَّهِ النَّهُ إِلنَّهُ إِلنَّهُ مِنْ الرَّحِيدِ إِ

﴿عَمَّ يَتَسَآهَلُونَ ۞ عَنِ النَّبَا ٱلْعَظِيمِ ۞ ٱلَّذِى مُمْ فِيهِ مُغَلِّفُونَ ۞﴾.

﴿عَمْ يَتَسَاءَلُونَ﴾ أصله عما فحذف الألف لما مر، ومعنى هذا الاستفهام تفخيم شأن ما يتساءلون عنه كأنه لفخامته خفي جنسه فيسأل عنه، والضمير لأهل مكة كانوا يتساءلون عن البعث فيما بينهم، أو يسألون الرسول عليه الصلاة والسلام والمؤمنين عنه استهزاء كقولهم: يتداعونهم ويتراءونهم أي يدعونهم ويرونهم، أو للناس.

﴿عَنِ النَّبَا ِالعَظِيمِ﴾ بيان لشأن المفخم أو صلة ﴿يتساءلون﴾ و ﴿عمَّ﴾ متعلق بمضمر مفسر به، ويدل عليه قراءة يعقوب: «عمه».

﴿الَّذِي هُمْ فِيهِ مُخْتَلِفُونَ﴾ بجزم النفي والشك فيه، أو بالإقرار والإنكار.

﴿ لَمْ سَيَعْلَمُونَ ۞ أَوْ كُلُّ سَيَعْلَمُونَ ۞ ﴿.

﴿كَلاَّ سَيَعْلَمُونَ﴾ ردع عن التساؤل ووعيد عليه.

﴿ ثُمَّ كَلاً سَيَعْلَمُونَ ﴾ تكرير للمبالغة و ﴿ ثم ﴾ للإشعار بأن الوعيد الثاني أشد، وقيل الأول عند النزع والثاني في القيامة، أو الأول للبعث والثاني للجزاء. وعن ابن عامر "ستعلمون" بالتاء على تقدير قل لهم ستعلمون.

﴿ أَلَةٍ نَجْعَلِ ٱلْأَرْضُ مِهَدًا ۞ وَالْجِبَالَ أَوْنَادًا ۞ وَخَلَقْنَكُمْ أَرْوَبًا ۞﴾.

﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ الأَرْضَ مِهَاداً ﴾ ﴿ وَالجِبَالَ أَوْتَاداً ﴾ تذكير ببعض ما عاينوا من عجائب صنعه الدالة على كمال قدرته ليستدلوا بذلك على صحة البعث كما مر تقريره مراراً، وقرىء «مهداً» أي أنها لهم كالمهد للصبي مصدر سمي به ما يمهد لينوم عليه.

﴿وَخَلَقْنَاكُمْ أَزْوَاجًا ﴾ ذكراً وأنثى.

﴿وَجَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَانًا ۞ وَجَعَلْنَا ٱلْبَلَ لِبَاسًا ۞ وَجَعَلْنَا ٱلنَّهَارَ مَعَاشًا ۞ وَبَنَيْمَنَا فَوْقَكُمْ سَبَّعًا شِدَادًا ۞ وَجَعَلْنَا سِرَلِبُنَا وَهَمَاجًا ۞﴾.

﴿وَجِعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَاتاً﴾ قطعاً عن الإحساس والحركة استراحة للقوى الحيوانية وإزاحة لكلالها، أو موتاً لأنه أحد التوفيين ومنه المسبوت للميت، وأصله القطع أيضاً.

﴿ وَجَعَلْتَا اللَّيْلَ لِبَاساً ﴾ غطاء يستتر بظلمته من أراد الاختفاء.

﴿ وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشًا ﴾ وقت معاش تتقلبون فيه لتحصيل ما تعيشون به، أو حياة تنبعثون فيها عن

نومكم.

﴿ وَبَنَيْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعاً شِدَاداً ﴾ سبع سموات أقوياء محكمات لا يؤثر فيها مرور الدهور.

﴿وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجاً﴾ متلالثاً وقاداً من وهجت النار إذا أضاءت، أو بالغاً في الحرارة من الوهج وهو الحر والمراد الشمس.

﴿ وَأَنْزَلْنَا مِنَ ٱلْمُعْصِرَٰتِ مَانَهُ تَجَاجًا ۞ لِنُغْرَجَ بِهِ. حَبًّا وَبَاتًا ۞ وَجَنَّتِ ٱلْفَافًا ۞ ﴿

﴿ وَأَنْزَلْنَا مِنَ المُغْصِرَاتِ ﴾ السحائب إذا أعصرت أي شارفت أن تعصرها الرياح فتمطر كقولك: أحصد الزرع إذا حان له أن يحصد، ومنه أعصرت الجارية إذا دنت أن تحيض، أو من الرياح التي حان لها أن تعصر السحاب، أو الرياح ذوات الأعاصير، وإنما جعلت مبدأ للإنزال لأنها تنشىء السحاب وتدرأ خلافه، ويؤيده أنه قرىء «بالمعصرات». ﴿ مَاءَ تُجَاجاً ﴾ منصباً بكثرة يقال ثجه وثج بنفسه. وفي الحديث «أفضل الحج العج والثج» أي رفع الصوت بالتلبية وصب دماء الهدي، وقرىء «ثجاجاً» و«مثاجج» الماء مصابه.

﴿لِنُخْرِجَ بِهِ حَبًّا وَتَبَاتًا﴾ ما يقتات به وما يعتلف من التبن والحشيش.

﴿وَجَنَّاتِ ٱلْفَافَا﴾ ملتفة بعضها ببعض جمع لف كجذع. قال:

جَـنَّــة لِــف وَعَــيُـشُ مُــغــدق وَنَــدَامـــى كُــلُــهُــمْ بِــيــضُ زهــر أو لفيف كشريف أو لف جمع لفاء كخضراء وخضر وأخضار أو متلفة بحذف الزوائد.

﴿ إِنَّ يَوْمَ ٱلْفَصْلِ كَانَ مِيقَنتًا ۞ يَوْمَ يُنفَخُ فِ ٱلصُّورِ فَنأْتُونَ أَفَوَاجًا ۞﴾.

﴿إِنَّ يَوْمَ الفَصْلِ كَانَ﴾ في علم الله تعالى أو في حكمه. ﴿مِيقَاتًا﴾ حداً تؤقت به الدنيا وتنتهي عنده، أو حداً للخلائق ينتهون إليه.

وَيَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصَّورِ بدل أو بيان ليوم الفصل. وفَتَأْتُونَ أَفْوَاجاً بحماعات من القبور إلى المحشر. روي الله على سئل عنه فقال: يحشر عشرة أصناف من أمتي بعضهم على صورة القردة، وبعضهم على صورة الخنازير، وبعضهم منكسون يسحبون على وجوههم، وبعضهم عمي وبعضهم صم بكم، وبعضهم يمضغون السنتهم فهي مدلاة على صدورهم فيسيل القيح من أفواههم يتقذرهم أهل الجمع، وبعضهم مقطعة أيديهم وأرجلهم، وبعضهم مصلوبون على جذوع من نار، وبعضهم أشد نتنا من الجيف، وبعضهم ملبسون جباباً سابغة من قطران لازقة بجلودهم أثم فسرهم بالقتات وأهل السحت وأكلة الربا والجائرين في الحكم والمعجبين بأعمالهم، والعلماء الذين خالف قولهم عملهم، والمؤذين جيرانهم والساعين بالناس إلى السلطان، والتابعين للشهوات المانعين حق الله، والمتكبرين الخيلاء.

﴿ وَفُيْحَتِ ٱلسَّمَلَةُ مُكَانَتُ أَبُوكِا ۞ وَشُيِّرَتِ ٱلْجِبَالُ فَكَانَتُ سَرَابًا ۞﴾.

﴿ وَقُتِحَتِ السَّمَاءُ ﴾ وشققت وقرأ الكوفيون بالتخفيف. ﴿ فَكَانَتْ أَبْوَاباً ﴾ فصارت من كثرة الشقوق كأن الكل أبواب أو فصارت ذات أبواب.

﴿وَسُيْرَتِ الجِبَالُ﴾ أي في الهواء كالهباء. ﴿فَكَانَتْ سَرَاباً﴾ مثل سراب إذ ترى على صورة الجبال ولم تبق على حقيقتها لتفتت أجزائها وانبثاثها.

﴿ إِنَّ جَهَنَمَ كَانَتُ مِرْصَادًا ۞ لِلطَّاخِينَ مَثَابًا ۞ لَبِثِينَ فِيهَا أَحْفَابًا ۞ .

﴿ إِنَّ جَهَنَّمَ كَانَتُ مِرْصَاداً ﴾ موضع رصد يرصد فيه خزنة النار الكفار، أو خزنة الجنة المؤمنين ليحرسوهم من فيحها في مجازهم عليها، كالمضمار فإنه الموضع الذي تضمر فيه الخيل، أو مجدة في ترصد الكفرة لئلا يشذ منها واحد كالمطعان، وقرىء ﴿ أَن ﴾ بالفتح على التعليل لقيام الساعة.

﴿لِلطَّاغِينَ مَآبَاً﴾ مرجعاً ومأوى.

﴿ لاَ بِثِينَ فِيهَا ﴾ وقرأ حمزة وروح «لبثين» وهو أبلغ. ﴿ أَخْفَاباً ﴾ دهوراً متتابعة، وليس فيها ما يدل على خروجهم منها إذ لو صح أن الحقب ثمانون سنة أو سبعون ألف سنة، فليس فيه ما يقتضي تناهي تلك الأحقاب لجواز أن يكون المراد أحقاباً مترادفة كلما مضى حقب تبعه آخر، وإن كان فمن قبيل المفهوم فلا يعارض المنطوق الدال على خلود الكفار، ولو جعل قوله:

# ﴿ لَا يَذُوفُونَ فِيهَا بَرْدًا وَلَا شَرَابًا ۞ إِلَّا حَبِمًا وَغَشَاقًا ۞ جَـٰزَاءً وِفَـاقًا ۞﴿.

﴿لا يَلُوقُونَ فِيهَا بَرْداً وَلا شَرَاباً ﴿ إِلا تَحْمِيماً وَغَسَاقاً ﴾ حالاً من المستكن في ﴿لابثين ﴾ أو نصب ﴿احقاباً ﴾ بـ ﴿لا يلوقون ﴾ احتمل أن يلبثوا فيها أحقاباً غير ذائقين إلا حميماً وغساقاً، ثم يبدلون جنساً آخر من العذاب، ويجوز أن يكون جمع حقب من حقب الرجل إذا أخطأه الرزق، وحقب العام إذا قل مطره وخيره فيكون حالاً بمعنى لابثين فيها حقبين، وقوله ﴿لا يلوقون تفسير له والمراد بالبرد ما يروحهم وينفس عنهم حر النار، أو النوم وبالغساق ما يغسق أي يسيل من صديدهم، وقيل الزمهرير وهو مستثنى من البرد إلا أخر ليتوافق رؤوس الآي، وقرأ حمزة والكسائي وحفص بالتشديد.

﴿جَزَاء وِفَاقاً﴾ أي جوزوا بذلك جزاء ذا وفاق لأعمالهم، أو موافقاً لها أو وافقها وفاقاً، وقرىء «وفاقاً» فعال من وفقه كذا.

## ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ لَا يَرْجُونَ حِسَابًا ۞ وَكُذَّبُواْ بِعَايِنِنَا كِذَابًا ۞﴾.

﴿إِنَّهُمْ كَانُوا لاَ يَرْجُونَ حِسَاباً ﴾ بيان لما وافقه هذا الجزاء.

﴿وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا كِذَّابِاً﴾ تكذيباً وفعال بمعنى تفعيل مطرد شائع في كلام الفصحاء. وقرىء بالتحفيف وهو بمعنى الكذب كقوله:

## فَصَدَهُ مَا وَكَذَابِتَهَا وَالبَهِرَءُ يَسَفَعُهُ كِذَابُهُ

وإنما أقيم مقام التكذيب للدلالة على أنهم كذبوا في تكذيبهم، أو المكاذبة فإنهم كانوا عند المسلمين كاذبين وكان المسلمون كاذبين عندهم فكأن بينهم مكاذبة، أو كانوا مبالغين في الكذب مبالغة المغالبين فيه، وعلى المعنيين يجوز أن يكون حالاً بمعنى كاذبين أو مكاذبين، ويؤيده أنه قرىء «كَذَاباً» وهو جمع كاذب، ويجوز أن يكون للمبالغة فيكون صفة للمصدر أي تكذيباً مفرطاً كذبه.

# ﴿ وَكُلُّ شَنِّ أَحْصَيْنَكُ كِتَبًا ۞ فَذُوقُواْ فَلَن نَّزِيدَكُمْ إِلَّا عَذَابًا ۞ .

﴿وَكُلَّ شَيءٍ أَخْصَيْنَاهُ ﴾ وقرىء بالرفع على الابتداء. ﴿كِتَابِاً ﴾ مصدر لأحصيناه فإن الأحصاء والكتبة يتشاركان في معنى الضبط أو لفعله المقدر أو حال بمعنى مكتوباً في اللوح، أو صحف الحفظة والجملة اعتراض وقوله:

﴿فَذُوقُوا فَلَنْ نَزِيدَكُمْ إِلاَّ عَذَاباً﴾ مسبب عن كفرهم بالحساب وتكذيبهم بالآيات ومجيئه على سريت الالتفات للمبالغة. وفي الحديث «هذه الآية أشد ما في القرآن على أهل النار».

﴿ إِنَّ اللَّمَتَٰعِينَ مَفَازًا ﴿ مَنَا إِنَّ مَا لَهِ وَأَعْتُنَا ﴿ وَكَالِمِبَ أَزْابًا ﴿ وَكَالَمُنَا دِهَاقًا ﴿ إِنَّا لَمَنَا وَلَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا وَلَا كِذَابًا ﴿ وَلَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا وَلَا كِذَابًا ﴿ وَلَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا وَلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

﴿إِنَّ لِلمُتَّقِينَ مَفَازاً﴾ فوزاً أو موضع فوز.

﴿حَدَائِقَ وَأَعْنَابِأَ﴾ بساتين فيها أنواع الأشجار المثمرة بدل من ﴿مفازاً﴾ بدل الاشتمال أو البعض.

﴿ وَكُوَاهِبٌ ﴾ نساء فلكت ثديهن ﴿ أَثْرَاباً ﴾ لدات. ﴿ وكأَسا فِهَاقاً ﴾ ملآناً وأدهق الحوض ملأه،

﴿لاَ يَسْمَعُونَ فِيهِ لَغُواً وَلاَ كِذًاباً﴾ وقرأ الكسائي بالتخفيف أي كذباً أو مكاذبة، إذ لا يكذب بعضهم عضاً.

﴿جَزَّاتُهُ مِن رَّبِكَ عَطَلَةً حِسَابًا ۞ زَّتِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الرَّحْمَنِّ لَا يَبْكُونَ مِنْهُ خِطَابًا ۞﴾.

﴿جَزَاءً مِنْ رَبِكَ﴾. بمقتضى وعده. ﴿عَطَاءً﴾ تفضلاً منه إذ لا يجب عليه شيء، وهو بدل من ﴿جزاء﴾، وقيل منتصب به نصب المفعول به. ﴿حِسَاباً﴾ كافياً من أحسبه الشيء إذا كفاء حتى قال حسبي، أو على حسب أعمالهم وقرىء «حساباً» أي محسباً كالدرّاك بمعنى المدرك.

﴿رَبُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا﴾ بدل من ربك وقد رفعه الحجازيان وأبو عمرو على الابتداء. ﴿الرَّحْمَنِ﴾ بالجر صفة له وكذا في قراءة ابن عامر وعاصم ويعقوب وبالرفع في قراءة أبي عمرو، وفي قراءة حمزة والكسائي بجر الأول ورفع الثاني على أنه خبر محذوف، أو مبتدأ خبره: ﴿لاَ يَمْلِكُونَ مِنْهُ خِطَاباً﴾ والواو لأهل السموات والأرض أي لا يملكون خطابه، والاعتراض عليه في ثواب أو عقاب لأنهم مملوكون له على الاطلاق فلا يستحقون عليه اعتراضاً وذلك لا ينافي الشفاعة بإذنه.

﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلرَّمِحُ وَٱلْمَلَتِكَةُ سَفَّاً لَا يَتَكَلْمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّمَـٰنُ وَقَالَ صَوَابًا ۞ ذَلِكَ ٱلْمِوْمُ الْحَقُّ فَـمَن شَآةَ ٱلْخَذَ إِلَى رَبِهِ مَثَابًا ۞﴾.

﴿يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَالْمَلاَئِكَةُ صَفًا لاَ يَتَكَلَّمُونَ إِلاَّ مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَقَالَ صَوَاباً﴾ تقرير وتوكيد لقوله ﴿لا يملكون﴾، فإن هؤلاء الذين هم أفضل الخلائق وأقربهم من الله إذا لم يقدروا أن يتكلموا بما يكون صواباً كالشفاعة لمن ارتضى إلا بإذنه، فكيف يملكه غيرهم و ﴿يوم﴾ ظرف لـ ﴿لا يملكون﴾، أو لـ ﴿يتكلمون﴾ و ﴿الروح﴾ ملك موكل على الأرواح أو جنسها، أو جبريل أو خلق أعظم من الملائكة.

﴿ ذَٰلِكَ الْيَوْمُ الْحَقُّ ﴾ الكائن لا محالة. ﴿ فَمَنْ شَاءَ اتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ ﴾ إلى ثوابه. ﴿ مَآباً ﴾ بالإيمان والطاعة.

﴿ إِنَّا ٱنذَرْنَكُمْ عَذَابًا هَرِيبًا يَوْمَ يَنْظُرُ ٱلْمَرَّهُ مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ وَيَقُولُ ٱلْكَافِرُ يَكَتَنَنِي كُنتُ تُرَبًّا ۞﴾.

﴿إِنَّا أَنْذَرْنَاكُمْ عَذَاباً قَرِيباً ﴾ يعني عذاب الآخرة، وقربه لتحققه فإن كل ما هو آت قريب ولأن مبدأه الموت. ﴿يَوْمَ يَنْظُرُ الْمَرْءُ مَا قَدْمْتَ يَذَاهُ ﴾ يرى ما قدمه من خير أو شر، و ﴿المرء ﴾ عام. وقيل هو الكافر لقوله: ﴿إِنَا أَنْدُرِنَاكُم ﴾ فيكون الكافر ظاهراً وضع موضع الضمير لزيادة الذم، و ﴿ما ﴾ موصولة منصوبة بينظر أو استفهامية منصوبة بـ ﴿قدمت يَداه. ﴿وَيَقُولُ الكَافِرُ يَا لَيْتَنِي كُنْتُ تُرَاباً ﴾ في الدنيا فلم أخلق ولم أكلف، أو في هذا اليوم فلم أبعث، وقيل يحشر سائر الحيوانات للاقتصاص ثم ترد تراباً فيود الكافر حالها.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة عم سقاه الله برد الشراب يوم القيامة».



#### مكية وآيها خمس أو ست وأربعول آية

## بِسْمِ اللَّهِ النَّهُ إِلنَّهُ أَلِنَّا إِلنَّهُ أَلِيرًا إِلنَّهُ أَلِي النَّهُ النَّهُ إِلنَّهُ أَلِي النَّهُ النَّالِي النَّهُ اللَّهُ النَّهُ النَّالِي النَّهُ النَّالِي النَّلِي النَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّلَّا الللَّهُ الل

﴿ وَالنَّزِعَتِ غَوْماً ۞ وَالنَّشِطَتِ نَشْطا ۞ وَالسَّبِحَتِ سَبِّما ۞ فَالسَّبِغَتِ سَبْقا ۞ فَالْمُدَرِّرَتِ أَمْرَا

﴿ وَالنَّا زِعَاتِ خَرْقاً ﴾ ﴿ وَالنَّاشِطَاتِ نَشْطاً ﴾ ﴿ وَالسَّابِحَاتِ سَبْحاً ﴾ ﴿ فَالسَّابِقَاتِ سَبْقاً ﴾ ﴿ فَالمُدَبِّرَاتِ أَمْراً ﴾ هذه صفات ملائكة الموت فإنهم ينزعون أرواح الكفار من أبدانهم غرقاً أي إغراقاً في النزع، فإنهم ينزعونها من أقاصي الأبدان، أو نفوساً غرقة في الأجساد وينشطون أي يخرجون أرواح المؤمنين برفق من نشط الدلو من البئر إذا أخرجها، ويسبحون في إخراجها سبح الغواص الذي يخرج الشيء من أعماق البحر، فيسبقون بأرواح الكفار إلى النار وبأرواح المؤمنين إلى الجنة، فيدبرون أمر عقابها وثوابها بأن يهيئوها لإدراك ما أعد لها من الآلام واللذات، أو الأوليان لهم والباقيات لطوائف من الملائكة يسبحون في مضيها أي يسرعون فيه فيسبقون إلى ما أمروا به فيدبرون أمره، أو صفات النجوم فإنها تنزع من المشرق إلى المغرب غرقاً في النزع بأن تقطع الفلك حتى تنحط في أقصى الغرب، وتنشط من برج إلى برج أي تخرج من نشط الثور إذا خرج من بلد إلى بلد، ويسبحن في الفلك فيسبق بعضها في السير لكونه أسرع حركة فيدبر أمراً أنيط بها، كاختلاف الفصول وتقدير الأزمنة وظهور مواقيت العبادات، ولما كانت حركاتها من المشرق إلى المغرب قسرية وحركاتها من برج إلى برج ملائمة سمى الأولى نزعاً والثانية نشطاً، أو صفات النفوس الفاضلة حال المفارقة فإنها تنزع عن الأبدان غرقاً أي نزعاً شديداً من إغراق النازع في القوس، وتنشط إلى عالم الملكوت وتسبح فيها فتسبق إلى حظائر القدس فتصير لشرفها وقوتها من المدبرات، أو حال سلوكها فإنها تنزع عن الشهوات فتنشط إلى عالم القدس، فتسبح في مراتب الارتقاء فتسبق إلى الكمالات حتى تصير من المكملات، أو صفات أنفس الغزاة، أو أيديهم تنزع القسي بإغراق السهام وينشطون بالسهم للرمي ويسبحون في البر والبحر فيسبقون إلى حرب العدو فيدبرون أمرها، أو صفات خيلهم فإنها تنزع في أعنتها نزعاً تغرق فيه الأعنة لطول أعناقها وتخرج من دار الإسلام إلى دار الكفر، وتسبح في حربها فتسبق إلى العدو فتدبر أمر الظفر.

أقسم الله تعالى بها على قيام الساعة وإنما حذف لدلالة ما بعده عليه.

﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلرَّاجِمَةُ ۞ تَتْبَعُهَا ٱلرَّادِمَةُ ۞ قُلُوبٌ يَوْمَهِذِ وَاجِمَةُ ۞ ٱبْصَدَرُهَا خَشِعَةٌ ۞﴾.

﴿ وَوَمَ تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ ﴾ وهو منصوب به والمراد به ﴿ الراجفة ﴾ الأجرام الساكنة التي تشتد حركتها حينئذ كالأرض والجبال أو الواقعة التي ترجف الأجرام عندها وهي النفخة الأولى.

﴿ تَتْبَعُهَا الرَّادِفَةُ ﴾ التابعة وهي السماء والكواكب تنشق وتنتشر، أو النفخة الثانية. والجملة في موقع الحال.

﴿ قُلُوبٌ يَوْمَثِذِ وَاجِفَةٌ ﴾ شديدة الاضطراب من الوجيف وهي صفة القلوب والخبر:

﴿أَبْصَارُهَا خَاشِعَة ﴾ أي أبصار أصحابها ذليلة من الخوف ولذلك أضافها إلى القلوب.

﴿ يَقُولُونَ لَوِنَا لَنَرْدُودُونَ فِي ٱلْمَافِرَةِ ۞ أَوِذَا كُنَّا عِظَنَا نَجْرَةً ۞ قَالُواْ تِلْكَ إِذَا كُرَّةً خَاسِرَةً ۗ

﴿يَقُولُونَ آئِنًا لَمَرْدُودُونَ فِي الحَافِرَةِ﴾ في الحالة الأولى يعنون الحياة بعد الموت من قولهم رجع فلان في حافرته أي طريقه التي جاء فيها، فحفرها أي أثر فيها بمشيه على النسبة كقوله: ﴿في عيشة راضية﴾ أو تشبيه القابل بالفاعل وقرىء «في الحفرة» بمعنى المحفورة يقال حفرت أسنانه فحفرت حفراً وهي حفرة.

﴿ أَيْدَا كُنّا﴾ وقرأ نافع وابن عامر والكسائي ﴿إذا كنا﴾ على الخبر. ﴿ عِظَاماً نَاخِرَةً ﴾ بالية وقرأ الحجازيان والشامي وحفص وروح ﴿ نخرة ﴾ وهي أبلغ.

﴿ قَالُوا تِلْكَ إِذَا كَرَّةً خَاسِرَةٌ ﴾ ذات خسران أو خاسر أصحابها، والمعنى أنها إن صحت فنحن إذا خاسرون لتكذيبنا بها وهو استهزاء منهم.

﴿ فَإِنَّا هِمَى زَخْرَةٌ وَبِيدَةً ۞ فَإِذَا هُم بِالسَّاهِرَةِ ۞ ﴿

﴿فَإِنَّمَا هِيَ زَجْرَةٌ وَاحِدَةً ﴾ متعلق بمحذوف أي لا يستصعبوها فما هي إلا صيحة واحدة يعني النفخة ثانية.

﴿ فَإِذَا هُمْ بِالسَّاهِرَةِ ﴾ فإذا هم أحياء على وجه الأرض بعد ما كانوا أمواتاً في بطنها، والساهرة الأرض البيضاء المستوية سميت بذلك لأن السراب يجري فيها من قولهم: عين ساهرة للتي يجري ماؤها وفي ضدها نائمة، أو لأن سالكها يسهر خوفاً وقيل اسم لجهنم.

﴿ هَلَ أَنَكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ ﴿ إِنْ نَادَنَهُ رَبُّمُ بِالْوَادِ الْفَدَّسِ طُوَى ﴿ آلَ اَذْهَبَ إِلَى فِرَجُونَ إِنَّهُ طَغَيَ ﴿ لَا فَقُلْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

﴿ هَلْ آَتَاكَ حَدِيثُ مُوسَى ﴾ أليس قد أتاك حديثه فيسليك على تكذيب قومك وتهددهم عليه بأن يصيبهم مثل ما أصاب من هو أعظم منهم.

﴿إِذْ نَادَاهُ رَبُّهُ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طُوَى﴾ قد مر بيانه في سورة «طه».

﴿ اَذْهَبْ إِلَى فِرعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى ﴾ على إرادة القول، وقرىء «أن أذهب» لما في النداء من معنى القول.

﴿ فَقُلْ هَلْ لَكَ إِلَى أَنْ تَزَكِّى﴾ هل لك ميل إلى أن تتطهر من الكفر والطغيان، وقرأ الحجازيان ويعقوب ﴿ تَزَّكِّى﴾ بالتشديد.

﴿وَأَهْدِيَكَ إِلَى رَبِّكَ﴾ وأرشدك إلى معرفته. ﴿فَتَخْشَى﴾ بأداء الواجبات وترك المحرمات، إذ الخشية إنما تكون بعد المعرفة وهذا كالتفصيل لقوله: ﴿فقولا له قولاً ليناً﴾.

﴿ فَأَرَنَكُ ٱلْآَيَةَ ٱلْكُثِرَىٰ ۞ فَكَذَّبَ وَعَصَىٰ ۞ ثُمَّ أَذَبَرَ بِسَعَىٰ ۞﴾.

﴿ فَأَرَاهُ الآيةَ الْكُبْرَى ﴾ أي فذهب وبلغ فأراه المعجزة الكبرى وهي قلب العصاحية فإنه كان المقدم والأصل، أو مجموع معجزاته فإنها باعتبار دلالتها كالآية الواحدة.

﴿ فَكَذَّبَ وَعَصَى ﴾ فكذب موسى وعصى الله عز وجل بعد ظهور الآية وتحقق الأمر.

﴿ ثُمَّ أَدْبَرَ ﴾ عن الطاعة. ﴿ يَسْعَى ﴾ ساعياً في إبطال أمره أو أدبر بعدما رأى الثعبان مرعوباً مسرعاً في مشبه.

﴿ فَحَشَرَ فَنَادَىٰ ﷺ فَقَالَ أَنَّا رَئِكُمُ ٱلْأَعْلَىٰ ﷺ فَأَخَذُهُ اللَّهُ نَكَالَ ٱلْآخِزَةِ وَٱلْأُولَٰقِ ۖ إِنَّ فِي ذَلِكَ لِعِبْرَةً لِمَن يَخْشَقَ ۗ ﴾.

﴿فَحَشَرَ﴾ فجمع السحرة أو جنوده. ﴿فَنَادَى﴾ في المجمع بنفسه أو بمناد.

﴿فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى ﴾ أعلى كل من يلي أمركم.

﴿فَأَخَذَهُ اللهُ نَكَالَ الآخِرَةِ وَالأُولَى﴾ أخذا منكلاً لمن رآه، أو سمعه في الآخرة بالإحراق وفي الدنيا بالإغراق، أو على كلمته ﴿الآخرة﴾ وهي هذه وكلمته الأولى وهو قوله: ﴿ما علمت لكم من إله غيري﴾ أو للتنكيل فيهما، أو لهما، ويجوز أن يكون مصدراً مؤكداً مقدراً بفعله.

﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِمَنْ يَخْشَى﴾ لمن كان من شأنه الخشية.

﴿ مَأْنَتُمْ أَشَدُ خَلْقًا أَمِ ٱلنَّمَالَةُ بَنَهَا ۞ رَفَعَ سَنَكُهَا فَسَوْنِهَا ۞ وَأَغَطَشَ لِيَلَهَا وَأَخْرَجَ صُمَنَهَا ۞ .

﴿ أَأَنْتُمْ أَشَدُّ خَلْقاً ﴾ أصعب خلقاً. ﴿ أَمِ السَّمَاءُ ﴾ ثم بين كيف خلقها فقال: ﴿ بَنَاهَا ﴾ ثم بين البناء فقال:

﴿ رَفَعَ سَمْكَهَا ﴾ أي جعل مقدار ارتفاعها من الأرض أو ثخنها الذاهب في العلو رفيعاً. ﴿ فَسَوَّاهَا ﴾ فعدلها أو فجعلها مستوية، أو فتممها بما يتم به كمالها من الكواكب والتداوير وغيرها من قولهم: سوى فلان أمره إذا أصلحه.

﴿وَأَغْطَشَ لَيْلَهَا﴾ أظلمه منقول من غطش الليل إذا أظلم، وإنما أضافه إليها لأنه يحدث بحركتها. ﴿وَأَخْرَجَ ضُحَاهَا﴾ وأبرز ضوء شمسها. كقوله تعالى: ﴿والشمس وضحاها﴾ يريد النهار.

﴿ وَٱلأَوْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَنَهَ ۞ أَخْرَجَ مِنْهَا مَاتَهَا وَمَرْعَنَهَا ۞ وَٱلْجِبَالَ أَرْسَنَهَا ۞ مَنْهَا لَكُرُ وَلِأَنْفَنِهُ ۚ ﴾.

﴿ وَالْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكُ دَحَاهَا ﴾ بسطها ومهدها للسكني.

﴿ أَخْرَجَ مِنْهَا مَاءَهَا﴾ بتفجير العيون. ﴿ وَمَرْعَاهَا ﴾ ورعيها وهو في الأصل لموضع الرعي، وتجريد الجملة عن العاطف لأنها حال بإضمار قد أو بيان للدحو.

﴿وَالْجِبَالَ أَرْسَاهَا﴾ أثبتها وقرىء «والأرْضُ» وَ«الْجِبَالُ» بالرفع على الابتداء، وهو مرجوح لأن العطف على فعلية.

﴿مُتَاعاً لَكُمْ وَلاَتُعَامِكُمْ﴾ تمتيعاً لكم ولمواشيكم.

﴿ فَإِذَا جَآمَتِ الطَّاتَةُ ٱلكُبْرَىٰ ﴿ إِنَّ يَوْمَ يَتَذَكَّرُ ٱلْإِنسَانُ مَا سَعَىٰ ۞ وَثُرِزَتِ ٱلجَنجِيمُ لِمَن بَرَىٰ ۞ فَأَمَّا مَن لَمُغَىٰ ۞ وَمَاثَرَ الْمَيْوَةُ الدُّنِيَا ۗ ۞ فَإِنَّ الْجَحِيمَ هِيَ الْمَأْوَىٰ ۞﴾.

﴿ فَإِذَا جَاءَتِ الطَّامَّةُ ﴾ الداهية التي تطم أي تعلو على سائر الدواهي. ﴿ الكُبْرَى ﴾ التي هي أكبر الطامات وهي القيامة، أو النفخة الثانية أو الساعة التي يساق فيها أهل الجنة إلى الجنة وأهل النار إلى النار.

﴿ يَوْمَ يَتَذَكَّرُ الْإِنْسَانُ مَا سَعَى ﴾ بأن يراه مدوناً في صحيفته وكان قد نسيه من فرط الغفلة أو طول المدة،

وهو بدل من "إذا جاءت» و ﴿ما﴾ موصولة أو مصدرية ﴿وَيُرِّرْت الجعِيمُ﴾ وأظهرت. ﴿لَمِنْ يَرَى﴾ لكل راء بحيث لا تخفى على أحد، وقرىء "وبرزت» و "لمن رأى» و "لمن ترى» على أن فيه ضمير الجحيم كقوله تعالى: ﴿إذا رأتهم من مكان بعيد﴾. أو أنه خطاب للرسول ﷺ أي لمن تراه من الكفار، وجواب ﴿فإذا جاءت﴾ محذوف دل عليه ﴿يوم يتذكر﴾ أو ما بعده من التفصيل.

﴿ فَأَمَّا مَنْ طَغَىٰ ﴾ حتى كفر.

﴿ وَآثَرَ الحَيَاةَ الدُّنْيَا﴾ فانهمك فيها ولم يستعد للآخرة بالعبادة وتهذيب النفس.

﴿ فَإِنَّ الْجَحِيمَ هِيَ الْمَأْوَى ﴾ هي مأواه واللام فيه سادة مسد الإضافة للعلم بأن صاحب المأوى هو الطاغي، وهي فصل أو مبتدأ.

﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِۦ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ۞ فَإِنَّ ٱلْجُنَّةَ هِى ٱلْمَأْوَىٰ ۞﴾.

﴿ وَأَمَّا مَنْ خَاف مَقَامَ رَبِّهِ ﴾ مقامه بين يدي ربه لعلمه بالمبدأ والمعاد.

﴿وَنَهَى النَّفْسَ عَن الهَوَى﴾ لعلمه بأنه مرد.

﴿ فَإِنَّ الجَنَّةَ هِيَ المَأْوَى ﴾ ليس له سواها مأوى.

﴿ يَتَعَلَّوْنَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَلُهَا ۞ فِيمَ أَنتَ مِن ذِكْرَهُمَا ۞ إِلَى رَبِّكَ مُسْهَمُهَا ۞ .

﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُزْسَاهَا ﴾ متى إرسَاؤهَا أي إقامتها وإثباتها، أو منتهاها ومستقرها من مرسى السفينة وهو حيث تنتهي إليه وتستقر فَيَّةً.

﴿ فِيمَ أَنْتَ مِنْ ذِكْرَاهَا ﴾ في أي شيء أنت من أن تذكر وقتها لهم أي ما أنت من ذكرها لهم، وتبيين وقتها في شيء فإن ذكرها لا يزيدهم إلا غياً. ووقتها مما استأثره الله تعالى بعلمه. وقيل ﴿ فيم ﴾ إنكار لسؤالهم و ﴿ أنت من ذكرها أي علامة من أشراطها، فإن إرساله خاتماً للأنبياء أمارة من أماراتها، وقيل إنه متصل بسؤالهم والجواب.

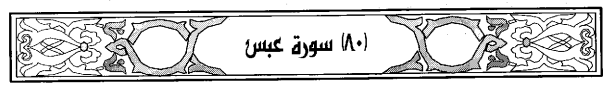
﴿ إِلَى رَبِّكَ مُنْتَهَاهَا ﴾ أي منتهى علمها.

﴿ إِنَّمَا أَنَ مُنذِرُ مَن يَعْشَنْهَا ۞ كَأَنَّهُمْ فِنَمَ يَرُونَهَا لَرْ يَلْبِئُواۤ إِلَّا عَشِيَّةً أَوْ ضُمَّهَا ۖ ۞ ﴾.

﴿إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرُ مَنْ يَخْشَاهَا ﴾ إنما بعثت لإنذار من يخاف هولها، وهو لا يناسب تعيين الوقت وتخصيص من يخشى لأنه المنتفع به، وعن أبي عمرو ومنذر بالتنوين والإعمال على الأصل لأنه بمعنى الحال.

﴿كَأَنَّهُمْ يَوْمُ يَرَوْنَهَا لَمْ يَلْبَثُوا﴾ في الدنيا أو في القبور. ﴿إِلاَّ عَشِيَّةً أَوْ ضُحَاهَا﴾ أي عشية يوم أو ضحاه كقوله ﴿إلا ساعة من نهار﴾ ولذلك أضاف الضحى إلى الـ ﴿عشية﴾ لأنهما من يوم واحد.

عن النبي ﷺ «من قرأ مورة النازعات كان ممن حبسه الله في القيامة حتى يدخل الجنة قدر صلاة المكتوبة».



### مكية وآيها ثنتاق وأربعوى آية

## بِسْمِ اللَّهِ ٱلرَّهُنِ ٱلرِّحَدِيدِ

﴿عَبَسَ وَقَوَلَٰٓ ۗ ۞ أَن جَلَةُۥ ٱلأَعْمَىٰ ۞ وَمَا يُدْرِبِكَ لَعَلَمُ يَزُّكُ ۞ أَوْ يَذَكُّرُ فَنَنفَعَهُ ٱلذِّكْرَىٰ ۞﴾.

﴿عَبْسَ وَتَوَلَّى﴾ ﴿أَنْ جَاءَهُ الْأَعْمَى﴾ روي: أن ابن أم مكتوم أتى رسول الله ﷺ وعنده صناديد قريش يدعوهم إلى الإسلام، فقال: يا رسول الله علمني مما علمك الله، وكرر ذلك ولم يعلم تشاغله بالقوم، فكره رسول الله ﷺ يكرمه ويقول إذا رآه: مرحباً رسول الله ﷺ يكرمه ويقول إذا رآه: مرحباً بمن عاتبني فيه ربي، واستخلفه على المدينة مرتين. وقرىء «عَبْسَ» بالتشديد للمبالغة و ﴿أن جاءه﴾ علة لرتولى﴾، أو ﴿عبس﴾ على اختلاف المذهبين، وقرىء «آأن» بهمزتين وبألف بينهما بمعنى ألئن جاءه الأعمى فعل ذلك، وذكر الأعمى للإشعار بعذره في الإقدام على قطع كلام رسول الله ﷺ بالقوم والدلالة على أنه أحق بالرأفة والرفق، أو لزيادة الإنكار كأنه قال: تولى لكونه أعمى كالالتفات في قوله:

﴿وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّهُ يَزَّكَى﴾ أي: وأي شيء يجعلك دارياً بحاله لعله يتطهر من الآثام بما يتلقف منك. وفيه إيماء بأن إعراضه كان لتزكية غيره.

﴿أَوْ يَذَكَّرُ فَتَنْفَعَهُ الذَّكْرَى﴾ أو يتعظ فتنفعه موعظتك، وقيل الضمير في ﴿لعله﴾ للكافر أي أنك طمعت في تزكيه بالإسلام وتذكره بالموعظة ولذلك أعرضت عن غيره، فما يدريك أن ما طمعت فيه كائن، وقرأ عاصم فتنفعه بالنصب جواباً للعل.

﴿ أَمَّا مَنِ ٱلسَّعَنَىٰ ۚ ۞ مَّأْتَ لَكُم تَصَدَّىٰ ۞ وَمَا عَلَيْكَ أَلَا يَزُّنَّى ۞﴾.

﴿أَمَّا مَنِ اسْتَغْنَى﴾ ﴿فَأَنْتَ لَهُ تَصَدَّى﴾ تتعرض له بالإقبال عليه وأصله تتصدى، وقرأ ابن كثير ونافع ﴿تَصَدَّى﴾ بالإدغام وقرىء. ﴿تَصَدى﴾ أي تعرض وتدعى إلى التصدي.

﴿وَمَا عَلَيْكَ أَلاَّ يَزَّكَى﴾ وليس عليك بأس في أن لا يتزكى بالإسلام حتى يبعثك الحرص على إسلامه إلى الإعراض عمن أسلم ﴿إن عليك إلا البلاغ﴾.

﴿ وَأَمَّا مَن جَاءَكَ يَسْعَىٰ ۚ ۞ وَهُو يَعْتَىٰ ۞ فَأَنتَ عَنْهُ لَلْهَٰى ۞ .

﴿وَأَمَّا مَنْ جَاءَكَ يَسْعَى﴾ يسرع طالباً للخير.

﴿ وَهُو يَخْشَى ﴾ الله أو أذية الكفار في إتيانك، أو كبوة الطريق لأنه أعمى لا قائد له.

﴿ فَأَنْتَ عَنْهُ تَلَهًى ﴾ تتشاغل، يقال لها عنه والتهى و ﴿ تلهى ﴾، ولعل ذكر التصدي والتلهي للإِشعار بأن العتاب على اهتمام قلبه بالغني وتلهيه عن الفقير، ومثله لا ينبغي له ذلك.

﴿ كُلَّا إِنَّا لَذَكُونَا ۗ ۚ إِنَّ فَنَ شَاتَهُ ذَكُرُمُ ۚ إِنَّ فِي صُمُفِ مُكَرِّمَةِ ۚ ۚ أَنَّ كُونَةً اللَّهُ مَا مُؤْمِ ۚ اللَّهُ مَا مُؤْمِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا مُؤْمِ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مَا أَلَّ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَنْ مَا اللَّهُ مَا أَنْ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَمْ مُنْ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَنْ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ مَا أَمْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ مَا اللَّهُ مَا اللّلَّا لَمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَنْ مَا اللَّهُ مَا اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ مِنْ مَا أَلَّا مِنْ مَا أَلَّا مُعْمَالًا مِلَّا مِنْ مَا اللَّهُ مِنْ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مُلَّا مُعْمَالِمُ مَا اللَّالِمُ مِنْ مَا أَلَّا مُعْمِلْ مِنْ مِنْ مُلْمُ مَا أَلَّا مُلْعُو

## کِلَم بَنَدَ ﷺ

﴿كُلاَّ﴾ ردع عن المعاتب عليه أو عن معاودة مثله. ﴿إِنَّهَا تَذْكِرَةٌ﴾.

﴿ فَمَنْ شَاءَ ذَكَرَهُ ﴾ حفظه أو اتعظ به والضميران للقرآن، أو العتاب المذكور وتأنيث الأول لتأنيث خبره. ﴿ مُحَنِّ مَةٍ ﴾ عند الله.

﴿مَرْفُوعَةٍ ﴾ القدر . ﴿مُطَهَّرَةٍ ﴾ منزهة عن أيدي الشياطين:

﴿ بِأَندِي سَفَرةِ ﴾ كتبة من الملائكة أو الأنبياء ينتسخون الكتب من اللوح أو الوحي، أو سفراء يسفرون بالوحي بين الله تعالى ورسله، أو الأمة جمع سافر من السفر، أو السفارة والتركيب للكشف يقال سفرت المرأة إذا كشف وجهها.

﴿كِرَامِ﴾ أعزاء على الله أو متعطفين على المؤمنين يكلمونهم ويستغفرون لهم. ﴿بَرَرَةِ ﴾ أتقياء.

﴿ قُلِلَ ٱلْإِنْمَانُ مَا أَلْفَرَمُ ﴿ إِنَّ أَي مَنْ أَي مَنْ يُو خَلَقَامُ اللَّهِ مِنْ نُطْفَعُ خَلَقَامُ فَقَدَّرَمُ ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا نَظُفَعُ خَلَقَامُ فَقَدَّرَمُ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

﴿ قُتِلَ الإِنْسَانُ مَا أَكُفَرَهُ ﴾ دعاه عليه بأشنع الدعوات وتعجب من إفراطه في الكفران، وهو مع قصره يدل على سخط عظيم وذم بليغ.

﴿ مِنْ أَيِّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ﴾ بيان لما أنعم عليه خصوصاً من مبدأ حدوثه، والاستفهام للتحقير ولذلك أجاب عنه بقوله:

﴿ مِنْ نُطْفَةٍ خَلَقَهُ فَقَدَّرَهُ ﴾ فهيأه لما يصلح له من الأعضاء والأشكال، أو ﴿ فقدره ﴾ أطواراً إلى أن تم خلقته.

## ﴿ ثُمَّ ٱلسَّبِيلَ يَسْرُمُ ۞ ثُمَّ آمَائَمُ مَأْتَبَرُمُ ۞ ثُمَّ إِنَا شَاتَهُ ٱلسَّرُمُ ۞ ﴿.

﴿ وَمُمَّ السَّبِيْلَ يَسَّرَهُ ﴾ ثم سهل مخرجه من بطن أمه بأن فتح فوهة الرحم وألهمه أن ينتكس، أو ذلل له سبيل الخير والشر ونصب السبيل بفعل يفسره الظاهر للمبالغة في التيسير، وتعريفه باللام دون الإضافة للإشعار بأنه سبيل عام، وفيه على المعنى الأخير إيماء بأن الدنيا طريق والمقصد غيرها ولذلك عقبه بقوله:

﴿ وَمُمَّ أَمَاتَهُ فَأَقْبَرَهُ ﴾ ﴿ وَمُمَّ إِذَا شَاءَ أَنْشَرَهُ ﴾ وعد الإِماتة والإِقبار في النعم لأن الإِماتة وصلة في الجملة إلى الحياة الأبدية واللذات الخالصة والأمر بالقبر تكرمة وصيانة عن السباع، وفي ﴿ إِذَا شَاء ﴾ إشعار بأن وقت النشور غير متعين في نفسه، وإنما هو موكول إلى مشيئته تعالى.

﴿ كُلَّا لَمَّا يَقْضِ مَا أَمَرُهُ ۞ فَلِنَظُرِ ٱلْإِنسَانُ إِلَىٰ طَعَامِهِ ۞ أَنَّا صَبَبَنَا ٱلْمَاتَهُ صَبًّا ۞﴾.

﴿كَلاَ﴾ ردع للإِنسان بما هو عليه. ﴿لَمَّا يَقْضِ مَا أَمَرَهُ﴾ لم يقض بعد من لدن آدم إلى هذه الغاية ما أمره الله بأسره، إذ لا يخلو أحد من تقصير ما.

﴿ فَلْيَنْظُرِ الْإِنْسَانُ إِلَى طَعَامِهِ ﴾ إتباع للنعم الذاتية بالنعم الخارجية.

﴿ أَنَّا صَبَبْنَا الْمَاءَ صَبًّا﴾ استئناف مبين لكيفية إحداث الطعام، وقرأ الكوفيون بالفتح على البدل منه بدل شتمال.

﴿ ثُمَّ شَفَقُنَا ٱلأَرْضَ شَقًا ۞ مَالِكُنَا فِيهَا حَبًّا ۞ وَعِنْبًا وَقَضَهَا ۞﴾.

- ﴿ثُمَّ شَقَقْتًا الأَرْضَ شَقّاً﴾ أي بالنبات أو بالكراب، وأسند الشق إلى نفسه إسناد الفعل إلى السبب. ﴿فَاتَبَتْنَا فِيهَا حَبًا﴾ كالحنطة والشعير.
  - ﴿ وَعِنْبَا وَقَضْباً ﴾ يعني الرطبة سميت بمصدر قضبه إذا قطعه لأنها تقضب مرة بعد أخرى.
    - ﴿ وَزَيْنُونَا وَغَلَا ١ ﴿ وَمَدَآبِنَ غُلَا ۞ وَنَكِهَةً وَأَنَّا ۞ مَنْتُنَا لَكُرْ وَلِأَنْسَكُمْ ۞ .
- ﴿وَزَيْتُوناً وَنَخْلا﴾ ﴿وَحَلَاثِقَ غُلْباً﴾ عظاماً وصف به الحدائق لتكاثفها وكثرة أشجارها، أو لأنها ذات أشجار غلاظ مستعار من وصف الرقاب.
- ﴿وَفَاكِهَةً وَأَيَّأَ﴾ ومرعى من أب إذا أم لأنه يؤم وينتجع، أو من أب لكذا إذا تهيأ له لأنه متهيىء للرعي، أو فاكهة يابسة تؤوب للشتاء.
  - ﴿مَتَاعاً لَكُمْ وَلاَنْعَامِكُمْ ﴾ فإن الأنواع المذكورة بعضها طعام ويعضها علف.
- ﴿ فَإِذَا جَآءَتِ الْعَلَمَةُ ۚ ۚ ۚ يَقِمَ يَفِرُ الْمَزُهُ مِنْ أَنِيهِ ۞ وَأَنِيهِ وَأَبِيهِ ۞ وَمَنْجِبَيْهِ وَبَنِيهِ ۞ لِكُلِ الرّبي مِنْهُمْ يَوْمَهِلِوْ مَنْأَنَّ يُشِيهِ ۞﴾.
  - ﴿ فَإِذَا جَاءَتِ الصَّاخَّةُ ﴾ أي النفخة وصفت بها مجازاً لأن الناس يصخون لها.
- ﴿ يَوْمَ يَفِرُ الْمَرَءُ مِنْ أَخِيهِ ﴾ ﴿ وَأَلَمُهُ وَأَبِيهِ ﴾ ﴿ وَصَاحِبَتِهِ وَبَنِيهِ ﴾ لاشتغاله بشأنه وعلمه بأنهم لا ينفعونه، أو للحذر من مطالبتهم بما قصر في حقهم وتأخير الأحب فالأحب للمبالغة كأنه قيل: يفر من أخيه بل من أبويه بل من صاحبته وبنيه.
  - ﴿لِكُلِّ امْرِيءٍ مِنْهُمْ يَوْمَثِلِ شَأَنْ يُغْنِيهِ﴾ يكفيه في الاهتمام به، وقرىء «يعنيه» أي يهمه.
- ﴿ وُجُوهُ بَوَيَهِ مُسْفِرَةً ۞ مَناحِكَةً نُسْتَبْفِرَةً ۞ وَوُجُوهُ بَوَيَهِ عَلَيْهَا غَبَرَةً ۞ تَرَعَقُهَا فَنَرَةً ۞ أَوْلَتِكَ مُمُ الْكَنَرَةُ الْفَجَرَةُ ۞ ﴾.
  - ﴿وُجُوهُ يَوْمَثِذِ مُشْفِرَةٌ ﴾ مضيئة من إسفار الصبح.
    - ﴿ضَاحِكَةً مُسْتَبْشِرةٌ﴾ لما ترى من النعيم.
    - ﴿ وَوُجُوهُ يَوْمَثِلِ عَلَيْهَا خَبَرَةً ﴾ غبار وكدورة.
      - ﴿تَرْهَقُهَا قَتَرَةٌ﴾ يَغشاها سواد وظلمة.
  - ﴿ أُولِئِكَ هُمُ الْكَفَرَةُ الْفَجَرَةُ﴾ الذين جمعوا إلى الكفر الفجور، فلذلك يجمع إلى سواد وجوههم الغبرة. قال النبي ﷺ "من قرأ سورة عبس جاء يوم القيامة ووجهه ضاحك مستبشر».



## مكية وآيها تسع وعشروق آية

## بِسْدِ اللَّهِ الرُّهُنِ الرِّيحَدِ

﴿ إِذَا ٱلثَّمَشُ كُوِّرَتْ ۞ وَإِذَا ٱلنُّجُومُ ٱنكَدَرَتْ ۞ وَإِذَا ٱلْجِبَالُ شُيِّرَتْ ۞﴾.

﴿إِذَا الشَّمْسُ كُورَتُ﴾ لفت من كورت العمامة إذا لففتها بمعنى رفعت لأن الثوب إذا أريد رفعه لف، أو لف ضوؤها فذهب انبساطه في الآفاق وزال أثره، أو ألقيت عن فلكها من طعنه فكوره إذا ألقاه مجتمعاً والتركيب للإدارة والجمع وارتفاع الشمس بفعل يفسره ما بعدها أولى لأن إذا الشرطية تطلب الفعل.

﴿ وَإِذَا النَّجُومُ انْكَدَرَتْ ﴾ انقضت قال: أَبْصِرْ خَرْبَانَ فَضَاءَ فانكدر. أو أظلمت من كدرت الماء فانكدر. ﴿ وَإِذَا الْجِبَالُ سُيْرَتْ ﴾ عن وجه الأرض أو في الجو.

﴿ وَإِذَا ٱلْمِشَارُ عُلِلَتَ ۞ وَإِذَا ٱلْوُمُوشُ حُشِرَتْ ۞ وَإِذَا الْبِمَارُ سُجِرَتْ ۞ وَإِذَا النَّفُوسُ زُوِّجَتْ ﴾.

﴿ وَإِذَا العِشَارُ ﴾ النوق اللواتي أتى على حملهن عشرة أشهر جمع عشراء. ﴿ عُطَّلَتُ ﴾ تركت مهملة، أو السحائب عطلت عن المطر، وقرىء بالتخفيف.

﴿وَإِذَا الوَحُوشُ حُشِرَتُ﴾ جمعت من كل جانب أو بعثت للقصاص ثم ردت تراباً، أو أميتت من قولهم إذا أجحفت السنة بالناس حشرتهم، وقرىء بالتشديد.

﴿وَإِذَا البِحَارُ سُجِّرَتْ﴾ أحميت أو ملئت بتفجير بعضها إلى بعض حتى تعود بحراً واحداً، من سجر التنور إذا ملأه بالحطب ليحميه، وقرأ ابن كثير وأبو عمرو وروح بالتخفيف.

﴿ وَإِذَا النُّقُوسُ زُوِّجَتْ ﴾ قرنت بالأبدان أو كل منها بشكلها، أو بكتابها وعملها أو نفوس المؤمنين بالحور ونفوس الكافرين بالشياطين.

﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْهُ دَهُ سُهِلَتْ ۞ بِأَيِّ ذَلْبِ تُنِلَتْ ۞ وَإِذَا ٱلْعُتُعُفُ نُشِرَتْ ۞ ﴿ .

﴿وَإِذَا الْمَومُودَةُ﴾ المدفونة حية وكانت العرب تئد البنات مخافة الإملاق، أو لحوق العار بهم من أجلهن.

﴿ سُئِلَتْ ﴾ ﴿ بِأَيِّ ذُنْبٍ قُتِلَتْ ﴾ تبكيتاً لوائدها كتبكيت النصارى بقوله تعالى لعيسى عليه الصلاة والسلام ﴿ النت قلت للناس اتخذوني وأمي إلهين من دون الله ﴾ وقرىء «سألت» أي خاصمت عن نفسها وسألت، وإنما قيل ﴿ قتلت ﴾ على الإخبار عنها وقرىء «قتلت» على الحكاية.

﴿وَإِذَا الصُّحُفُ نُشِرَتُ ﴾ يعني صحف الأعمال فإنها تطوى عند الموت وتنشر وقت الحساب، وقيل ﴿ وَسَلَّ عَلَى النَّهِ مَا اللَّهِ عَمْرُو وَحَمْرَةً وَالْكَسَائِي بِالتَسْدِيدِ للمبالغة في النشر، أو

لكثرة الصحف أو شدة التطاير ﴿

﴿ وَإِذَا ٱلسَّمَانُهُ كَشِطَتَ ۞ وَإِذَا ٱلْجَسِيمُ سُعِرَتَ ۞ وَإِذَا ٱلْجَنَّةُ أَزْلِفَتَ ۞ عَلِمَتْ نَفْشُ ثَمَّا أَحْضَرَتْ ۞﴾.

﴿وَإِذَا السَّمَاءُ كُشِطَتْ﴾ قلعت وأزيلت كما يكشط الإِهاب عن الذبيحة، وقرى. «قشطت» واعتقاب القاف والكاف كثير.

﴿ وَإِذَا الجَحِيمُ سُعُرَتُ ﴾ أوقدت إيقاداً شديداً وقرأ نافع وابن عامر وحفص ورويس بالتشديد.

﴿وَإِذَا الْجَنَّةُ أُزْلِفَتُ وَرِبت من المؤمنين. ﴿عَلِمَتْ نَفْسٌ مَا أَخْضَرَتَ ﴿ جواب ﴿إذا ﴾ وإنما صح والمذكور في سياقها اثنتا عشرة خصلة ست منها في مبادىء قيام الساعة قبل فناء الدنيا وست بعده، لأن المراد زمان متسع شامل لها ولمجازاة النفوس على أعمالها، و ﴿نفس﴾ في معنى العموم كقولهم تمرة خير من جرادة.

﴿ فَلاَ أَقْيِمُ مِلْخُنَيْنِ ﴿ إِنَّ كُنِّسِ اللَّهُ وَالَّتِلِ إِنَا عَسْعَسَ ﴾ وَالشَّبْحِ إِذَا نَنْفَسَ ﴿ ﴾.

﴿ فَلاَ أَقْسِمُ بِالْخُنْسِ ﴾ بالكواكب الرواجع من خنس إذا تأخر، وهي ما سوى النيرين من الكواكب السيارات ولذلك وصفها بقوله:

﴿الْجَوَارِ الْكُنِّسِ﴾ أي السيارات التي تحتفي تحت ضوء الشمس من كنس الوحش إذا دخل كناسه، وهو بيته المتخذ من أغصان الشجر.

﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ ﴾ أقبل ظلامه أو أدبر وهو من الأضداد يقال عسعس الليل وسعسع إذا أدبر.

﴿ وَالصُّبْحِ إِذًا تُنَّفَّسُ ﴾ أي أضاء غبرته عند إقبال روح ونسيم.

﴿ إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولِ كَدِيمٍ ۞ ذِى قُوَّةٍ عِندَ ذِى ٱلْعَرِينِ مَكِينِ ۞ مُطَاعِ ثَمَّ أَمِينِ ۞ وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ ۞﴾.

﴿إِنَّهُ ﴾ أي القرآن. ﴿لَقَوْلُ رَسُولِ كَرِيم ﴾ يعني جبريل فإنه قاله عن الله تعالى.

﴿ فِي قُوَّةٍ ﴾ كقوله شديد القوى . ﴿ عِنْدُ فِي العَرْشِ مَكِينٍ ﴾ عند الله ذي مكانة .

﴿مُطَاعِ﴾ في ملائكته. ﴿ثُمَّ أَمِينٍ﴾ على الوحي، وثمَّ يحتمل اتصاله بما قبله وما بعده، وقرىء «ثم» تعظيماً للأمانة وتفضيلاً لها على سائر الصفات.

﴿وَمَا صَاحِبُكُمْ بِمَجْنُونِ﴾ كما تبهته الكفرة واستدل بذلك على فضل جبريل على محمد عليه الصلاة والسلام جيث عد فضائل جبريل واقتصر على نفي الجنون عن النبي ﷺ، وهو ضعيف إذ المقصود منه نفي قولهم ﴿إنما يعلمه بشر﴾ ﴿افترى على الله كذباً أم به جنة﴾ لا تعداد فضلهما والموازنة بينهما.

﴿ وَلَقَدْ رَمَاهُ ۚ مِٱلْأَنْقِ ٱلْمُدِينِ ۞ وَمَا هُوَ عَلَى ٱلْمَيْبِ بِضَنِينِ ۞ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَنِ تَجِيمٍ ۞ ﴿

﴿وَلَقَدْ رَآهَ﴾ ولقد رأى رسول الله ﷺ جبريل عليه الصلاة والسلام. ﴿بِالأَفْق المِبينِ﴾ بمطلع الشمس ِ الأعلى.

﴿ وَمَا هُوَ ﴾ وما محمد عليه الصلاة والسلام. ﴿ عَلَى الغَيْبِ ﴾ على مَا يخبره من الموحى إليه وغيره من الغيوب. ﴿ بِظَنِينٍ ﴾ بمتهم من الظنة، وهي التهمة، وقرأ نافع وعاصم وحمزة وابن عامر ﴿ بضنين ﴾ بالضاد من

الضن وهو البخل أي لا يبخل بالتبليغ والتعليم، والضاد من أصل حافة اللسان وما يليها من الأضراس من يمين اللسان أو يساره، والظاء من طرف اللسان وأصول الثنايا العليا.

﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَانِ رَجِيمٍ ﴾ بقول بعض المسترقة للسمع، وهو نفي لقولهم إنه لكهانة وسحر.

﴿ فَأَيْنَ نَذْهَبُونَ ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ۞ لِمَن شَلَةً مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ۞ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَاةَ اللَّهُ رَبُ ٱلْعَلَمِينَ ۞ ﴾ .

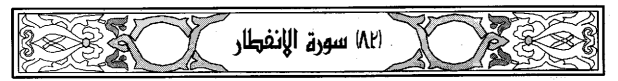
﴿ فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ ﴾ استضلال لهم فيما يسلكونه في أمر الرسول ﷺ والقرآن، كقولك لتارك الجادة: أين ذهب.

﴿إِنَّ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ تذكير لمن يعلم.

﴿لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَسْتَقِيمَ بتحري الحق وملازمة الصواب وإبداله من العالمين لأنهم المنتفعون التذكير.

﴿وَمَا تَشَاءُونَ﴾ الاستقامة يا من يشاؤها. ﴿إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ الله﴾ إلا وقت أن يشاء الله مشيئتكم فله الفضل والحق عليكم باستقامتكم. ﴿رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾ مالك الخلق كله.

قال عليه الصلاة والسلام «من قرأ سورة التكوير أعاذه الله أن يفضحه حين تنتشر صحيفته».



## مكية وآيها تسع عشرة آية

# يسدالة التغن التحسير

﴿ إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنفَطَرَتْ ۞ وَإِذَا ٱلكَوَاكِبُ ٱنتُرَتْ ۞ وَإِذَا الْبِمَارُ فُجِّرَتْ ۞ وَإِذَا ٱلْقُبُورُ بُغِيْرَتْ ۞﴾. ﴿إِذَا السَّمَاءُ انْفَطَرَتْ﴾ انشقت.

﴿ وَإِذَا الكُوَاكِبُ الْنَتُونَ ﴾ تساقطت متفرقة.

﴿وَإِذَا البِّحَارُ فُجِّرَتْ﴾ فتح بعضها إلى بعض فصار الكل بحراً واحداً.

﴿وَإِذَا القُبُورُ بُغْثِرَتُ﴾ قلب ترابها وأخرج موتاها. وقيل إنه مركب من بعث وراء الإثارة كبسمل ونظيره بحثر لفظاً ومعنى.

﴿عَلِمَتْ نَفْسٌ مَّا فَدَّمَتْ وَلَخَرَتْ ۞ يَكَأَيُّهَا ٱلْإِنسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَيِّكَ ٱلْكَرِيمِ ۞﴾.

﴿عَلِمَتْ نَفْسٌ مَا قَلَّمَتْ﴾ من عمل أو صدقة. ﴿وَأَخْرَتْ﴾ من سيئة أو تركة، ويجوز أن يراد بالتأخير التضييع وهو جواب ﴿إذا﴾.

﴿يَا أَيْهَا الإِنْسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَيِّكَ الكَرِيم﴾ أي شيء خدعك وجرأك على عصيانه، وذكر ﴿الكريم﴾ للمبالغة في المنع عن الاغترار فإن محض الكرم لا يقتضي إهمال الظالم وتسوية الموالي والمعادي والمطبع والعاصي، فكيف إذا انضم إليه صفة القهر والانتقام والإشعار بما به يغره الشيطان، فإنه يقول له افعل ما شئت فربك كريم لا يعذب أحداً ولا يعاجل بالعقوبة، والدلالة على أن كثرة كرمه تستدعي الجد في طاعته لا الانهماك في عصيانه اغتراراً بكرمه.

# ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّنِكَ فَعَدَلَكَ ۞ فِي أَيْ صُورَةٍ مَّا شَلَةً رَكَّبَكَ ۞ كَلَّا بَلْ تُكَذِّبُونَ بِٱلدِّينِ ۞﴾.

﴿الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّاكَ فَعَدَلَكَ﴾ صفة ثانية مقررة للربوبية مبينة للكرم منبهة على أن من قدر على ذلك أولاً قدر عليه ثانياً، والتسوية جعل الأعضاء سليمة مسواة معدة لمنافعها، والتعديل جعل البنية معتدلة متناسبة الأعضاء، أو معدلة بما تسعدها من القوى. وقرأ الكوفيون ﴿فَعَدلَكَ﴾ بالتخفيف أي عدل بعض أعضائك ببعض حتى اعتدلت، أو فصرفك عن خلقه غيرك وميزك بخلقة فارقت خلقة سائر الحيوان.

﴿ فِي أَيِّ صُورَةٍ مَا شَاءَ رَكَّبَكَ ﴾ أي ركبك في أي صورة شاءها، و ﴿ مَا ﴾ مزيدة وقيل شرطية، و ﴿ ركبك ﴾ جوابها و ﴿ الظرف ﴾ صلة ﴿ عدلك ﴾ ، وإنما لم يعطف الجملة على ما قبلها لأنها بيان لعدلك.

﴿ كَلَّا بَلْ تُكَذِّبُونَ بِٱلدِينِ ۞ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنفِظِينَ ۞ كِرَامًا كَيْبِينَ ۞ يَعَلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ۞﴾.

﴿كَلاَّ﴾ ردع عن الاغترار بكرم الله وقوله: ﴿ يَلْ تُكَذِّبُونَ بِالدِّينِ ﴾ إضراب إلى بيان ما هو السبب الأصلي في اغترارهم، والمراد ﴿ بالدين ﴾ الجزاء أو الإسلام.

﴿وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَافِظِينَ﴾ ﴿كِرَاماً كَاتِبِينَ﴾ ﴿يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ﴾ تحقيق لما يكذبون به ورد لما يتوقعون من التسامح والإهمال، وتعظيم الكتبة بكونهم كراماً عند الله لتعظيم الجزاء.

﴿ إِنَّ ٱلأَثْرَارَ لَفِي نَمِيمِ ۞ وَإِنَّ ٱلْفُجَّارَ لَفِي جَمِيمِ ۞ يَصَلُونَهَا يَوْمَ ٱلدِينِ ۞ وَمَا ثُمْ عَنْهَا بِغَلَيْهِينَ ﴾.

﴿إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ ﴿ وَإِنَّ الفُّجَّارَ لَقِي جَحِيمٍ ﴾ بيان لما يكتبون لأجله.

﴿يَصْلَوْنَهَا﴾ يقاسون حرها. ﴿يَوْمَ الدِّينِ﴾.

﴿ وَمَا هُمْ عَنْهَا بِغَاثِبِينَ ﴾ . لخلودهم فيها . وقيل معناه وما يغيبون عنها قبل ذلك إذ كانوا يجدون سمومها ي القبور .

﴿ وَمَا أَذَرِنَكَ مَا يَوْمُ الدِينِ ۞ ثُمَّ مَا أَذَرَنَكَ مَا يَوْمُ الدِينِ ۞ يَوْمَ لَا نَمْلِكُ نَفَسُّ لِنَفْسِ شَيْئَاً وَالْأَمْرُ يَوْمَهِذِ لِلَّهِ ۞﴾.

﴿ وَمَا أَذْرَاكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ ﴾ ﴿ ثُمَّ مَا أَذْرَاكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ ﴾ تعجيب وتفخيم لشأن الـ ﴿يوم﴾، أي كنه أمره بحيث لا تدركه دراية دار.

﴿ يَوْمَ لاَ تَمْلِكُ نَفْسٌ لِنَفْسٍ شَيْئًا وَالأَمَرُ يَوْمِئِذٍ لِلَّهِ ﴾ تقرير لشدة هوله وفخامة أمره إجمالاً، ورفع ابن كثير والبصريان ﴿ يوم الدين ﴾ ، أو الخبر المحذوف .

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة إذا السماء انفطرت كتب الله له بعدد كل قطرة من السماء حسنة، وبعدد كل قبر حسنة، والله أعلم.



## مختلف فيها وآيها ست وثلاثوي آية

# بِنْ مِنْ اللَّهِ ٱلنَّكْنِ ٱلرَّحِيدِ

﴿ وَيَلُّ لِلْمُطَفِّفِينَ ﴾ ٱلَّذِينَ إِذَا ٱلْكَالُواْ عَلَى ٱلنَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ۞ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو وَزَنُوهُمْ بُعْسِرُونَ ﴾.

﴿وَيْلٌ لِلمُطَفِّفِينَ﴾ التطفيف البخس في الكيل والوزن لأن ما يبخس طفيف أي حقير. روي أن أهل المدينة كانوا أخبث الناس كيلاً فنزلت فأحسنوه، وفي الحديث «خمس بخمس: ما نقض العهد قوم إلا سلط الله عليهم عدوهم، وما حكموا بغير ما أنزل الله إلا فشا فيهم الفقر، وما ظهرت فيهم الفاحشة إلا فشا فيهم الموت، ولا طففوا الكيل إلا منعوا النبات وأخذوا بالسنين، ولا منعوا الزكاة إلا حبس عنهم القطر».

﴿الَّذِينَ إِذَا اكْتَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ﴾ أي إذا اكتالوا من الناس حقوقهم يأخذونها وافية، وإنما أبدل ﴿على﴾ بِمن للدلالة على أن اكتيالِهم لما لهم على الناس، أو اكتيال يتحامل فيه عليهم.

﴿وَإِذَا كَالُوهُمُ أُو وَزَنُوهُمُ أِي إِذَا كَالُوا الناس أَو وَزَنُوا لَهُم. ﴿يُخْسِرُونَ ﴾ فحذف الجار وأوصل الفعل كقوله: وَلَقَد جَنْيْتُكَ أَكْمُوا وَعَسَاقلا. بمعنى جنيت لك، أو كالوا مكيلهم فحذف المضاف وأقيم المضاف مقامه، ولا يحسن جعل المنفصل تأكيداً للمتصل فإنه يخرج الكلام عن مقابلة ما قبله إذ المقصود بيان اختلاف حالهم في الأخذ والدفع، لا في المباشرة وعدمها ويستدعي إثبات الألف بعد الواو كما هو خط المصحف في نظائره.

﴿ أَلَا يَظُنُّ أَوْلَتِكَ أَنَّهُم مَّتِعُوثُونًا ۞ لِيَوْمٍ عَظِيمٍ ۞ يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۞﴾.

﴿ أَلاَّ يَظُنُّ أُولَيْكَ أَنَّهُمْ مَبْعُوثُونَ ﴾ فإن من ظن ذلك لم يتجاسر على أمثال هذه القبائح، فكيف بمن تيقنه وفيه انكار وتعجيب من حالهم.

﴿ليوم عظيم﴾ عظمه لعظم ما يكون فيه ﴿يوم يقوم الناس﴾ نصب بمبعوثون أو بدل من الجار والمجرور ويؤيده القراءة بالجر ﴿لرب العالمين﴾ لحكمه.

وفي هذا الانكار والتعجيب وذكر الظن ووصف اليوم بالعظم، وقيام الناس فيه لله، والتعبير عنه برب العالمين مبالغات في المنع عن التطفيف وتعظيم إثمه.

﴿ كُلَّا إِنَّ كِنَابَ ٱلْفُجَّارِ لَغِي سِجِينِ ۞ وَمَا أَدَرَكَ مَا سِجِينٌ ۞ كِنَابٌ مَرَقُومٌ ۞ ﴾.

﴿كَلاَ﴾ ردع عن التطفيف والغفلة عن البعث والحساب. ﴿إِنَّ كِتَابَ الفُجَّارِ﴾ ما يكتب من أعمالهم أو كتابة أعمالهم. ﴿لَفِي سِجِّينِ﴾ كتاب جامع لأعمال الفجرة من الثقلين كما قال:

﴿وَمَا أَدْرَاكَ مَا سِجِّينٌ﴾ ﴿كِتَابٌ مَرْقُومٌ﴾ أي مسطور بين الكتابة أو معلم بعلم من رآه أنه لا خير فيه،

فعيل من السجن لقب به الكتاب لأنه سبب الحبس، أو لأنه مطروح كما قيل: تحت الأرضين في مكان وحش، وقيل هو اسم مكان والتقدير ما كتاب السجين، أو محل كتاب مرقوم فحذف المضاف.

﴿ وَمَلُ مَوْمَهِذِ لِلْمُتَكَذِينِ ﴾ الَّذِينَ يَكَذِبُونَ بِيَوْمِ الدِّينِ ۞ وَمَا يَكَذِبُ بِهِ ۚ إِلَّا كُلُّ مُعْتَدِ أَثِيمٍ ۞ إِذَا نُتَالَى عَلَيْهِ مَا يَكَذِبُ بِهِ ۚ إِلَّا كُلُّ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ ۞ إِذَا نُتَالَى عَلَيْهِ مَا يَكُذِبُ بِهِ ۚ إِلَّا كُلُّ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ ۞ إِذَا نُتَالَى عَلَيْهِ مَا يَكُذِبُ بِهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مَا يَكُذِبُ بِهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مَا يَعْمَدُ أَنْ مُعْتَدٍ أَثِيمِ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا يَعْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ مَا يَعْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ مَا يَكُذِبُ فِي اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ مَنْ إِنَّا لَكُنَّا مَا يَعْمَ لِللَّهِ عَلَيْهِ مَا يَعْمَ لِللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا يَعْمَ لِللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا يَعْمِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مُعْتَدٍ أَنْهِ عَلَيْهِ عَل

﴿وَيْلٌ يَوْمَئِذِ لِلمُكَذِّبِينَ﴾ بالحق أو بذلك.

﴿الَّذِينَ يُكَذُّبُونَ بِيَوْمِ الدِّينِ﴾ صفة مخصصة أو موضحة أو ذامة.

﴿وَمَا يُكَذَّبُ بِهِ إِلاَّ كُلُّ مُغْتَدِ﴾ متجاوز عن النظر غال في التقليد حتى استقصر قدرة الله تعالى وعلمه فاستحال منه الإعادة. ﴿ أَثِيمٍ ﴾ منهمك في الشهوات المخدجة بحيث أشغلته عما وزاءها وحملته على الإنكار لما عداها.

﴿إِذَا تُتْلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ أَسَاطِيرُ الأَوْلِينَ﴾ من فرط جهله وإعراضه عن الحق فلا تنفعه شواهد النقل كما لم تنفعه دالائل العقل.

﴿ كَلَا بَنَّ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞ كَلَا إِنَّهُمْ عَن رَبِهِمْ يَوْمَهِدِ لَمَحْجُوبُونَ ۞ ثُمَّ إِنَّهُمْ لَصَالُواْ اَلْمَتِيمِ ۞ ثُمَّ بْقَالُ هَذَا اَلَذِى كُنتُم بِدِ تُكَذِيرُنَ ۞﴾.

﴿كُلا﴾ ردع عن هذا القول. ﴿بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ﴾ رد لما قالوه وبيان لما أدى بهم إلى هذا القول، بأن غلب عليهم حب المعاصي بالانهماك فيها حتى صار ذلك صدأ على قلوبهم فعمى عليهم معرفة الحق والباطل،. فإن كثرة الأفعال سبب لحصول الملكات كما قال عليه الصلاة والسلام «إن العبد كلما أذنب ذنباً حصل في قلبه نكتة سوداء حتى يسود قلبه» والرين الصدأ، وقرأ حفص ﴿بل رأن﴾ بإظهار اللام.

﴿كَلاَ﴾ ردع عن الكسب الرائن. ﴿إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَثِذِ لَمَحْجُويُونَ﴾ فلا يرونه بخلاف المؤمنين ومن أنكر الرؤية جعله تمثيلاً لإهانتهم بإهانة من يمنع عن الدخول على الملوك، أو قدر مضافاً مثل رحمة ربهم، أو قرب ربهم.

﴿ ثُمَّ إِنَّهُمْ لَصَالُوا الجَحِيمِ ﴾ ليدخلون النار ويصلون بها.

﴿ ثُمَّ يُقَالُ هِذَا الَّذِي كُنتُمْ بِهِ تَكَذَّبُونَ ﴾ تقوله لهم الزبانية.

﴿ كُلَّا إِنَّ كِنَبُ الْأَبْرَادِ لَنِي عِلْتِينَ ﴿ يَا أَدَرَنَكَ مَا عِلِيُّونَ ﴿ كِنَبُّ مَرْهُمُ ۚ ﴿ يَشْهَدُهُ الْفُرَيُّونَ ﴾ . ﴿ كُلَّا الْفُرَادِ لَنِي نَمِيمٍ ﴾ عَلَى الْأَرَابِكِ يَظُرُونَ ﴾ .

﴿كَلاَّ﴾ تكرير ليعقب بوعد الأبرار كما عقب الأول بوعيد الفجار إشعاراً بأن التطفيف فجور والإيفاء بر، أو ردع عن التكذيب. ﴿إِنَّ كِتَابَ الأَبْرَارِ لَفِي عِلِّيينَ﴾.

﴿ وَمَا أَذْرَاكَ مَا عِلْيُونَ ﴾ ﴿ كِتَابٌ مَرْقُومٌ ﴾ الكلام فيه ما مر في نظيره.

﴿يَشْهَدُهُ المُقَرَّبُونَ﴾ يحضرونه فيحفظونه، أو يشهدون على ما فيه يوم القيامة.

﴿إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ﴾ ﴿عَلَى الْأَرَائِكِ﴾ على الأسرة في الحجال. ﴿يَنْظُرُونَ﴾ إلى ما يسرهم من النعم والمتفرجات.

﴿ تَعْرِفُ فِي وُجُوهِهِمْ نَضْرَةً ٱلنَّعِيمِ ﴿ لَهُ يُسْقَوْنَ مِن رَّحِيقٍ مَّخْتُومٍ ﴿ كَا خِتَكُمُهُ مِسْكٌ وَفِي ذَالِكَ فَلْيَتَنَافَسِ

ٱلْمُنَنَافِسُونَ ﴿ لَيْ وَمِزَاجُمُ مِن تَسْنِيمٍ ﴿ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا ٱلْمُقَرَّبُونَ ﴿ ﴿ ﴾.

﴿تَعْرِفُ فِي وُجُوهِهِمْ نَضْرَةَ النَّعِيمِ﴾ بهجة التنعم وبريقه، وقرأ يعقوب ﴿تعرف﴾ على البناء للمفعول و ﴿نَضْرَةُ﴾ بالرفع

﴿ يُسْقَوْنَ مِنْ رَحِيقٍ ﴾ شراب خالص. ﴿ مَخْتُومٍ ﴾ ﴿ خِتَامُهُ مِسْك ﴾ أي مختوم أوانيه بالمسك مكان الطين، ولعله تمثيل لنفاسته، أو الذي له ختام أي مقطع هو رائحة المسك، وقرأ الكسائي «خَاتَمَه» بفتح التاء أي ما يختم به ويقطع. ﴿ وَفِي ذَلِكَ ﴾ يعني الرحيق أو النعيم. ﴿ فَلْيَتَنَافَسِ المُتَنَافِسُونَ ﴾ فليرتغب المرتغبون.

﴿وَمِزَاجُهُ مِنْ تَسْنِيمِ علم لعين بعينها سميت تسنيماً لارتفاع مكانها أو رفعة شرابها.

﴿ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا اللَّمُقَرَّبُونَ ﴾ فإنهم يشربونها صرفاً لأنهم لم يشتغلوا بغير الله، وتمزج ُلسائر أهل الجنة وانتصاب ﴿عيناً﴾ على المدح أو الحال ﴿من تسنيم﴾ والكلام في الباء كما في ﴿يشرب بها عباد الله ﴾.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱجْرَمُوا كَانُوا مِنَ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا يَضْمَكُونَ ۚ ۚ وَإِذَا مَرُّوا بِهِمْ يَنَعَامَرُونَ ۚ وَإِذَا ٱنْقَلَبُوا إِلَىٰ الْقَلْبُوا إِلَىٰ الْقَلْبُوا اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُواللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

﴿إِنَّ الَّذِينَ أَجْرَمُوا﴾ يعني رؤساء قريش. ﴿كَانُوا مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا يَضْحَكُونَ﴾ كانوا يستهزئون بفقراء مؤمنين.

﴿وَإِذَا مَرُوا بِهِمْ يَتَغَامَزُونَ﴾ يغمز بعضهم بعضاً ويشيرون بأعينهم.

﴿ وَإِذَا انْقَلَبُوا إِلَى أَمْلِهِمْ انْقَلَبُوا فَاكِهِينَ ﴾ متلذذين بالسخرية منهم، وقرأ حفص ﴿ فكهين ﴾ .

﴿ وَإِذَا رَأُوهُمْ قَالُوا إِنَّ مَؤُلاً مِ لَضَّالُونَ ﴾ وإذا رأوا المؤمنين نسبوهم إلى الصلال.

﴿ وَمَا أُرْسِلُوا عَلَيْهِم ﴾ على المؤمنين. ﴿ حَافِظِينَ ﴾ يحفظون عليهم أعمالهم ويشهدون برشدهم وضلالهم.

﴿ فَالْيَوْمَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنَ ٱلْكُفَّارِ يَضْمَكُونَ ۞ عَلَى ٱلأَرَابِكِ يَنْظُرُونَ ۞ هَلَ ثُوْبَ ٱلْكُفَّارُ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ۞ .

﴿ فَالْيَوْمُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنَ الكُفَّارِ يَضْحَكُونَ ﴾ حين يرونهم أذلاء مغلوبين في النار. وقيل يفتح لهم باب إلى الجنة فيقال لهم اخرجوا إليها، فَإِذَا وصلوا أغلق دونهم فيضحك المؤمنون منهم.

﴿عَلَى الأَرَائِكَ يَنْظُرُونَ﴾ حال من ﴿يضحكون﴾.

﴿ هَلْ ثُوْبَ الْكُفَارُ﴾ أي هل أثيبوا. ﴿ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ﴾ وقرأ حمزة والكسائي بادغام اللام في الثاء. عن النبي ﷺ «من قرأ سورة المطففين سقاه الله من الرحيق المختوم يوم القيامة».

# (١٨٤) سورة الإنشقاق

## مكية وآيها خمس وعشروي آية

# بِسْمِ اللَّهِ النَّكْنِ الرَّحَيْفِ

﴿إِذَا ٱلسَّمَاتُهُ ٱنشَقَتْ ۞ وَأَنِنَتَ لِرَبِهَا وَخُفَّتَ ۞ وَإِذَا ٱلأَرْضُ مُذَتْ ۞ وَٱلْفَتْ مَا فِيهَا وَتَعَلَّتُ ۞ وَأَذِنَتَ لِرَبِهَا وَخُفَّتْ ۞﴾.

﴿إِذَا السَّمَاءُ انْشَقَّتُ ﴾ بالغمام كقوله تعالى: ﴿ويوم تشقق السماء بالغمام ﴾ وعن علي رضي الله تعالى عنه: تنشق من المجرة.

﴿وَأَذِنَتْ لِرَبِّهَا﴾ واستمعت له أي انقادت لتأثير قدرته حين أراد انشقاقها انقياد المطواع الذي يأذن للآمر ويذعن له. ﴿وَحُقَّتُ﴾ وجعلت حقيقة بالاستماع والانقياد يقال: حق بكذا فهو محقوق وحقيق.

﴿وَإِذَا الْأَرْضُ مُدَّتُ ﴾ بسطت بأن تزال جبالها وآكامها.

﴿ وَٱلْقَتْ مَا فِيهَا ﴾ ما في جوفها من الكنوز والأموات ﴿ وَتَخَلَّتْ ﴾ وتكلفت في الخلو أقصى جهدها حتى لم يبق شيء في باطنها.

﴿وَأَذِنَتْ لِرَبُهَا﴾ في الإِلقاء والتخلي. ﴿وَحُقَّتُ﴾ للإِذن وتكرير ﴿إذا﴾ لاستقلال كل من الجملتين بنوع من القدرة، وجوابه محذوف للتهويل بالإِبهام أو الاكتفاء بما مر في سورتي «التكوير» و «الانفطار» أو لدلالة قوله.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَى رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلَفِيهِ ۞ فَأَمَّا مَنْ أُونِ كِننَبَهُ بِيَمِينِهِ. ۞ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ۞ وَيَعَلِبُ إِلَىٰ أَهَلِهِ مَسْرُورًا ۞﴾.

﴿ يَا أَيُهَا الْإِنْسَانُ إِنِّكَ كَادِحٌ إِلَى رَبِّكَ كَدْحاً فَمُلاَقِيهِ عليه وتقديره لاقى الإِنسان كدحه أي جهداً يؤثر فيه من كدحه إذا خدشه، أو ﴿ فملاقيه ﴾ و ﴿ يا أيها الإِنسان إنك كادح إلى ربك ﴾ اعتراض، والكدح إليه السعي إلى لقاء جزائه.

﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بَيَمِينِهِ ﴾ ﴿ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَاباً يَسِيراً ﴾ سهلاً لا يناقش فيه.

﴿وَيَنْقَلِبُ إِلَى أَهْلِهِ مَسْرُوراً﴾ إلى عشيرته المؤمنين، أو فريق المؤمنين، أو ﴿أَهله﴾ في الجنة من الحور.

﴿ وَأَمَّا مَنْ أُولِنَ كِكَبُمُ وَرَاتَهُ ظَهْرِهِ ۗ فَهُ وَلَهُ فَسُوفَ يَدْعُوا ثُبُورًا ۞ وَيَصْلَىٰ سَعِيرًا ۞ .

﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابَهُ ورَاءَ ظَهْرِهِ ﴾ أي يؤتى كتابه بشماله من وراء ظهره. قيل تغل يمناه إلى عنقه وتجعل يسراه وراء ظهره.

﴿فَسَوْفَ يَدْعُو تُبُوراً ﴾ يتمنى الثبور ويقول يا ثبوراه وهو الهلاك.

﴿وَيَضَلَى سَعِيراً﴾ وقرأ الحجازيان والشامي ﴿وَيُصَلَّىٰ﴾ لقوله: ﴿وتصلية جحيم﴾ وقرىء «وَيُصْلَىٰ» لقوله: ﴿ونصليه جهنم﴾.

﴿ إِنَّهُ كَانَ فِن أَهَلِيهِ مَسْرُورًا ۞ إِنَّهُ ظَنَّ أَن لَن يَحُورَ ۞ بَكَ إِنَّ رَبَّهُ كَانَ بِهِ. بَصِيرًا ۞ ﴿ .

﴿إِنَّهُ كَانَ فِي أَهْلِهِ ﴾ أي في الدنيا. ﴿مَسْرُوراً ﴾ بطراً بالمال والجاه فارغاً عن الآخرة.

﴿إِنَّهُ ظُنَّ أَنْ لَنْ يَحُورَ﴾ لن يرجع إلى الله تعالى.

﴿بَلَى﴾ إيجاب لما بعد ﴿لن﴾. ﴿إِنَّ رَبُّهُ كَانَ بِهِ بَصِيراً﴾ عالماً بأعماله فلا يهمله بل يرجعه ويجازيه.

﴿ فَلاَ أَفْسِمُ بِٱلشَّفَقِ ﴿ وَٱلْتِلِ وَمَا وَسَقَ ۞ وَٱلْفَمَرِ إِذَا ٱلْشَقَ ۞ لَتَزَكَّبُنَّ طَبَقًا عَن طَبَقٍ ﴾.

﴿فَلاَ أُقْسِمُ بِالشَّفَقِ﴾ الحمرة التي ترى في أفق المغرب بعد الغروب. وعن أبي حنيفة رحمه الله تعالى: أنه البياض الذي يليها، سمي به لرقته من الشفقة.

﴿وَاللَّيْلِ وَمَا وَسَقَ﴾ وما جمعه وستره من الدواب وغيرها يقال: وسقه فاتسق واستوسق، قال: مُسْتَوْسِقَاتٍ لَوْ يَجِدُنَ سَائِقاً. أو طرده إلى أماكنه من الوسيقة.

﴿ وَالْقَمَرِ إِذَا اتَّسَقَ ﴾ اجتمع وتم بدراً.

﴿لَتَرْكَبُنُ طَبَقاً عَن طَبَقٍ﴾ حالاً بعد حال مطابقة لأختها في الشدة، وهو لما طابق غيره فقيل للحال المطابقة، أو مراتب من الشدة بعد المراتب هي الموت ومواطن القيامة وأهوالها، أو هي وما قبلها من الدواهي على أنه جمع طبقة. وقرأ ابن كثير وحمزة والكسائي ﴿لتركبن﴾ بالفتح على خطاب الإنسان باعتبار اللفظ، أو الرسول عليه الصلاة والسلام على معنى ﴿لتركبن﴾ حالاً شريفة ومرتبة عالية بعد حال ومرتبة، أو ﴿طبقاً﴾ من أطباق السماء بعد طبق ليلة المعراج وبالكسر على خطاب النفس، وبالياء على الغيبة و ﴿عن طبق﴾ صفة لـ ﴿طبقاً﴾ أو حال من الضمير بمعنى مجاوز الـ ﴿طبق﴾ أو مجاوزين له.

﴿ فَمَا لَمَتُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرْمَانُ لَا يَسْجُدُونَ ۗ ۞ .

﴿ فَمَا لَهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ بيوم القيامة.

﴿وَإِذَا قُرىءَ عَلَيْهِمُ القُرْآنُ لاَ يَسْجُلُونَ﴾ لا يخضعون أو ﴿لا يسجدون﴾ لتلاوته. لما روي: أنه عليه الصلاة والسلام قرأ ﴿واسجد واقترب﴾ فسجد بمن معه من المؤمنين، وقريش تصفق فوق رؤوسهم فنزلت. واحتج به أبو حنيفة على وجوب السجود فإنه ذم لمن سمعه ولم يسجد. وعن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه أنه سجد فيها وقال: والله ما سجدت فيها إلا بعد أن رأيت رسول الله ﷺ يسجد فيها.

﴿ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يُكَذِّبُونَ ﴿ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُونَ ۞ فَبَشِرْهُم بِعَذَابٍ ٱلِيمٍ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ لَمُتُمْ أَنْجُرُ غَيْرُ مَعْنُونِ ۞﴾.

﴿بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا يُكَذُّبُونَ﴾ أي بالقرآن.

﴿ وَاللَّهُ أَغْلَمُ بِمَا يُوعُونَ ﴾ بما يضمرون في صدورهم من الكفر والعداوة.

﴿ فَبَشَّرْهُمْ بِعَذَابِ أَلِيمٍ استهزاء بهم.

﴿ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ استثناء منقطع أو متصل، والمراد من تاب وآمن منهم. ﴿ لَهُمْ أَجْرُ غَيْرُ مَمْنُونِ﴾ مقطوع أو ﴿ممنون﴾ به عليهم.

وعن النبي ﷺ «من قرأ سورة الانشقاق أعاذه الله أن يعطيه كتابه وراء ظهره».



### مكية وآيها ثنتال وعشرول آية

## ينسب ألقو ألتخني التجيسة

# ﴿ وَٱلسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلْمُرُوحِ ۞ وَٱلْيَوْمِ ٱلْمُؤْمُودِ ۞ وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ۞ .

﴿وَالسَّمَاءِ ذَاتِ البُرُوجِ﴾ يعني البروج الاثني عشر شبهت بالقصور لأنها تنزلها السيارات وتكون فيها الثوابت، أو منازل القمر أو عظام الكواكب سميت بروجاً لظهورها، أو أبواب السماء فإن النوازل تخرج منها وأصل التركيب للظهور.

#### ﴿وَالْيَوْمِ الْمَوْعُودِ﴾ يوم القيامة.

﴿وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ﴾ ومن يشهد في ذلك اليوم من الخلائق وما أحضر فيه من العجائب، وتنكيرهما للإبهام في الوصف أي ﴿وشاهد ومشهود ﴾ لا يكتنه وصفهما، أو المبالغة في الكثرة كأنه قيل: ما أفرطت كثرته من شاهد ومشهود، أو النبي عليه الصلاة والسلام وأمته، أو أمته وسائر الأمم، أو كل نبي وأمته، أو الخلق والخلق، أو عكسه فإن الخالق مطلع على خلقه وهو شاهد على وجوده، أو الملك الحفيظ والمكلف أو يوم النحر، أو عرفة والحجيج، أو يوم الجمعة والجمع فإنه يشهد له أو كل يوم وأهله.

## ﴿فُيلَ أَضَابُ ٱلْأُغْدُودِ ۗ ۞﴾.

﴿ وَتُعِلَى أَصْحَابُ الأُخْدُودِ ﴾ قيل إنه جواب القسم على تقدير لقد ﴿ قتل ﴾ ، والأظهر أنه دليل جواب محذوف كأنه قيل إنهم ملعونون يعني كفار مكة كما لعن أصحاب الأخدود، فإن السورة وردت لتثبيت المؤمنين على أذاهم وتذكيرهم بما جرى على من قبلهم ، والأخدود الخد وهو الشق في الأرض ونحوهما بناء ومعنى الحق والأحقوق. روي مرفوعاً: أن ملكاً كان له ساحر فلما كبر ضم إليه غلاماً ليعلمه ، وكان في طريقه راهب فمال قلبه إليه ، فرأى في طريقه ذات يوم حية قد حبست الناس فأخذ حجراً وقال: اللهم إن كان الراهب أحب إليه من الساحر فاقتلها فقتلها ، وكان الغلام بَعْدُ يبرىء الأكمه والأبرص ويشفي من الأدواء ، وعمي جليس الملك فأبرأه ، فسأله الملك عمن أبرأه فقال ربي فغضب فعذبه فدل على الغلام فعذبه ، فدل على الراهب فقده بالمنشار ، وأرسل الغلام إلى جبل ليطرح من ذروته ، فدعا فرجف بالقوم فهلكوا ونجا ، وأجلسه في سفينة ليغرق فدعا فانكفأت السفينة بمن معه فغرقوا ونجا ، فقال للملك لست بقاتلي حتى تجمع وأجلسه في سفينة ليغرق فدعا فانكفأت السفينة بمن معه فغرقوا ونجا ، فقال للملك لست بقاتلي حتى تجمع الناس وتصلبني وتأخذ سهما من كنانتي وتقول: بسم الله رب هذا الغلام ، ثم ترميني به فرماه فوقع في صدغه فمات ، فآمن الناس برب الغلام ، فأمر بأخاديد وأوقدت فيها النيران ، فمن لم يرجع منهم طرحه فيها حتى المات مارأة معها صبي فتقاعست فقال الصبي : يا أماه اصبري فإنك على الحق فاقتحمت . وعن علي رضي الله تعالى عنه : كان بعض ملوك المجوس خطب الناس وقال: إن الله أحل نكاح الأخوات فلم يقبلوه ، فأمر بأخاديد النار فطرح فيها من أبى ، وقيل لما تنصر نجران غزاهم ذو نواس اليهودي من حمير فأحرق في الأخاديد من لم يرتد .

﴿ النَّارِ ذَاتِ الْوَقُودِ ۞ إِذْ هُمْ عَلَيْهَا قُمُودٌ ۞ وَهُمْ عَلَىٰ مَا يَفْعَلُونَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ ۞﴾.

﴿النَّارِ﴾ بدل من ﴿الأخدود﴾ بدل الاشتمال. ﴿ذاتِ الوَقُودِ﴾ صفة لها بالعظمة وكثرة ما يرتفع به لهبها، واللام في ﴿الوقود﴾ للجنس.

﴿إِذْ هُمْ عَلَيْهَا﴾ على حافة النار. ﴿قُعُودٌ﴾ قاعدون.

﴿وَهُمْ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ بِالْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ﴾ يشهد بعضهم لبعض عند الملك بأنهم لم يقصروا فيما أمروا به، أو يشهدون على ما يفعلون يوم القيامة حين تشهد عليهم ألسنتهم وأيديهم.

﴿وَمَا نَقَمُواْ مِنْهُمْ إِلَّا أَن يُؤْمِنُوا بِاللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَييدِ ۞ اَلَذِى لَمُ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ شَهِيدُ ۞﴾.

﴿ وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمْ ﴾ وما أنكروا. ﴿ إِلاَّ أَنْ يُؤْمِنُوا بِالله العَزِيزِ الحَمِيدِ ﴾ استثناء على طريقة قوله: وَلاَ عَيْبَ فِيهِمْ غَيْسَ أَنَّ شُيُوفَهُمْ بِهِمِن فُلُولٌ مِنْ قسراعِ الكسسائبِ ووصفه بكونه عزيزاً غالباً يخشى عقابه حميداً منعماً يرجى ثوابه وقرر ذلك بقوله:

﴿الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ واللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٍ﴾ للإِشعار بما يستحق أن يؤمن به ويعبد.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَنَنُوا ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَدَ بَنُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلْحَرِيقِ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَبِلُوا ٱلصَّلِحَتِ لَمُمْ جَنَّتُ تَجْرِى مِن تَحْيِهَا ٱلْأَنْهَارُّ ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْكِيدُ ﴿ ﴾.

﴿إِنَّ الَّذِينَ فَتَنُوا المُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِنَاتِ﴾ بلوهم بالأذى. ﴿ثُمَّ لَمْ يَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ﴾ بكفرهم. ﴿وَلَهُمْ عَذَابُ الْحَرِيقِ﴾ العذاب الزائد في الإحراق بفتنتهم. بل المراد بـ ﴿الذين فتنوا﴾ ﴿أصحاب الأخدود﴾ وبـ ﴿عذاب الحريق﴾ ما روي أن النار انقلبت عليهم فأحرقتهم.

﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَحَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ذَلِكَ الفَوْزُ الكَبِيرُ﴾ إذ الدنيا وما فيها تصغر دونه.

﴿ إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَدِيدٌ ۞ إِنَّهُ هُوَ بُنْدِئُ وَبُعِيدُ ۞ وَهُوَ ٱلْعَفُورُ ٱلْوَدُودُ ۞ ذُو ٱلْعَرْشِ ٱلْمَجِيدُ ۞ فَعَالٌ لِنَا يُرِيدُ ۞﴾.

﴿إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَدِيدٌ ﴾ مضاعف عنفه فإن البطش أخذ بعنف.

﴿إِنَّهُ هُوَ يُبُدِيءُ وَيُعِيدُ ﴿ يبدىء ﴾ الخلق ويعيده، أو ﴿ يبدىء ﴾ البطش بالكفرة في الدنيا ويعيده في الآخرة.

﴿ وَهُوَ الْغَفُورُ ﴾ لمن تاب. ﴿ الوَدُودُ ﴾ المحب لمن أطاع.

﴿ ذُوْ الْعَرْشِ ﴾ خالقه، وقيل المراد بـ ﴿ العرش ﴾ الملك، وقرىء «ذي العرش» صفة لـ ﴿ ربك ﴾ . ﴿ المَجِيدُ ﴾ العظيم في ذاته وصفاته، فإنه واجب الوجود تام القدرة والحكمة، وجره حمزة والكسائي صفة لـ ﴿ ربك ﴾ ، أو لـ ﴿ العرش ﴾ ومجده علوه وعظمته .

﴿فَعَّالُ لِمَا يُرِيدُ﴾ لا يمتنع عليه مراد من أفعاله وأفعال غيره.

﴿ مَلَ أَنَكَ حَدِيثُ الْجَنُودِ ۞ فِرْعَوْنَ وَتَعُودَ ۞ بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي تَكْذِيبِ ۞ وَاللَّهُ مِن وَرَآيِهِم تُحِيطًا ۞ ﴾.

﴿ هَلْ أَتَاكَ حَلِيتُ الجُنُودِ ﴾ ﴿ فِرْعُونَ وَثَمُودَ ﴾ أبدلهما من الجنود لأن المراد بـ ﴿ فرعون ﴾ هو وقومه، والمعنى قد عرفت تكذيبهم للرسل وما حاق بهم فتسل واصبر على تكذيب قومك وحذرهم مثل ما أصابهم.

﴿ بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي تَكْذِيبٍ ﴾ لا يرعوون عنه، ومعنى الإِضراب أن حالهم أعجب من حال هؤلاء فإنهم سمعوا قصتهم ورأوا آثار هلاكهم وكذبوا أشد من تكذيبهم.

﴿ وَاللَّهُ مِنْ وَرَاثِهِمْ مُحِيطًا ﴾ لا يفوتونه كما لا يفوت المحاط المحيط.

﴿بَلَ هُوَ فُرُهَانٌ مَجِيدٌ ۞ فِي لَقِيمٍ مَعَفُوظٍ ۞﴾.

﴿ بَلْ هُوَ قُرْآنٌ مَجِيدٌ ﴾ بل هذا الذي كذبوا به كتاب شريف وحيد في النظم والمعنى، وقرىء «قرآن مجيد» بالإضافة أي قرآن رب مجيد.

﴿ فِي لَوْحٍ مَحْفُوظِ ﴾ من التحريف، وقرأ نافع ﴿مَحْفُوظٌ ﴾ بالرفع صفة للـ قرآن ﴾، وقرىء «في لوح» وهوالهواء يعني ما فوق السماء السابعة الذي فيه اللوح.

عن النبي ﷺ "من قرأ سورة البروج أعطاه الله بعدد كل جمعة وعرفة تكون في الدنيا عشر حسنات».



## مكية وآيها سبح عشرة آية

## بنسيم الله التغني الرحسة

﴿ وَالسَّمَاءِ وَالطَّارِقِ ۞ وَمَا أَدَرَنكَ مَا الطَّارِقُ ۞ النَّجُمُ التَّاقِبُ ۞ إِن كُلُّ نَفْسِ لَمَا عَلَيْهَا حَافِظٌ ۞ .

﴿وَالسَّمَاءِ وَالطَّارِقِ﴾ والكوكب البادي بالليل وهو في الأصل لسالك الطريق، واختص عرفاً بالآتي ليلاً ثم استعمل للبادي فيه.

﴿وَمَا أَذْرَاكَ مَا الطَّارِقُ﴾ ﴿النَّجُمُ الثَّاقِبُ﴾ المضيء كأنه يثقب الظلام بضوئه فينفذ فيه، أو الأفلاك والمراد الجنس أو معهود بالثقب وهو زحل، عبر عنه أولاً بوصف عام ثم فسره بما يخصه تفخيماً لشأنه.

﴿إِنَّ كُلُّ نَفْسِ لَمَا عَلَيْهَا﴾ أي إن الشأن كل نفس لعليها. ﴿حَافِظٌ﴾ رقيب فإن هي المخففة واللام الفاصلة وما مزيدة. وقرأ ابن عامر وعاصم وحمزة لما على أنها بمعنى إلا وإن نافية، والجملة على الوجهين جواب القسم.

## ﴿ فَلْمَنْظُرِ ٱلْإِنْسَانُ مِمَّ خُلِقَ لِنْ عُلِقَ مِن مَّاتَو دَافِقٍ لِنَ يَعْرُهُ مِنْ بَيْنِ ٱلصُّلْبِ وَٱلثَّرَابِبِ ﴿ ﴾.

﴿ فَلْيَنْظُرِ الْإِنْسَانُ مِمْ خُلِقَ ﴾ لما ذكر أن كل نفس عليها حافظ أتبعه توصية الإنسان بالنظر في مبدئه ليعلم صحة إعادته فلا يملى على حافظه إلا ما يسره في عاقبته.

﴿ خُلِقَ مِنْ مَاءٍ دَافِقٍ ﴾ جواب الاستفهام و ﴿ ماء ﴾ بمعنى ذي دفق، وهو صب فيه دفع والمراد الممتزج من الماءين في الرحم لقوله:

﴿ يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الصَّلْبِ والتَّرَائِبِ ﴾ من بين صلب الرجل وترائب المرأة وهي عظام صدرها، ولو صح أن النطفة تتولد من فضل الهضم الرابع وتنفصل عن جميع الأعضاء حتى تستعد لأن يتولد منها مثل تلك الأعضاء، ومقرها عروق ملتف بعضها بالبعض عند البيضتين، فلا شك أن الدماغ أعظم الأعضاء معونة في توليدها، ولذلك تشبهه، ويسرع الإفراط في الجماع بالضعف فيه وله خليفة وهو النخاع وهو في الصلب وشعب كثيرة نازلة إلى الترائب، وهما أقرب إلى أوعية المني فلذلك خصا بالذكر. وقرىء «الصَلَب» بفتحتين و «الصُلَب» بضمتين وفيه لغة رابعة وهي «صالب».

﴿ إِنَّهُ عَلَىٰ رَجْمِهِۦ لَقَادِرٌ ۞ يَوْمَ نُبْلَى ٱلسَّرَآيِرُ ۞ فَمَا لَهُ مِن قُوَّةٍ وَلَا نَاصِرٍ ۞ .

﴿إِنَّهُ عَلَى رَجْعِهِ لَقَادِرٌ ﴾ والضمير للخالق ويدل عليه ﴿خُلِقٍ ﴾ .

﴿ وَيَوْمَ تُبْلَى السَّراثِرُ﴾ تتعرف ويميز بين ما طاب من الضمائر وما خفي من الأعمال وما خبث منها، وهو ظرف لـ ﴿رجعه﴾.

﴿ فَمَا لَهُ ﴾ فما للإنسان. ﴿ مِنْ قُوَّةٍ ﴾ من منعة في نفسه يمتنع بها. ﴿ وَلاَ نَاصِرِ ﴾ يمنعه.

﴿ وَالسَّمَاءِ ذَاتِ ٱلبِّعِ ۞ وَالأَرْضِ ذَاتِ ٱلصَّنْعِ ۞ .

﴿وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الرَّجْعِ﴾ ترجع في كل دورة إلى الموضع الذي تتحرك عنه، وقيل الرجع المطر سمي به كما سمي أوباً لأن الله يرجَعه وقتاً فوقتاً، أو لما قيل من أن السحاب يحمل الماء من البحار ثم يرجعه إلى الأرض، وعلى هذا يجوز أن يراد بـ ﴿السماء﴾ السحاب.

﴿ وَالْأَرْضِ ذَاتِ الصَّدْعِ ﴾ ما تتصدع عنه الأرض من النبات أو الشق بالنبات والعيون.

﴿ إِنَّهُ لَقُولٌ نَصَلٌ ۞ وَمَا هُوَ اِلْفَرَا ۞ إِنَّمْ يَكِيدُونَ كَيْدًا ۞ وَأَكِدُ كَيْدًا ۞ فَهُلِ ٱلْكَفِرِينَ أَسْهِلُهُمْ وَوَاللَّهُ فَصَلُّ ۞ ﴾.

﴿إِنَّهُ ﴾ إن القرآن. ﴿لَقَوْلُ فَصْلٌ ﴾ فاصل بين الحق والباطل.

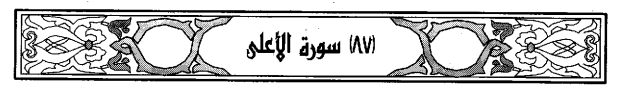
﴿وَمَا هُوَ بِالْهَزَّلِ﴾ فإنه جُد كله.

﴿إِنَّهُمْ﴾ يعني أهل مكة. ﴿يَكِيدُونَ كَيْداً﴾ في إبطاله وإطفاء نوره.

﴿وَأَكِيدُ كَيْداً﴾ وأقابلهم بكيد في إستدراجي لهم وانتقامي منهم من حيث لا يحتسبون.

﴿فَمَهْلِ الْكَافِرِينَ﴾ فلا تشتغل بالانتقام منهم، أو لا تستعجل بإهلاكهم. ﴿أَمْهِلْهُمْ رُوَيْداً﴾ أمهالاً يسيراً والتكرير وتغيير البنية لزيادة التسكين.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة الطارق أعطاه الله بعدد بكل نجم في السماء عشر حسنات».



### مكية وآيها تسع عشرة آية

# بِسُدِ اللَّهِ النَّهُ إِلنَّهُ الرَّجَيدِ أَلْتِحِيدِ

﴿مَنِيجِ اَشَدَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ۞ ٱلَّذِى خَلَقَ مَسَوَّىٰ ۞﴾.

﴿ سَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى ﴾ نزه اسمه عن الإلحاد فيه بالتأويلات الزائغة وإطلاقه على غيره زاعماً أنهما فيه سواء وذكره لا على على وجه التعظيم، وقرىء «سبحان ربي الأعلى». وفي الحديث الما نزلت ﴿ فسبح باسم ربك العظيم ﴾ قال عليه الصلاة والسلام اجعلوها في ركوعكم، فلما نزلت ﴿ سبح اسم ربك الأعلى ﴾ قال عليه الصلاة والسلام اجعلوها في سجودكم » وكانوا يقولون في الركوع اللهم لك زكعت وفي السجود اللهم لك سجدت.

﴿الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّى﴾ خلق كل شيء فسوى خلقه بأن جعل له ما به يتأتى كماله ويتم معاشه.

﴿ وَالَّذِى مَلَدَرَ فَهَدَىٰ ۞ وَالَّذِيَّ أَغْرَجَ ٱلْمَرْعَنِ ۞ فَجَعَلَمُ غُنَّاتُهُ أَخْوَىٰ ۞﴾ .

﴿ وَالَّذِي قَدَّرَ ﴾ أي قدر أجناس الأشياء وأنواعها وأشخاصها ومقاديرها وصفاتها وأفعالها وآجالها. ﴿ فَهَدى ﴾ فوجهه إلى أفعاله طبعاً واختياراً بخلق الميول والإِلهامات ونصب الدلائل وانزال الآيات.

﴿ وَالَّذِي أَخْرَجَ المَزْعَى ﴾ أنبت ما ترعاه الدواب.

﴿ فَجَعَلَهُ بَعَد خضرته. ﴿ غُنَاءَ أَخْرَى ﴾ يابساً أسود. وقيل ﴿ أحوى ﴾ حال من المرعى أي أخرجه ﴿ أحوى ﴾ أي أسود من شدة خضرته.

# ﴿ سَنُقْرِئُكَ فَلَا تَسَنَ ۞ إِلَّا مَا شَلَةَ ٱللَّهُ إِنَّمُ يَعْلَدُ ٱلْجَهْرَ وَمَا يَغْفَى ۞ ﴾.

﴿ سَتُقْرِئُكَ ﴾ على لسان جبريل عليه الصلاة والسلام، أو سنجعلك قارئاً بإلهام القراءة. ﴿ فَلاَ تَنْسَى ﴾ أصلاً من قوة الحفظ مع أنك أمي ليكون ذلك آية أخرى لك مع أن الإخبار به عما يستقبل ووقوعه كذلك أيضاً من الآيات، وقيل نهي والألف للفاصلة كقوله ﴿ السبيلا ﴾. ﴿ إِلاَّ مَا شَاءَ اللّه ﴾ نسيانه بأن نسخ تلاوته، وقيل أراد به القلة والندرة. لما روي أنه عليه الصلاة والسلام «أسقط آية في قراءته في الصلاة فحسب أبي أنها نسخت فسأله فقال: نسيتها ٤. أو نفى النسيان رأساً فإن القلة تستعمل للنفي. ﴿ إِنَّهُ يَعْلَمُ الجَهْرَ وَمَا يَخْفَى ﴾ ما ظهر من أحوالكم وما بطن، أو جهرك بالقراءة مع جبريل عليه الصلاة والسلام وما دعاك إليه من مخافة النسيان فيعلم ما فيه صلاحكم من ابقاء وإنساء.

# ﴿ وَنُمَيِّرُكَ لِلْلِمُتْرَىٰ ۞ فَذَكِّرْ لِن نَّفَعَتِ ٱلذِّكْرَىٰ ۞ سَيَذَّكُرُ مَن يَخْشَىٰ ۞﴾.

﴿وَنُيَسُّرُكَ لِليُسْرَى﴾ ونعدك للطريقة اليسرى في حفظ الوحي، أو التدين ونوفقك لها ولهذه النكتة قال ﴿نيسرك﴾ لا نيسر لك عطف على ﴿سنقرتك﴾، و﴿إنه يعلم﴾ اعتراض. ﴿ فَذَكُرُ بعد ما استتب لك الأمر. ﴿ إِنْ نَفَعَتِ الذِّكْرَى ﴾ لعل هذه الشرطية إنما جاءت بعد تكرير التذكير وحصول اليأس من البعض لئلا يتعب نفسه ويتلهف عليهم كقوله: ﴿ وما أنت عليهم بجبار ﴾ الآية، أو لذم المذكرين واستبعاد تأثير الذكرى فيهم، أو للإشعار بأن التذكير إنما يجب إذا ظن نفعه ولذلك أمر بالإعراض عمن تولى.

﴿سَيَذَّكُّرُ مَنْ يَخْشَى﴾ سيتعظ وينتفع بها من يخشى الله تعالى بأن يتأمل فيها فيعلم حقيقتها، وهو يتناول العارف والمتردد.

﴿ وَيَنْجَنَّتُهُمُ ۚ ٱلْأَشْفَى ۚ ۚ ٱلَّذِى يَصْلَى ٱلنَّارَ ٱلكَّتَرَىٰ ۚ ۚ أَنَّ يَسُونُ فِيهَا وَلَا يَحْنَى ۖ ۖ ﴾.

﴿ وَيَتَجَنَّبُهَا ﴾ ويتجنب ﴿ الذكرى ﴾ . ﴿ الأَشْقَى ﴾ الكافر فإنه أشقى من الفاسق، أو ﴿ الأشقى ﴾ من الكفرة لتوغله في الكفر.

﴿الَّذِي يَصْلَى النَّارِ الكُبْرَى﴾ نار جهنم فإنه عليه الصلاة والسلام قال "ناركم هذه جزء من سبعين جزأ من نار جهنم"، أو ما في الدرك الأسفل منها.

﴿ ثُمَّ لاَ يَمُوتُ فِيهَا﴾ فيستزيح. ﴿ وَلاَ يَحْيَى ﴾ حياة تنفعه.

﴿ قَدْ أَلَفَحَ مَن نَزَقُ ۞ وَذَكَرَ أَسْدَ رَبِّهِ فَصَلَى ۞ بَل تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَوْءَ ٱلدُّنِيَا ۞ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ وَٱبْقَىٰ ۞﴾.

﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكِّى﴾ تطهر من الكفر والمعصية، أو تكثر من التقوى من الزكاء، أو تطهر للصلاة أو أدى الزكاة.

﴿وَذَكُر اسْمَ رَبِّهِ﴾ بقلبه ولسانه ﴿فَصَلَّى﴾ كقوله: ﴿أقم الصلاة لذكري﴾ ويجوز أن يراد بالذكر تكبيرة التحريم، وقيل ﴿تزكى﴾ تصدق للفطر ﴿وذكر اسم ربه﴾ كبره يوم العيد ﴿فصلى﴾ صلاته.

﴿ بَلْ تُؤْثِرُونَ الحَيَاةَ الدُّنْيَا﴾ فلا تفعلون ما يسعدكم في الآخرة، والخطاب للأشقين على الالتفات أو على إضمار قل، أو للكل فإن السعي للدنيا أكثر في الجملة، وقرأ أبو عمرو بالياء.

﴿وَالْآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَى﴾ فإن نعيمها ملذ بالذات خالص عن الغوائل لا انقطاع له.

﴿ إِنَّ هَلَذَا لَنِي ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَىٰ ۞ صُعُفِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ ۞﴾.

﴿إِنَّ هَذَا لَفِي الصَّحُفِ الأُولَى﴾ الإِشارة إلى ما سبق من ﴿قد أَفلتَح﴾ فإنه جامع أمر الديانة وخلاصة الكتب المنزلة.

﴿صُحُفِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى﴾ بدل من الصحف الأولى.

قال ﷺ «من قرأ سورة الأعلى أعطاه الله عشر حسنات بعدد كل حرف أنزله الله على إبراهيم وموسى ومحمد عليهم الصلاة والسلام».

# قائدة الغاشية الغاشية الغاشية الغاشية الغاشية الماسورة الغاشية الماسورة الغاشية الماسورة الغاشية الغاشة الغاشية الغاشة الغاسات ا

## مكية وهي ست وعشروۀ آية

# بِسْمِ اللَّهِ النَّهُ إِلَيْهُ لِلسَّالِيَ الرَّحِيدِ

﴿ هَلَ أَنَكَ حَدِيثُ ٱلْعَنشِيَةِ ۞ وُجُوءٌ يَوْمَبِدٍ خَنشِعَةً ۞ عَامِلَةٌ نَاصِبَةٌ ۞ تَصَلَى نَارًا حَامِيَةُ ۞ تَصَلَى نَارًا حَامِيةَ ۞ ثَشَقَىٰ مِنْ عَيْنٍ ءَانِيَةِ ۞﴾.

﴿ هَلْ آَتَاكَ حَدِيثُ الغَاشِيَةِ ﴾ الداهية التي تغشى الناس بشدائدها يعني يوم القيامة، أو النار من قوله تعالى ﴿ وَتَغشى وجوههم النار ﴾ .

﴿وُجُوهُ يَوْمَثِذِ خَاشِعَةٌ﴾ ذليلة.

﴿ عَامِلَةً نَاصِبَةً ﴾ تعمل ما تتعب فيه كجر السلاسل وخوضها في النار خوض الإبل في الوحل؛ والصعود والهبوط في تلالها ووهادها، أو عملت ونصبت في أعمال لا تنفعها يومئذ.

﴿ تُضَلَّى نَاراً ﴾ تدخلها وقرأ أبو عمرو ويعقوب وأبو بكر ﴿ تُصْلَى ﴾ من أصلاه الله، وقرىء «تُصَّلُ » بالتشديد للمبالغة. ﴿ حَامِيَةٌ ﴾ متناهية في الحر.

﴿تُسْقَى مِنْ عَيْنِ آنِيَةٍ﴾ بلغت أناها في الحر.

﴿ لَيْسَ لَمُمْ طَمَامٌ إِلَّا مِن ضَرِيعِ ۞ لَا يُسْمِنُ وَلَا يُغْنِي مِن جُوعِ ۞﴾.

﴿ لَيْسَ لَهُمْ طَعَامٌ إِلاَّ مِنْ ضَرِيعِ ﴾ يبيس الشبرق وهو شوك ترعاه الإبل ما دام رطباً، وقيل شجرة نارية تشبه الضريع، ولعله طعام هؤلاء والزقوم والغسلين طعام غيرهم، أو المراد طعامهم ما تتحاماه الإبل وتعافه لضره وعدم نفعه كما قال:

﴿ لاَ يُسْمِنُ وَلاَ يُغْنِي مِنْ جُوعٍ ﴾ والمقصود من الطعام أحد الأمرين.

﴿ وُجُوهٌ يَوْمَهِلِوْ نَاعِمَةٌ ۞ لِسَعْيِهَا رَاضِيَةٌ ۞ فِي جَنَةِ عَالِيَةِ ۞ لَا نَسْمَعُ فِيهَا لَغِيَةُ ۞ ﴿

﴿ وُجُوهُ يَوْمَئِذِ نَاعِمَةً ﴾ ذات بهجة أو متنعمة.

﴿لِسَغْيِهَا رَاضِيَةٌ﴾ رضيت بعملها لما رأت ثوابه.

﴿ فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ﴾ علية المحل أو القدر.

﴿لاَ تَسْمَعُ﴾ يا مخاطب أو الوجوه، وقرأ على بناء المفعول بالياء ابن كثير وأبو عمرو ورويس وبالتاء نافع. ﴿فِيهَا لاَغِيَةً﴾ لغواً أو كلمة ذات لغو أو نفساً تلغو، فإن كلام أهل الجنة الذكر والحِكم.

﴿ فِيهَا عَيْنٌ جَارِيَةً ﴿ إِنَّ فَيَهَا سُرُرٌ مَرَّفُوعَةً ﴿ إِنَّ وَأَوْابُ مَوْشُوعَةً ﴿ وَمَارِفُ مَصْفُوفَةً ﴿ وَالْإِنْ مَنْهُ نَهُ اللَّهِ اللّ ﴿فِيهَا عَيْنٌ جَارِيَةٌ﴾ يجري ماؤها ولا ينقطع والتنكير للتعظيم.

﴿فِيهَا سُرُرٌ مَرْفُوعَةٌ ﴾ رفيعة السمك أو القدر.

﴿وَأَكُوابُ ﴾ جمع كوب وهي آنية لا عروة لها. ﴿مَوْضُوعَةُ ﴾ بين أيديهم.

﴿وَنَمَارِقُ﴾ وسائد جمع نمرقة بالفتح والضم. ﴿مَصْفُوفَة﴾ بعضها إلى بعض.

﴿ وَزَرَابِي ﴾ بسط فاخرة جمع زربية. ﴿ مَبْنُونَةٌ ﴾ مبسوطة.

﴿ أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ۞ وَإِلَى ٱلسَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ۞﴾.

﴿أَفَلاَ يَنْظُرُونَ﴾ نظر اعتبار. ﴿إِلَى الإِبلِ كَيْفَ خُلِقَتْ﴾ خلقاً دالاً على كمال قدرته وحسن تدبيره حيث خلقها لجر الأثقال إلى البلاد النائية، فجعلها عظيمة باركة للحمل ناهضة بالحمل منقادة لمن اقتادها طوال الأعناق لينوء بالأوقار، ترعى كل نابت وتحتمل العطش إلى عشر فصاعداً ليتأتى لها قطع البوادي والمفاوز، مع مالها من منافع أخرى ولذلك خصت بالذكر لبيان الآيات المنبثة في الحيوانات التي هي أشرف المركبات وأكثرها صنعاً، ولأنها أعجب ما عند العرب من هذا النوع. وقيل المراد بها السحاب على الاستعارة.

﴿ وَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴾ بلا عمد.

﴿ وَإِلَى ٱلْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتَ ۞ وَإِلَى ٱلأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ۞﴾.

﴿ وإلى الجبال كيف نصبت﴾ فهي راسخة لا تميل.

﴿وَإِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ﴾ بسطت حتى صارت مهاداً، وقرىء الأفعال الأربعة على بناء الفاعل المتكلم وحذف الراجع المنصوب، والمعنى ﴿أفلا ينظرون﴾ إلى أنواع المخلوقات من البسائط والمركبات ليتحققوا كمال قدرة الخالق سبحانه وتعالى، فلا ينكروا اقتداره على البعث ولذلك عقب به أمر المعاد ورتب عليه الأمر بالتذكير فقال:

﴿ فَذَكِرْ إِنَّمَا ۚ أَنتَ مُذَكِرٌ ۚ إِنَّمَا ۚ أَنتَ مُذَكِرٌ ۚ إِنَّ لَنتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ۚ إِلَّا مَن تَوَلَى وَكَفَرَ ۗ ﴿ فَيُعَذِّبُهُ اللَّهُ اللّ

﴿ فَذَكُرْ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَكِّرٌ ﴾ فلا عليك إن لم ينظروا ولم يذكروا إذ ما عليك إلا البلاغ.

﴿لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُصَيْطِرٍ﴾ بمتسلط، وعن الكسائي بالسين على الأصل وحمزة بالإِشمام.

﴿إِلاَّ مَنْ تَوَلَّى وَكَفَرَ﴾ لكن من تولى وكفر.

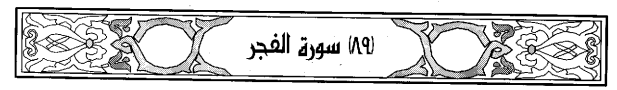
﴿فَيُعَلِّبُهُ اللهُ الْعَذَابُ الأَكْبَرَ﴾ يعني عذاب الآخرة. وقيل متصل فإن جهاد الكفار وقتلهم تسلط، وكأنه أوعدهم بالجهاد في الدنيا وعذاب النار في الآخرة وقيل هو استثناء من قوله ﴿فَذَكُرِ﴾ أي فذكر إلا من تولى وأصر فاستحق العذاب الأكبر، وما بينهما اعتراض ويؤيد الأول أنه قرىء «ألا» على التنبيه.

﴿ إِنَّ إِلَيْنَا إِيَائِمُ ۚ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَائِمُ ۗ ۗ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَائِمُ ۗ ﴿

﴿إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ ﴾ رجوعهم، وقرىء بالتشديد على أنه فيعال مصدر فيعل من الإياب، أو فعال من الأوب قلبت واوه الأولى قلبها في ديوان ثم الثانية للإدغام.

﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ﴾ في المحشر، وتقديم الخبر للتخصيص والمبالغة في الوعيد.

عن النبي ﷺ "من قرأ سورة الغاشية حاسبه الله حساباً يسيراً».



## مكية وأيها ثلاثوى أية

# بِسْدِ اللَّهِ ٱلنَّحْنِ ٱلرَّحَتِ يَرْ

# ﴿ وَالْفَخِرِ ۞ وَلِيَالٍ عَشْرِ ۞ وَالشَّفْعِ وَالْوَثْرِ ۞ ﴾.

﴿وَالفَجْرِ﴾ أقسم بالصبح أو فلقه كقوله: ﴿والصبح إذا تنفس﴾ أو بصلاته.

﴿ وَلَيَالٍ عَشْرٍ ﴾ عشر ذي الحجة ولذلك فسر ﴿ الفجر ﴾ بفجر عرفة، أو النحر أو عشر رمضان الأخير وتنكيرها للتعظيم، وقرىء ﴿ وَلَيَالٍ عَشْرٍ ﴾ بالإضافة على أن المراد بالعشر الأيام.

﴿وَالشَّفْعِ وَالْوَتْرِ﴾ والأشياء كلها شفعها ووترها، أو الخلق لقوله: ﴿ومن كل شيء خلقنا زوجين﴾ والمخالق لأنه فرد، ومن فسرهما بالعناصر والأفلاك أو البروج والسيارات أو شفع الصلوات ووترها، أو بيومي النحر وعرفة، وقد روي مرفوعاً، أو بغيرها فلعله أفرد بالذكر من أنواع المدلول ما رآه أظهر دلالة على التوحيد، أو مدخلاً في الدين أو مناسبة لما قبلهما أو أكثر منفعة موجبة للشكر، وقرىء «والوثرِ» بكسر الواو وهما لغتان كالحبر والحبر.

# ﴿وَالَّتِلِ إِنَّا يَسْرِ ۞ مَلْ فِي ذَالِكَ مَسَمٌّ لِّذِي جِمْرٍ ۞﴾.

﴿وَاللَّيْلِ إِذَا يَسْرِ﴾ إذا يمضي كقوله: ﴿والليل إذ أَذْبَر﴾ والتقييد بذلك لما في التعاقب من قوة الدلالة على كمال القدرة ووفور النعمة، أو يسرى فيه من قولهم صلى المقام وحذف الياء للاكتفاء بالكسرة تخفيفاً، وقد خصه نافع وأبو عمرو بالوقف لمراعاة الفواصل ولم يحذفها ابن كثير ويعقوب أصلاً، وقرىء «يسر» بالتنوين المبدل من حرف الإطلاق.

﴿ هَلْ فِي ذَلِكَ ﴾ القسم أو المقسم به ﴿قُسَمٌ ﴾ حلف أو محلوف به. ﴿ لِذِي حِجْرٍ ﴾ يعتبره ويؤكد به ما يريد تحقيقه، وال ﴿حجر ﴾ العقل سمي به لأنه يحجر عما لا ينبغي كما سمي عقلاً ونهية وحصاة من الإحصاء، وهو الضبط والمقسم عليه محذوف وهو ليعذبن يدل عليه قوله:

# ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِمَادٍ ۞ إِرَمَ ذَاتِ ٱلْمِمَادِ ۞ ٱلَّتِي لَمْ يُخْلَقَ مِثْلُهَا فِي ٱلْمِلَادِ ۞ •

﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادِ ﴾ يعني أولاد عاد بن عوص بن إرم بن سام بن نوح عليه السلام، قوم هود سموا باسم أبيهم كما سمي بنو هاشم باسمه.

﴿إِرَمَ عطف بيان لـ ﴿عاد على تقدير مضاف أي سبط ﴿إرم ﴾، أو أَهْلُ ﴿إرم ﴾ إن صح أنه إسم بلدتهم. وقيل سمي أوائلهم وهم «عاد الأولى » باسم جدهم ومنع صرفه للعلمية والتأنيث. ﴿ذَاتِ العِمَادِ ﴾ ذات البناء الرفيع أو القدود الطوال، أو الرفعة والثبات. وقيل كان لعاد ابنان شداد وشديد فملكا وقهرا، ثم مات شديد فخلص الأمر لشداد وملك المعمورة ودانت له ملوكها، فسمع بذكر الجنة فبني على مثالها في بعض صحاري عدن جنة وسماها إرم، فلما تمت سار إليها بأهله، فلما كان منها على مسيرة يوم وليلة بعث

الله عليهم صيحة من السماء فهلكوا. وعن عبد الله بن قلابة أنه خرج في طلب إبله فوقع عليها.

﴿الَّتِي لَمْ يُخْلَقْ مِثْلُهَا فِي البِلاَدِ﴾ صفة أخرى لـ ﴿اسم﴾ والضمير لها سواء جعلت اسم القبيلة أو البلدة.

﴿ وَثَمُودَ الَّذِينَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَادِ ۞ وَفِرْعَوْنَ ذِى الْأَوْنَادِ ۞ اَلَّذِينَ طَغَوْا فِي الْبِلَندِ ۞ فَأَكْثَرُوا فِيهَا الْفَسَادَ ۞﴾.

﴿ وَتَمُودَ الَّذِينَ جَابُوا الصَّخْرَ ﴾ قطعوه واتخذوه منازل لقوله: ﴿ وتنحتون من الجبال بيوتاً ﴾. ﴿ بِالوَادِ ﴾ وادي القرى.

﴿وَفِرْعُونَ ذِي الْأَوْتَادِ﴾ لكثرة جنوده ومضاربهم التي كانوا يضربونها إذا نزلوا، أو لتعذيبه بالأوتاد. ﴿الَّذِينَ طَغَوا فِي البِلاَدِ﴾ صفة للمذكورين «عاد» ﴿وثمود﴾ ﴿وفرعون﴾، أو ذم منصوب أو مرفوع. ﴿فَأَكْثَرُوا فِيهَا القَسَادَ﴾ بالكفر والظلم.

# ﴿ فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ ﴿ إِنَّ رَبُّكَ لِبَالْمِرْصَادِ ﴿ ﴿ ﴾ .

﴿فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ﴾ ما خلط لهم من أنواع العذاب، وأصله الخلط وإنما سمي به الجلد المضفور الذي يضرب به لكونه مخلوط الطاقات بعضها ببعض، وقيل شبه بالرسوط ألله ما أحل بهم في الدنيا إشعاراً بأنه القياس إلى ما أعد لهم في الآخرة من العذاب كالسوط إذا قيس إلى السيف.

﴿إِنَّ رَبِّكَ لَبِالمِرْصَادِ﴾ المكان الذي يترقب فيه الرصد، مفعال من رصده كالميقات من وقته، وهو تمثيل الإرصاده العصاة بالعقاب.

﴿ فَأَمَّا ٱلْإِنسَانُ إِذَا مَا ٱبْلَكَهُ رَبُّهُمْ فَأَكْرَمَهُمْ وَنَعْمَهُمْ فَيَقُولُ رَبِّتِ ٱكْرَمَنِ ۞ وَأَمَّا إِذَا مَا ٱبْلَكَهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُمْ فَيَقُولُ رَبِّ أَهَنَنِ ۞﴾.

﴿فَأَمَّا الْإِنْسَانُ﴾ متصل بقوله: ﴿إِنَّ ربك لبالمرصاد﴾ كأنه قيل إنه ﴿لبالمرصاد﴾ من الآخرة فلا يريد إلا السعي لها فأما الإنسان فلا يهمه إلا الدنيا ولذاتها. ﴿إِذَا مَا ابْتَلاهُ رَبُهُ ﴾ اختبره بالغنى واليسر. ﴿فَأَكْرَمَهُ وَنَعَّمَهُ ﴾ بالمجاه والمال. ﴿فَيَقُولُ رَبِّي أَكْرَمَنِي ﴾ فضلني بما أعطاني، وهو خبر المبتدأ الذي هو ﴿الإنسان ﴾، والفاء لما في «أما» من معنى الشرط، والظرف المتوسط في تقدير التأخير كأنه قيل: فأما الإنسان فقائل ربي أكرمني وقت ابتلائه بالإنعام، وكذا قوله:

﴿وَأَمَّا إِذَا ابْتَلاَهُ فَقَلَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ ﴾ إذ التقدير وأما الإنسان إذا ما ابتلاه أي بالفقر والتقتير ليوازن قسيمه. ﴿فَيَقُولُ رَبِّي أَمَانَتِي﴾ لقصور نظره وسوء فكره، فإن التقتير قد يؤدي إلى كرامة الدارين، والتوسعة قد تفضي إلى قصد الأعداء والانهماك في حب الدنيا ولذلك ذمه على قوليه وردعه عنه بقوله:

﴿ كُلَّةٌ بَل لَا تُكَوِّمُونَ الْبَيِهِمَ ۞ وَلَا غَنَصْهُوتَ عَلَى طَمَّكَامِ الْبِسْكِينِ ۞ وَتَأْكُلُونَ الثَّرَاتَ أَكْلَا لَمَّنَا ۞ وَتُجِبُّونَ الْمَالَ خُبًّا جَمَّنا ۞﴾.

﴿كُلا﴾ مع أن قوله الأول مطابق لأكرمه ولم يقل فأهانه وقدر عليه كما قال: ﴿فَأَكرِمه ونعمه﴾ لأن التوسعة تفضل والإخلال به لا يكون إهانة، وقرأ ابن عامر والكوفيون «أكرمن» و «أهانن» بغير ياء في الوصل والوقف. وعن أبي عمرو مثله ووافقهم نافع في الوقف وقرأ ابن عامر ﴿فَقَدَّرَ﴾ بالتشديد.

﴿ بَلْ لا يُكْرِمُونَ الْيَتِيمَ ﴾ ﴿ وَلا يَحضُونَ عَلَى طَعَام المِسْكِينِ ﴾ أي بل فعلهم أسوأ من قولهم وأدل على

تهالكهم بالمال وهو أنهم لا يكرمون اليتيم بالنفقة والمبرة، ولا يحثون أهلهم على طعام المسكين فضلاً عن غيرهم، وقرأ الكوفيون «ولا تحاضون».

﴿ وَيَأْكُلُونَ النَّرَاتَ﴾ الميراث وأصله وراث. ﴿ أَكُلاً لَمَّا﴾ ذا لم أي جمع بين الحلال والحرام فإنهم كانوا لا يورثون النساء والصبيان ويأكلون أنصباءهم، أو يأكلون ما جمعه المورث من حلال وحرام عالمين بذلك

﴿ وَيُحِبُّونَ الْمَالَ حُبًا جَمًا ﴾ كثيراً مع حرص وشره، وقرأ أبو عمرو وسهل ويعقوب «لا يكرمون» إلى «ويحبون» بالياء والباقون بالتاء.

﴿ كُلِّ إِذَا ذُكِّتِ الْأَرْضُ ذُكًا دَكًا ﴿ لَهُ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلُكُ صَفًّا صَفًا ﴿ وَجِاءَهَ يَوَمَهِ إِنَّ جَهَنَدُ يَوْمَهِ إِنَّ مَوْمَهِ إِنَّهُ وَالْمَلُكُ صَفًا صَفًا صَفًا اللَّهِ وَجَاءَهُ وَمَهِ إِنَّهُ كُونُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَاكُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَاكُ مَنْ اللَّهُ اللّ

﴿كَلاَّ﴾ ردع لهم عن ذلك وإنكار لفعلهم وما بعده وعيد عليه. ﴿إِذَا دُكِّتِ الأَرْضُ دَكًّا دَكًّا﴾ أي دكا بعد دك حتى صارت منخفضة الجبال والتلال، أو ﴿هباء منبثاً﴾.

﴿وَجَاءَ رَبُّكَ﴾ أي ظهرت آيات قدرته وآثار قهره مثل ذلك بما يظهر عند حضور السلطان من آثار هيبته وسياسته. ﴿وَالْمَلَكُ صَفًا صَفًا﴾ بحسب منازلهم ومراتبهم.

﴿وَجِيءَ يَوْمَثِذِ بِجَهَنَّمَ﴾ كقوله تعالى: ﴿وبرزت الجحيم﴾ وفي الحديث «يؤتى بجهنم يومئذ لها سبعون الف زمام مع كل زمام سبعون ألف ملك يجرونها». ﴿يَوْمَثِذِ﴾ بدل من إذا دكت الأرض والعامل فيهما. ﴿يَتَلَكُّرُ الإِنْسَانُ﴾ أي يتذكر معاصيه أو يتعظ لأنه يعلم قبحها فيندم عليها. ﴿وَأَنَّى لَهُ الذَّكْرَى﴾ أي منفعة الذكرى لئلا يناقض ما قبله، واستدل به على عدم وجوب قبول التوبة، فإن هذا التذكر توبة غير مقبولة.

﴿ يَقُولُ يَلْيَتَنِي فَذَمْتُ لِيَاتِي ۞ فَيَوَمِيذِ لَّا يُعَذِّبُ عَلَابُهُۥ أَحَدُّ ۞ وَلَا يُوثِقُ وَثَاقَهُۥ أَحَدُ ۞ .

﴿ يَقُولُ يَا لَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِحَيَاتِي ﴾ أي لحياتي هذه، أو وقت حياتي في الدنيا أعمالاً صالحة، وليس في هذا التمني دلالة على استقلال العبد بفعله فإن المحجور عن شيء قد يتمنى أن كان ممكناً منه.

﴿ فَيَوْمَئِذِ لاَ يُعَذَّبُ عَذَابَهُ أَحَدٌ ﴾ ﴿ وَلاَ يُوثِقُ وَثَاقَهُ أَحَدٌ ﴾ الهاء لله أي لا يتولى عذاب الله ووثاقه يوم القيامة سواه إذ الأمر كله له، أو للإنسان أي لا يعذب أحد من الزبانية مثل ما يعذبونه، وقرأهما الكسائي ويعقوب على بناء المفعول.

﴿ يَكَانَتُهُمُ ٱلتَّفَسُ ٱلتُطْمَيِنَةُ ۞ آرْجِعِيَّ إِلَى رَبِكِ رَاضِيَةً مَّضِيَّةً ۞ فَآدْخُلِي فِي عِنْدِي ۞﴾.

﴿ يَا أَيُتُهَا النَّفْسُ المُطْمَئِنَةُ ﴾ على إرادة القول وهي التي اطمأنت بذكر الله، فإن النفس تترقى في سلسلة الأسباب والمسببات إلى الواجب لذاته فتستفز دون معرفته وتستغني به عن غيره، أو إلى الحق بحيث لا يريبها شك أو الآمنة التي لا يستفزها خوف ولا حزن، وقد قرىء بهما.

﴿ أَرْجِعِي إِلَى رَبِّكَ ﴾ إلى أمره أو موعده بالموت، ويشعر ذلك بقول من قال: كانت النفوس قبل الأبدان موجودة في عالم القدس أو البعث، ﴿ رَاضِيَةً ﴾ بما أوتيت. ﴿ مَرْضِيَّةً ﴾ عند الله تعالى.

﴿فَادْخُلِي فِي عِبَادِي﴾ في جملة عبادي الصالحين.

﴿ وَادْخُلِي جَنَّتِي﴾ معهم أو في زمرة المقربين فتستضيء بنورهم، فإن الجواهر القدسية كالمرايا المتقابلة، أو ادخلي في أجساد عبادي التي فارقت عنها، وادخلي دار ثوابي التي أعدت لك.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة الفجر في الليالي العشر غفر له، ومن قرأها في سائر الأيام كانت له نوراً يوم القيامة».



## مكية، وأيها عشروه أية

# بيسب م الله التَعْنِ الرَحَيدِ

﴿ لَا أَقْسِمُ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ۞ وَالْنَ حِلَّ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ۞ وَوَالِدِ وَمَا وَلَدَ ۞﴾.

﴿لاَ أَقْسِمُ بِهَذَا البَلَدِ﴾ ﴿وَأَنْتَ حِلِّ بِهَذَا البَلَدِ﴾ أقسم سبحانه بالبلد الحرام وقيده بحلول الرسول عليه الصلاة والسلام فيه إظهاراً لمزيد فضله، وإشعاراً بأن شرف المكان بشرف أهله. وقيل ﴿حِل﴾ مستحل تعرضك فيه كما يستحل تعرض الصيد في غيره، أو حلال لك أن تفعل فيه ما تريد ساعة من النهار فهو وعد بما أحل له عام الفتح.

﴿وَوَالِدِ﴾ عطف على ﴿هذا البلد﴾ والوالد آدم أو إبراهيم عليهما الصلاة والسلام. ﴿وَمَا وَلَهُ﴾ ذريته أو محمد عليه الصلاة والسلام، والتنكير للتعظيم وإيثار ما على من لمعنى التعجب كما في قوله ﴿والله أعلم بما وضعت﴾.

﴿ لَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ فِي كَبَدٍ ۞ أَيَحْسَبُ أَن لَن يَقْدِرَ عَلَيْهِ آحَدُ ۞ يَقُولُ أَهْلَكُتُ مَالَا لَبَدًا ۞ ﴿.

﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي كَبَدِ﴾ تعب ومشقة من كبد الرجل كبداً إذا وجعت كبده ومنه المكابدة، والإِنسان لا يزال في شدائد مبدؤها ظلمة الرحم ومضيقه ومنتهاها الموت وما بعده، وهو تسلية للرسول عليه الصلاة والسلام مما كان يكابده من قريش والضمير في:

﴿أَيَحْسَبُ﴾ لبعضهم الذي كان يكابد منه أكثر، أو يفتر بقوته كأبي الأشد بن كلدة فإنه كان يبسط تحت قدميه أديم عكاظي ويجذبه عشرة فيتقطع ولا تزال قدماه، أو لكل أحد منهم أو للإنسان. ﴿أَنْ لَنْ يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدُ﴾ فينتقم منه.

﴿يَقُولُ﴾ أي في ذلك الوقت ﴿أَهْلَكُتُ مَالاً لُبَداً﴾ كثيراً، من تلبد الشيء إذا اجتمع، والمراد ما أنفقه سمعة ومفاخرة، أو معاداة للرسول عليه الصلاة والسلام.

﴿ أَيَعْسَبُ أَن لَمْ يَرُهُ أَمَدُ ۞ أَلَمْ عَجْعَل لَلُمْ عَيْنَيْنِ ۞ وَلِسَانًا وَشَفَنَيْنِ ۞ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجَدَيْنِ

﴿ أَيَحْسَبُ أَنْ لَمْ يَرَهُ أَحَدٌ ﴾ حين كان ينفق أو بعد ذلك فيسأله عنه، يعني أن الله سبحانه وتعالى يراه فيجازيه، أو يجده فيحاسبه عليه ثم بين ذلك بقوله.

﴿ أَلَمْ نَجْعَلْ لَهُ عَيْنَيْنِ ﴾ يبصر بهما.

﴿وَلِسَاناً﴾ يترجم به عن ضميره. ﴿وَشَفَتَيْنِ﴾ يستر بهما فاه ويستعين بهما على النطق والأكل والشرب وغيرها. ﴿ وَهَدَّيْنَاهُ النَّجَدَيْنِ ﴾ طريقي الخير والشر، أو الثديين وأصله المكان المرتفع.

﴿ فَلَا اَقْنَحُمُ ٱلْعَقَبَةُ ۚ ۞ وَمَا أَدْرَنكَ مَا الْعَقَبَةُ ۞ فَكُ رَقِبَةٍ ۞ أَوْ اِلْمَعَدُّ فِي يَوْمِ ذِى مَسْغَبَةِ ۞ يَنِيمُ اذَا مَقْرَبَةٍ ۞ أَوْ اِلْمَعَدُّ فِي يَوْمِ ذِى مَسْغَبَةِ ۞ يَنِيمًا ذَا مَقْرَبَةٍ ۞ أَوْ مِسْكِينًا ذَا مَثْرَبَةٍ ۞ .

﴿فَلاَ اقْتَحَمَ العَقَبَةَ﴾ أي فلم يشكر تلك الأيادي باقتحام العقبة وهو الدخول في أمر شديد، و ﴿العقبة﴾ الطريق في الجبل استعارها بما فسرها به من الفك والإطعام في قوله:

﴿وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْمَقَبَةُ﴾ ﴿فَكُ رَقَبَةٍ﴾ ﴿أَوْ إِطْمَامُ فِي يَوْمٍ ذِي مَسْغَبَةٍ﴾ ﴿يَتِيماً ذَا مَقْرَبَةٍ﴾ ﴿أَوْ مِسكِيناً ذَا مَثْرِيَةٍ﴾ لما فيهما من مجاهدة النفس ولتعدد المراد بها حسن وقوع لا موقع لم فإنها لا تكاد تقع إلا مكررة، إذ المعنى: فَلاَ فَكَ رَقَبةٌ ولا أَطْعَمَ يَتِيماً أو مسكيناً. والمسغبة والمقربة والمتربة مفعلات من سغب إذا جاع وقرب في النسب وترب إذا افتقر، وقرأ ابن كثير وأبو عمرو والكسائي ﴿فَكَ رَقّبة \* أو أطعم﴾ على الإبدال من ﴿اقتحم﴾ وقوله: ﴿وما أدراك ما العقبة﴾ اعتراض معناه إنك لم تدر كنه صعوبتها وثوابها.

﴿ ثُمَّ كَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَوَاصَوْا بِالصَّدِرِ وَقَوَاصَوْا بِالْمَرْمَةِ ﴿ أُولَٰذِكَ أَصَحَبُ ٱلْمُتَمَاةِ ﴿ ﴾.

﴿ نُمَّ كَانَ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا﴾ عطفه على ﴿ اقتحم ﴾ ، أو ﴿ فك ﴾ بـ ﴿ نُمَّ ﴾ لتباعد الإيمان عن العتق والإطعام في الرتبة لاستقلاله واشتراط سائر الطاعات به . ﴿ وَتَواصَوا ﴾ وأوصى بعضهم بعضاً . ﴿ بِالصَّبِرِ ﴾ على طاعة الله تعالى . ﴿ وَتَواصَوا بِالمَرْجَمَةِ ﴾ بالرحمة على عباده ، أو بموجبات رحمة الله تعالى .

﴿ أُولئِكَ أَضْحَابُ المَيْمَنَةِ ﴾ اليمين أو اليمن.

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ بِنَايِئِنَا هُمْ أَصْحَبُ ٱلْمُشْتَمَةِ ۞ عَلَيْمٍ نَارٌ مُؤْصِلَةٌ ۞ .

﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِنَا﴾ بما نصبناه دليلاً على الحق من كتاب وحجة أو بالقرآن. ﴿هُمْ أَضحَابُ المَشْأَمَةِ﴾ الشمال أو الشؤم، ولتكرير ذكر المؤمنين باسم الإشارة والكفار بالضمير شأن لا يخفى.

﴿عَلَيْهِمْ نَارٌ مُوصَدَةٌ﴾ مطبقة من أوصدت الباب إذاً أطبقته وأغلقته. وقرأ أبو عمرو وحمزة وحفص بالهمزة من آصدته.

عن النبي ﷺ «من قرأ لا أقسم بهذا البلد أعطاه الله سبحانه وتعالى الأمان من غضبه يوم القيامة».



## مكية، وأيها خمس عشرة آية

# بِسْمِ أَلِلَّهُ ٱلنَّكُونِ ٱلرَّحِيدِ

﴿وَٱلشَّمْسِ وَضُحَنَهَا ۞ وَٱلْقَمَرِ إِنَا نَلَنْهَا ۞ وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَّمُهَا ۞﴾.

﴿وَالشَّمْسِ وَضُحَاهَا﴾ وضوتها إذا أشرقت، وقيل الضحوة ارتفاع النهار والضحى فوق ذلك، والضحاء بالفتح والمد إذا امتد النهار وكاد ينتصف.

﴿ وَالقَمَرِ إِذَا تَلاَهَا ﴾ تلا طلوعه طلوع الشمس أول الشهر أو غروبها ليلة البدر، أو في الاستدارة وكمال نور.

﴿ وَالنَّهَارِ إِذَا جَلاَّهَا﴾ جلى الشمس فإنها تتجلى إذا انبسط النهار أو الظلمة، أو الدنيا أو الأرض وإن لم يجر ذكرها للعلم بها.

﴿وَالَّتِلِ إِذَا يَفْشَنَهَا ۞ وَالسَّمَاءِ وَمَا بَنَنَهَا ۞ وَٱلأَرْضِ وَمَا لِحَمْهَا ۞﴾.

﴿وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَاهَا﴾ يغشى الشمس فيغطي ضوءها أو الآفاق، أو الأرض. ولما كانت واوات العطف نوائب للواو الأولى القسمية الجارة بنفسها النائبة مناب فعل القسم من حيث استلزمت طرحه معها، ربطن المجرورات والظرف بالمجرور والظرف المتقدمين ربط الواو لما بعدها في قولك: ضرب زيد عمراً وبكر خالداً على الفاعل والمفعول من غير عطف على عاملين مختلفين.

﴿وَالسَّمَاءِ وَمَا بَنَاهَا﴾ ومن بناها وإنما أوثرت على من لإرادة معنى الوصفية كأنه قيل: والشيء القادر الذي بناها ودل على وجوده وكمال قدرته بناؤها، ولذلك أفرد ذكره وكذا الكلام في قوله:

﴿وَالأَرْضِ وَمَا طَحَاهَا﴾.

﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنَهَا ۞ فَأَلَمْهَا فَجُورَهَا وَتَقُونَهَا ۞ .

﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّاهَا ﴾ وجعل الماءات مصدرية يجرد الفعل عن الفاعل ويخل بنظم قوله:

﴿ فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا ﴾ بقوله ﴿ وما سواها ﴾ إلا أن يضمر فيه اسم الله للعلم به وتنكير ﴿ نفس ﴾ للتكثير كما في قوله: ﴿ علمت نفس ﴾ أو للتعظيم والمراد نفس آدم وإلهام الفجور والتقوى إفهامهما وتعريف حالهما أو التمكين من الإِتيان بهما.

# ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَن زَّكُنْهَا ۞ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنْهَا ۞﴾.

﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَاهَا﴾ أنماها بالعلم والعمل جواب القسم، وحذف اللام للطول كأنه لما أراد به الحث على تكميل النفس والمبالغة فيه أقسم عليه بما يدلهم على العلم بوجود الصانع ووجوب ذاته وكمال صفاته الذي هو أقصى درجات القوة النظرية، ويذكرهم عظائم آلائه ليحملهم على الاستغراق في شكر نعمائه الذي

هو منتهى كمالات القوة العملية. وقيل هو استطراد بذكر بعض أحوال النفس، والجواب محذوف تقديره لَيُدَمْدِمَنُ الله على كفار مكة لتكذيبهم رسوله ﷺ كما دمدم على ثمود لتكذيبهم صالحاً عليه الصلاة والسلام.

﴿وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا﴾ نقصها وأخفاها بالجهالة والفسوق، وأصل دسى دسس كتقضى وتقضض.

﴿ كُذَّبَتْ ثَنُودُ بِطَغُونِهَا ١ إِذِ ٱلْبَعَثَ أَشْقَنَهَا ١ فَقَالَ لَمُمْ رَسُولُ ٱللَّهِ نَاقَةَ ٱللَّهِ وَسُقَيَنَهَا ١ ﴿ كُذَّبَتْ ثَنُودُ بِطَغُونِهَا اللَّهِ اللَّهِ وَسُقَيْنَهَا اللَّهِ ﴿ كَانَّاتُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَسُقَيْنَهَا اللَّهِ ﴿ كَانَّاتُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَسُقَيْنَهَا اللَّهُ ﴿ كَانَّاتُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَسُقَيْنَهَا اللَّهُ ﴿ كَانَّا لَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّاللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

﴿كَذَّبَتْ نَمُودُ بِطَغْوَاهَا﴾ بسبب طغيانها، أو بما أوعدت به من عذابها ذي الطغوى كقوله: ﴿فَأَهَلَكُوا بِالطاغية﴾ وأصله طغياها وإنما قلبت ياؤه واواً تفرقة بين الاسم والصفة، وقرىء بالضم كا ﴿الرجعي﴾.

﴿إِذِ انْبَعَثَ﴾ حين قام ظرف لَـ ﴿كذبت﴾ أو طغوى. ﴿أَشْقَاهَا﴾ أشقى ثمود وهو قدار بن سالف، أو هو ومن مالأه على قتل الناقة فإن أفعل التفضيل إذا أضفته صلح للواحد والجمع وفضل شقاوتهم لتوليهم العقر.

﴿فَقَالَ لَهُمْ رَسُولَ اللَّهِ فَاقَةَ اللَّهِ﴾ أي ذروا ناقة الله واحذروا عقرها. ﴿وَسُقْيَاهَا﴾ وسقيها فلا تذودوها عنها.

﴿ فَكَذَّبُوهُ ۚ فَمَقَرُوهَا فَدَمْدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُم بِذَلْبِهِمْ فَسَوَّنَهَا ۞ وَلَا يَخَافُ عُقْبَهَا ۞ ﴿ .

﴿فَكَذَّبُوهُ﴾ فيما حذرهم منه من حلول العذاب إن فعلوا، ﴿فَعَقَرُوهَا فَلَمْدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُمْ﴾ فأطبق عليهم العذاب وهو من تكرير قولهم ناقة مدمومة إذا ألبسها الشحم. ﴿بِذَنْبِهِمْ﴾ بسببه. ﴿فَسَوَاهَا﴾ فسوى الدمدمة بينهم أو عليهم فلم يفلت منهم صغير ولا كبير، أو ثمود بالإهلاك.

﴿وَلاَ يَخَافُ عُقْبَاهَا﴾ أي عاقبة الدمدمة أو عاقبة هلاك ثمود وتبعتها فيبقي بعض الإِبقاء، والواو للحال وقرأ نافع وابن عامر ﴿فلا﴾ على العطف.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة والشمس فكأنما تصدق بكل شيء طلعت عليه الشمس والقمر».



### مكية، وأيها إحدى وعشروى آية

# بِسْدِ اللَّهِ الرُّهُنِ الرَّحِيدِ

﴿ وَأَتَّالِ إِذَا يَفْضَىٰ ۞ وَالنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّىٰ ۞ وَمَا خَلَقَ الذَّكَرَ وَٱلْأَفَقَ ۞ إِذَ سَعَيْكُمْ لَشَقَّىٰ ۞﴾.

﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْضَى ﴾ أي يغشى الشمس أو النهار أو كل ما يواريه بظلامه.

﴿وَالنَّهَارِ إِذَا تَحَلَّى﴾ ظهر بزوال ظلمَة الليل، أو تبين بطلوع الشمس.

﴿وَمَا خَلَقَ الذَّكَرَ وَالأَثْنَى﴾ والقادر الذي خلق صنفي الذكر والأنثى من كل نوع له توالد، أو آدم وحواء وقيل ﴿ما﴾ مصدرية.

﴿إِنَّ سَغْيَكُمْ لَشَتَّى﴾ إن مساعيكم الأشتات مختلفة جمع شتيت.

﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَٱلْقَنَى ۞ وَصَدَّقَ بِٱلْحَسْنَى ۞ مَسَنْيَشِرُهُ لِلْيُسْرَىٰ ۞﴾.

﴿وَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَى﴾ ﴿وَصَدَّقَ بِالحُسْنَى﴾ تفصيل مبين لتشتت المساعي. والمعنى من أعطى الطاعة واتقى المعصية وصدق بالكلمة الحسنى وهي ما دلت على حق ككلمة التوحيد.

﴿فَسَنُيَسِّرُهُ لِلْيُسْرَى﴾ فسنهيئه للخلة التي تؤدي إلى يسر وراحة كدخول الجنة، من يسر الفرس إذا هيأه للركوب بالسرج واللجام.

﴿ وَأَمَّا مَنْ يَخِلَ وَٱسْتَغَنَّىٰ ۞ وَكُذَّبَ بِٱلْمُسْنَى ۞ فَسَنْيُسِّرُ لِلْمُسْرَىٰ ۞ .

﴿ وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ ﴾ بما أمر به. ﴿ وَاسْتَغْنَى ﴾ بشهوات الدنيا عن نعيم العقبي.

﴿وَكَذَّبَ بِالْحُسْنَى﴾ بإنكار مدلولها. أ

﴿فَسَتُنِسِّرُهُ لِلْعُسْرَى﴾ للخلة المؤدية إلى العسر والشدة كدخول النار.

﴿ وَمَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُۥ إِذَا نَرَدَّىٰ ۞ إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ ۞ وَإِنَّ لَنَا لَلْاِخِرَةَ وَٱلأُولَىٰ ۞ ﴿ .

﴿ وَمَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ ﴾ نفي أو استفهام إنكار. ﴿ إِذَا تَرَدَّى ﴾ هلك تفعل من الردى، أو تردى في حفرة القبر أو قعر جهنم.

﴿إِنَّ عَلَيْنَا لِلَهُدَى﴾ للإرشاد إلى الحق بموجب قضائنا أو بمقتضى حكمتنا، أو ﴿إِنْ علينا﴾ طريقة الهدى كقوله سبحانه وتعالى: ﴿وعلى الله قصد السبيل﴾.

﴿ وَإِنَّ لَتَا لِلآخِرَةَ وَالأُولَى ﴾ فنعطي في الدارين ما نشاء لمن نشاء، أو ثواب الهداية للمهتدين، أو فلا يضرنا ترككم الاهتداء.

﴿ فَأَنذَرْتُكُمْ نَارًا تَلظَٰىٰ ۞ لَا يَشْلَنَهَا ۚ إِلَّا ٱلْأَشْقَى ۞ ٱلَّذِى كَذَّبَ وَتَوَلَّى ۞ وَسَيُجَنَّبُهَا ٱلْأَلْفَى ۞

ٱلَّذِى يُؤْنِي مَالَهُمْ يَتَرَّكِّنَ ۗ ۗ ۗ ۗ ۗ ۗ ۗ ۗ اللَّهِ مَالَهُمْ يَتَرَّكِّنَ ۗ ۗ ۗ ۗ ۗ ۗ ۗ

﴿فَأَنْذُرْتُكُمْ نَاراً تَلَظَّى ﴾ تتلهب.

﴿ لاَ يَصْلاَهَا ﴾ لا يلزمها مقاسياً شدتها. ﴿ إِلاَّ الأَشْقَى ﴾ إلا الكافر فإن الفاسق وإن دخلها لا يلزمها ولذلك سماه أشقى ووصفه بقوله:

﴿الَّذِي كَذَّبَ وَتَوَلَّى﴾ أي كذب الحق وأعرض عن الطاعة.

﴿وَسَيْجَنَّبُهَا الْأَتْقَى﴾ الَّذِي اتقى الشرك والمعاصي فإنه لا يدخلها فضلاً عن أن يدخلها ويصلاها، ومفهوم ذلك أن من اتقى الشرك دون المعصية لا يجنبها ولا يلزم ذلك صليها فلا يخالف الحصر السابق، ﴿الذي يُؤْتِي مَالَهُ﴾ يصرفه في مصارف الخير لقوله: ﴿يَتَزَكَّى﴾ فإنه بدل من ﴿يؤتِي﴾ أو حال من فاعله.

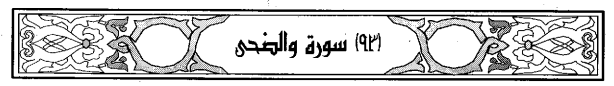
﴿ وَمَا لِأَحَدٍ عِندَمُ مِن يَعْمَةِ تَجْزَئَ ۞ إِلَّا ٱلِيْغَاهَ وَجْهِ رَبِّهِ ٱلْأَغْلَىٰ ۞ وَلَسَوْفَ يَرْخَىٰ ۞﴾.

﴿ وَمَا لَأَحَدِ عِنْلَهُ مِنْ نِعْمَةٍ تُجْزَى﴾ فيقصد بإيتائه مجازاتها.

﴿ إِلاَّ ابْتِغَاءَ وَجُهِ رَبِّهِ الْأَعْلَى ﴾ استثناء منقطع أو متصل عن محذوف مثل لا يؤتى إلا ابتغاء وجه ربه لا لمكافأة نعمة.

﴿وَلَسَوْفَ يَرْضَى﴾ وعد بالثواب الذي يرضيه. والآيات نزلت في أبي بكر رضي الله تعالى عنه حين الشرى بلالاً في جماعة تولاهم المشركون فأعتقهم، ولذلك قيل: المراد بالأشقى أبو جهل أو أمية بن خلف.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة والليل أعطاه الله سبحانه وتعالى حتى يرضى وعافاه من العسر ويسر له ليسر».



## مكية، وآيها إحدى عشرة آية

## بِسْدِ اللّهِ النَّهْنِ الرَّحِيدِ إِ

# ﴿ وَالضُّمَىٰ ۞ وَالَّتِلِ إِذَا سَجَىٰ ۞ مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ۞ ﴿ .

﴿وَالضُّحَى﴾ ووقت ارتفاع الشمس وتخصيصه لأن النهار يقوى فيه، أو لأن فيه كلم موسى ربه وألقي السحرة سجداً، أو النهار ويؤيده قوله: ﴿أَن يَأْتِيهِم بِأَسْنَا صْحَى﴾ في مقابلة ﴿بِياتاً﴾.

﴿وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَى﴾ سكن أهله أو ركد ظلامه من سجا البحر سجواً إذا سكنت أمواجه، وتقديم ﴿اللَّيل﴾ في السورة المتقدمة باعتبار الأصل، وتقديم النهار ها هنا باعتبار الشرف.

﴿مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ﴾ ما قطعك قطع المودع، وقرىء بالتخفيف بمعنى ما تركك وهو جواب القسم. ﴿وَمَا قَلَى﴾ وما أبغضك، وحذف المفعول استغناء بذكره من قبل ومراعاة للفواصل. روي أن الوحي تأخر عنه أياماً لتركه الاستثناء كما مر في سورة «الكهف»، أو لزجره سائلاً ملحاً، أو لأن جرواً ميتاً كان تحت سريره أو لغيره فقال المشركون: إن محمداً ودعه ربه وقلاه فنزلت رداً عليهم.

# ﴿ وَلَلَّاخِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ ٱلْأُولَى ۞ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَنَرْضَى ۞﴾.

﴿وَلَلآخِرَةُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ الأُولَى﴾ فإنها باقية خالصة عن الشوائب وهذه فانية مشوبة بالمضار، كأنه لما بين أنه سبحانه وتعالى لا يزال يواصله بالوحي والكرامة في الدنيا وعد له ما هو أعلى وأجل من ذلك في الآخرة، أو لنهاية أمرك خير من بدايته، فإنه ﷺ لا يزال يتصاعد في الرفعة والكمال.

﴿وَلَسَوْفَ يُغْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى﴾ وعد شامل لما أعطاه من كمال النفس وظهور الأمر وإعلاء الدين، ولما ادخر له مما لا يعرف كنهه سواه، واللام للابتلاء دخل الخبر بعد حذف المبتدأ والتقدير: ولأنت سوف يعطيك لا للقسم فإنها لا تدخل على المضارع إلا مع النون المؤكدة، وجمعها مع سوف للدلالة على أن الإعطاء كائن لا محالة وإن تأخر لحكمة.

# ﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيــمًا فَعَاوَىٰ ۞ وَوَجَدَكَ ضَآلًا فَهَدَىٰ ۞ وَوَجَدَكَ عَآبِلًا فَأَغْنَى ۞ ﴿

﴿ أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِيماً فَآوَى ﴾ تعديد لما أنعم عليه تنبيها على أنه كما أحسن إليه فيما مضى يحسن إليه فيما يستقبل وإن تأخر. و ﴿ يجدك ﴾ من الوجود بمعنى العلم و ﴿ يتيما ﴾ مفعوله الثاني أو المصادفة و ﴿ يتيما ﴾ حال.

﴿ وَوَجَدَكَ ضَالاً ﴾ عن علم الحكم والأحكام. ﴿ فَهَدَى ﴾ فعلمك بالوحي والإلهام والتوفيق للنظر. وقيل وجدك ضالاً في الطريق حين خرج بك أبو طالب إلى الشام أو حين فطمتك حليمة وجاءت بك لتردك إلى جدك، فأزال ضلالك عن عمك أو جدك.

﴿ وَوَجَدَكَ عَائِلًا ﴾ فقيراً ذا عيال. ﴿ فَأَغْنَى ﴾ يما حصل لك من ربح التجارة.

﴿ فَأَمَّا ٱلْكِنِيمَ فَلَا نُفْهَرُ ۞ وَأَمَّا ٱلسَّآبِلَ فَلَا نَنْهَرُ ۞ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ ۞ ﴿.

﴿ فَأَمَّا الْيَتِيمَ فَلاَ تَقْهَرُ﴾ فلا تغلبه على ماله لضعفه، وقرىء «فلا تكهر» أي فلا تعبس في وجهه.

﴿وَأَمَّا السَّائِلَ فَلاَ تَنْهَزِ﴾ فلا تزجره.

﴿وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبُّكَ فَحَدَّثُ﴾ فإن التحدث بها شكرها، وقيل المراد بالنعمة النبوة والتحديث بها تبليغها. عن النبي ﷺ "من قرأ سورة والضحى جعله الله سبحانه وتعالى فيمن يرضى لمحمد ﷺ أن يشفع له وعشر حسنات، يكتبها الله سبحانه وتعالى له بعدد كل يتيم وسائل».



## مكية، وآيها ثمال آيات

# يسم الله التغن التحسير

# ﴿ أَلَةُ نَشَرَحُ لَكَ صَدْرَكَ ۞ وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزْرَكَ ۞ ٱلَّذِي ٱلَّذِي أَنْعَضَ ظَهْرَكَ ۞ ﴾ .

﴿ أَلَمْ تَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ﴾ ألم نفسحه حتى وسع مناجاة الحق ودعوة الخلق فكان غائباً حاضراً، أو ألم نفسحه بما أودعنا فيه من الحكم وأزلنا عنه ضيق الجهل، أو بما يسرنا لك تلقي الوحي بعدما كان يشق عليك، وقيل إنه إشارة إلى ما روي «أن جبريل عليه الصلاة والسلام أتى رسول الله ﷺ في صباه أو يوم الميثاق، فاستخرج قلبه فغسله ثم ملاه إيماناً وعلماً ». ولعله إشارة إلى نحو ما سبق ومعنى الاستفهام إنكار نفي الانشراح مبالغة في إثباته ولذلك عطف عليه.

#### ﴿وَوَضَعْنَا عَنْكَ وِزْرَكَ ﴾ عبأك الثقيل.

﴿الَّذِي اَنْقَضَ ظَهْرَكَ﴾ الذي حمله على النقيض وهو صوت الرحل عند الانتقاض من ثقل الحمل وهو ما ثقل عليه من فرطاته قبل البعثة، أو جهله بالحكم والأحكام أو حيرته، أو تلقي الوحي أو ما كان يرى من ضلال قومه من العجز عن إرشادهم، أو من إصرارهم وتعديهم في إيذائه حين دعاهم إلى الإيمان.

# ﴿ وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرُكَ ۞ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُشْرِ يُشَرًّا ۞ إِنَّ مَعَ ٱلْعُشْرِ يُشْرًا ۞﴾.

﴿وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ﴾ بالنبوة وغيرها، وأي رفع مثل أن قرن اسمه باسمه تعالى في كلمتي الشهادة وجعل طاعته وصلى عليه في ملائكته وأمر المؤمنين بالصلاة عليه وخاطبه بالألقاب، وإنما زاد ﴿لك﴾ ليكون إبهاماً قبل إيضاح فيفيد المبالغة.

﴿فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ﴾ كضيق الصدر والوزر المنقض للظهر وضلال القوم وإيذائهم. ﴿يُسْرِأَ﴾ كالشرح والوضع والتوفيق للاهتداء والطاعة فلا تيأس من روح الله إذا عراك ما يغمك، وتنكيره للتعظيم والمعنى بما في «إن مع» من المصاحبة المبالغة في معاقبة اليسر للعسر، واتصاله به اتصال المتقاربين.

﴿إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً﴾ تكرير للتأكيد أو استئناف وعده بأن ﴿العسر﴾ متبوع بيسر آخر كثواب الآخرة كقولك: إن للصائم فرحة، إن للصائم فرحة أي فرحة عند الإفطار وفرحة عند لقاء الرب. وعليه قوله عليه الصلاة والسلام «لن يغلب عسر يسرين» فإن العسر معرف فلا يتعدد سواء كان للعهد أو للجنس، واليسر منكر فيحتمل أن يراد بالثاني فرد يغاير ما أريد بالأول.

## ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَأَنصَبُ ۞ وَلِكَ رَبِّكَ فَأَرْغَب ۞﴾ .

﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ ﴾ من التبيلغ، ﴿ فَانْصَبْ ﴾ فاتعب في العبادة شكراً لما عددنا عليك من النعم السالفة

ووعدناك من النعم الآتية. وقيل إذا فرغت من الغزو فانصب في العبادة، أو ﴿فَإِذَا فَرَغَتُ﴾ من الصلاة فانصب بالدعاء.

﴿ وَإِلَى رَبُّكَ فَارْغَبْ ﴾ بالسؤال ولا تسأل غيره فإنه القادر وحده على إسعافك، وقرىء "قَرَغَبْ أي فرغب الناس إلى طلب ثوابه.

عَن النبي ﷺ "من قرأ سورة ألم نشرح فكأنما جاءني وأنا مغتم ففرج عني".

# (٩٥) سورة والتين

## مختلف فيها، وآيها ثماني آيات

## بِسْمِ اللَّهِ ٱلتَّكْنِ ٱلرَّحِيدِ

# ﴿ وَالَّذِينِ وَالزَّيْثُونِ ۞ وَلُمُورِ مِينِينَ ۞ وَهَذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأَمِينِ ۞ .

﴿وَالتّينِ وَالزّيْتُونِ ﴾ خصهما من الثمار بالقسم لأن التين فاكهة طيبة لا فضل له وغذاء لطيف سريع الهضم، ودواء كثير النفع فإنه يلين الطبع ويحلل البلغم ويطهر الكليتين، ويزيل رمل المثانة ويفتح سدد الكبد والطحال، ويسمن البدن وفي الحديث أنه يقطع البواسير وينفع من النقرس. والزيتون فاكهة وإدام ودواء وله دهن لطيف كثير المنافع، مع أنه قد ينبت حيث لا دهنية فيه كالجبال، وقيل المراد بهما جبلان من الأرض المقدسة أو مسجدا دمشق وبيت المقدس، أو البلدان.

﴿ وَطُورِ سِينينِ ﴾ يعني الجبل الذي ناجى عليه موسى عليه الصلاة والسلام ربه و ﴿ سينين ﴾ و ﴿ سيناء ﴾ اسمان للموضع الذي هو فيه.

﴿ وَهَذَا البَلَدِ الأَمِينِ ﴾ أي الآمن من أمن الرجل أمانة فهو أمين، أو المأمون فيه يأمن فيه من دخله والمراد به مكة.

﴿ لَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَانَ فِيَ أَحْسَنِ تَقْوِيمِ ﴿ لَى ثُمَّ رَدَدْتُهُ أَسْفَلَ سَلِفِلِينَ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِلِحَاتِ فَلَهُمْ أَجُرُ غَيْرُ مَمُنُونِ ﴾ .

﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الإِنسَانَ﴾ يريد به الجنس. ﴿فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ﴾ تعديل بأن خص بانتصاب القامة وحسن الصورة واستجماع خواص الكائنات ونظائر سائر الممكنات.

﴿ ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ ﴾ بأن جعلناه من أهل النار أو إلى أسفل سافلين وهو النار. وقيل هو أردل العمر فيكون قوله:

﴿ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ استثناء منقطعاً. ﴿ فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونٍ ﴾ لا ينقطع أو لا يمن به عليهم، وهو على الأول حكم مرتب على الاستثناء مقرر له.

## ﴿ فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعَدُ بِٱلدِّينِ ۞ أَلْتِسَ اللَّهُ بِأَخَكِمِ ٱلْحَكِمِينَ ۞ ﴾.

﴿ فَمَا يُكَذِّبُكَ ﴾ أي فأي شيء يكذبك يا محمد دلالة أو نطقاً. ﴿ بَعْدُ بِالدِّينِ ﴾ بالجزاء بعد ظهور هذه الدلائل وقيل «ما» بمعنى من، وقيل الخطاب للإنسان على الالتفات، والمعنى فما الذي يحملك على هذا الكذب.

﴿ أَلَيْسَ الله بِأَخْكُمِ الْحَاكِمِينَ ﴾ تحقيق لما سبق. والمعنى أليس الذي فعل ذلك من الخلق والرد ﴿بأحكم الحاكمين﴾ صنعاً وتدبيراً ومن كان كذلك كان قادراً على الإعادة والجزاء على ما مر مراراً.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة والتين أعطاه الله العافية واليقين ما دام حياً، فإذا مات أعطاه الله من الأجر بعدد من قرأ هذه السورة».



#### مكية، وآيها تسع عشرة آية

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّهُنِ الرَّهِ الرَّهِ لِنَّهِ الرَّهِ لِنَّهِ الرَّهِ اللَّهِ الرَّهِ الرَّهِ الرَّهِ الرّ

## ﴿ اَقْرَأُ بِٱسْدِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ۞ .

﴿ اللَّهِ عَلَى أَو مستعيناً به . ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَقَ ﴾ أي الذي لله الخلق أو مستعيناً به . ﴿ اللَّهِ خَلَقَ ﴾ أي الذي له الخلق أو الذي خلق كل شيء، ثم أفرد ما هو أشرف وأظهر صنعاً وتدبيراً وأدل على وجوب العبادة المقصودة من القراءة فقال:

﴿خَلَقَ الإِنْسَانَ﴾ أو الذي ﴿خلق الإِنسان﴾ فأبهم أولاً ثم فسر تفخيماً لخلقه ودلالة. على عجيب فطرته. ﴿مِنْ عَلَي ﴾ جمعه على ﴿الإِنسان﴾ في معنى الجمع ولما كان أول الواجبات معرفة الله سبحانه وتعالى ﴿ نَوْلُ أُولاً مَا يَدُلُ عَلَى وَجُوده وَفُرِط قدرته وكمال حكمته.

## ﴿ ﴿ أَمْزًا رَبُّكَ ٱلأَكْرُمُ ۞ الَّذِى عَلَمُ بِالْفَلَمِ ۞ عَلَمُ ٱلْإِنسَانَ مَا لَرَ بَعْلَمْ ۞ ﴾ .

﴿ اقْرَأَ ﴾ تكرير للمبالغة، أو الأول مطلق والثاني للتبليغ أو في الصلاة ولعله لما قيل له: ﴿ اقرأ باسم ربك ﴾ فقال: ما أنا بقارىء، فقيل له اقرأ: ﴿ وَرَبُكَ الأَكْرَمُ ﴾ الزائد في الكرم على كل كريم فإنه سبحانه وتعالى ينعم بلا عوض ويحلم من غير تخوف، بل هو الكريم وحده على الحقيقة.

﴿الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ﴾ أي الخط بالقلم، وقد قرىء به لتقيد به العلوم ويعلم به البعيد.

﴿عَلَّمَ الإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ﴾ بخلق القوى ونصب الدلائل وإنزال الآيات فيعلمك القراءة وإن لم تكن قارئاً، وقد عدد سبحانه وتعالى مبدأ أمر الإنسان ومنتهاه إظهاراً لما أنعم عليه، من أن نقله من أخس المراتب إلى أعلاها تقريراً لربوبيته وتحقيقاً لأكرميته، وأشار أولاً إلى ما يدل على معرفته عقلاً ثم نبه على ما يدل عليها سمعاً.

## ﴿ كُلَّ إِنَّ ٱلْإِنْسَنَ لَكُلُغَيٌّ ۚ إِنَّ أَنَاهُ ٱسْتَغَنَّ ۚ إِنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلرُّجْعَ ۞ ﴿

﴿ كَلاَ ﴾ ردع لمن كفر بنعمة الله بطغيانه وإن لم يذكر لدلالة الكلام عليه. ﴿ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَيَطْغَى ﴾ .

﴿ أَنْ رَآهُ اسْتَغْنَى ﴾ أن رأى نفسه، واستغنى مفعوله الثاني لأنه بمعنى علم ولذلك جاز أن يكون فاعله ومفعوله ضميرين لواحد.

﴿إِنَّ إِلَى رَبِّكَ الرُّجْعَى﴾ الخطاب للإنسان على الالتفات تهديداً وتحذيراً من عاقبة الطغيان، و ﴿الرَّجْعَى﴾ مصدر كالبشرى.

﴿ أَرَبَيْتَ ٱلَّذِى يَنْفَىٰ ۚ ۚ ۚ عَبْدًا إِذَا صَلَّىٰ ۚ ۚ أَرَيْتَ إِن كَانَ عَلَى ٱلْمُلَكَ ۚ ۚ ۚ أَوْ أَمَرَ بِٱلتَّقْوَىٰ ۗ ۗ ۗ ۗ . ﴿ أَرَأَيْتَ الَّذِي يَنْهَىٰ ﴾ ﴿ عَبْدًا إِذَا صَلَّى ﴾ نزلت في أبي جهل قال لو رأيت محمداً ساجداً لوطئت عنقه، فجاءه ثم نكص على عقبيه فقيل له مالك، فقال إن بيني وبينه لخندقاً من نار وهولاً وأجنحة. فنزلت ولفظ العبد وتنكيره للمبالغة في تقبيح النهي والدلالة على كمال عبودية المنهي.

﴿ أَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ عَلَى الهُدَى ﴾ ﴿ أَوْ أَمَرَ بِالتَّقْوَى ﴾ أرأيت تكرير للأول وكذا الذي في قوله:

﴿ أَرَهَ يُنَ إِن كُذَّبَ وَقُولَةِ ۞ أَلَرْ يَنَامَ إِنَّ اللَّهَ يَرَىٰ ۞﴾.

﴿ أَرَأَيْتَ إِنْ كَذَّبَ وَتَوَلَّى ﴾ ﴿ أَلَمْ يَعْلَمْ بِأَنَّ الله يَرَى ﴾ والشرطية مفعوله الثاني وجواب الشرط الثاني الواقع موقع القسيم له. والمعنى أخبرني عمن ينهى بعض عباد الله عن صلاته إن كان ذلك الناهي على هدى فيما ينهى عنه ، أو آمراً ﴿ بالتقوى ﴾ فيما يأمر به من عبادة الأوثان كما يعتقده ، أو إن كان على التكذيب للحق والتولي عن الصواب كما تقول ، ﴿ أَلَم يعلم بأن الله يرى ﴾ ويطلع على أحواله من هداه وضلاله . وقيل المعنى ﴿ أَرأيت الذي ينهى عبداً ﴾ يصلي والمنهي على الهدى آمراً بالتقوى ، والناهي مكذب متول فما أعجب من ذا . وقيل الخطاب في الثانية مع الكافر فإنه سبحانه وتعالى كالحاكم الذي حضره الخصمان يخاطب هذا مرة والآخر أخرى ، وكأنه قال يا كافر أخبرني إن كان صلاته هدى ودعاؤه إلى الله سبحانه وتعالى أمراً بالتقوى أتنهاه ، ولعله ذكر الأمر بالتقوى في التعجب والتوبيخ ولم يتعرض له في النهي العبد إذا النهي كان عن الصلاة والأمر بالتقوى ، فاقتصر على ذكر الصلاة لأنه دعوة بالفعل أو لأن نهي العبد إذا طلى يحتمل أن يكون لها ولغيرها ، وعامة أحوالها محصورة في تكميل نفسه بالعبادة وغيره بالدعوة .

## ﴿ كُلُّ لَهِن لَّهُ بَنتَهِ لَنسَّفَتُنَّا بِٱلنَّاصِيَةِ ۞ نَاصِيَةِ كَذِبَةٍ خَاطِئَةِ ۞ .

﴿كُلاَّ﴾ ردع للناهي. ﴿لَئِنْ لَمْ يَتْتَهِ﴾ عما هو فيه. ﴿لَنَسْفَعا بِالنَّاصِيَةِ﴾ لناخذن بناصيته ولنسحبنه بها إلى النار، والسفع القبض على الشيء وجذبه بشدة، وقرىء ﴿لنَسْفَعَنْ﴾ بنون مشددة و الأسفعن»، وكتابته في النار، والسفع القبض على حكم الوقف والاكتفاء باللام عن الإضافة للعلم بأن المراد ناصية المذكور.

﴿ نَاصِيةٍ كَاذِيَةٍ خَاطِئةٍ ﴾ بدل من الناصية وإنما جاز لوصفها، وقرئت بالرفع على هي ناصية والنصب على الذم ووصفها بالكذب والخطأ، وهما لصاحبها على الإسناد المجازي للمبالغة.

## ﴿ فَلَيْنَعُ نَادِيَهُ ۞ سَنَتُعُ ٱلزَّبَانِيَةُ ۞ كُلَّ لَا نُطِعْهُ وَٱسْجُدُ وَٱقْتَرِبِ ۗ ۞ .

﴿ فَلْيَدْعُ نَادِيهُ أَي أَهَلَ نَادِيهُ لِيعِينُوهُ وَهُو الْمَجْلُسُ الذِي يَنتَدَي فَيهُ القَوْمِ. رَوِي أَنَا أَبَا جَهُلَ لَعَنْهُ اللهُ مَر برسول الله ﷺ وهو يصلي فقال: ألم أنهك، فاغلظ له رسول الله ﷺ فقال: أتهددني وأنا أكثر أهل الوادي نادياً فنزلت.

﴿ سَنَدُعُ الزَّمَانِيَةَ ﴾ ليجروه إلى النار وهو في الأصل الشرط واحدها زبنية كعفرية من الزين وهو الدفع، أو زبني على النسب وأصلها زباني والتاء معوضة عن الياء.

﴿كَلاَّ﴾ ردع أيضاً للناهي. ﴿لاَ تُطِغهُ أي اثبت أنت على طاعتك. ﴿وَاسْجُدُ وَاوم على سجودك. ﴿وَاقْتَرِبْ ﴾ وتقرب إلى ربك وفي الحديث «أقرب ما يكون العبد إلى ربه إذا سجد».

عن النبي ﷺ "من قرأ سورة العلق أعطي من الأجر كأنما قرأ المفصل كله».



#### مختلف فيها، وآيها خمس آيات

## بِسْمِ اللَّهِ النَّحْنِ الرَّحَيْمِ الرَّحَيْمِ إِ

﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ۞ وَمَا أَدْرَنَكَ مَا لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ ۞ لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ خَيْرٌ مِّن ٱلْفِ شَهْرٍ.

﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ۞ وَمَا أَدْرَنَكَ مَا لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ ۞ لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ خَيْرٌ مِّن ٱلْفِ شَهْرٍ.

﴿إِنَّا أَثْرَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ القَدْرِ﴾ الضمير للقرآن فخمه بإضماره من غير ذكر شهادة له بالنباهة المغنية عن التصريح كما عظمه بأن أسند نزله إليه، وعظم الوقت الذي أنزل فيه بقوله:

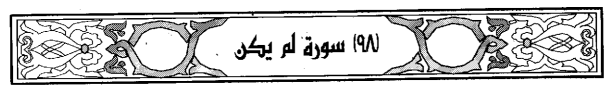
﴿ وَمَا أَذْرَاكَ مَا لَيْلَةُ القَدْرِ ﴾ ﴿ لَيْلَةُ القَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ﴾ وإنزاله فيها بأن ابتدأ بإنزاله فيها، أو أنزله جملة من اللوح إلى السماء الدنيا على السفرة، ثم كان جبريل عليه الصلاة والسلام ينزله على رسول الله يَخوماً في ثلاث وعشرين سنة. وقيل المعنى ﴿ أَنزلناه ﴾ في فضلها وهي في أوتار العشر الأخير من رمضان، ولعلها السابعة منها. والداعي إلى إخفائها أن يُحيي من يريدها ليالي كثيرة، وتسميتها بذلك لشرفها أو لتقدير الأمور فيها لقوله سبحانه وتعالى: ﴿ فيها يفرق كل أمر حكيم ﴾ وذكر الألف إما للتكثير، أو لما روي أنه عليه الصلاة والسلام ذكر إسرائيلياً يلبس السلاح في سبيل الله ألف شهر، فعجب المؤمنون وتقاصرت إليهم أعمالهم، فأعطوا ليلة القدر هي خير من مدة ذلك الغازي.

## ﴿نَنَزَّلُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا بِإِذِنِ رَبِّهِم قِن كُلِّ أَمْرٍ ۞ سَلَةً هِىَ حَتَّى مَطْلَعِ ٱلْنَجْرِ ۞ • .

﴿ تَنَوَّلُ الْمَلاَئِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم ﴾ بيان لما له فُضَّلَتْ على ألف شهر وتنزلهم إلى الأرض، أو إلى السماء الدنيا أو تقربهم إلى المؤمنين. ﴿ مِنْ كُلِّ أَمْرٍ ﴾ من أجل كل أمر قدر في تلك السنة، وقرىء «من كل امرىء» أي من أجل كل إنسان.

﴿ مَلاَمٌ هِيَ ﴾ ما هي إلا سلامة أي لا يقدر الله فيها إلا السلامة، ويقضي في غيرها السلامة والبلاء، أو ما هي إلا سلام لكثرة ما يسلمون فيها على المؤمنين. ﴿ حَتَّى مَطْلَعِ الفَحْرِ ﴾ أي وقت مطلعه أي طلوعه. وقرأ الكسائي بالكسر على أنه كالمرجع أو اسم زمان على غير قياس كالمشرق.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة القدر أعطي من الأجر كمن صام رمضان وأحيا ليلة القدر».



#### مختلف فيها، وآيها ثمال آيات

## يسم ألله التَعْنِ الرَحينِ

﴿ لَمْ يَكُنِ ٱلَّذِينَ كَغَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ وَٱلْمُشْرِكِينَ مُنفَكِّينَ حَتَّى تَأْنِيَهُمُ ٱلْبَيِّنَةُ ۞﴾.

﴿لَمْ يَكُن الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ﴾ اليهود والنصارى فإنهم كفروا بالإلحاد في صفات الله سبحانه وتعالى و ﴿من﴾ للتبيين، ﴿وَالْمُشْرِكِينَ﴾ وعبدة الأصنام. ﴿مُنْفَكِينَ﴾ عما كانوا عليه من دينهم، أو الوعد باتباع الحق إذا جاءهم الرسول ﷺ. ﴿حَتَّى تَأْتِيَهُمُ الْبَيْنَةُ﴾ الرسول عليه الصلاة والسلام أو القرآن، فإنه مبين للحق أو معجزة الرسول بأخلاقه والقرآن بإفحامه من تحدى به.

﴿رَسُولٌ مِنَ ٱللَّهِ يَنْلُوا صُحُفًا مُطَهِّرَةً ۞ فِيهَا كُنُبٌ فَيِمَةً ۞﴾.

﴿ رَسُولٌ مِنَ الله ﴾ بدل من ﴿ البينة ﴾ بنفسه أو بتقدير مضاف أو مبتدأ. ﴿ يَتْلُو صُحُفاً مُطَهِّرَة ﴾ صفته أو خبره، والرسول عليه الصلاة والسلام وإن كان أمياً لكنه لما تلا مثل ما في الصحف كان كالتالي لها. وقيل المراد جبريل عليه الصلاة والسلام وكون الصحف ﴿ مُطَهِّرة ﴾ أن الباطل لا يأتي ما فيها، أو أنها لا يمسها إلا المطهرون.

﴿فِيهَا كُتُبٌ قَيْمَةٌ﴾ مكتوبات مستقيمة ناطقة بالحق.

﴿ وَمَا نَفَرَقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِنَبَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ ٱلْكِيْنَةُ ۞ وَمَا أُمِرُواْ إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ تُخلِصِينَ لَهُ الدِينَ خُنَفَاتَهُ وَيُقِيمُواْ الصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوةَ وَذَالِكَ دِينُ الْفَيْمَةِ ۞﴾.

﴿وَمَا تَفَرَّقَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ ﴾ عما كانوا عليه بأن آمن بعضهم أو تردد في دينه، أو عن وعدهم بالإصرار على الكفر. ﴿إِلاَّ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتُهُمُ البَيْنَةُ ﴾ فيكون كقوله: ﴿وَكَانُوا مِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى اللَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى اللَّذِينَ كَفَرُوا فِهِ ﴾ وإفراد أهل الكتاب بعد الجمع بينهم وبين المشركين للدلالة على شناعة حالهم، وأنهم لما تفرقوا مع علمهم كان غيرهم بذلك أولى.

﴿وَمَا أُمِرُوا﴾ أي في كتبهم بما فيها. ﴿إِلاَّ لِيَعْبُلُوا الله مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ﴾ لا يشركون به. ﴿حُنَفَاءَ﴾ مائلين عن العقائد الزائغة. ﴿وَيُقِيمُوا الصَّلُوٰةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوٰةَ﴾ ولكنهم حرفوا وعصوا. ﴿وَذَلِكَ دِينُ القَيْمَةِ﴾ دين الملة القيمة.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهَلِ ٱلْكِئَابِ وَٱلْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا ۖ أُوْلَتِكَ هُمُ شَرُّ ٱلْمَرِيَّةِ ۗ (الْمَرَيَّةِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

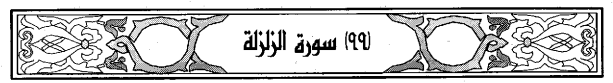
﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ وَالمُشْرِكينَ فِي نَارِ جَهَنَّمُ خَالِدينَ فِيهَا﴾ أي يوم القيامة، أو في الحال لملابستهم ما يوجِب ذلك، واشتراك الفريقين في جنس العذاب لا يوجب اشتراكهما في نوعه فلعله يختلف

لتفاوت كفرهما. ﴿أُولِئِكَ هُمْ شَرُّ البِّرِيَّةِ﴾ أي الخليقة. وقرأ نافع «البريئة» بالهمز على الأصل.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَعِمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ أُوْلَئِكَ هُمْ خَيْرُ ٱلْبَرِيَّةِ ۞ جَزَآؤُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّتُ عَدْنِ تَجْرِى مِن تَمْنِهَا ٱلْأَنْهَرُ خَلِينِنَ فِيهَا أَبْدَا ۚ رَّضِى ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِى رَبَّهُ ۞﴾.

﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هُمْ خَيْرُ البَرِيَّةِ ﴾ ﴿جَزَاؤُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَاتُ عَلَيْ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً ﴾ فيه مبالغات تقديم المدح، وذكر الجزاء المؤذن بأن ما منحوا في مقابلة ما وصفوا به والحكم عليه بأنه من ﴿عند ربهم ﴾، وجمع ﴿جنات ﴾ وتقييدها إضافة ووصفاً بما تزداد لها نعيماً، وتأكيد الخلود بالتأبيد. ﴿وَرَضِيَ الله عَنْهُمُ ﴾ استئناف بما يكون لهم زيادة على جزائهم. ﴿وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ لأنه بلغهم أقصى أمانيهم. ﴿فَلِكَ ﴾ أي المذكور من الجزاء والرضوان. ﴿لِمَنْ خَشِيَ رَبُّهُ ﴾ فإن الخشية ملاك الأمر والباعث على كل خير.

عن النبي ﷺ امن قرأ سورة لم يكن الذين كفروا كان يوم القيامة مع خير البرية مساء ومقيلاً.



#### مختلف فيها، وآيها ثماق آيات

## بِنْ مِ اللَّهِ النَّهُ النَّهُ الرَّحَيْبِ الرِّحَيْبِ إِ

﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ زِلْزَالْهَمَا ۞ وَأَغْرَجُتِ ٱلْأَرْضُ أَلْقَالَهَمَا ۞ وَقَالَ ٱلْإِنسَانُ مَا لَمَا ۞﴾.

﴿إِذَا زُلْزِلَتِ الْأَرْضُ زِلْزَالَهَا﴾ اضطرابها المقدر لها عند النفخة الأولى، أو الثانية أو الممكن لها أو اللائق بها في الحكمة، وقرىء بالفتح وهو اسم الحركة وليس في الأبنية فعلال إلا في المضاعف.

﴿وَأَخْرَجَتِ الْأَرْضُ أَثْقَالَهَا﴾ ما في جوفها من الدفائن أو الأموات جمع ثقل وهو متاع البيت.

﴿وَقَالَ الْإِنْسَانُ مَا لَهَا﴾ لما يبهرهم من الأمر الفظيع، وقيل المراد بـ ﴿الْإِنسَانِ﴾ الكافر فإن المؤمن يعلم ما لها.

## ﴿ يَوْمَهِذِ ثُمُدِّثُ أَخْبَارَهَا ۗ ۞ بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَىٰ لَهَا ۞﴾.

﴿يَوْمِتِذِ تُحَدِّثُ﴾ تحدث الخلق بلسان الحال. ﴿أَخْبَارَهَا﴾ ما لأجله زلزالها وإخراجها. وقيل ينطقها الله سبحانه وتعالى فتخبر بما عمل عليها، و ﴿يومئذ﴾ بدل من ﴿إذا﴾ وناصبهما ﴿تحدث﴾، أو أصل و ﴿إذا﴾ منتصب بمضمر.

﴿ بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَى لَهَا ﴾ أي تحدث بسبب إيحاء ربك لها بأن أحدث فيها ما دلت على الأخبار، أو أنطقها بها ويجوز أن يكون بدلاً من أخبارها إذ يقال: حدثته كذا وبكذا، واللام بمعنى إلى أو على أصلها إذ لها في ذلك تشف من العصاة.

﴿ يَوْمَهِ لِ يَصْدُرُ ٱلنَّاسُ أَشْنَالًا لِيُرُوا أَعْمَالُهُمْ ۞ فَكَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرَهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالًا ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ۞﴾.

﴿يَوْمَنِذِ يَصْدُرُ النَّاسُ﴾ من مخارجهم من القبور إلى الموقف. ﴿أَشْتَاتًا﴾ متفرقين بحسب مراتبهم. ﴿لِيُرُوا أَعْمَالَهُمْ﴾ جزاء أعمالهم، وقرىء بفتح الياء.

﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ ﴿ وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَاً يَرَهُ ﴾ تفصيل ﴿ليروا ﴾ ولذلك قرىء «يُرَهُ» بالضم، وقرأ هشام بإسكان الهاء ولعل حسنة الكافر وسيئة المجتنب عن الكبائر تؤثران في نقص الثواب والعقاب. وقيل الآية مشروطة بعدم الإحباط والمغفرة، أو من الأولى مخصوصة بالسعداء والثانية بالأشقياء لقوله ﴿ أَشْتَاتاً ﴾، والر ﴿ ذرة ﴾ النملة الصغيرة أو الهباء.

عن النبي ﷺ "من قرأ سورة إذا زلزلت الأرض أربع مرات كان كمن قرأ القرآن كله".



#### مختلف فيها، وأيها إحدى عشرة آية

#### بِنْ مِ اللَّهِ ٱلرُّحَيْنِ ٱلرَّحِيدِ إِنَّ الرَّحِيدِ إِنَّ

﴿ وَٱلْعَلَدِيَاتِ صَبِّحًا ۞ فَٱلْمُورِبَاتِ قَدْمًا ۞ فَٱلْمُعِيرَتِ صُبْعًا ۞ فَأَثَرُنَ بِهِ. نَقْعًا ۞ فَوَسَطَنَ بِهِ. جَمَّعًا

﴿ وَالْعَادِيَاتِ ضَبْحاً ﴾ أقسم سبحانه بخيل الغزاة تعدو فتضبح ضبحاً، وهو صوت أنفاسها عند العدو ونصبه بفعله المحذوف، أو بـ ﴿ العادیات ﴾ فإنها تدل بالالتزام على الضابحات، أو ضبحاً حال بمعنى ضابحة.

﴿ فَالْمُورِيَاتِ قَدْحاً ﴾ فالتي توري النار، والإيراء إخراج النار يقال قدح الزند فأورى.

﴿ فَالمُغِيرَاتِ﴾ يغير أهلها على العدو. ﴿ صُبْحاً ﴾ أي في وقته.

﴿ فَٱثْرُنَ ﴾ فهيجن. ﴿ بِهِ ﴾ بذلك الوقت. ﴿ نَقْعاً ﴾ غباراً أو صياحاً.

﴿فَوَسَطْنَ بِهِ﴾ فتوسطن بذلك الوقت أو بالعدو، أو بالنقع أي ملتبسات به. ﴿جَمْعاً﴾ من جموع الأعداء، روي: أنه عليه الصلاة والسلام بعث خيلاً فمضت أشهر لم يأته منهم خبر فنزلت. ويحتمل أن يكون القسم بالنفوس العادية أثر كمالهن الموريات بأفكارهن أنوار المعارف، والمغيرات على الهوى والعادات إذا ظهر لهن مثل أنوار القدس، ﴿فَأَثُرن بِهِ﴾ شوقاً ﴿فوسطن به جمعاً﴾ من جموع العليين.

﴿ إِنَّ ٱلْإِنْسَانَ لِرَبِّهِ. لَكَنُودٌ ۞ وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ۞ وَإِنَّهُ لِحُبِّ ٱلْحَبِّ اَلْمَدِيدُ ۞﴾.

﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ ﴾ لكفور من كَنَدِ النعمة كنوداً، أو لعاص بلغة كندة، أو لبخيل بلغة بني مالك وهو جواب القسم.

﴿ وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ ﴾ وإن الإِنسان على كنوده ﴿ لَشَهِيدٌ ﴾ يشهد على نفسه لظهور أثره عليه، أو أن الله سبحانه وتعالى على كنوده لشهيد فيكون وعيداً.

﴿ وَإِنَّهُ لِحُبِّ الخَيْرِ ﴾ المال من قوله سبحانه وتعالى: ﴿ إِنْ تُرِكُ خَيْراً ﴾ أي مالاً. ﴿ لِشَدِيدٌ ﴾ لبخيل أو لقوي مبالغ فيه.

﴿ أَلَلًا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ ۞ وَخُصِّلَ مَا فِي ٱلصُّدُورِ ۞ إِنَّ رَبَّهُم بِيمْ يَوْمَهِلْ لَخَبِيرٌ ۞ .

﴿ أَفَلاَ يَعْلَمُ إِذَا بُغَيْرُ ﴾ بعث. ﴿ مَا فِي القُبُورِ ﴾ من الموتى وقرىء «بحث» و «بحث».

﴿وَحُصِّلَ﴾ جمع محصلاً في الصحف أو ميز. ﴿مَا فِي الصُّدُورِ﴾ من خير أو شر، وتخصيصه لأنه لأصل.

﴿ إِنَّ رَبُّهُمْ بِهِمْ يَوْمَثِلُهُ وهو يوم القيامة. ﴿ لَخَبِيرٌ ﴾ عالم بما أعلنوا وما أسروا فيجازيهم عليه، وإنما قال

﴿ما﴾ ثم قال ﴿بهم﴾ لاختلاف شأنهم في الحالين، وقرىء «أن» و «خبير» بلا لام.

. ي دري - بر جير مرم. عن النبي ﷺ «من قرأ سورة والعاديات أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد من بات بالمزدلفة وشهد جمعاً».



#### مكية، وآيها ثمال آيات

## بنسيم الله التخن الربين

﴿ اَلْفَتَارِعَةٌ ﴿ مَا اَلْقَارِعَةُ ﴾ وَمَا أَدْرَبَكَ مَا اَلْفَارِعَةُ ﴾ بَوْمَ يَكُونُ اَلنَّاسُ كَالْفَرَاشِ
اَلْمَبْتُونِ ﴾ وَتَكُونُ الْجِبَالُ كَالْمِهْنِ الْمَنفُوشِ ﴾ فَأَمَّا مَن فَقُلَتْ مَوَزِيبُنُمُ ﴿ فَهُو فِي
عِيشَتَةٍ زَاضِسَيَةٍ ﴾ وَمَا أَدْرَبُكُ مَا هِبَة ﴾
عيشَتِ زَاضِسَيَةٍ ﴾ وَمَا أَدْرَبُكُ مَا هِبَة ﴾

﴿القَارِعَةُ مَا القَارِعَةُ ﴾ ﴿وَمَا أَدْرَاكَ مَا القَارُعَةُ ﴾ سبق بيانه في «الحاقة».

﴿ يَوْمَ يَكُونُ النَّاسُ كَالْفَرَاشِ الْمَبْثُوثِ ﴾ في كثرتهم وذلتهم وانتشارهم واضطرابهم، وانتصاب ﴿يوم ﴾ بمضمر دلت عليه ﴿القارعة ﴾ .

﴿ وَتَكُونُ الجِبَالُ كَالْمِهْنِ ﴾ كالصوف ذي الألوان. ﴿ الْمَنْفُوشِ ﴾ المندوف لتفرق أجزائها وتطايرها في جو.

﴿فَأَمَّا مَنْ ثَقُلَتْ مَوَازِيتُهُ﴾ بأن ترجحت مقادير أنواع حسناته.

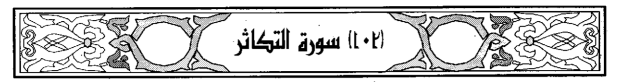
﴿ نَهُوَ فِي هِيشَةِ ﴾ في عيش. ﴿ رَاضِيَةٍ ﴾ ذات رضا أو مرضية.

﴿وَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوَازِينُهُ﴾ بأن لم يكن له حسنة يعبأ بها، أو ترجحت سيئاته على حسناته.

﴿ فَأَمُّهُ هَاوِيَةٌ ﴾ فمأواه النار المحرقة والهاوية من أسمائها ولذلك قال:

﴿وَمَا أَدْرَاكَ مَاهِيَهُ ﴾ ﴿نَارٌ حامِيَةَ ﴾ ذات حمى.

عن النبي ﷺ "من قرأ سورة القارعة ثقل الله بها ميزانه يوم القيامة".



#### مختلف فيها، وآيها ثماق آيات

#### بِسْمِ أَلَّهُ التَّمْنِ الرَّحِيمِ إِ

﴿ ٱلْهَنَّكُمُ ٱلنَّكَائُرُ ۗ ۚ ۚ حَتَّى زُرْتُمُ ٱلْمَقَادِرَ ۞ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ ﴿

﴿ أَلْهَاكُمْ ﴾ شغلكم وأصله الصرف إلى اللهو منقول من لها إذا غفل. ﴿ التَّكَاثُرُ ﴾ التباهي بالكثرة.

﴿حَتَّى زُرْتُمُ المَقَابِرِ﴾ إذا استوعبتم عدد الأحياء صرتم إلى المقابر فتكاثرتم بالأموات، عبر عن انتقالهم إلى ذكر الموتى بزيارة المقابر. روي أن بني عبد مناف وبني سهم تفاخروا بالكثرة فكثرهم بنو عبد مناف، فقال بنو سهم إن البغي أهلكنا في الجاهلية فعادونا بالأحياء والأموات فكثرهم بنو سهم، وإنما حذف الملهى عنه وهو ما يعنيهم من أمر الدين للتعظيم والمبالغة. وقيل معناه ﴿الهاكم التكاثر﴾ بالأموال والأولاد إلى أن متم وقبرتم مضيعين أعماركم في طلب الدنيا عما هو أهم لكم، وهو السعي لأخراكم فتكون زيارة القبور عبارة عن الموت.

﴿كَلاَ﴾ ردع وتنبيه على أن العاقل ينبغي له أن لا يكون جميع همه ومعظم سعيه للدنيا فإن عاقبة ذلك وبال وخسرة. ﴿مَوْفَ تَعْلَمُونَ﴾ خطأ رأيكم إذا عاينتم ما وراءكم وهو إنذار ليخافوا وينتبهوا من غفلتهم.

﴿ ثُمَّ كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ كُلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ ٱلْيَفِينِ ۞ لَنَرَوُتَ ٱلْجَحِيـمَ ۞ .

﴿ ثُمَّ كَلاً سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ تكرير للتأكيد وفي ﴿ ثم﴾ دلالة على أن الثاني أبلغ مِن الأول، أو الأول عند الموت أو في القبر والثاني عند النشور.

﴿كَلاَّ لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِينِ﴾ أي لو تعلمون ما بين أيديكم علم الأمر اليقين أي كعلمكم ما تستيقنونه لشغلكم ذلك عن غيره، أو لفعلتم ما لا يوصف ولا يكتنه فحذف الجواب للتفخيم ولا يجوز أن يكون قوله:

﴿لَتَرَوُنَّ الجَحِيمَ﴾ جواباً له لأنه محقق الوقوع بل هو جواب قسم محذوف أكد به الوعيد وأوضح به ما أنذرهم منه بعد إبهامه تفخيماً، وقرأ ابن عامر والكسائي بضم التاء.

## ﴿ ثُمَّ لَنَرَوُنَّهَا عَيْنَ ٱلْيَقِينِ ۞ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَهِذٍ عَنِ ٱلنَّعِيمِ ۞ .

﴿ ثُمَّ لَتَرَوُنَّهَا ﴾ تكرير للتأكيد، أو الأولى إذا رأيتهم من مكان بعيد والثانية إذا وردوها، أو المراد بالأولى المعرفة وبالثانية الإبصار. ﴿ عَيْنَ الْيَقِينِ ﴾ أي الرؤية التي هي نفس اليقين، فإن علم المشاهدة أعلى مراتب اليقين.

﴿ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَثِذِ عَنِ النَّعِيمِ ﴾ الذي ألهاكم، والخطاب مخصوص بكل من ألهاه دنياه عن دينه و النعيم ﴾ بما يشغله للقرينة والنصوص الكثيرة كقوله: ﴿ من حرم زينة الله ﴾ ﴿ كلوا من الطيبات ﴾ وقيل يعمان

إذ كل يسأل عن شكره. وقيل الآية مخصوصة بالكفار.

عن النبي على «من قرأ ﴿الهاكم﴾ لم يحاسبه الله سبحانه وتعالى بالنعيم الذي أنعم به عليه في دار الدنيا، وأعطى من الأجر كأنما قرأ ألف آية».



#### مكية، وآيها ثلاث آيات

#### بِسْدِ اللَّهِ النَّهْنِ الرَّحِيدُ إِنَّ الرَّحِيدُ إِنَّ الرَّحِيدُ إِنَّ الرَّحِيدُ إِنَّ الرَّحِيدُ إِنَّ

## ﴿وَٱلْمَعْدِ ۗ إِنَّ ٱلْإِنْسَانَ لَغِي خُسْرٍ ۞ .

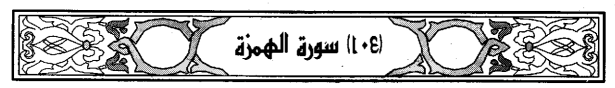
﴿وَالْعَصْرِ﴾ أقسم سبحانه بصلاة العصر لفضلها، أو بعضر النبوة أو بالدهر لاشتماله على الأعاجيب والتعريض بنفي ما يضاف إليه من الخسران.

﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ﴾ إن الناس لفي خسران في مساعيهم وصرف أعمارهم في مطالبهم، والتعريف للجنس والتنكير للتعظيم.

## ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَيِلُوا ٱلصَّلِحَتِ وَتَوَاصَوْا بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّارِ ۞ .

﴿ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ فإنهم اشتروا الآخرة بالدنيا ففازوا بالحياة الأبدية والسعادة السرمدية. ﴿ وَتَواصَوا بِالحَبْرِ ﴾ عن السرمدية. ﴿ وَتَواصَوا بِالحَبْرِ ﴾ الشابت الذي لا يصح إنكاره من اعتقاد أو عمل. ﴿ وَتَواصَوا بِالصَّبْرِ ﴾ عن المعاصي أو على الحق، أو ما يبلو الله به عباده. وهذا من عطف الخاص على العام للمبالغة إلا أن يخص العمل بما يكون مقصوراً على كماله، ولعله سبحانه وتعالى إنما ذكر سبب الربح دون الخسران اكتفاء ببيان المقصود، وإشعاراً بأن ما عدا ما عد يؤدي إلى خسر ونقص حظ، أو تكرماً فإن الإبهام في جانب الخسر كرم.

عن النبي ﷺ "من قرأ سورة ﴿والعصر﴾ غفر الله له وكان ممن تواصوا بالحق وتواصوا بالصبر٣.



#### مكية، وآيها تسع آيات

## بنسيدالله التخن التحسير

﴿ وَبُلُّ لِكُلِّ هُمَزَوْ لُمَزَوْ لَكُنَوْ ۞ الَّذِى جَمَعَ مَالًا وَعَدَّدَهُ ۞ يَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُۥ أَخَلَدَهُ ۞ ﴾.

﴿ وَيَلُ لِكُلُّ هُمَزَةٍ لُمَزَةٍ ﴾ الهمزة الكسر كالهزم، واللمز الطعن كالهزم فشاعا في الكسر من أعراض الناس والطعن فيهم، وبناء فعله يدل على الاعتياد فلا يقال ضحكة ولعنة إلا للمكثر المتعود، وقرىء «همزة لمزة» بالسكون على بناء المفعول وهو المسخرة الذي يأتي بالأضاحيك فيضحك منه ويَشتم. ونزولها في الأخنس بن شريق فإنه كان مغياباً، أو في الوليد بن المغيرة واغتيابه رسول الله ﷺ.

﴿الَّذِي جَمَعَ مَالاً﴾ بدل من كل أو ذم منصوب أو مرفوع، وقرأ ابن عامر وخمزة والكسائي بالتشديد التكثير ﴿وَعَدَّهُ﴾ وجعله عدة للنوازل أو عده مرة بعد أخرى، ويؤيده أنه قرىء «وعدده» على فك الإدغام.

﴿ يَحَسَبُ أَنَّ مَالَهُ أَخُلَدَهُ تركه خالداً في الدنيا فأحبه كما يحب الخلود، أو حب المال أغفله عن الموت أو طول أمله حتى حسب أنه مخلد فعمل عمل من لا يظن الموت، وفيه تعريض بأن المخلد هو السعي للآخرة.

﴿كُلُّ لِيُلْبَدَنَ فِي الْمُطْمَةِ ۞ وَمَا أَدْرَنكَ مَا الْمُطْمَةُ ۞ نَارُ إِللَّهِ الْمُوفَدَةُ ۞ الَّتِي تَطَلِعُ عَلَ الْأَنْهِدَةِ ۞﴾.

﴿كَلا﴾ ردع له عن حسبانه. ﴿لَيْنَبَدَّنَّ﴾ ليطرحن. ﴿فِي الحُطَمَةِ ﴾ في النار التي من شأنها أن تحطم كل ما يطرح فيها.

﴿ وَمَا أَذَرَاكَ مَا الحُطَمَةُ ﴾ ما النار التي لها هذه الخاصية.

﴿نَارُ اللَّهِ﴾ تفسير لها. ﴿المُوتَدَةُ﴾ التي أوقدها الله وما أوقده لا يقدر غيره أن يطفئه.

﴿الَّتِي تَطَّلِعُ عَلَى الْأَفْتِكَةَ﴾ تعلو أوساط القلوب وتشتمل عليها، وتخصيصها بالذكر لأن الفؤاد ألطف ما في البدن وأشده تألماً، أو لأنه محل العقائد الزائفة ومنشأ الأعمال القبيحة.

﴿ إِنَّهَا عَلَيْهِم مُّوْصَدَةً ۞ فِي عَمْدِ مُمَدَّدَمْ ۞ .

﴿إِنَّهَا عَلَيْهِمْ مُوصَدَةٌ ﴾ مطبقة من أوصدت الباب إذا أطبقته، قال:

تحن إلى أجب ال مكة ناقتي وَمَنْ دُونِهَا أبواب صنعاء مُوصَدَة وقرأ حفص وأبو عمرو وحمزة بالهمزة.

﴿ فِي عَمَدِ مُمَدَّدَةِ ﴾ أي موثقين في أعمدة ممدودة مثل المقاطر التي تقطر فيها اللصوص وقرأ الكوفيون غير حفص بضمتين، وقرىء «عُمْدٍ» بسكون الميم مع ضم العين.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة الهمزة أعطاه الله عشر حسنات بعدد من استهزأ بمحمد عليه الصلاة والسلام وأصحابه ورضوان الله عليهم أجمعين.

# (۱۰۵) سورة الفيل

#### مكية، وهي خمس آيات

## بسب مِ اللَّهِ النَّهُ إِلَيْ الرَّحِيبُ فِي

## ﴿ أَلَةً تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْعَابِ ٱلْفِيلِ ﴿ لَى أَلَةً بَجْعَلَ كَيْدَهُمُ فِي تَصْلِيلٍ ﴿ اللَّ

﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ ﴾ الخطاب للرسول ﷺ، وهو وإن لم يشهد تلك الوقعة لكن شاهد آثارها وسمع بالتواتر أخبارها فكأنه رآها، وإنما قال ﴿ كيف ﴾ ولم يقل ما لأن المراد تذكير ما فيها من وجوه الدلالة على كمال علم الله تعالى وقدرته وعزة بيته وشرف رسوله عليه الصلاة والسلام فإنها من الإرهاصات. إذ روي أنها وقعت في السنة التي ولد فيها رسول الله ﷺ. قصتها أن أبرهة بن الصباح الأشرم ملك اليمن من قبل أصحمة النجاشي - بنى كنيسة بصنعاء وسماها القليس، وأراد أن يصرف الحاج إليها، فخرج رجل من كنانة فقعد فيها ليلا فأغضبه ذلك، فحلف ليهدمن الكعبة فخرج بجيشه ومعه فيل قوي اسمه محمود، وفيلة أخرى فلما تهيأ للدخول وعبى جيشه قدم الفيل، وكان كلما وجهوه إلى الحرم برك ولم يبرح، وإذا وجهوه إلى اليمن أو إلى جهة أخرى هرول، فأرسل الله تعالى طيراً، كل واحد في منقاره حجر وفي رجليه حجران، أكبر من العدسة وأصغر من الحمصة، فترميهم فيقع الحجر في رأس الرجل فيخرج من دبره فهلكوا جميعاً. وقرىء «ألم تر» جداً في إظهار أثر الجازم، وكيف نصب بفعل لا بتر لما فيه من معنى فهلكوا جميعاً.

﴿ أَلَمْ يَجْعَلْ كَيْدَهُمْ ﴾ في تعطيل الكعبة وتخريبها. ﴿ فِي تَضْلِيلٍ ﴾ في تضييع وإبطال بأن دمرهم وعظم شأنها.

## ﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَنَرًا أَبَابِيلَ ﴾ تَرْمِيهِم بِحِجَارَةِ مِن سِجِيلِ ۞ فَعَلَهُمْ كَعَصْفٍ مَأْكُولِ ۞ .

﴿وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْراً أَبَابِيلَ﴾ جماعات جمع إبالة وهي الحزمة الكبيرة، شبهت بها الجماعة من الطير في تضامها. وقيل لا واحد لها كعباديد وشماطيط.

﴿تَرْمِيهِمْ بِحِجَارَةِ﴾ وقرىء بالياء على تذكير الطير لأنه اسم جمع، أو إسناده إلى ضمير ربك. ﴿مِنْ سِجِيلٍ﴾ من طين متحجر معرب سنك كل وقيل من السجل وهو الدلو الكبير، أو الأسجال وهو الأرسال، أو من السجل ومعناه من جملة العذاب المكتوب المدون.

﴿ فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفِ مَأْكُولِ﴾ كورق زرع وقع فيه الآكال وهو أن يأكله الدود أو أكل حبه فبقي صفراً منه، أو كتبن أكلته الدواب وراثته.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة الفيل أعفاه الله أيام حياته من الخسف والمسخ».



#### مكية، وأيها أربع آيات

## ينسدالله التخن التحسير

﴿ لِإِيلَافِ مُسْرَفِينِ ۞ إِلَافِهِمْ رِحْلَةَ ٱلشِّنَاءِ وَٱلصَّيْفِ ۞﴾.

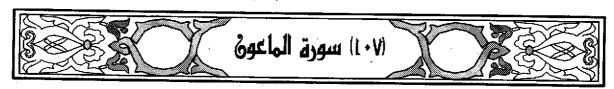
﴿لِإِيلاَفِ قُرَيْشٍ﴾ متعلق بقوله: ﴿فليعبدوا رب هذا البيت﴾ والفاء لما في الكلام من معنى الشرط، إذ المعنى أن نعم الله عليهم لا تحصى فإن لم يعبدوه لسائر نعمه فليعبدوه لأجل:

﴿إِيلاَفِهِمْ رِحُلَةَ الشَّتَاءِ وَالصَّيْفِ﴾ أي الرحلة في الشتاء إلى اليمن وفي الصيف إلى الشام فيمتارون ويتجرون، أو بمحذوف مثل اعجبوا أو بما قبله كالتضمين في الشعر أي ﴿فجعلهم كعصف مأكول﴾ ﴿لإيلاف قريش﴾، ويؤيده أنهما في مصحف أبي سورة واحدة، وقرىء «ليالف قريش إلفهم رحلة الشتاء»، وقريش ولد النضر بن كنانة منقول من تصغير قرش، وهو دابة عظيمة في البحر تعبث بالسفن فلا تطاق إلا بالنار، فشبهوا بها لأنها تأكل ولا تؤكل، وتعلو ولا تعلى، وصغر الاسم للتعظيم وإطلاق الإيلاف، ثم إبدال المقيد عنه للتفخيم. وقرأ ابن عامر "لئلاف" بغير ياء بعد الهمزة.

## ﴿ فَلْيَعْبُدُواْ رَبُّ هَٰذَا ٱلْبَيْتِ ﴾ ٱلَّذِي ٱلَّذِي أَلْمُعَمُّهُم بِن جُوعٍ وَمَامَنَهُم بِن خَوْفٍ ۞ .

﴿ فَلْيَعْبُدُوا رَبِّ هَذَا الْبَيْتِ ﴾ ﴿ الَّذِي أَطْعَمَهُمْ مِنْ جُوعٍ ﴾ أي بالرحلتين والتنكير للتعظيم، وقيل المراد به شدة أكلوا فيها الجيف والعظام. ﴿ وَآمَنَهُمْ مِنْ خَوْفٍ ﴾ أصحاب الفيل أو التخطف في بلدهم ومسايرهم، أو الجذام فلا يصيبهم ببلدهم.

عن رسول الله ﷺ «من قرأ سورة لإيلاف قريش أعطاه الله عشر حسنات بعدد من طاف بالكعبة واعتكف بها».



#### مختلف فيها، وآيها سبع آيات

## بنسيد اللو التخني التحسير

﴿ أَرَمَيْتُ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ بِٱلدِّينِ ﴾ مَذَالِكَ ٱلَّذِى يَدُعُ ٱلْكِيْسَمَ ۞ وَلَا يَعُضُ عَلَى طَعَامِ ٱلمِسْكِينِ ﴾.

﴿أَرَأَيْتَ﴾ استفهام معناه التعجب، وقرىء «أريت» بلا همز إلحاقاً بالمضارع، ولعل تصديرها بحرف الاستفهام سهل أمرها و «أرأيتك» بزيادة الكاف. ﴿الَّذِي يُكَذُّبُ بِالدِّينِ﴾ بالجزاء أو الإسلام والذي يحتمل الجنس والعهد ويؤيد الثاني قوله:

﴿ فَلَلِكَ الَّذِي يَدُعُ الْيَتِيمَ ﴾ يدفعه دفعاً عنيفاً؛ وهو أبو جهل كان وصياً ليتيم فجاءه عرياناً يسأله من مال نفسه فدفعه، أو أبو سفيان نحر جزوراً فسأله يتيم لحماً فقرعه بعصاه، أو الوليد بن المغيرة، أو منافق بخيل. وقرىء «يدع» أي يترك.

﴿ وَلا يَحُضُ ﴾ أهله وغيرهم. ﴿ عَلَى طَمَامِ المِسْكِينِ ﴾ لعدم اعتقاده بالجزاء ولذلك رتب الجملة على ﴿ يكذب ﴾ بالفاء.

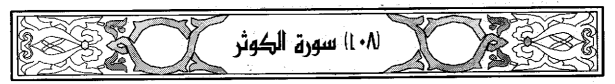
﴿ وَوَيْلُ لِلْمُصَلِّقِ ۚ لَكَ الَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ۞ اَلَذِينَ هُمْ بُرَآءُونَ ۞ وَيَمْنَعُونَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ الللللْمُولَى الْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمِلِي الللللْمُ الللْمُولَى الللللْمُولَ الللِّلِي الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللللِلْمُ الللللللْمُ اللَّهُ اللللِ

﴿ فَرَيْلٌ لِلمُصَلِّينَ ﴾ ﴿ الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلاَّتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ أي غافلون غير مبالين بها .

﴿الَّذِينَ هُمْ يُرَاؤُنَ﴾ يرون الناس أعمالهم ليروهم الثناء عليهم.

﴿وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ﴾ الزكاة أو ما يتعاور في العادة والفاء جزائية. والمعنى إذا كان عدم المبالاة باليتيم من ضعف الدين والموجب للذم والتوبيخ فالسهو عن الصلاة التي هي عماد الدين والرياء الذي هو شعبة من الكفر، ومنع الزكاة التي هي قنطرة الإسلام أحق بذلك ولذلك رتب عليها الويل، أو للسببية على معنى ﴿فُويِل﴾ لهم، وإنما وضع المصلين موضع الضمير للدلالة على سوء معاملتهم مع الخالق والخلق.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة ﴿أرأيت﴾ غفر له إن كان للزكاة مؤدياً».



#### مكية، وأيها ثلاث آيات

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّهُ الرَّحِيدِ الرَّحِيدِ

## ﴿ إِنَّا أَغَطَيْنَاكَ ٱلْكُوْنَرُ ۞ مَصَلِّ لِرَبِّكَ وَالْحَدُّ ۞ إِنَّ شَانِنَاكَ مُو ٱلأَبْرُ ۞﴾.

﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ﴾ وقرىء «أنطيناك». ﴿الكَوْثَرَ﴾ الخير المفرط الكثرة من العلم والعمل وشرف الدارين. وروي عنه عليه الصلاة والسلام «أنه نهر في الجنة وعدنيه ربي فيه خير كثير أحلى من العسل وأبيض من اللبن وأبرد من الثلج وألين من الزبد، حافتاه الزبرجد وأوانيه من فضة لا يظمأ من شرب منه»، وقيل حوض فيها، وقيل أولاده وأتباعه، أو علماء أمته أو القرآن العظيم.

﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ ﴾ فَدُمْ على الصلاة خالصاً لوجه الله خلاف الساهي عنها المراثي فيها شكراً لأنعامه، فإن الصلاة جامعة لأقسام الشكر. ﴿ وَانْحَزِ ﴾ البدن التي هي خيار أموال العرب وتصدق على المحاويج خلافاً لمن يدعهم ويمنع عنهم الماعون، فالسورة كالمقابلة للسورة المتقدمة وقد فسرت الصلاة بصلاة العيد والنحر بالتضحية.

﴿إِنَّ شَانِتُكَ﴾ إن من أبغضك لبغضه الله. ﴿ هُوَ الأَبْتَرُ ﴾ الذي لا عقب له إذ لا يبقى له نسل ولا حسن ذكر، وأما أنت فتبقى ذريتك وحسن صيتك وآثار فضلك إلى يوم القيامة، ولك في الآخرة ما لا يدخل تحت الوصف.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة الكوثر سقاه الله من كل نهر له في الجنة، ويكتب له عشر حسنات بعدد كل قربان قربه العباد في يوم النحر العظيم».



#### مكية، وآيها ست آيات

## بنسب م الله التَعْنِ الرَّحِيبَ يِرْ

﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا ٱلْكَنِيْرُونَ ۞ لَا أَعَبُدُ مَا نَصْبُدُونَ ۞ وَلَا أَنتُد عَنبِدُونَ مَا أَعَبُدُ ۞ ﴿.

﴿ وَهُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ يعني كفرة مخصوصين قد علم الله منهم أنهم لا يؤمنون. روي أن رهطاً من قريش قالوا يا محمد تعبد آلهتنا سنة ونعبد إلهك سنة فنزلت.

﴿لاَ أَغْبُدُ مَا تَغْبُدُونَ﴾ أي فيما يستقبل فإن ﴿لا﴾ تدخل إلا على مضارع بمعنى الاستقبال كما أن ﴿ما﴾ لا تدخل إلا على مضارع بمعنى الحال.

﴿ وَلاَ أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴾ أي فيما يستقبل لأنه في قران ﴿ لا أعبد ﴾ .

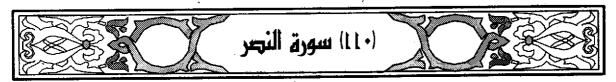
﴿ وَلَا أَنَا عَابِدٌ مَّا عَبَدَتُمْ ۞ وَلَا أَنتُمْ عَكِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ لَكُو دِينَكُو وَلِيَ دِينِ ۞ ﴾.

﴿ وَلاَ أَنَا عَامِدٌ مَا عَبَدْتُمْ ﴾ أي في الحال أو فيما سلف.

﴿وَلاَ أَنْتُمْ عَامِدُونَ مَا أَعْبُدُ﴾ أي وما عبدتم في وقت ما أنا عابده، ويجوز أن يكونا تأكيدين على طريقة أبلغ وإنما لم يقل ما عبدت ليطابق ﴿ما عبدتم﴾ لأنهم كانوا موسومين قبل المبعث بعبادة الأصنام، وهو لم يكن حينئذ موسوماً بعبادة الله، وإنما قال ﴿ما﴾ دون من لأن المراد الصفة كأنه قال: لا أعبد الباطل ولا تعبدون الحق أو للمطابقة. وقبل إنها مصدرية وقبل الأوليان بمعنى الذي والأخريان مصدريتان.

﴿ لَكُمْ دِينُكُمْ ﴾ الذي أنتم عليه لا تتركونه. ﴿ وَلَيْ دَينِ ﴾ ديني الذي أنا عليه لا أرفضه، فليس فيه إذن في الكفر ولا منع عن الجهاد ليكون منسوخاً بآية القتال، اللهم إلا إذا فسر بالمتاركة وتقرير كل من الفريقين الآخر على دينه، وقد فسر الدوين بالحساب والجزاء والدعاء والعبادة.

عَن النبي ﷺ «من قرأ سورة الكافرون فكأنما قرأ ربع القرآن وتباعدت عنه مردة الشياطين وبرىء من الشرك».



#### محنية، وأيها ثلاث آيات

## بنسب أللو الزعنب الزيجب في

## ﴿ إِذَا جَمَاءَ نَصْدُ ٱللَّهِ وَٱلْفَـتُحُ ۞ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِبِنِ ٱللَّهِ ٱفْوَلَبًا ۞﴾.

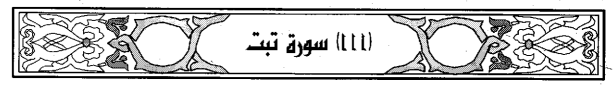
﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ ﴾ إظهاره إياك على أعدائك. ﴿وَالفَتْحُ وفتح مكة، وقيل المراد جنس نصر الله المؤمنين وفتح مكة وسائر البلاد عليهم، وإنما عبر عن الحصول بالمجيء تجوزاً للإشعار بأن المقدرات متوجهة من الأزل إلى أوقاتها المعينة لها فتقرب منها شيئاً فشيئاً، وقد قرب النصر من وقته فكن مترقباً لوروده مستعداً لشكره.

﴿ وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللهُ أَفْوَاجاً﴾ جماعات كثيفة كأهل مكة والطائف واليمن وهوازن وسائر قبائل العرب، و ﴿ يدخلون﴾ حال على أن ﴿ رأيت﴾ بمعنى أبصرت أو مفعول ثان على أنه بمعنى علمت.

## ﴿ فَسَيِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرُهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ۞ .

﴿فَسَيْع بِعَمْدِ رَبِّكَ ﴾ فتعجب لتيسير الله ما لم يخطر ببال أحد حامداً له عليه، أو فصل له حامداً على نعمه. «روي أنه ﷺ لما دخل مكة بدأ بالمسجد فدخل الكعبة وصلى ثمان ركعات الولال حامداً له على صفات الظلمة يقولون فيه حامداً له على أن صدق وعده، أو فأثن على الله بصفات الجلال حامداً له على صفات الإكرام. ﴿وَاسْتَغْفِره ﴾ هضماً لنفسك واستقصاراً لعملك واستدراكاً لما فرط منك من الالتفات إلى غيره. وعنه عليه الصلاة والسلام «إني لأستغفر الله في اليوم والليلة مائة مرة». وقيل استغفره لأمتك، وتقديم التسبيح على الحمد ثم الحمد على الاستغفار على طريق النزول من الخالق إلى الخلق. كما قيل ما رأيت شيئاً إلا ورأيت الله قبله. ﴿إِنَّهُ كَانَ تَوَّاباً ﴾ لمن استغفره مذ خلق المكلفين، والأكثر على أن السورة نزلت قبل فتح مكة، وأنه نعي لرسول الله ﷺ لأنه لما قرأها بكى العباس، فقال عليه الصلاة والسلام ما يبكيك، فقال: نعيت إليك نفسك، فقال «إنها لكما تقول»، ولعل ذلك لدلالتها على تمام الدعوة وكمال أمر الدين فهي كقوله: ﴿اليوم أكملت لكم دينكم ﴾ أو لأن الأمر باستغفار تنبيه على دنو الأجل، ولهذا سميت سورة التوديع.

وعنه عليه الصلاة والسلام «من قرأ سورة ﴿إِذَا جَاء﴾ أعطي من الأجر كمن شهد مع محمد عليه الصلاة والسلام يوم فتح مكة شرفها الله تعالى».



#### مكية، وآيها خمس آيات

#### بسب مِ أللَّهِ ألزُّهُنِ الرَّجَالِي الرَّجَالِي

#### ﴿ تَبَّتْ يَدُا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ ۞ .

﴿ تَبَّتُ ﴾ هلكت أو خسرت والتباب خسران يؤدي إلى الهلاك. ﴿ يَدَا أَبِي لَهَبِ ﴾ نفسه كقوله: ﴿ وَلاَ تَلقوا بِأَيدِيكُم إلى التهلكة ﴾ وقيل إنما خصتا لأنه عليه الصلاة والسلام لما نزل عليه ﴿ وأندر عشيرتك الأقربين ﴾ جمع أقاربه فأنذرهم فقال أبو لهب: تبا لك ألهذا دعوتنا، وأخذ حجراً ليرميه به فنزلت، وقيل المراد بهما دنياه وأخراه، وإنما كناه والتكنية تكرمة الاشتهاره بكنيته ولأن اسمه عبد العزى فاستكره ذكره ، ولأنه لما كان من أصحاب النار كانت الكنية أوفق بحاله، أو ليجانس قوله: ﴿ وَات لهب ﴾ وقرىء «أبو لهب ، كما قيل علي بن أبو طالب. ﴿ وَتَبُّ إخبار بعد دعاء والتعبير بالماضي لتحقق وقوعه كقوله:

جَــزَانِــي جَــزَاهُ الله شَــرَّ جَــزائِــهِ جَــزاءَ السَكِـلاَبِ الـعَــاوِيَــاتِ وَقَــدْ فَـعَــل ويدل عليه أنه قرىء «وقد تب» أو الأول إخبار عما كسبت يداه والثاني عن عمل نفسه.

## ﴿مَا آغَنَىٰ عَنْـهُ مَالُمُ وَمَـا كَسَبَ ۞ سَيَصْلَىٰ نَارًا ذَاتَ لَهَبٍ ۞ ﴿.

﴿مَا أَغْنَى مَنْهُ مَالُهُ لَفِي لِإِغناء المال عنه حين نزل به التباب أو استفهام إنكار له ومحلها النصب. ﴿وَمَا كُسَبَ ﴾ وكسبه أو مكسوبه بماله من النتائج والأرباح والوجاهة والإِتباع، أو عمله الذي ظن أنه ينفعه أو ولده عتبة، وقد افترسه أسد في طريق الشام وقد أحدق به العير ومات أبو لهب بالعدسة بعد وقعة بدر بأيام معدودة، وترك ثلاثاً حتى أنتن ثم استأجروا بعض السودان حتى دفنوه، فهو إخبار عن الغيب طابقه وقوعه.

﴿ سَيَصْلَى نَاراً ذَاتَ لَهَب﴾ اشتعال يريد نار جهنم، وليس فيه ما يدل على أنه لا يؤمن لجواز أن يكون صليها للفسق، وقرىء «سَيُصْلَى» بالضم مخففاً و «سَيُصلى» مشدداً.

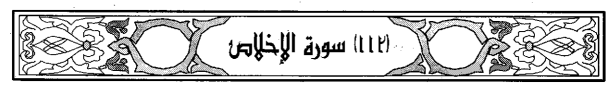
## ﴿ وَٱمْرَأَتُمُ حَمَّالَةَ ٱلْحَطَبِ ۞ فِي جِيدِهَا حَبْلٌ مِن مَّسَمِ ۞ .

﴿وَامْرَأَتُهُ عَطَفَ عَلَى المستتر في ﴿سيصلى ﴾ أو مبتدأ وهي أم جميل أخت أبي سفيان. ﴿حَمَّالَةُ الْحَطَبِ ﴾ يعني حطب جهنم فإنها كانت تحمل الأوزار بمعاداة الرسول ﷺ وتحمل زوجها على إيذائه، أو النميمة فإنها كانت تحملها فتنثرها بالليل في طريق رسول الله ﷺ، وقرأ عاصم بالنصب على الشتم.

﴿ فِي جِيدِهَا حَبْلٌ مِنْ مُسَدِ ﴾ أي مِمًا مُسَّدَ أي فتِلَ، ومنه رجل ممسود الخلق أي مجدوله، وهو ترشيح للمجاز أو تصوير لها بصورة الحطابة التي تحمل الحزمة وتربطها في جيدها تحقيراً لشأنها، أو بياناً لحالها في

نار جهنم حيث يكون على ظهرها حزمة من حطب جهنم كالزقوم والضريع، وفي جيدها سلسلة من النار، والظرف في موضع الحال أو الخبر وحبل مرتفع به.

عن النبي ﷺ «من قرأ سورة تبت رجوت أن لا يجمع الله بينه وبين أبي لهب في دار واحدة».



#### مختلف فيها، وآيها أربع آيات

## بِسْمِ اللَّهِ ٱلرَّحْيَنِ ٱلرَّحِيمَ يِ

## ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ۞ اللَّهُ الضَّكَدُ ۞ ﴿.

﴿قُلْ هُوَ الله أَحَدُ ﴾ الضمير للشأن كقولك: هو زيد منطلق وارتفاعه بالإبتداء وخبره الجملة ولا حاجة إلى العائد لأنها هي هو، أو لما سُئِلَ عنه أي الذي سألتموني عنه هو الله، إذ روي أن قريشاً قالوا: يا محمد صف لنا ربك الذي تدعونا إليه فنزلت. وأحد بدل أو خبر ثان يدل على مجامع صفات الجلال كما دل الله على جميع صفات الكمال إذ الواحد الحقيقي ما يكون منزه الذات عن أنحاء التركيب والتعدد، وما يستلزم أحدهما كالجسمية والتحيز والمشاركة في الحقيقة وخواصها كوجوب الوجود والقدرة الذاتية والحكمة التامة المقتضية للألوهية وقرىء «هو الله» بلا ﴿قل﴾ مع الاتفاق على أنه لا بد منه في ﴿قل يا أيها الكافرون﴾، ولا يجوز في «تبت»، ولعل ذاك لأن سورة «الكافرون» مشاقة الرسول أو موادعته لهم و «تبت» معاتبة عمه فلا يناسب أن تكون منه، وأما هذا فتوحيد يقول به تارة ويؤمر بأن يدعو إليه آخرى.

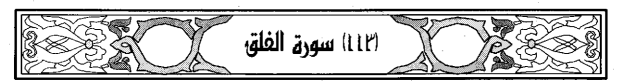
﴿ الله الصَّمَدُ ﴾ السيد المصمود إليه في الحوائج من صمد إليه إذا قصد، وهو الموصوف به على الإطلاق فإنه يستغني عن غيره مطلقاً، وكل ما عداه محتاج إليه في جميع جهاته، وتعريفه لعلمهم بصمديته بخلاف أحديته وتكرير لفظة ﴿ الله ﴾ للإشعار بأن من لم يتصف به لم يستحق الألوهية، وإخلاء الجملة عن العاطف لأنها كالنتيجة للأولى أو الدليل عليها.

## ﴿ لَمْ يَكِذَ وَلَمْ يُولَدُ ۞ وَلَمْ يَكُنَ لَمُ كُفُوا أَحَدُ ۞ .

﴿ لَمْ يُلِدُ ﴾ لأنه لم يجانس ولم يفتقر إلى ما يعينه أو يخلف عنه لامتناع الحاجة والفناء عليه، ولعل الاقتصار على لفظ الماضي لوروده رداً على من قال الملائكة بنات الله، أو المسيح ابن الله أو ليطابق قوله: ﴿ وَلَمْ يُولَدُ ﴾ وذلك لأنه لا يفتقر إلى شيء ولا يسبقه عدم.

﴿وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ ﴾ أي ولم يكن أحد يكافئه أو يماثله من صاحبة أو غيرها، وكان أصله أن يؤخر الظرف لأنه صلة ﴿كفواً﴾ لكن لما كان المقصود نفي المكافأة عن ذاته تعالى قدم تقديماً للأهم، ويجوز أن يكون خالاً من (أحد)، ولعل ربط الجمل الثلاث بالعطف لأن المراد منها نفي أقسام الأمثال فهي كجملة واحدة منبهة عليها بالجمل، وقرأ حمزة ويعقوب ونافع في رواية ﴿كُفُواً﴾ بالتخفيف، وحفص ﴿كُفُواً﴾ بالحركة وقلب الهمزة واواً، ولاشتمال هذه السورة مع قصرها على جميع المعارف الإلهية والرد على من ألحد فيها، جاء في الحديث أنها تعدل ثلث القرآن. فإن مقاصده محصورة في بيان العقائد والأحكام والقصص ومن عدلها بكله اعتبر المقصود بالذات من ذلك.

وعنه ﷺ، أنه سمع رجلاً يقرؤها فقال: «وجبت» قيل: يا رسول الله وما وجبت قال: «وجبت له المجنة».



#### مختلف فيها، وآيها خمس آيات

#### بِنْ مِ اللَّهِ النَّهُ النَّهُ الرَّحِيدِ

## ﴿ قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَكَقِ ۞ مِن شَرِّ مَا خَلَقَ ۞ ﴿ .

﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبُ الْفَلَقِ﴾ ما يفلق عنه أي يفرق كالفرق فعل بمعنى مفعول، وهو يعم جميع الممكنات، فإنه تعالى فلق ظلمة العدم بنور الإيجاد عنها، سيما ما يخرج من أصل كالعيون والأمطار والنبات والأولاد، ويختص عرفاً بالصبح ولذلك فسر به. وتخصيصه لما فيه من تغير الحال وتبدل وحشة الليل بسرور النور ومحاكاة فاتحة يوم القيامة، والإشعار بأن من قدر أن يزيل به ظلمة الليل عن هذا العالم قدر أن يزيل عن العائذ به ما يخافه، ولفظ الرب هنا أوقع من سائر أسمائه تعالى لأن الإعاذة من المضار تربية.

﴿مِنْ شَرٌ مَا خَلَقَ﴾ خص عالم الخلق بالإستعاذة عنه لانحصار الشر فيه، فإن عالم الأمر خير كله، وشره اختياري لازم ومتعد كالكفر والظلم، وطبيعي كإحراق النار وإهلاك السموم.

## ﴿ وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ۞ وَمِن شَكِّرِ ٱلنَّفَائِئَتِ فِى ٱلْمُقَدِ ۞ ﴿.

﴿وَمِنْ شَرِّ غَاسِقِ﴾ ليل عظيم ظلامه من قوله: ﴿إلى غسق الليل﴾ وأصله الامتلاء يقال غسقت العين إذا امتلات دمعاً. وقيل السيلان و ﴿غسق الليل﴾ انصباب ظلامه وغسق العين سيلان دمعه. ﴿إِذَا وَقَبَ﴾ دخل ظلامه في كل شيء، وتخصيصه لأن المضار فيه تكثر ويعسر الدفع، ولذلك قيل الليل أخفى للويل. وقيل المراد به القمر فإنه يكسف فيغسق ووقوبه دخوله في الكسوف.

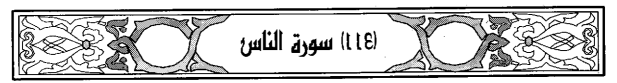
﴿ وَمِنْ شَرّ النّفَاقَاتِ فِي العُقدِ ﴾ ومن شر النفوس أو النساء السواحر اللاتي يعقدن عقداً في خيوط وينفثن عليها، والنفث النفخ مع ريق وتخصيصه: لما روي أن يهودياً سحر النبي عليه الصلاة والسلام بموضع السحر فأرسل دسه في بئر، فمرض النبي عليه ونزلت المعوذتان، وأخبره جبريل عليه الصلاة والسلام بموضع السحر فأرسل علياً رضي الله تعالى عنه فجاء به فقرأهما عليه، فكان كلما قرأ آية انحلت عقدة ووجد بعض الخفة، ولا يوجب ذلك صدق الكفرة في أنه مسحور، لأنهم أرادوا به أنه مجنون بواسطة السحر. وقيل المراد بالنفث في العقد إبطال عزائم الرجال بالحيل مستعار من تليين العقد بنفث الريق ليسهل خلها وإفرادها بالتعريف لأن كل نفائة شريرة بخلاف كل غاسق وحاسد.

#### ﴿وَمِن شُكِّرِ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ۞﴾.

﴿وَمِنْ شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ﴾ إذا أظهر حسده وعمل بمقتضاه، فإنه لا يعود ضرر منه قبل ذلك إلى المحسود بل يخص به لاغتمامه بسروره، وتخصيصه لأنه العمدة في إضرار الإنسان بل الحيوان غيره، ويجوز أن يراد بالرفعاسق﴾ ما يخلو عن النور وما يضاهيه كالقوى ود ﴿النفاثات﴾ النباتات، فإن قواها النباتية من

حيث إنها تزيد في طولها وعرضها وعمقها كأنها تنفث في العقد الثلاثة، وبالرحماسد الحيوان فإنه إنما يقصد غيره غالباً طمعاً فيما عنده، ولعل إفرادها من عالم الخلق لأنها الأسباب القريبة للمضرة.

عن النبي ﷺ القد أنزلت عليّ سورتان ما أنزل مثلهما وإنك لن تقرأ سورتين أحب ولا أرضى عند الله منهما يعني المعوذتين».



#### مختلف فيها، وآيها ست آيات

#### بِسْمِ اللهِ النَّمْنِ الرَّحَالِ الرَّحَالِي

## ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ﴾ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ﴾ .

﴿قُلْ أَعُودُ ﴾ وقرىء في السورتين بحذف الهمزة ونقل حركتهما إلى اللام. ﴿ بِرَبِّ النَّاسِ ﴾ لما كانت الاستعاذة في السورة المتقدمة من المضار البدنية وهي تعم الإنسان وغيره والاستعاذة في هذه السورة من الأضرار التي تعرض للنفوس البشرية وتخصها، عمم الإضافة ثمَّ وخصصها بالناس ها هنا فكأنه قيل: أعوذ من شر الموسوس إلى الناس بربهم الذي يملك أمورهم ويستحق عبادتهم.

﴿مَلِكِ النّاسِ﴾ ﴿إِلّٰهِ النَّاسِ﴾ عطفاً بيان له فإن الرب قد لا يكون ملكاً والملك قد لا يكون إلها، وفي هذا النظم دلالة على أنه حقيق بالإعادة قادر عليها غير ممنوع عنها وإشعار على مراتب الناظر في المعارف فإنه يعلم أولاً بما عليه من النعم الظاهرة والباطنة أن له رباً، ثم يتغلغل في النظر حتى يتحقق أنه غني عن الكل وذات كل شيء له ومصارف أمره منه، فهو الملك الحق ثم يستدل به على أنه المستحق للعبادة لا غير، وتدرج وجوه الاستعاذة كما يتدرج في الاستعاذة المعتادة، تنزيلاً لاختلاف الصفات منزلة اختلاف الذات إشعاراً بعظم الآفة المستعاذ منها، وتكرير ﴿الناس﴾ لما في الإظهار من مزيد البيان، والإشعار بشرف الإنسان.

#### ﴿ مِن شَرِّ الْوَسُوَاسِ الْمُنَتَاسِ ﴾ الَّذِى يُوَسُوسُ فِ صُدُودِ النَّاسِ ﴾ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ ﴾

﴿ مِنْ شَرِّ الْوَسُوَاسِ ﴾ أي الوسوسة كالزلزال بمعنى الزلزلة، وأما المصدر فبالكسر كالزلزال، والمراد به الموسوس وسمي بفعله مبالغة. ﴿ الْخَتَّاسِ ﴾ الذي عادته أن يخنس أي يتأخر إذا ذكر الإنسان ربه.

﴿الَّذِي يُوسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ﴾ إذا غفلوا عن ذكر ربهم، وذلك كالقوة الوهمية، فإنها تساعد العقل في المقدمات، فإذا آل الأمر إلى النتيجة خنست وأخذت توسوسه وتشككه، ومحل ﴿الذي﴾ الجر على الصفة أو النصب أو الرفع على الذم.

﴿مِنْ الجِنَّةِ وَالنَّاسِ﴾ بيان لـ ﴿الوسواسِ﴾، أو للذي أو متعلق بـ ﴿يوسوس﴾ أي يوسوس في صدورهم من جهة النجِئَّةُ والناس. وقيل بيان لـ ﴿الناسِ﴾ على أن المراد به ما يعم الثقلين، وفيه تعسف إلا أن يراد به الناسي كقوله تعالى: ﴿يوم يدع الداع﴾ فإن نسيان حق الله تعالى يعم الثقلين.

عن النبي ﷺ «من قرأ المعوذتين فكأنما قرأ الكتب التي أنزلها الله تبارك وتعالى».

قال المصنف رحمه الله تعالى: وقد اتفق إتمام تعليق سواد هذا الكتاب المنطوي على فرائد فوائد ذوي الألباب، المشتمل على خلاصة أقوال أكابر الأئمة وصفوة آراء أعلام الأمة، في تفسير القرآن وتحقيق معانيه، والكشف عن عويصات ألفاظه ومعجزات مبانيه، مع الإيجاز الخالي عن الإخلال، والتلخيص العاري عن

الإضلال، الموسوم بأنوار التنزيل وأسرار التأويل، وأسأل الله تعالى أن يتمم نفعه للطلاب، ولا يخلي سعي من يتعب فيه من الأجر والثواب، ويختم كل خاتمة امرىء يؤمه بتمحيص عن الآثام ويبلغني أعلى منازل دار السلام، في جوار العليين من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، وحسن أولئك رفيقاً وهو سبحانه حقيق بأن يحقق رجاء الراجين تحقيقاً، والحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خير خلقه محمد وآله وصحبه الطيبين الطاهرين وأتباعهم أجمعين.



## محتوى الجزء الخامس من تفسير البيضاوي

| ٥          | تفسير منورة الصافاتتفسير منورة الصافات                                      |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ٦          | بيان معنى الشهاب وأنه رجوم للشياطين                                         |
| ۱٥         | بيان الذبيح وأنه إسماعيل ورد ما استدل به من قال إنه أسحاق                   |
| ۲۳         | تقسير منورة ص                                                               |
| ۲Ÿ         | بيان ما اشتملت عليه محاكمة الخصمين بين يدي سيدنا داود                       |
| ۲٩         | بيان ما فتن به سيدنا سليمان والجَسَدُ الذي أُلقي على كُرسيّه                |
| ٣٦         | تفسير سورة الزمر                                                            |
|            | بيان ما فعله خالد بن الوليد بالعُزَّىٰ                                      |
|            | بيان ما فسر به رسول الله ﷺ المقاليد                                         |
| ٤٩         | بيان أن العدل نُور والظُّلْمُ ظُلماتٌ                                       |
| ٥١         | تفسير سورة المؤمن (غافر)تنسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسي            |
|            | بيان استغفار الملائكة للمؤمنين                                              |
| ٥٦         | بيان مؤمن آل فرعون                                                          |
|            | بيان عدد الأنبياء                                                           |
| ٦٦         | تفسير سورة السجدة (فصلت)                                                    |
| ٧٢         | بيان موضع السجود في السورة عند الأئمة                                       |
| ٧٦         | تفسير سورة حمّ عَسَقَ (الشورى)                                              |
|            | بيان الدين المشترك بين الأنبياء                                             |
|            | بيان القُرْبيٰ الذين تجب مَوَدَّتهم                                         |
|            | تفسير سورة الزخرف                                                           |
| ۹.         | بيان الرجلين اللذين كانت قريش تجلهما وتقول ﴿لُولا أَنزَل القرآن﴾ على أحدهما |
| 99         | تفسير سورة الدخان                                                           |
| ۰ ٥        | تفسير سورة الجاثية                                                          |
| <u>)</u> 1 | تفسير مىورة الأحقاف                                                         |
| ١,٥        | بيان مساكن عاد                                                              |
| ١٦         | بيان وقت سماع الجن القرآن من رسول الله                                      |
| 1.4        | تفسير سورة القتال (محمد)                                                    |
|            | بيان ما يسوغ للإمام فعله مع الأسير                                          |

| 177          | تفسير سورة الفتح                                                 |
|--------------|------------------------------------------------------------------|
| 179          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                            |
| 1 7 9        | بيان دلالة القرآن على صحة بيعة أبي بكر رضي الله عنه              |
| ۲۳           | تفسير سورة الحجرات                                               |
| ۱۳٤          | بيان بعث الوليد بن عقبة إلى بني المصطلق وكذبه عليهم              |
| ۱۳۷          | بيان الشعوب وَالقبائل والبطون والأفخاذ                           |
| 144          | تفسير سورة قَ                                                    |
| 127          | تفسير سورة الذاريات                                              |
| 101          | تقسير سورة الطور                                                 |
| ١٥٧          | تفسير سورة النجم                                                 |
| 109          | بيان الأصنام التي كانت للعرب وأسباب اتخاذها                      |
| 172          | تفسير سورة القمر                                                 |
|              | تفسير سورة الرحمن                                                |
|              | تفسير سورة الواقعة                                               |
| ١٨٥          | تفسير سورة الحديد                                                |
|              | بيان أسباب تفاوت الاتفاق قبل الفتح وبعده                         |
|              | تفسير سورة المجادلة                                              |
| ۱۹۸          | تفسير سورة الحشر                                                 |
| 199          | بيان الاختلاف في قسم الفيء                                       |
| ۲ + ٤        | تفسير سورة الممتحنة                                              |
| ۲٠٦          | بيان ما كان يفعله ﷺ بعد صلح الحديبية من رد مهر من جاءت مُسْلِمَة |
|              | تفسير سورة الصف                                                  |
| 117          | تفسير سورة الجمعة                                                |
| 317          | تفسير سورة المنافقين                                             |
| Y 1 Y        | تفسير سورة التغابن                                               |
| ***          | تفسير سورة الطلاق                                                |
|              | تفسير سورة التحريم                                               |
| <b>7.7.</b>  | تفسير سورة الملك                                                 |
| 777          | تفسير سورة نَ                                                    |
| 749          | تفسير سورة الحاقة                                                |
| Y            | تفسير سورة المعارج                                               |
| <b>4 5 A</b> | تفسير سورة نوح                                                   |

| 101          | الجنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | سورة | تفسير |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-------|
| 700          | المزمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | سورة | تفسير |
| 409          | المدئر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | سورة | تفسير |
| 470          | القيامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | سورة | تفسير |
| 414          | الإنسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | سورة | تفسير |
| 475          | المرسلات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | سورة | تفسير |
|              | النيأ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |       |
| YAY          | النازعاتالنازعات النازعات النازعا | سورة | تفسير |
| ٢٨٢          | عبس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | سورة | تفسير |
| ۲۸۹          | التكوير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | سورة | تفسير |
| 444          | الانقطار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | سورة | تفسير |
| 498          | المطففين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | سورة | تفسير |
| <b>79</b>    | الانشقاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | سورة | تفسير |
|              | البروج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |       |
| ۳۰۳          | الطارق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | سورة | تفسير |
| ۳.0          | سبح (الأعلى)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | سورة | تفسير |
| ٣٠٧          | الغاشية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | سورة | تفسير |
|              | الفجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |       |
|              | البلد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |       |
| ٣١٥          | الشمس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | سورة | تفسير |
| ۲۱۷          | والليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | سورة | تفسير |
| 419          | والضحى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | سورة | تفسير |
| ۲۲۱          | الم نشرح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | سورة | تفسير |
| ۳۲۳          | والتين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | سورة | تفسير |
| 270          | العلق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | سورة | تفسير |
| ٣٢٧          | القدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | سورة | تفسير |
| <b>T</b> Y A | لم يكن (البينة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | سورة | تفسير |
|              | الزلزلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |       |
|              | والعاديات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      | _     |
| ٣٣٣          | القارعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | سورة | تفسير |
|              | التكاثر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | _    | _     |
|              | العصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |       |

| تفسير | سورة الهمزة           | ۲۳۷ |
|-------|-----------------------|-----|
| تفسير | ِ سَوْرَة الفَيْلُ    | ۲۳۹ |
|       | ِ سورة قريش           |     |
|       | سورة الماعون          |     |
|       | ِ سَوْرَةَ الْكُوثُرُ |     |
| تفسير | ِ سورة الكافرون       | ۳٤٣ |
|       | ِ سورة النصر          |     |
| تفسير | ﴾ سورة نبت            | ٥٤٢ |
| تفسير | ورة الإخلاص           | ۲٤٧ |
| تفسير | ِ سورة الفلق          | ٨٤٣ |
|       | سورة الناس            |     |

تم بحمد الله وحسن توفيقه طبع نهاية تفسير البيضاوي في مطابع دار إحياء التراث العربي - بيروت الزاهرة أدامها الله لطبع المزيد من الكتب النافعة وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين والعاقبة للمتقين

طِبِّعُ عِلَى مَطِابِعُ وَارُرُاهِمِينًا وَالنَّرُالِهِ ثِلِيعِ فِي